
2018

Ivan Franko 
National University of Lviv

Львівський національний
 університет імені Івана Франка

Українське
літературознавство
Випуск 83 

Збірник наукових праць

Виходить 1–2 рази на рік

Видається з 1966 року

Ukrainian 
Literary Studies

Issue 83 

Scientifi c journal

Published 1–2 issues per year

Published since 1966

ISSN 0130-528X



ЗАСНОВНИК : ЛЬВІВСЬКИЙ НАЦІОНАЛЬНИЙ УНІВЕРСИТЕТ ІМЕНІ ІВАНА ФРАНКА

Друкується за ухвалою Вченої Ради
Львівського національного університету 

імені Івана Франка
Протокол № 60/12 від 26 грудня 2018 р. 

СВІДОЦТВО про державну реєстрацію друкованого 
засобу масової інформації. 
Серія КВ № 14602-3573 Р від 29 жовтня 2008 р.

У черговому випуску збірника «Українське літературознавство» запропоновано комплексний 
аналіз багатогранної спадщини Івана Франка. У розділі «Інтерпретація Франкового тексту» з’ясовано 
особливості художнього світу письменника. Літературозначі здобутки ученого представлено у розділі 
«Теоретичні та методологічні аспекти». Широкий діапазон творчих та наукових контактів Івана Фран-
ка висвітлено у розділі «Творчі контакти і міжкультурні контексти». У традиційній рубриці «Публі-
кації» уведено у науковий обіг невідомі листи Тереси Нестерович, Артима Хомика, Романа, Леоніда, 
Богдана та Корнила Заклинських до Івана Франка.

The current issue of collected papers «Ukrainian Literary Studies» offers a complex analysis of Ivan 
Franko’s multiaspectual legacy. The «Interpretation of Franko’s text» section deals with the peculiarities 
of the writer’s artistic world. Literary achievements of the scholar are represented in the «Theoretical and 
methodological aspects» section. Franko’s broad range of artistic and scholarly contacts are highlighted in the 
«Artistic contacts and intercultural contexts» section. The traditional rubric «Publications» offers previously 
unknown letters of Teresa Nesterovych, Artym Khomyk, and Roman, Leonid, Bohdan and Kornylo 
Zaklynskyis to Franko.

Редакційна колегія:
проф., д-р філол. наук Т. Салига (головний редактор), проф., д-р філол. наук C. Пилипчук 
(заступник головного редактора), доц., канд. філол. наук В. Будний, проф., д-р філол. 
наук Б. Бунчук, проф., д-р філол. наук Я. Гарасим, проф., д-р філол. наук М. Гнатюк, 
проф., д-р філол. наук Р. Голод, проф., д-р філол. наук М. Ільницький, проф., д-р філол. 
наук В. Корнійчук, проф., д-р філол. наук, Б. Криса, проф., д-р філол. наук Б. Мельничук, 
проф., д-р філол. наук В. Панченко, проф., д-р філол. наук Л. Рудницький, проф., д-р філол. 
наук С. Хороб.

Editorial Board:
Professor T. Salyha – Editor-in-Chief,

Professor S. Pylypchuk – Assistant Editor.
Відповідальний за випуск проф., д-р філол. наук Святослав Пилипчук

Адреса редколегії: 
Львівський національний 
університет імені Івана Франка, 
вул. Університетська, 1, кім. 305,
Львів, Україна, 79000
тел. : (38) (032) 2394398.

Editorial Board Address:
Ivan Franko National 
University of Lviv 
1, Universytetska Str., room 305,
Lviv, Ukraine, 79000
tel. : (38) (032) 2394398.

http: // www.lnu.edu.ua/faculty/philol/www/pnv.php
Редактор У. КРУК  Технічний редактор С. СЕНИК 

АДРЕСА  РЕДАКЦІ Ї ,  ВИДАВЦЯ  І  ВИГОТОВЛЮВАЧА :
Львівський національний університет 
імені Івана Франка.
вул. Університетська, 1, 79000, Львів, Україна
СВІДОЦТВО  про внесення суб’єкта видавничої 
справи до Державного реєстру видавців, 
виготівників і розповсюджувачів видавничої 
продукції. Серія ДК №3059 від 13.12.2007 р.

Формат 70х100/16. 
Ум. друк. арк. 26,4.
Тираж 100 прим. Зам. 

© Львівський національний університет 
імені Івана Франка, 2018



© Моклиця Марія, 2018

ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83. С. 3–10
Ukrainian Literary Studies. 2018. Issue 83. P. 3–10

ІНТЕРПРЕТАЦІЯ ФРАНКОВОГО ТЕКСТУ

УДК 821.161.2.091»18/19» І. Франко

DOI: http://dx.doi.org/10.30970/uls.2018.83.2158

АЛЕГОРІЯ ЯК КЛЮЧ ДО СТИЛЮ ІВАНА ФРАНКА

Марія МОКЛИЦЯ

Східноєвропейський національний університет імені Лесі Українки,
кафедра теорії літератури та зарубіжної літератури,

пр. Волі, 13, Луцьк, Україна, 43025,
e-mail:moklytsja@gmail.com

Розлянуто проблему стильової ідентифікації творчості Івана Франка. Заперечено 
інтерпретацію еволюції І. Франка як рух до модернізму. Думка, що І. Франко 
декларативний реаліст, але яскравий декадент, символіст, імпресіоніст, експресіоніст 
і навіть сюрреаліст, стверджена в дослідженнях М. Гнатюка, Р. Голода, Т. Гундорової, 
Б. Тихолоза, М. Ткачука, С. Хороба та інших дослідників. Така фрагментизація 
творчості нівелює її цілісність і ставить під сумнів численні досягнення, які І. Франко 
усвідомлював як надбання реалістичного мистецтва. Очевидна домінанта стилю 
І. Франка, а саме алегорія, тим часом випадає з поля зору науковців. Порушено питання 
хибного прочитання текстів І. Франка через нівелювання ролі алегорії. Доведено тезу, 
що наскрізний алегоризм І. Франка суголосний його просвітництву, місіонерству, 
служінню соціуму, що своєю чергою, послідовно вписує його в естетику реалізму.

Загалом проблема розрізнення двох протилежних і навіть контроверсійних 
образів, символу і алегорії, криється в тому, що одні і ті ж конкретні поняття стають 
то символами, то алегоріями. Але в першому випадку процес рухається від конкретного 
до абстрактного, в іншому навпаки – від ідеї, умоглядної абстракції, до втілення, 
наочності, ілюстративності. І це саме те, чого хотів І. Франко від поетичного слова: 
запалити спільноту ідеями, вогненним словом повести за собою на гранітну стіну…

Алегоризм в І. Франка часто обертається відвертою дидактикою, зрештою 
органічною для письменника. Алегорія забезпечила Франкові дуже широку, 
розгалужену жанрову систему, зумовила його жанрове новаторство, а головне – 
І. Франко зміг відкрити і використати не лише дидактичний, а й виражальний потенціал 
алегорій, художньою переконливістю багатьох творів він завдячує саме алегорії.

Ключові слова: І. Франко, алегорія, стиль, модернізм, реалізм.

Найдискусійніше питання сучасного франкознавства – це проблема стильової 
ідентифікації. Пануюча в радянські часи схема руху письменника до реалізму з 
соціалістичними ідеями (тобто мало не соціалістичного реалізму), ясна річ, була піддана 
критиці і заперечена. Але творчість Івана Франка багатожанрова і різна, Франко був 



4 Марія МОКЛИЦЯ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

активним учасником літературного процесу, добре обізнаним зі ситуацією не лише в 
Україні, а й у Європі, навіть світі, був не лише митцем, а й науковцем і літературним 
критиком, тому еволюцію його творчості важко уявити як суцільну висхідну лінію. 
Франко запозичав зі сучасного йому мистецького контексту чимало новацій, загалом 
мав, крім інтелекту, вроджений смак до художності і вмів помічати її скрізь, де вона 
з’являлася. Отож, уважне вчитування у тексти І. Франка дає змогу зібрати вражаючу 
колекцію художніх засобів. Але великий діапазон засобів і форм – не те саме, що високі 
мистецькі досягнення автора. Насправді на шкалі художності діапазон засобів мало 
важить, зате цілісність і оригінальність таки є безсумнівними ознаками першорядності.

Чи переконливою є інтерпретація еволюції І. Франка як рух до модернізму, 
стверджена в дослідженнях Михайла Гнатюка [1], Романа Голода [2], Тамари Гундорової 
[3], Богдана Тихолоза [7], Миколи Ткачука [9], Степана Хороба [11] та інших науковців? 
Чим далі, тим популярнішим стає твердження, що І. Франко декларативний реаліст, 
а зате чудовий декадент, символіст, імпресіоніст, експресіоніст і навіть сюрреаліст… 
Виходить, реалізм – ганебний якийсь стиль, а найкращий варіант мистецької реалізації 
автора – застосувати якомога більше усіляких засобів… Виявляючи у стилі І. Франка 
фрагмент чи то сюрреалізму, чи експресіонізму, жоден із дослідників не скаже, що це 
письменник-сюрреаліст чи експресіоніст. Більше того – навіть декадентство, яке так 
легко охоплювало творчість сучасних Франкові поетів, у нього – теж лише фрагмент. 
У підсумку треба говорити, що в І. Франка є всього потроху. А тоді чи існує стиль 
властиво І. Франка, чи є у нього власний голос, ні на кого не подібний? Здається, на це 
питання легко відповість будь-який наївний читач: Франко ні на кого не схожий. Але 
на чому ґрунтується ця «ні на кого несхожість», мусять показати науковці, і показувати 
це треба на рівні стилю.

Про те, що в І. Франка чимало текстів виростає з алегоричного образу, дослідники 
його творчості побіжно завжди зауважували, часом зупинялися на окремих творах 
детальніше. Зокрема, як певне узагальнення таких спостережень, варто згадати статті 
Б. Тихолоза «“Excelsior!” Івана Франка як цикл філософських алегорій» та Наталії 
Тихолоз «Персоніфіковані абстракції в мітосвіті Івана Франка» [8]. Ці дві статті 
охоплюють чималий матеріал творів І. Франка. «Саме алегоризм, – вважає Богдан 
Тихолоз, – що подекуди доростає до символізму, визначає генологічну структуру 
багатьох Франкових творів...» [7, c. 205]. Дослідник використовував алегорію як спосіб 
відлучити І. Франка, «назагал схильного до алегорично-символічного типу естетичного 
узагальнення», від реалізму: «Попри програмову, декларативну настанову письменника 
на “науковий реалізм”, його творчий метод ніколи не зводився до “фотографічного” 
копіювання дійсності, а завше включав багатий арсенал засобів художньої умовності» 
[7, с. 205]. Одразу зауважимо: чомусь розгляд алегорії завершується висновками про 
алегорично-символічну естетику І. Франка. Містична з’ява символу тут зовсім не 
випадкова. Але з огляду на чітку антитезовість цих образів варто було б розібратись, 
як алегорії доростають до символів, і чому, власне, їм доводиться доростати.

Алегорія – умовний засіб (не-умовних не існує, бо мистецтво суть суцільна 
умовність), але чи свідчить її використання про модернізм Франка?



5АЛЕГОРІЯ ЯК КЛЮЧ ДО СТИЛЮ ІВАНА ФРАНКА
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Практично наскрізним є алегоризм творчості І. Франка, в його поезії, поемах, 
більшості прозових творів, навіть у статтях і виступах є безліч алегорій. Не забуваймо, 
ясна річ, і про твори, в яких алегорія є жанротвірною: байки, притчі, казки. Франко 
виявляв по-справжньому віртуозне вміння вписати алегорію у будь-який контекст, навіть 
туди, де вона, здається, зайва чи дисонантна. Його любов до алегорії справді вражає. 
І це само собою потребує пояснень. Але ще більш потребує пояснень твердження 
про символіко-алегоричне мовлення, яке нібито перетворює І. Франка з реаліста на 
модерніста. 

Розберемося спочатку з переходом алегорії у символ. До речі, у більшості 
популярних джерел, які скеровують учнів на певні іспити, відомі хрестоматійні 
образи, такі, як каменярі чи беркут, називаються символами без жодних сумнівів чи 
пояснень. Тим часом саме цикл «Excelsior!» ще М. Зеров визначив як алегоричний, 
наголосив алегоричну природу і ключових образів, і текстів загалом. У коментарі до 
вірша «Каменярі» І. Франко теж назвав образ алегоричним. Чи може один і той самий 
образ бути алегорією, символом чи символо-алегорією? Чи має це значення для нашого 
сприйняття і розуміння?

Перш ніж відповісти на це питання, згадаємо про очевидний парадокс: І. Франко, 
вживаючи алегорії на кожному кроці, часто називав їх символами, а в одній статті навіть 
стверджував, що «символом може бути все в поезії» і досить чітко відмежовується від 
алегорії: «Не йдеться про алегорію, про підтягання дійсності до якихось заздалегідь 
прийнятих ідей» [10, т. 29, 119]. Думка, що в поезії все може бути символом і що 
алегорія не зовсім поетичний образ, не належить Франкові, оскільки вона на його час 
стала загальником. Автор цієї тези – Й.-В. Ґете, саме йому алегорія «завдячує» багатьма 
спробами пониження і навіть видворення її за межі поезії. Згадуючи роль Й.-В. Ґете 
в справі маркування пари понять «символ/алегорія» як поезія/дидактика, Г. Ґ. Ґадамер 
іронічно зауважив, що, попри звинувачення в не-поетичності алегорії, Й.-В. Ґете до 
кінця творчого шляху активно нею користувався у власній поезії [4, с. 78–79]. І. Франко, 
знаючи добре про тотальне відлучення алегорії від поезії як надто дидактичного засобу, 
особливо в контексті численних розмов про символ, спровокованих символістами, 
слідуючи духові часу, уникав поняття «алегорія», але при цьому йому ще й доводилося 
закривати очі на повсюдність алегорій у власній творчості.

Ось характерний приклад. У праці «Про Варлаама і Йоасафа та притчу про 
єдинорога», даючи розрізнення притчі і розповіді та наголошуючи, що притча 
ґрунтується на філософських тезах і сентенціях, І. Франко писав: «Для поодиноких 
моментів і етапів розвитку провідної ідеї підбираються образи та символи, вигадуються 
події, які сплітаються з ними в органічну цілість, вливають у них життя» [10, т. 30, с. 605]. 
Якщо щось спочатку вигадують, а потім в це «щось» вливають життя, нема сумніву, що 
йдеться про алегорію, але І. Франко вочевидь уникав цього терміна, замінив його більш 
поетичним поняттям «символ». Пропонуючи свою поетичну версію східної притчі 
(«Притча про життя»), сюжет якої майже не змінив, Франко додав до неї пояснення за 
схемою «це означає це», вклавши його в уста Будди [10, т. 2, с. 209–210]. Роз’яснення 
вражає тотальною заміною значень. Автентична притча показує природу людини, яка 



6 Марія МОКЛИЦЯ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

в розпалі жахливих загроз здатна про все забути, втішаючись краплею насолоди. Мед 
є єдиним символічним образом оповіді, бо виникає із найпростішого розширення у 
значенні, внаслідок логічного переходу від конкретного до абстрактного: мед – солодощі – 
насолода. Такий символізм вкорінено у самому слові, про нього може самостійно 
здогадатися будь-який мовець. Усі інші образи конвенційні, і коментар І. Франка 
посилює умоглядність доданих значень: ніхто не здогадається, що лев означає смерть, 
а дракон – забуття. Чому не навпаки? Нема прямого виходу і на значення біла і чорна 
миші – день і ніч. Миша, навіть біла, не може символізувати день, оскільки в такому разі 
будь-яка тварина білої масті означає день. Так само берізка не може означати пам’ять, а 
мед – братню любов. Усе це штучні, сконструйовані для повчання, додаткові значення, 
без коментаря просто відсутні. Притча про мізерність людського життя і обмеженість 
людських можливостей під пером І. Франка стає гімном змагальності, братерства з 
соціалістичним ухилом і, звісно, оптимізму. Побачити в картині висмоктування краплин 
дикого меду в хвилину всебічної небезпеки братерську любов міг, мабуть, тільки 
І. Франко. Єдиний символ притчі він перетворив таки ж на алегорію.

Те, що І. Франко, вживаючи алегорії, волів називати їх символами, є даниною часові 
і засвідчує широку ерудицію автора, яка не завжди в творчості обертається здобутками. 
Чи можемо і ми так само чинити? Ні, у жодному разі. Алегорія в такому контексті – це 
ніби не зовсім самодостатній засіб, він став легітимним тільки тоді, коли «доростає» 
до символу. Якщо так міркувати, то нам і далі доведеться закривати очі на тотальний 
алегоризм творчості І. Франка, ніби йдеться про якусь приховану ганебну ваду. 

Про алегоризм «Каменярів» ніби сказано достатньо. Символів у цьому тексті нема, 
як і символізму загалом: алегоризм не лишає місця для символізму. Або/або. Картина 
«Каменярів» – умоглядна, неадекватна дійсності, її фантастичність підтверджується і 
початковою настановою: «Я бачив дивний сон». Фантазія втілюється в дуже життєві, 
пізнавані образи, набуває рельєфності і переконливо оживає. Саме в цьому поступовому 
оживанні фантазії і криється головний потенціал впливу на читача. І саме фантастичність 
картини дає змогу легко повертати її ідейне спрямування в бажане автору русло. 
Символізм натомість акцентує множинність значень і веде читача цілком іншим шляхом – 
від пізнаваної конкретики до абстракції з широким діапазоном відтінків.

У поезії «Беркут» категоризація образів як символів здається більш обґрунтованою: 
просто зринає визначення «беркут – символ самодержавства», бо хто ж із наших читачів 
не пам’ятає двоглавого орла російської імперії! Добре знав про нього й І. Франко. Крім 
того, картина вірша загалом не є раціонально створеною, вона розгортається як типово 
лірична: спостереження за явищем природи сколихнуло емоції і викликало думки. Але 
якщо ми потрактуємо вірш «Беркут» як символічний, то спотворимо текст якщо не до 
абсурдності, то до повного алогізму. До речі, злий жарт з віршем зіграла актуалізація під 
час подій революції Гідності, коли члени спецзагону «Беркут» розстрілювали Майдан і 
викликали всенародний гнів. «Виправдали» через 130 років негативне маркування птаха 
у вірші І. Франка з допомогою історичних подій. Бо насправді беркут не винен у тому, 
що загін, названий на його честь, виявився негідним цієї назви. Звинувачувати беркута 
в насильстві і кровожерності – це те саме, що судити хижаків за те, що вони брутально 



7АЛЕГОРІЯ ЯК КЛЮЧ ДО СТИЛЮ ІВАНА ФРАНКА
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

з’їдають живцем свою жертву. Таке можливе лише у байці, бо вона дозволяє авторові 
як завгодно розподіляти ролі, адже вони несуть відповідальність за людські якості. 
Тим часом вірш «Беркут» – це лірика, тут все серйозно, жодної гри. Більше того – тут 
нема і дидактики, до якої схильний автор «Вершин і низин», лише почуття, і вони не 
здаються надуманими чи не досить щирими. У тому й суть. Але про це далі. Беркут не 
може бути символом насилля і жорстокості, бо це вільний, сильний, прекрасний птах, 
і коли він ширяє у височині, видивляючись жертву, нема такої людини, яка б відчула 
обурення, а тим паче – ненависть, як не відчуваємо ми її навіть тоді, коли телебачення 
документує полювання хижаків на весь екран, з дуже огидним натуралізмом. Птах 
для людини споконвіку символізує політ, небесний світ, свободу, творчість – усі ті 
абстрактні поняття, які виникають унаслідок розширення поняття конкретного – птах, 
на відміну від людини, вміє літати, має доступ до небес. Якщо І. Франко, тривалий 
час спостерігаючи за беркутом (про це свідчить детальність картини і поступовість її 
розгортання), раптом починає відчувати ненависть до ні в чому не повинного птаха, 
для цього мають бути якісь серйозні підстави, підкреслю – особливі, індивідуальні, 
вкорінені у світогляд і психіку ліричного героя. Що ж сколихнуло його емоції? Тут ми 
можемо припускати, але варіантів не так багато: у будь-якому разі це індивідуальна 
асоціація. Беркут зник, натомість вималювався образ штибу двоглавого орла, який 
потягнув за собою весь асоціативний ряд, пов’язаний із насильством, таким дошкульним 
для людини, яка торує свій шлях крізь численні приниження. Ось тут потенціал впливу 
і самодостатність образної структури твору: це ж у якому стані перебуває психіка, якщо 
приплив ненависті стається внаслідок спостереження за птахом у височині? Якщо будь-
яка дрібниця, деталь, вигляд, цілком сторонні для магістральних сюжетів життя, здатні 
будити наболіле, це означає, що болить ціла психіка. І тоді нема нічого дивного, що 
птах втрачає усі свої позитивні конотації (в діапазоні, нагадаю, символічні) і набуває 
негативного маркування: таке затвердіння перетворює можливий символ на дієву 
алегорію. Беркут не символізує самодержавство, він на мить, в очах автора, втілився в 
цю ідею. Втілена ідея – це алегорія. Символ – підказка, натяк світу конкретних речей 
на універсалії, символ неможливо відкрити в стані емоційного збурення, бо сильні 
емоції дають іншу чутливість, а надсильні можуть її цілком заблокувати. Звісно, ми 
користуємося словником символів-знаків, особливо це національна символіка, затверділі 
знаки. Але вони в конкретному контексті можуть діяти цілком по-алегоричному. 

Загалом проблема розрізнення двох протилежних і навіть контроверсійних 
образів, символу і алегорії, криється в тому, що одні і ті ж конкретні поняття стають 
то символами, то алегоріями. Але в першому випадку процес рухається від конкретного 
до абстрактного, в іншому навпаки – від ідеї, умоглядної абстракції, до втілення, 
наочності, ілюстративності. І це саме те, чого хотів І. Франко від поетичного слова: 
запалити спільноту ідеями, вогненним словом повести за собою на гранітну стіну…

Символ, алегорію і метафору можна зробити синонімами, вживаючи їх у сенсі 
«багатозначний», але якщо ми хочемо відчитати у тексті глибший зміст, нам треба 
найперше з’ясувати, яким способом, символічним, алегоричним чи метафоричним, 
утворена багатозначність, бо вони надто різні і ведуть до надто різних результатів. 



8 Марія МОКЛИЦЯ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Алегорія веде до повчання й емоційного тиску, символ – до осяяння щодо відкритих 
універсалій, метафора – до подиву тотальним ускладненням світу. Символізм не може 
бути дидактичним, дидактика усуває символіку, вертає слово до буквального значення. 
Символ і алегорія – це бінарна пара слово-образів. Вони притягуються і відштовхуються 
протягом тисячоліть. У ХІХ столітті протилежність понять отримала чіткі маркери, 
розподіливши ролі: символ – для істинної поезії, алегорія – для риторики і повчання. Але 
ті ж романтики, послідовно змагаючись із повчанням у поезії, відкрили в алегоричних 
образах цілком інший потенціал – експресію. Раціонально утворена алегорія, на відміну 
від інтуїтивно знайденого символу, виявилася спроможною втілювати найсильніші 
людські почуття. 

Наскрізний алегоризм творчості І. Франка найперше засвідчує його просвітництво 
у найширшому сенсі слова. Алегорії не поодинокі в реалістичній літературі. Алегорія – 
це ефективний спосіб роз’яснити народу щось надто складне. До просвітництва були 
схильні всі реалісти, тому і Бальзак, і Золя, і Достоєвський, і Толстой та інші митці, 
внесок яких у літературу міряється реалізмом, час від часу спокушались алегоричним 
мовленням, нехтуючи настановою на життєвість.

Нагадаю, що не лише радянські науковці вбачали еволюцію І. Франка в переході 
від раннього романтизму до реалізму, в якому не вбачали фотографічного копіювання 
дійсності. М. Зеров у своїй відомій статті пояснив цю еволюцію І. Франка як наслідок 
впливу М. Драгоманова і навіть висловив щодо цього чітку тезу: «Ці самі літературні 
принципи (реалізм – натуралізм – наукова підкладка – аналіза) Франко переносить 
з повістей на ранні свої поезії. Збірник «З вершин і низин», що обіймає сливе всю 
віршову творчість 1873–1893 років, у великій своїй частині подає нам закуті в розмір 
і риму «натуралістичні оповідання…» [5, с. 465].

На думку Ю. Шевельова, «Франко не лишився глухим до модерну і його техніки, 
але в сенсі загальної оцінки літератури і її відповідальности був традиціоналістом. Він 
додавав нове до старого але він не рушив цього старого» («Другий “заповіт” української 
літератури» [12, с. 245]). Бути традиційним і водночас не глухим до модерну і тим 
часом торувати шляхи для національної літератури – це не просто надскладне завдання, 
це численні роздоріжжя на творчому шляху, болісні вибори і блукання. Чи можна 
відсунути на другий план вболівання автора і його життєву мету з тієї лише причини, 
що реалізм сьогодні не такий шанований, як модернізм, який так добре лягає на сучасну 
апологетику І. Франка?

Алегоризм часто обертається відвертою дидактикою, не надто шанованою в 
нашому часі. Але це органічно для І. Франка, це те, в чому він вбачав місію і заради 
чого торував свій шлях. З іншого боку, саме алегорія забезпечила Франкові дуже 
широку, розгалужену жанрову систему, зумовила його жанрове новаторство, а головне – 
І. Франко зміг відкрити і використати не лише дидактичний, а й виражальний потенціал 
алегорій, художньою переконливістю багатьох творів, як і вищезгаданого циклу, він 
завдячує саме алегорії.

На мою думку, тотальний алегоризм творчості І. Франка свідчить, що він міг 
би закласти підвалини українського експресіонізму, поруч з В. Стефаником і 



9АЛЕГОРІЯ ЯК КЛЮЧ ДО СТИЛЮ ІВАНА ФРАНКА
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

О. Кобилянською. Принаймні, саме ті прийоми модернізації творчості, які відповідають 
експресіоністському стилю, у стиль І. Франка вписуються найбільш органічно. Але стиль 
як сукупність певних прийомів і засобів важить небагато. Важлива мотивація, яка надає 
формі особливого, індивідуально забарвленого сенсу. І. Франко не поміняв світогляд 
настільки, щоб вистачило на домінанту суб’єктивізму в процесі і концепції творчості. 
Він служив суспільності, він не міг не змагатися зі собою, не міг не пригнічувати свій 
суб’єктивізм, цей шлях він обрав свідомо, і чим далі він ним ішов, тим більш неможливо 
було повернути на інший, а тим паче назад.

Якщо ми приписуємо авторові ті заслуги, яких він не має і не хотів мати, це означає, 
що ми віддаємо перевагу апологетиці перед наукою. Апологетика не для читання, вона – 
для пам’ятників. І. Франко заслуговує на повагу і розуміння. Його треба навчитися 
читати, знімаючи товсті шари ідеологем. Якщо радянська апологетика уславляла 
суспільні заслуги І. Франка і реалізм, це не означає, що пострадянські науковці мають 
уславляти протилежне – приватність і модернізм. Апологетика лише позірно підносить 
автора, насправді ж садить його під ковпак, відмежовуючи від вдумливих і критичних 
читачів. А тим часом без них будь-який класик мертвий.

СПИСОК ВИКОРИСТАНОЇ ЛІТЕРАТУРИ
1. Гнатюк М. І. Іван Франко і проблеми теорії літератури : навч. посібник / М. І. Гнатюк. – 

Київ : ВЦ «Академія», 2011. – 240 с.
2. Голод Р. Б. Іван Франко та літературні напрями кінця ХІХ – початку ХХ століття / 

Р. Б. Голод. – Івано-Франківськ : Лілея НВ, 2005. – 284 с.
3. Гундорова Т. Невідомий Іван Франко: Грані Ізмарагду / Т. Гундорова. – Київ : Либідь, 

2006. – 360 с.
4. Ґадамер Г.-Ґ. Істина і метод. Основи філософської герменевтики / Ганс-Ґеорґ Ґадамер ; 

[пер. з нім. О. Мокровольського, М. Кушніра]. – Київ : Юніверс, 2000. – Т. 1. – 459 с.
5. Зеров М. Франко-поет / М. Зеров // Українське письменство ХІХ ст. Від Куліша до 

Винниченка (Нариси з новітнього письменства). – Дрогобич : Відродження, 2007. – 
С. 454–488.

6. Моклиця М. Просвітницький алегоризм Івана Франка / М. Моклиця // Алегоричний 
код літератури, або Реабілітація алегорії триває : монографія. – Київ : Кондор-Видав-
ництво, 2017. – С. 135–157.

7. Тихолоз Б. «Excelsior!» Івана Франка як цикл філософських алегорій / Богдан Тихолоз // 
Вісник Львів. ун-ту. – 2004. – С. 204–218. – (Серія філологічна ; вип. 35).

8. Тихолоз Н. Персоніфіковані абстракції в мітосвіті Івана Франка / Наталія Тихолоз // 
Визвольний шлях. – 2006. – Кн. 7–8. – С. 30–44.

9. Ткачук М. П. Наративні моделі українського письменства / М. П. Ткачук. – Тернопіль : 
ТНПУ, Медобори, 2007. – 464 с.

10. Франко І. Зібрання творів : у 50 т. / Іван Франко. – Київ : Наукова думка, 1976–1986.
11. Хороб С. Українська модерна драма кінця ХІХ – початку ХХ ст. (неоромантизм, сим-

волізм, експресіонізм) / Степан Хороб. – Івано-Франківськ : Плай, 2002. – 414 с.
12. Шевельов Ю. Вибрані праці. Літературознавство / Юрій Шевельов. – Київ : ВД «Киє-

во-Могилянська академія», 2009. – 1151 с.

Стаття надійшла до редколегії  06.10.2018
Прийнята до друку 12.10.2018



10 Марія МОКЛИЦЯ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

ALLEGORY AS KEY TO IVAN FRANKO’S STYLE

Maria MOKLYTSIA

East-European National University named after Lesia Ukrainka,
Department of Theory of Literature and Foreign Literature,

13, Pr. Voli, Lutsk, Ukraine, 43025,
e-mail: moklytsja@gmail.com

The article deals with the problem of stylistic identifi cation of Ivan Franko’s creativity. 
DenieThe paper deals with the issue of style identifi cation in I. Franko’s writings. It denies 
the interpretation of I. Franko’s evolution as a movement to modernism. The idea that 
I. Franko is a declarative realist, but a vivid decadent, symbolist, impressionist, expressionist, 
and even a surrealist, as confi rmed in the studies by M. Hnatiuk, R. Holod, T. Hundorova, 
B. Tykholoz, M. Tkachuk, S. Khorob and other researchers. A fragmentation, like this, of 
creativity reduces its integrity and challenges many of the achievements that I. Franko was 
aware of as the attainments of realistic art. The obvious dominance of I.Franko’s style, viz. 
the allegory, in the meantime falls out of sight of scholars. The question is raised about the 
misreading of Ivan Franko’s texts through the leveling off of allegory’s role. A thesis is argued, 
viz. that the allegory of I. Franko is consonant with his enlightenment, missionary work and 
the service of society, which, in turn, consistently embeds him into the aesthetics of Realism.

In general, the problem of distinguishing between two opposing and even controversial 
images – a symbol and an allegory – lies in the fact that the same concrete concepts become 
now symbols, now allegories. But in the former case, the process moves from concrete 
to abstract, in the latter – on the contrary – from an idea, speculative abstraction, to the 
incarnation, visibility and illustrative feature. And this is exactly what I. Franko required 
from a poetic word: to spark the community with ideas, to fi re a word to lead it on to a wall 
of granite...

I. Franko’s allegorism often turns sheer didactics, inherent, after all, for the writer. The 
allegory provided I. Franko with a very broad, ramifi ed genre system, predetermined his 
genre innovation, and – most importantly – I. Franko was able to discover and employ not 
only the didactic, but also the expressive potential of allegory. It is allegory that is credited 
for the artistic conviction in many of his works. 

Keywords: I. Franko, allegory, style, Modernism, Realism.



УДК 811.161.2’42’272:82-92”19”І.Франко

DOI: http://dx.doi.org/10.30970/uls.2018.83.2159

СТРУКТУРА ФРАНКОВОГО ТЕКСТУ
(НА МАТЕРІАЛІ НАУКОВО-ПУБЛІЦИСТИЧНИХ ПРАЦЬ 

ІВАНА ФРАНКА ПОЧАТКУ ХХ СТОЛІТТЯ)

Ірина КОЧАН 

Львівський національний університет імені Івана Франка,
кафедра українського прикладного мовознавства,
вул. Університетська, 1/234, Львів, Україна, 79001,

e-mail: kim1950@i.ua

Розглянуто структуру трьох Франкових текстів «Що таке поступ?», «Двоязичність 
і дволичність», «Сухий пень», які не увійшли до зібрання 50-титомного видання. Усі ці 
тексти поєднує не лише час написання, а й жанр, у якому знайшлося місце і для мовних 
проблем. І. Франко став основоположником наукового та публіцистичного стилів 
української мови, науково-публіцистичного тексту зокрема, у якому в дохідливій формі  
пояснював досить складні філософські, соціальні, економічні чи інші наукові проблеми.

Структура тексту значною мірою зумовлена його стилістичною належністю, 
сферою функціонування і специфічними мовними особливостями. Розглянуто 
внутрішню і зовнішню структури текстів цих праць, пов’язані зі змістом і формою твору. 
Внутрішня структура охоплює логічний, тематичний, типологічний, композиційний та 
інформативний складники. Зовнішня структура пов’язана з мовними засобами утілення 
внутрішньої структури: лексичними, граматичними, стилістичними.

Виявлено специфіку кожної з праць, з’ясовано методи подання матеріалу та 
послідовність викладу. Наголошено на важливості зовнішньої, тобто мовної структури, 
яка залежить від основної мети та задуму. Ключовим моментом є ефективність 
структури, тобто читач розуміє та сприймає повідомлення згідно із задумом автора. 
Поверхнева структура тексту сприймається безпосередньо і служить своєрідним 
ключем до розуміння внутрішньої (глибинної) структури.

Першу статтю – «Що таке поступ?» – пронизує слово ПОСТУП, що є її  
цементуючою ланкою, своєрідним словом-скріпом. Виклад тексту логічний. Тут є 
багато власних імен, розташованих в історичній послідовності, наукових термінів із 
політології, історичної філософії, теорії Дарвіна, поглядів утопістів, що характерно 
для наукових чи науково-популярних праць, а також низка риторичних запитань, 
роздумів-міркувань. Також є низка зіставлень, порівнянь, наприклад, лісової людини 
і людини цивілізованого світу, приватної і загальної власності, національного та 
інтернаціонального тощо, що характерно для публіцистичного стилю. За граматичними 
формами і словами, наявними в тексті, стоїть авторське світовідчуття, світобачення 
і світосприйняття. У мовленні твору в усіх своїх барвниках виявляється конкретна 
людина з її світосприйняттям і самовіддачею, зі своїми знаннями й естетичними 
нормами. Структура викладу нагадує серію кілець, у центрі якої головна точка – 
ідея, до якої колами сходяться ближчі, а потім дальші питання, що характерно для 
концентричного методу викладу.

© Кочан Ірина, 2018

ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83. С. 11–20
Ukrainian Literary Studies. 2018. Issue 83. P. 11–20



12 Ірина КОЧАН
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Стаття «Двоязичність і дволичність» написана індуктивним методом, що полягає 
в переорієнтації ходу думки  від конкретного до загального. Виклад методом індукції 
вимагає репрезентативності факту, тобто впевненості в тому, наскільки конкретний 
випадок є представницьким, переконливим. Структура статті – логіко-типологічна. 
Обидві статті написані народною українського мовою того рівня, який на той час 
домінував у Галичині, тому вона ставала доступною для простолюдина, допомагала 
йому розібратися у складних науково-історичних і політично-філософських проблемах. 
Мова тексту емоційна, образна.

«Сухий пень» І. Франко назвав політичним памфлетом і спрямував його проти 
обмосковлення. Це інформативно-авторська структура, створена традуктивним 
методом (від рівного до рівного). Для кожного виду й жанру тексту характерна своя 
структура, що обов’язково містить глибинний і поверхневий рівні.

Ключові слова: Іван Франко, науково-публіцистичні праці, структура тексту, 
послідовність викладу, мовні засоби, українська мова.

Постать Івана Франка як письменника, вченого, дослідника, громадянина не 
перестає привертати до себе увагу дослідників. Науковці детально описують його 
творчий шлях, світогляд, інтерпретують Франкові художні твори й наукові праці. І ця 
скарбниця одного таланту – невичерпна. І. Франко писав поезію, прозові й драматичні 
твори, наукові статті та публіцистичні тексти. І в кожному з них прямо чи опосередковано 
йдеться про національні інтереси, описано українського селянина чи робітника з його 
нагальними проблемами, чуємо дзвін української душі у вирії почуттів, думок, спогадів. 
А це все тексти різних стилів і жанрів, які різняться між собою і за тематикою, і за 
будовою.

Ми відібрали лише три твори, написані майже в один і той самий час – на початку 
ХХ століття – з  тим, щоб розглянути  їхню текстову структуру. Усі ці тексти поєднує 
не лише час написання, а й жанр, у якому знайшлося місце і для мовних проблем.

Мовознавчі інтереси Франка досить широкі та багатопланові. Відомо більше 
20 лінгвістичних праць, заміток та рецензій українською, польською, німецькою мовами, 
а також майже 150 праць, які мають безпосередню дотичність до мовознавства. Питання 
мови для І. Франка – один із аспектів дослідження життя народу, його суспільної 
організації, духовного світу, морального стержня. Мовних питань науковець торкнувся 
й у таких працях, як «Що таке поступ?», «Двоязичність і дволичність», «Сухий пень».

Ступінь дослідження проблеми. Постать Франка-мовознавця розглядало чимало 
учених. Наукові тексти опрацьовували Тетяна Білявська, Іван Ковалик, Таміла Панько, 
Євген Регушевський, Олександра Сербенська, Надія Зелінська, М. Тростогон, Олена 
Труш, Галина Онуфрієнко, В. Капась та інші. Публіцистичні праці були в полі зору 
Алли Коваль, Андрія Бодника, Н. Блинової, Тетяни Коць тощо. 

Постановка проблеми. Структура текстів Франкових наукових праць ще не була 
об’єктом спеціального лінгвістичного дослідження. Текстову структуру також розуміють 
по-різному. Так, Зоряна Висоцька [1] розглядала типологію лексичних номінацій та 
текстових структур у мові економічних праць Івана Франка, де текстову структуру 
потрактовано на зовнішньому (мовному) рівні як засіб вербалізації категорій логічності, 
модальності, образності та емоційності як диференційних комунікативно-стильових 
параметрів наукового мовомислення.  Своє дослідження дисертантка побудувала на 



13СТРУКТУРА ФРАНКОВОГО ТЕКСТУ...
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

працях І. Франка «Чого ми вимагаємо?», «Хто є робітником?», «Хто винен?», «Що дає 
нам праця?», «Про працю», «На кого ми працюємо?», «Земельна власність у Галичині» 
та інші. Вона, зокрема, зазначила, що ці текстові структури ілюструють у науковій мові 
кінця ХІХ – початку ХХ століть універсальні, надчасові, лінгвопсихологічні механізми 
актуалізації наукових знань та реляційність природи наукової мови [1, c. 18].

По суті, І. Франко став основоположником наукового та публіцистичного стилів 
української мови. Можемо також уточнити, що й науково-публіцистичного тексту 
зокрема, у якому в дохідливій формі  пояснював досить складні філософські, соціальні, 
економічні чи інші наукові проблеми.

Науковий текст – спосіб  репрезентації наукової інформації, результат наукового 
дослідження. Науковий текст обов’язково відображає ту чи іншу проблему, висуває 
гіпотези, орієнтує на нове знання, характеризується доцільністю і раціональністю 
усіх положень, орієнтований на досягнення дослідницької мети та завдань. Він є 
раціональним, складається зі суджень, умовиводів, побудованих за правилами логіки 
науки і формальної логіки. 

У центрі публіцистичного тексту – животрепетні суспільно-політичні проблеми, 
формування громадської думки, пропаганда певних думок, переконань, ідей, теорій. 
Науково-публіцистичні тексти мають спільні ознаки наукового й публіцистичного 
стилів. 

Мета дослідження – розглянути статті І. Франка, написані на початку ХХ століття, 
у яких автор, попри висвітлення інших проблем, торкнувся питань мови з позицій 
текстових структур.

Оскільки текст – єдиний засіб реалізації соціально значущого акту мовного 
спілкування (мети комунікації), то він набуває також статусу твору мовлення, що має 
цілісний і завершений характер.

Об’єкт дослідження: статті І. Франка «Що таке поступ?», «Двоязичність і 
дволичність», «Сухий пень», які не увійшли до зібрання 50-томного видання. Предмет – 
структура текстів цих праць.

Структура тексту значною мірою зумовлена його стилістичною належністю, 
сферою функціонування і специфічними мовними особливостями.  Нагадаємо, що 
науковці розрізняють глибинну (внутрішню) й поверхневу (зовнішню) структури 
тексту, що охоплюють як універсальні риси всіх текстів, так і відмінні, які притаманні 
тільки певним комунікативним одиницям. Внутрішня структура охоплює логічний, 
тематичний, типологічний, композиційний та інформативний складники. Зовнішня 
структура пов’язана з мовними засобами утілення внутрішньої структури: лексичними, 
граматичними, стилістичними. Цілісна картина фрагменту світу, зображеного в 
тексті, справді є поза текстом, але компоненти тексту стають «представниками» цього 
фрагменту світу, виражаючи, як подає цей світ автор. А він стимулює читача (слухача) до 
розумових операцій, створює основу для референційного акту, встановлює відповідність 
із екстралінгвістичною дійсністю.

Однак дослідники здебільшого звертаються до внутрішньої – змістової структури 
тексту, відволікаючись від зовнішньої – мовної. Встановити структуру тексту є початковим 



14 Ірина КОЧАН
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

і найголовнішим етапом, від якого залежить розв’язання проблеми аналізу тексту, його 
розуміння та особливостей творення. Структура тексту залежить від основної мети та 
задуму. Ключовим моментом є ефективність структури, тобто читач розуміє та сприймає 
повідомлення згідно із задумом автора. Поверхнева структура тексту сприймається 
безпосередньо і служить своєрідним ключем до розуміння внутрішньої (глибинної) 
структури.

Послідовність викладу матеріалу в тексті, або методи побудови текстових 
структур, також існують різні: індуктивний, дедуктивний, традуктивний (аналогійний), 
концентричний, стадійний тощо. Спробуймо визначити, як побудовані Франкові тексти.

Виклад основного матеріалу. Почнімо з внутрішньої структури  його праці 
«Що таке поступ?». Вона з’явилася у 1903 році, коли І. Франко був уже відомим 
письменником, публіцистом. Стаття написана у філософсько-публіцистичному ключі, 
бо в самій побудові науково-популярної праці знаходимо як структурні елементи 
публіцистичних текстів, так і наукових.

Стаття починається  введенням нового слова «поступ» і міркуванням щодо його 
значення – смислового наповнення. З позицій публіцистики – це  окреслення відповідної 
теми, іншими словами, у центр уваги (дослідження) поставлено певну проблему, і 
навколо неї групують споріднені, близькі, дотичні проблеми, питання, події, факти 
тощо. Структура викладу нагадує серію кілець, у центрі якої головна точка – ідея, до якої 
колами сходяться ближчі, а потім дальші питання, що характерно для концентричного 
методу викладу. Порівняймо:

«Слово “поступ” почуєте часто в наших днях із різних уст. Усі накликають до 
поступу, дехто тішиться ним, дехто нарікає на нові “поступові” думки та порядки. 
Може би не від речі було поміркувати, що то таке поступ, у чім його шукати, чи є чого 
ним тішитися або, може, журитися?

Слово “поступ” і відповідне йому поняття нове не лише у нас, але й у цілім 
освіченім світі. Ще яких 300–400 літ тому назад навіть найосвіченіші люди не багато 
думали про те, що колись на світі було не так, як тепер, а колись може змінитися 
теперішній порядок…» [5, т. 45, с. 300]. 

І тут же автор застерігає, що ці зміни можуть бути не лише позитивними: «…за 
тих кільканадцять тисяч літ люди поступили дуже сильно до ліпшого, що поступ 
веде до добра. Але коли захочемо придивитися тій справі ближче, слідити крок за 
кроком, то переконаємося, що ся відповідь не така дуже певна… По інших краях 
далеко більші і страшніші приклади на те, що поступ не все будує, але часто руйнує» 
[5, т. 45, с. 303]. Відштовхнувшись від цієї сентенції, І. Франко провів культурологічне й 
історичне дослідження еволюції людства, розглянув розвиток «порядків між людьми», 
які не є «зроду вічними і незмінними».  Автор подав короткий опис «найстаршої доби 
людського життя – доби лупаного або кресаного каменю», далі хронологічно слідує 
«доба гладженого або точеного каменю». У цій частині йдеться і про появу людської 
мови як необхідного засобу спілкування.

Наступні етапи поступу І. Франко розглянув з позиції поділу праці, коли вже 
людина споживає не лише те, що виробила сама (як це було при дикунстві), а стає 



15СТРУКТУРА ФРАНКОВОГО ТЕКСТУ...
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

залежною від суспільства. «Чим далі поступав поділ праці, розвивалися відносини 
громади і держави, тим далі йшов поділ людей на верстви» [5, т. 45, с. 317]. 

Далі І. Франко простудіював ідеї покращення світу в послідовників Льва Толстого. 
Християнські засоби відчуження й непротивнення злу в толстовців –утопічні ідеали, 
які не зможуть нічого покращити на практиці. Закони еволюції біологічного світу, 
сформовані Дарвіном, на людський поступ перенесені бути не можуть, тому що 
«ненастанна боротьба» за виживання й право сильного на життя була властива 
людству на перших етапах розвитку, та і «хто ще то знає, чи так то дійсно було». 
Глибокому аналізу піддав І. Франко утопічні доктрини Мора, Кампанелли, Сен-Сімона і, 
звичайно, Маркса з Енгельсом, які вбачали корінь соціального зла у приватній власності 
і протиставляли цьому модель суспільства зі спільною власністю і працею. 

Іван Франко зробив висновок, що розвитком людства керують два чинники – 
голод і любов. Голод він розумів як матеріальні та духовні потреби людини, а любов – як  
почуття, що поєднує людину з іншими людьми. А людського розуму, казав він, серед 
цих факторів немає і, напевно, ще довго не буде. Автор статті розумів, що «поступ – 
складний закономірний процес, який ніколи не стане завершеним». 

Увесь текст пронизує слово ПОСТУП, що є цементуючою ланкою статті, своєрідним 
словом-скріпом. Наприклад:  «Тепер, коли ми, так сказати, по верху оглянули хід дороги 
та вдачу дотеперішнього людського поступу, пора нам заглянути до його середини, 
придивитися його будові та натурі: одним словом, пора нам відповісти просто на 
питання: що таке поступ…» [5, т. 45, с. 315].

Увесь виклад тексту логічний. Тут є багато власних імен, розташованих в історичній 
послідовності, наукових термінів із політології, історичної філософії, теорії Дарвіна, 
поглядів утопістів, що характерно для наукових чи науково-популярних праць, а 
також низка риторичних запитань, роздумів-міркувань. Також є низка зіставлень, 
порівнянь, наприклад, лісової людини і людини цивілізованого світу, приватної і 
загальної власності, національного та інтернаціонального тощо, що характерно для 
публіцистичного стилю. За граматичними формами і словами, наявними в тексті, стоїть 
авторське світовідчуття, світобачення і світосприйняття. У мовленні твору в усіх своїх 
барвниках виявляється конкретна людина з її світосприйняттям і самовіддачею, зі своїми 
знаннями й естетичними нормами. На завершення праці І. Франко зробив висновок, 
що національна самостійність – ідеал, що може зреалізувати свободу соціальних та 
культурних людських потреб, духовно об’єднати суспільство. Історіософські ідеї Івана 
Франка є актуальними для сьогочасного поступу українського суспільства, адже на їхній 
основі можна спрогнозувати проблеми та перспективи його розвитку в історичному 
вимірі.

У тексті наявні категорії образності й емоційності. Тут є наукові метафори з 
прихованою або стертою образністю (думки про рівність і демократію непохитно 
запанували в головах усіх освічених людей), образні епітети (народна тюрма, ненастанна 
боротьба, утопічне безвладдя), образно-емоційні порівняння, книжні й розмовні 
фразеологізми (ніщо не стоїть на місці, здоровий глузд, задовільний стан), соціально-
політичні терміни (гарантія прав, свободи людини).



16 Ірина КОЧАН
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Дещо іншу структуру має текст праці І. Франка «Двоязичність і дволичність». У центрі 
статті, написаної 1905 року, –  питання москвофільства в Галичині. У ній чи не вперше 
в повний голос сказано про  імперське великодержавництво Росії, русифікацію та дена-
ціоналізацію України. Об’єктом критики І. Франка в цій статті стали галицькі москвофіли.

Стаття розпочинається з окреслення об’єкта – питання становища москвофільства 
в Галичині. Увесь текст становить полеміку поглядів І. Франка та прихильників 
москвофільства: Лебединцева, Святського, Дамова, які намагалися переконати Франка 
в його необ’єктивній оцінці творчості Івана Наумовича. Восхвалений сучасниками, 
І. Наумович справді таким не є, бо «…відірвання від рідного ґрунту, поперед усього 
від рідної мови, мало фатальні наслідки на весь психічний устрій і на всю літературну 
працю Наумовича, на се маємо класичне свідоцтво його самого, його лист, писаний д. 
31 марта [1882] з львівської тюрми до жінки і відчитаний на розправі. …Вийшовши 
з тюрми, він поперед усього відкликав свої голосні заяви про свою вірність унії – і 
прийняв православіє. Потім відкликав своє австрійське горожанство і перенісся до Росії. 
А побачивши там, що його мрії про російський рай полягали на ілюзіях, відкликав усе 
своє життя – зажив отруту» [4, с. 266].

Відступництво від рідної мови, зауважив І. Франко у статті, стало для багатьох 
його послідовників путівкою для побудови успішної кар’єри, у той час як відстоювання 
української мови одразу ж призводило до звинувачень і покарань.  

 «…Внутрішнє роздвоєння було… трагедією нашого галицького москвофільства. 
Люди, що могли б були зробитися пожиточними діячами на рідній ниві, люди талановиті 
і працьовиті, перейнявшися нещасною манією – міняти свою рідну мову на чужу, раптом 
робилися мов духово в часті спаралізовані, тратили живе чуття до живих потреб рідного 
народу і вимог сучасності, забивалися в мертву і навіть науково безплодну старовину, як 
Петрушевич, марнували свій талант, як Микола Устиянович та Гушалевич, або кидали 
рідний край і йшли туди, де їх внутрішнє роздвоєння хоч по часті могло бути коли не 
усунене, то заглушене (Головацький і многі інші ренегати, остатній Ю. Яворський)...» 
[4, с. 266]. Не знаючи чистої російської мови, москвофільськи налаштовані вчені 
витворили певне «язичіє» – безсистемну мішанину «галицьких провінціалізмів, 
полонізмів, церковщини й московщини». Такою макаронічною мовою писали свої 
твори А. Петрушевич, І. Гущалевич, О. Духнович, Б. Дідицький, І. Наумович та інші.  
Може, найтрагічніша, та ні в якім разі не найсимпатичніша в тім ряді була доля Івана 
Наумовича.

Іван Франко довів хибність тези «двуязичності» для долі нації. «Здається, що таке 
рідна мова? Чим вона ліпша для мене від усякої іншої і що мені вадить при нагоді 
замінити її на всяку іншу? Практик, утилітарист, не задумуючись ані хвилини, скаже: 
пусте питання! Мова – спосіб комунікації людей з людьми, і маючи до вибору я беру 
ту, яка дає мені можливість комунікуватися з більшим числом людей. А тимчасом 
якась таємна сила в людській природі каже; “Pardon, ти не маєш вибору; в якій мові 
вродився й виховався, тої без скалічення своєї душі не можеш покинути, так як не можеш 
замінятися з ким іншим своєю шкірою!” І чим вища, тонша, субтельніша організація 
чоловіка, тим тяжче дається і страшніше карається йому така переміна»… [4, с. 265].



17СТРУКТУРА ФРАНКОВОГО ТЕКСТУ...
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Як стверджує І. Фаріон, у цій статті перехід на мову колонізатора-чужинця 
І. Франко трактував у психологічній, а не політичній площині, а примітивне виправдання 
послуговуватися цією мовою називав «шиночком дуже нечистих інтересів» і «вербунком 
на службу темним силам» [2].

Стаття написана індуктивним методом, що полягає в переорієнтації ходу думки  
від конкретного до загального. Виклад методом індукції вимагає репрезентативності 
факту, тобто впевненості в тому, наскільки конкретний випадок є представницьким, 
переконливим. Структура статті – логіко-типологічна. Типологічна, бо вона формується 
із суспільно необхідних і соціально зумовлених елементів, які через свою практичну 
придатність здатні стимулювати мислительну, емоційну і вольову активність читача 
у сфері соціальної практики. Обидві статті написані народною українського мовою 
того рівня, який на той час домінував у Галичині, тому вона ставала доступною для 
простолюдина, допомагала йому розібратися у складних науково-історичних і політично-
філософських проблемах. Мова тексту емоційна, образна. Вона насичена такими 
образними епітетами, як: неприхвальне висловлення, темні сили, ображені почуття, 
фатальний пророк, смертельний удар, гармонійні акорди, чорні сумніви; метафорами: 
дебрі містицизму, штучно роздута слава, вибрики критики, грубо підмальовані тильди, 
стійкими висловами: не за горами, речеві докази, оцінка діяльності, губа не дура, 
смертельний удар тощо. Уживаючи термін «язикове роздвоєння», І. Франко показав, 
що воно призводить до внутрішньої трагедії, а невдовзі й до фатальних наслідків.

Заголовок статті «Сухий пень» (1905) – алегорична  назва «Емського указу 
1876 р., що став не тільки завадою в комунікації, але соромною плямою на Росії…». 
Мета цього указу полягала в ще одній забороні українського слова, суть якого зводилася 
до того, щоб «відгороджувати 25 мільйонів людей неперелазним муром від джерела 
культури, яким є рідна мова» [4, с. 278]. Та, незважаючи на численні заборони, «30 літ 
дали доказ, що українське слово не стояло царською ласкою і може стояти, жити й 
розвиватися наперекір усяким царським указам» [4, с. 279]. 

Це, по суті, роздум-екскурс у російську історію, її стосунки з українським народом. 
Пишуть, що у цій статті, що має яскравий публіцистичний текст, більше психологічного, 
аніж політичного. Має цікавий початок – епіграф: «Як зап’яла в сухий пень, То стояла 
цілий день» (Нар. приказка) [4, с. 278].

«Один російський гуморист оповідає про ізвозчика, що, наїхавши на розі вулиці на 
кам’яну тумбу, перевернув свою тарадайку, а потім, ставши над нею і зорієнтувавшися, 
де він, плюнув з досади і крикнув: “Тридцать лет, а все на эфтом самом месте!”» [4, 
с. 278], який зацікавлює читача, інтригує його, а автор проводить цікаву паралель між 
побутовою подією та політикою Росії щодо українців. Суржиковане мовлення додає 
проблемі неабиякого змісту. Воно свідчить не лише про мовне каліцтво, а й каліцтво 
душі, що породжує бездушність, байдужість до всього, що оточує людину.

Цей твір І. Франко назвав політичним памфлетом і спрямував його проти 
обмосковлення, у якому б вигляді воно не було. А, як відомо, памфлет – це жанр 
публіцистики, спрямований проти політичного устрою в цілому чи окремої його 



18 Ірина КОЧАН
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

частини, проти тої чи іншої соціальної групи, партії, управління тощо, найчастіше – 
через розкриття окремих представників.

Іван Франко розмірковує: «Хто ще знає, що переважить на вазі історії: чи 
знесення кріпацтва та реформи, доконані Олександром II, чи ті страшні рани, нечувані 
спустошення в рядах російської інтелігенції, в найкращому цвіті російських націй, 
якими зазначили себе останні десятиліття його панування. Історія тої новочасної 
оприччини, зорганізованої під оком сього царя-освободителя, ще не написана і не 
швидко буде написана; але в її страховища ми вже тепер можемо заглядати з жахом, як 
у Дантове пекло, і можемо зміркувати, що могло вирости в такім пеклі, які моральні 
типи мусили складатися в таких обставинах і які незатерті патологічні риси мусило на 
цілих генераціях полишати виростання в тім пеклі і в його атмосфері» [4, с. 279]. Низка 
образних висловів (засліплена суспільність, бюрократія – невідродна дочка російської 
суспільності), порівнянь (як у Дантове пекло), епітетів (вага історії, гостра боротьба, 
патологічні риси, моральні типи, самостійний розвій,  соромний указ, тупа злість,  
хронічна боротьба,), стійких висловів (відкликати заяву, російський рай, відгороджувати 
себе неперелазним муром), сарказмів (царя-освободителя, «освободительна» війна 
Росії за слов’ян, стовп автократизму, відвойовувати крок за кроком) роблять текст  
яскравим, виразним, соковитим. А наявність у ньому загальнонаукових слів, чітких 
дефініцій вказують на правдиве підґрунтя  роздумів та висновків. Вочевидь, маємо 
справу з інформативно-авторською структурою, створеною традуктивним методом 
(від рівного до рівного).

Іван Франко передав своє бачення російсько-український стосунків, «...справа  
українського  слова та українського розвою чужа для великоруської суспільності; що 
та суспільність також засліплена своїм державним становищем, у справах державних 
думає... так само, як її бюрократія, чи іншими словами, що російська бюрократія 
невідродна дочка російської суспільности, і, видержавши остру боротьбу з отсею 
всесильною бюрократією, українській спільноті прийдеться видержувати хронічну, 
довгу, але не менш важку боротьбу з російською суспільністю та крок за кроком 
відвойовувати собі у неї право на самостійний розвій» [4, с. 279–280].

Висновки. Структуру тексту задають його стиль і жанр. Для кожного виду й жанру 
тексту характерна своя структура, що обов’язково містить глибинний і поверхневий 
рівні. Усі розглянуті тексти об’єднує авторська структура, яка не відповідає класичним 
схемам, а подана в науково-публіцистичному стилі, мають близьку глибинну структуру, 
оскільки розглянуті тексти статей – це твори, де порушувалися у філософському 
плані питання національної виокремленості, а звідси й національного усвідомлення, 
і, незважаючи на всілякі утиски з боку Росії, намагання поступово вибратися із її 
лабет у всіх сферах суспільного буття, проте методи подання матеріалу різняться: 
концентричний, індуктивний, традуктивний.



19СТРУКТУРА ФРАНКОВОГО ТЕКСТУ...
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

СПИСОК ВИКОРИСТАНОЇ ЛІТЕРАТУРИ

1. Висоцька З. Типологія лексичних номінацій і текстових структур у мові економічних 
праць Івана Франка: автореф. дис. на здобуття наук. ступеня кандидата філолог. наук : 
спец. 10.02.01. «Українська мова» / Зоряна Висоцька. – Київ, 2016. − 22 с.

2. Фаріон І. Іван Франко: В нашій хаті наша воля, / А всім зайдам зась! [Електронний ре-
сурс] / Ірина Фаріон. – Режим доступу : http://svoboda.org.ua/news/articles/00013915/

3. Франко І. Двоязичність і дволичність / Іван Франко // Додаткові томи до Зібрання 
творів у п’ятдесяти томах. Т. 54. Літературознавчі, фольклористичні, етнографічні 
та публіцистичні праці. 1986–1916 / Іван Франко. – Київ : Наукова думка, 2010. – 
С. 600–615.

4. Франко І. Мозаїка : Із творів, що не увійшли до 50-титомного видання / Іван Франко ; 
упоряд. З. Франко, М. Василенко. ‒ Львів : Каменяр, 2001. – 434 с.

5. Франко І. Що таке поступ / Іван Франко // Зібрання творів : у 50 т. Т. 45 / Іван Франко. ‒ 
Київ : Наукова думка, 1986. – С. 300–349.

Стаття надійшла до редколегії  06.10.2018
Прийнята до друку 12.10.2018 

THE STRUCTURE OF IVAN FRANKO’S TEXT
(BASED ON IVAN FRANKO’S SCIENTIFIC AND JOURNALISTIC 

WORKS OF THE EARLY 20TH CENTURY)

Iryna KOCHAN

Ivan Franko National University of Lviv,
Ukrainian Applied Linguistics Department,
1, Universytetska Str., Lviv, Ukraine, 79000,

e-mail: kim1950@i.ua

The article discusses the structure of Ivan Franko’s three texts that have not been 
included in the fi fty-volume collected works of the writer. The texts in question are «What 
Progress Is», «Being Bilingual and Being Bifacial», and «The Dead Stump» («Shcho take 
postup, Dvyiazychnist’ i dvolychnist’, Sukhyi pen’» respectively). All these texts are brought 
together not only by the time of writing, but also the genre where linguistic issues found 
their place too.

I. Franko became the founder of the scientifi c and journalistic styles in the Ukrainian 
language, the scientifi c-journalistic text in particular, where he accessibly explained quite 
complex philosophical, social, economic or other scientifi c problems. The structure of the 
text is largely conditioned by its stylistic affi liation, the sphere of functioning and specifi c 
linguistic peculiarities. The paper examines the internal and external structures of the texts of 
these works, connected with the content and form of the work. The internal structure covers 
the logical, thematic, typological, compositional and informative components. The external 
structure is connected with the linguistic means of internal structure implementation: lexical, 
grammatical, and stylistic.

The paper reveals the specifi cs of each of the works, clarifi es the methods of presenting 
the material and the sequence of presentation. It emphasizes the importance of the external, 
i. e. linguistic structure, which depends on the main purpose and plan. The key issue lies in 



20 Ірина КОЧАН
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

the effectiveness of the structure, i.e. the reader understands and perceives the message in 
accordance with the author’s plan. The superfi cial structure of the text is perceived directly 
and serves as a kind of key to understanding the inner (deep) structure.

The fi rst article – «What is Progress» – is permeated by the word PROGRESS, which 
is its cementing link, a kind of word-brace. The text is logical in its exposition. There are 
many personal names located in historical sequence, scientifi c terms from political science, 
historical philosophy, Darwin’s theory, Utopian views that are characteristic of scientifi c or 
popular science works, as well as a series of rhetorical questions, refl ections, considerations. 
There are also a number of comparisons, for example, the forest man and the person of the 
civilized world, private and common property, national and international, etc., which is 
typical of the journalistic style. The grammatical forms and words available in the text are 
on the background of the author’s attitude, world outlook and world perception. The speech 
of the work, in all its gamut, reveals a concrete person with its worldview and selfl essness, 
knowledge and aesthetic norms. The structure of the presentation resembles a series of rings, 
in the center of which – as the the main point – is the idea to which, circling, converge closer, 
then more distant, which is characteristic of the concentric method of presentation.

The article «Being Bilingual and Being Bifacial» is written following the inductive 
method, which consists in reorienting the course of thought from concrete to general. The 
presentation by the method of induction requires representativeness of the fact, i.e. confi dence 
in how much the specifi c a case is representative, convincing. In terms of structure the article 
is logical-typological. Both articles were written in the popular Ukrainian vernacular of the 
kind that was dominant at that time in Galicia, so it became accessible to the common man, 
helped him to understand the complex scientifi c-historical, political-philosophical problems. 
The language of the text is emotional, imaginative.

I. Franko termed «The Dead Stump» as a political pamphlet and spearheaded it against 
Muscovization. This is an informative and author’s structure, created by the traductive method 
(from equal to equal). Each type and genre of the text is characterized by its own structure 
including, by necessity, the deep and surface levels.

Keywords: Ivan Franko, scientifi c and journalistic works, structure of the text, 
consistence of presentation, linguistic means, Ukrainian.



УДК 821.161.2-321.1.09:7.041.5:159.942

DOI: http://dx.doi.org/10.30970/uls.2018.83.2160

ПСИХОДРАМА ОПАНАСА МОРИМУХИ В ЛІТЕРАТУРНІЙ 
ТА КІНЕМАТОГРАФІЧНІЙ ІНТЕРПРЕТАЦІЇ

Любомир СЕНИК

Львівський національний університет імені Івана Франка,
кафедра української літератури імені акад. Михайла Возняка,

вул. Університетська, 1, Львів, Україна, 79000,
e-mail: senyklubomyr@gmail.com

Простежено народження і розвиток почуття кохання центрального героя 
оповідання «Батьківщина». Головну увагу зосереджено на психологічному аналізі 
процесу пізнання і очарування Киценькою, загадковою інтелігентною дівчиною-
красунею з її неповторною внутрішньою чарівністю і водночас вільною понад усе – 
навіть стосовно до власного почуття любові. Психодрама Опанаса Моримухи подана 
в сюжетному й психологічному розвитку як пошук розуміння незбагненного до кінця 
почуття кохання. Для людяного і доброго характером Опанаса переживання стало 
справжньою драмою. «Антидот» у цій ситуації бачив І. Франко у відображенні правди 
життя, яке, попри всі негаразди, несло віру в неминучість змін і повне сприйняття всіх 
благ, які воно дарує людині.

Художня інтерпретація цієї драми отримала продовження в кінокартині 
«Киценька», де головну увагу зосереджено на жіночому образі. Режисер Олег Бійма 
інтерпретує засобами відеомистецтва любов як дар природи, що її носієм є жінка, проте 
понад усе опанована власною свободою дій та почуттів – навіть всупереч власному 
почуттю. В кіносценарії є відступи від сюжету (наприклад, Опанас так і залишається 
на своєму господарстві, куди й приїжджає Киценька, щоб тут провести останні дні 
свого життя. Без сумніву, зворушливий сюжет з його завершенням. На відміну від 
літературного твору, вилучено епізоди з грошима і в такий спосіб облагороджено 
постать Киценьки.

Ключові слова: психодрама, психологічний аналіз, кохання, загадковість почуття, 
я-оповідач, характер, портрет, сюжет. 

Читач із героєм Опанасом Моримухою знайомився тричі, бо стільки разів 
оповідання «Батьківщина» друкувалося, а саме: 1904 року в «Киевской старине», 
наступного року у «Літературно-науковому віснику» і втретє – 1911 року в Києві 
окремою збіркою «“Батьківщина” і інші оповідання». Іван Франко постійно вносив 
мовну правку, дописав присвяту Федору Вовку, з яким у 1904 році провів етнографічну 
екскурсію на Бойківщині в гірські села Мшанець на Старосамбірщині та Дидьова 
(колишнього Турківського, чи Турецького повіту). Про все це та іншу інформацію про 
оповідання див. у примітках до 21 тому [4, с. 301–423, 489–490].

© Сеник Любомир, 2018

ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83. С. 21–28
Ukrainian Literary Studies. 2018. Issue 83. P. 21–28



22 Любомир СЕНИК
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Очевидно, авторська вказівка, в якому селі і коли писав оповідання (влітку в 
с. Дидьова) має відносне значення, проте в оповіданні герой, власне, перебуває в 
гірських селах після виїзду зі Львова, коли тут вчився і саме познайомився з оповідачем 
історії про Опанаса. Отож, оповідання написане у формі «Icherzählung», що дає змогу 
не лише передавати прямі і непрямі характеристики героя та його внутрішній світ, а й 
враження та психологію оповідача, внаслідок чого поглиблюється й увиразнюється вся 
історія центрального героя оповідання. Як уважають теоретики літератури, ця форма 
оповіді надає більшої «достовірності» події, мовляв, все направду відбулося, «створює 
ілюзію більш безпосереднього, “живого” переказу, це немовби підвищує “авторитет” 
оповідача як очевидця або учасника подій, про які йдеться» [1, с. 273].

На самому початку автор подав розлогу характеристику Опанаса, його специфічне 
уподобання бойківського діалекту, причому на свій лад перекручення при знаменитій 
ознайомленості зі своєрідностями у кожному селі Дрогобиччини, але, як зауважив 
оповідач, «він був добрий ученик і добрий товариш, загально люблений задля свойого 
доброго гумору, дару удавання різних голосів та висловів та незліченної сили приказок 
та дрібних оповідань і анекдотів, якими в хвилях веселості щедро пересипував свою 
мову» [4, с. 391].

Колеги прозвали його Батьківщиною, бо про батька він говорив «батьківщина», 
матір – «материзна», стрийко – «стрийщина» і т. д., але прозвисько не давало спокою 
оповідачеві, який зрозумів його як «щось не особове, хоч не можна сказати, що 
абстрактне» [4, с. 397]. Побувавши в його рідному селі (в болотистій долині над 
Дністром), оповідач усвідомив, що цей короткий побут у його рідному селі дав йому 
«ключ до розуміння його вдачі, його тихої і глибокої пристрасті, що була, можна сказати, 
основною нотою його життя» [4, с. 396]. Оповідач із захопленням відзначає, що він 
ще «ніколи не бачив хлопця, щоб так гарячо любив свій рідний куток, так зжився з 
ним і весь жив у нім…» [4, с. 396]. Потім оповідач, через роки, забув цю гостину, що й 
викликало необхідність розгадати «загадку» невідомих для нього подій, пов’язаних з 
головним протагоністом оповідання, який пережив справжню психодраму. Відзначимо, 
що цей термін, на наш погляд, найповніше відповідає методу дослідження пережитого 
Опанасом, складається з двох слів у грецькому звучанні – душа та драма і має таке 
пояснення: «[…] метод психологічного й аналітичного дослідження, на підставі якого 
внутрішні конфлікти літературних героїв висвітлюють з урахуванням їхньої ситуативної 
поведінки» [2, с. 292].

Ми свідомо фіксуємо думки й спостереження оповідача, щоб підготувати слухача 
(читача) до наступного незвичайного вчинку Моримухи. Оповідач відзначає, після 
гімназії він на два роки пізніше вступив у Львівський університет на філософію і 
таким способом втратив зв’язок з Опанасом, який, за отриманими відомостями, спершу 
під тиском батька вступив у духовну семінарію, але, не відчувши покликання стати 
священиком, залишив її і вступив на філософію в університет. У міжчассі померли 
батьки, і він став єдиним спадкоємцем немалого маєтку. І далі, довідавшись від 
односельців, був вкрай здивований, що Опанас продав батьківщину, за яку ті «були б 
йому дали без торгу десять тисяч… А жид за п’ять тисяч узяв» [4, с. 397]. На тлі цього 



23ПСИХОДРАМА ОПАНАСА МОРИМУХИ...
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

ґешефту навіть виник конфлікт між Опанасом і селянами, які бурхливо зреагували на 
його вчинок, але він на ніщо не зважав і забрався з рідного села, яке любив без тями.

Цю інтригу автор довів до особливого психологічного напруження: адже читач 
прагне дізнатися про причини такого рішення, яке ніби й перекреслило його незвичайну 
любов до батьківщини. «Вчинок Опанаса був для мене загадкою» [4, с. 398], – щиро 
признається оповідач, тим посилюючи загадку перед читачем. Звісно, оповідач і автор 
оповідання – не одне ціле, оскільки створив образ оповідача письменник, знову ж 
таки, хоча й ніби «сховався» за своїм образом оповідача, все ж весь текст оповідання 
не дає підстав їх ототожнити. Отже, маємо справу з «Я-персонажем», який, як слушно 
наголосив автор «Наратологічного словника», «також функціонує як таратор ситуацій 
та подій, в яких він грає роль» [3, с. 159]. Уточнимо: в усій історії Моримухи він для 
читача є важливим інформатором. Окрім того, він, за класифікацією названого словника, 
виступає також як «явний наратор», який «втручається в історію своїми філософськими 
чи метанаративними коментарями» [3, с. 159].

Через десять років, за свідченнями оповідача, доля кидала його «в різні боки, 
водила по різних закутках нашого краю і робила зі мною всілякі експерименти чи, як 
кажуть, держала зі мною тверду школу» [4, с. 398]. До цієї інформації варто додати: 
оповідач – громадянин Австро-Угорщини, українець, який закінчив філософію, тобто 
має спеціальну вищу освіту, змушений тинятися по краю у пошуках роботи і прожиття 
в цій «твердій школі». Нехай інформація оповідача і наше пояснення будуть своєрідним 
вступом до вирішення поставленої вище загадки щодо незвичайного рішення героя 
оповідання.

Повертаючись у своїх справах з Угорщини з провідником на конях гірським, часто 
неприступним бездоріжжям, оповідач змушений опинитися в одному гірському селі 
під вечір, але після дощів. Як сказав зустрічний селянин, броду через річку – «не є», 
моста – «не є», навіть кладки – «не є» [4, с. 399]. Створюється вимушена ситуація 
ночівлі, а перспектива ночувати в корчмі не радує оповідача, а ще більше – провідника, 
котрий категорично відрубав: «Я не піду» [4, с. 399] через дуже «серйозну» причину – 
«найкусливіші блощиці на всі гори» [4, с. 400].

Оповідач погоджується з провідником і пробує впроситися на ніч у місцевого 
«єґомостя», але зустрічний селянин признається, що в них нема священика, а сюди 
лише доїжджають що дві неділі…

Нарешті, подумавши, зустрічний і доброзичливий селянин пропонує ночівлю в 
учителя, чим здивував оповідача наявністю школив цьому вкрай глухому, далекому від 
будь-якої цивілізації, гірському селі. На це селянин: «А є. Вже п’ять літ маємо чколу» 
[4, с. 400].

Всю цю історію автор ввів для підкреслення дальшого сюжетного продовження 
чи, можливо, навіть повороту у бік вияснення виниклої вище загадки.

Зустріч оповідача з учителем спочатку була загалом холодно-буденна, але вчитель 
у першу чергу відправляє провідника з кіньми додому, до Волівця, давши йому на 
дорогу «шустку» (десять крейцерів), і повернувся до свого гостя, який намагається 
представитись, на що вчитель відповідає, що вони здавна знайомі – але він ще не назвався 



24 Любомир СЕНИК
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Опанасом. До речі, «невпізнання» – це теж інтрига, яка в підсумку має зробити особливе 
враження на читача, втягнутого наратором у загадку, яка теж має служити як спосіб 
творення психологічного напруження. Іншими словами, поступове «прокручування» 
досі невідомої загадки природно вливається в історію Опанаса Моримухи.

Це прелюдія до остаточно вияснення загадки. Звісно, оповідач вражений, хоча 
придивлявся до нього і не впізнавав. «Се був чоловік на вид 35 літ з довгою чорною 
бородою, трохи згорблений, у літній полотняній блузі і таких самих штанах, з якимось 
не то меланхолійним, не то заляканим і непритомним видом. Його очі немов уникали 
вашого погляду, але тоді, коли він не чув на собі вашого погляду, вони спочивали, вперті 
в одну точку, в якусь далечінь» [4, с. 402]. Цей психологічний портрет, написаний 
словами оповідача, приховує майбутню історію, яка пізніше відкриється, а зараз, у 
цей момент, є «далечінь», що виступає або спогадом про минуле, або уявою про свою 
кохану, або про трагічний фінал цього кохання… «Далечінь» минулого стукає в його 
серце і світиться «в одній точці» – одна «точка» його життя, незабутня і неповторна, 
бо ніщо назад не повертається… І далі щире признання оповідача:

«Я глядів, та не міг пізнати його» [4, с. 402]. Оповідач минулого не впізнає з 
психологічно вмотивованої причини – це не його, оповідача, минуле, це минуле іншого 
«Я», історію якого оповідач до кінця ще не знав і, природно, не міг знати.

Учитель нарешті каже: «…Давно ми бачилися. А ти навіть у мене в хаті був. 
Моримуха Опанас, тямиш?» [4, с. 402].

Реакція оповідача в цьому випадку природна: вже за чаєм він засипає Опанаса 
питаннями, але вчитель взагалі маломовний. Оповідач спостерігає за ним дуже уважно, 
йому здається, що бачить нові, невідомі риси: «Я мав таке враження, немовби в житті 
того чоловіка, пройшла якась широка й глибока борозна, якою відорано його минуле 
від теперішнього» [4, с. 402]. Це дуже влучне образне відображення іншого, порівняно 
з минулим, героя, але водночас «за борозною» лежить пам’ять, якої герой ніколи не 
позбудеться. Може, саме тому в його «заляканій чи апатичній душі сього нового Опанаса 
ворушиться щось, блимає якийсь огник, що рад би освітити цю дивну борозну […], 
але якась таємна сила зупиняє…» [4, с. 403].

Оповідач – непоганий психолог. І він таки витягує признання, але коли торкнувся 
продажу батьківщини і від’їзду з рідного села, в цій ситуації мусить адекватно реагувати 
Опанас. Співбесідник-гість вжив випадково слово «киценька», яка, мовляв перебігла 
дорогу, так що залишився без маєтку. Але Опанас моментально зреагував, перепитавши 
його, чи він знав Киценьку: «…Не тямиш Киценьки? І не знаєш моєї історії?» І пригадав 
кав’ярню Суберльової [4, с. 404], куди оповідач заходив рідко, та й то лише вдень.

Далі Опанас малює портрет Киценьки. Ми змушені цитувати весь уривок, оскільки 
він насичений не лише своєрідним зображенням дівчини закоханої людини, а й 
всеосяжним її захопленням. «Брюнетка, з розкішним волоссям, з чорними, блискучими 
очима. Лице – кров з молоком. Зуби чудові. На устах усміх такий, що аж за серце хапав. 
Голос – у розмові, не в співі, бо вона мало співала, – але такого голосу я не чув ніколи. 
Та й загалом уся вона, кождий її рух, кожда рисочка, кожде слово, кождий позирк її 



25ПСИХОДРАМА ОПАНАСА МОРИМУХИ...
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

очей – усе було в неї таке, що я від першої хвилі забув себе, все в неї мені видавалося 
невиданим і нечуваним, таким, якому нема пари в світі» [4, с. 404].

Свідчення закоханості, як хвороби, чи, як сам у цей вечір висловлюється: 
«…закохання – слабість, манія» [4, с. 404], «навіть здумати не міг того, щоб їй опертися» 
[4, с. 405]. І далі: «Зачудування – се було перше і найсильніше чуття, яке опанувало 
мою душу» [4, с. 405]. Чистосердечне признання свідчить, що те почуття у нього ще 
досі живе, як той промінь, що його фіксував оповідач, готовий просвітити «борозну».

Ситуація змушує закоханого перебувати в кав’ярні і мимоволі бачити легковажну 
публіку, яка поводиться з красунею не зовсім коректно, внаслідок чого Опанас 
напивається до безпам’яті. І ще до того бачить її такою, якою вона була насправді: «А 
вона йшла спокійно, байдужа на всі безсоромні рухи, дотики та окрики. На її лиці грала 
якась маєстатична усмішка, немов увесь отой п’яний гармидер не досягав до її п’ят, не 
міг доторкнутися до неї, ані тим менше опоганити її» [4, с. 406].

Почуття героя виокремлює її із брутального середовища, відгороджує її від бруду 
і потворності, творить її недоторканною, з ореолом краси і честі. Чом це не справжнє 
кохання обраної його духом, внутрішньою силою, яка здатна захистити кохану, але не 
себе? При цьому Опанас признається: «Я, бачилось, навіть не любив її так, як люблять 
закохані. Я тілько почував невідхильну потребу щодня бачити її, так як почуваємо 
потребу світла та повітря» [4, с. 407].

Отже, кохання як потреба світла і повітря, без яких фактично немає життя. Кохання 
Опанаса стало його життєвою силою, життєвою потребою, без якої й припиняється 
життя….

Далі сюжет вносить кілька драматичних епізодів, коли Опанас отримує телеграми 
відвідати батьківщину, бо помирає батько, відтак мати, але він не приїздить зі зрозумілих 
причин, нарешті сам захворів і опинився в лікарні. 

Проте ще до того Киценька не з’являється в кав’ярні. Він таки вистежує її біля 
дому на Вірменській, але не затримує її і лише після шпиталю вона заводить його в 
свою кімнату. Опанас розповідає своєму колезі, що вона спитала: «Любиш мене? 

Я не відповів нічого, тілько вхопив її руки і почав покривати їх поцілунками. Сльози 
ринули мені з очей, закапали на її руки» [4, с. 413].

Киценька надумала залишити «нору», тобто Львів, прагнучи чогось великого, 
а Опанас намірюється в межах одного тижня допомогти їй і виїхати разом з нею. 
Продавши батьківщину, він разом з Киценькою від’їхав у Відень.

Розв’язка сюжетної історії настає незабаром: у віденському готелі вони прожили 
чотири дні – «найщасливіші дні мойого життя» [4, с. 418], як щиро признався Опанас.

На п’ятий день, збудившись, Опанас не застав Киценьки, а лист, залишений для 
нього, промовляв, серед іншого, в першому реченні: «Пора нам розійтися» [4, с. 420]. 
Зазначила, що, як «доказ твоєї любові» [4, с. 420], взяла гроші, дещо, взагалі дуже мало, 
залишивши йому, а себе вважає його боржницею.

Але це ще не кінець сюжетної інтриги. Оповідач знову втратив зв’язок з Опанасом 
десь понад п’ятнадцять років, і лише влітку 1904 року побачився з ним на вічі галицьких 
і буковинських учителів. За той час учителя вісім разів переводили в інші місцевості. 



26 Любомир СЕНИК
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Опанас повідомив, що Киценька вернулася до нього в село біля Дрогобича помирати, 
бо хвора на туберкульоз.

Оцінки живих – Опанаса і колеги-оповідача – заповнили кінцеву сторінку 
оповідання. Є свобода для читача – самостійно глянути на людську драму, що розтяглася 
на довгі роки з невеселим закінченням. 

Драматичний сюжет любові зацікавив режисера Олега Бійму, який на тему «Острів 
любові» поставив серіал з 10 частин-телефільмів за сюжетами і мотивами українських 
художніх творів, в т. ч. за оповіданням І. Франка «Батьківщина», назвавши свій телефільм 
«Киценька». Назва вказує, що головною героїнею є жіночий образ. Режисер інтерпретує 
засобами відеомистецтва любов як дар природи, що її носієм є жінка, проте понад усе 
опанована власною свободою дій та почуттів – навіть всупереч власному почуттю. В 
кіносценарії є відступи від сюжету (наприклад, Опанас так і залишається на своєму 
господарстві, куди й приїжджає Киценька, щоб тут провести останні дні свого життя. 
Без сумніву, зворушливий сюжет з його завершенням. На відміну від літературного 
твору, вилучено епізоди з грошима і тим самим облагороджено постать Киценьки.

До речі, Опанас в оповіданні «Батьківщина» ні разу не висловлюється про даремно 
витрачені гроші за своє майно, і саме цим автор ще раз, уже під фінал, підтекстом 
відзначив надзвичайно шляхетну душу Опанаса Моримухи. Та й саме прізвище героя 
говорить про те, що він ніколи навіть мухи не зморить. 

Випускаючи в світ збірку «“Батьківщина” і інші оповідання», І. Франко в 
«Передньому слові» спеціально наголосив на рецепції зібраних тут творів, Що «їх 
збірне видання не буде зайвим і для теперішньої генерації, вже хоч би тому, що в них 
скрізь, як мені здається, віє здоровим духом того тверезого позитивізму, який німецьким 
терміном можна назвати “Bejahung des Lebens” (“ствердження життя”. – Л. С.). Може, 
вона явиться деякою невеликою асанацією в шпитальній атмосфері новішої літературної 
школи» [6, с. 487].

Очевидно, І. Франко мав на увазі тогочасні йому модерністські спроби на 
українському ґрунті, не без впливу західноєвропейської літератури, де проявлялися 
песимістичні настрої.

Через рік (1911) письменник майже повторив висловлене побажання, цим разом у 
статті «Давнє й нове», опублікованій у щотижневику «Неділя», з приводу виходу його 
збірки «Писання Івана Франка. V. Давнє й нове». Між іншим, письменник відзначив, що, 
випускаючи збірку в світ, «мені хочеться висловити своє бажання, щоб від неї повіяло 
здоровим вітром національної свідомості, тверезого, та притім наскрізь поетичного 
розуміння життя, того найвищого скарбу чоловіка, в якім він ніколи не повинен 
зневірюватися. Струя зневіри в життя підіймається тепер сильно й болючо навіть у 
найліпших наших представників нашої літератури, і коли б моя книжка могла хоч трохи 
бути антидотом на сю духовну хоробу, то сповнила би на тепер своє завдання» [5, с. 491].

Наявність «хвороби» в літературі, яку помічає І. Франко, є, справді, прояв болю і 
не меншою мірою негативних настроїв (причому йдеться узагальнено, без прізвищ), 
що, очевидно, джерелом було соціальне й національне становище нації. «Антидот» у 
цій ситуації бачив І. Франко у відображенні правди життя, яке, попри всі негаразди, 



27ПСИХОДРАМА ОПАНАСА МОРИМУХИ...
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

несло віру в неминучість змін і повне сприйняття всіх благ, які воно дарує людині. 
Прикладом цього й став Опанас Моримуха, переживши в своєму житті психодраму 
єдиного свого кохання і залишившись активним членом суспільства.

СПИСОК ВИКОРИСТАНОЇ ЛІТЕРАТУРИ

1. Галич О. Теорія літератури / О. Галич, В. Назарець, Є. Васильєв. – Київ : Либідь, 2001. – 
487 с.

2. Літературознавча енциклопедія. Т. 2. / автор-укладач Ю. І. Ковалів. – Київ : Академія, 
2007. – 622 с.

3. Ткачук О. Наратологічний словник / О. Ткачук. – Тернопіль : Астон, 2002. – 173 с.
4. Франко І. Батьківщина / Іван Франко // Зібрання творів : у 50 т. Т. 21 / Іван Франко. – 

Київ : Наукова думка, 1979. – С. 391–423.
5. Франко І. Давнє й нове / Іван Франко // Зібрання творів : у 50 т. Т. 38 / Іван Франко. – 

Київ : Наукова думка, 1983.  – С. 488–491.
6. Франко І. Переднє слово [до збірки «Батьківщина» і інші оповідання) / Іван Франко // 

Зібрання творів : у 50 т. Т. 38 / Іван Франко. – Київ : Наукова думка, 1983. – С. 484–487.

Стаття надійшла до редколегії 02.10.2018 
Прийнята до друку  11.10.2018

THE PSYCHODRAMA OF OPANAS MORYMUKHA 
AS QUEST FOR THE ETERNALAND INCOMPLETELY 

COMPREHENSIBLE IN THE LITERARY 
AND VIDEO-VISUAL INTERPRETATION

Liubomyr SENYK

Ivan Franko National University of Lviv,
Department of Ukrainian Literature named after academician М. Voznyak,

1, Universytets’ka Str., Lviv, Ukraine, 79000,
e-mail: senyklubomyr@gmail.com

The paper traces the nascence and development of the feeling of love of the main 
character in the Motherland short story, the focus being made on the psychological analysis 
of the process of getting acquaintanted with and being charmed by Kytsen’ka [Pussycat], a 
mysterious intelligent beautiful girl, with her unique inner charm and, simultaneously, free 
above all – even in relation to her own sense of love. The psychodrama of Opanas Morymukha 
is presented in the plot and psychological development as a search for the understanding of 
the feeling of love, not completely comprehensible. For the humane and kind-hearted Opanas, 
the experience became a real drama. The «antidote» of the situation was seen by I. Franko as 
refl ection of the truth of life, which, for all the troubles, carried the belief in the inevitability 
of change and the full acceptance of all the benefi ts that it gives to man.

The artistic interpretation of this drama was continued in the fi lm «Kytsenka», where 
the main focus is on the female image. Director Oleg Biyma interprets love, by means of 
the video art, as a gift of nature whose bearer is a woman, captured, above all, by her own 



28 Любомир СЕНИК
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

freedom of action and feeling – even contrary to her own feeling. In the screenplay, there 
are deviations from the plot (for example, Opanas remains on his own farm, where Kytsenka 
comes to spend the last days of her life). An undoubtedly touching plot, with a completion 
like this. Unlike the literary work, the episode with money is excluded, whereby the fi gure 
of Kytsenka is ennobled.

Keywords: psychodrama, psychological analysis, love, mysteriousness of the feeling, 
«I» the narrator, character, portrait, plot.



УДК 821.161.2-21.091"188/189"І.Франко.07

DOI: http://dx.doi.org/10.30970/uls.2018.83.2161

ДВІ РЕДАКЦІЇ ДРАМИ «РЯБИНА» ІВАНА ФРАНКА

Володимир ПРАЦЬОВИТИЙ

Львівський національний університет імені Івана Франка,
кафедра української літератури імені акад. Михайла Возняка,

вул. Університетська, 1, Львів, Україна, 79000,
е-mail: volod_prac@ukr.net

Простежено, як митець, використавши драматичний твір як своєрідний макет 
суспільства, намагався вилюднити українців, спонукати їх до вирішення складних 
соціальних, національно-політичних, морально-етичних та інших проблем, бо був 
сповнений віри у свій народ, його перспективу духовного переродження в ім’я 
згуртування української нації.

У першій редакції драми «Рябина» (1886), митець зробив спробу крізь призму 
свого естетичного ідеалу спроектувати перспективу розвитку національного 
самоусвідомлення селян. Ця редакція драми не мала успіху. І. Франко сам зрозумів 
ілюзорність свого задуму – не так просто відродити людину, коли вона пустилася 
берега. Тому він наприкінці 1893 року написав другу редакцію «Рябини», сподіваючись 
виставити її на сцені. Залишивши у другій редакції Рябину з іменем Прокіп, драматург 
зовсім змінив соціальне тло, на перший план вивів молодь, запровадив любовний 
трикутник, увиразнив суспільні аспекти, надав конфлікту морально-етичного характеру. 
Щоправда, фінал другої редакції твору теж контрастував з реаліями.

Обидві редакції драми «Рябина» були своєрідними прожектами Івана Франка, 
який бажав донести до сучасників гуманістичні ідеї наперекір  жорстокій дійсності. 
Бути людиною вартою свого високого звання – важливий мотив драматургії Івана 
Франка.

Ключові слова: редакція, драма, конфлікт, сюжетний хід, образ-характер.

Іван Франко вважав, що література, культура та мистецтво повинні відігравати 
важливу роль для оздоровлення українського національного організму. Особливі надії 
Великий Каменяр покладав на драматургію, яка за своєю природою та призначенням 
наближена до національного життя і націлена на актуалізацію важливих суспільних 
проблем. Але не статистичні, економічні чи історичні факти галицького села цікавили 
письменника. «Артист, коли кладе собі які завдання, то вони завсігди лежать у обсягу 
психічного і морального життя. Для виповнення тих завдань він користується відомими 
йому фактами з економічного чи соціального життя, теперішнього чи минулого; се 
його матеріал, се цегли та дилі, з яких він складає свою будову» [5, с. 7], – зазначав 
письменник. 

Використовуючи драматичний твір як мікромакет суспільства, Іван Франко створив 
дві редакції драми «Рябина» національно-політичного спрямування.

© Працьовитий Володимир, 2018

ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83. С. 29–37
Ukrainian Literary Studies. 2018. Issue 83. P. 29–37



30 Володимир ПРАЦЬОВИТИЙ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

У першій редакції драми «Рябина» (1886), митець зробив спробу крізь призму свого 
естетичного ідеалу спроектувати перспективу розвитку національного самоусвідомлення 
селян. Сам автор визначив жанр твору як комедію, але комедії не вийшло – йому не 
вдалося змоделювати комедійні образи-характери та створити відповідну атмосферу 
комедійного дійства. Очевидно, він був занадто серйозним митцем, а комедії потрібні 
легкість, абсурдність ситуації, гіперболізація та грайливий сміх. «Дійові особи в комедії 
чистого жанру не повинні страждати тяжко і глибоко. Якщо в драмі – в трагедії – 
відбувається боротьба не на життя, а на смерть, то комедійна боротьба не повинна бути 
жорстокою. В комедії чистого жанру не повинно бути жахливих сценічних положень... 
Як тільки комедійний герой починає сильно страждати і викликати співчуття, комедія 
переростає в драму» [1, с. 164–165], – наголошував Володимир Волькенштейн. А 
І. Франко сконцентрував увагу на образі скривдженого селянина, показав «жахливі 
сцени» сільського життя, висвітлюючи роль громади у вирішенні складних проблем, і 
тому «Рябина» цілком відповідає жанровим ознакам драми.

У першій редакції драми «Рябина» І. Франко явно перебільшив можливості сільської 
громади, але такий підхід до зображення українського села продиктований творчими 
принципами митця, його бажанням показати в зародку те, що мало б розвинутися в 
майбутньому. І якщо він бачив, що «руський народ, який хоч гноблений, затемнюваний 
і деморалізований довгі віки, який хоч і сьогодні бідний, недолугий і безпорадний, а 
все-таки поволі підноситься, відчуває в щораз ширших масах жадобу світла правди та 
справедливості і до них шукає шляхів» [3, с. 31], то він готовий був до сьомого поту 
працювати для нього. 

Іван Франко вірив у свій народ, у його потенційні можливості згуртуватися в 
скрутний момент і вирішувати найскладніші проблеми громадського життя. І коли 
йому стало відомо, що в одному селі селяни повстали проти здирників та шахраїв, він 
вирішив написати про це п’єсу «Рябина».

Дія твору відбувається в підгірському селі. Колізія, яка виникла між Рябиною 
та Казидорогою, розгортається в гострий конфлікт між урядниками, з одного боку, 
та сільською громадою – з другого. Цей конфлікт дає змогу драматургові сатирично 
висміювати представників влади і водночас обсервувати потенційні можливості селян 
у відстоюванні своїх прав, честі та гідності. І. Франко розумів, що для національного 
пробудження української нації ще треба «пройти довгу та тяжку школу втрат, пустих 
сварів, сумнівів та недбалості, треба було аж через гіркі помилки доходити до розуму, 
сягати глибше в народ, фундувати будинок народного життя не на піску урядової ані 
панської ласки, а на скалі власного свідомого та зорганізованого народу» [4, с. 122]. 
Тому й так нещадно висміював він війта Рябину, який відступив від морально-етичних 
принципів та опустився до грабунку, шахрайства, знущання над людьми.

Для цього І. Франко використовує рябинове дерево як паралельний образ кривдника, 
активізуючи дії громади. Позиваючись проти Рябини, Казидорога привернув увагу до 
свого безправного становища: «Позиваю перед ваш громадський суд отсього рябину 
(показує на дерево) за мою тяжку кривду, за очевидний рабунок мого поля, за потоптання 
моєї честі, за зневаження моєї старості, мого сивого волосся! Розсудіть нас, панове 



31ДВІ РЕДАКЦІЇ ДРАМИ «РЯБИНА» ІВАНА ФРАНКА
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

громадо, бо як не розсудите, то, бігме, не знаю, що з нами буде!» [6, с. 80]. І фраза 
«не знаю, що з нами буде!» свідчить про те, що Казидорогу турбує не тільки особиста 
кривда, він думає про те, що може статися з громадою, яка далі буде миритися зі 
свавіллям сільських урядовців.

Спочатку цей комічний епізод виглядає як спосіб особистого протесту проти 
грабунку. Але далі в уста Казидороги драматург вкладає слова, спрямовані проти 
сільського устрою та їхніх представників, які порушують присягу і поводять себе так, 
як їм заманеться. 

Викликавши Рябину на суд людський, морально-етичний, Казидорога прагне 
привернути увагу громади до свого безправного становища. Розповідаючи про негідні 
вчинки війта, він звинувачує рябинове дерево, яке символізує сільського старосту. 
Своєрідний спосіб непрямого звертання поширений серед селян, які з притаманною їм 
делікатністю певними натяками дають зрозуміти, про що йдеться, уникаючи загострення 
конфлікту з урядниками. Викликавши в такий спосіб Рябину на відвертість, Казидорога 
каже: «Та я не про вас, пане начальнику, хорони Господи! Таже ми всі знаємо, що ви у 
нас нікого не підкупуєте! Правда, панове громада?» [6, с. 82].

Драматург зробив такий неординарний сюжетний хід, щоб змоделювати сприятливу 
конфліктну ситуацію для відтворення стосунків у сільській громаді в морально-
етичному аспекті. І. Франко показує, як селяни активно стають на захист Казидороги, 
втихомирюють громадського писаря Перуна, який всілякими способами намагається 
залякати їх і припинити громадський суд над Рябиною.

Важливим чинником суспільного процесу І. Франко вважав національний сором, 
який повинен стимулювати людей до праведних діянь, до відповідальності перед Богом 
та людьми. Бо якщо людина вже не соромиться нічого, втрачає совість, ніщо не може 
вплинути на неї.

У незвичній ролі виступає дружина Рябини Матрона – вона вимагає від громади 
скинути її чоловіка з війтівства. Активність її дії цілком зрозуміла. Вона бачить, що 
війтівство її чоловіка обертається ганьбою для її сім’ї, тому намагається змінити 
ситуацію. Високі моральні принципи, які з давніх-давен утвердилися в українській 
сім’ї, не дозволяють їй змиритися з такою поведінкою чоловіка, і тому вона обурюється 
його вчинками: «Чоловіче, та як то правда, що ти так збиткувався над таким старим 
чоловіком, та ще й кумом, то я тобі не то печать, а й очі повипікаю! Я не хочу, щоби 
мене і моїх дітей люди публічно виволували та проклинали! Зараз ми кажи, правда то, 
що він казав?» [6, с. 83].

Іван Франко психологічно вмотивував вчинки Матрони, яка, всупереч українській 
традиції, виступає проти свого чоловіка на боці сільської громади. Звичайно, письменник 
ідеалізував образ дружини Рябини, порушуючи проблему українського роду, для якого 
чесна праця та подружня вірність були одними з основних принципів життєдіяльності. 
Саме Матрона стає на захист високих морально-етичних принципів. Спочатку вона 
просить чоловіка не вплутуватися в різні афери, а потім активно стає на бік громади, 
намагаючись повернути його на праведний шлях. Матрона відкрито виступає проти 
неправедних діянь сільських урядовців і віддає громаді документи, в яких зафіксовані 



32 Володимир ПРАЦЬОВИТИЙ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

махінації сільських урядовців. Вона пішла проти чоловіка, лише б не зганьбити свій 
рід, не опустися до підлості та обману.

Рішучість Матрони зумовлена її природним обуренням проти несправедливості 
та негідних вчинків сільських урядовців. Вона об’єктивно і справедливо оцінює 
ситуацію. Правда і справедливість, честь власного роду, авторитет серед громади 
для неї важать значно більше, ніж тимчасові вигоди, які вона може мати як дружина 
сільського старости. Матрона глибоко співчуває селянам, яких обдирають війт та 
писар. Вона ділиться своїми роздумами з хрещеницею Феською. В її словах помітно 
по-християнськи людяний підхід до справи. Її турбує те, що сільські урядовці «ще 
й не одно лихо тишком коять» [6, с. 97]. Вона бачить, як несправедливо і жорстоко 
поводяться урядовці з людьми: «Як зачнуть податки відбирати – у нас в другій хаті 
то ніби канцелярію свою зробили, – то кождого разу така содома піднімається, такий 
гармидер, така лайка, та плачі, та проклинання, що не приводь, Господи! Не раз мій аж 
за карк чоловіка або жінку, та стрімголов з хати викидає, та кричить. А люди плачуть 
та кленуть, кажуть, що зараховують більше податку, ніж у книжечці приписано. Ну, 
що я їм пораджу? А чи ж то мені, кумочко, того треба, щоби мир хрещений і мене з 
тими окаянниками проклинав? Але ні, не буде того більше. Чи він собі хоче, чи ні, але 
я не хочу. Мусить скинутись. Що маю худоби, то попродам, а громаду заспокою!» [6, 
с. 97–98].

Зображуючи Матрону активною, принциповою, моральною особою, яка відстоює 
сільське звичаєве право, І. Франко намагався в такий спосіб показати роль жінки 
в українському суспільстві, заакцентувати на тому, що її авторитет може відіграти 
надзвичайно важливу роль у встановленні морального клімату в сільській громаді. Але 
письменник явно видавав бажане за дійсне.

У фіналі твору устами Матрони драматург проголошує основні принципи 
української сім’ї – взаємну любов, вірність, скріплену Божим благословенням, 
чесну працю, тверезий спосіб життя, честь і гідність власного роду, на яких мали би 
вибудовуватися громадські принципи українського села. Саме Матрона спонукає Рябину 
до остаточного рішення. Вона радіє, що її чоловік вирішив скинутися з посади, яка не 
надавала йому авторитету. Сімейний розлад стався через те, що негідні вчинки Рябини 
кидали тінь на всю родину. Матрона, що звикла до чесної праці та справедливості, не 
могла змиритися з таким становищем і всякими способами добивалася, щоб її чоловік 
залишив посаду, з якою не міг справитися. Звичайно, тут І. Франко видав бажане за 
дійсне. Він показав, що активні дії громади та любов дружини допомогли Рябині 
виплутатися зі складної ситуації. Він змобілізував у собі волю і зрікся війтівства.

Позбувшись посади, Рябина став зовсім іншим чоловіком – його стали цікавити 
громадські справи, він турбується про майбутнє села та свій авторитет у громаді і 
готовий відповідати за свої вчинки. Такі метаморфози головної дійової особи не зовсім 
вмотивовані. Складний конфлікт між старостою Рябиною та сільською громадою 
І. Франко розв’язав у своєрідний спосіб. Реалістично зобразивши події в українському 
селі, драматург, сподіваючись на національне відродження, пробудження в селян 
почуття власної гідності, високої свідомості, прагнучи спонукати їх до активності та 



33ДВІ РЕДАКЦІЇ ДРАМИ «РЯБИНА» ІВАНА ФРАНКА
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

згуртованості при вирішенні громадських справ, запропонував скоріше літературний, 
ніж життєво вірогідний фінал. Рябина зрозумів свої помилки і готовий спокутувати свої 
гріхи перед людьми, відшкодувати їм втрачене добро. Драматург дав можливість Рябині 
випростатися, прийти до себе і переосмислити свої діяння. Такий підхід до відтворення 
образу-характеру випливав з великої віри І. Франка в людину, в її можливості духовного 
очищення та морального переродження. Громада прощає Рябину, вважаючи його 
жертвою обставин, а писаря Перуна як головного затійника шахрайських махінацій 
та здирництва селяни віддають до криміналу. Звичайно, таким оптимістичним фіналом 
автор намагався показати дієву силу згуртованої сільської громади. Казидорога, який 
спонукав громаду своїм вчинком до протесту, після рішення Рябини відмовитися від 
староства зразу ж змінив свою думку і звернувся до нього зі словами: «Ну, куме, не 
бійся! Бог батько, а громада не звір! Чень-то, все ще добре буде. Бачимо твій жаль і 
твою добру волю. А коли ти поєднався з громадою, то кривда би була тобі стояти довше 
в путі. (Знімає з дерева путо.) А тепер послухай, що я тобі скажу, щоб ти знав, що й 
ми не звірі і не хотіли мститися на тобі, а тілько бажали навести тебе на добру дорогу, 
а громаду охоронити від страти. Дізнавшися о вашім контракті з жидами, ми пішли 
до тартака і переробили контракт наново на рік, а ваш зламаний контракт передерли. 
Кльоци звеземо, кавція повернеться, а чистий зиск піде на заложення громадської каси 
позичкової. А до уряду податкового ми тих 600 ринських зложили вже з братської 
скарбони» [6, с. 112]. Ця репліка у фінальній частині твору має надзвичайно важливе 
значення для утвердження головної ідеї твору – возвеличення сили громади як активної 
дієвої сили при вирішенні важливих суспільних справ, котрі потребують злагоди, єдності 
та взаєморозуміння. І тут важливо наголосити, що громада не тільки навернула Рябину 
на правильний шлях, а й сама активізувалася, взяла на себе обов’язок опікуватися 
громадськими коштами – полагодила справу контракту з жидами, щоб не зазнати втрат.

Таким спрощеним розв’язанням конфлікту в сільській громаді І. Франко прагнув 
залишити надію селянам на справедливе вирішення їхніх проблем, але відверта 
тенденційність митця не могла не позначитися на естетичній вартості образу-
характеру головної дійової особи. На думку М. Пархоменка, «переродження Рябини, 
що відбувається за лаштунками, десь в часі поміж кінцем другої та початком третьої дії, 
веде до відхилення від правди характерів, до психологічно не вмотивованого порушення 
логіки розвитку основного характеру комедії» [2, с. 47]. І в цьому він мав рацію, бо 
І. Франко, видаючи бажане за дійсне, порушив логічний розвиток сюжетних подій, але в 
такий спосіб він сподівався пробудити потужну національну енергію, здатну очищувати 
від скверни український національний організм, вселити в людей віру в їхні потенційні 
можливості при вирішенні важливих громадських справ.

Перша редакція драми «Рябина» не мала успіху. І. Франко сам зрозумів ілюзорність 
свого задуму – не так просто відродити людину, коли вона пустилася берега. Тому 
він наприкінці 1893 року написав другу редакцію «Рябини», сподіваючись виставити 
її на сцені. Залишивши у другій редакції Рябину з іменем Прокіп, драматург зовсім 
змінив соціальне тло – на перший план він вивів молодь – у драмі діють дочки Рябини 
і Казиброда – Орися і Феся. Новими дійовими особами стали Олекса Коваль, писар 



34 Володимир ПРАЦЬОВИТИЙ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Панталимон Качуркевич, жид-арендар Рахміль Цинобер, господарі Роман Півторак, 
Семен Гриб, Гнат Грінчук, парубки та дівчата. Вийшла по суті зовсім нова драма, 
у якій головний конфлікт розгортається між війтом Прокопом Рябиною і сільським 
парубком Олексою Ковалем, що надумав організувати в селі читальню. Морально-
етичний конфлікт між Рябиною та Казибродом відходить на другий план. Автор змістив 
акценти в соціальний бік. У ремарці він вказав, що дія відбувається в селі Нестаничах, 
у якому стоїть кам’яна фігура з виразним позолоченим написом: «Пам’ятка знесеної 
панщини», акцентуючи увагу на важливості цієї події для українського села.

Олекса прагне просвітити молодь, а Рябина виступає проти читальні у селі. Між 
ними відбувається гострий діалог, який є свідченням конфлікту поколінь:

«Р я б и н а. Всіх до арешту запакую... Шандарів спроваджу. А тебе першого кажу 
в ланцюжки закувати. І побачиш, що моє наверха буде, а не твоє. А вам прочим кажу 
і остро наказую: не слухайте отсього бунтівника! Не бунтуйтеся! Не робіть наперекір 
власті, бо зле буде з вами! Зараз мені розійдіться!

О л е к с а. Ей, пане начальнику! Ще раз по щирості кажу вам: отямтеся! Що ви 
робите? Нарід пропадає від лихви, гине в жидівських руках, темний, занедбаний, 
обдертий... Дав Бог, що хоть молодіж потроха хапається до книжки, до науки, хоче 
просвітитися, щоби знала, як на світі жити, а ви бий-забий на неї за те. Гріх вам перед 
Богом і людьми!

Р я б и н а. Овва, який ми навчитель вишукався! Зась тобі мене вчити, що гріх, а 
що ні! А дивіть! Ще молоко на губах не обсохло, а воно вже лизнуло того письма та 
капральських кулаків покуштувало, та й гадає, що всі розуми поїло. Я тобі ще покажу, 
куди стежка в горох! Ще ти пізнаєш начальника Рябину. (Грозить палкою і відходить)»  
[7, с. 126].

У цій конфліктній ситуації розкрито позиції дійових осіб. Олекса хоче прилучити 
молодь до громадського життя, а Рябина стоїть на перешкоді цьому процесу.

У другій редакції драми «Рябина» драматург вдається до самохарактеристики 
Рябини, який деградував, втратив морально-етичні орієнтири, і в грубій, вульгарній 
формі виявляє своє ставлення до односельчан. Коли селяни обурюються шахрайством 
писаря Панталимона Качуркевича, то Рябина наказує Присяжному: «Дай му добре 
в карчило і викинь за двері, най не ображає уряду!» [7, с. 132]. І Присяжний б’є та 
викидає чоловіка на очах у селян.

У другій редакції «Рябини», як і в першій, війт стає жертвою афериста писаря й 
усвідомлює, що той тягне його на високу кладку, з якої вони обидва гримнуться. «А мені 
моторошно робиться. А ще як мені в понеділок поборця податковий сказав, що швидко 
можемо надіятися пана шпектора і зекуції за недоплачені податки. А коли погадаю, що 
ми з податкових грошей тисячу срібла взяли і жидові за кавцію на довіз кльоців дали – 
господи!» [7, с. 136], – зізнається Рябина. Та писар Качуркевич заспокоює його: «А я вам 
кажу, що вам ані крихітки нема чого боятися. Такий порядний начальник, як ви! Пан 
староста вас любить, пан комісар також, пан постенфірер у вас як дома, в раді повітовій 
вас шанують. І всі пани, з ким тілько заговори про вас, у одно говорять: “Вуйт Рябіна 
то бардзо пожондни вуйт”» [7, с. 136]. І далі писар характеризує результати урядування 



35ДВІ РЕДАКЦІЇ ДРАМИ «РЯБИНА» ІВАНА ФРАНКА
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Рябини: «Бо де є кращі порядки в селі, як у вас? Де більший дохід з пропінації? Відки 
більше кар польових та лісових до каси йде? Відки більше людей у криміналах сидить? 
Куди частіше комісії провізоріальні їздять? Де частіше ліцитації ґрунтів відбуваються? 
Де виборці точніше при всяких виборах за того голосують, на кого пан староста 
каже? Ніде, як тілько в Нестаничах» [7, с. 137]. Писар явно глузує з таких сумнівних 
досягнень війта. Використавши риторичні фігури у формі запитань, драматург висміює 
діяння війта, які спрямовані не на користь громади, а на задоволення забаганок 
начальства.

Втягнувши Рябину в аферу з податковими грішми, писар Панталимон Качуркевич 
і жид-орендар Рахміль Цинобер намагаються всякими способами зірвати довіз кльоців, 
щоб заволодіти грішми та поділити їх між собою, а Рябину підвести під кримінал. 
Олекса викриває їхні підлі наміри. Селяни, підпоївши писаря, викрадають у нього 
книжку, в яку він записував свої шахрайскі махінації, і виводять шахраїв на чисту воду.

У другій редакції драми «Рябина» драматург ввів любовний трикутник. Олекса 
закоханий у дочку Прокопа Рябини Орисю, і вона його кохає. А з нею вирішив одружитися 
писар Качуркевич, щоб заволодіти майном війта: «Опутав я сього Рябину так, що не 
його голови потрібно, щоб із тих пут вимотатися. Він мені вірить, а я помаленьку, мов 
вола за роги, веду його туди, де мені треба. ...Але я не я буду, коли його не скручу. Ще 
по руках мене цілуватиме, щоб я взяв оту його цяцю! Го-го, пане Рябино, ще ти не 
знаєш Панталимона Качуркевича!» [7, с. 141].

Рябина визнає талант писаря до всякого циганства, але не бажає мати за зятя 
пройдисвіта. Та коли дізнається, що Орися прихиляєтьсяч до «урвителя та бунтівника» 
Олекси Коваля, то він погоджується віддати дочку за писаря. Але Орися категорично 
відмовляється від шлюбу з писарем Качуркевичем та й ще батька застерігає: «Ей, 
таточку! Стережіться сього писаря і сього жида. Вони вас одурять, ошукають, у біду 
вженуть! Ви неписьменні, легковірні, а се старі кримінальники!» [7, с. 159].

Паралельно розгортається конфлікт Рябини з Казибродом, від якого він безпідставно 
відібрав ґрунт. Суперечка між ними набуває морально-етичного змісту. Прикувавши 
себе до рябинового дерева, Казибрід у такий спосіб викликає сільського урядовця на 
Божий суд. На погрози Рябини Казиброда тільки посміхається і сміливо відповідає: «А 
що? Чому не б’єш? Забігали мурашки поза плечима? Ні, небоже! Тепер не на те пішло. 
Казав ти мені, щоб я тебе до Бога запізвав, – ось тобі мій позов! І суд Божий над тобою 
буде. Буде! Будь того певний! Буде суд страшний та тяжкий! Почуєшся сам на світі, як 
тота билина в полі. Твої спільники і товариші зрадять тебе! Всі чесні люди тікатимуть 
від тебе! Власна твоя кров проти тебе стане! І пропадеш, пропадеш, Прокопе, коли не 
покаєшся і не покинеш погану стежку!» [7, с. 145)].

У тяжкому пригніченому стані Рябина вирішив накласти на себе руки і повіситися 
на рябиновому дереві, до якого прикував себе Казибрід:

«Р я б и н а. Пусти мене! Най зроблю кінець свому життю! Адже ж ти сам того 
хотів, то чому тепер мені борониш?

К а з и б р і д. Чи ти одурів, Рябино? Я того хотів, щоб ти вішався? Нехай мене 
Бог боронить від таких думок. Я тілько хотів, щоб ти покинув свою погану дорогу, 



36 Володимир ПРАЦЬОВИТИЙ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

поправився, чоловіком став, а не звірем захланним» [7, с. 163]. Бути чоловіком, людиною 
вартою свого високого звання – важлитвий мотив для драматургії Івана Франка.

Казибрід вважає, що вся біда Рябини в тому, що він зайняв посаду, яка не відповідає 
його можливостям, і тому радить йому зректися війтівства: «Громада все знає, Прокопе. 
Громада має в руках писареві папери, якісь контракти, якісь записи. Страшні речі! 
Олекса з кількома господарями аж до Стрия до адвоката з тим їздив. Буде біда, Прокопе! 
Слухай моєї ради, перепроси людей, і то зараз, якнайшвише, то, може, ще якось буде. І 
війтівства зараз зречися. А то по хвалі Божій може вже бути запізно» [7, с. 165].

Прокіп Рябина зрікся війтівства, помирився з дочкою, дав згоду Олексі засилати 
старостів до Орисі. Жандарм заарештовує писаря Панталимона Качуркевича, а жида-
орендаря селяни просять покинути їхнє село. «То для того, щоб ти жив і тяжко не робив, 
то ми маємо дати себе спокійно обдирати і обшахровувати? Ні, Рахмілю! Кажемо тобі 
завчасу: шукай собі якого іншого місця, бо у нас тобі не жити» [7, с. 174], – звертається 
до Рахміля Цинобера Олексій Коваль від імені громади.

Фінал другої редакції драми «Рябина» теж був далекий від реалістичності. 
І. Франко вносив різні правки, і друга редакція «Рябини» потрапила на сцену театру 
«Руська бесіда» в театральному сезоні 1894–1895 рр. після вилучення “крамольних 
місць”. Відбулося тільки декілька вистав. Постановка не мала успіху, і це було цілком 
закономірно. Бо, заповзявшись у будь-який спосіб виставити на сцені «Рябину», 
І. Франко в другій редакції мимоволі порушив її органічну цілісність, унаслідок чого 
естетична вартість знизилася – цензура та ретрогради від мистецтва добилися свого: 
вихолостили з драми її національно-політичний зміст.

Обидві редакції драми «Рябина» були своєрідними прожектами Івана Франка, 
який хотів вилюднити українців, спонукати їх до вирішення складних соціальних, 
національно-політичних, морально-етичних та інших проблем. Але благородні 
сподівання письменника-гуманіста розбивалися об жорстокі реалії дісності – не 
так легко повернути людину на праведний шлях, коли вона збилася на манівці. Але, 
незважаючи на це, Великий Каменяр був сповнений віри у свій народ, його перспективу 
морально-етичного переродження в ім’я згуртування української нації.

СПИСОК ВИКОРИСТАНОЇ ЛІТЕРАТУРИ

1. Волькенштейн В. Драматургия / В. Волькенштейн. – Москва, 1960. – 338 с.
2. Пархоменко М. Драматургія Івана Франка / М. Пархоменко. – Львів, 1956. – 128 с.
3. Франко І. Дещо про себе самого / Іван Франко // Зібрання творів: у 50 т. Т. 31 / Іван 

Франко. – Київ, 1981. – С. 28–32.
4. Франко І. Панщина та її скасування 1848 р. в Галичині / Іван Франко // Зібрання творів: 

у 50 т. Т. 47 / Іван Франко. – Київ, 1986. – С. 7–122.
5. Франко І. Примітка до статті Ю. Кміта «Карпенко-Карий (Іван Тобілевич)» / Іван 

Франко // Зібрання творів: у 50 т. Т. 33 / Іван Франко. – Київ, 1982. – С. 7.
6. Франко І. Рябина / Іван Франко // Зібрання творів: у 50 т. Т. 23 / Іван Франко. – Київ, 

1979. – С. 77–113.
7. Франко І. Рябина (друга редакція) / Іван Франко // Зібрання творів: у 50 т. Т. 23 / Іван 

Франко. – Київ, 1979. – С. 117–175.



37ДВІ РЕДАКЦІЇ ДРАМИ «РЯБИНА» ІВАНА ФРАНКА
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Стаття надійшла до редколегії 02.10.2018 
Прийнята до друку 11.10.2018 

TWO REDACTIONS OF IVAN FRANKO’S DRAMA «RIABYNA» 
[«THE ROWAN TREE»]

Volodymyr PRATSOVYTYY

Ivan Franko National University of Lviv,
Department of Ukrainian Literature named after academician М. Voznyak,

1, Universytets’ka Str., Lviv, Ukraine, 79000,
е-mail: volod_prac@ukr.net

In the paper «Two Redactions of the Drama Riabyna by Ivan Franko», the author has 
traced how I.Franko, as artist, by using the dramatic work as a specifi c model of society, 
tried to elevate the Ukrainians, encourage them to solve complex social, national-political, 
moral, ethical and other problems, as he was full of faith in his own people, his prospect of 
spiritual renaissance in the name of uniting the Ukrainian nation.

The fi rst redaction of Riabyna (1886) saw the author’s attempt, through the prism of 
his aesthetic ideal, to design a perspective for the development of national self-awareness 
among the peasants. This redaction, however, did not succeed. I. Franko himself realized 
the illusory nature of his plan – it was not so easy to revive a man after he had broken bad. 
Therefore, he made the second redaction of Riabyna in late 1893, hoping to put it on the stage. 
Having left the second edition of Riabyna with the name Prokip, the playwright completely 
changed the social background, brought young people to the forefront, introduced the love 
triangle, made social aspects more prominent, lent moral and ethical nature to the confl ict. 
However, the fi nale of the second edition was in contrast with the realities too.

Both redactions of the drama «Riabyna» were sui generis projects of Ivan Franko who 
wished to convey humanistic ideas to the contemporaries in spite of the cruel reality. To be 
a man worthy of his high rank is an important motif of Ivan Franko’s dramaturgy.

Keywords: redaction, drama, confl ict, plot move, character-sketch.



УДК 821.161.2.09 

DOI: http://dx.doi.org/10.30970/uls.2018.83.2162

ТОПІКА «ЕМІГРАЦІЙНОГО» ТЕКСТУ ІВАНА ФРАНКА

Ольга ШОСТАК

Рівненський державний гуманітарний університет,
кафедра української літератури,

вул. С. Бандери, 12, Рівне, Україна, 33028,
e-mail: o._shostak@ukr.net

З’ясовано особливості функціонування топосів у творах Івана Франка 
постриторичної епохи. Проаналізовано топіку Франкового «еміграційного» тексту 
на матеріалі поетичного циклу «До Бразилії» зі збірки «Мій Ізмарагд», а також новел 
«Батьківщина» і «Сойчине крило». Для власного «еміграційного» тексту письменник 
розробив особливу топіку – систему стійких повторюваних образів. Центральними 
у Франкових творах про еміграцію вважаємо топоси батьківщини, чужини, дороги, 
агента й емігранта. З ними в’яжуться мотиви обіцянки, шахрайства, сліз, страждання, 
бруду, неосвіченості, наївності, смерті, що теж наближаються до топосу. 

Багато з цих образів співзвучні з традиційними топосами, за якими простежуємо 
загальнокультурний контекст, який визначає вектори декодування смислу художніх 
текстів. До цієї образної царини належить топіка, що транслює пам’ять літератури: 
образи раю та пекла, дороги, «світу навиворіт», гри та ін. Скажімо, опис трагічної 
долі емігрантів ґрунтується на системі топосів, які, крім відображення реалій, задають 
паралельний містичний пласт оповіді, у творенні якого провідну роль відведено 
біблійному інтертексту з антитезою раю/пекла. Ця біблійна антитеза спрямовує процес 
декодування авторської інтенції. 

Зроблено висновок, що спільні топоси – як загальнокультурні, так і власне 
авторські – сприяють об’єднанню творів на еміграційну тематику у надтекст і водночас 
засвідчують їх входження в цілісний простір світової літератури.

Ключові слова: пам’ять літератури, риторика, топіка, авторська інтенція, 
«еміграційний» текст Івана Франка, біблійний інтертекст.

Художній смисл тексту конструюється в горизонті пам’яті літератури. Авторитетний 
дослідник у галузі семіотичної теорії та методології Юрій Лотман розглянув культуру 
як «колективний інтелект і колективну пам’ять, тобто надіндивідуальний механізм 
збереження і трансляції деяких повідомлень (текстів) і творення нових», а також як 
простір, у межах якого можуть бути збережені й актуалізовані відповідні загальні тексти 
[12, c. 673]. Сучасний російський літературознавець Лідія Сазонова, продовжуючи 
розвивати ідеї Ю. Лотмана та засновника історичної поетики Олександра Веселовського, 
вважає, що феномен культурної, а в тому числі й літературної пам’яті пов’язаний 
не лише із впливом твору на твір, а й із осмисленням повторюваності подібних 
семантичних і стилістичних фігур текстів, що не контактували. До семантичних формул, 

© Шостак Ольга, 2018

ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83. С. 38–51
Ukrainian Literary Studies. 2018. Issue 83. P. 38–51



39ТОПІКА «ЕМІГРАЦІЙНОГО» ТЕКСТУ ІВАНА ФРАНКА
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

які зберігають і передають культурну пам’ять, Л. Сазонова зараховує цитату, символ, 
топіку, емблему, міфологему та міфологічний сюжет [19, с. 446–447]. Представники 
вітчизняної компаративістики також досліджують феномен пам’яті художнього 
тексту, реалізований у повторюваних образах і сюжетах (В. Антофійчук, В. Курилик, 
П. Рихло та ін.). Зокрема, відомий український літературознавець А. Волков розробив 
теорію традиційних сюжетів та образів (ТСО), які мають міфологічну, фольклорну, 
літературну або історичну генезу. На їхньому матеріалі можна аналізувати літературні 
взаємозв’язки. А. Волков стверджує, що художній текст із ТСО сприймаються його 
творцем і реципієнтом як «усталений ідейно-художній комплекс» [4, с. 14]. Автор 
свідомо передбачає, що читач у процесі інтерпретації проводитиме паралелі з текстами-
першоджерелами.

Поряд із напрацюваннями в просторі історичної поетики та компаративістики, 
спрямованими на виявлення в художньому тексті носіїв традиції, вагома роль у 
збереженні й передачі культурної інформації і створенні єдиного простору літератури 
належить риториці. Риторика – модель художньої комунікації, що ґрунтується на 
повторюваності та впізнаваності. Провідне місце в риторичній традиції відведено 
топіці – системі константних образів і мотивів. В античній риториці топосами називали 
«загальні місця» промови (гр. κοινοί τόποι, лат. loci communes), тобто стандартизовані 
аспекти розгляду будь-якої теми. Вони належали до сфери аргументації. Детально 
проаналізував це поняття Аристотель («Риторика», «Топіка»). Топоси метафорично 
тлумачились як вмістилища аргументів. Залежно від ситуації вони переходили з тексту 
в текст. Як літературознавчий термін топос уперше проаналізував німецький історик 
літератури Е. Р. Курціус у книзі «Європейська література і латинське середньовіччя» 
(1948). За його спостереженням, на противагу текстам промов, у яких топоси виконували 
роль аргументів, у художньому творі вони стають традиційними формулами – 
«штампами, кліше, які можна використовувати в будь-якій літературній формі, ними 
почали послуговуватись у тих сферах літературного життя, які література могла охопити 
й формувати» [10, с. 82]. Отже, Е. Р. Курціус трактує топос як закріплену літературною 
традицією тему, мотив чи образ, які використовуються в різних творах із усталеним 
значенням. Взявши за основу модель традиційної європейської топіки, він побудував 
концепцію історичної риторики. 

Орієнтуючись на засадничі положення дослідження Е. Р. Курціуса, відомий 
теоретик та історик літератури і культури О. Михайлов запропонував модель розвитку 
європейської художньої словесності, яка поділяється на три періоди: дориторичний, 
риторичний і постриторичний. Епоха риторики тривала від V століття до н. е. до 
ХVІІІ століття, будучи культурою «готового слова», яке стало носієм традиції і 
трактувалось як даний письменнику наперед визначений смисл [14, с. 510]. Натомість 
постриторична культура передбачає вираження авторської оригінальності. У цей період 
втратили домінантність традиційні кліше в жанрах, метрах, образах персонажів, топіці. 

На нашу думку, риторична методологія продуктивна для дослідження специфіки 
художнього тексту. Риторичний аналіз полягає у з’ясуванні мовних стратегій, задіяних у 
творенні смислу й вираженні авторської інтенції [13, с. 7]. Письменник дбає про те, щоб 



40 Ольга ШОСТАК
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

його повідомлення правильно декодували, а тому звертається до загальнокультурних 
механізмів, які спрямовують процес рецепції. Як стверджує історик літератури 
П. Бухаркін, топіка – один із засобів, що допомагає інтерпретувати твір відповідно 
до задуму автора. Вона присутня і в постриторичній культурі, хоча зазнає певних 
модифікацій [3, с. 98–99]. Топіка у творах письменників різних історико-літературних 
періодів, напрямів, стилів неодноразово ставала предметом багатоаспектних досліджень 
сучасних українських літературознавців (І. Бестюк, Л. Демської-Будзуляк, К. Дронь, 
М. Зубрицької, М. Лапій, В. Назарця, М. Ткачука, О. Шаф та ін.).

У статті звернемося до риторичного аналізу з метою характеристики творів І. Франка 
про еміграцію з Галичини кінця ХІХ – початку ХХ століть. Цю методику вважаємо 
актуальною, тому що вона дає змогу по-новому розглянути художні тексти, виявити 
нюанси, не з’ясовані раніше, і в такий спосіб відчитати інтенції автора. Проаналізуємо 
риторичні стратегії на рівні прийомів зовнішньотекстової композиції, а саме – топіку. 
Розглянемо топоси «еміграційного» тексту І. Франка в значенні домінантних образів, які 
аргументують авторську позицію щодо актуальної соціальної проблеми. Закцентуємо 
увагу на поезіях циклу «До Бразилії» зі збірки «Мій Ізмарагд», долучаючи до аналізу 
також факти з прози (новели «Батьківщина», «Сойчине крило»). Вказані твори 
І. Франка написані в постриторичний період, тому характеризуються різноманіттям 
засобів індивідуальної поетики. Безпосередньо для власного «еміграційного» тексту 
письменник розробив особливу топіку – стійкі повторювані образи. Центральними 
в творах про еміграцію вважаємо топоси батьківщини, чужини, дороги, агента й 
емігранта. З ними в’яжуться мотиви обіцянки, шахрайства, сліз, страждання, бруду, 
неосвіченості, наївності, смерті, що теж наближаються до топосу. Проте багато з цих 
образів співзвучні з традиційними топосами, за якими простежуємо загальнокультурний 
контекст, що визначає вектори декодування смислу художніх текстів.

У циклі «До Бразилії» І. Франко відтворив загальну схему перебігу еміграції з 
такими основними мотивами: вербування, дорога, побут на чужині. Перший етап – 
підготовка до виїзду. Вагоме смислове навантаження при цьому надано фігурі агента, 
що зумовлює появу в поезіях топосу обіцянки й обману. С. Качараба стверджує, що 
організацією виїзду до Бразилії за дорученням уряду цієї країни займалися морехідні 
компанії, які розгорнули масштабну пропаганду в пресі та за посередництва агентів. 
Закордонні агенти мали помічників на місцях (війти, службовці, вчителі, поліцаї), які 
за відповідну плату агітували людей до еміграції. Особливо активним був італієць 
Джерголетто, який у 1893 році переодягнений у селянина пройшов сотні галицьких 
сіл і видавав себе за померлого австрійського престолонаслідника Рудольфа Габсбурга. 
Він обіцяв безкоштовні родючі поля й ліси, худобу, хати, грошову допомогу уряду 
після приїзду, а також і заснування «руського царства», де не буде поляків і євреїв [8, 
с. 32–33]. С. Качараба зауважує, що в той час поширювалися легенди про «заокеанський 
рай», пов’язані з іменами архікнязя Рудольфа та його дружини цісарівни Стефанії, які 
виграли в лотерею Бразилію і Канаду для поселення емігрантів зі Східної Галичини та 
Північної Буковини [8, с. 28–29]. Заокеанські країни часто описували як рай, про що 
свідчать публікації в пресі («Руслан», «Галичанин» та ін.) [8, с. 74].



41ТОПІКА «ЕМІГРАЦІЙНОГО» ТЕКСТУ ІВАНА ФРАНКА
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

В «еміграційному» тексті І. Франка типовим образом агента-шахрая можна вважати 
Джерголета з поезії «Лист до Стефанії», який переконує селян про покращення життя 
на чужині: «В Бразилії царем я хлопським стану, / Там жиду доступу не дам, ні пану» 
[22, т. 2, с. 264]. Як було відзначено вище, цей образ має реальний прототип. Мотив 
шахрайства та визиску розкривається і в «Листі із Бразилії»: «Лиш що до нас присілись 
два жиди // І видурили від Баланди й Хмиза / По десять ринських за якісь авіза» [22, 
т. 2, с. 269]. Те, що серед еміграційних агентів було багато євреїв, факт. Наприклад, 
це засвідчує австрійський дослідник еміграції з Галичини М. Полляк [18, с. 48]. 
Але необхідно зауважити, що етнонім «жид» у творах І. Франка не має негативних 
конотацій і вживається на позначення представників єврейської нації. У цього слова 
досить прозора етимологія: жиди – ті, які ведуть свій рід від Юди, чиє ім’я означає 
«славетний». Сучасний мовознавець Є. Наконечний стверджує, що етнонім «жид» 
з’явився в українській мові ще в дописемний період. Він запозичений з італійської 
мови («giudeo» – «жідео») і походить від латинського слова «judaeus». У нашу мову цей 
етнонім потрапив безпосередньо з польської, з часом набув негативного забарвлення, 
а нині належить до категорії архаїзмів [15].

Еміграційна агітація дещо нагадує злочинну гру, в яку потрапляють галицькі селяни 
як маріонетки агентів. Топос гри, представлений у літературі середньовіччя через 
мотив «світового театру», за спостереженнями Е. Р. Курціуса, сформувався ще в часи 
античності: у творах Платона «закладено уявлення про світ як про театр, у якому люди 
за порухом Божим грають свої ролі. Згодом у популярно-філософських висловлюваннях 
(діатрибах) кініків порівняння людини з актором стало часто вживаним кліше» [10, 
с. 159–160]. Дослідник зауважив, що «подібні уявлення побутують і на зорі християнства» 
[10, с. 160]. У новелі «Сойчине крило» наскрізний топос гри, співвіднесений з образом 
головної героїні. Маня трактує свою поведінку в стосунках з Хомою як виконання ролі: 
«Все, все те була штафажа, були декорації для моєї ролі, яку я хотіла відіграти перед 
тобою, щоб лишити в твоїй душі незатерте, незабутнє, високо артистичне вражіння 
[…]» [22, т. 22, с. 62]. У творі описано етап вербування еміграційними агентами жертв 
шляхом обману: Маня виїжджає з Генрисем за кордон через обіцянку шлюбу й потрапляє 
в середовище злочинців. Там вона також мала визначену роль: «Я мусила одягатися в 
яркі сукні і ходити з Генрисем на прохід попри вистави і склепи, де було багато панства. 
Я мала звертати на себе увагу і приманювати багатих паничів, а члени шайки шниряли 
в юрбі і “працювали”» [22, т. 22, с. 84]. Коханців Сойка називає «аматорами». Черговий 
обранець Мані Володимир Семенович програв її в карти. Театральність, за текстом, 
притаманна й рослинам і птахам: «Хіба ж ти не знаєш, що цвіт – се кокетерія ростини, що 
всі оті рожі, геліотропи, хризантеми та туберози те тілько й роблять, що кокетують, грають 
ролю, б’ють на ефект […]» [22, т. 22, с. 64]; «І знає чоловік, – промовив ти по хвилині, 
коли сова обізвалася ще раз, – що се ж нічим неповинна, ні в яких демонських штуках 
не причасна пташка, а проте її голос робить такий ефект. Штука для штуки» [22, т. 22, 
с. 74]. Мотив гри виконує важливу художню функцію в новелі не лише на рівні сюжету. 
Він визначає компонування тексту: розгадування таємниці в передноворічну ніч; лист 
як засіб аргументації; містична поява героїні в кінці прочитання, яке теж схоже на гру.



42 Ольга ШОСТАК
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Топоси чужини й батьківщини утворюють ключову антитезу циклу «До Бразилії» 
та «еміграційного» тексту загалом. Вони змодельовані крізь призму загальнокультурних 
топосів раю і пекла, які дають можливість запозичити низку мотивів, характерних 
Біблії, художнім творам, що репрезентують вказані образи (наприклад, «Божественна 
комедія» Данте Аліг’єрі), і фольклору. 

Бразилію-рай письменник зображує багатою країною, де люди живуть у достатку і 
не змушені тяжко працювати: «Се край багатий, оком не зуймеш, / Ніхто ще там ланцем 
не міряв меж» – «Там слуг нема з хрещеного народа, – / Освоїш п’ять-шість малп – і 
є вигода» [22, т. 2, с. 264]. Художня візія заморського краю в «Листі до Стефанії» 
корелює з образом біблійного Едему, в якому було багато різних дерев, тварин, а люди 
не працювали [2, Буття, 1:28, 1:29]. З огляду на біблійний інтертекст І. Франко вводить в 
історію про пошуки раю образ «нового Месії» – агента Джерголета, чиї слова «Потішу 
всіх, хто гнувся і терпів, / А особливо вірних русинів» [22, т. 2, с. 263] – алюзія на 
євангельський текст: «Прийдіть до Мене усі струджені та обтяжені – і Я вас заспокою!» 
[2, Євангеліє від Матвія, 11:28]. До речі, еміграцію кінця ХІХ – початку ХХ століть 
І. Франко проаналізував у понад двох десятках публіцистичних статей. Зокрема, 
про «райські» умови життя за кордоном у розповідях агентів він писав у статті «Чи 
необхідна еміграція з Галичини?»: ширилися чутки, що «в Бразілії дають землю даром, 
справжні двірські обшари, з хатою», «ділянками по кількадесят моргів, з лісами, луками 
і пасовиськами», «харчуватимуть три чверті року», «задарма завезуть» [22, т. 44, кн. 2, 
с. 466–467]. І. Франко як член радикальної партії брав участь в організації народних 
віч, присвячених обговоренню еміграційних проблем. Разом зі своїм товаришем 
О. Олеськівим він працював над питанням спрямування виїзду селян до Канади, яка 
мала кліматичні умови, відповідні місцевим. «Вони вирішили, що Олеськів виїде до 
Канади, щоб її дослідити, переговорити з представниками американського уряду про 
умови еміграції селян до Канади. Франко мав готувати цю акцію творами, які б відкрили 
очі селян на бразилійське пекло», – читаємо в спогадах дочки О. Олеськіва Софії [20, 
с. 436]. Мабуть, так з’явилась ідея створення циклу поезій «До Бразилії». А з огляду на 
мету – відвернути виїзд галичан до Південної Америки – І. Франко створив особливу 
систему топосів для переконання читачів.

Картини земного раю розгортаються перед читачем у «Чистилищі» Данте Аліг’єрі 
(вершина гори покаяння). Перекладаючи «Божественну комедію», І. Франко описав 
його як «розкішний гай», у якому є «цвіти, трави й корчі, / Що ся земля сама від 
себе родить» [22, т. 12, с. 210]. Образ біблійного раю наближається до топосу саду 
як утопічного краєвиду. У християнській традиції сад – це місце пасхальної містерії, 
що виступає маркером теми страждань і милосердя [19, с. 70–73]. Афоризми з Біблії 
«Едем», «сади Едему» – синоніми до слів «рай», «райське життя», проте в широкому 
значенні – це символ недосяжної, нездійсненної мрії [9, с. 16]. У циклі «До Бразилії» 
«хлопський рай» розшифровуватиметься саме як нездійсненна «мрія дитинна», що 
принесла страждання на чужині.

Біблійний інтертекст з антитетичними топосами раю і пекла наявний і на рівні 
ритміки «еміграційних» творів. Зокрема, знаходить реалізацію пам’ять метра. У циклі 



43ТОПІКА «ЕМІГРАЦІЙНОГО» ТЕКСТУ ІВАНА ФРАНКА
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

«До Бразилії» переважають ямбічні розміри. Можливо, так встановлюється зв’язок 
із «Божественною комедією» Данте Аліг’єрі, яку переклав І. Франко. Топоси раю і 
пекла провідні в цьому творі. Італійські терцини, як стверджує М. Гаспаров, написані 
одинадцятискладником, який зазвичай відтворюють ямбічними стопами [5, с. 124]. Про 
це свідчить і переклад І. Франка, де використано п’ятистопний ямб.

Образ чужини в циклі «До Бразилії» нагадує топос ідеального краєвиду, що 
його проаналізував Е. Р. Курціус. Його описи знаходимо ще в «Іліаді» та «Одіссеї» 
Гомера (вершина Іди, острів кіз, грот Каліпсо, острів Цірцеї), а також у пасторальній 
поезії, зокрема в «Буколіках» і «Георгіках» Вергілія [10, с. 209–218]. Наприклад, у 
Гомера ідеальний краєвид – це «група дерев, гай із джерелами та соковитими луками», 
характерна його ознака – плодючість [10, с. 209–210]. Варте уваги твердження 
Е. Р. Курціуса про те, що «описи природи могли бути започатковані топікою і судової, 
і величальної промови. Зокрема, їх зазвичай пов’язували з топосами місця й часу. У 
середньовічній теорії художні прийоми argumentum a loco, a tempore, запозичені з топіки 
судового розгляду та перевірки доказів, стали рекомендаціями щодо поетичного опису 
природи» [10, 219]. Топос ідеального краєвиду Е. Р. Курціус означує як locus amoenus 
(місце благоденства), яке від епохи імперії до ХVІ ст. «було одним із головних мотивів 
усіх описів природи» [10, с. 220]. Науковець також наголосив, що «філософська епіка 
наприкінці ХІІ ст. додала locus amoenus до арсеналу своїх засобів, використавши його 
для творення різних форм земного раю» [10, с. 223].

У циклі «До Бразилії» гірська дескрипція («лісисті гори») – складова образу 
закордонного раю, що ґрунтується на античній традиції змалювання «ідеального» 
краєвиду («locus amoenus»). За спостереженням М. Лапій, топос гір у творчості 
І. Франка належить до ключових пейзажних комплексів [11, с. 155]. А топос лісу в 
новелі «Сойчине крило», на думку дослідниці, теж «прочитується як психоміфологема 
загубленого раю» [11, с. 168]. Отже, образ раю в «еміграційному» тексті компонується на 
основі еквівалентних картин. Але в циклі «До Бразилії» так маркована ілюзорна чужина, 
а в «Сойчиному крилі» – рідний край. У такий спосіб декодується аргументативна 
мозаїка еміграційної агітації: невідомі краї агенти презентують крізь призму знайомих 
галицьким селянам образів (за Р. Бартом, прийом імпліцитної риторики задля маніпуляції 
свідомістю [15, с. 297–319]).

В образі Бразилії І. Франко також реінтерпретував елементи описаного 
Е. Р. Курціусом топосу «світу навиворіт», у якому нереальне стає дійсністю, відбувається 
обмін ролями [10, с. 111–116]: «В лісах малпи – от звір несамовитий! / Що бачить, 
сам хапається робити. // Освоюєсь, привчається сей звір / Врубати дров, позамітати 
двір» [22, т. 2, с. 264]. Тому промова Джерголета – всього лиш обман, якому повірили 
галицькі селяни. Символічного значення набуває при цьому образ мавпи. Як відзначає 
Г. Пастушок: «Двотомний американський словник міфологічного фольклору і символів 
(ред. Ґертруда Джоунс) стверджує, що в середньовічних християнських творах 
мистецтва мавпа уособлює хитрість, жадібність, ненависть, хтивість, злий намір, гріх, 
лінивість людської душі, духовну сліпоту і Сатану» [16]. Відтак агітація до виїзду – 
це спокуса, заклик до гріха. Мавпа – символічний прообраз дурня, вона може тільки 



44 Ольга ШОСТАК
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

вдавати, наслідувати, тому й обіцянка раю на чужині – імітація, обман. Г. Пастушок 
переказує зафіксовану професором Г. Джонсоном запозичену з Індії історію про те, 
«як мисливець полює на мавп за допомогою дзеркала із пасткою: він встановлює 
дзеркало та імітує роздивляння свого відображення, тоді ховається, а мавпа, сліпо 
наслідуючи його дію, потрапляє у пастку» [16]. Так і селяни, повіривши агентам, 
стали жертвою агітації. Отже, в «еміграційному» тексті І. Франка топіка, що корелює з 
біблійними образами раю і пекла, відповідає національній морально-етичній традиції. 
З погляду письменника, еміграція – гріх, який вчиняють, піддавшись спокусі. Тому 
замість обіцяного раю потрапляють у справжнє пекло. Просторово-ціннісна модель 
«батьківщина-пекло» / «чужина-рай» трансформується в діаметрально протилежну: 
«чужина-пекло» / «батьківщина-рай».

Образ Галичини-пекла розкривають мотиви бідності, виснажливої праці, страждань, 
бруду, сліз, що набувають значення стійких топосів у «еміграційному» тексті: «Небо 
італьське, блакитне, погідне, / Бачило бруд наш, пригноблення бідне»; «Ані порадитись, 
ні побалакать, – / Знав він лиш гнуться, та жебрать, та плакать» [22, т. 2, с. 267]. Близький 
до топосу пекла й образ галицького села в новелі «Батьківщина», у якому «невилазно 
гніздилася зовсім не ідилічна біднота, бруд, убожество та темнота» [22, т. 21, с. 398]. У 
статті «З приводу еміграції населення» І. Франко вдався до ремінісценції на біблійний 
текст: «Селянин […] здатний любити своє батьківське поле, свою хату, своє село, свій 
край, та лише тоді, коли ці поняття inclusive у себе також певну, принаймні мінімальну 
суму щастя, радощі, здійснених надій, упевненість у завтрашньому дні. Нори, в якій 
панує тільки плач і скрегіт зубів, нужда, гніт і непевність у завтрашньому дні навіть пес 
не зможе любити» (курсив наш. – О. Ш.) [22, т. 44, кн. 2, с. 352]. Вислів «плач і скрегіт 
зубів» – афоризм біблійного походження, який описує страждання грішників у пеклі: 
«49 Так буде й наприкінці віку: Анголи повиходять, і вилучать злих з-поміж праведних, 
50 і їх повкидають до печі огненної – буде там плач і скрегіт зубів!» [2, Євангеліє від 
Матвія, 13:49, 13:50]. Ця біблійна метафора присутня і в «Божественній комедії»: 
«Чи не досить тобі ще скреготу зубного» [22, т. 12, с. 174]. Можна провести аналогію 
між змалюванням духовних мук переселенців у циклі «До Бразилії» та зображенням 
пекельних страждань грішників у творі Данте Аліг’єрі, наприклад: «Дитячий плач, 
жіночі скорбні стони / Важке зітхання і гіркий проклін, / Тужливий спів»; «Руські 
ридання й стогнання лунали» [22, т. 12, с. 265, 267] – «Почуєш там розпучливії крики, 
/ Побачиш душі давнії, зболілі»; «Які зітхання, плач, різкі стогнання / Ревли тут під 
беззоряним тим небом» [22, т. 12, с. 123, 127]. Звукові образи плачу, ридання, крику в 
циклі «До Бразилії» виписують психологічний стан емігрантів і настроєво обрамлюють 
поезії. Переклад І. Франка забарвлений національною метафорикою: душі письменник 
порівнює із журавлями: «Як журавлі з своїм жалібним співом, / Протягнені в вітрах 
ключем предовгим, / Так тіні, биті вихром тим холодним, / Летіли й лебеділи з тої 
муки» [22, т. 12, с. 135]. Цей образ нагадує емігрантів, які покидають рідний край, 
і має фольклорне походження. У «Божественній комедії» йдеться про перевіз душ 
«по чорних хвилях» Стіксу [22, т. 12, с. 129]. Шлях галицьких емігрантів через море 
також став символічною дорогою до нового пекла. І. Франко сконструював власний 



45ТОПІКА «ЕМІГРАЦІЙНОГО» ТЕКСТУ ІВАНА ФРАНКА
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

образ пекла, спроектований на сучасну дійсність, фокусуючись на стражданнях селян 
у Галичині, а згодом і в Бразилії.

Прикметно, що біблійні образи раю та пекла знаходимо також в емігрантських 
піснях про Бразилію, де вони часто постають імпліцитно: «Як нас сонце пекло, як огонь 
пекельний, / Кождий з нас на шифі лежав як смертельний!»; «Хто ся там дістане, буде 
панувати, / А хто ся тут лишит, буде бідувати» [17, с. 238–239, 241]. Найінтенсивніше 
впливи поетики емігрантського фольклору виявляються в поезіях «Лист до Стефанії» 
та «Лист із Бразилії». До речі, лист можна розглядати і як еміграційний образ-топос, і 
як жанр, який задає стійкий мотивний репертуар, тому теж реалізує пам’ять літератури. 
Звернення І. Франка до фольклорних формульних стереотипій ще раз підтверджує 
пріоритетність орієнтованої на традицію риторичної моделі задля творення зрозумілого 
реципієнтам тексту.

Образ емігрантів у циклі «До Бразилії» інкрустують мотиви наївності, забобонності, 
неосвіченості: «От так він нам балакав дні цілі, / Аж всі ми плакали, старі й малі»; 
«Івась умер напевно від нічниць»; «Хрест Божий з нами! Певно, се була / Якась 
безбожна упириця зла» [22, т. 2, с. 264, 269]. Саме ці риси і стали однією з причин 
виїзду за кордон, оскільки агентам було дуже легко обманути безграмотних селян, 
які не мали можливості здобути освіту. У публіцистиці І. Франко розгорнув подібний 
образ галицьких емігрантів: «жалюгідні у своїй забитості і зневірі»; «темне селянство», 
«більшість може тішитися також величезним недобором освіти і злученим із ним у пару 
недобором прав» [22, т. 44, кн. 2, с. 330, 343, 501]. Сучасний австрійський історик та 
есеїст М. Полляк теж акцентує увагу на проблемі браку освіти і для підтвердження тези 
цитує дослідження єврейської публіцистки Б. Паппенгейм та російської економістки 
С. Рабінович: «Готовність населення емігрувати підживлюють неймовірна легковірність, 
яка полегшує безсовісним агентам їхній промисел, і цілковита необізнаність населення. 
Люди не володіють найелементарнішими географічними поняттями» [цит. за: 18, 
с. 50]. Загалом, колізія шахрайства вимальовується за допомогою таких кліше: агітація 
(обіцянки, обман) і складні умови життя на батьківщині як причини виїзду.

Наступний етап еміграції – шлях до омріяного раю, тому в текстах оприявнений 
топос дороги. Він окреслений ще в розповіді про агента Джерголета, який мандрує 
Галичиною і закликає селян до виїзду: «Я по Галичині вже ходжу рік, / Тепер піду ще 
на угорський бік» [22, т. 2, с. 264]. Поезія «Коли почуєш, як в тиші нічній…» зображує 
поневіряння емігрантів на залізничному вокзалі: «[…] як отих людей / Держать, і 
лають, і в реєстри пишуть»; «[…] як їх жандарми штовхають від кас» [22, т. 2, с. 266]. 
Трагічний шлях переселенців до Бразилії названо в четвертій поезії циклу розгорнутою 
метафорою «руського горя», яке розлилось «геть по Європі і геть поза море» [22, т. 2, 
с. 266]. У «Листі із Бразилії» автор досить докладно відтворює всі деталі подорожі за 
кордон – переслідування влади, обман агентів, значна тривалість мандрівки, відсутність 
належних умов і як наслідок – хвороби, смерть: «У Відні нас три дні держали в цюпі»; 
«В Генові ми сім неділь шифу ждали, / За містом в норах, як цигани, спали. // Поганий 
край! Докучив голод нам / І гарячок понабирались там»; «На морі вмерло дев’ять 
душ народу; / Їх замість погребу метали в воду» [22, т. 2, с. 268–270]. Топос дороги в 



46 Ольга ШОСТАК
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

«еміграційному» тексті проектується через два інваріантні образи – залізниці та моря. 
До них долучені мотиви страждань, смерті, визиску, сліз. Мотив смерті уособлює 
насамперед топос моря, танатологічний потенціал якого оприсутнює образ біблійного 
потопу.

У прозових текстах топос дороги також центральний, проте він генерує нові 
смисли. Наприклад, у новелі «Батьківщина» змальовано мандрівку Опанаса й 
Киценьки до Відня, причому герої їдуть залізницею. Учитель Моримуха подорожує 
Галичиною: кілька разів змінює місце проживання у зв’язку з переходом на нову 
роботу. Саме в мандрівці оповідач дізнається історію Опанаса. Топос дороги у творі, 
як і в поезіях, подається через мотив випробувань долі. Головна героїня «Сойчиного 
крила» Маня, завербована агентами, впродовж трьох років перебуває в мандрах, 
відвідує багато різних міст, прибуваючи зі Львова до Порт-Артура, а потім знову 
повертаючись на батьківщину. Дорога стає для неї символом поневірянь і страждань. 
Тож, цей образ може виконувати роль місця дії, композиційної стратегії та алегорії. 
Топос залізниці виведений у новелі на початковому етапі еміграції: Маня з Генрисем 
вирушають поїздом до Кракова, щоб взяти шлюб. Трагічну долю Сойки, яка пройшла 
всіма колами пекла, символізує образ моря: «Чи, може, давно вже твої кості розмиває 
бурхливе Жовте море?» [22, т. 22, с. 92].

Топос дороги репрезентативний у фольклорі (казки, апокрифи, пісні), де має 
значення медіатора між світами і маркує різні випробування. Відомий російський 
літературознавець В. Топоров наголосив на тому, що міфологема шляху завжди 
передбачає труднощі. Початок дороги у більшості випадків звичний для її суб’єкта і 
може розміщуватись у сакральному центрі. Кінець шляху часто асоціюється з чужою 
периферією, де перемога над злими силами гарантуватиме досягнення бажаної цілі. 
Той, хто успішно завершив подорож, досягає зміни статусу – стає подвижником чи 
героєм [21, с. 259]. В. Топоров виокремив два види шляху: 1) до сакрального центру 
(оволодіння усіма цінностями); 2) до чужої периферії (перемога або смерть). Не веде до 
бажаного центру та до покращення статусу тільки шлях у нижній світ [21, с. 260–262]. 
Подорож до Бразилії як обіцяного раю та мандрівка Мані й Опанаса в «широкі світи» 
моделювалася спочатку як перший тип дороги, яка, врешті, не допомогла досягти 
сакрального центру, а навпаки призвела до погіршення становища. Тому насправді це 
був шлях у «нижній світ». Причому образ моря – кульмінаційний перехід між двома 
просторами. На прикладі топосу дороги увиразнено перекшталтування образу чужини 
з раю на пекло. А повернення Моримухи до рідного села і просвітницька праця вчителя 
сприяють трансформації його статусу в іпостась подвижника, про що свідчить зміна 
в портреті героя – від меланхолійного коханця до святого: «Він значно постарівся, 
посивів, запустив велику бороду, але все-таки держався просто, був статний і крепкий, 
говорив сміло» [22, т. 21, с. 142]. Духовний катарсис у надії на повернення до рідного 
краю переживає й Марія-Сойка. У такий спосіб реалізовано метафоричний вимір 
мотиву дороги як людської долі та духовного зростання після пережитих випробувань. А 
топос батьківщини відтепер ототожнюється з образом сакрального простору, істинного 
раю, який сприяє позитивному перекшталтуванню статусу персонажа.



47ТОПІКА «ЕМІГРАЦІЙНОГО» ТЕКСТУ ІВАНА ФРАНКА
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Завершальна поезія «еміграційного» циклу «Лист із Бразилії» скеровує увагу 
читача на умови закордонного побуту та розчарування переселенців у спокусі: «Серед 
лісів тут живемо в бараці / І маємо страшенно много праці»; «Було нас сорок, є ще 
вісімнадцять»; «[…] вже по-руськи тут / Молиться ні балакать не дадуть» [22, т. 2, 
с. 268, 271]. У наведених картинах яскраво виражені мотиви страждань і смерті. У 
творі також з’являється топос проституції: «А сім дівчат пішло в такі  доми» (розрядка 
автора. – О. Ш.) [22, т. 2, с. 270]. 

Вказаний топос характерний і для прозового «еміграційного» тексту. Але якщо 
Киценька свідомо обрала долю повії, то Маня потрапила на цей шлях як жертва 
еміграційних агентів. Вона виїхала за кордон у надії на шлюб і опинилася в середовищі 
злочинців. Такий спосіб вербування жертв – мотив фіктивного «одруження» – описує і 
М. Полляк: «У галицьких газетах знаходимо повідомлення про спритних торгівців, що 
“одружувалися” з тридцятьма і більше дівчатами на рік – щоб одразу після “весілля” 
змусити їх до проституції» [18, с. 45]. У новелі «Сойчине крило» топос чужини фігурує 
в ролі образу пекла, який увиразнюють мотиви страждань. Марія Карлівна, згадуючи 
про своє життя за кордоном, відзначала: «Я давно отупіла на всі страховища свого 
життя. Я відівчилася плакати, відівчилася жалувати, відівчилася боятися чого-будь» 
[22, т. 22, с. 80]. Отже, за аналогом поезії топос раю на чужині теж підірваний. Виразно 
окреслено й топос смерті: Маня двічі робить спроби самогубства. Однак образи смерті 
та пекельних мук у новелах «Сойчине крило» та «Батьківщина» знайшли художнє 
втілення передусім у любовному наративі. 

До речі, І. Франко наповнив художній світ новел традиційною любовною топікою. 
Зокрема, першорядним вважаємо образ фатальної жінки – спокусниці, маніпулянтки. 
Цей топос, що має витоки в біблійній та античній традиції, набув особливого 
поширення в літературі кінця ХІХ – початку ХХ століть. У творі «Батьківщина» повія 
Киценька та пристрасне кохання до неї сприймаються головним героєм як сакральне 
явище, яке притягує, заворожує. У книзі російського теоретика літератури С. Зенкіна 
«Небожественне сакральне» таку властивість названо фасцинацією [7, с. 94]. Він 
наводить характеристику фасцинаційного начала сакрального, запропоновану німецьким 
релігієзнавцем, феноменологом Р. Отто: «Це зводить з розуму і на додачу воно вабить, 
бере в полон, дивно бентежить, нерідко постає п’янким і піднесеним, діонісійським 
впливом numen» [Цит. за: 7, с. 94–95]. Тема любові-безодні в новелі розгортається за 
двома метафорами-наративами: 1) кохання як сон («Іноді мені здається, що то був сон, 
що я відтоді й досі сплю і ось-ось прокинуся таким самим студентом, яким був тоді, 
коли побачив Киценьку» [22, т. 21, с. 407]); 2) кохання як хвороба («Коли я побачив 
її, почув її голос і усміх, на мене найшла така хороба, і то в такім сильнім ступені, що 
я навіть здумати не міг того, щоб їй опертися» [22, т. 21, с. 404–405]. Метафори сну 
й хвороби співзвучні мотиву смерті. Марення Опанаса нагадують перебування між 
буттям і небуттям, зумовлене впливом фасцинаційного начала сакрального. С. Зенкін 
зауважив, що здійснювати фасцинацію може вогонь, який символізує самозаглиблення, 
самопізнання, а також любовну пристрасть [7, с. 99]. Отже, не випадково в любовному 
наративі наявна метафора вогню («вона жде мене зі своїми палкими обіймами й 



48 Ольга ШОСТАК
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

огнистими поцілунками» [22, т. 21, с. 416]). Варто відзначити й те, що стан, у якому 
перебуває Опанас, нагадує гіпноз. Така риторична модель зображення любовних мук 
була звичною для сприйняття і розуміння сучасників І. Франка, тому що вивчення 
гіпнозу викликало широкий суспільний резонанс у другій половині ХІХ ст. 

Головна героїня «Сойчиного крила» Маня також доповнює галерею образів femme 
fatale, суголосних мотиву смерті, підсиленому натуралістичними фізіологічними 
метафорами: «А ти з далекого краю простягаєш свою демонську руку, підіймаєш свій 
воронячий голос і витягаєш ту урну з глибокого закутка душі, відчиняєш і перебираєш 
кісточку за кісточкою, одіваєш її м’ясом і шкірою, наливаєш кров’ю і соками і надихаєш 
своїм огняним, демонським духом. І ще й регочешся, мов упириця…» [22, т. 21, с. 62]. 
Отже, образ Мані як фатальної жінки кристалізується у звуковому вимірі. Характерна її 
риса – сміх. Доцільно пригадати міф про сирен, у якому слуховий образ жіночого співу – 
символ руйнівного начала, а отже, краса стоїть поряд зі смертельною небезпекою. У 
прозі любовна колізія, поєднана з темою еміграції, виводить на мотив гріха, природний 
у системі опозицій раю/пекла. Через спокусу герої зазнають страждань, а духовне 
відродження можливе лише в рідному краї. 

Як слушно зауважив І. Денисюк, новели «Батьківщина» та «Сойчине крило» 
модифікують топос фатальної жінки. Чоловік «стає її іграшкою, у трагічному міцному 
панцирі на серці тримає в розлуці, аби дочекатися повернення “демона”, “женщини-
комедіянтки”, на свій жіночий лад теж люблячої істоти» [6, с. 387–388]. Обидві героїні 
переживають катарсис, повертаються до своїх коханих і надихають їх на продовження 
громадської справи. Після смерті Киценьки Опанас Моримуха вчителює в гірському селі 
– сіє «зерно цивілізації в темнім закутку» [22, т. 21, с. 420]. Хома теж покладає великі 
надії на зустріч із Манею: «Може, й я прокинуся, і я стрясу з себе ті пута, і рвонуся до 
нового життя!» [22, т. 22, с. 92]. Любовна проблематика поєднана з соціальною. Тому 
традиційний топос фатальної жінки в інтерпретації І. Франка дещо переосмислений і 
відповідає національній традиції відтворення кохання в літературі. 

Загалом, на прикладі «еміграційного» тексту І. Франка простежуємо особливості 
функціонування традиційної топіки у творах постриторичної епохи. Починаючи з 
ХІХ століття, для письменників важливим було вираження власної індивідуальності 
без пріоритету дотримання чітко заданих кліше в системі сюжетів, жанрів, образів. 
Так, І. Франко, навіть використовуючи низку загальнокультурних топосів, по-різному 
модифікував їх, ввів у нові тогочасні реалії, відштовхувався від суб’єктивних уявлень. 
Любовний наратив із образом фатальної жінки корелює з соціальною проблематикою. 
А біблійні топоси раю та пекла, які мають особливе смислове навантаження в 
«еміграційному» тексті, письменник перевів в образний регістр опозиції чужина/
батьківщина. Причому чужина-рай згодом переростає в образ пекла, а порівняно з ним 
топос рідного краю переосмислюється і сприймається як втрачений рай. Опозиційні 
образи раю і пекла можна розглядати як риторичний засіб полеміки. Спочатку 
ідеалізована чужина протиставляється злиденному побуту на батьківщині. Незабаром 
її утопічний ореол розвіюється: контраргументом виступають страждання за кордоном. 
Як бачимо, внаслідок перенесення топосів у іншу культуру та національну літературу 



49ТОПІКА «ЕМІГРАЦІЙНОГО» ТЕКСТУ ІВАНА ФРАНКА
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

вони отримують нові смисли, тому що забезпечують вираження різних авторських 
інтенцій. І такі трансформації особливо виразні в постриторичний період.

Отже, І. Франко в «еміграційному» тексті укладає своєрідну модель оповіді, що 
відповідає ключовим етапам процесу еміграції: вербування, дорога, життя на чужині, 
розчарування в спокусі. Для реалізації авторської інтенції дібрано низку образів-топосів, 
навколо яких вибудовується аргументація тези «еміграція – зло, гріх». Причому частина 
з них традиційні, запозичені з інших контекстів, але підпорядковані розкриттю теми 
еміграції: топоси пекла та раю, дороги, місця благоденства, «світу навиворіт», театру 
й гри. Інша топіка розроблена І. Франком для власного «еміграційного» тексту: топоси 
батьківщини, чужини, шахрайства, визиску, сліз, страждання, бруду, наївності, смерті. 
Повіривши фальшивим обіцянкам агентів, народ потрапляє замість обіцяного раю в 
нове пекло. Не випадково поставлено логічний акцент на співзвуччі слів «Бразилія» – 
«зло», які письменник розташовує в одному вірші останньої поезії циклу: «В Бразилії ми 
теж зазнали зла» [22, т. 2, с. 270]. Опис трагічної долі емігрантів ґрунтується на системі 
топосів, які, крім відображення реалій, задають паралельний містичний пласт оповіді, у 
творенні якого провідну роль відведено біблійному інтертексту з антитезою раю/пекла. 
Необхідно зауважити, що поетичний цикл «До Бразилії» про виїзд галичан до Південної 
Америки наприкінці ХІХ століття та новели «Батьківщина» і «Сойчине крило», у яких 
тема еміграції окреслена в додаткових сюжетних колізіях, мають спільні топоси – як 
загальнокультурні, так і власне авторські. Вони сприяють об’єднанню цих творів у 
надтекст і водночас засвідчують їх входження в цілісний простір світової літератури. 
В «еміграційному» тексті І. Франка, що належить до постриторичного періоду, топіка, 
насамперед загальнокультурна й часто представлена імпліцитно, залишається важливою 
складовою текстових стратегій і спрямовує в належному напрямі читацьку рецепцію.

СПИСОК ВИКОРИСТАНОЇ ЛІТЕРАТУРИ

1. Барт Р. Риторика образа / Р. Барт // Избранные работы: Семиотика: Поэтика / Р. Барт ; 
сост., общ. ред. и вступ. ст. Г. К. Косикова ; пер. с фр. – Москва : Прогресс, 1989. – 
С. 297–319.

2. Біблія, або Книги Святого письма Старого й Нового Заповіту. Із мови давньоєврейської 
та грецької на українську наново перекладена. – Б. м в. : Об’єднання Біблійних Това-
риств, 1980. – 296 с.

3. Бухаркин П. Е. Риторика и смысл. Очерки / П. Е. Бухаркин. – Санкт-Петербург : Изд-
во С.-Петерб. ун та, 2001. – 168 с.

4. Волков А. Р. Традиційні сюжети та образи (деякі питання теорії) / А. Р. Волков // Пи-
тання літературознавства : наук. зб. – Чернівці : Рута, 1995. – Вип. 2. – С. 3–15.

5. Гаспаров М. Очерк истории русского стиха. Метрика. Ритмика. Рифма. Строфика / 
М. Гаспаров. – Москва : Наука, 1984. – 319 с.

6. Денисюк І. Любовні історії української белетристики / І. Денисюк // Український де-
камерон. Кн. 1 : Дияволиця : новели, повість / упоряд. Р. Піхманець; післямова Іван 
Овксентійович Денисюк. – Київ : Довіра, 1993. – С. 377–391.

7. Зенкин С. Небожественное сакральное: Теория и художественная практика / С. Зен-
кин. – Москва : РГГУ, 2012. – 537 с.



50 Ольга ШОСТАК
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

8. Качараба С. Українська еміграція. Еміграційний рух зі Східної Галичини та Північної 
Буковини у 1890–1914 рр. / С. Качараба. – Львів, 1995. – 124 с.

9. Коваль А. Спочатку було Слово: Крилаті вислови біблійного походження в українській 
мові / А. Коваль. – Київ : Либідь, 2001. – 312 с.

10. Курціус Е. Р. Європейська література і латинське середньовіччя; [переклав з нім. 
А. Онишко] / Е. Р. Курціус. – Львів : Літопис, 2007. – 752 с.

11. Лапій М. М. Психологічний пейзаж у прозі Івана Франка. Семантика і поетика : дис. 
на здобуття наук. ступеня к. філол. наук : спец. 10.01.01 «Українська література» / 
М. М. Лапій. – Львів, 2016. – 232 с.

12. Лотман Ю. Семіосфера / Ю. Лотман. – Санкт-Петербург : «Искусство – СПБ», 2010. – 
704 с.

13. Матвеев Е. М. Риторический анализ художественного текста : учебное пособие / 
Е. М. Матвеев. – Санкт-Петербург : Геликон Плюс, 2015. – 92 с.

14. Михайлов А. В. Языки культуры. Учебное пособие по культурологии / А. В. Михайлов. – 
Москва : «Языки русской культуры», 1997. – 912 с.

15. Наконечний Є. Жиди чи євреї? / Є. Наконечний // Наконечний Є. Украдене ім’я: чому 
русини стали українцями [Електронний ресурс] / Є. Наконечний. – 3-є доповнене і ви-
правлене видання. – Львів, 2001. – Режим доступу : http://exlibris.org.ua/nakonechny/
index.html

16. Пастушок Г. Символіка середньовічного блазня в семіотично-релігійному контексті 
«Бестіарію» / Г. Пастушок [Електронний ресурс]. – Режим доступу : http://lingua.lnu.
edu.ua/Visnyk/visnyk/Visnyk_18/articles/28Pastushuk.pdf

17. Пісні про Бразилію // Етнографічний збірник : Т. V: Видає Етнографічна комісія Нау-
кового Товариства імени Шевченка / під ред. д. І. Франка. – Львів, 1898. – C. 237–242.

18. Полляк М. Галичина – Транзит / М. Полляк. – Львів : Центр гуманітарних досліджень. – 
Київ : Смолоскип, 2008. – 64 с. – («Університетські діалоги», № 8).

19. Сазонова Л. И. Память культуры. Наследие Средневековья и барокко в русской лите-
ратуре Нового времени / Л. И. Сазонова ; учреждение Рос. акад. наук. Ин-т мировой 
литературы им. А. М. Горького РАН. – Москва : «Рукописные памятники Древней 
Руси», 2012. – 472 с. : ил. – (Studia philologica).

20. Спогади про Івана Франка / упоряд., вступ. стаття і прим. М. І. Гнатюка; худож. 
оформл. Б. Р. Пікулицького. – Львів : Каменяр, 1997. – 635 с.; 8 арк. іл.; портр.

21. Топоров В.Н. Пространство и текст / В. Н. Топоров // Текст: Семантика и структура. – 
Москва : Наука, 1983. – С. 227–285.

22. Франко І. Зібрання творів : у 50 т. / І. Франко ; АН УРСР. Ін-т л-ри ім. Т. Г. Шевченка ; 
редкол. : Є. Кирилюк [голова] та ін. – Київ : Наукова думка, 1976–1986.

Стаття надійшла до редколегії 06.10.2018 
Прийнята до друку  12.10.2018



51ТОПІКА «ЕМІГРАЦІЙНОГО» ТЕКСТУ ІВАНА ФРАНКА
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

THE TOPOI IN IVAN FRANKO’S «EMIGRATION» TEXT

Olha SHOSTAK

Rivne State University for the Humanities,
Department of Ukrainian Literature,

12, S. Bandery Str., Rivne, Ukraine, 33028,
e-mail: o._shostak@ukr.net

The paper clarifi es the specifi city of topoi functioning in I. Franko’s works of the post-
Rhetoric epoch. The authoress analyses the topoi of I. Franko’s «emigration» text as based 
on the poetic cycle «Do Brazyliyi» [«To Brazil»] from the collected poetry «Miy Izmarahd» 
[«My Emerald»], as well as the novelettes «Bat’kivshchyna» [«Motherland»] and «Soychyne 
krylo» [«Jay’s Wing»]. For his own «emigration» text the author has elaborated a special 
set of topoi, viz. the system of stable repetitive images. Central in I. Franko’s writings on 
emigration are, so we maintain, those of the homeland, the foreign land, the road, the agent 
and the emigrant. Related to them are the motives of promise, fraud, tears, suffering, dirt, 
ignorance, naivety, and death, all of which also approach the topos. Many of the images are 
consonant with the traditional topoi, behind which the general cultural context determining 
the vectors for decoding the meaning of artistic texts is traced. To this imaginative domain 
belong the topoi translating the memory of literature: the images of paradise and hell, road, 
«the world wrong side out», game and so on. To provide an example, the description of the 
tragic fate of emigrants is based on a system of topoi which, in addition to refl ecting the 
realities, gives a parallel mystical stratum of a narration whose creation assigns a leading role 
to the biblical intertext with the antithesis of paradise / hell. This biblical antithesis directs 
the process of decoding the author’s intent.

The authoress concludes that the shared topoi, both of general culture and the author’s 
own, contribute to the integration of works on emigration themes into a supertext and, at the 
same time, testify to their entry into the integral space of world literature.

Keywords: the memory of literature, Rhetoric, topoi, author’s intent, Ivan Franko’s 
«emigration» text, The Bible intertext.



УДК 821.161.2-34.09І.Франко]:801.73:82-83

DOI: http://dx.doi.org/10.30970/uls.2018.83.2163

ДІАЛОГІЧНІСТЬ У СТРУКТУРІ
ПРИТЧОВИХ ОПОВІДАНЬ ІВАНА ФРАНКА

Мар’яна ГІРНЯК

Львівський національний університет імені Івана Франка,
кафедра теорії літератури та порівняльного літературознавства,

вул. Університетська, 1, Львів, Україна, 79000,
e-mail: maryana_hirniak@yahoo.com

Параболічність Франкових творів виявляє прагнення автора до узагальнень, 
універсальності порушеної у творі проблематики, полісемантичності та 
багатоплановості. Зосереджено увагу на діалогічності, що є важливим чинником 
філософізації та інтелектуалізації літератури. Зокрема, визначено рівні, на яких 
діалогічність виявляється у притчевих оповіданнях Івана Франка: рівень персонажів, 
що часто постають як двійники один для одного, рівень діалогу як наративної стратегії, 
рівень пейзажів, що інколи виконують функцію повноцінних учасників діалогу, та 
рівень взаємодії текстів, що відбувається через діалог-віддзеркалення двох історій 
у художньому творі або через інтертекстуальні зв’язки оповідань з іншими творами 
культури.

На рівні персонажів двійники інколи виконують роль Іншого, який спонукає до дії або 
кличе до відповідальності за вчинені дії («Рубач», «Будяки»). У «Поєдинку» усвідомлення 
себе, здатність побачити себе збоку призводить до розриву свідомості, втрати власних 
меж, переходу в інший вимір, тому й розмиваються грані між реальністю та ірреальністю. 
Інший різновид персонажів-двійників – це опоненти-анатагоністи. Хома з серцем і Хома 
без серця з однойменного оповідання різні за характерами, вони перебувають на відмінних 
позиціях і по-різному бачать шляхи розвитку суспільства і світу.

Діалогічне мовлення персонажів може бути засобом протистояння, філософування, 
самоосмислення («Терен у нозі», «Як Юра Шикманюк брів Черемош»).

Про важливу структурну роль пейзажів у діалогічності притчевих оповідань 
І. Франка свідчить їх антропоморфізація, при якій пейзаж стає повноправним учасником 
діалогу.

На інтертекстуальному рівні діалогічність виявляється у взаємодії текстів, 
взаємовіддзеркаленні історій, використанні цитат, алюзій, а також традиційних 
символічних образів, які самою своєю природою свідчать діалог із пам’яттю культури. 
До цього інтертекстуального діалогу залучено Біблію, твори В. Шекспіра, Й.-В. Ґете, 
Ґ. Гайне, а також попередні Франкові твори (явище автоінтертекстуальності) і, зрештою, 
діалог автора зі своїми персонажами та читачем.

Ключові слова: діалогічність, діалог, параболічність, філософські пошуки, двійник, 
взаємодія текстів.

Література ХХ століття, зокрема українська, демонструє особливу схильність до 
філософських рефлексій, які засвідчують намагання письменників шукати відповідей на 

© Гірняк Мар’яна, 2018

ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83. С. 52–64
Ukrainian Literary Studies. 2018. Issue 83. P. 52–64



53ДІАЛОГІЧНІСТЬ У СТРУКТУРІ ПРИТЧОВИХ ОПОВІДАНЬ ІВАНА ФРАНКА
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

фундаментальні питання, пов’язані з буттям людини у світі. Наслідком таких мистецьких 
пошуків стає ціла тенденція, яку літературознавці означили як інтелектуальну прозу. 
Однак зрозуміло, що це явище не виникло несподівано, ex nihilum: потужні передумови 
закладає проза зламу ХІХ і ХХ століть, серед якої – і притчеві оповідання Івана Франка 
(«Терен у нозі», «Як Юра Шикманюк брів Черемош», «Поєдинок», «Хмельницький і 
ворожбит», «Рубач», «Будяки», «Хома з серцем і Хома без серця»).

Параболічність є одним із найважливіших чинників інтелектуалізації та філософізації 
літератури, адже виявляє прагнення автора до узагальнень, універсальності порушеної 
у творі проблематики, полісемантичності та багатоплановості [див.: 3; 4]. Відтак, 
з’ясування «діалогічності» згаданих творів І. Франка є надзвичайно важливим для їх 
розкодування. Діалогічність передбачає особливу «взаємодію повноцінних свідомостей» 
[1, с. 9], співіснування різних голосів і навіть структур, що віддзеркалює так звану 
«онтокомунікацію», «глибинне спілкування», яке творять «онтологічні процеси 
співбуття» [5, с. 293]. Парабола – етимологічно означає «порівняння, зіставлення»; 
вона завжди пропонує співіснування двох пластів – сюжетного і філософсько-
алегоричного чи навіть символічного; умовний характер місця і часу дії дозволяє 
проектувати події на будь-які «тут і тепер». Усе в параболі має подвійний характер, 
тому й смислопородження відбувається на стику двох мов (як у математичній параболі 
дві дзеркально відображені вітки сходяться в єдиному фокусі), що й дозволяє текстові 
працювати як «інтелектуальний пристрій», «думаючий механізм» [13, с. 581–583].

У притчевих оповіданнях І. Франка діалогічність виявляється на різних рівнях. 
Один із них – рівень персонажів, які в аналізованих творах постають як своєрідні 
двійники. Інколи такі двійники виконують роль Іншого, який спонукає до дії або кличе 
до відповідальності за вчинені дії. Оповідач «Рубача», бредучи по лісу, відчуває в собі 
внутрішні голоси – «зойк сільських дзвонів», «віддих конаючої матері», дитячі «шепти 
молитов», «скрегіт тюремних ключів», «плач зрадженої любові» [15, т. 16, с. 215]. 
Зрештою, він зустрічає чоловіка «у грубім, мужицькім сіряці», рубача, який власними 
діями вчить зносити сокирою будь-які перешкоди, що стоять на шляху до правди і 
свободи. Подібно в «Будяках» учитель за допомогою притчевої історії зі свого життя 
допомагає учневі збагнути закони суспільства і світу.

У «Поєдинку» ж «інший» Мирон сигналізує про появу чужинця, який живе 
всередині власної особи і стає, за Юлією Кристевою, «прихованим ликом нашої 
ідентичності» [9, с. 7]. Присутність чужинця, з яким персонаж себе ідентифікує і від 
якого водночас відмовляється, призводить до переживання шоку як від існування ще 
одного себе, так і від прірви між «я» та «іншим». Усвідомлення-себе, здатність побачити 
себе збоку неодмінно призводить до розриву свідомості, втрати власних меж, переходу 
в інший вимір, тому й розмиваються грані між реальністю та ірреальністю: привид 
колишнього Мирона стає справжнім, тоді як Мирон із «тіла, і кості, і крові» виявляється 
фантомом, «вітровою марою», «нічим» [15, т. 16, с. 186]. Реальність Мирона, який 
приходить із «найсвятіших днів моєї молодості», пояснюється тим, що не може бути 
справжнім чоловік, який «стався бездушною машиною» і йде, нічого не тямлячи, по 
трупах товаришів туди, куди йому кажуть. Привид Мирона – це обличчя Іншого, яке, 



54 Мар’яна ГІРНЯК
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

відповідно до філософії Еммануеля Левінаса, «викликає до суду і допитує нас» [11,
 с. 283], «обличчя ближнього», яке закликає до відповідальності [11, с. 260].

Таку саму роль виконує ворожбит («Хмельницький і ворожбит»), який змушує 
почути правду про не теперішні чи минулі, а майбутні діла, чи обличчя підлітка-
привида, який, не кажучи жодного слова, нагадує Миколі Кучеранюку («Терен у нозі») 
про свідомі й несвідомі гріхи, спонукає постійно повертатися до себе і переосмислювати 
власне минуле і теперішнє. В останньому оповіданні-притчі, щоправда, з’являється 
ще один Інший – Юра, який втілює своєрідний різновид «двійника-близнюка» [див.: 5, 
с. 203]. Пояснюючи Миколі, що «се не був ніякий хлопчище […] Твоє власне сумління 
вичарувало тобі ту примару, щоб дати тобі спасенного штурханця […] осторогу для cвоєї 
душі» [15, т. 21, с. 390], цей персонаж, хоч і не був у парубоцькі часи забіякою, п’яницею 
та марнотратником, як Микола, але пережив у своєму житті подію, що віддзеркалює 
суть Кучеранюкової історії.

Ще один різновид персонажів-двійників – це опоненти-анатагоністи. Хома 
з серцем і Хома без серця з однойменного оповідання різні за характерами, вони 
перебувають на відмінних позиціях і по-різному бачать шляхи розвитку суспільства і 
світу: один – чутливий ентузіаст, одухотворений високими ідеалами, ідеями свободи, 
братерства і гуманності, інший – стриманий, мовчазний і скептичний. Однак Хома без 
серця – не негативний персонаж, як це може здатися на перший погляд. Хома без серця – 
не безсердечний, він не ховається за чужі плечі, підтримує родину і селян, організовує 
партію, засновує читальню. Обидва персонажі «чесні і порядні», а їхні відмінні 
погляди, контрастність одного супроти другого – передумова їх взаємодоповнення: 
«сила контрасту лучила їх докупи» [15, т. 22, с. 10], друг ставав тим «іншим я», яке 
доповнює «мене» [14, с. 224].

Цікавою є ситуація у творі «Як Юра Шикманюк брів Черемош», де Білий і 
Чорний демони, два велетні, незримі смертним очам, з одного боку, є антагоністами 
один щодо одного, а з іншого, – обидва є двійниками для Юри Шикманюка. До того 
ж, їхня боротьба за душу персонажа у зримому для смертних світі проектується на 
опосередковане зіткнення сина Василя і Мошка: угода з Мошком – гріх, який штовхає 
Шикманюка в руки Чорного демона, перемога Білого демона пов’язана з поверненням 
«блудного батька» до сина. Звичайно, син Василь – теж не абсолютний позитив, це 
людина, якій ніщо людське не чуже, але більший гріх виявляється не в дітей, які не 
продемонстрували належної поваги до батька, а в батька, якому гординя, гнів та образа 
так затуманили голову, що він довірився Мошкові більше, ніж своїм дітям та онукам. 
Підтвердженням цьому є численні факти, прописані в самому творі: Юра Шикманюк 
став Мошковим годованцем не від безвиході, а задля помсти синові («Так моєму 
синочкові треба! Нехай знає, як батька шанувати!» [15, т. 21, с. 433]); він підписував 
угоду «з якоюсь сердитою радістю», але завзятий настрій швидко змінився (Василь 
не «тріс із зависті», прийшов допомогти хворому батькові, хоч корисливої мети не 
міг мати); селяни, хоч і не показували ворожнечі, але стали супроти нього холодні і 
байдужі; панотець у церкві виголошує проповідь про великий гріх для того, хто марнує 
землю, віддаючи її в чужі руки і кривдячи власне потомство; присоромлює Юру лікар; 



55ДІАЛОГІЧНІСТЬ У СТРУКТУРІ ПРИТЧОВИХ ОПОВІДАНЬ ІВАНА ФРАНКА
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

зрештою, Шикманюк таки повертається жити до сина. Про взаємодоповнювальність 
Білого і Чорного демонів свідчить навіть амбівалентність цих персонажів-антагоністів: 
Білий демон інколи видається через свою розгубленість і безпорадність слабшим від 
Чорного, а відтак, не таким привабливим, як мав би бути, але водночас Чорний демон, 
сам того не усвідомлюючи, виконує «добрий» план Білого демона, що його той «поклав 
на божих колінах» [15, т. 21, с. 472].

Один із рівнів, на якому виявляється діалогічність притчевих оповідань І. Франка, – 
це власне діалог, діалогічне мовлення персонажів як наративна стратегія. Діалоги 
в аналізованих творах мають різний формат і різне призначення. Вони можуть бути 
засобом підбурення іншої людини, активізувати темну сторону душі, певні бажання та 
амбіції. Таким, наприклад, є діалог Шикманюка з Мошком (« – Я нікому злого не бажаю, – 
відповів Мошко. – А Василь – ваш син. Ви найліпше знаєте його, то й найліпше можете 
зміркувати, чи вам буде добре. – Не буду бога гнівити! Василь усе був добра дитина […] – 
Ой так-так! Говоріть ви своє! – вмішався в розмову один чужосільний гуцул […] – У 
батька-матері серце все хилиться до них, але у них воно, брє, куди інше хилиться!» [15, 
т. 21, с. 430]). Інколи підбурювання підсилюються філософуваннями, спробою вкоренити 
власні погляди в житейській правді. На запитання Юри Шикманюка, чи написано щось 
у книгах про дітей, які збиткуються зі свого рідного батька, «письменний» Мошко 
відповідає: «У нас, Юро, про таких дітей таке написано, що аж страшно читати […] Але 
я хотів би вам щось інше сказати […] Пан Біг старий господар, він знає, що хто в нього 
варт і кому що належиться. А ми міркуймо кождий про себе. Адже й на нас без божої 
волі ніщо не паде […] А може, пан біг хоче випробувати нас?» [15, т. 21, с. 431–432]). 
У розмові з Іншим персонажі мають змогу продемонструвати власну альтернативну 
точку зору на те, що відбувається, показати події з іншої перспективи й пояснити свою 
позицію: «[…] ви розсердилися на мене, покинули нас, то як би я смів докучати вам? 
[...] Хіба ж я вам сказав коли півслова непоштивого та прикрого? – Та що з того, що ти 
не казав, а твоя жінка говорила за тебе й за себе. – Що ж, я жінці язика не зав’яжу, яку 
її бог сотворив, така є. Але у неї, дєдику, душа ліпша, як її язик […] кривди вона вам 
не зробила ніколи, тілько що тим язичищом молола […] я на ваш ґрунт не зазіхаю, ані 
вас до себе силувати не хочу […]» [15, т. 21, с. 435–436].

Демонстрування своєї позиції, інформування про власні принципи світосприймання 
інколи реалізуються в діалозі, побудованому за моделлю «наставник–учень», як в 
оповіданні «Будяки»: притчева історія, яку розповідає учитель, дає відповідь учневі 
на його нарікання і пояснює, що і як робити далі. Учень обурюється тим, що йому 
довелося побачити, коли пішов «між людей» вчитися життя: всюди панує брехня і 
фарисейство; політики, які на словах готові йти на муки за народ, програють народне 
добро в карти; журналісти пишуть викривальні статті проти «ворогів», але успішно 
йдуть із ними на змову і доносять їм потрібну інформацію; учителі нарікають на 
молодь, яка завдає їм клопоту. Історія про будяки, що раптово з’явилися на толоці і 
так само раптово зникли, хоч і представлена як реальний факт із учителевого життя, 
набуває в творі універсального звучання, а самі «будяки» виростають у місткий символ 
«гнилизни й застою», спричинених «греблею, що спиняє свобідний біг ріки» [15, т. 22, 



56 Мар’яна ГІРНЯК
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

с. 34]. «Розірвати греблю» – той рецепт вирішення проблеми, який наставник пропонує 
своєму учневі.

Подекуди діалог пов’язаний із пошуком персонажами себе, із власним 
самоутвердженням. У «Поєдинку» оповідач Мирон провадить діалог із Мироном-
привидом (різновид автокомунікації, про яку ще йтиметься далі), порушуючи важливі 
суспільно-історичні проблеми: криваві злочини, що відбуваються під прикриттям благих 
намірів, служіння тиранії, панування підлоти над чеснотою. Сповідування певних 
цінностей стає основою автентичності персонажа. Мирона-привида сам розповідач 
визнає «справді Мироном», «собою» колишнім. Назвати – означає оприсутнити, 
засвідчити «сутність» конкретної особи, тому два Мирони не лише з’ясовують питання 
про те, якою повинна бути справжня боротьба за порядок, а передусім борються за 
право на ім’я, яке визначає власну ідентичність: «– Я Мирон […] – Як се ти кажеш, 
що ти Мирон […] коли я Мирон? [...] хто ж я такий? Адже ж оба ми не можемо бути 
одною особою» [15, т. 16, с. 186].

Найважливішими, однак, є діалоги між персонажами-антагоністами, які 
перетворюються на філософсько-інтелектуальні дискусії. Дослідники (Тамара 
Гундорова, Микола Легкий) вже зазначали, що притчі І. Франка виявляються «не 
дидактичною формулою, а морально-філософською синтезою» [6, с. 114], своєрідною 
«художньою ноосферою, у якій спостерігається рух від глобальних проблем людини й 
людства через вирішення цих проблем до гармонізації стосунків у вимірах “людина–
людина”, “людина–суспільство”, “людина–природа”, “людина–Бог”» [12, с. 5]. Власне, 
у філософських діалогах-дискусіях і розгортаються відповідні проблеми. Наприклад, 
Хома з серцем і Хома без серця з однойменного оповідання шукають істину з приводу 
низки питань: що саме потрібне народові – любов, яка має бути рушійною силою всього 
сущого, чи розум, що виводить на ясну дорогу; генії завжди пропонують «євангеліє 
новочасної людськості» чи вони здатні, як і всі люди, помилятися; наскільки провідники 
народу спроможні правильно розуміти геніїв, чи знають вони самі ту будущину, яку 
намагаються відкрити масам, і чи усвідомлюють вони відповідальність за ті ідеї, які 
проповідують; зрештою, хто є справжнім ворогом для народу і для всього людства – 
зовнішні тирани та визискувачі чи внутрішні вороги, такі як «наша апатія, наша дурнота 
і наша трусливість», «терпимість, із якою всі ми зносимо свою власну безкритичність, 
та недоумство, та безхарактерність» [15, т. 22, с. 13–16]. Хома з серцем і Хома без серця 
демонструють різні позиції насамперед з приводу насущних суспільних проблем, 
пропонують різні шляхи, які повинна, на їхню думку, обирати людина, що по-
справжньому дбає за свій народ і намагається принести йому користь, але – свідомо чи 
мимоволі – І. Франко все ж таки вводить злободенні питання в контекст універсальної, 
загальнолюдської проблематики (любов і розум, маси та індивідуальність, зовнішні та 
внутрішні вороги людини тощо).

В оповіданнях-притчах «Терен у нозі» та «Як Юра Шикманюк брів Черемош» 
соціально-політичне підґрунтя порушених питань уже відсутнє, натомість І. Франко 
запропонував читачам услід за своїми персонажами замислитися над вічними 
проблемами морально-етичного, філософського чи навіть теософського характеру. 



57ДІАЛОГІЧНІСТЬ У СТРУКТУРІ ПРИТЧОВИХ ОПОВІДАНЬ ІВАНА ФРАНКА
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Одне з найважливіших питань, що стає предметом рефлексій Юри і Миколи Кучеранюка 
(«Терен у нозі»), а також Білого і Чорного демонів («Як Юра Шикманюк брів Черемош»), – 
це таємниця Божого промислу, що діє найнесподіванішими шляхами, через знаки, які 
людина має змогу відчитувати і з допомогою яких може свідомо чи мимоволі обирати 
правильну дорогу в житті. Бог має у своєму розпорядженні різні способи відвернути від 
фізичного чи духовного нещастя і при цьому «не мусить з неба злізати та прутом бити» 
[15, т. 21, с. 390]. Він може покласти посеред стежки тернову гілку і завдати легких 
ран, щоб зупинити людину, яка мчить назустріч загибелі («Терен у нозі»), зламати 
судді колесо у возі, щоб змусити його заночувати в Мошковій корчмі, затримати там 
кількох п’яниць, попровадити Шикманюкових односельчан тим самим шляхом, що йде 
Шикманюк до Мошкової корчми, чи спокусити головатицею посеред Черемошу – і 
все з однією метою: не дозволити Шикманюкові стати вбивцею («Як Юра Шикманюк 
брів Черемош»).

Дія Божого промислу тісно пов’язана з вічною боротьбою добра і зла в душі людини 
та у світобудові. В оповіданні «Терен у нозі» Юра пояснює Кучеранюкові: «Не можемо 
знати, коли щось робимо, чи на добро то нам, чи на зло. То ми лише свою волю знаємо: 
хочу зробити добре або хочу зле. Се так, се нам каже сумління […] Не одно видається 
нам лихом, а воно може бути для нас великим добром. Або й навпаки…» [15, т. 21, 
с. 387]. Народна мудрість гласить, що добрими намірами, буває, вимощена дорога 
до пекла, але аналізовані притчі показують, що інколи елементи зла можуть стати на 
службу добру. Чорний демон збудив інстинкт захланності і жадобу зиску в Шикманюка, 
«струсив до дна» душу Мошка жахом смерті, але все-таки Юра Шикманюк «житиме 
з сином», «віддасть своє добро внучатам», зменшиться «у селі сума ненависті против 
жида», а Мошко, найімовірніше, не забуде «хвиль, пережитих сеї ночі» [15, т. 21, с. 472] 
і переосмислить власне життя. Тому Білий демон не погоджується з Чорним: «неправда 
твоя, що сума життєвих сил і подій усе верне на твою користь […] Ти вмієш сумувати 
лише часткові явища […] але сума сум, великий інтеграл безконечного диференційного 
рахунку життєвого невідомий тобі. Тим-то твої радощі короткі, а твої побіди дуже 
куцоногі» [15, т. 21, с. 443].

Білий і Чорний демони, як втілення добра і зла, діють відповідно до Божого плану – 
за власним бажанням чи мимоволі. Самі по собі, вони виявляються слабкими, з 
обмеженим кругозором. Господні шляхи, як стверджує Білий демон, «темні перед 
нами так само, як і перед очима смертних» [15, т. 21, с. 443], але все, що існує, навіть 
слабкість Білого і Чорного демонів, існує з волі Творця. Чорний демон може намагатися 
ловити людські душі в свої сіті, «сіяти свій кукілець розумно, з гарним обрахуванням» 
[15, т. 21, с. 472], навіть здобувати тимчасові перемоги, але «кінцеву побіду чи кінцеве 
рішення боротьби полишив для себе той, що держить у руках усі почини й усі кінці» 
[15, т. 21, с. 443], і до цієї перемоги Господь іде різними шляхами. Білий демон 
наприкінці оповідання привідкриває таємницю Божого промислу: «лише невелика 
часть робить добро з чистої, високої любові до добра» [15, т. 21, с. 472], тому засобами 
помноження добра у світі іноді стають особисті амбіції, страх людини, її переживання 
чи навіть жадоба збагачення. Водночас у «доброму» на цю хвилину розвитку подій 



58 Мар’яна ГІРНЯК
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

може коренитися «зло» наступних днів: як міркує Чорний демон, Шикманюк не став 
убивцею, але «Мошкова смерть – се властиво чиста страта для мене […] Він цінний 
для мене не як індивід, а як чинник розкладу й зопсуття […] він не буде міг робити 
свойого ремесла завтра […] пострах піде по інших» [15, т. 21, с. 453].

Отож, буття людини у світі неминуче занурене в одвічну боротьбу добра і зла, 
які виявляються взаємопов’язаними, взаємозумовленими і навіть амбівалентними, 
оскільки існують одночасно в просторі «Божого плану». Знаменно, що останнє слово 
оповідання-притчі «Як Юра Шикманюк брів Черемош» – «поборемось!», що відсилає 
до зіткнення між Франковими персонажами і на рівні дії, і в царині слова. Значення 
дискусій між Білим і Чорним демонами, втілених у розлогі інтелектуальні діалоги, 
важко переоцінити. Як зауважив уже І. Денисюк, «мовні партії демонів можна було 
б легко вилучити з оповідання, бо це своєрідні лірично-філософські відступи, нібито 
й не зв’язані з сюжетом. Але після такої адаптації твір втратив би свою філософську 
глибину» [7, с. 100–101].

Різновидом діалогу є також автокомунікація, діалог із Іншим у собі, під час якого 
персонаж ставить перед собою питання про причини душевних ран, переосмислюючи 
власні вчинки і зроблений вибір (наприклад, Мирон-оповідач із «Поєдинку»: «[…] се 
болить моє серце. Але чого ж воно болить? Хіба я винен тій страшній руїні? Хіба я 
можу спинити її? Хіба я міг опертися всемогучій силі, що пхнула мене самого враз із 
тисячами інших в отсю пекельну долину на кровавий танець?» [15, т. 16, с. 185]), або 
переконує себе самого в правильності прийнятого рішення, намагаючись притлумити 
голос сумління. Коли Юра Шикманюк збирається вбити Мошка («Як Юра Шикманюк 
брів Черемош»), він прагне довести сам собі, що такий вчинок є цілком умотивованим і 
навіть потрібним, формулює питання так, ніби на них уже є готова однозначна відповідь: 
«То людоїд, не чоловік. За такого й гріха не буду мав […] Нехай мене карають, нехай 
вішають! Хіба мені жаль життя? Що воно варто? [...] Я буду для нього карою божою […] 
Ні, не буду мав гріха! [...] Я не йду для рабунку […] труїть людей хрещених, як мухи! 
[...] Я з тобою по судах тягатися не буду […] Запізву тебе до старшого судії і до старшого 
цісаря» [15, т. 21, с. 441]. Однак ця розмова з собою невипадково віддзеркалюється в 
діалозі Білого і Чорного демонів: «таємні невідступні товариші» персонажа, зокрема 
Білий демон, руйнують однозначність суб’єктивної істини Юри Шикманюка, у якій, 
до того ж, він сам насправді не впевнений, і пропонують іншу перспективу бачення 
ситуації. Шикманюк прагне переконати себе, що вбивство Мошка – не гріх, а Білий 
демон переживає за душу, що може пропасти. Зрештою, власна подальша доля теж 
не є людині байдужою. На риторичні питання («В якій землі зложить він свої старі 
кості? Хто оплаче, а хто прокляне його смерть? [...] Хіба не все одно?») розум Юри 
Шикманюка хоче дати обґрунтовану чітку відповідь про те, що «тілу однаково гнити 
чи отут на цвинтарі, чи там де-будь на тюремнім “гофі”», але серце і душа персонажа 
доводять протилежне: «Юрі мимоволі закрутилися сльози в очах» [15, т. 21, с. 451]. 

Подекуди автокомунікація занурює персонажа в особливий сомнамбулічний стан, 
при якому людина не може позбутися відчуття, ніби втрачає зв’язки з реальністю. 
Наприклад, у «Рубачі» оповідачеві здається, що його огорнуло якесь «отупіння», 



59ДІАЛОГІЧНІСТЬ У СТРУКТУРІ ПРИТЧОВИХ ОПОВІДАНЬ ІВАНА ФРАНКА
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

«тяжкий, болючий» сон [15, т. 16, с. 216], а в оповіданні «Терен у нозі» Миколу і в нічних 
видіннях, і в денних галюцинаціях переслідує привид хлопця-утопленика. Мовчазний 
привид, що являється Миколі у видіннях у хвилини гріховного життя, постає як втілення 
докорів сумління, змушуючи персонажа постійно повертатися до себе, замислюватися 
над причинами власного неспокою, ставити питання і шукати на них відповіді. У снах, 
на переконання Ґ. Башляра, ми розпорошуємо нашу істоту на «привиди дивних істот, 
що вже не є навіть нашими тінями» і таким способом стаємо невловимі самі для себе, 
ніколи не маючи змоги віднайти гарантії свого існування [16, с. 166, 169]. Отож, і рубач, 
і хлопець-утопленик – це не так зовнішні суб’єкти, як «живі символи», alter ego самих 
персонажів, «Інші», діалог із якими потрібний для саморозуміння.

Інший, із яким персонаж вступає в діалог, втілюється також у пейзажах, які, 
віддзеркалюючи внутрішній стан персонажа і події, що відбуваються у творі, 
сигналізують про ще один рівень діалогічності. У притчевих оповіданнях І. Франка часто 
з’являються так звані «пейзажні асоціативні портрети», своєрідні «пейзажі душі», про 
які вже згадували дослідники [див.: 10, с. 79]. «Поєдинок» Мирона-оповідача і Мирона-
привида супроводжують «густі сумерки» та «стовбури диму», що справляють враження 
«огняного кругу без виходу» [15, т. 16, с. 184–185]. В оповіданнях «Хмельницький і 
ворожбит» та «Рубач» загубленість персонажа в конкретний період життя й оповите 
таїною майбутнє символізовані через «непролазну гущавину» лісу [15, т. 21, с. 142], 
«лісовий холод», що «пригнітає» груди, «як сумнів пригнітає душу», «чорні гілляки», 
що загрозливо видніються на шляху, і «круте коріння», що, виповзаючи з землі, готує 
пастку для ніг мандрівника [15, т. 16, с. 215]. Людина неминуче стикається з численними 
загрозами та перешкодами у густому лісі життя, але, щоб дійти до «чистого поля» і 
«проблисків сонця», вона мусить навчитися, як «рубач», не лише міцно тримати сокиру 
в руках і нею вміло розколювати стрімкі скелі, а й перетворювати те, що спершу здається 
перепоною на шляху, на засоби долання ще могутніших перешкод: «Блиснуло вістря 
піднесеної сокири, затріщало повалене величезне дерево і гепнулось своїм стовбуром 
півперек безодні, творячи вигідну кладку» [15, т. 16, с. 218].

Особливо відчутними «пейзажі душі» є в оповіданнях «Терен у нозі» та «Як Юра 
Шикманюк брів Черемош», де, крім «покритих темним лісом гір», «смерекових корчів» 
та «глибоких проваль», символічний простір доповнюється картинами пурпурово-
кровавої заграви, пов’язаної зі злочинним задумом Шикманюка, чи клекотливих вод 
Черемоша, що супроводжують внутрішню бурю персонажів (Миколи Кучеранюка та 
Юри Шикманюка). У різних міфологіях світу ріка асоціюється з плином часу і самого 
людського життя, з межею, що відокремлює світи (живих і мертвих, праведних і грішних, 
своїх і чужих тощо), з перешкодою на шляху і водночас очищенням, відновленням і 
відродженням. Тому бурхливі холодні хвилі Черемоша, що з гуркотом перекидали 
навіть грізне каміння, для Шикманюка, зрозуміло, – не лише елемент зовнішнього 
пейзажу чи частина шляху, який потрібно пройти, а насамперед могутня сила, яка 
змушує Юру відчути себе «дрібною комашкою» посеред ріки, слабкою істотою, що 
не може знайти берега і при цьому виявляє максимальну обережність, щоб не схибити 
і не «попасти в глибшу воду, в бистрину таку, що сягає по пояс», де і «найміцніший 



60 Мар’яна ГІРНЯК
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

чоловік не вдержиться на ногах» [15, т. 21, с. 454]. Перехід через Черемош – «се ж 
для нього перехід із одного життя, з того, в якім він зріс і постарівся, в якесь інше, 
невідоме, далеке і страшне» [15, т. 21, с. 451], а водночас – це і боротьба з могутньою 
демонічною силою у собі, власне перетворення, необхідне для початку нового життя.

Про те, що пейзажі відіграють важливу структурну роль у діалогічності притчевих 
оповідань І. Франка, свідчить їх антропоморфізація, при якій пейзаж стає повноправним 
учасником діалогу. Миколі Кучеранюкові («Терен у нозі») здається, ніби високі гірські 
шпилі моргають до нього, дзвінкий шум Черемошу він сприймає як «безконечний привіт 
життя» [15, т. 21, с. 376], а оповідач із «Рубача» розшифровує особливу мову, що чує в 
лісовій гущавині: «Праліс обгортав мене зо всіх боків і немов шептав мені мільйонами 
своїх листочків, скрипом своїх гілляк, стрекотанням вивірки і риком ведмедів: “Не 
втечеш! Не втечеш! Хто тут зайшов, прощай усю надію”» [15, т. 16, с. 216]. В оповіданні 
«Як Юра Шикманюк брів Черемош» пейзаж антропоморфізується одразу на кількох 
рівнях – слуховому, функціональному і візуальному. Персонажеві у клекоті великих 
грізних хвиль вчувається «сердитий крик власного серця» («Не дарую нехристові!»); 
у гущавині ліщини та вільшини навислі гілляки, сухариння та каміння під ногами 
утруднювали Шикманюкові рух, набуваючи ознак Іншого, «друга», що застерігає й 
оберігає; а серед найбільшої бистрини Черемошу, де хвилі скакали через великий 
камінь, у «фантастичній сутіні», уява персонажа малює голову білобородого велетня, 
що реве несвітським голосом: «Юро, вернися!» [15, т. 21, с. 447]. 

Діалогічність, завдяки якій текст Франкових оповідань-притч працює як «думаючий 
механізм», реалізується також на рівні взаємодії «текстів». Цей рівень діалогічності 
виявляється у двох аспектах. По-перше, ідеться про своєрідне співіснування «двох мов» 
[13, с. 582] тексту, про діалог двох монологів-історій, які віддзеркалюються одна в одній 
і через таке взаємовіддзеркалення відкривають свою істинну суть. Реальна історія про 
будяки на громадській толоці стає символічною мовою, за допомогою якої учитель 
пояснює учневі стан речей у сучасному суспільстві («Будяки»). В оповіданні-притчі «Як 
Юра Шикманюк брів Черемош» внутрішня боротьба Юри Шикманюка, крім того, що 
проектується на діалог-полеміку між Білим і Чорним демонами, знаходить відлуння у 
співанці про Юру Драгарюка, молодого багатиря, який поклав голову, щоб помститися 
ворогові. Структура оповідання цікава також тим, що переосмислення Шикманюком 
свого життя і вагання персонажа щодо правильності прийнятого рішення (вбити Мошка) 
співзвучні з паралельними процесами, які відбуваються в Мошковій душі. Під впливом 
клопотів, пов’язаних із вимогою судового ад’юнкта роздобути рибу-головатицю, та страху 
перед небезпекою помсти з боку Юри Шикманюка Мошко починає замислюватися над 
своїми дотеперішніми вчинками і власною сутністю: «Мошкові здавалося, що в його 
нутрі живе щось окреме, незалежне від нього […] обертає важку, болючу машину в його 
голові, а та машина, мов чародійська ліхтарня, освічує найтайніші закутки, найглибші 
безодні його нутра і показує йому там усяку погань […] Показує йому його самого в образі 
немилосердного гордяка […] злодія […] отруйника» [15, т. 21, с. 467–468]. Отож, Юра 
Шикманюк, хоч і намагається дорогою до жидівської корчми побороти власну совість, 
водночас, сам того не усвідомлюючи, стає голосом сумління для Мошка.



61ДІАЛОГІЧНІСТЬ У СТРУКТУРІ ПРИТЧОВИХ ОПОВІДАНЬ ІВАНА ФРАНКА
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

В оповіданні «Терен у нозі» лише паралелі з давніми подіями в житті іншого 
персонажа дають змогу Миколі Кучеранюкові розпізнати голос власного сумління у 
привиді хлопця-утопленика. Кучеранюк не знаходить спокою після сповіді і не може 
з миром відійти із земного життя, тому що кається в тому гріхові, якого насправді 
за собою не мав. Збагнути, що хлопець-утопленик існує лише в Миколиній уяві і 
його реальність – це лише синтез усіх справжніх Кучеранюкових гріхів, персонажеві 
допомагає розповідь про терен у нозі, що врятував колись Миколиного друга Юру 
від смерті, змусивши зупинитися дорогою до ріки, яка під час повені зносила все на 
своєму шляху. Кучеранюкова історія набуває сенсу через діалог із історією з Юриного 
дитинства, і навпаки: обидва вони були зобов’язані розповісти одне одному і громаді 
те, що з ними відбувалося, дати свідчення, щоб через таку своєрідну подвійну сповідь 
усі могли осягнути глибину Божого промислу. Лише на стику двох історій, двох голосів, 
текст Франкового оповідання, як «думаючий механізм», починає генерувати нове 
повідомлення, зобов’язуючи читача за відмінними символічними означниками (терен 
у нозі, привид утопленика) розшифрувати спільне означуване (дія Божого промислу).

Заслуговує в цьому контексті на увагу також оповідання-притча «Хмельницький 
і ворожбит», де взаємовідображення історій (ворожба щодо майбутніх діянь 
Хмельницького і розповідь про святого Петра, якому під час дошкульного голоду 
Господь послав гадюку) має справжній дзеркальний ефект, так званий енантіоморфізм, 
коли праве стає лівим, і навпаки. Якщо в устах святого Петра послана Богом гадюка 
перетворилася на рибу, то Хмельницькому під час віщування риба перетворюється на 
гадюку, тим самим проливаючи світло на «те діло», яке майбутній гетьман зробить на 
Вкраїні.

Інший аспект взаємодії текстів виявляється через інтертекстуальність. Важливу 
роль у притчевих оповіданнях Івана Франка відіграють символічні образи, які вже 
самою своєю природою свідчать про діалог із пам’яттю культури. Образ риби, 
наприклад, невипадково з’являється в оповіданнях «Як Юра Шикманюк брів Черемош» 
та «Хмельницький і ворожбит». Символ риби в різних культурах світу має багато різних 
значень, однак у християнстві риба асоціюється з порятунком загублених душ, а відтак – 
прагненням до духовного вдосконалення і відродженням для нового життя. Очевидно, 
тому саме риба-головатиця зупиняє Юру Шикманюка на шляху до Мошкової корчми, 
стає своєрідним інструментом у Божих руках, щоб уберегти Шикманюкову душу 
від гріха вбивства (таке тлумачення образу головатиці вже пропонували дослідники 
Франкового твору [див.: 6, с. 135]). Християнська символіка працює і в опозиції «риба–
гадюка» («Хмельницький і ворожбит»). Колишній «рибалка», а згодом апостол, Петро, 
який тепер, за Христовим словом, має місію «ловити людей» (Лк., 5, 10), стає свідком 
чудесного перетворення гадюки на рибу, бо «чистому все чисте» [15, т. 21, с. 145], тоді 
як майбутньому гетьманові, що мимоволі накличе лихо на українську землю, риба 
перевтілюється в гадюку, що символізує ворожі сили зла і підступності.

Серед символів, що з’являються в аналізованих творах, варто виділити також образ 
терну, який І. Франко вивів у назву одного з оповідань («Терен у нозі») і який активно 
працює в інших творах письменника [див.: 8]. Терен, з одного боку, асоціюється з 



62 Мар’яна ГІРНЯК
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

безплідністю чи навіть безладом (подібно до будяків з однойменного оповідання), але, 
з іншого, символізує складні життєві дороги, страждання і терпіння, що виявляються 
одночасно перешкодою й обов’язковою передумовою осягнення високої мети. 
Відповідно, тернова гілка на шляху Миколиного приятеля стає болючою перешкодою, 
необхідною для порятунку життя, а будяки на громадській толоці – логічним результатом 
безгосподарності, який спонукає замислитися і вчинити дії, потрібні для відновлення 
нормального існування. 

Про інтертекстуальність притчевих оповідань І. Франка свідчать безпосередні 
цитати чи алюзії до інших самодостатніх текстів. Мошко («Як Юра Шикманюк брів 
Черемош»), читаючи Біблію в часи душевного хвилювання, озвучує фрагменти псалмів 
і відчуває, як його свідомість привласнює голос, що взиває до Бога в біблійному тексті: 
«Боже, боже мій, почуй мене! Пощо ти покинув мене? [...] Боже мій, кликатиму тебе 
вдень, і ти не почуєш […] на тебе надіялися батьки наші […] А я черв’як, а не чоловік; 
наруга людям і нікчемність перед людьми» [15, т. 21, с. 467].

Оповідання «Поєдинок» вже своїм заголовковим комплексом пропонує залучити 
до інтерпретаційного поля твори кількох класиків. За епіграф І. Франко взяв слова, 
якими Фауст з однойменного твору Й-В. Ґете сигналізує про роздвоєння власної 
особистості («Дві душі живуть у моїх грудях»), тим самим привертаючи увагу до 
ключової проблеми «Поєдинку». Підзаголовок «Зимова казка», що, на перший погляд, 
мало узгоджується з подіями в оповіданні, спонукає поінформованого читача пригадати 
«Зимову казку» В. Шекспіра, а ще більше – поему Генріха Гайне «Німеччина. Зимова 
казка», яку переклав, зокрема, й І. Франко. У творі Г. Гайне з’являється образ привида, 
що ходить за поетом, ховаючи під плащем сокиру (своєрідний «рубач», що дає всі 
підстави порівняти його також із персонажем однойменного оповідання І. Франка), 
а згодом, у поетовому сні, розбиває ожилі кістяки трьох царів. Про обґрунтованість 
паралелей між «Поєдинком» І. Франка і «Німеччиною. Зимовою казкою» свідчить те, 
що в шостій частині поеми Г. Гайне робить особливий акцент на постаті двійника, що 
існує поруч із людиною: «Старий Паганіні де йшов, усе з ним Був spiritus familiaris 
[…] Мав демона свого й Сократ, і не був Се витвір його лиш фантаз’ї. І я, сидячи при 
писемнім столі, Частенько видав серед ночі Якусь таємничую постать, в її Насунена 
маска на очі […] В задумі по вулицях плентався я, Втім, бачу: іде він за мною, Мов 
тінь моя […]» (переклад І. Франка) [15, т. 13, с. 522–523].

Рецепція творів світової культури, їх творче засвоєння, переклад, інтерпретація, 
упорядкування та публікація виявляють, власне, ще один важливий аспект взаємодії текстів, 
коли інтертекстуальність нерозривно пов’язана з автоінтертекстуальністю. Крім Франкового 
перекладу поеми Г. Гайне, варто згадати принаймні видані 1900 року «Староруські 
оповідання» (упорядкування І. Франка), зокрема притчі про царя Аггея чи половчина, 
у яких голос Іншого промовляє до совісті персонажа, змушуючи його переосмислити 
власне життя (привертає увагу не лише спільна жанрова природа творів, а й співзвучність 
проблематики «староруських оповідань» і притчевих оповідань Івана Франка). 

Очевидно, що зв’язків – прямих чи опосередкованих – із різними творами світової 
літератури є значно більше, як і інших прикладів діалогічності, що реалізується на 



63ДІАЛОГІЧНІСТЬ У СТРУКТУРІ ПРИТЧОВИХ ОПОВІДАНЬ ІВАНА ФРАНКА
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

рівнях персонажа, наративних стратегій, пейзажів чи взаємодії текстів. Але важливо 
розуміти, що найважливіший діалог, який запропонував Іван Франко у своїх притчевих 
оповіданнях, – це діалог автора з персонажами (один голос, імовірно, репрезентує 
переконання письменника, а з іншою свідомістю автор відчутно полемізує) і зі своїм 
читачем, що покликаний розкодувати та синтезувати значення тексту. Це, власне, той 
діалог, який, за спостереженням М. Бахтіна [2, с. 421], не має завершення, а триває ad 
infi nitum.

СПИСОК ВИКОРИСТАНОЇ ЛІТЕРАТУРИ

1. Бахтин М. Проблемы поэтики Достоевского / М. Бахтин. – Москва : Советская Рос-
сия, 1979. – 318 с.

2. Бахтін М. Проблема тексту у лінгвістиці, філології та інших гуманітарних науках / 
Михайло Бахтін // Слово. Знак. Дискурс : Антологія світової літературно-критичної 
думки ХХ ст. / [ред. М. Зубрицька]. – Львів : Літопис, 2002. – С. 416–422.

3. Бондаренко Г. Ф. Притча як видова категорія / Г. Ф. Бондаренко // Вісник Житомирсь-
кого державного університету імені Івана Франка. – Житомир, 2005. – Вип. 22. – 
С. 180–182.

4. Веремчук Ю. В. Притчевість та асоціативність у поетиці п’єси-притчі / Ю. В. Веремчук 
// Вісник Житомирського педагогічного університету. – Житомир, 2004. – Вип. 15. – 
С. 179–183.

5. Герасимчук В. Філософський роман ХХ століття. Специфіка тексту / Валентина Гера-
симчук. – Київ : ПАРАПАН, 2007. – 392 с.

6. Гундорова Т. Франко не Каменяр. Франко і Каменяр. – Київ : Критика, 2006. – 352 с.
7. Денисюк І. Гуцульські оповідання Івана Франка / Іван Денисюк // Літературознавчі 

та фольклористичні праці : у 3 т., 4 кн. Т. 2. Франкознавчі дослідження / 
Іван Денисюк. – Львів : ЛНУ імені І. Франка, 2005. – С. 95–106.

8. Комариця М. Тернова символіка у творчості І. Франка: джерела та літературний кон-
текст / Мар’яна Комариця // Іван Франко – письменник, мислитель, громадянин : ма-
тер. Міжнар. наук. конф. – Львів : Світ, 1998. – С. 384–389.

9. Кристева Ю. Самі собі чужі / Юлія Кристева. – Київ : Вид-во Соломії Павличко 
«Основи», 2004. – 262 с.

10. Лапій М. Особливості асоціативної пейзажокреативної техніки Івана Франка в 
художній прозі / Марія Лапій // Іван Франко: Тексти. Факти. Інтерпретації : зб. наук. 
праць. – Київ; Львів, 2011. – Вип. 1. – С. 79–90.

11. Левінас Е. Між нами: Дослідження. Думки-про-іншого / Еманюель Левінас. – Київ : Дух і 
Літера, 1999. – 312 с.

12. Легкий М. Гуцульський триптих Франкової прози: специфіка моделювання художньо-
го світу / Микола Легкий // Вісник Львівського університету. – Львів, 2015. – С. 3–13. – 
(Серія філологічна ; вип. 62).

13. Лотман Ю. М. Мозг – текст – культура – искусственный интеллект / Ю. М. Лотман // 
Семиосфера / Ю. М. Лотман. – Санкт-Петербург : Искусство-СПБ, 2000. – С. 580–589.

14. Рікер П. Сам як інший / Поль Рікер. – Київ : Дух і Літера, 2002. – 456 с.
15. Франко І. Зібрання творів : у 50 т. / Іван Франко. – Київ : Наукова думка, 1976–1986.
16. Bachelard G. Poetyka marzenia / Gaston Bachelard. – Gdańsk : Słowo/obraz/terytoria, 

1998. – 298 s.



64 Мар’яна ГІРНЯК
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Стаття надійшла до редколегії  06.10.2018
Прийнята до друку 12.10.2018 

DIALOGICITY IN THE STRUCTURE 
OF IVAN FRANKO’S PARABOLIC STORIES

Maryana HIRNIAK

Ivan Franko National University of Lviv,
Department of Theory of Literature and Comparative Studies,

1, Universytetska Str., Lviv, Ukraine, 79000,
e-mail: maryana_hirniak@yahoo.com

The parabolic nature of I. Franko’s works reveals the author’s desire for generalizations, 
the universality of the problems raised in the work, polysemanticity and multiplicity. The 
article focuses on dialogicity, which is an important factor in the philosophization and 
intellectualization of literature. In particular, the levels at which dialogue is manifested in 
Ivan Franko’s parable stories are defi ned: that of characters often coming as doubles for each 
other, the level of dialogue as a narrative strategy, level of landscapes sometimes acting as 
full-fl edged members of the dialogue, and the level of interacting texts manifesting themselves 
through dialogue-refl ection of two stories in a work of belles lettres or through intertextual 
connections of stories with other works of culture.

At the level of the characters, the doubles sometimes perform the role of the Other 
urging for an action or calling for responsibility for the actions («Rubach» [«The Hewer»], 
«Budiaky» [«The Thistles»]. In «Poyedynok» [«The Duel»] one’s self-awareness, ability 
to take an outside view of oneself entails a breakdown of consciousness, loss of one’s own 
limits, transition to another dimension – hence the facets between reality and irreality are 
eroded. Another kind of character-doubles is the antagonism of opponents. Thomas with a 
heart and Thomas without a heart from the same-titled story differ in character, they are in 
disparate positions and view ways of development of society and the world in unalike ways.

The dialogue speech of characters can be a means of confrontation, philosophizing, 
self-refl ection («Teren u nozi» [«Blackthorn in the Foot»], «Yak Yura Shykmaniuk briv 
Cheremosh» [«How Yura Shykmaniuk Waded the Cheremosh»]).

The important structural role of landscapes in the dialogicity of I. Franko’s parabolic 
stories is evidenced by their anthropomorphization, wherein the landscape becomes a full-
scale participant in the dialogue.

On the intertextual level, dialogicity manifests itself in the interaction of texts, the 
mutual refl ection of stories, use of quotations, allusions, as well as traditional symbolic 
images, which, by their very nature, witness a dialogue with the memory of culture. This 
intertextual dialogue involves the Bible, Shakespeare, Goethe, Heine, as well as the previous 
works of I. Franko (the phenomenon of autointertextuality) and, fi nally, the author’s dialogue 
with his characters and the reader.

Keywords: dialogicity, dialogue, parabolicity, philosophical quests, double, interaction 
of texts.



УДК 821.161.2-3.09:801.82:39](477.85/.87)

DOI: http://dx.doi.org/10.30970/uls.2018.83.2164

ГУЦУЛЬЩИНА ЯК LOCUS AMOENUS. 
ЗАСНОВКИ ДО ВИВЧЕННЯ ГУЦУЛЬСЬКОГО ТЕКСТУ

Олександра САЛІЙ 

Інститут Івана Франка НАН України, 
вул. Драгоманова, 18, Львів, Україна, 79005, 

e-mail: zalukvjanka@gmail.com

Актуалізовано питання автентичності гуцульського тексту. Показано, як кожен 
автор – Іван Франко, Михайло Коцюбинський і Гнат Хоткевич – наближався до 
гуцульського світу, як проникав у нього і як genius loci впливав на його творчість. 

Входячи у силове поле Гуцульщини, письменники долучаються до творення 
міфології і ритуалу. Літературний міф, який вони творили, апріорі не може суперечити 
правдивому, реальному гуцульському міфу. Коли письменники органічно живлять цю 
традицію, то більшою чи меншою мірою вносять щось від себе («печать суб’єктивізму» 
є на кожному художньому творі, бо ж саме тому він і художній), перетворюють реальний, 
географічний простір на «світ власної краси» і дають йому цілком самостійне життя. 
Найпереконливішим аргументом автентичності і справжності є саме життя художнього 
твору у просторі літератури.

Доведено, що гуцульський текст завжди твориться на перетині особистого і 
літературного, а об’єктивність та правдивість у ньому часто визначається суб’єктивним, 
тобто мірою авторського занурення в гуцульський простір. Бо лише прислухавшись 
до себе, можна відшукати загальнолюдське, притаманне кожному. Тому єдина умова, 
за якої твір стає набутком гуцульського тексту, – це власна літературна історія, що 
забезпечує погляд ізсередини. І тоді немає значення, чи автор – корінний гуцул, як 
Петро Шекерик-Доників, чи зачарований красою диких гуцулів-номадів «турист», як 
М. Коцюбинський, чи вимушений емігрант-харків’янин, як Г. Хоткевич.

Гуцульщина – це не просто матеріал, це сакральний простір, що впливає на 
формування духовного світу. У точці перетину цього простору з індивідуальною 
історією кожного письменника народжується гуцульський текст. Лише тоді твір 
вливається в цю структуру і назавжди оселяється в ньому.

Ключові слова: гуцульський текст, genius loci, символ, автентичність, простір.

Перш ніж братися до аналізу самого гуцульського тексту, треба з’ясувати одне 
дуже важливе питання: як письменники «входили» у гуцульський текст, що означала 
для кожного з них Гуцульщина і чому стала отим locus’ом amoenus’ом, благословенним 
закутком, ідеалізованим місцем, де не лише тіло, а й душа почувалися комфортно 
й затишно. Безперечно, що річ не тільки в красивих пейзажах і оригінальних (від 
латинського originalis – первісний, справжній) гуцулах, які органічно вписувалися в 
тамтешнє середовище. Суть, мов той диявол у сирі (за Юрієм Андруховичем), ховалася в 
особистому сприйнятті. Адже, якщо триматися думки, що кожен письменник насамперед 

© Салій Олександра, 2018

ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83. С. 65–75
Ukrainian Literary Studies. 2018. Issue 83. P. 65–75



66 Олександра САЛІЙ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

пише про себе, то варто припустити: у своїх гуцульських творах митці втілювали 
насамперед власну візію буття. А оскільки дослідження локального тексту не може бути 
повним, цілісно осмисленим без звернення до біографічного контексту («літературну 
частину і біографічний елемент треба вивчати одночасно – паралельно чи методом 
взаємопроникнення – доповнюючи один одного й оживлюючи образ місця» [5]), одне 
із важливих завдань, яке постає перед дослідником гуцульського тексту – з’ясувати, 
як саме гуцульська тематика відгукувалась у душах письменників, як живила їхнього 
внутрішнього генія і що кожен із них віднаходив у духовному єднанні з цим краєм. 

Іван Франко. Володимир Гнатюк у своїх «Причинках до пізнання Гуцульщини» 
1917 року згадував першу повість Івана Франка «Петрії й Довбущуки» та драму 
«Кам’яна душа», які автор «старався змалювати на тлі гуцульського життя». Фраза 
«старався змалювати» аж ніяк не випадкова, бо в той час І. Франко до гуцулів ще 
не дістався. «Живих гуцулів, – провадить далі В. Гнатюк, – пізнав він аж пізнійше, 
і вислідом того пізнання були його новелі “Як Юра Шикманюк брів Черемош” та 
“Терен в нозі”. До кінця життя носився він усе з наміром переробити одно народне 
оповідання п. н. “Чудо в Головах” на новелю, та недуга не дозволила на те» [2, c. 5−6]. 
Сам І. Франко у «Передмові» до другої редакції роману «Петрії й Довбущуки» (1913) 
зазначав, що на формування сюжету роману вплинули фантастичні твори Е. Гофмана, 
оповідання про селянина Петрія «(recte – Патрія), який збагатився найденим скарбом», 
деякі народні оповідання про пригоди різних розбійників (зокрема О. Довбуша), твори 
Шекспіра, Шиллера, французька повість Е. Сю «Вічний жид» [10, т. 22, с. 486]. Тобто 
інтертекстуальне тло роману надзвичайно широке [див.: 7]. На перший погляд, у 
«Петріях й Довбущуках» ніби все є – гуцульська тематика (в основу сюжету покладена 
ворожнеча між родами Петріїв і Довбущуків за скарби Олекси Довбуша), образи (Олекса 
Довбуш), але немає гуцульського тексту, бо сама ідея твору підпорядкована не розкриттю 
гуцульського світу, а просвітницьким, соціальним проблемам, що прогресують до 
націєтворчих. Тобто гуцульський матеріал тут відіграє роль цілком другорядну, стає 
тлом, на якому розгортаються події, а не основою, що живить дух митця.

Уперше І. Франко побував на Гуцульщині 1880 року; тут написав свої оповідання 
«На вершку», «У кузні», повість «Великий шум», поему «Терен у нозі», чимало поезій 
(«Керманич»), записував оповідання та пісні про опришків, збирав багато фольклорно-
етнографічного та історичного матеріалу для наукових розвідок і публікацій, «обдумував 
або й писав частини своєї величної поеми» – «Мойсей» [8, c. 459]. Сучасник І. Франка 
В. Кобринський навіть згадував, що разом з Володимиром Мельником письменник ходив 
до ворожбита, аби записати безцінні примовляння. «Мельник удав хворого, а Франко 
просив о поміч. Коли гуцул-ворожбит “промовляв”, то шептав усякі “заклинання”, 
Франко записував скорочено кожне слово, радий, що здобув недоступну йому таємницю 
[…]» [цит. за: 1, с. 27]. Також збереглися свідчення, що гуцул Проць Мітчук, у якого 
І. Франко гостював чотири літа, возив його з Криворівні до Вижниці дарабою [1, с. 18], 
що згодом письменник описав в оповіданні «Терен у нозі». Письменникове знайомство 
з Гуцульщиною починалося з освоєння простору (1884 року І. Франко організував на 
Гуцульщину екскурсію, яку колоритно описав у «віршованій програмі» – «Українсько-



67ГУЦУЛЬЩИНА ЯК LOCUS AMOENUS. ЗАСНОВКИ ДО ВИВЧЕННЯ...
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

руська студентська мандрівка літом 1884 року») – любов до природи й мандрівки не 
раз «вела його на високі гірські вершини» (був на Писаному Камені, на горі Піп Іван 
і на Говерлі, оглядав печери Довбуша [див.: 3]), а разом з гірськими ландшафтами він 
пізнавав побут і життя волелюбних гуцулів, щораз більше занурювався у гуцульську 
душу й психіку.

Петро Арсенич услід за В. Гнатюком писав, що ще до відвідин Гуцульщини І. Франко 
«чув поетичні перекази» про цей край «від свого друга з Косова Михайла Павлика. На 
цій основі народились романтичні поезії “Від’їзд гуцула”, “Керманич” і повість “Петрії й 
Довбущуки”. Коли ж письменник особисто пізнав Гуцульщину, його романтичний пафос 
змінюється реалістичним зображенням повсякденного життя гуцулів» [1, с. 24]. Та чи 
справді Франкові йшлося лише про реалізм, тобто про зображення «живих» гуцулів у 
своїх творах? Очевидно, що не тільки. Гуцульщина, де письменник відпочивав майже 
щороку від 1901 до 1914 років, надихнула його на творення оповідань, що містили 
роздуми про складні морально-філософські категорії добра і зла, про сенс життя і смерті, 
про минущість, життєві рубікони та віру в Бога – вищу неземну і незбагненну силу. 
У його гуцульських оповіданнях реалістичність збалансовує символічний план, який, 
власне, і слугував для втілення основних ідей. А більш органічним, аніж у гуцульському, 
наснаженому міфологією культурному просторі, цей символізм, здається, не міг бути.

Микола Легкий свого часу зауважив, що наскрізною деталлю в романі «Петрії 
і Добощуки», його «річчю-символом», є скарби Довбуша [7, с. 10]. Апелювання до 
символічних, таємних, знакових структурних елементів дуже характерне для Франкової 
творчості, зокрема періоду 1900-х років. Не випадково, мабуть, І. Франко повертається 
до гуцульської тематики, з якої розпочинав свою письменницьку кар’єру («Петрії і 
Добощуки» були його дебютним прозовим твором), у зрілому віці, на останньому етапі 
свого творчого шляху. Це повернення стало символічним замиканням гуцульського 
герметичного кола, коли з genius loci перетнулося особисте – питання про сенс життя 
і душевний спокій, усвідомлення відповідальності за власні вчинки і весь пройдений 
шлях хвилювали не лише Миколу Кучеранюка (з оповідання «Терен у нозі»), а й самого 
І. Франка. Цей період був підсумковий, символістський (у цей час створено «Мойсея», 
1905 р.), коли письменник прагнув збагнути сенс того, що відбулося, і тут йому 
допоміг гуцульський контекст: ті сюжети, які письменник вклав у свої «гуцульські» 
твори, є квінтесенцією його тодішніх роздумів. Це період, коли письменник шукав 
Божих знаків. Якщо в середині 1870-х «його серце “всю землю, людей всіх хотіло б 
обняти” – включити у засяг свого ідеального світу, задивленого у будучину», то на 
початку ХХ століття «він, задивлений у минувшину, стає на звіт перед Богом про те, 
як йому це вдалося – як виглядає траєкторія зросту ідеального світу його “внутра” “в 
сучаснім [підсумковім] стадіум його розвитку”» [18, с. 198]. Ті Божі знаки з’являлися 
ще в «Петріях і Добощуках», коли Андрій Петрій на початку твору, у зав’язці сюжету, 
пригадував одну історію «з дитинячих літ». У недільне передвечір’я діти «з шумом і 
криком» побігли в ліс по ягоди, а малий Андрій затримався позаду і побачив на вершечку 
Чорної гори чоловіка в гуцульській одежі. Через це видиво він відстав від товаришів, що 
«вже були в ліску і гуділи по нім, як джмелі, скачучи поміж смереками. Вони кликали 



68 Олександра САЛІЙ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Андрія» [10, т. 22, с. 342]. Саме це видіння згодом врятувало Андрієві життя, бо тих 
нещасних дітей у лісі роздер ведмідь. До такого прийому І. Франко повернувся аж 
1904 року, коли тернова колючка (Божий знак) так само врятувала від наглої смерті у 
хвилях Черемошу малого Юру Кучеранюка. Знаків, що втілювали основну ідею Божого 
промислу, що визначають людську долю, письменник шукав ще в період «молодечого 
романтизму», але остаточно віднайшов їх аж наприкінці життя і втілив у гуцульській 
тематиці. Тим самим знаком для Юри Шикманюка з оповідання «Як Юра Шикманюк 
брів Черемош» стала головатиця, а в «Гуцульському королі» ідея Божого промислу 
крилася у ганебному фіаско всемогутнього «короля», устєріцького мандатора Гердлічки, 
який все життя тримав гуцулів у страху: здавалося, що «Гердлічковій неволі» не буде 
кінця-краю, але врешті він доживав віку «зломаний, мов у ступі заопиханий», бо його 
сам «пан-Біг» «підвів під свою кару» [10, т. 22, с. 499]. У цьому була Божа логіка. Отже, 
саме через символи І. Франко дешифрував сенси людського буття й органічно зайшов у 
гуцульський текст, що став суголосним його внутрішнім пошукам та символістському 
етапу творчості.

Гнат Хоткевич. У статті про гуцульські романи Г. Хоткевича Іван Денисюк зробив 
дуже цікаве спостереження: «…Коли б доля не занесла Гната Хоткевича на Гуцульщину, 
його б досі забули, незважаючи на те, що перед тим він поробив цікаві експерименти 
на різних полях науки, літератури й мистецтва» [4, с. 88]. Справді, до гуцульського 
періоду життя він письменник уже друкувався у львівських виданнях (дебют 1897 року, 
коли в журналі «Зоря» з’явилося оповідання «Грузинка»), мав опубліковані в Харкові 
збірки «Добром усе переможеш» (1899) та «Поезія в прозі» (1902), а також п’єси на 
революційну тематику. Але саме на Гуцульщині сповна розкрився його талант, бо лише 
тут він зустрів тип людей, суголосний його харизматичній натурі. Як музикант, людина 
сцени, природжений артист (ще одразу по закінченні школи з поклику душі почав 
організовувати вистави для села на своїй рідній Харківщині) Г. Хоткевич, потрапивши 
на Гуцульщину, побачив, скільки «дивних перлів» звідси можна винести. Насамперед 
його вразила «ядерна гуцульська мова», що як «свіжий струмінь гірської води» била 
«з-під самого праслав’янського кореня» [15, с. 544]. Почув – і «захопився», а відтак 
написав п’єсу про Довбуша «гуцульсков бесідов» («Довбуш», 1909). А крім того, лише 
з одного спостереження за гуцульськими посиденьками у корчмі, де любо чаркувалися 
два непримиренні вороги, Г. Хоткевич помітив майстерне вміння гуцулів «крити свої 
почуття» і зрозумів, що «з гуцула має вийти добрий актор» [15, с. 546]. Власне з оцього 
акторства і театральності почалося його органічне вливання в гуцульське середовище, 
зріднення з гуцулом – древнім «жертвоприносителем», залюбленим у свої кичери 
[14, с. 499]. Із цього моменту Г. Хоткевич піддався благодатному впливу genius loci. 
Найбільше його вражала безпосередність, бо її, як писав, «за жодні гроші не купиш». 
«Гуцули принесли на сцену штуку без штучності», «спаювалися в одну крицю на 
сцені» і тим підіймалися до висот «правдивого артизму» [13, с. 495−496]. Саме тут, на 
Гуцульщині, режисер знайшов природного артиста, якому не потрібно було театральної 
школи («у мене ставка на безпосередність його чуття, а не на театральну культуру» [15, 
с. 548]), бо гуцул нікого не копіював, нікуди не пнувся – лише грав себе. І цей факт, 



69ГУЦУЛЬЩИНА ЯК LOCUS AMOENUS. ЗАСНОВКИ ДО ВИВЧЕННЯ...
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

цей живий вираз непідробної експресії («–Мій креминар, а твоя смеркь» [17, с. 356] 
(«Гуцул»)), вроджена здатність грати так, ніби востаннє, запалювало Г. Хоткевича 
і давало наснаги не лише на гуцульський театр (планово написав для нього чотири 
п’єси: «Довбуш», «Гуцульський рік», «Непросте», «Прахтикований жовнір»), а й на 
прозу, серед якої геніальна «енциклопедія гуцульського життя» – «Камінна душа» 
[4, с. 91]. Певно, геніальною вона стала ще й тому, що письменник писав її саме там, 
на Гуцульщині, перебуваючи під впливом «живих» гуцулів (вийшла друком 1911 
року, а через рік Г. Хоткевич виїхав із Галичини). Відомо, що «пружиною» сюжету 
(за І. Денисюком) цього твору стала народна балада «Павло Марусяк і попадя», у 
якій обіграно мотив «попадя мандрує з опришком» (докладніше про це – у  статті 
І. Денисюка «Гуцульські романи Гната Хоткевича»). Однак, крім фольклорного джерела, 
цей мотив, за дивним збігом обставин, перегукується з любовним сюжетом особистого 
життя Г. Хоткевича. Саме в той час (1910 року) письменника покинула перша дружина 
Катерина Рубанович і в нього зав’язалися стосунки з Катрею Гриневичевою. Покинувши 
чоловіка, учителя зі Львова Осипа Гриневича, вона поїхала 1912 року за Г. Хоткевичем 
до Києва (своїх стосунків у патріархальному галицькому суспільстві закохана пара не 
приховувала, «порушуючи всі моральні засади», і це Хоткевичеві давали зрозуміти на 
«кожному кроці» [11, с. 34]), де народила йому сина Володимира (майбутнього ректора 
Харківського університету). Приблизно в той час, коли письменник дописував роман 
про попадю Марусю, яка зважилася на втечу з Марусяком, Катря Гриневичева покинула 
свого чоловіка, щоб жити на віру з Г. Хоткевичем. За тим-таки «баладним сюжетом», 
їхнє щастя довго не тривало: як пише Г. Хоткевич: з початком Першої світової Катрю як 
громадянку Австро-Угорщини вислали з території Російської імперії, і вона повернулася 
до Львова, залишивши сина і Г. Хоткевича, яких більше ніколи не побачила (щоправда, 
вже на той момент вони збайдужіли одне до одного [11, с. 35]). Отже, особисті сюжети 
мимоволі спліталися з сюжетами художніми. А тим центром сплетіння знову ж таки 
була Гуцульщина (родина Гриневичів часто виїжджала на літні вакації до Криворівні, 
де, імовірно, Г. Хоткевич і познайомився з Катрею).

Окрім «Камінної душі», Г. Хоткевич довго виношував задум історичного роману 
про славного опришка Довбуша («Довбуш»), у якому дуже сильно відчувається авторова 
спроба зробити з опришка ватажка народних мас на зразок гайдамацького руху. «До 
створення цього монументального полотна письменник підійшов з урахуванням досвіду 
радянського історико-героїчного роману», але в цьому досвіді, як шило в мішку, 
таїлися «гальмуючі чинники ‒ запрограмованість доктрини соціалістичного реалізму 
на надмірну “позитивізацію” героя» [4, с. 102]. Романний Довбуш вже не має коханки, 
замислюється над етичними питаннями (чи можна вбити?) і поступово, вслухаючись 
у настанови отця Кралевича, наважується на боротьбу, бо ж мріє підняти всенародне 
повстання. Але ж такі раціоналістичні засади суперечать імпульсивній натурі гуцула. 
Згадаймо новелу Г. Хоткевича «Гуцул», у якій письменник охарактеризував палку 
гуцульську вдачу, яка проявляється скрізь: у вмінні майстерно володіти сокирою, що 
«грає й співає» в його руках; у шануванні фізичної сили (при зустрічі «не вітає вас 
тендітно-м’яким добриднем, котре мов духів яких лихих хоче відогнати від твого 



70 Олександра САЛІЙ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

дня […]. Ні, гуцул каже: “– Єк дужі?” Отже – чи є силонька в грудях, чи здолаєте 
самі пометати ворогів під ноги?» [17, с. 355]); у любові до гострих страв («навіть 
до нафти кидає гуцул перцю» [17, с. 355]) і «гострих» стосунків («любаску лупцює 
не жаліючи, бо не жаліючи й пестить» [17, с. 356]). Цю імпульсивність підтверджує 
навіть те, як Довбуш (персонаж однойменного роману) ішов назустріч смерті: попри 
сумніви і логіку, у ньому взяло гору emotio («Чому я взагалі йду до того Дзвінчука? 
Навіщо він мені здався? Я ж іду в далекі сторони, де вже ніколи нічого про Дзвінчука не 
почую, ні він про мене. […] Чи не краще вернути оце зараз до Ясеня, забрати Єлену – 
і гайда. Все готово. Сідай на коня і їдь. Але чомусь не вертався і біг, біг до Космача» 
[12, с. 433]). Г. Хоткевич прекрасно знав, яким має бути Довбуш, адже до того він уже 
виводив його образ у своїй п’єсі, в якій грали самі гуцули. А вони добре відтворювали 
опришківський «шалений темперамент». Тому «Камінна душа» і «Довбуш» 
стали двома різними варіантами гуцульського світу: стихійного, «свобідного» – 
і погамованого, скутого наперед заданими авторськими інтенціями та рамками. Через 
свої гуцульські п’єси та «Камінну душу» Г. Хоткевич увійшов у гуцульський текст, а 
в «Довбуші» став заручником соцреалістичних догм та надмірного історизму, з якого 
важко вилущити зерна правдивої гуцульської душі. Уводячи у структуру роману безліч 
історичних фактів, опертих на документи тієї епохи, письменник намагався передати 
враження автентичності, та насправді віддалився від неї. Він виношував опришківську 
тему довго, ще відтоді, коли писав свої гуцульські п’єси й захоплювався акторською 
майстерністю гуцулів. Але часи змінилися (роман він почав писати на початку 1920-х 
років) – Українська революція 1918 року зазнала поразки, радянська влада все більше 
звужувала коло творчої свободи. Нова доба, за Ростиславом Чопиком, «прагнула нового, 
соцреалістичного, слова» [19]. У той час (1920–1930-х років) письменник наступав 
на горло власній пісні, яка вже не могла бути повноголосою. І про це свідчить не 
лише письменницька, а й музична творчість, бо саме тоді він хроматизував бандуру, 
проти чого сам активно виступав раніше (докладніше про це див. статтю Р. Чопика 
«Гуцульський експресіонізм: від Івана Франка до Гната Хоткевича» [19]).

Михайло Коцюбинський. Хоткевичеве творче вростання в гуцульський світ можна 
порівняти з повільним і дуже вдумливим сходженням на вершину. Спочатку він ходив зі 
своїм «захалявником» і ретельно все записував, прислухався до розмов гуцулів, студіював 
етнографічні записи. Через рік заходився писати першу п’єсу про героя Гуцульщини – 
Довбуша, а впродовж наступних років з’явилися інші п’єси та прозові твори. Із позиції 
такого поступового і ретельного входження письменника у гуцульський світ, цілком 
мотивованою виглядає його критика повісті М. Коцюбинського «Тіні забутих предків», 
автор якої був «лише один раз на полонині кілька годин», та й то лише на Скуповій, 
«найменш характерній» [16, с. 4]. На думку критика, Коцюбинський побував на 
Гуцульщині, захопився цим краєм і узявся писати «про побут, якого не знав, узявся писати 
мовою, якої не знав», а всі «браки» і хиби надолужував «виписками з єдиної книжки, яку 
мав у руках» [16, с. 5], тобто з «Гуцульщини» В. Шухевича (у своїй «різкуватій» статті, 
написаній 1912 року, Г. Хоткевич навіть навів цитати з Шухевичевої «Гуцульщини» і 
зіставив їх з фрагментами тексту «Тіней забутих предків» – багато уривків справді дуже 



71ГУЦУЛЬЩИНА ЯК LOCUS AMOENUS. ЗАСНОВКИ ДО ВИВЧЕННЯ...
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

схожі). Зі слів Г. Хоткевича виглядало, ніби М. Коцюбинський як справжній панок, 
людина «в манишці й манжетах», не надавав великого значення важливим деталям, 
схопив гуцульську дійсність лише поверхово, і його гуцули думали «по-чернігівськи», 
справляли на похоронах «оргії полових страстей» [16, с. 6], а мольфара він помилково 
наділив здатністю розганяти хмари («мольфою називається спеціальний рід наслання 
біди на людину, звідси людина, що наслала мольфу, називається мольфар» [16, с. 6], а 
людина, яка розганяє грозові хмари, зветься на Гуцульщині градобуром, градівником). 
Тобто Г. Хоткевич фактично стверджував, що у творі М. Коцюбинського, який підійшов 
до його написання не як художник, а як «обиватель», немає справжніх гуцулів.

Та перш ніж дослухатися до категоричної критики Г. Хоткевича, маємо розуміти, 
що М. Коцюбинський і Г. Хоткевич – митці різних душевних засад і що кожен із 
них заходив у гуцульський текст через особисте, кожен висвітлював ту частину 
гуцульського світу, що була найближчою до його суб’єктивних мистецьких пошуків. 
Принципова відмінність у їхньому баченні, у способі художнього фокусування полягала 
в кардинально іншій творчій методі схоплювати і фіксувати дійсність: Г. Хоткевич 
дивився на все очима експресіоніста, а М. Коцюбинський – імпресіоніста (суть 
цього засадничого протистояння вдалося розкодувати Р. Чопику в уже згаданій статті 
«Гуцульський експресіонізм: від Івана Франка до Гната Хоткевича»). Г. Хоткевич 
закидав М. Коцюбинському, що той мало не випадковий турист, всього лише дачник 
на гуцульській обітованій землі, звинувачуючи його в «неприпустимій халатності» і 
«шарлатанстві». А М. Коцюбинському як імпресіоністові було просто важливо передати 
саме оте перше гостре враження («побачення з “натурою” мусять бути короткими (доки 
не замилилось око)» [19]), бо лише тоді видно істину. Приїздити частіше на Гуцульщину 
і бачити більше йому було не тільки непотрібно, а й недоречно, бо ж тоді він міг би 
втратити гостроту перших вражень. Г. Хоткевич припускав, що таким «невдалим» 
і навіть «ганебним» через недолугі помилки цей твір постав через «ослаблений» 
хворобою талант митця («Вражіння від Гуцульщини були сильні, а організм вже 
ослаблений» [16, с. 7]), тож, якби «Коцюбинський взявся за таку роботу не перед 
смертю, а за 10 літ раніше», то він міг би «дати великий твір на гуцульськім тлі» [16, 
с. 7]. Однак М. Коцюбинський, неначе персонаж його-таки новели «Сон» Антін, мав 
дуже сильну «жадобу нового, якоїсь краси», що викликала внутрішню потребу «скрізь 
шукати її» [6, т. 3, с. 156–157]. Знайшовши «красу» на о. Капрі й перенісши в новелу 
«Сон», письменник кинувся шукати її на іншому «острові» – на Гуцульщині (27 серпня 
1910 року писав у листі до Максима Горького, що вирішив наприкінці відпустки поїхати 
в Карпати, замінивши Швейцарію Гуцульщиною [6, т. 7, c. 68−69]). І власне тому, що 
був художником, а не обивателем, та ще й художником-імпресіоністом, мусив швидко 
накладати мазки, щоб відтворити дійсність. Ті мазки не були дуже точні (критика 
Г. Хоткевича щодо неправильного вживання слів чи відтворення не лише лексики, а 
й гуцульського синтаксису, була виважена і справедлива), але ж не в тім крилася суть 
його творчості. Авторові «Тіней забутих предків» ішлося про схоплення цілого.

30 грудня 1910 року в листі до В. Гнатюка М. Коцюбинський, прочитавши 
«Матеріали до гуцульської демонології» Антіна Онищука, висловлював захоплення 



72 Олександра САЛІЙ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

цим «оригінальним краєм» і «незвичайним народом». Але водночас зазначав: 
«…Книжка книжкою, треба мати живі враження, щоб щось зробити, – і хочеться 
швидше дочекатися літа» [6, т. 7, с. 97]. М. Коцюбинському захотілося «живих» 
гуцулів. Урешті, на Гуцульщині він зустрів природних імпресіоністів, достоту як 
Ольга Кобилянська – природних аристократів, а Г. Хоткевич – природних артистів (бо 
артист і є експресіоністом). А оскільки природні імпресіоністи в житті – це діти (бо 
лише дитина, коли все відкриває вперше, має гостре враження), то саме такими дітьми, 
які, вирісши, зберегли душевну чистоту, зобразив головних персонажів своєї гуцульської 
повісті – Іванка і Марічку. А щоб обґрунтувати Іванову інакшість, здатність бачити те, 
чого не бачать інші, письменник з перших рядків повісті натякнув на те, що Іванко – 
обмінник, не такий, як інші гуцули. Через цю інакшість, через уміння дивитися на світ 
очима художника, через підкреслене бажання «не мати, а бути» з’являється гострота 
враження, бо лише «наївна», дитинна, а отже, чиста душа може так тонко відчувати 
навколишній світ. М. Коцюбинський сприймав гуцулів як людей оригінальних, із 
«багатою фантазією» та «своєрідною психікою», як справдешніх язичників, які все 
життя борються зі злими духами (див. лист до Максима Горького від 16 липня 1911 
року). Він збирав матеріал, «переживав природу», дивився, слухав і вчився [6, т. 7, 
с. 126]. Якими він їх побачив, такими й відтворив у своєму геніальному творі, бо ж хотів 
«перенести» на папір «колорит Гуцульщини і запах Карпат» [6, т. 7, с. 147]. Г. Хоткевич 
бачив гуцулів інакшими, тому не міг схопити цілісної картинки «Тіней забутих предків», 
збагнути сенс тих «междометій» – усяких «ха-ха-ха, хі-хі-хі» [16, с. 7], бо джерело 
«живої сили» художнього твору вбачав в інтелекті художника, а не у відтворенні 
поверхових вражень. Та в кожного з них була своя правда: М. Коцюбинський хотів 
передати «запах» Гуцульщини, наївне сприйняття світу, елементи первісного, давно 
втраченого в умовах цивілізації життя, специфіку гуцульської психіки, а Г. Хоткевичеві 
залежало на тому, щоб художньо виразити гуцула, показати суть його темпераменту, 
знаковість вірувань і зробити це так, аби гуцул упізнав себе у тому тексті.

Михайло Коцюбинський увійшов у гуцульський текст на схилку особистої 
літературної біографії. Недаремно Михайло Могилянський вважав, що Гуцульщина 
«дала художникові матеріал для його “прощання”, для його останнього слова про життя, 
звідси й той його […] “роман” з Гуцульщиною», бо саме тут він «знайшов задоволення 
своєї надзвичайної жадоби, яскравого, промовисто-барвистого» [9, с. 346]. Г. Хоткевичу 
в його критичній статті не імпонує міра суб’єктивізму у «Тінях забутих предків», але 
зв’язок з genius loci завжди відбувається через суб’єктивне, через особистий контакт із 
місцем, який породжує враження, а вони своєю чергою стають частиною гуцульського 
тексту. Саме тому письменники, входячи у силове поле Гуцульщини, долучаються до 
творення міфології і ритуалу. Літературний міф, який вони творили, апріорі не може 
суперечити правдивому, реальному гуцульському міфу. Коли письменники органічно 
входять у цю традицію, то більшою чи меншою мірою вносять щось від себе («печать 
суб’єктивізму» є на кожному художньому творі, бо ж саме тому він і художній), 
перетворюють реальний, географічний простір на «світ “власної краси”» і дають йому 
«вже цілком “самостійне життя”» [20, с. 160]. Тому говорити про зовнішній і внутрішній 



73ГУЦУЛЬЩИНА ЯК LOCUS AMOENUS. ЗАСНОВКИ ДО ВИВЧЕННЯ...
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

гуцульський текст не варто, судячи лише з походження письменників (Г. Хоткевич – із 
Харківщини, М. Коцюбинський – з Вінниччини, І. Франко – з Львівщини), бо в кожного 
з них той текст внутрішній, навіть в імпресіоністів, які начебто ловлять враження лише 
зі зовнішнього світу. А найпереконливішим аргументом автентичності і справжності є 
саме життя художнього твору у просторі літератури.

Гуцульський текст завжди твориться на перетині особистого і художньо-естетичного, 
літературного. Об’єктивність, правдивість у ньому визначається лише суб’єктивним, 
тобто мірою авторського занурення в гуцульський простір. У «Передньому слові» до 
другого видання збірки «Зів’яле листя» І. Франко писав, що найсуб’єктивніші поезії 
насправді є найбільш об’єктивні «у способі малювання складного людського чуття» 
[10, т. 2, с. 120]. Бо лише прислухавшись до себе, можна відшукати загальнолюдське, 
притаманне кожному. Тому єдина умова, за якої твір стає набутком гуцульського тексту, – 
це власна літературна історія, що забезпечує погляд ізсередини. І тоді немає значення, чи 
автор – корінний гуцул, як Петро Шекерик-Доників, чи зачарований красою диких гуцулів-
номадів «турист», як М. Коцюбинський, чи вимушений емігрант-харків’янин, як Г. Хоткевич.

Гуцульщина – це не просто матеріал, це сакральний простір, що впливає на 
формування духовного світу. У точці перетину цього простору з індивідуальною історією 
кожного письменника народжується гуцульський текст. Лише тоді твір вливається в 
цю структуру і назавжди оселяється в ньому.

СПИСОК ВИКОРИСТАНОЇ ЛІТЕРАТУРИ

1. Арсенич П. Іван Франко в Криворівні / Петро Арсенич // Криворівня в житті і творчості 
українських письменників, діячів науки й культури... – С. 27.

2. Гнатюк В. Причинки до пізнання Гуцульщини / Володимир Гнатюк // Записки НТШ. – 
Львів, 1917. – Т. 123–124. − С. 1–45.

3. Денисюк І. Іван Франко в Криворівні / Іван Денисюк // Денисюк І. Літературознавчі та 
фольклористичні праці: у 3 т., 4 кн. Т. 2 : Франкознавчі дослідження / Іван Денисюк ; 
Львівський нац. ун-т ім. Івана Франка ; редкол. : Т. Ю. Салига (голова) [та ін.]. – Львів, 
2005. – С. 348‒362.

4. Денисюк І.  Гуцульські романи Гната Хоткевича / Іван Денисюк // Денисюк І. Літера-
турознавчі та фольклористичні праці : у 3 т., 4 кн. Т. 1 : Літературознавчі дослідження. 
Кн. 2 / Іван Денисюк ; Львівський нац. ун-т ім. Івана Франка ; редкол. : Т. Ю. Салига 
(голова) [та ін.]. – Львів, 2005. – С. 88−104.

5. Коркунов В. Локальный текст: к вопросу объединения биографического и истори-
ческого контекстов / В. Коркунов [Электронный ресурс]. – Режим доступа : http://
magazines.russ.ru/ra/2014/7/12k.html

6. Коцюбинський М. Твори : у 7 т. / Михайло Коцюбинський ; редкол. М. С. Грицюта та 
ін. ; упоряд. та прим. І. О. Гончара, С. П. Шмаглія. – Київ : Наукова думка, 1974.

7. Легкий М. Роман Івана Франка «Петрії і Добощуки» : поетика, естетика, рецепція 
в критиці / Микола Легкий // Українське літературознавство. ‒ 2015. ‒ Вип. 79. ‒ 
С. 6‒18.

8. Лукіянович Д. Мої зустрічі з І. Франком / Денис Лукіянович // Спогади про Івана 
Франка. – Вид. 2-ге, доп., переробл. / упоряд. М. Гнатюк. ‒ Львів : Каменяр, 2011. − 
С. 455−462.



74 Олександра САЛІЙ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

9. Могилянський М. «Тіні забутих предків» / Михайло Могилянський // Україна. Наука і 
культура / видання АН України ; ред. кол. О. Сергієнко (гол. ред.) та ін. – Київ, 1991. – 
Вип. 25. ‒ С. 346–349.

10. Франко І. Зібрання творів : у 50 т. / Іван Франко. – Київ : Наукова думка, 1976–1986.
11. Хоткевич Г. Там, де не колеться трава. Гнат Хоткевич та його родина / Галина Хотке-

вич ; упоряд. і відп. ред. Віра Манько. ‒ Львів : Апріорі, 2017. ‒ 190 с.
12. Хоткевич Г. Авірон. Довбуш : повісті, оповідання / Гнат Хоткевич ; упоряд., авт. 

післямови Ф. П. Погребенник. – Київ : Дніпро, 1990. – 559 с.
13. Хоткевич Г. Гуцульський театр / Гнат Хоткевич // Твори : у 2 т. Т. 2 / упоряд., підгот. 

текстів та прим. Федора Погребенника / Гнат Хоткевич. ‒ Київ : Дніпро, 1966. − 
С. 493‒497.

14. Хоткевич Г. Гуцульські картини Ф. Павтша / Гнат Хоткевич // Твори : у 2 т. Т. 2 / упо-
ряд., підгот. текстів та прим. Федора Погребенника / Гнат Хоткевич. ‒ Київ : Дніпро, 
1966. − С. 498‒500.

15. Хоткевич Г. Спогади з театральної діяльності / Гнат Хоткевич // Твори : у 2 т. Т. 2 / 
упоряд., підгот. текстів та прим. Федора Погребенника / Гнат Хоткевич. ‒ Київ : 
Дніпро, 1966. − С. 501−578.

16. Хоткевич Г. «Тіні забутих предків» / Гнат Хоткевич // Українська мова та література. – 
1997. – № 47. – С. 4–7.

17. Хоткевич Г. Твори : у 2 т. Т. 2 / упоряд., підгот. текстів та прим. Федора Погребенника / 
Гнат Хоткевич. – Київ : Дніпро, 1966. – 603 с.

18. Чопик Р. Ecce Homo : Добра звістка від Івана Франка / відп. ред. Є. К. Нахлік ; 
Львівське відділення Інституту літератури ім. Т. Г. Шевченка НАН України. ‒ «Фран-
кознавча серія». ‒ Львів, 2001. – Вип. 3. ‒ 231 с.

19. Чопик Р. Гуцульський експресіонізм : від Івана Франка до Гната Хоткевича / Ростис-
лав Чопик // «Я єсть пролог…» :  Матеріали Міжнародного наукового конгресу до 
160-річчя від дня народження Івана Франка. Львів, 22–24 вересня : у 2 т. Т. 1. – Львів : 
ЛНУ імені Івана Франка, 2018. – С. 721–732.

20. Чопик Р. Переступний вік : українське письменство на зламі ХІХ–ХХ ст. : Іван Фран-
ко, Леся Українка, Ольга Кобилянська, Михайло Коцюбинський, Володимир Винни-
ченко, Марко Черемшина, Василь Стефаник, Лесь Мартович, молодомузівці / Ростис-
лав Чопик ; Львів. відділ. Ін-ту літератури ім. Т. Г. Шевченка НАН України. ‒ Львів ; 
Івано-Франківськ : Лілея‒НВ, 1998. − 92 с. (Літературознавчі студії ; вип. 7).

Стаття надійшла до редколегії 06.10.2018 
Прийнята до друку 12.10.2018 



75ГУЦУЛЬЩИНА ЯК LOCUS AMOENUS. ЗАСНОВКИ ДО ВИВЧЕННЯ...
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

HUTSULSHCHYNA AS A LOCUS AMOENUS.
BASICS FOR THE STUDY OF THE HUTSUL TEXT

Oleksandra SALIY

The Ivan Franko Institute, National Academy of Sciences of Ukraine,
18, Drahomanov Str., Lviv, Ukraine, 79005, 

e-mail: zalukvjanka@gmail.com

The article raises the question of the authenticity of the Hutsul text. It is shown how each 
of the authors – Ivan Franko, Mykhailo Kotsyubinsky and Hnat Khotkevych – approached 
the Hutsul world, penetrated it and how genius loci infl uenced their creativity. It is proved 
that the Hutsul text always occurs at the intersection of personal and literary factor and 
objectivity and truthfulness in it is often determined by the subjective factor.

Entering the power fi eld of the Hutsul Area, the authors are involved in the creation 
of mythology and ritual. The literary myth created by them, cannot, a priori, contradict the 
true, real Hutsul myth. When the writers organically nourish this tradition, they introduce 
something from themselves to a greater or lesser extent (the «seal of subjectivism» is in 
every artistic work, which is why the work is artistic), transforming the real, geographic 
space into «the beautiful realm of their own» and give it a totally independent life. The most 
convincing argument of authenticity and genuineness is the very life of an artistic work in 
the space of literature.

It is proved that Hutsul text is always created at the intersection of the personal and the 
literary, the objectivity and truth in it being often determined by the subjective, i.e. degree 
of the author’s immersion in the Hutsul space, for, only by heeding to one’s own self, is it 
possible to fi nd the universal, inherent to everyone. Therefore, the only condition the work 
becomes the achievement of the Hutsul text on is its own literary history providing a view 
from the inside, whereupon it does not matter whether the author is the indigenous Hutsul 
like Petro Shekeryk-Domenyk, the fascinated by the beauty of the wild Hutsuls-nomads 
«tourist» like M. Kotsiubynskyi, or the forced Kharkiv-based emigré like H. Khotkevych.

The Hutsul Area (Hutsul’shchyna) – is not just material, it is a sacred space affecting 
the moulding of the spiritual world. It is at the intersection of this space and the individual 
history of each writer that the Hutsul text is born. Only then does the work fl ow into this 
structure to dwell in it forever.

Keywords: Hutsul text, genius loci, symbol, authenticity, space.



УДК 821.161.2-1.09:801.82Франко І. Я.

DOI: http://dx.doi.org/10.30970/uls.2018.83.2165

ФОЛЬКЛОРНІ ОБРАЗИ-СИМВОЛИ ДОЛІ / НЕДОЛІ 
У ПОЕТИЧНОМУ СВІТІ ЗБІРКИ ІВАНА ФРАНКА 

«З ВЕРШИН І НИЗИН»

Галина МАЗУР

Інститут Івана Франка НАН України,
вул. Драгоманова, 18, Львів, Україна, 79005,

e-mail: ukrainосhkaa@ukr.net

Розглянуто фольклорні образи-символи долі/недолі в поетичному світі збірки 
Івана Франка «З вершин і низин»; проаналізовано їхню семантику й походження з 
урахуванням як народного світогляду, так й авторського індивідуального поетичного 
мислення. 

Людина, допускаючи напередвизначеність долі, намагається зазирнути в майбутнє, 
дізнатися свою долю, але збагнути й осягнути її повністю людський розум не здатний, 
доля залишається незбагненною. В українців віра в долю здавна була надзвичайно 
сильною. Її трактували по-різному, що знайшло віддзеркалення у фольклорних мотивах. 
Люди шукали відповіді на два основні питання, які й досі залишаються без однозначних 
відповідей: що таке доля? хто наділяє нею людину? 

«Глобальної приявности» фольклорний за своїм походженням образ-символ долі 
набуває й у творчості Івана Франка. Семантика поняття долі в поезії збірки «З вершин і 
низин» визначається словами: «доля», яке вжито 41 раз; «недоля» – 14 разів; «судьба» – 
9 разів; «доленька» – 3 рази; «талан» – 2 рази. Тож на Франкових поетичних вершинах 
фольклорний образ-символ долі/недолі займає одне з центральних місць. На шляху до 
його розуміння виокремлено два головні аспекти: 1) людина своєю волею, бажаннями 
і діями сама формує чи змінює свою долю; 2) доля/недоля як невідворотність, 
неминучість. У цьому контексті розглянуто образ-символ судьби як приреченості. 
Образи-символи долі й недолі у Франковій поетичній творчості переходять зі сфери 
особистої у сферу національну, сплітаються з думками про «потоптаний судьбою» 
український народ. Тому у Франковій збірці «З вершин і низин» увиразнено й долю 
окремої людини (безнадійно закоханого чоловіка чи то покинутого долею і людьми 
в’язня – борця за правду й волю), і головно загальнонаціональну долю, долю всього 
українського народу. З’ясовано, що Франків образ-символ долі динамічний, як і 
народна свідомість, і продукує появу нових смислів, значень на ґрунті національного 
світосприймання.

Ключові слова: образ-символ, доля, недоля, судьба, фольклор.

Поняття долі в своїй основі неоднозначне й суперечливе. У СУМі знаходимо таке 
загальноприйняте визначення: «Доля – хід подій, збіг обставин, напрям життєвого 
шляху, що ніби не залежить від бажання, волі людини»; «бажане, щасливе життя» [18]. 
Це тлумачення долі скеровує думку у два русла: доля як невідворотність, незмінність, 

© Мазур Галина, 2018

ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83. С. 76–84
Ukrainian Literary Studies. 2018. Issue 83. P. 76–84



77ФОЛЬКЛОРНІ ОБРАЗИ-СИМВОЛИ ДОЛІ / НЕДОЛІ В ПОЕТИЧНОМУ СВІТІ ЗБІРКИ...
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

позначена ореолом сакральності та магічності, і доля як життєвий шлях людини, на 
якому її бажання та воля можуть все-таки змінювати хід подій. Іншими словами, по-
народному, можна сказати так: що має бути, того не минути, і як опозиція: усякий 
свого щастя коваль. В українських народних уявленнях переплетено християнські 
та язичницькі елементи, що дає певні підстави вести мову про рудименти двовір’я в 
нашій культурній традиції. 

Людина, допускаючи напередвизначеність долі, намагається зазирнути в майбутнє, 
дізнатися свою долю, але збагнути й осягнути її повністю людський розум не здатний, 
доля залишається незбагненною. С. Аверінцев з цього приводу зазначив: «Доля не тільки 
прихована від людського розуму (як багато каузальних зв’язків), не тільки непізнаванна 
(як і Провидіння) – вона “сліпа” і “темна” безвідносно до суб’єкта, який пізнає, але 
й до самого свого буття. […]. У долі є (в очах того, хто вірить у неї) реальність, але 
немає ніякої “істинності”, а тому її можна практично вгадувати методами ворожіння 
[…], але її неможливо “пізнати”, бо в ній принципово нічого пізнавати» [1, c. 166–167].

В українців віра в долю здавна була надзвичайно сильною. Її трактували по-різному, 
що знайшло віддзеркалення у фольклорних мотивах. Люди шукали відповіді на два 
основні питання, які й досі залишаються без однозначних відповідей: що таке доля? 
хто наділяє нею людину? Українські язичницькі вірування відсилають нас до образу 
міфічних дів, яких слов’яни називали Рожаницями. У народі вірили, що Рожаниці 
були присутні при народженні немовлят і визначали їм долю, змінити яку людина не 
в силі. Також була поширена віра в таємничий зв’язок народження людини з зірками, 
по яких читали людські долі. Серед «Людових вірувань на Підгір’ю», які зібрав Іван 
Франко, подибуємо таке: «Кождий чоловік має свою звізду на небі; як чоловік умре, 
то звізда впаде або й так загасне» [24, с. 162]. Із початком християнства долю розуміли 
як ангела, який при народженні людини являється до Бога й питає Його, яку долю 
дати народженому, очима ангелів люди вважали зірки. (Цікаву розповідь про ангела-
долю записав П. Іванов на хуторі Малієв Куп’янського повіту [5, c. 351]). Паралельно 
з вірою в те, що Бог наділяє людину долею, побутувала думка, що доля – дар матері. 
Зокрема в народних піснях трапляється мотив залежності долі людини від матері 
(такий народнопісенний мотив був одним із улюблених у ранній творчості Тараса 
Шевченка). Долею називали душу померлої людини (найчастіше матері, яка приходить 
вночі допомагати своїм дітям; дружини, що допомагає своєму чоловікові; свекрухи, яка 
робить шкоду невістці). Також долю трактували як антропоморфізовану істоту, часто 
двійника людини, яка або активна, працьовита і все робить за свого господаря, або 
ледача – відлежується під деревом чи гуляє в шинку. У такому разі, щоб доля була до 
людини прихильною, її потрібно просто спіймати або ж добряче відлупцювати (народні 
розповіді про працьовиту долю багатого брата і ледачу долю бідного). В основі цих 
тлумачень долі закладена або ідея невідворотності, неминучості, або ідея можливості 
людської волі вплинути на свою долю. Л. Сеник у статті «Образ долі у поезії Тараса 
Шевченка: філософський сенс у вимірі буття» зазначив: «Гра словом “доля” набуває, 
без перебільшення, глобальної приявности, сказати б, незмінного поетичного символу з 
різними значеннями та в різних інтерпретаціях, ставши чи не національною поетичною 



78 Галина МАЗУР
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

традицією. Зрештою, найкращим підтвердженням цього є насамперед народна творчість 
[…]» [17, с. 153].

«Глобальної приявности» фольклорний за своїм походженням образ-символ долі 
набуває й у творчості Івана Франка. Наше завдання – аналіз образу-символу долі в 
поетичному світі збірки «З вершин і низин» – поезії «пророцтва і бунту», за визначенням 
В. Корнійчука.

Семантика поняття долі в поезії збірки «З вершин і низин» визначається словами: 
«доля», яке вжито 41 раз; «недоля» – 14 разів; «судьба» – 9 разів; «доленька» – 3 рази; 
«талан» – 2 рази.

У контексті Франкових «вершин і низин» образ-символ долі прочитується в таких 
основних значеннях: 

1. Доля – життєвий шлях людини, хід подій;
– доля – щастя, бажане щасливе життя; 
– авторське сприйняття долі через поняття «воля»;
2. Доля – антропоморфізована істота.
Для Франкового ліричного героя характерне змагання свободи волі, до якої прагне 

людина, з напередвизначеністю долі, збагнути яку повністю людський розум не здатний. 
Уже в «Гімні», вступному вірші збірки «З вершин і низин», знаходимо народну 

антонімічну пару долі/недолі. І. Франко проголошує: «Не ридать, а здобувати / Хоч 
синам, сли не собі, / Кращу долю в боротьбі [21, с. 10]. «Доля сама не шукає людини, 
а от людина мусить постаратися знайти її і оволодіти нею» [2, с. 191], – фольклорний 
мотив шукання долі І. Франко трансформує в мотив здобування однієї для всіх, 
загальнонародної, «кращої долі», що закономірно для його ліричного героя – борця за 
поступ, щастя, волю, справедливість. Це власне той випадок, коли людина (в І. Франка – 
український народ) сама (сам) визначає свою долю. Революційний дух, рушій поступу, 
через «місця недолі й сліз» торує шлях до світлого майбутнього – «щастя й волі». У 
народній творчості доля, якщо при ній немає негативних означень, виступає синонімом 
до щастя («Без долі й по гриби не ходять» [20, с. 35]; «Щасливому по гриби ходити» 
[20, с. 35]), характерним для пісенних текстів є сполучення щастя-доля («Та було б 
тоби, старая маты, / Щастя-долю даты» [5, с. 344]). Спільнокореневість лексем доля 
і щастя доводив О. Потебня у своїй праці «О доле и сродных с нею существах» [16, 
с. 357] (щастя і доля похідні від «часті», «уделу»). Можемо вважати синонімічними 
образи долі/недолі і щастя/нещастя й у Франковій поезії, зокрема у вірші «Гімн» «краща 
доля», за яку потрібно боротися, – не що інше, як щастя, натомість «недоля» завжди 
поруч зі сльозами й нещастям. У вірші «Ой рано я, рано устану…» І. Франко писав: 
«Бажав я для скованих волі, / Бажав для нещасного долі» [21, с. 29]. Трапляється 
у Франковій поезії й таке поєднання, як «щастя й доля», характерне для народної 
пісенності («Ой поїдем в чисте поле, / Чи не знайдеш щастя й долі. / В чистім полі 
погуляєм, / Щастя й долі пошукаєм» [25, с. 47]). У вірші «Ляхам» І. Франко так висловив 
головну ідею братерства з поляками: «І кождий на свойому полі / Для себе і жиймо 
й працюймо / Для власного щастя і долі!» [21, с. 74]. У народі кажуть: «Кому щастя, 
тому й доля» [20, с. 35].



79ФОЛЬКЛОРНІ ОБРАЗИ-СИМВОЛИ ДОЛІ / НЕДОЛІ В ПОЕТИЧНОМУ СВІТІ ЗБІРКИ...
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Фольклорний мотив шукання долі І. Франко розгорнув у вірші «Човен». Автор 
намагався вирішити дисгармонію, знайти «золоту середину» між неспокійним життєвим 
морем, що символізує людську долю, і човном – людиною. Хоча в мові човна звучить 
покора долі, її невідворотність («Що ж тут думати? Тримає, то тримає, а візьме, / То 
візьме – ні в сім, ні в тому не питатиме мене» [21, с. 53]), все ж відповідальність за 
свою долю покладено на людину («Та ніде той не дійде, / Хто не має ціли. Човне, як 
пливеш, то знай же де!» [21, с. 54]). У народних казках про бідного і багатого братів 
ідеться про те, що «як чоловик попада житы на свою дорогу, узнае, чым ему нужно 
занимаця, то й буде житы гарно, во всём ёму буде помагати его Доля» [5, с. 350]. У 
ґрунтовній інтерпретації вірша «Човен» як одного з найяскравіших зразків Франкової 
філософської лірики Б. Тихолоз наголосив власне тверду впевненість фінальної фрази 
вірша («А хто знає, може в бурю іменно спасеш ся ти?» [21, с. 54]) стосовно досягнення 
мети життя: «Це не запитання, а відповідь. Відповідь, котра вселяє віру» [19, с. 145]. В 
І. Франка доля підвладна людській волі, адже праця і мета в житті – фундамент доброї 
долі. Укотре згадуємо народну приказку про те, що людина своїми справами сама кує 
собі долю.

У народній творчості мотив пошуку долі, експлікований образами- символами води 
і човна, часто виражає ідею невблаганності долі («Де ж ты водою, Доле, заплывла? / 
Постий, човын, ни плывы, / Я з батьком поговорю – / Эй, Доле моя! / Де ж ты водою, 
Доле, заплывла?» [5, с. 360 ], покори їй («Ой, рад бы я с тобою говорыть, / Так бо 
повын човын воды набижить. / Эй, Доле моя!» [5, с. 361]). Символом невблаганної 
долі виступає беркут, «птах-фатум», за висловом В. Неборака [14, с. 7], – «над житєм 
грізний, невпинний образ смерти» [21, с. 50] – в однойменній Франковій поезії, який 
«Мов човник Долі тче днів наших пасма скриті» [21, с. 51]. Йдеться про залежність 
від долі, на думку В. Неборака, «єдине для всіх земних істот життєве приречення» [14, 
с. 6]. Як пророцтво на майбутнє звучать Франкові слова: «І замість нести смерть з гори 
на земне ложе, / Ти сам спіткаєш смерть під хмарами, небоже» [21, с. 51]. Ненависть 
ліричного героя до беркута-царя (символа самодержавної влади) колись обернеться 
в бунт «стрільців сто сот», щоб назавжди позбутися тривоги, жаху й страху перед 
«беркутом». 

Поруч із загальнонародною долею/недолею у поетичному світі збірки «З вершин 
і низин» сусідять національна воля/неволя. Боляче озиваються в серці Франкові слова 
щодо українського народу з поеми «Наймит»: «Душею він дитя, хоч голову схилив 
/ Немов дідусь слабий, / Бо від колиски він в недолі пережив / І в труді вік цілий» 
[21, с. 48]. «Бо наймит він, слуга» [21, с. 48], – ось головна причина народної недолі. 
Емоційнішої забарвленості у зображенні важкого соціально-економічного становища 
українців надає віршеві глибоко народна лексика – здрібнілі форми народнопісенної і 
народної традиції (доленька, матінка, земелька): «Своєї доленьки він довгі жде століття» 
[21, с. 49], «Він хилить ся, проводить в тузі дни, / І земельку святу як матінку кохає» 
[21, с. 49]. Та не може народ, який вічно «серцем молодий, думками все високий», 
«непоборимий син землі» даремно чекати волі. У фінальній частині вірша І. Франко 
пророкує українському народові перемогу – щасливу долю-волю: «І вольний, власний 



80 Галина МАЗУР
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

лан / Ти знов оратимеш – властивець свого труду / І в власнім краю сам свій пан» [21, 
с. 50]. Б. Тихолоз влучно зазначив: «Це не просто очікування чудесної метаморфози 
раба в володаря, наймита – в господаря. Це свідоме прагнення зробити все задля такої 
переміни» [19, с. 141]. 

Мотив контрасту між волею, щасливою долею та поневоленням, недолею як 
основний зазвучав і в поемі «Панські жарти»: «Пропала правда, згибла доля, / Закована 
громадська воля…» [21, с. 299]. На ці рядки І. Франка наштовхнула народна пісня 
«Про правду і неправду», яку він досліджував у розвідці «Студії над українськими 
народними піснями» [23, с. 280–352]. Надія на одержання волі від доброго царя не 
залишала терплячий український народ, тому вже після слів комісара «Наш цісар 
[…] / Вас хоче вільними зробити!» [21, с. 322] «всі оп’яніли мов від вісти, / Що воля 
близька!...» [21, с. 322], обступили попівську хату й гуртом «клекотіли»: «Воля! Воля! 
/ Ми будем вільні! / Проч недоля!» [21, с. 322].

Знаходимо спільність із мотивом долі-волі в Т. Шевченка («Єсть на світі доля, / 
А хто її знає? / Єсть на світі воля, / А хто її має?» [26, с. 99]). Можемо припустити, 
що в обох митців слова таке співіснування цих двох образів-символів спричинено 
усвідомленням неволі всього українського народу зокрема крізь призму власного 
життя (кріпацьке життя Тараса Шевченка, тюремні будні Івана Франка). Є. Нахлік, 
досліджуючи поняття «долі» у рецепції поетів-романтиків, наголосив на тому, що 
гостріше реагують на певні доленосні чинники ті, «чиє життя виявляється поламаним 
через якісь несподівані повороти долі…» [12, с. 480]. У вірші «Не винен я тому, що 
сумно співаю…» Іван Франко вказував на причину смутку, «задуми тяжкої»: «Моя 
бо й народна неволя, то мати / Тих скорбних дум» [21, с. 26]. Коріння розчарування 
(у Т. Шевченка) і смутку (в І. Франка) часто заховані, зокрема, у їхній долі та долі 
рідного народу, яка дуже часто була несправедливою. Франкові вірші крізь століття 
озиваються голосом вічного духа, «що тіло рве до бою», головно, за волю, а Шевченкові 
утверджують «в своїй хаті свою правду, і силу, і волю». Для обох поетів характерне 
глибоке усвідомлення того, що знищити націю, яка віками бореться за волю, неможливо. 
Адже доля українського народу – вільна і щаслива. 

За народними уявленнями, доля буває активна й пасивна («діяльна чи лінива» 
[6, с. 118]), добра й зла (лиха). Йдеться, власне, про одухотворену долю, «некий дух, 
который может принимать на себя образ то человека, то какого-нибудь животного» 
[5, с. 349]. Антропоморфізована доля фігурує у Франковій веснянці «Ой що в полі за 
димове». Два перші рядки цієї поезії І. Франко запозичив з народної пісні про брата, 
який продає сестру турчинові («Ой братчику, Романчику, / Що то в полі за димове? / Чи 
то вірли крильми б’ються, / Чи вівчарі турму гонят?» [23, с. 96]. Цю пісню він детально 
проаналізував у «Студіях над українськими народними піснями». У цій веснянці доля 
вкотре набуває загальнонародного характеру. В І. Франка вона, безсумнівно, активна. 
У народних казках активна (працьовита) доля допомагає своєму господареві – «збирає 
колосся, снопи складає» [2, с. 192] чи навіть краде зерно із чужого поля й переносить 
на поле свого господаря [5, с. 366]. Українську долю І. Франко зобразив працьовитою 
і дбайливою, вона турбується про свій народ: «грядки копле», «красу садить», «розум 



81ФОЛЬКЛОРНІ ОБРАЗИ-СИМВОЛИ ДОЛІ / НЕДОЛІ В ПОЕТИЧНОМУ СВІТІ ЗБІРКИ...
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

сіє», тим самим спонукаючи людей до відновлення сили духу. Це щаслива доля. Вона 
звертається до «розуму-бистроума»: «Розрости бажання волі, / Виплекай братерську 
згоду, / Поєднай велику силу, / Щоби разом, дружно стала, / Щастя, волі добувала!» [21, 
с. 19]. Образ долі є символом відродження нації, оживлення її «ясних дум», волі, великої 
сили. Хоча Франковий образ-символ долі органічно поєднаний із народним розумінням, 
проте доля не набуває якогось конкретного образу, наприклад, дівчини чи парубка, 
якоїсь тварини, як це зустрічаємо у фольклорних творах, зокрема чарівних казках. Його 
образ долі – це абстракція, яка перебуває поза людським усвідомленням, набуваючи 
сакрального значення. Цікаве спостереження зробив О. Дей, зазначивши, що доля в цій 
Франковій поезії – це «своєрідне художнє втілення того “вічного революціонера-духа, 
що тіло рве до бою, рве за поступ, щастя й волю”» [4, с. 213].

Недоля в народній творчості часто постає в образі лихої (злої, нещасливої) долі. 
«У нас Доля поділилася пізніше на добру й злу, – це Доля й Недоля» [6, с. 116]. Лиха 
доля пов’язана з неминучістю: «Зеленая конопелька не могла втонути, / Ой вже ж мене 
лиха доля не могла минути» [8, с. 86], від неї не можна втекти: «У піснях співається, як 
дівчина хотіла одкаснутись од лихої Долі, проклинала її, щоб вона втопилась, щоб вона 
заблудилась у лісі; Доля каже, що вона вчепиться їй на шию, як вона прийде купатись, 
що вона знайде її в лісі, як вона прийде калини ламати» [15, с. 58]. Злу, недобру, лиху 
долю зустрічаємо й у Франковій поезії: «Я не лукавила з тобою, / Кленуся правдою 
святою! / Я чесно думала й робила, / Та доля нас лиха слідила» [21, с. 79]. Якщо досі 
йшлося про те, що людська доля залежить від бажання, прагнення, волевиявлення, 
вибору самої людини, то в поезії «Я не лукавила з тобою» лиха доля набуває фаталізму, 
виступає розлучницею закоханих, «що щирая любов ділала, / Вона на лихо повертала» 
[21, с. 79]. Як сказано в народних приповідках: «Від лихої долі несховаєш сі», [3, с. 40], 
«Лихої долі конем не об’їдеш» [3, с. 41]. 

Поряд із образом-символом долі у Франкових поетичних текстах постає образ-
символ судьби. Варто зазначити, що, на відміну від долі, судьба – поняття, яке має 
значення більше категоричності й приречення. Є. Нахлік наголосив: «Лексема судьба 
за семантикою виражає Божий присуд людині (найвищий, беззаперечний вияв чужої 
волі…)» [13, c. 262]. У народній пісні «Плакуча гітара» розлука дівчини з коханим 
пояснюється «такою (виокремлення курсивом моє. – Г. М.) дівочою судьбою»: «Знов 
дівчина прийшла до калини, / А коханого й досі нема. / Ой, нема, не було і не буде, / Бо 
така вже дівоча судьба» [27]. «А що зробиш, як судьба Божа» [20, с. 171], – говорить 
народна приповідка. Значення присуду людині, найвищого вияву чужої волі поняття 
судьби набуває й у Франковій поезії, зокрема у вірші «N. N.» («Будь здорова моя 
мила…»), де чітко простежується ієрархічна підпорядкованість людських доль судьбі 
як найвищій силі: «Розійшлись, мабуть по волі / Судьбиній / Наші долі, / Мов дороги 
в полі» [21, с. 86]. Образ дороги, що символізує людську долю, І. Франко перейняв з 
фольклору. Для Франкової поетичної мови характерне й сполучення лексеми «судьба» 
з такими епітетами, що мають негативний семантичний відміток: «грізна» (вірш «Не 
знаю, що мене до тебе тягне»), «зла» (поема «Нове життя»), «погана» (тюремний сонет 
«Хто любить місяць, я без сонця в’яну…»). Розуміння неминучості, невідворотності 



82 Галина МАЗУР
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

судьби ще не свідчить про покору їй Франкового бунтівного ліричного героя: «Сиджу 
й клену свою судьбу погану, / Тих воріженьків, що з-за них страждаю» [21, c. 172].

Серед Франкових поетичних «вершин і низин» є чи не єдиний вірш-звертання 
до долі. «Я не жалуюсь на тебе, доле! / Добре ти вела мене, мов мати. / Таж сли хліб 
родити має поле, / Мусить плуг квітки з корінєм рвати» [21, с. 103]. Поміж рядками 
відчитується думка: а навіщо жалітись на свою долю, докоряти їй, «Та не винна тому 
Доля, А все винна своя воля». Власне таку відповідь дає доля козакові, який їй докоряє, у 
народній пісні «Та йшов козак з Дону, та з Дону додому…» [5, с. 361]. І хоча на перший 
погляд може здатися, що ліричний герой Франкового вірша висловлює покору своїй 
долі, все ж дух борця, бунтівника оживе з новими надіями, в які активна, працьовита, 
доля обов’язково «вітхне» «дух життя рум’яний» [21, c. 103]. Народна приповідка 
говорить: «Доля не мачоха» [3, с. 40], пересердиться й помилує. 

«Помилування» від долі століттями терпляче чекав український народ. У «Панських 
жартах» на пропозицію панотця скласти присягу перед Богом, щоб «не пити, в згоді і 
любві / З усіма жити» [21, с. 326], селяни відповідають: «Най буде й так! Ми пристаєм! 
/ Іще терпіти-мем злу долю, – / Але нехай нас ріжуть, колють, – Горілки більше ми не 
п’єм!» [21, с. 326]. Власне йдеться не тільки про терплячість як ментальну рису українців, 
а насамперед про християнське терпіння до зла як один зі способів протидіяти злій долі.

У поемі «Цар і аскет» І. Франко творить образ «могучої долі» і пов’язує її з Божою 
волею. Ідея залежності людської долі від Бога твердо звучить у словах Гарісчандри: 
«Не плачте надомною і пустіть / Мене туди йти, де могуча доля / Встелила нам дорогу. 
Спогадайте, / що не без волі Божоі се дієсь» [21, с. 443]. Він приймає долю як наділ 
Божий, волю Божу, а долю, яку послав людині Бог, змінити не можна – «То Божа воля, 
чи щаслива, чи нещасна доля» [20, с. 265].

Отже, на Франкових поетичних вершинах фольклорний образ-символ долі/недолі 
займає одне з центральних місць. На шляху до його розуміння виділяємо два головні 
аспекти: 1) людина своєю волею, бажаннями і діями сама формує чи змінює свою 
долю; 2) доля/недоля як невідворотність, неминучість, у цьому контексті розглядаємо 
образ-символ судьби як приреченості. Образи-символи долі й недолі у Франковій 
поетичній творчості переходять зі сфери особистої у сферу національну, сплітаються 
з думками про «потоптаний судьбою» український народ. Тому у Франковій збірці 
«З вершин і низин» прочитуємо й долю окремої людини (безнадійно закоханого 
чоловіка чи то покинутого долею і людьми в’язня – борця за правду й волю), і головно 
загальнонаціональну долю, долю всього українського народу. Франковий образ-символ 
долі динамічний, як і народна свідомість, продукує появу нових смислів, значень на 
ґрунті національного світосприймання.

СПИСОК ВИКОРИСТАНОЇ ЛІТЕРАТУРИ

1. Аверинцев С. С. София-логос. Словарь / С. С. Аверинцев. – Киев, 2001. – 461 с.
2. Булашев Г. Український народ у своїх легендах, релігійних поглядах та віруваннях: 

Космогонічні українські народні погляди та вірування / Георгій Булашев. – Київ, 
1993. – 414 с.



83ФОЛЬКЛОРНІ ОБРАЗИ-СИМВОЛИ ДОЛІ / НЕДОЛІ В ПОЕТИЧНОМУ СВІТІ ЗБІРКИ...
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

3. Галицько-руські народні приповідки : у 3-х т. Т. 2 / Зібрав, упорядкував і пояснив Др. 
Іван Франко: 2-е вид. – Львів, 2006. – 817 с.

4. Дей О. Іван Франко і народна творчість / Олексій Дей. – Київ, 1955. – 300 с.
5. Іванов П. Народні розповіді про долю / П. В. Іванов // Українці : народні вірування, 

повір’я, демонологія / упоряд., прим. та біогр. нариси А. П. Пономарьова, Т. В. Кос-
міної, О. О. Боряк. – Київ, 1991. – С. 342–375. 

6. Іларіон, митрополит. Дохристиянські вірування українського народу : Іст. реліг. мо-
нографія / Митрополит Іларіон. – Київ, 1991. – 424 с.

7. Ковалів П. Лексичні особливості ранніх суспільних поезій Івана Франка / Пантелей-
мон Ковалів // Записки Наукового Товариства ім. Тараса Шевченка : зб. філол. секції 
на пошану 100-річчя народин І. Франка. – Нью-Йорк; Париж; Сідней; Торонто, 1957. – 
Т. CLXVI. – С. 104–124.

8. Коломийки в записах Івана Франка / упоряд., передм. та прим. О. І. Дея. – Київ, 1970. – 
133 с.

9. Корнійчук В. Ліричний універсум Івана Франка : горизонти поетики : монографія / 
Валерій Корнійчук. – Львів, 2004. – 488 с.

10. Міфопоетичні образи в художньому світі Івана Франка : (Ейдологічні нариси) / 
К. І. Дронь, Б. С. Тихолоз, Н. Б. Тихолоз, А. І. Швець; За наук. ред. Б. С. Тихоло-
за; НАН України, Львів. відділення Інституту літератури ім. Т. Г. Шевченка. – Львів, 
2007. – 336 с.

11. Народні пісні в записах Івана Франка / упоряд., вступ. ст. і приміт. О. І. Дея. – Київ, 
1981. – 335 с.

12. Нахлік Є. Доля-Los-Судьба : Шевченко і польські та російські романтики : монографія / 
Є. Нахлік ; НАН України. Львів. Від-ня Ін-ту літ. ім. Т. Шевченка. – Львів, 2003. – 568 с.

13. Нахлік Є. К. «І мертвим, і живим, і ненарожденним», і самому собі: Шевченкове ос-
ловлення минулого, сучасного й майбутнього та власної екзистенції / Євген Нахлік ; 
НАН України. Інститут Івана Франка. – Львів, 2014. – 471 с.

14. Неборак В. Іван Франко : вершини і низини (інтерпретації вибраних віршів, циклів і 
поем зі збірки «З вершин і низин») / Віктор Неборак. – Львів, 2016. – 224 с.

15. Нечуй-Левицький І. Світогляд українського народу. Ескіз української міфології / Іван 
Нечуй-Левицький. – Київ, 1992. – 87 с. 

16. Потебня О. О доле и сродных с нею существах / О. Потебня // Символ и миф в на-
родной культуре / О. Потебня. – Москва, 2000. – С. 357–398.

17. Сеник Л. Образ долі у поезії Тараса Шевченка: філософський сенс у вимірі буття / 
Любомир Сеник // Науковий вісник Ужгородського університету. – Ужгород, 2013. – 
С. 152–155. – (Серія : Філологія. Соціальні комунікації ; вип. 1 (29)).

18. Словник української мови : в 11 т. / за ред. І. К. Білодіда. – Київ, 1970–1980. Режим 
доступу : http://sum.in.ua/s/dolja.

19. Тихолоз Б. Філософська лірика Івана Франка : діалектика поетичної рефлексії : 
монографія / Богдан Тихолоз. – Львів, 2009. – 318 с.

20. Українські приказки, прислів’я і таке інше : зб. О. В. Марковича та ін. / спорудив 
М. Номис. – Санкт-Петербург, 1864. – 321 с.

21. Франко І. З вершин і низин. Збірка поезій Івана Франка : Репринтне відтворення з 
вид. 1893 р. / І. Франко ; упорядник та авт. післямови Б. Якимович. – Львів, 2004. – 4* 
+ 468 + VI. + XXVI* с.

22. Франко І. Зібрання творів : у 50 т. Т. 42 / Іван Франко. – Київ, 1972–1982.  – 595 с.
23. Франко І. Зібрання творів : у 50 т. Т. 43 / Іван Франко. – Київ, 1972–1982. – 480 с.
24. Франко І. Людові вірування на Підгір’ю / Іван Франко // Етнографічний збірник. – 

Львів, 1898. – Т. V. – С. 160–220.



84 Галина МАЗУР
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

25. Чубинский П. Труды этнографическо-статистической экспедиции в Западно-Руский 
край, снаряженной Императорским Русским Географическим Обществом. Юго-За-
падный отдел. Материалы и исследование, собранные д. чл. П. П. Чубинским. Том 
пятый : Песни любовные, семейные, бытовые и шуточные. – Санкт-Петербург, 1874. 
– 1209 с.

26. Шевченко Т. Повне зібрання творів : у 12 т. Т. 1. – Київ, 2001. – 784 с. 
27. Електронні ресурси : www.pisni.org.ua/songs/8325312.html

Стаття надійшла до редколегії  06.10.2018
Прийнята до друку 12.10.2018 

FOLKLORE SYMBOLIC IMAGES OF GOOD FATE / ILL FATE 
IN THE POETIC WORLD OF IVAN FRANKO’S COLLECTED POEMS 

FROM THE HEIGHTS AND THE DEPTHS

Halyna MAZUR

The Ivan Franko Institute, National Academy of Sciences of Ukraine,
18, Drahomanova Str., Lviv, Ukraine, 79005,

e-mail: ukrainосhkaa@ukr.net

The article treats folklore symbolic images of good fate / ill fate within the poetic 
world of Ivan Franko’s poetry collection «From the Heights and the Depths», analyses their 
semantics and origin taking into account both the world outlook and the author’s individual 
poetic thinking.

Assuming the predetermined nature of his / her fate, man tries to look into the future, 
fi nd out his destiny, but the human mind is incapable of comprehending and grasping it to 
the full, the fate remaining incomprehensible. In the Ukrainians, the belief in fate has from 
the outset been extremely strong. It was interpreted differently, which was refl ected in folk 
motifs. People looked for answers to two major questions, still remaining without defi nite 
answers, viz. What is fate? Who endows a person with it?

In Ivan Franko’s works, too, the symbolic image of fate, folkloric as to the origin, 
acquires its «global presence». The semantics of the concept fate in the collected poetry 
«From the Heights and the Depths» is determined by the words «good fate» (used 41 times), 
«ill fate» (used 14 times), «destination» (used 9 times), «kind lot» (3 times), «fortune» 
(2 times). So, on I. Franko’s poetic heights, the folklore symbol of good / evil fate occupies 
a central place, two major aspects instrumental in its comprehension, being singled out, viz. 
1) by his / her will, wishes and actions man shapes or changes the fate; 2) good fate / evil 
fate as unavoidability, inevitability. Within this context, the symbolic image of destination 
as doomedness is examined. In I. Franko’s poetic works, the symbolic images of fate / ill 
fate move from the personal sphere into the national one, intertwine with the thoughts of 
the «trampled by destination» Ukrainian people. Therefore I. Franko’s collection «From the 
Heights and the Depths» makes clearly evident the fate of an individual (a man hopelessly 
in love or a prisoner – the champion of truth and freedom – abandoned by fate and people) 
and, which is important, that of the nation as a whole, the integral fate of the Ukrainian 
people. The symbolic image of fate is found out to be dynamic, like folk consciousness, 
and produces the rise of new senses, meanings on the grounds of national world perception.

Keywords: symbolic image, good fate, destination, folklore.



УДК 821.161.2-32-94.09"190"І.Франко:7.046

DOI: http://dx.doi.org/10.30970/uls.2018.83.2166

ФОЛЬКЛОРНИЙ «СЕРПАНОК» 
ФРАНКОВОГО ОПОВІДАННЯ «У КУЗНІ»

Святослав ПИЛИПЧУК

Львівський національний університет імені Івана Франка,
вул. Університетська, 1, Львів, Україна, 79000

Проведено комплексний аналіз Франкового оповідання «У кузні». Відзначено, 
що цей зразок малої прози письменника належить до художньої мемуаристики, 
де через модус спомину передано духовну атмосферу світу авторового дитинства. 
Здійснено генологічну оцінку твору та з’ясовано, що тяжіє він до ідилії, однак не 
витримує повною мірою її жанрових вимог. Основний акцент у дослідженні зроблено 
на виокремленні фольклорної складової оповідання. З’ясовано, що фольклоризм 
аналізованого мемуарного есе виявляється на різних рівнях. До твору активно 
залучено образи з обсягу народної демонології. Іван Франко увів до персонажного 
ряду демонічну істоту – «дику бабу». Письменник також опосередковано згадав про 
інших представників світу надприродного, зокрема потвердив живу віру народу в 
упирів і страччуків. До оповідання органічно уведено зразки фольклорної прози. 
В уста батька автор вклав популярні, з виразним моралістичним вістрям народні 
анекдоти, оповідання та легенди. Спогадовий настрій твору підсилено анекдотичним 
сюжетом про учня коваля, оповіданням про «дівчину-скуску» та легендою про святого 
Валентія (цей сюжет І. Франко, до того ж, оригінально опрацював у філософській 
поемі «Святий Валентій»). Через посередництво уснословесного матеріалу, передусім 
через увиразнення його магістральної ідеологічної спрямованості, Франкові вдалося 
максимально точно відтворити комплекс морально-етичних імперативів батька, 
вияскравити непересічну духовну поставу Яця-коваля. Оповідання «У кузні», без 
сумніву, належить до найкращих зразків художньої прози письменника. Основним 
чинником, на цьому в статті властиво й акцентовано, естетичної довершеності твору 
стало гармонійне вплетення у його текстуру фольклорних елементів.

Ключові слова: художня мемуаристика, спогад, дитяча психологія, фольклоризм, 
демонологія, народні оповідання, анекдоти, легенди, тематичний діапазон, «тісні роки», 
«кошутська війна», традиція та новаторство.

У вступних акордах до своєї неперевершеної «Зачарованої Десни» Олександрові 
Довженкові вдалося дуже влучно окреслити ті чинники, які впливають на бажання 
письменника поділитися спогадами з літ давноминулих. «Спогади… Що викликає їх? 
Довгі роки розлуки з землею батьків, чи то вже так положено людині, що приходить 
час, коли вивчені в давно минулому дитинстві байки й молитви виринають у пам’яті і 
заполонюють всю її оселю, де б не стояла вона. А може, те й друге разом і в такій же 
мірі, як і непереможне бажання, перебираючи дорогоцінні дитячі іграшки, що завжди 
десь проглядають в наших ділах, усвідомити свою природу на ранній досвітній зорі 

ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83. С. 85–98
Ukrainian Literary Studies. 2018. Issue 83. P. 85–98

© Пилипчук Святослав, 2018



86 Святослав ПИЛИПЧУК
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

коло самих її первісних джерел. І перші радощі, і вболівання, і чари перших дитячих 
захоплень…» [5, c. 36].

Невідомо, чи ті ж «чари перших дитячих захоплень», чи які інші не менш вагомі 
мотиви спонукали славного криворівнянського «холєрника» Івана Франка липневого 
спекотного дня 1902 року у часі пообідньої знемоги, коли гірські карпатські вершини 
лоскотали життєдайні промені сонця, поринути думками у чарівний світ «юних днів, 
днів весни», повністю віддатися сумовито-тужливій меланхолії, тому, оповитому 
серпанком приємної млості, ностальгійному настроєві, який заколисує душу «тугою 
прощання» за таким далеким і таким близьким водночас дитинством, коли малий 
Івась, зігрітий заразом і теплом ковальської печі, і теплом сердець «веселої компанії», 
споглядав за майстерною роботою батька у кузні, заслухувався прецікавими оповідками, 
дотепними жартами, милувався красою людських стосунків, вчився жити за вітцівським 
принципом «з людьми і для людей».

Письменник, вправно вигаптовуючи «многоважним» словом барвисту картину 
неповторного світу дитинства, тягне спогадову нитку до сучасності, споглядає минуле 
крізь призму теперішнього. І в призмі цій на мить блідне сповнена оптимізму та вітаїзму 
кольористика спогаду. Автор, попри спокусу зберегти ореол безжурності дитячих літ, 
все ж, підтверджуючи знане Гераклітове «panta rhei», зауважив: «Сорок літ минуло від 
тої пори, як у невеликій дерев’яній кузні в нашій слободі останній раз лунав ковальський 
вербель, відіграний батьковою рукою молотом по ковалі. Скільки змінилося за той час! 
Не лише з кузні, але майже з усього, що було тоді основою тихого патріархального 
життя в нашім закутку, не лишилося  майже ані сліду. З тодішньої веселої компанії, 
що гуторила довкола ковальського верстату, димала міхом, натягала обручі на колеса, 
завзято гримала молотом по розпеченім залізі та сипала веселими анекдотами при 
чарці горілки, нема, мабуть, нікого вже між живими. А тодішню веселість та жвавість 
у многих із них погасила доля ще далеко перед їх смертю. І певно, в ту пору ніхто з них 
не думав, що та кузня, і та компанія в ній, і той її дружній, радісний настрій лишився 
живим і незатертим в душі маленького, рудоволосого хлопчини, що босий, в одній 
сорочці сидів у куті коло огнища і якого дбайливий батько від часу до часу просив 
заступити від скачучих іскор» [11, т. 21, с. 169–170].

У цьому Франковому спомині не лише бажання поділитися теплою емоцією з літ 
давноминулих (у творі, власне, більше йдеться не про подієвість, а про переживання, 
особливий настрій), а й майже невимовне прагнення й самому збагнути той унікальний 
поваб безтурботного буття шести-семилітнього хлопчини, коли в найглибших 
«тайниках» його молоденької, чутливої до найтонших півтонів, душі закладалися 
підвалини життєвої філософії «цілого чоловіка». Автор зумисне закцентував на тих 
епізодах, що найглибше врізалися у пам’ять, які найбільше вплинули на формування 
його світогляду, на вироблення цілісної системи цінностей, де найвище місце, за 
мудрими настановами батька, відведено саме Людині.

Іван Франко дуже тонко відчув і передав особливості дитячої психології. 
Нестандартне світовідчуття дитини, оте вміння дивитися на світ її очима письменник 
у своїй багатій художній спадщині демонстрував неодноразово. Властиво, можна 



87ФОЛЬКЛОРНИЙ «СЕРПАНОК» ФРАНКОВОГО ОПОВІДАННЯ «У КУЗНІ»
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

виокремити цілий цикл так званих «дитячих творів», де автор майстерно опановує 
сферу дитячої свідомості, засвідчує особливі здобутки на цьому в той час ще 
експериментальному полі літератури. В оповіданні «У кузні», як і в інших зразках 
Франкового «дитячого циклу» можемо простежити перегуки із творчістю Марка Твена, 
який у «Пригодах Тома Сойєра» вперше наважився споглядати світ очима дитини. 
Український белетрист вельми успішно застосував цей прийом, доповнюючи широку 
художню палітру низкою новаторських знахідок.

Дослідники-франкознавці не надто часто заглядали до «Кузні» Яця-коваля, чи то 
через побоювання обпектися розпеченим до червоного залізом «зі старих гонталів», чи 
то остерігалися палкого жару розпаленого юнацькими спогадами серця Івана Франка, 
чи то не бажали перебивати жваву гутірку численних бесідників, які прийшли до цього 
гарячого епіцентру доброго настрою, аби і словом, і ділом (Яків залучав усіх охочих 
до ковальської справи) долучитися до творення однієї із тих нових добрих сокир, 
що «на всі околишні села» «мали велику славу». Частіше за іскрами, що від міцних і 
впевнених «вигравань молотом по ковадлі» і від страшних «розфукувань дикої баби» 
у всі боки розліталися тісною кузнею, воліли споглядати здалеку, лише в загальних 
рисах змальовуючи неповторну атмосферу Франкового автобіографічного оповідання. А 
варто-таки приглянутися до тієї кузні зблизька, бо ж із однієї з тисячних іскор розгорівся 
на дні Франкових споминів «маленький, але міцний огонь», який повік не згасне і 
запалюватиме мільйони людських сердець до утвердження високих гуманістичних 
ідеалів. І справді, як це не парадоксально, але про цей хрестоматійний твір письменника 
немає окремих ґрунтовних досліджень із пропонованим стереометричним осмисленням 
одного із найяскравіших полотен з підзаголовком «із моїх споминів».

Якби не фінальні акорди із нотками туги і жалю за втраченою колишньою гармонією, 
то Франків твір поза всяким сумнівом можна би було жанрово означити як ідилію. 
Однак журливий пафос, ліричний тембр печалі, сповнений трагічно-оптимістичного 
усвідомлення втраченого раю, автор органічно переводить  у площину яскравого 
новелістичного пуанту, де народжується нова природа людини при раптовій настроєвій 
зміні, переході від лагідного, тепло-погідного спогаду з дитинства, до щемливо-
трепетного, підсиленого правдивою емоцією життєвого драматизму усвідомлення 
теперішнього. Не лише мотив втрати ідеального (нехай тільки у спогадах) світу 
дитинства є наскрізним у творі. Окрім цього, лейтмотивним в оповіданні є утвердження 
ідеалу загальнолюдської любові, що знаходить свій вираз у життєвому кредо батька «з 
людьми і для людей». Поза всяким сумнівом цей батьківський моральний імператив 
став провідною зорею на життєвому шляху Івана Франка.

Мовлячи про аналізоване Франкове оповідання, Роман Голод у монографії «Іван 
Франко та літературні напрями кінця ХІХ – початку ХХ століття» розглянув його у 
контексті естетики імпресіонізму. На думку дослідника, саме ознаки імпресіонізму 
як одного із провідних модерних напрямів межі століть домінують у творі. Адже 
виразною в оповіданні є, приміром, характерна для цього напряму «концентрація уваги 
письменника на експресивно наповненому окремо взятому яскравому кадрі-фрагменті 
з неминучим ігноруванням фабульної, подієвої багатометражності епосу» [4, с. 233]. 



88 Святослав ПИЛИПЧУК
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Заразом Р. Голод наголосив тяжіння фрагментарної імпресіоністичної прози до жанру 
ідилії та зауважив, що твір «У кузні» «позначений значною мірою ідилічності» [4, 
с. 239]. Погоджуючись із твердженням дослідника, варто додати, що «У кузні» все ж не 
ідилія. Жанрова тональність ідилії у творі не є наскрізною, у спогадовому обрамленні, що 
повсякчас сигналізує про потребу усе проектувати на сучасність, втрачається необхідна 
атмосфера абсолютної гармонії, відтак найдоречніше при сутнісному означенні цього 
автобіографічного оповідання повторити влучну характеристику Р. Голода і зауважити, 
що вказане художнє полотно лише «позначене значною мірою ідилічності». Водночас, 
як влучно підмітив Микола Легкий, вельми промовистими в цьому якісному зразкові 
малої прози є елементи елегійності. Задума, сумовитість, задивленість у щасливе і 
безтурботне минуле із певним відтінком ностальгії творять особливий тембр Франкової 
життєвої «майової елегії» з «юних днів, днів весни».

В оповіданні «У кузні» І. Франко докладно передає не лише реалії побуту, а й 
неповторну духовну атмосферу дитячих літ. У духовному просторі малого хлопчини 
значне місце займала фольклорна традиція, в якій він зростав, яку пізнавав, якою 
жив. У глибини народних вірувань Івась занурюється якнайглибше, щоправда не без 
побоювань, адже його «уява залюднена марами, упирями, страччуками, про які щовечора 
слухає оповідання… двох служниць, великої Остини й малої Остини, при куделі» [11, 
т. 21, с. 160]. Незвична «залюдненість» Івасевої уяви представниками надприродних 
сил пояснюється передусім своєрідністю дитячої психології, «отвореної на всякі 
дивогляди». І хоч письменник обмежився коротеньким переліком отих «дивоглядів», 
що полонили свідомість хлопчини, вже з цього лаконічного списку вимальовується 
строката картина народних бойківських демонологічних уявлень, де за кожним образом 
«тягнеться» вервиця неординарних сюжетів. Згадуючи про упирів, І. Франко, поза 
всяким сумнівом, натякав на не дуже давні і добре збережені у пам’яті односельчан 
події, пов’язані зі спаленням цих «людей з надприродною силою» (за класифікацією 
В. Гнатюка) у Нагуєвичах. Властиво, докладну інформацію про незвичний 
демонологічний досвід мешканців рідного села письменник виклав у студії «Сожжение 
упырей в с. Нагуевичах в 1831 г.», що її 1890 року було надруковано на сторінках 
авторитетного українознавчого часопису «Киевская старина». Розвідку автор розпочав 
згадкою про «множество рассказов, слышаных еще в детстве, об ужасном событии… 
Рассказы эти… [которые] производили потрясающее действие на мое детское 
воображение и заставляли меня при всяком малейшем шорохе воскрикивать и даже 
падать в обморок, живут и до сих пор…» [11, т. 46, кн. 1, с. 565]. Як бачимо, пропоновані 
вступні зауваги до праці можна розглядати як своєрідне продовження (розшифрування), 
розширення (хоча хронологічно стаття з’явилася на 12 років раніше за оповідання) 
того скупого фрагменту з твору, де йшлося про «залюднену дитячу уяву». Розповіді 
про упирів майбутній письменник чув не тільки від «малої та великої Остин», а й від 
своєї матері Марії. Про мамині жаскі оповідки у статті для «Киевской старины» він 
згадує чимало. Насамперед закарбувалася у його пам’яті історія про «найстаршого 
упиря», який, за народними віруваннями, живе у Бусовищі. У маминому переказі 
йшлося про те, як найстарший упир за велику винагороду («пара найкращих волів») 



89ФОЛЬКЛОРНИЙ «СЕРПАНОК» ФРАНКОВОГО ОПОВІДАННЯ «У КУЗНІ»
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

допоміг багачеві, якого страшенно мучив інший упир, врятуватися (вкрай незвичними 
і страховинними способами) від вірної смерті в муках [11, т. 46, кн. 1, с. 566–567]. 
Згадано у Франковій статті й чимало інших лячних мотивів, що у своїй сукупності 
стали важливими «знадобами» до пізнання народної демонології. 

Персонажний ряд з обсягу демонології у Франковому оповіданні підсилено 
згадкою про страччуків. Історії про вмерлих (страчених) нехрещених дітей в народі були 
досить популярними. У праці «Людові вірування на Підгір’ю» Іван Франко поділився 
найпоширенішими уявленнями про страчених дітей, які по смерті блукають у пошуках 
хреста. Учений занотував: «Діти, страчені матір’ю і поховані без хресту, робляться 
страччуками. Вони держаться звичайно на межах, під старими вербами, часом під углами 
хати або стайні. До якогось часу вони о ночах являються людям і просять хресту. Коли таке 
“страчча” охрестити, то воно робиться ангелом. Як же ж не знайдеться така добра душа, 
то з такого страччука робиться злий дух, страшить по ночах і робить усякі пакості в тім 
місці, де лежить його тіло» [10, с. 182]. Не менш цікаву інформацію про цих представників 
«народної мітології» дослідник подав раніше на сторінках «Житя і слова». Через публікацію 
у «Вістнику з літератури, історії та фольклору» І. Франко ввів у науковий обіг запис Дмитра 
Шимчука під назвою «Нечасне дитя хресту просить». «Кажут, – подано в оповіданні, – що 
як уродиться дитиня нечасне, то воно просит Христа. Одна жінка подвигалася при роботі 
і мала нечасне дитя. Тоє дитя уродилося неживе, отже його не христили ані з священиком 
і процесійов не ховали, лиш дід узяв трумну і поніс на цвинтар і там загребав, не даючи 
могилці навіть і хрестика. Перед вечером летіла душа того дитяти через город та як пташка і 
кричала: Христа! Христа! – бо, бачите, не була хрещена. Учула то одна жінка та й промовила: 
“Во ім’я Отца і Сина і Святого Духа Амінь. Будеш мати ім’я Марія. Я тобі кума!” А замість 
крижми при хресті вона урвала кавалок своєї хустки і кинула вгору. Душа злетіла і взяла 
крижму з собою. Таким чином охрестила ся жінка дитину і була щаслива у Бога» [6, 
с. 355]. Загалом же, як засвідчує і ця фіксація, у народній таксономії демонологічних істот 
померлі нехрещені діти відомі не лише під назвою «страччуки». Приміром, Володимир 
Гнатюк у «Нарисі української міфології» навів дві найвідоміші форми їх іменування: 
«страдчата» і «потерчата». Найповніший на сьогодні перелік номінації цієї демонологічної 
фігури запропонував Володимир Галайчук у монографії «Українська міфологія». 
«Таких дітей, – зазначив дослідник, – називають по-різному: безпірні (оскільки померли 
дочасно “без пори”); потерчата, терчата, потеречуко, потерчуко (потрачені матерями), 
страччіта, стратуно (страчені матерями); некщеники (бо померли без охрещення); зронки, 
змітки, вокиди (у значенні “скинутий плід”), нечесні (у значенні “недоношені”); також 
трапляються назви збігленя, путькало» [1, с. 187]. Цікаво, що історію страченої дитини, 
щоправда у руслі «фольклорно-кримінальному» і власне кримінальному (А. Швець) [12], 
а не демонологічному, І. Франко художньо осягнув в оповіданні «Микитичів дуб», де 
сімнадцятилітня Напуда, ховаючи своє безчестя, наважується на злочин дітовбивства. 
Гадається, не випадково вбивство немовляти відбувається не десь далеко у лісовій дебрі (як 
на це хибно вказав Митро), а в тіні розлогого дуба, що росте саме на межі («він стояв коло 
самої дороги, припирав до плота» [11, т. 15, с. 96]), місця, яке за народними уявленнями є 
традиційним локусом перебування страччуків.



90 Святослав ПИЛИПЧУК
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Поза всяким сумнівом, основу Франкового світу дитинства складали народні 
вірування. В оповіданні сила цих вірувань оприявнюється у деталях різного типу, чи 
то як безпосередня пряма вказівка на певне уявлення, чи то як завуальований, однак 
промовистий натяк на певне фольклорне явище. Приміром, у вступних заувагах до 
«споминальних» зізнань автора натрапляємо на згадку про Дику бабу. Цей образ з 
обсягу народної демонології слуга Андрусь задля жарту «оживляє» у розмові з Івасем. 
Однак малий, цілковито перебуваючи у гравітаційному полі народної традиції, зовсім 
по-іншому сприймає інформацію про загадкову і жахливу водночас «Дику бабу», яка 
у його дитячій уяві, підсиленій численними барвистими демонологічними оповідками, 
асоціюється із чимось страшним, потворним, вкрай небезпечним. Саме тому Івась 
відповідно й реагує на грубий, необдуманий жарт Андрія, сприймаючи його недовірливо, 
із «дрожжю», яка проймає тіло дитини. Задля нагнітання ситуації слуга зумисне розвиває 
тему «дикої баби», і словом (продовжує оповідати про нового незвичного мешканця 
кузні), і ділом (починає сильніше дути у ковальський міх) створюючи ефект присутності 
тієї «яскравої» представниці «пантеону» демонологічних істот, а відтак випробовує 
психологічний «больовий поріг» Івася, прагне вразити отворену на всякі дивогляди 
свідомість дитини. Властиво, йому це вдається, бо ж дитині «збирається на плач». 
Лише втручання мудрого батька рятує ситуацію. Своїми логічними раціоналістичними 
поясненнями Яків стримує плач сина, «вспокоює» його. У пропонованій сцені автор 
майстерно малює конфлікт двох світоглядів: міфологічного та раціоналістичного. Якщо 
малий Івась ще цілковито перебуває у координатах казково-міфологічних, усе незнайоме 
та незрозуміле він, за прикладом давніх предків (їхній досвід світосприйняття він 
здобуває через фольклор), пояснює у руслі анімістичному, то батько, попри велику 
повагу до давніх народних уявлень, все ж належить до апологетів  раціоналістичного 
тлумачення явищ. 

Згадка про Дику бабу, вдало інкрустована у тканину твору, вельми важлива не лише 
як художня деталь, а й як беззаперечний доказ активного побутування цього образу в 
системі народних уявлень. Цінність цього свідчення зумовлена ще й тим чинником, що 
дослідникам, окрім факту лякання дітей, аби не лізли у нестиглий горох, та додаткового 
наділення епітетом «залізна», не вдавалося зафіксувати ширших відомостей про цю 
фольклорну «залізну леді». Зрештою, І. Франка зацікавила ця таємнича любителька 
зеленого гороху. Він ретельно вишукував потрібну інформацію серед багатих записів 
колег-фольклористів. Коли серед матеріалів Юліана Яворського дослідник натрапив 
на розгорнутий сюжет демонологічного оповіданням про Дику бабу, то одразу ж 
опублікував у часопису «Житє і слово». «Дика баба, – зазначено в оповіданні, – любит 
дуже горох, а найскорше можна єї зйімати, як їй ся возьме чоботи. Один господар 
зйімав єї в своїм горосі, чоботи взяв, сховав до комори, а дика баба зачала його просити, 
щоби їй віддав чоботи. Він не віддав, а она тогди пішла за ним до дому і служила му 
як найвірніша служниця. Робила всяку господарську роботу дуже зручно і господар не 
міг її нахвалитися. Так служила йому аж до різдвяних свят. На святий вечер помогла 
газдини все робити і варити, а коли вечеря вже була готова, газдиня сказала всій челяди:

– Прошу вас всіх до вечері!



91ФОЛЬКЛОРНИЙ «СЕРПАНОК» ФРАНКОВОГО ОПОВІДАННЯ «У КУЗНІ»
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Всі посідали, а дика баба сіла собі в кутику і все сміялася через цілу вечеру, ниц 
не їла, лише сміялася. Її ся питали, чого она ся сміє, але она не хотіла сказати. Аж як 
скінчили вечеряти і єще більше єї просили, щоби сказала їм, она їм обіцяла сказати, 
єсли їй віддадут чоботи. Господар їй обіцяв, що віддасть, а она зачала їм розповідати.

– Якби ви виділи, що ся за вашов вечеров діяло, ви би і самі не були їли, лишень 
бисьте ся сміяли. Газдиня намість сказати “Прошу вас всіх хрещених до вечері”, сказала 
тілько “Прошу вас всіх до вечері”. Тогди ся злетіли всі чорти і показували ріжні фіглі, 
скакали по столі, по мисках, плювали до них і т. і.

Тогди господарі зачали єї ся розпитувати о різні річи, о ліки против ріжних хвороб, 
чарів і т. і. Она їм все розповіла, они їй тогди дали чоботи і она пішла собі. Як уже 
була на дорозі, тогди господар пригадав собі єще, що не запитався єї, що робити на 
мотилицю у овец. Вибіг за нев на дорогу і питає ся єї. А она єму сказала: 

– Возми ніж, тай заріж, тай ізїж!» [6, с. 358–359].
У творі І. Франко докладно, зі знанням справи передав усі найважливіші етапи 

селянського життя і пов’язані з ними «роботи». Приміром, говорячи про найбільш 
напружений час для батька-коваля, згадав про зиму, вільну від сільськогосподарських 
робіт, а також про два короткі сезони: «плуговий» та «серповий». Перший сезон 
пов’язаний із весняними польовими роботами, коли з усього господарського реманенту 
плуг ставав найважливішим, другий – із пізнім літом, коли починали жнивувати і без 
доброго серпа годі було обійтися. Добре пам’ятаючи про отой розмірений сільський 
ритм життя, ключові події якого безпосередньо пов’язані із врожаєм (засівання, догляд, 
збирання), І. Франко зумисне акцентував на плуговому та серповому сезоні, бо ж 
належали вони до знакових етапів селянського річного календаря.

Окрім особливої уваги до типових, традиційних рис патріархального життя рідної 
слободи, у спогадовому дискурсі автора відведено чимало простору для зображення 
«нових», «свіжих» тем, які вражали незвичністю, набували значної популярності, 
поступово входили у повсякденний народний репертуар. Такою «свіжою» темою, що 
у 60-тих рр. ХІХ століття стрімко увійшла до найбільш обговорюваних, належала тема 
ріпництва, розвитку нафтового промислу у Бориславі. І. Франко делікатно наголосив 
на особливому способі суспільної рецепції нового явища. Його оцінювано передусім 
крізь призму людських доль, складних особистих життєвих трагедій – «в ямах загибло 
п’ять хлопа, а оноді в одній ямі задушило трох, а сей або той упав з кибля і роздерся на 
городженій кішниці…, сей бориславець пішов з торбами, той розпився, того, кажуть, 
жиди підпоїли та п’яного пхнули до ями» [11, т. 21, с. 164]. Докладніші реляції про 
тему ріпництва у фольклорній традиції Іван Франко запропонував у новаторській 
на свій час студії «Дещо про Борислав» [11, т. 26, с. 186–193], де зібрав під одним 
дахом записи (переважно від самих заробітчан) найяскравіших і найхарактерніших 
сюжетів уснословесного бориславського циклу. Народні оповідання про новий досвід 
нафтовидобування справили особливе враження на дитячу свідомість майбутнього 
письменника. «Я слухав тих оповідань, – зізнавався І. Франко, – як фантастичних 
казок про далекі, зачаровані краї. Борислав з його страховищами, дикими жартами 
та дикими скоками фортуни, з його дивним промислом, дивним способом праці та 



92 Святослав ПИЛИПЧУК
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

дивним народом заповнював мою фантазію» [11, т. 21, с. 164]. Прикметно, і це автор 
делікатно наголосив, що така зваблива для дитини тема не викликала жодного інтересу 
в батька, який, делікатно мовлячи, байдуже («не осуджував і не обурювався») сприймав 
гарячі бесіди про «дикий» і «дивний» світ ріпницького робітничого побуту. Батько для 
письменника став своєрідним символом і сторожем давнього патріархального укладу, 
«він так зжився зі старими порядками сільського життя, що в тім новім бориславськім 
розгардіяші чув щось нове і вороже дотеперішньому життю» [11, т. 21, с. 164]. 

В уста Яця-коваля письменник вклав перевірені часом зразки фольклорної прози, 
в яких основне вістря звернено на моральні теми, дидактичні настанови. Чільне місце 
у батьковому репертуарі займало анекдотичне оповідання про недотепного учня, що 
«його батько привів до коваля на науку та, боячись, щоб «дитина не попеклась або 
щоб іскра не випекла їй ока» просив коваля, щоб умістив його сина в коші, прибитім 
на стіну. «Воно, мовляв, буде придивлятися до всього та й так навчиться». Хлопець 
«учився» таким робом сім літ, а вернувши до батька, замість лемеша зробив пшик» 
[11, т. 21, с. 165]. Цей анекдот, очевидно, був вельми поширений у Нагуєвичах, бо 
й сам І. Франко, натякаючи на те, що пізніше неодноразово чув цю повчальну ковальську 
оповідку, наголосив: «Тут у кузні я чув уперве таке оповідання…» [11, т. 21, с. 165]. 
Зрештою, переконливим доказом популярності пропонованого твору є виникнення на 
його основі народної приповідки: «То такий коваль, що вміє зробити з заліза пшик». 
Цей зразок народного мудрослів’я І. Франко долучив до свого фундаментального 
корпусу «Галицько-руські народні приповідки», де чітко вказав, що прислів’я записано у 
рідних Нагуєвичах. Дослідник також відповідно прокоментував цю паремійну одиницю, 
зазначивши: «Сміються з недотепного коваля»  [3, с. 365]. Властиво, йдеться про 
приповідку, яка увійшла в активний обіг унаслідок так званого процесу «міжжанрового 
переходу», коли об’ємнішу фольклорну генологічну одиницю (у цьому випадку 
анекдот) стягнено, зредуковано до однієї змістовної лаконічної фрази (прислів’я). 
Над твором «У кузні» письменник працював паралельно із підготовкою до друку 
другого тому приповідкового корпусу. Отож, гадається, не випадково розгорнутий 
виклад сюжету дотепної історії про нетипового учня коваля з’явився на сторінках 
Франкового оповідання як своєрідне продовження, оригінальна рефлексія наукових 
пошуків пареміолога. 

Комічна історія про горе-коваля не була локальною, а мала значний ареал поширення, 
по суті належала до так званих «мандрівних сюжетів», себто до міжнародного добра. 
Популярність твору в українському фольклорі підтверджується численними фіксаціями 
варіантів анекдоту. Зокрема у Гнатюковому компендіумі «Галицько-руські анекдоти» під 
254 номером подано твір під промовистою назвою «Пшик», що його було записано 1899 
року від талановитого майстра-оповідача Гриця Оліщака Терлецького у селі Мшанець 
Староміського повіту. У збірникові подано такий варіант анекдоту: «Був коваль, а не 
дуже теньґий. Приніс чоловік кусень желіза, топір робити. І він роби, пали, не буде з 
того топір, зробю молоток. Спалив, не буде молотка, зробю бапку таку, гі ся косу клепле 
на ні. Далі ще ввер у вогень, мовит, не буде, хиба сторошка з того. Запхав знов в вогень, 
спалило ся, – може й би єгла била ходаки пітшивати, бо до ходаків треба грубої єгли. 



93ФОЛЬКЛОРНИЙ «СЕРПАНОК» ФРАНКОВОГО ОПОВІДАННЯ «У КУЗНІ»
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

І положив ще в вогень, тото прийшло й вость, а він ввер в воду, а тото: Пш-ш! І прийшло 
на пшик всьо» [2, с. 94]. 

Анекдоти, ці барвисті «розсипані перли» народної сміхової культури, І. Франко 
як людина з тонким почуттям гумору високо цінував, відтак не тільки зі задоволенням 
слухав, а й систематично вводив зразки жанру у науковий обіг, чи то публікуючи добірку 
дотепних текстів на сторінках редагованих видань, чи то достачаючи цікавий матеріал 
упорядникові фундаментального корпусу «Галицько-руські анекдоти» В. Гнатюкові, 
чи то докладно аналізуючи популярний зразок народного гумору в спеціальній студії. 
Зрештою, І. Франко вже у першому томі «Етнографічного збірника» у програмній 
вступній статті, мовлячи про жанровий склад фольклорної прози, легітимізував 
«фацеції» як важливий і самодостатній пласт уснословесного добра. 

Докладно виписуючи координати духовного простору батькової кузні, І. Франко 
коротко окреслив тематичний діапазон традиційних бесід, які «ловили сітями слова» 
увагу цікавого і відкритого до світу хлопчака. Зрештою, не тільки його. «Охочих 
слухати, – наголошував письменник, – було багато, та були між нашими сусідами 
й незвичайні майстри-оповідачі. Сипались анекдоти, спомини з давніших літ, про 
кошутську війну, про тісні роки, про мандрівки наших селян на Поділля в службу або на 
Покуття та на Буковину за кукурудзою. Особисті спогади переплітаються з короткими 
та меткими характеристиками людей – подолян, гуцулів, бойків – та місцевостей: 
Коломиї, Городенки, Садогори, Черновець» [11, т. 21, с. 165].

Усі ці теми, художньо ословлені скоромовковим переліком, виразно перегукуються 
із комплексом магістральних питань фольклористичної програми ученого. Про феномен 
талановитих «майстрів-бесідників» І. Франко, приміром, розмірковував у статті «Bel 
parlar gentile», де зробив спробу концептуально осягнути унікальну принадність 
невимушеного і вельми привабливого стилю бесіди незвичайних народних оповідачів, 
які без особливих зусиль зачаровували слухачів, заворожували магією сили слова. 

Фольклорна мемуаристика – це той сегмент народної прози, на який саме І. Франко 
закликав звернути особливу увагу. Однак, попри його спонукання, ця сфера усної 
словесності, що її Степан Мишанич пропонував номінувати «оповідання-долі», 
тривалий час залишалася за бортом серйозних наукових студій. Сам І. Франко охоче 
використовував фольклорні меморати, зважаючи на їх значний культурно-історичний 
потенціал. Народні оповідання-спогади письменник неодноразово вплітав у текстуру 
художніх творів та ретельно опрацьовував у наукових розвідках. 

Важливою темою для обговорення у добірному товаристві відвідувачів і завсідників 
батькової кузні були події так званих «тісних років». Властиво, у 60-х роках ХІХ століття, 
що є часовими координатами Франкової спогадової оповіді, цей складний період історії 
Галичини пульсував у свідомості селян живим відгомоном тяжких випробувань, що 
випали на долю «робучого люду». Якщо у творі письменник лише принагідно, до 
слова, згадав про одну із найбільш дискутованих тем, то у низці спеціальних студій на 
основі багатих історичних та фольклорних матеріалів глибоко проаналізував причини 
та наслідки «тісних років». 1882 року, коли письменник вимушено покинув Львів і 
повернувся до призабутого нагуєвицького побуту, він знову поринув у традиційну 



94 Святослав ПИЛИПЧУК
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

фольклорну атмосферу, де окремі мотиви широкого сюжету «тісних років» ще активно 
побутували. Дослідник зокрема зафіксував твори зі згадкою про голод, зумовлений 
передусім неврожаєм картоплі. У статті «Дещо про картоплю», що її друковано було як 
третю розвідку у серії «Знадоби до вивчення мови та етнографії українського народу» на 
сторінках часопису «Світ», учений поділився добіркою різноформатних уснословесних 
творів (пісні, оповідання, перекази, повір’я), в яких розкрито народне розуміння 
трагедії. Серед закарбованих на скрижалях народної пам’яті згадок про часи «дорожні 
і голоднечі» І. Франко виокремив одну співанку з центральним персоніфікованим 
образом картоплі. «Бульба», за сюжетом записаної у Нагуєвичах від Василя Риб’яка 
пісні, «загнівалася» на людей, «забралася в далеку країну» і висунула цілий перелік 
вимог, після виконання яких погодиться знову повернутися.

Ой як я сьі ще поверну та й буду вродлива, –
Попід лави, ні по лаві, щоби я не гнила!
Ой як буду й уродлива, тре мі шанувати,
До комори і в підземок бульбу закривати.
У підземок закривати, добре замикати,
А щоби мнов леда дурень не взьив брьикувати [11, т. 26, с. 195].

І хоч І. Франко у згаданій праці подав лише «знадоби до вивчення» питання 
«тісних років», йому вдалося поставити вказану тему на порядок денний дослідницьких 
пріоритетів. Зокрема успішно продовжив пошуки колеги Михайло Зубрицький. У 
статті «Тісні роки. Причинки до історії Галичини 1846–1861 років» [7, с. 1–16] він, 
опираючись на численні спогади свідків та цінні зразки творів усної словесності, виразно 
представив увесь комплекс складних насушних проблем доби. М. Зубрицькому вдалося 
натрапити на трагічні свідчення того відчаю, який охопив зморених несподіваним 
голодом селян. Серед найпромовистіших історія про те, як у безвиході чоловік усю 
зароблену невсипущою працею і кривавим потом землю віддав за два вівсяні коржі і 
подався на Поділля у пошуках порятунку і кращої долі. Схоже підтвердження трагізму 
межової ситуації подав ще І. Франко, коли згадав про селянина, котрий дарував 
увесь свій земельний статок за миску пирогів [11, т. 26, с. 194]. До речі, у статті 
М. Зубрицький виправив хронологічну неточність, якої допустився І. Франко у вступних 
заувагах до «Знадоб…». Там дослідник зазначив, що «тісними» називали 30-ті роки 
ХІХ століття, однак, як слушно уточнив М. Зубрицький, точним часовим діапазоном 
цієї складної сторінки історії Галичини є роки 40–50-ті. Цю неточність (зумовлена вона 
була, очевидно тим, що опирався у дослідженні не на документи, а на усні свідчення 
односельчан) І. Франко згодом виправив і сам. У розлогому дослідженні «Азбучна війна 
в Галичині» учений чітко зазначив: «Десятиліття 1849–1859 у пам’яті значної части 
нашого народу живе й досі під назвою “тісних років”» [11, т. 47, с. 586].

До числа найбільш обговорюваних у товаристві відвідувачів батькової кузні 
належала тема так званої «кошутської війни». Розмах і наслідки угорського повстання 
1849 року, що його очолив амбітний і діяльний Лайош Кошут, були досить серйозними 
і залишили незабутній відбиток у народній пам’яті. Серйозність повстання з 



95ФОЛЬКЛОРНИЙ «СЕРПАНОК» ФРАНКОВОГО ОПОВІДАННЯ «У КУЗНІ»
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

українського погляду полягала не лише в його масштабах, не лише у перспективі 
розпаду імперії Габсбургів, а передусім у небезпеці прямого протистояння з угорськими 
революціонерами, які, відчувши смак перемог, почали зазіхати на українські етнічні 
території та ширити політику тотальної мадяризації (з метою захисту національних 
інтересів було навіть створено батальйон «руських гірських стрільців», що складався 
з 1400 бійців). Революційні пориви Лайоша Кошута та його численних прихильників 
(навесні 1849 року угорська армія нараховувала 170 тисяч вояків) цісареві Францові 
Йосипу І (2 грудня 1848 року зійшов на престол, після того як Фердинанд зрікся 
влади) вдалося придушити за підтримки військової потуги союзників. На прохання 
вісімнадцятирічного цісаря про мілітарну допомогу відгукнувся російський цар 
Микола І. Австрійську армію було підсилено багатотисячним російським військом і 
завдяки цьому перегодом розбито угорських повстанців. Перехід російської армії через 
Галичину справив тоді на місцеве населення досить сильне враження, яке лягло в основу 
багатьох міфів про непереможність і силу війська Російської імперії. Незабутні події 
1848–49 років, пов’язані з бурхливою політичною діяльністю Лайоша Кошута, по суті, 
війною, яку він розв’язав, знайшли відповідний відгомін в українській фольклорній 
традиції. Цей пласт уснословесної народної пам’яті так і зберігся під назвою «кошутська 
війна». Очевидно, про фольклорні зразки зі згаданої царини йшлося Франкові при 
уведенні у текстуру оповідання згадки про пропонований концепт. Загалом дослідник 
поставив собі за мету докладно дослідити народну рецепцію подій і осіб, пов’язаних з 
угорським повстанням. Найповніше питання висвітлено у Франковій розвідці «Кошут 
і кошутська війна». У праці (вона, до речі, не увійшла до п’ятдесятитомного зібрання 
творів письменника) після короткої характеристики особистих рис і вдачі угорського 
диктатора (від квітня до вересня 1849 року був верховним правителем Угорщини) 
проаналізовано низку творів «загально звісних нашому народові», де йдеться про 
події «кошутської війни», які «живуть безсмертно в численних піснях народних» [9, 
с. 430–431].

У текстуру оповідання автор також органічно вплів легенду про святого Валентія. Її 
І. Франко вклав в уста мудрого Якова Франка. Твір став не тільки свідченням батькового 
вміння майстерно оповідати, а й своєрідним символом його морально-етичних 
імперативів, засобом ословлення магістральних аксіологічних орієнтирів одного з 
останніх авторитетних представників «старосвітщини». Легенда ця у майстерному 
батьковому виконанні, як згодом зізнавався письменник, його настільки вразила, що 
змусила задуматися над одвічним питанням сенсу та мети людського життя. Автор 
звертався до давньої оповідки про святого, що просив Бога, «щоб його увільнив від 
людської любові» [11, т. 21, с. 167], не вперше. 1894 року у другому томі «вістника» 
«Житє і слово» дослідник подавав уже запис народного варіанту легенди із відповідним 
коментарем: «В Нагуєвичах від батька Якова чув в початку 60-тих років Ів. Франко» [6, 
с. 186]. А ще раніше у грудні 1885 року письменник завершив роботу над філософською 
поемою «Святий Валентій», побудовану на оригінальному прочитанні, авторському 
переосмисленні фольклорного першоджерела. Якщо у варіанті із «Житя і слова» лише 
сконденсовано переказано сюжет легенди з незначним увиразненням деяких особливо 



96 Святослав ПИЛИПЧУК
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

ефектних деталей (приміром, при описі останніх хвиль життя Валентія відзначено, що 
«як мав умирати, то таку муку мав при смерті, що на сажень під собою землю вибив і 
руки собі по лікті скусав» [6, с. 186]), то у варіанті поетичному ґрунтовно осмислено 
проблему вибору між суспільним служінням і аскетизмом. 

Варто відзначити, що І. Франко шукав відповіді на це вкрай складне питання не 
лише у згаданому творі. Воно, без перебільшення, належить до основних, лейтмотивних 
у творчості письменника. Не лише Валентій стоїть перед зазначеною дилемою, 
правильної відповіді шукає також Іван Вишенський (поема «Іван Вишенський»), складні 
психологічні гризоти переживає Начко Калинович (роман «Лель і Полель»), шалені 
внутрішні боріння витримує Євген Рафалович (роман «Перехресні стежки»)… Зрештою, 
сам І. Франко пройшов довгу путь до утвердження життєвих пріоритетів і зробив 
остаточний вибір на користь громадської праці, роботи для людей. Задля об’єктивності 
дослідник докладно вивчав мотиви поведінки тих, котрі обрали шлях особистого 
порятунку, життя для себе, властиво аскетизму. Вперше, на думку письменника, 
серйозно актуалізовано потребу аскетичного трибу життя було у християнстві, яке 
таким чином протистояло «моральному упадкові старинного світу», пропонувало 
надійний спосіб «морального відродження людей» [11, т. 12, с. 12]. З цього приводу 
він зазначав: «Воно (християнство. – С. П.), без сумніву, дало старинному світові, що 
або задихався в безтямній розкоші, або потопав у чорній зневірі і розпуці, вищу мету 
життя, вказало йому новий світ ідей і вірувань, давало його душі зовсім іншу силу й 
іншу волю, ніж могли йому дати наскрізь матеріалістичні філософи епікурейської та 
цинічної школи і навіть ніж давали метафізичні спекуляції неоплатоніків. Супроти всіх 
тих філософів, опертих на розумі, підшитих скептицизмом, критикою та матеріалізмом, 
християнство давало щось зовсім нове, нечуваний підйом чуття, непоборну дисципліну 
догми, принади раю і страховища пекла. Перекладаючи мету людського життя з сього 
світу в загробний, воно навчало чоловіка панувати над собою, іти простолінійно, не 
оглядаючися ні на що, концентрувати всі свої змагання до одної точки. Серед того 
розніженого, знудженого дармоїдством, зогидженого пануванням або пригнобленого 
вічним страхом і непевністю і в тім страху забобонного, хиткого та безрадного людства 
християнство творило сильну фалангу людей смілих, безоглядних, готових на всякі 
жертви і на всякі терпіння, відданих одній високій цілі, доктринерів і ентузіастів…» 
[11, т. 12, с. 12–13]. У цій розлогій цитаті випрозорено інспіровані щирим поривом 
до стриманого, аскетичного життя основні позитивні зрушення у суспільному житті 
середньовіччя, які І. Франко вивів на перший план. Однак, окрім здобутків нової 
ідеології, учений тонко означив і ті виклики, з якими віч-на-віч доводилося ставати 
багатьом небайдужим. В атмосфері самозречення та самозаглиблення, як слушно 
наголосив письменник, витворилася ціла верства людей, «аскетів і подвижників», 
«смілих, безоглядних, готових на всякі жертви і на всякі терпіння», які, нехтуючи 
принадами земного буття, будь-що прагнули осягнути рай. Тому-то усю свою життєву 
енергію вони скеровували у русло відречення, для них «усі соціальні зв’язки уступали 
набік», через надмірне прагнення спасіння душі з системи їхніх цінностей зникала 
важлива християнська ідея любові до ближнього. Через образ святого Валентія 



97ФОЛЬКЛОРНИЙ «СЕРПАНОК» ФРАНКОВОГО ОПОВІДАННЯ «У КУЗНІ»
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

І. Франко ілюструє катастрофічні наслідки пошуку винятково особистого порятунку. 
Одержимість ідеєю царства Божого призводить до того, що у поведінці Валентія «в 
ім’я любови Господньої царила ненависть до людей і до природи» [11, т. 4, с. 55]. 
Кардинально іншою є система цінностей самого І. Франка. Він, як доводить оповідання 
«У кузні», значною мірою перейняв її у батька. Яків Франко, переповідаючи знану 
народну легенду, взорувався на такі Господні слова: «Хто людям служить, той мені 
служить. Я сотворив чоловіка для людей, і тілько з людьми і через людей він може 
бути щасливий. Якби я був хотів, щоб він сам собі через себе був щасливий, я був би 
зробив його каменем. Якби я був хотів, щоб він тілько мені самому служив, я був би 
зробив його ангелом. А так я дав чоловікові найбільши дар – любов до людей, і тілько 
тою дорогою він може дійти до мене» [11, т. 21, с. 169].   

Франкове оповідання «У кузні», поза всяким сумнівом, належить до чудових 
зразків художньої мемуаристики. Неповторний спогадовий настрій автор творить у 
тому числі й завдяки органічному залученню до текстури оповідання фольклорних 
елементів. Уснословесний серпанок щільно огортає художній світ цього «мемуарного 
есе» (М. Легкий [8, с. 73]). «Присутність» фольклорної традиції виявляється на різних 
рівнях: це і принагідні натяки на певний образ, мотив, сюжет, і лаконічні ремінісценції з 
багатої національної скарбівні духовної культури, і естетизовані переповідання зразків 
народної прози, тощо. Кожен із зазначених елементів не є відрубним (так званою річчю 
в собі), не ділить твір на окремі фрагменти-кадри (попри те, що деякі дослідники 
говорять про фрагментарність як визначальну рису твору), а «працює» на загальну 
концепцію зразка Франкової малої прози, що не випадково отримав авторське уточнення 
«із моїх споминів». Вдумливе прочитання оповідання «У кузні» відкриває перспективу 
передусім через комплекс промовистих фольклорних маркерів відтворити унікальну 
духовно-інтелектуальну атмосферу, в якій зростав і формувався як письменник, 
мислитель і громадянин Іван Франко.

СПИСОК ВИКОРИСТАНОЇ ЛІТЕРАТУРИ

1. Галайчук В. Українська міфологія / В. Галайчук. – Харків, 2016. – С. 187.
2. Галицько-руські анекдоти // Етнографічний збірник. – Львів, 1899. – Т. VІ.
3. Галицько-руські народні приповідки. Зібрав, упорядкував і пояснив Др. Іван Франко. – 

Львів: Видавничий центр ЛНУ імені Івана Франка, 2008. – Т. ІІ.
4. Голод Р. Іван Франко та літературні напрями кінця ХІХ – початку ХХ століття / Р. Го-

лод. – Івано-Франківськ, 2005.
5. Довженко О. Зачарована Десна / О. Довженко // Твори 6 в 5 т. Т. І / О. Довженко. – 

Київ, 1983. 
6. Житє і слово. – 1894. – Т. ІІ. 
7. Зубрицький М. Тісні роки. Причинки до історії Галичини 1846–1861 років / М. Зуб-

рицький // ЗНТШ. – Львів, 1898. – Т. 26, кн. 6.
8. Легкий М. Форми художнього викладу в малій прозі Івана Франка / М. Легкий. – Львів, 

1999. 
9. Франко І. Додаткові томи до Зібрання творів у п’ятдесяти томах / Іван Франко ; 

редкол. : М. Жулинський (голова) та ін. – Київ, 2008. – Т. 53: Літературознавчі, 



98 Святослав ПИЛИПЧУК
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

фольклористичні, етнографічні та публіцистичні праці, 1876–1895 / ред. тому 
Є. Нахлік. – Київ, 2008.

10. Франко І. Додаткові томи до Зібрання творів у п’ятдесяти томах / Іван Франко ; ред-
кол. : М. Г. Жулинський (голова) та ін. – Київ : Наукова думка, 2006–2010. – Т. 54: 
Літературознавчі, фольклористичні, етнографічні та публіцистичні праці. 1896–1916 / 
ред. тому Є. Нахлік. – К., 2010. 

11. Франко І. Зібрання творів : у 50-ти т. / Іван Франко. – Київ : Наукова думка, 1976–1986.
12. Швець А. Злочин і катарсис: Кримінальний сюжет і проблеми художнього психологізму 

в прозі Івана Франка / А. Швець. – Львів, 2003.

Стаття надійшла до редколегії  06.10.2018
Прийнята до друку 12.10.2018 

FOLKLORE «HAZE» IN FRANKO’S SHORT STORY 
«IN THE SMITHY»

Sviatoslav PYLYPCHUK

Ivan Franko National University of Lviv,
1, Universytetska Str., Lviv, Ukraine, 79000

The article offers a complex analysis of Franko’s short story “In the Smithy”. It has 
been remarked that this sample of the writer’s small prose belongs to artistic memoiristics, 
where the spiritual atmosphere of the author’s childhood is refl ected through reminiscences. 
Following a genological assessment of the story, it has been determined that it tends to the 
idyll, however, does not fully follow all the principles of the genre. The research mostly 
focuses on identifying the folklore background of the text. It has been ascertained that 
folklorism of the memoir essay in question is revealed at different levels. It amply involves 
images from the rich stock of folk demonology. Ivan Franko extended the personage range 
with a demonic creature – «the wild hag». The writer also indirectly mentioned other 
representatives of the supernatural world, acknowledging, in particular, people’s vibrant 
faith in ghouls and strachchuks (still-born unbaptized babies). The story naturally includes 
the samples of folklore prose. Through his father’s narrative, the author renders popular folk 
jokes, anecdotes and legends with a prominent moralistic core. The reminiscent mood of the 
story is enhanced by the humorous plot of the smith’s apprentice, story about “skuska girl” 
(a seductress) and the legend of St. Valentinus (this plot was further originally developed 
by Franko in his philosophical poem «Saint Valentinus»). By way of employing folklore 
material, primarily by spotlighting its major ideological principles, Franko was able to reach 
maximum precision in refl ecting the set of moral and ethical postulates of his father and 
expound the unique spirit of Yats the smith. The story «In the Smithy» undoubtedly belongs 
to the best samples of the writer’s artistic prose. What the article primarily accentuates is the 
main factor of the aesthetic accomplishment of the text, namely the harmonious incorporation 
of folklore elements in the pattern of the story.

Keywords: artistic memoiristics, reminiscence, children’s psychology, folklorism, 
demonology, folk anecdotes, jokes, legends, thematic range, «hard years», «Kossuth’s war», 
tradition and innovation.



ТЕОРЕТИЧНІ ТА МЕТОДОЛОГІЧНІ АСПЕКТИ

УДК 821.161.2-95.09Франко:808.51(38)

DOI: http://dx.doi.org/10.30970/uls.2018.83.2167

ІВАН ФРАНКО І ДЕЯКІ ПИТАННЯ РИТОРИКИ
(ТЕОРІЯ І ПРАКТИКА)

Михайло ГНАТЮК

Львівський національний університет імені Івана Франка,
кафедра теорії літератури та порівняльного літературознавства,

вул. Університетська, 1, Львів, Україна, 79000,
e-mail: mychajlo.hnatiuk@gmail.com

На основі сучасних підходів проаналізовано погляди Івана Франка на класичне 
трактування риторики Аристотелем, яке ґрунтувалося на переконуванні реципієнта. 
На прикладі літературознавчих праць українського мислителя досліджено риторичні 
засоби, що їх культивував І. Франко у літературно-критичних працях. Окремо розглянуто 
риторичні прийоми, що їх використовував І. Франко у прилюдних літературних і 
суспільних виступах.

Франкові ідеї ґрунтувалися на методичних засадах ораторської майстерності: 
від форми до змісту, від зацікавленості – до осмисленості. Письменник дотримувався 
так званого концептуального закону, який є базовим законом риторики і передбачає 
віднайдення задуму, пошук істини шляхом всебічного аналізу предмета обговорення.

Вчений застерігав, що риторичні прийоми, які використовує письменник, повинні 
приносити не тільки естетичне задоволення, але й виховувати у реципієнта високі 
гуманістичні почуття (стаття «Леся Українка» 1898 року). Риторичні прийоми, що 
їх автор використовує у літературознавчих працях, переконують реципієнта логікою 
аргументів, а з іншого боку, за допомогою метафоричних прийомів пробуджують у 
читача емоційні переживання, які сприяють засвоєнню думки автора.

Риторичні прийоми І. Франка, які реалізувалися і в писаному, і в усному мовленні, 
заклали міцний фундамент науки риторики в Україні.

Ключові слова: аристотелівська риторика, риторичні прийоми літературознавчих 
праць, риторика усного мовлення.

Започаткована ще у V столітті до нашої ери наука риторики охоплювала різні 
завдання гуманітаристики. Платон і Аристотель розуміли риторику як мистецтво 
переконування. Квінтіліан бачив риторику як оптимізацію мовленнєвої діяльності 
з огляду на результат комунікації. Натомість у епоху Відродження риторика стала 

© Гнатюк Михайло, 2018

ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83. С. 99–106
Ukrainian Literary Studies. 2018. Issue 83. P. 99–106



100 Михайло ГНАТЮК
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

мистецтвом прикрашування мови. На жаль, у пізніші періоди риторика набула значення 
красивого, але беззмістовного мовлення.

З часів Аристотеля риторика була тісно пов’язана зі сприйманням творів красного 
письменства. У своїй «Поетиці» автор говорить про двох учасників комунікації: мовця 
і слухача. Характерно, що для давньогрецького філософа важливо розрізняти намір 
мовця і реакцію слухача, які мають бути предметом вивчення риторики. Отже, в основі 
класичної риторики є елемент переконання, на якому вона будувалася.

Класична риторика є нормативною моделлю, сукупністю правил, за якими 
створюється ефективна комунікація. Важливими є форми висловлювання, жанри 
словесності та принципи їх побудови. Звідси і термін «techne» – риторика – професійне 
мовлення, яке ґрунтується на професійному досвіді. Для реципієнта промова мала 
триєдину мету: привабити морально, переконати аргументацією та зворушити почуття.

У перші роки нової ери сформувалася п’ятирівнева схема побудови промови, що 
охоплювала добір матеріалу, його розташування, словесне втілення, запам’ятовування 
і виголошення.

Керуючись аристотелівською риторикою, важливим елементом якої є намір мовця 
(invention) та реакція слухача (пафос), сучасний літературознавець Сергій Авєрінцев 
акцентував увагу на зв’язку класичної риторики з античною традицією раціоналізму, 
який був зорієнтований на рівні універсалій. Тобто пізнанню доступний тільки рівень 
загального, часткове тільки є проявом окремого випадку. Риторика як теорія і практика 
літератури передбачає пріоритет кодифікованих стабільних правил, рух від загального 
до окремого. Реальність у ній представлена через «загальні місця», а «індивідуальний 
стиль постає як комбінація усталених стратегій письма та ідей» [1, с. 134].

Сучасний поділ риторики на загальну і конкретну зводиться до того, що загальна 
риторика вивчає принципи побудови доцільної промови. Риторика узагальнює досвід 
суспільно-мовної практики, вона пов’язана з висловлюваннями й нормами аргументації, 
що витворені культурою певної групи людей однієї нації.

Можна говорити, що існують українська, німецька, польська, французька риторики. 
Кожна конкретна риторика вивчає особливі риси, що відображають специфічні 
особливості кожної культурно-мовної спільноти. Отже, є загальні правила риторики, 
але є і специфічні риси, які виробив кожен народ.

Кінець ХІХ – початок ХХ століть позначений тим, що риторика знову починає 
займати чільне місце в статусі філософської та філологічної теорії – неориторики, в 
якій найважливішою була Аристотелева теорія мовного впливу.

У своїй практиці І. Франко дотримувався класичної Аристотелевої теорії риторики, 
яка робила основний акцент на переконання. Натомість формалісти (російські зокрема) 
тлумачили риторику як вчення про правильне мовлення без урахування її переконливості.

Можемо ствердити, що І. Франко дотримувався так званого концептуального 
закону, який є базовим законом риторики. Це перший крок мовленнєвого циклу, який 
передбачає віднайдення задуму, ідеї. Він охоплює пошук істини шляхом всебічного 
аналізу предмета обговорення. Повноцінна мисленно-мовленнєва діяльність передбачає 
оволодіння нею цим законом. Задум (концепцію) можна порівняти з образом людини 



101ІВАН ФРАНКО І ДЕЯКІ ПИТАННЯ РИТОРИКИ (ТЕОРІЯ І ПРАКТИКА)
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

на гірській вершині, з якої вона бачить і осмислює те, що вона неспроможна зрозуміти, 
будучи «внизу» (на своїй галявині), бо не здатна охопити цю «галявину» (предмет, 
проблему) цілісно.

Внесок І. Франка у розвиток української риторики стає зрозумілим при врахуванні 
суспільно-політичного життя на українських землях кінця ХІХ – початку ХХ століть. 
Повна пригніченість українського національного життя в Російській імперії, полонізація 
та германізація науки, освіти, церковного життя в Австро-Угорщині гальмували розвиток 
науки риторики на підросійській та підавстрійській Україні.

Порівняно з Російською імперією зростання національної свідомості українців на 
землях, що входили до ліберальної Австро-Угорщини, відбувалося значно активніше. 
Ще в середині ХІХ століття значну роль у пробудженні українського риторичного 
слова відіграло заснування Головної Руської Ради у Львові в 1848 році, яка, на жаль, 
не призвела до пробудження національної свідомості русинів Галичини. Значно більше 
цьому процесові прислужилися пізніше товариство «Просвіта» (1868) та Товариство 
ім. Т. Шевченка (1873).

Діяльність цих інституцій сприяла виробленню риторичних засобів, що утвердилися 
на кінець ХІХ – початок ХХ століть у німецькій та польській мовах – мовах, які у 
Галичині мали значний вплив на суспільну свідомість населення.

Значення І. Франка для розвитку української риторики насамперед полягає у 
тому, що він був одним із найбільших творців українського слова, які чудово володіли 
українською та рядом чужих мов, а також найсучаснішою інформацією. Тому, знаючи 
літературу не тільки українську, він міг осягнути матеріал з погляду часу та ситуації в 
Україні, зіставити його з відповідними досягненнями в інших національних культурах, 
дати рекомендації щодо дальшої праці над певною проблемою. У зв’язку з тим мислитель 
подавав матеріал в усній та писаній формі вибірково, продумано, вів усну дискусію 
живою мовою, формулював свої позиції так, щоб слухачі сприймали виголошені думки.

Франкові ідеї ґрунтувалися на методичних засадах ораторської майстерності: від 
форми до змісту, від зацікавленості – до осмисленості.

Такі риси аналізу ораторської майстерності І. Франка знаходимо у працях 
Ф. Бацевича [2], Т. Космеди [4], М. Легкого [5], Р. Семківа [7]. Зокрема, Ростислав Семків 
розглянув риторику як «вихід поза межі тексту і намагання апелювати до зовнішньої 
стосовно нього, суто об’єктивної психологічної, соціологічної, філософської чи іншої 
проблематики, а не просто вивчення тропів чи фігур» [7, с. 24]. Учений трактує риторику 
І. Франка як ілюстрацію поглядів на суспільні процеси в тогочасній Галичині, тому 
іронія в його новелістиці – це стратегія переконання. Отже, художній текст розглядають 
як факт комунікації з чітко визначеною авторською інтенцією. Йдеться про неориторичні 
концепції щодо стратегічності висловлювань сучасного гуманітарія.

Прикладом такого вченого, для якого мистецтво переконання своїх читачів і 
слухачів має принципове значення, є російський літературознавець Олександр Пипін. 
Український учений наголошував, що на університетській кафедрі учений часто може 
стати сухим «регістратором-бібліографом або абстрактним естетичним судією». 
Натомість О. Пипін, який покинув університетську кафедру на знак солідарності з 



102 Михайло ГНАТЮК
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

переслідуваними царською владою студентами, зберіг у своїх працях практичний 
інтерес до тогочасного життя. Даючи оцінку «Истории русской литературы» О. Пипіна 
(1898), І. Франко писав: «Праця О. Пипіна при всіх її наукових прикметах показує 
нам в авторі живого чоловіка з невгасимою любов’ю не тільки до рідного народу, але 
також до загальнолюдських ідеалів добра і справедливості. Він не тільки як правдивий 
історик уміє відчути живих людей і живу боротьбу інтересів та змагань у пам’ятках, 
не раз тільки у дрібненьких уривках та поодиноких окрушках давніх віків, чуючи себе 
вповні сучасним чоловіком, вповні європейцем, автор рівночасно знаходить відповідну 
міру оцінення тих пам’яток давнього життя і думання» [8, с. 337].

Риторичний літературознавчий дискурс Івана Франка тісно пов’язаний з 
вартістю аналізованого твору. А це своєю чергою пов’язане з ідеями рідного 
народу та загальнолюдським прагненням до добра та справедливості. Для вченого-
літературознавця важливе значення мають мистецькі твори, що «входять в глиб життя 
цілого народу, ба навіть вглиб життя цілої людськості, і виражаються впливом на обичаї, 
поняття, вірування, уподобання і т. ін., загалом впливом на цілу атмосферу духову, 
цілих поколінь, отже й виростаючи нових поетів…» [14, с. 73]

Наука психологія, яка тісно входила до літературознавчих студій у кінці ХІХ – 
початку ХХ століть, мала на меті з’ясувати, що вніс поет у свої твори від себе самого, 
що є властивим даром природи властиво оригінальне в його творах» [14, с. 73].

Риторичні прийоми у художньому творі повинні викликати відчуття краси: «Раз 
на завсіди ми мусимо сказати собі: для поета, для артиста нема нічого гарного ані 
бридкого, прикрого ані приємного, доброго ані злого, характерного ані безхарактерного. 
Все доступно його творчості, все має право доступу до штуки. Не в тім, які речі, 
явища, ідеї бере поет чи артист як матеріал для свого твору, а в тім, як він використає і 
представить їх, яке враження викличе при їх помочі в нашій душі, в тім однім лежить 
секрет артистичної краси» [11, с. 119].

З’ясовуючи особливості поняття «прекрасного» у літературі, І. Франко писав, що 
«в артистичній творчості краса лежить не в матеріалі, що служить їй основою, не в 
моделях, а в тім, яке враження робить на нас даний твір і якими способами артист зумів 
осягнути те враження» [11, с. 118].

У майстерності автора, у вмінні використати різні прийоми, в тому числі риторичні, 
лежить сила художнього впливу на читача чи слухача. Але при цьому не варто забувати, 
що цей вплив може бути різним. Історія знає, що найбільші «злі генії» людства 
використовували риторичні прийоми для досягнення своїх антигуманних ідей. Тому 
вчений застерігав, що риторичні прийоми, які використовує письменник, повинні 
приносити не тільки естетичне задоволення, але й виховувати у реципієнта високі 
гуманістичні почуття: «Не в тім річ, з якої бочки бере поет напій, що подає своєму 
народові, а в тім, який напій він подає йому, чи чисте покріпляюче вино, чи наркотик 
на приспання. Я наркотиками не шинкую» [13, с. 8].

Риторичні прийоми, що їх автор використовує у літературознавчих працях, 
переконують реципієнта логікою аргументів, а з іншого боку, І. Франко-учений за 
допомогою метафоричних прийомів пробуджує у читача емоційні переживання, які 



103ІВАН ФРАНКО І ДЕЯКІ ПИТАННЯ РИТОРИКИ (ТЕОРІЯ І ПРАКТИКА)
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

сприяють засвоєнню думки автора. У статті «Леся Українка» Франко-критик відзначив 
інтенсивну працю молодої поетеси над змістом і формою твору. Це спостереження 
веде критика до наукового підсумку, висловленого суто художніми засобами: «Від 
часу Шевченкового “Поховайте та вставайте, кайдани порвіте”» Україна не чула такого 
сильного, гарячого та поетичного слова, як з уст сеї слабосилої, хорої дівчини» [12, 
с. 265–266].

У своїх літературознавчих працях, зокрема літературних портретах, І. Франко вмів 
показати справжню суть мистецького твору того чи іншого митця. Чисто риторичними 
засобами він ілюстрував, що ховається за зовнішнім портретом: «…його біографії – не тої 
анекдотичної, якої пробу подано вище, а тої внутрішньої, духовної, не знає, мабуть, ніхто 
навіть із тих, що живуть із ним у близьких взаєминах. Наш поет у тім пункті мовчазний 
і здержливий як мало хто із знайомих мені людей. Він, мов соромлива панночка, боїться 
відкривати тайники своєї душі і допускати до них по сторонніх свідків. Така сама його 
поезія, як його душевна вдача: здержлива, скромна, наскрізь целомудрена й чиста. Ви 
не знайдете в його віршах, при всій свободі їх світогляду і смілості їх лету, ані іскорки 
модного тепер еротизму: його муза навіть там, де говорить про любов і про жертви 
любові, висловлюється здержано, щиро, але без тіні пафосу або кокетерії» [10, с. 199].

Критик звернув увагу на сатиричну жилку, яка стала надбанням таланту поета-
лірика. Його сатира, хоч і гостра і колюча, але не містить у собі ненависті. «Він 
найбільше любується в політичній сатирі, може тому, що стріли сатири тут падають у 
абстрактні системи та програми, більше ніж у живих людей. Та його сатира робиться 
їдкою, майже жорстокою, коли доторкається поганих хиб власних земляків, їх неробства 
та трусливості (“На печі”), їх патріотичного пустомельства (“Патріота Іван”); особливо 
в смілій своєю жорстокістю сатирі “Сон” (стор. 84–86) його тихий звичайно гумор 
переходить майже в злобу, в крик хворої зневаженої душі» [10, с. 202].

Риторичні прийоми в усному мовленні – ще одна проблема риторичного дискурсу 
І. Франка. У «Вступному слові до публічних відчитів перед молоддю у залі Руської бесіди 
22.Х.1911 року» він вів мову про відчитування друкованих і деяких недрукованих творів. 
Це був час хвороби письменника. Автор говорить про відмінності між популярними 
виступами з науковими трактатами та літературними відчитами. «Прилюдні відчити 
у нас – це новина, хоч ми досить пізно в тім огляді пішли за прикладом інших 
освічених народів. Найбільша часть таких відчитів обговорює теми наукові з метою 
популяризувати здобутки науки в таких кругах, до яких друковане слово не доходить або 
яким воно в строго науковому викладі було би недоступне. Щодо творів літературного 
змісту, то деякі з них власне поетичні, що привикли чути на прилюдних зібраннях у 
формі декламації, причім декламатор не читає, але говорить з пам’яті, стараючись при 
помочі відповідних змін у голосі та міміки надати поетичному творові якнайбільше 
естетичної експресії (художнього вислову) та висловити ним якнайсильніше естетичне 
враження» [9, с. 874].

Іван Франко акцентував увагу на тому, що не тільки сильний голос і жива 
жестикуляція відіграють першорядну роль, бо іноді за зовнішньою формою пропадає 
зміст та основна ідея твору.



104 Михайло ГНАТЮК
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Тут важливу роль відіграє підготованість реципієнта до сприймання твору: «Коли 
ж додати до того малу вправність найбільшої части освічених людей нашого часу, 
привиклих до тихого та швидкого читання газет та часописів, у голосному та виразному 
читанні друкованого слова, тоді зрозуміємо, що добре відчитання добре дібраного твору 
може мати немале значіння і дати добірній публіці слухачів таке естетичне вдоволення, 
якого не дасть тихе та швидке читання того самого твору» [9, с. 875].

Вчений відстоював у прилюдних виступах добір змісту, «простоту та вправність 
виголошення і темпо відповідне до змісту, яке б давало можність слухачам добре 
відчувати ряди слухових вражінь і викликані ними уяви фантазії, через що одиноко 
осягається найвища мета такого відчиту – дати публіці можність пережити душею те, 
що представлено в творі» [9, с. 875].

У книзі «Іван Франко. Студії та спогади» М. Мочульський писав: «…доктор 
Володимир Охримович у “Причинках до біографії і характеристики Івана Франка” 
написав, що Франко не був красномовцем. Я не міг би сказати цього про Франка. 
Я чув не раз Франка, як він промовляв на вічах, зборах, засіданнях і сходинках, і 
мушу сказати протилежне. Він був красномовцем. Правда, він говорив спокійно, без 
патосу, без жестикуляції, але слова плили з його уст заокруглені, образові, закрашені 
іронією, плили й плили, ворушили серце, переконували залізною логікою розум. Франко 
як промовець не грав на людських душах тільки лірикою, він не був демагогом, він 
оперував фактами, холодною дійсністю, коли треба, колов, пік, батожив і переконував 
своїм розумом і мудрістю» [6, с. 510].

Навіть найвидатніші оратори початку ХХ століття, університетські професори, 
як віденський професор-правник Чиглярж, на думку Марка Черемшини, поступалися 
Франкові: «до того часу видавався мені наймудрішим бесідником професор Чиглярж, 
що викладав римське право, однак коли я почув Франка, поставив його далеко вище 
всіх бесідників із мітингу» [15, с. 374].

Франко ніколи не давав підстав відчути співрозмовникові свою перевагу. З цього 
приводу цікаві спостереження про письменника залишив Сергій Єфремов: «Скільки 
разів я чув, як на слова: “най пан доктор скажуть”, чулося протягло нерішуче: “Або 
я знаю”, і вже потім тільки серед розмови виявлялося, що він таки знає» [3, с. 303].

Риторичні прийоми І. Франка реалізувалися і в писаному, і в усному мовленні. 
Доречно зауважити, що вони заклали міцний фундамент науки риторики в Україні. 
Дальше дослідження цих важливих проблем має дати вагомі результати.

СПИСОК ВИКОРИСТАНОЇ ЛІТЕРАТУРИ

1. Аверинцев С. С. Риторика и истоки европейской литературной традиции / С. С. Аве-
ринцев. – Москва : Школа «Языки русской культуры», 1996. – 134 с.

2. Бацевич Ф. С. Лінгво-комунікативні та риторично-прагматичні виміри Франкового 
тексту (на матеріалі роману «Перехресні стежки») / Ф. С. Бацевич. – Львів : ЛНУ 
імені Івана Франка, 2016. – 267 с.

3. Єфремов С. Зі спогадів про Івана Франка) / С. Єфремов // Спогади про Івана Франка. – 
Львів : Каменяр, 2011. – С. 299–306.



105ІВАН ФРАНКО І ДЕЯКІ ПИТАННЯ РИТОРИКИ (ТЕОРІЯ І ПРАКТИКА)
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

4. Космеда Т. Комунікативна компетенція Івана Франка / Тетяна Космеда. – Львів : 
ПАІС, 2006. – 326 с.

5. Легкий М. Художня оповідь у «Батьківщині» Івана Франка / Микола Легкий // Україн-
ське літературознавство. – Львів, 1995. – Вип. 60. – С. 725–734.

6. Мочульський М. З останніх десятиліть життя Івана Франка (1896–1916) / М. Мочуль-
ський // Спогади про Івана Франка. – Львів : Каменяр, 2011. – С. 509–541.

7. Семків Р. Риторика та іронія в малій прозі Івана Франка / Р. Семків // Наук. записки 
НАУКМА. – Київ, 2001. – Т. 19; Спецвипуск, частина 1. – С. 24–27.

8. Франко І. А. Н. Пыпин. История русской литературы / Іван Франко // Зібрання творів: 
у 50 т. Т. 31 / Іван Франко. – Київ : Наукова думка, 1981. – С. 335–352.

9. Франко І. Вступне слово до публічних відчитів перед молоддю в залі «Руської бесі-
ди» 22 листопада 1911 / Іван Франко // Додаткові томи до Зібрання творів : у 50 т. – 
Т. 54 / Іван Франко. – Київ : Наукова думка, 2010. – С. 874–875.

10. Франко І. Володимир Самійленко (Проба характеристики) / Іван Франко // Зібрання 
творів : у 50 т. Т. 37 / Іван Франко. – Київ : Наукова думка, 1982. – С. 193–204.

11. Франко І. Із секретів поетичної творчості / Іван Франко // Зібрання творів : у 50 т. Т. 31 / 
Іван Франко. – Київ : Наукова думка, 1981. – С. 45–119.

12. Франко І. Леся Українка / Іван Франко // Зібрання творів : у 50 т. Т. 31 / Іван Франко. – 
Київ : Наукова думка, 1981. – С. 254–274.

13. Франко І. Передмова [до збірки «Поеми»] / Іван Франко // Зібрання творів : у 50 т. Т. 5 / 
Іван Франко. – Київ : Наукова думка, 1976. – С. 7–8.

14. Франко І. «Тополя» Т. Шевченка / Іван Франко // Зібрання творів : у 50 т. Т. 28 / Іван 
Франко. – Київ : Наукова думка, 1980. – С. 73–88.

15. Черемшина М. Фрагмент моїх споминів про Івана Франка / М. Черемшина // Спогади 
про Івана Франка. – Львів : Каменяр, 2011. – С. 373–376.

Стаття надійшла до редколегії  06.10.2018
Прийнята до друку 12.10.2018 

IVAN FRANKO AND SOME ISSUES OF RHETORIC
(THEORY AND PRACTICE)

Mykhaylo HNATIUK

The Ivan Franko National University of Lviv,
Department of Theory of Literature and Comparative Literary Studies,

1, Universytets’ka Str., Lviv, Ukraine, 79000,
e-mail: mychajlo.hnatiuk@gmail.com

On the strength of present-day approaches, the author analyses Ivan Franko’s views on 
the classical interpretation of Rhetoric by Aristotle based on the persuading of a recipient. As 
exemplifi ed by the literary-theoretical works of the Ukrainian thinker, rhetorical means cultivated 
by I. Franko in his literary-critical papers are researched. The author of the article particularly 
examines the rhetorical techniques used by I. Franko in public literary and other speeches.

I. Franko’s ideas were based on the methodological principles of public speaking skills: 
from form to content, from interest to comprehensiveness. The writer adhered to the so-called 
conceptual law, the basic law of rhetoric which envisages fi nding the initial conception, search 
for the truth through a comprehensive analysis of the subject of discussion.



106 Михайло ГНАТЮК
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

The scholar warned that the rhetorical techniques used by the writer should bring not 
only aesthetic pleasure, but also foster high humanistic feelings in the recipient (article 
«Lesia Ukrayinka», 1898). Rhetorical techniques used by the author in literary theoretical 
works convince the recipient by the logic of argumentation, and, on the other hand, through 
the use of metaphorical devices, awaken in the reader emotional experiences, contributing 
to the assimilation of the author’s thought.

The rhetorical devices of I. Franko realized both in written and oral speech, laid the 
solid foundation for the science of rhetoric in Ukraine.

Keywords: Aristotelian rhetoric, rhetorical methods of literary works, rhetoric of oral 
speech.



УДК 81’255.4’42:821(100):7.04]І.Франко.07

DOI: http://dx.doi.org/10.30970/uls.2018.83.2168

THE FOREIGN-LANGUAGE DISCOURSE OF IVAN FRANKO: 
CREATIVE REVERBERATIONS

Ivan TEPLYY 

The Ivan Franko National University of L’viv,
Foreign Languages Department for Humanities,

1, Universytets’ka Str., L’viv, Ukraine, 79000,
e-mail: i_teplyy@yahoo.co.uk

The paper highlights the specifi city of Ivan Franko’s foreign-language discourse in terms 
of creative development of themes, motifs, character-sketches etc. The research focuses on 
reception as a major form of dealing with a foreign-language discourse. Other forms, viz. 
creative development, precedent text, fi gurative analogy, etc. are under consideration too.

Keywords: reception, translation, intertextuality, creative development, fi gurative 
analogy, creative borrowing, interliterary connections.

«Penetration into the underlying processes of interaction of different cultures is primarily 
contributed by its most typical main lines, such as inter-literary communication, reception, and 
translation, the latter, among other things, acting as the most productive link of the former ones. 
Both inter-literary communication and translation serve as a major dominant for the mutual 
enrichment of national cultures, interpenetration of the national and the international in the 
world literary process» [18, р. 27]. One of the major functions of translation is to ensure the 
internal coexistence of artistic values in the developing literary systems: «We refer translation, 
as one of the most important manifestations of inter-literary coexistence, to the sphere of 
genetic contacts since its main function is to maintain the link between national literature 
and the foreign literary process, and to ensure the internal co-dimensionality of the artistic 
values of two or more literary systems under development» [17, р. 127]. The same author 
referred comparison to epistemological categories, maintained it is a basis for integration, 
way of thinking/non-thinking, comparative studies as a prehistory of global thinking, and 
infl uence – as ontological problem [83, р. 25–33 ff.].

Generally speaking, «the process of the author’s interaction with the «foreign» word is 
nowadays regarded as a dialogue of its own kind. The dialogic interaction between ongoing and 
foregoing texts, those of one time, but different cultures – it is the problem of intertextuality 
formation, that of the theory of intercultural communication, which has found a vivid refl ection 
in I. Franko’s works yet requires a careful and consistent study projected on the entire creative 
heritage of the great writer» [32, р. 69]. The problem requires a broader examination in the 
comparative literary plane, taking heed of the fact that the very translations, even though 

© Teplyy Ivan, 2018

ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83. С. 107–136
Ukrainian Literary Studies. 2018. Issue 83. P. 107–136



108 Ivan TEPLYY
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

occupying a leading position, do not exhaust the creative interaction of I. Franko with other 
literatures, broader speaking – cultures. The paradigm meeting these requirements seems to 
be that of Comparative Literature [4; 10; 12; 25; 28; 27; 30; 82; 84; 61; 96], as well as from 
the standpoint of communicative competence [31], for «the major subject of Comparative 
Studies» (Dmytro Nalyvayko) is «the coming together of «the native» and «the other», and the 
processes occurring hereby, explication of how «the other» becomes «the native». Nowadays 
these processes have come to be global in nature and enormous in terms of signifi cance, which 
enhances the status of Comparative Studies, and simultaneously its topicality in today’s world» 
[50; 65]. The issue of «international horizons and the comparative discourse of present-day 
literary theoretical studies» is rightly posited at a monographic level [46], which guides our 
research in the specifi ed direction. In the perspective of the problem «Translation as a means 
of intercultural communication» the former is viewed as «a semiotic system of culture» (Olha 
Dovbush) with the relevant «mechanism of recoding and transportation in the translation of 
texts of another national culture by taking into account the effect of a comparative factor» 
[15, р. 366; See also 79–80; 82]. When translation is talked of, culture should be mentioned 
as well: «Why did I. Franko translate Jolović, a Montenegrin writer, beginner, his fi rst work, 
almost unknown even among Serbs and Montenegrins? «Because he found in the works of 
Jolović the unity of international and national, which is an important moment in the history 
of culture. And one should speak, generally, when speaking about translation, of I. Franko’s 
major cultural-shaping mission [emphasis ours. – І. Т.] who regards culture as a complex, 
dynamic, contradictory, and, simultaneously, integral system. Talking about I. Franko, we must 
not talk about him as having attained or not attained, reached or not reached, we must talk 
about a great cultural phenomenon [emphasis ours. – І. Т.], and this, hence, is also followed 
by what concerns translation» [7, р. 298–299].

Still earlier, in 1940, L. Ivanov posited the problem: «Amid an enormous number of 
works on Ivan Franko, we could not fi nd a special research on the ideological and literary 
connections of Franko’s oeuvre with the literary output of masters of world literature. [...]. 
Therefore, the question of the circle of Franko’s literary interests, connections of his work 
with world literature seems to us quite relevant and worthy of a detailed study» [25, р. 83]. 
Question is posed to clarify Ivan Franko’s place in world literature, esp. conceptual relations 
between the works of I. Franko and other writers in general parallels, I. Franko’s closeness to 
Russian writers of the 19th c., give a general literary analysis of the writer’s works, where need 
be to reveal their originality [25, р. 84]. The issue of intertextuality, creative connections, is, 
undoubtedly, of relevance in this work. 

However, despite the huge number of publications and a long (more than one hundred 
years) history of Ivan Franko Studies, the writer’s receptive work proper (reception, inter-
literary connections, the phenomenon of intertextuality, etc.), whose most widespread and 
most well-known form is translation has not been the subject of a systematic and thorough 
research.

«Ivan Yakovych has translated into Ukrainian the works of about 200 authors from 
14 languages and 37 national literatures» [53, р. 4]. His creative work, written predominantly 
in Ukrainian (most of the texts), Polish, German, Russian, Bulgarian, Czech is assessed, by 



109THE FOREIGN-LANGUAGE DISCOURSE OF IVAN FRANKO:...
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

low estimate, to be several thousand works totaling to more than 100 volumes. In the whole 
of Ivan Franko’s lifetime, more than 220 editions, including 60 collections of his original and 
translated works, various in genre, appeared in separate books and brochures [78; 53, р. 3–4]. 

Conceptual tenets. I. Franko, according to scholars, resorted to all acceptable to him 
forms of mastering foreign works – from translations to fi gurative analogies – and was the fi rst 
to distinguish between them [52, р. 29]. Figurative analogy is «one of the forms of creative 
interaction and reverberation of the authors: the writer’s drawing the reader’s attention of to 
a world-famous work of literature or art somewhat resembling this work, being somehow 
associated with it through an idea, a fi gurative system, and sometimes through composition and 
style» [38, р. 279]. Sometimes this analogy appears even in the title of works, e.g. «Khodyt’ 
Faust...» [Faust Going...] by P. Tychyna, «Smert’ Hamleta» [Hamlet’s Death] by M. Bazhan 
a. o. Invoking various kinds of aesthetic associations in the reader, such analogies make it 
possible to deeper understand the work in question [38, р. 279]. 

In the preface to the «Poems» collection, having taken as epigraph T. Shevchenko’s: «Of 
course – stolen», I. Franko outlines a programmatic view of the problem: «When it is true 
that the major signifi cance of poetry lies in the fact that it expands our individuality, enriches 
the soul with such impressions and feelings it would not experience in an ordinary life or 
would not experience in such a strength and clarity, then I think that the rendition of foreign-
language poetry, that of all ages and nations, into the mother tongue enriches the soul of the 
whole nation, appropriating to it such forms and expressions of feeling it has not had hitherto, 
building a golden bridge of understanding and mutual feeling between us and distant people, 
generations of old. / With this view, I offer these poems to our community» [70, vol. 5, p. 7]. 

The poems meant are these – «Ishtar», «Satni and Tabubu», «The Poor Henry», «The 
Poem of the White Shirt», «Funeral». «Ishtar» – I. Franko proceeds – is an extract from the 
Old Babylonian cosmogony epic that had been originated some 2000 years before Christmas 
and had as its main theme the heroic deeds and adventures of the Babylonian national hero 
Izdubar. […]. What is given here is as much faithful as literal translation [emphasis added. – 
І. Т.] of the Babylonian text, some paragraphs only being added by me to fi ll in the gaps» [70, 
vol. 5, p. 7]. The second poem «Satni and Tabubu» may be considered the precursor of the 
modern novella, despite being written some 200 or 250 years before Christ […]. Here, too, 
I give as much as possible a faithful translation, without adding a word of my own, except 
for the concluding two lines substituting for another, fairy-tale ending in the original, where 
Tabubu in the last minute changes into a terrible monster» [70, vol. 5, p. 7–8]. The three other 
poems are based on medieval Western European stories. «The share of my own effort in these 
works differs. In the «Poor Henry» I could make use of almost foreign samples, whereas in 
«The Poem of the White Shirt» I had to lend almost all color to the story, and something still 
more [emphasis added – І. Т.] in the «Funeral». After all, in the notes to each poem I give its 
sources, and one who is interested may clear out which in them is mine, and which I have 
found ready» [70, vol. 5, p. 8]. These words, like a droplet of water, if schematically, refl ect the 
variety of creative forms, based, in addition, on foreign sources. And a warning of principle – 
what to translate: «I may meet with a reproach what for I fl y my fancy to so distant times 
and lands, why I don’t sing of the nearby. Sorry! But how can I help it? I can crow as I know. 



110 Ivan TEPLYY
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

After all, the thing, I believe, is not in the barrel the poet takes the drink he offers his people 
from, but in what kind [emphasis added. – I. T.] of the drink he offers them – whether a pure 
reinforcing wine or a slumbering drug. I do not traffi c in drugs» [70, vol. 5, p. 8].

Translation was found to occupy the leading place among the three main forms of 
assimilating a foreign-language text. It is advisable that one should accept the following as a 
working defi nition of it as the important form of inter-literary relations: «reproduction of the 
text in another language, transcoding it from the original language into that of the receptor» 
[28, р. 67] and, in the framework of the genetic-contact approach, of reception as one of the 
categories of interliterary communication, along with infl uence and borrowing, viz. «reception 
is a synthetic form of genetic-contact relations, which consists in the perception of ideas, 
motifs, images, plots from works of other writers and literatures and their creative rethinking 
in national writing or creativity of the author» [28, р. 59; 64].

It is hard to disagree with the thesis that «along with translation, there are other forms 
of assimilation of foreign literature. And they are in Ivan Franko. For example, the rendition 
of «Deutschland – Ein Wintermärchen» is translation, but «The Poem of the White Shirt» – 
a variation completely original on the theme of world literature. Likewise «The Poor Henry», 
etc. There is translation, there is transfusion, there is fi liation, there is adaptation – all these 
forms are in Ivan Franko» [7, р. 299]. Transfusion is charecterized by the method of 
transposition, i. e. transference of original semantic units into ethno-linguistic components 
refl ecting the target-language picture of the world, and changing the intentional direction 
of the text to the topical for the target reader [14, р. 12]. A number of other terms such as 
domestication, paraphrase, imitation, free variation, version a.o. are proposed as genres of 
translation in terms of a literary polysystem, deep and surface structures etc. [14, р. 12–13]. 
In the theory of literary comparative studies, it is accepted to distinguish between several 
forms of reception, such as: borrowing, imitation, stylization, translation. Being an objective-
subjective process of interaction and confrontation of linguocultures, reception leads to the 
creation of such a text in which there is an intersection of conceptual systems of both cultures 
with orientation to the conceptual features of the recipient one [6, р. 297, 301]. Every translated 
literature needs an appropriate literary context in order to establish functional communication 
with the recipient literature, enter its orbit and become an integral part of it [6, р. 299; 48]. The 
term is used as synonym of «understanding, interpretation» [36, р. 101], in particular within 
the context of defi ning the relationship of verbal art with conscious manifestations of collective 
memory, its roots in the past, and also analysis of the effects of different traces of memory 
on the process of writing original and translated works, and their reception (in the scholar’s 
understanding).

«School of the Poet» by I. Franko is known to many. The poem was fi rst published in 
the book «Iz dniv zhurby. Poeziyi Ivana Franka» [From the Days of Sorrow. The Poetry by 
Ivan Franko]. Lviv. At the author’s expense, 1900. – P. 61–69 [76]. It is believed to be a free 
translation [70, vol. 3, p. 398], but, rather, it is an imitation. The publication opened with the 
author’s «Foreword», placed at the beginning of volume 5 in the 50-volume edition [70, 
vol. 5, p. 7–8]. It is based on H.Ibsen’s Norwegian original as translated into German. In the 
German edition of H. Ibsen’s poem authored by Christian Morgenstern the structure of the 



111THE FOREIGN-LANGUAGE DISCOURSE OF IVAN FRANKO:...
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

poem is quite different (18 eleven-syllable lines of the distich as opposed to 60 seven-syllable 
quatrain-lines in I. Franko’s imitation):

   Macht der Erinnerung 
Henrik Ibsen
Hört, wißt ihr wohl, wie ein Bärenbändiger
Wird seines Tieres Vergeßlichkeit Endiger?

Er läßt es in einen Braukessel sitzen;
Drauf läßt er den Kessel mit Kohlen hitzen; […].

Ich fühl’s wie ein Stechen unter den Nägeln, –
Und da tanz’ ich auch schon nach der Verskunst Regeln.

Übersetzt von Christian Morgenstern [88, р. 31].
There exists, simultaneously, another translated version into German – the one I. Franko 

might most probably use, for the poem was written in 1900, whereas that by Ch. Morgenstern 
is dated 1913 (it might, though, come into being earlier). L. Passarge’s translation was issued 
without the indication of its publishing date. Moreover, it is written in Gothic characters, 
which suggests that it had been out of the press. And its rhythm is closer to I. Franko’s – most 
likely, he made use of this «original»:

H. Ibsen, Norwegen
(1828–1906)
Die Macht der Erinnrung

Ihr weißt wohl schon, wie man Tiere dressiert;
Wie der Bär sich zuletzt als Tänzer geriert?

In einen Braukessel schnürt man den Kunter,
Und macht ein helles Feuer darunter.

Der Bär strebt über den Rand vergebens;
Doch der Führer spielt! «Freut Euch des 
Lebens!»

Vor Schmerz faßt ohne Besinnung der Zottige,
Er kannt nicht stehn und muß tanzen im 
Bottiche.

Und spielt man später die Melodie bloß,
So wird in ihm das Tänzergenie los.

Mir ist selber bekannt, wie herrlich man 
schwitze,
Bei voller Musik und entsprechender Hitze.

Г. Ібсен, Норвегія
(1828–1906)
Сила спогаду

Чи знаєте гаразд вже ви, як звірів дресирують,
Як із ведмедя врешті танцівника формують?

У чан великий отакий вже вуйка затягають, 
Огонь яскравий унизу тимчасом розкладають.

Дарма на стінку лізе він – ба, вирватися годі,
«Радійте жить!» – вожатий гра ведмедеві 
мелодій.

Від того болю Волохач свідомість утрачає,
Стояти більш не може він, тож танцювати має.

Звучить уже мелодія щоразу то вільніше,
І геній танцю проступа у нім щораз то більше.

Але відомо і мені, як тут пітніть чудово
При відповідній спекоті і музиці навколо.



112 Ivan TEPLYY
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Auch verbrannt’ ich mir damals mehr als die 
Sohlen;
Der Teufel soll die Heizer holen!

Und klingt mir ins Ohr das Lied der Lieder,
So sitz’ ich in glühenden Kessel wieder.

Es brennt mir unter den Füßen und Nägeln;
Da tanz’ ich wie toll nach der Metrik Regeln.

Aus dem Norwegischen übersetzt von Ludwig 
Passarge [87, р. 42].

Не стопи я тоді попік, – огнем щось більше 
взяло;
А паліїв отих мені прислав був сам диявол!

І пісня із пісень ота все стугонить у вусі, –
Знов у розпеченім котлі отак і я варюся.

Під стопами і нігтями пече щораз то гірше;
У танці мов шалений я під метрику двовіршів.

Translation ours – І. Т.

Given below is the English version of the poem made by John Northam:

THE POWER OF MEMORY 

Hi, do you know, if a trainer’s clever, 
how he’ll teach his bear something that sticks 
forever? 

He binds the beast in a brewer’s hopper; – 
then starts a fi re beneath the copper. 

His hurdy-gurdy starts grinding a hearty 
tune out for Bruin: «Life’s one long party!»

The beast soon senses a pain thatís lancing; 
he can’t stand still, so he must start dancing. 

And if the melody’s played again, — 
a demon of dance starts to drive him insane. 

I found myself once in the copper, seated 
with music full-blast, fi re equally heated.

I burnt more than hide on that occasion; 
the memory sticks, it defi es erasion. 

And each time that distant memory’s called on, 
I feel I’m bound in a red-hot cauldron. 

It feels like one’s quick when a sharp thorn’s in it; – 
I have to dance with my verse-feet, that minute. 

Written in Genzano, 1864 [97, р. 202]. 

(Note: to save space, the text is presented in two columns, traditionally – in one).
This is how the English translator ends his Preface (p. 2–5): «As to form, I have risked 

the hazards of reproducing as nearly as possible the verse structures, rhyme schemes and 
meters of the original» [97, р. 5], and that, really, springs to the eye, without the closeness 
being too risky.

It looks as if, according to the content, L. Passarge’s translation, in Gothic script, were 
closer to the original. Such, as we assume on the strength of the three translations from the 
Norwegian original, is the structure of the poem. As a basis, we take L. Passarge’s version 
as a probable source of translation, maintaining that of K. Morgenstern’s rendition does not 
differ substantially in terms of content and form, being, perhaps, stylistically «heavier» as 
too formally close to the original. The degree of I. Franko’s free employment of this plot 
can be judged from a comparison of his own work and the German «original» (see below):

 



113THE FOREIGN-LANGUAGE DISCOURSE OF IVAN FRANKO:...
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Г. Ібсен (за Л. Пассарге) І. Франко
Чи знаєте гаразд вже ви, як звірів дресирують,
Як із ведмедя врешті танцівника формують?
У чан великий отакий вже вуйка затягають, 
Огонь яскравий унизу тимчасом розкладають.
Дарма на стінку лізе він – ба, вирватися годі,
«Радійте жить!»– вожатий гра ведмедеві мелодій.

Під стопами і нігтями пече щораз то гірше;
У танці мов шалений я під метрику двовіршів.
[…].
[For greater detail see 64, р. 110–111].

Чи знаєш, брате, як учать
медведя танцювати?
На бляху на залізную
Веде його вожатий.

Під тою бляхою огонь
розпалює помалу,
а скрипкою збуджа в душі
любов до ідеалу.

Та не один медвідь отак!
З ним, брате мій, посполу
і кождий з нас, поет-співак,
таку проходить школу […].

і піднімається бідак
на віршовії стопи.

We italicize the common features of the «original» and I. Franko’s poem: out of I. Franko’s 
15 quatrains only 6 partially reverberate with the translation of L. Passarge. Consequently, it 
is a transfusion, or, rather, a version, i.e. the interpreter adheres to the original as a sample, but 
involuntarily, as a result of incomplete or erroneous interpretation, or deliberately, as a result 
of incomplete interpretive instruction, removes dominant semantic-stylistic components [14, 
р. 12–13]. On the other hand, the publication of K. Morgenstern is available in I. Franko’s 
library (Institute of Literature, National Academy of Sciences of Ukraine), which suggests a 
strong assumption: this is the «original» of the adaptation in question.

By the way, the third volume alone, alongside this well-known poem, includes a number 
of suchlike works, viz.: «The Knight (from Heine)», fi rst known as «The Prologue from 
Heine», «The Scottish Song (From Pushkin)»; «The Unhappy [Lady] (From A. K. Tolstoy)»; 
«Mermaid» (From Pushkin); «Revenge for the Killed Man» (Arabic Duma from Goethe) 
[70, vol. 3, p. 304–305; 311; 316; 318–320; 320–324]. So, we have 5 more such transfusions, 
perhaps even 6: it is not certain whether «Meleager. An Excerpt of the First Song» (1905) is 
not a transfusion [70, vol. 3, p. 351–356]. Under the infl uence of H. Heine’s poetry, the poem 
Akh, kob to ya buv musykantom [Ah, were I but a musician] was written, as we learn from 
the letter to O. Roshkevych (Lviv, end of August 1878): en route to Lviv, «all way along, 
lying on the bench and hitting my head against the board [...], singing to myself to the tune 
of «Du hast Diamanten und Perlen» [You Have Diamonds and Pearls (G.)], a song gradually 
composed on the model of Heine’s «benevolent follies» that, as a «corpus delicti» [proof of 
evidence – Ed.], I’m sending to you» [70, vol. 48, p. 107].

The full text of the «School of the Poet» may be found in I. Franko’s work «From the 
Last Decades of the 19th Century» too [70, vol. 41, p. 528–529], where the author writes: 
«But let us not forget that the school we have passed so far was an artistic school, the very 
one that Henrik Ibsen so well illustrated in his parable». Further, at the end of the work, the 



114 Ivan TEPLYY
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

text of the poem is given, and it is added that now, too, we must pass a political school, a 
good lesson of which has already been given by the «great teacher» K. Badeni».

We assume, generally, that the number of transfusions is much larger: 893. Along with 
the now well-known «School of the Poet» it is also worthwhile to refer them to the «Poetic 
Works Based on the History of Ancient Rome» [70, vol. 3, p. 48–49; vol. 6, pp. 191–516; 
vol. 7, p. 7–573]. The «ancient» echo is traced with Horace as well («Ad Melpomenem»): 
«Non omnis moriar, multaque pars mei / Vitabit Libitin(am)…» [86]. I. Franko’s poem 
Ukrayina movyt’ [Ukraine Speaks] reads: «Thy «ego’s» very fi nest share» / Will not be laid 
down in grave with thee» [75, р. 81] (italics added. – І. Т.). Likewise is Seneca «echoed» 
[67; see also 68].

It should be noted here that I. Franko is the author of translations proper from H. Ibsen, viz. 
the three poems – Do zaplakanykh potomkiv [To the Descendants in Tears], Metelyk [Butterfl y], 
Do moho druha, revoliutsiynoho besidnyka [To My Friend, the Revolutionary Interlocutor] 
[22–24], where there is no borrowing of only one or two semantic macrocomponents of the 
source text, on whose basis a new poetic structure is constructed (genre free variation) [14, 
р. 12–13], but are fully reproduced both semantic (deep-structural) and structural (surface-
structural) components of conditional primary sources, albeit with the help of the German 
language as the intermediary one. In the original («Literary-Scientifi c Herald»), however, 
the author’s last name runs as «Henrik Ibzen». To quote an extract from the fi rst poem – To 
the Descendants in Tears: «Тепер його слава у вас на устах, / Тодї як від ваших ударїв 
поляг. Він сьвітло зажег, де ви в пітьмі корпили, / За теж його першого ви й ослїпили» 
[43, р. 538]. (His glory from your lips so well now fl ows / Whereas he has died from your 
very blows. / He burnt the light for you, where you groped in darkness, / For which was the 
fi rst whom you rendered to blindness).

The best, probably, example of I. Franko’s intertextuality is his translation of G.Byron’s 
dramatic mystery «Cain» (Lviv, 1879), followed, 10 years later (1889), by the publication of 
his own work, Smert’ kayina [The Death of Cain]. In the letter to M. Drahomanov dated March 
20, 1889 the poet wrote: «I wonder a lot what you will say about the «Cain»? It had been sitting 
in my brain since I was translating Byron’s «Cain», and only last year did I somehow cope with 
this Jewish legend, mingling with it a piece of the legend of Faust who inspected the paradise 
from the heights of the Caucasus. With the rehash – I will say boldly – I tired myself out 
thoroughly: the whole thing had been twice reworked fundamentally, so that from the originally 
written there hardly remained untouched up to 200 verses, some parts being reworked three 
and four times, the craftsmanship completely cold, like that of an apprentice. Many traces of 
that craftsmanship have remained visible, I’m afraid» [70, vol. 49, p. 203–204]. Another graphic, 
perhaps, example, is «The Poem of the White Shirt» [7, р. 299]. There is also «a free rehash of 
the drama by the prominent Spanish playwright Pedro Calderón de la Barca (1600–1681) «El 
Alcalde de Zalamea» [70, vol. 24, p. 432] known under the title «Viyt zalameys’kyi» [The 
Village Elder of Zalamea]. The fi rst mention of the work at it occurs in I. Franko’s letter to the 
theatrical section of the Rus’ka besida [Ruthenian Conversation] (December 6, 1893). Three 
months later, in his letter to M.Drahomanov dated 11 March 1894 I. Franko wrote: «I have 
meanwhile fi nished the rehash [italics added. – І. Т.] of Calderón’s «Alcalde de Zalamea». Will, 



115THE FOREIGN-LANGUAGE DISCOURSE OF IVAN FRANKO:...
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

do you think, the police and Polish censorship release it? If they did, I would have a compensation 
for both of my original pieces («Riabyna» [The Rowan-Tree] and «Uchytel» [Teacher] – Ed.), 
though the fee for the rehash is meager – 50 guilders» [70, vol. 49, p. 473]. As is evident from 
the cited letter, I. Franko worked at the rehash of Alcalde de Zalamea till March 1894 [70, 
vol. 24, p. 432]. Of great interest to us is that «For his rehash I. Franko made use not of the 
Spanish original, but of the German versifi cation: «Der Richter von Zalamea. Schauspiel von 
Don Pedro Calderon de la Barka. Übersetzt von J.G. Gries. Halle a. d. Saale, Druck und Verlag 
von O. Hendel». This publication is stored in the personal library of the writer (No. 56). It is 
likely, however, that I. Franko had before him other texts by P Calderón» [70, vol. 24, p. 432]. 
«In contrast to the versifi ed Spanish original and German translation, the rehash of I. Franko 
is in prose. After the fi rst performance of «Viyt Zalameys’kyi», the newspaper «Kurjer Lwowski» 
(May 30, 1894), reported: «The rehash consisted in some abridgements of monologues and 
dialogues, on such a grouping of scenes that out of the ten scenes of the Spanish drama there 
turned out to be 5 acts in 7 scenes, followed by the reworking of the huge story of Isabella 
taking up several printed sheets, to a scenic image that is not in the original, and, fi nally, on the 
rendition of the rhymed 8-syllabic original verse – by Ukrainian prose. As far as we could judge 
by the recent performance, this rehash suits well for the Ukrainian stage, and Calderón’s 
masterpiece looks like the image of our present-day reality on the stage elevated one scale above 
the level of everyday life and sparkled by the glitter of immortal poetry» [70, vol. 24, p. 432]. 
In late May, 1894 I. Franko, shortly after the completion of «Viyt Zalameys’kyi», handed the 
drama’s manuscript to the «Rus’ka besida» [Ruthenian Conversation] theatre «in whose 
repertoire it lasted a longer than other plays did time, and, as the press reported, had a considerable 
success with the audience» [70, vol. 24, p. 432]. An explanation as to the elaboration of the plot 
was adduced by I. Franko to the third edition of his transfusion (22 May 1913): «We have 
hitherto no full Ukrainian-Ruthenian translation of «Don Quixote» and are likely to wait for it 
years to come. What I offer the readers here is a free rehash of the main basis of the fi rst part 
and the completion of the second part of the short novel, rehash from prose to poetry, composed 
on the model of Spanish folk romances» [70, vol. 4, p. 170]. As to his work on this and some 
other pieces I. Franko writes in a letter to the editor of the «Herders Konversations Lexicon» 
Publishers (18 January 1909) [70, vol. 50, p. 364]. It is of interest to note that the second, 
corrected and supplemented, edition of the poem («Don Quixote’s Adventures» rehashed from 
Spanish [italics added. – I. T.] by I. Franko) came out in Lviv (1899) [35, р. 180–181]. The 
translations from Spanish literature include the transfusion in prose of P. Calderón’s masterpiece 
«Alcalde de Zalamea» i. e. Salameys’kyi al’kal’d (Zalameys’kyi viyt in I. Franko). As compared 
to the text of the original, I. Franko’s transfusion done from a German versifi cation contains a 
whole number of differences described, in detail, by Ya. Kraveć. By giving, however, two 
additional acts to his transfusion, I. Franko has lent more dynamics to the work, greater fi tness 
for scenic presentation, made it more accessible to the spectator [35, p. 186–187]. In addition, 
11 more Spanish romances, among which the ballad «Alcanzor and Zayda» defi ned as «a 
Moorish romance, which is I. Franko’s translation from an English rehash» have been translated 
[35, р. 189; 92, р. 43–48]. As to the Portuguese writer, Luís de Camões, I. Franko makes a 
mention of him in his work Soychyne krylo [«Jay’s Wing (From the Hermit’s Notes)»] [35, 



116 Ivan TEPLYY
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

р. 190–191]. The work is researched in comparison with K.Hamsun’s novel Pan [60]. It is 
assumed that I. Franko’s drama The Dream of Prince Sviatoslav, published in 1895 (Zhytie i 
slovo, Vol. 3, Book 1, p. 21–45; Book 2, p. 198–215, and as separate book in Lviv, with only 
a verse dedication added) is marked by the infl uence of a foreign source: «The story of «How 
King Carl the Gr[eat] Went to Steal» (apparently translated by Ivan Franko from a foreign 
source), whose plot is close to the drama The Dream of Prince Sviatoslav has survived (No. 2185, 
p. 72–74)» [70, vol. 24, p. 433]. I. Franko as playwright holds an honorary place in Ukrainian 
literature [91, р. 30]. It has long been noted that I. Franko is known not only as translator. Much 
of what is in world literature he used in his own oeuvre, employing as a plot for would-be works 
[25, р. 56; 57; 91, р. 28–29; 20]. In the same way I. Franko established himself as «one of the 
most prominent Ukrainian writers for children and youth» [89, р. 600], using material from 
world literature and folklore. First of all, these are the unsurpassed «Fox Mykyta», «Abu Kasim’s 
Slippers», «Bassim the Blacksmith» a. o. Among them is a graceful rehash («zgrabna przeróbka») 
of «Don Quixote» by Cervantes [89, р. 600]. There are also works written on the historical 
motifs of Ancient Greece and Rome. Volume 6 of the 50-volume edition presents 62 poetic 
works after the motifs of the history of ancient Rome written in about 50 days – from August 
9 till September 29, 1915 [13, р. 108]. Moreover, in the last years of his life (1914–1916) 
I. Franko worked intensively on translations and transfusions from world literature: Ovid, Dante, 
Old Scottish, Old Icelandic, Old Norwegian, Old English ballads; Old Greek poems; Albanian, 
Italian, Portuguese, German folk songs; Spanish romances; plays by A. Pushkin. A very 
prominent place in this enormous oeuvre is occupied by poetic works based on the history of 
Ancient Rome. In 1963, the Publishing House of the Academy of Sciences issued the third 
volume of «Literary Heritage», in which 129 works of the poet devoted to this theme were 
published for the fi rst time [13, р. 107]. Works in Vol. 7 complete the cycle of I. Franko’s poetic 
transfusions based on the history of Ancient Rome, written from 29 September 1915 till 13 March 
1916 [74]. Generally speaking, the last period of his life «launched, for I. Franko, the epoch of 
translations, transfusions, and remakes of works» [91, р. 28]. The best, perhaps, way of 
expressing the essence of the above-mentioned is in I. Franko’s own words from «Bassim the 
Blacksmith» [70, vol. 5, p. 91]:

And now, having a free minute,
Brethren dear, if you please it,
Listen to my fairy tale 
Of one Bassim,of the cheeky –
This is no invention tricky,
But recount without fail.

Yet, when talking to you this way,
Not in Arabic, my own lay,
I will put it as I see:
Larger here, abridged there,
Adding of my own elsewhere,
That the tale in order be.

(The Prologue’s English rendition is given below, in the Appendix). In general, 
highly appreciating I. Franko’s translations of civic and intimate lyrics by M. Nekrasov, 
F. Pohrebennyk assumes: «One of the guarantees, perhaps, of I. Franko’s deep penetration into 
N. Nekrasov’s poetry was the inner affi nity [italics added. – І. Т.] of the Ukrainian poet’s civic 
lyrics with the ardent muse of the author of the poem «Who Can Be Happy in Russia?». The 



117THE FOREIGN-LANGUAGE DISCOURSE OF IVAN FRANKO:...
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

works by N. Nekrasov had a profound infl uence on Ukrainian poetry of the second half of the 
19th and the early 20th cc., including I. Franko, who, struggling for Realism and commitment 
to the people in Art, civic vocation of literature relied, too, on the experience of his Russian 
literary associate. One may notice an inner like-mindedness between N. Nekrasov’s «In the 
Village», «The Native Parts», «The Unmowed Strip», «From Work» etc., and I. Franko’s civic 
and revolutionary poetry («Thoughts on the Edge», «Spring Songs», «Nightly Thoughts», 
«The Native Village» a. o.). I. Franko’s poetry and N.Nekrasov’s works reverberate with 
the harshness and truthfulness in depicting the images of folk life, ruthlessness in exposing 
the world of evil and injustice, deep sympathy for the fate of the insulted and the destitute, 
revolutionary orientation. No wonder, I. Franko opened «The Great Din» short novel with 
the epigraph as extract from N. Nekrasov’s poem «The Green Din» by fi lling it in with a 
new social content: «Here’s going, buzzing a great din!.. The great din, the green din! The 
people’s soul was getting noisy, roaring, and seething, in no way worse than the frenzied 
nature… Better death than a bondage like that…» [55, р. 129].

Also, the Withered Leaves collection includes poems written on the motifs of works in other 
languages, which gives rise to such a peculiar phenomenon as back translation, one of these 
being the poem «Lines» by the English Romantic author P. B. Shelley [For greater detail, see 64].

Here, thus, the talk is of free variation, formed, by way of reminder, through borrowing 
one or two semantic macrocomponents of the source text on whose basis a new poetic structure 
is built [14, р. 12–13]. It is, by the way, the very author I. Franko mentions of in the letter to 
O. Roshkevych (15.01.1879): «I’ve just got the poem of the English poet Shelley which I’ve 
undertaken to translate» [Tsarytsia dukhiv [The Queen of Spirits]. – І. Т.] (…). But to prevent the 
second card from looking so unbearably empty, I’ll do the following – copy for you the beginning 
of the poem I’m translating at this moment, amid the happy hopes which I cannot even think of 
as being unfulfi llable. May the spirit of the poet Shelley whose thoughts I’m venturing to remake 
[in the original: the dialectal perekabachuvaty, italics ours. – І. Т.] fl y over you and inspire you 
with such a love, such a tenderness I was burning with while writing the following lines…» 
[70, vol. 48, p. 144]. To the next letter, I. Franko adds an extract from his own translation of 
P. B. Shelley’s poem «Queen Mab» and the translation into German of the above-mentioned 
selfsame author’s poem «Lines»: «In conclusion, I’ll write for you Shelley’s poetry in Strodman’s 
German translation. Its title is «Elegie», and I came to like it such a great deal. Particularly the fi rst 
verse, its frantically trembling rhythm and syllable – that’s really a miracle. Listen!

E L E G I E
Wenn die Lampe zerschmettert,
Ist ihr Licht im Staube verglüht,
Wenn die Ros’ entblättert,
Ist ihr Duft im Winde versprüht;
Wenn die Laute zerbrochen,
Ist ihr lieblicher Klang verhallt;
Wenn die Lippen gesprochen,
Ist ihr Wort vergessen, wie bald!»
[70, vol. 48, p. 151]. 

Е Л Е Г І Я 

Як у друзки вже лампа, 
Світло те в пилюзі догора,
Як одквітне троянда, 
Аромат вітерець забира,
А як лютню зламали, 
Її любим мелодіям край,
Як уста замовчали,
Їхнє слово забулось, на жаль!
(Translation ours. – I. T.)



118 Ivan TEPLYY
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

That concluding «Listen!» (in writing!) springs readily to the eye: These are, in fact, unique 
acoustic images, and «frantically trembling rhythm and syllable». But the most important thing 
of what this letter gives to the researcher is the invaluable source of knowledge about the creative 
laboratory of the interpreter, writer and scholar: what an interlacing of languages, literatures, 
methods, motifs, themes, images! And this translation served for I. Franko, fi rst and foremost, 
perhaps, as an impetus for writing the aforementioned verse from the third cycle. 

Some researchers maintain that «Ivan Franko translated for Olha [Roshkevych. – І. Т.] 
Shelley, Byron, Goethe, launching, practically, a highly artistic, adequate translation from 
foreign languages in Ukrainian literature» [53, р. 26]. Still earlier, in 1982, R. Horak expressed 
the likewise opinion as follows: «Ivan Franko translates, for Olha, from Shelley, Byron, 
Goethe, starting, in fact, a highly artistic adequate translation from foreign languages in 
Ukrainian literature» [9, р. 26].

Similarly, I. Franko creatively developed a number of the French poet’s Jean Richepin’s 
works, having translated but one of them – «An Old Hare» [Un vieux lapin – I. T.] (Beggars’ 
Songs cycle – La Chanson des gueux) [70, vol. 12, p. 333–335]. As far as J. Richepin’s works 
are concerned, worth mentioning is, fi rst and foremost, the poem «L’Apologie du diable» 
[94; 95, с. 129–142], also used later in the third cycle (verse 12) of the «Withered Leaves» 
(Zivyale lystia):

І. Франко «Зів’яле листя» I. Franko’s «Withered Leaves»
3, XII

І він явивсь мені. Не як мара рогата,
З копитами й хвостом, як виснила багата
Уява давніх літ,
А як приємний пан в плащі і пелерині,
Що десь його я чув учора або нині – 
Чи жид, чи єзуїт. [71, pp. 118, 120]

3, XII
And he appeared. Not as hallucination
With horns and hoofs, the tail, as rich 
imagination
Of bygone days once drew.
But as fi ne gentleman in cape he was and cloak,
One that I heard as he today or last night spoke,–
A Jesuit or a Jew.

[71, p. 119, 121]

Still earlier, in 1927, «The Pathways of Franko’s Poetry» article (fi rst published in the 
Ivan Franko collected papers (ed. by I. Lakyza, P. Fylypovych, P. Kyyanytsia), Kyiv 1927) 
[69, р. 42] authored by P. Fylypovych parallels poem ХІІ of the third cycle with J. Richepin’s 
poetry L’apologie du Diable («Les Blasphèmes», 1884), and the poem «Deuce, the Demon of 
Separation» – with J.-W. Goethe’s Faust [69, р. 43–45], remarking, besides, in the footnote 
that «in Franko it is not exactly so (may have cited from memory): «Ne croyant pas á Dieu, 
je ne crois pas au Diable», i. e. «Without trusting in God I do not trust in Devil». It would 
be of interest to dwell on Richepin’s infl uence in greater detail. The ultra-realism of some 
of Franko’s poems, particularly from «Prison Sonnets» («decorations from cloaca») was 
condemningly compared, by V. Shchurat, with «Richepin’s pictures». But this is the subject 
of a special investigation [69, р. 45]. The paper in question was republished in 1991 
(See: Филипович П. Шляхи... // Літературно-критичні статті / упоряд., авт. передмови 
і приміток С. С. Гречанюк. – Київ : Дніпро, 1991. – С. 84–87) [26, р. 42].



119THE FOREIGN-LANGUAGE DISCOURSE OF IVAN FRANKO:...
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Deep social confl icts and severe personal tragedies in I. Franko’s life found – it 
is believed – a deep refl ection in his lyrical drama «Withered Leaves». This is another 
point indicating the relation of this drama to «The Sorrows of Young Werther» (Die 
Leiden des jungen Werthers), both works being imbued with a concrete, taken from life, 
material [99, р. 69]. Hence – the somber colouring of the drama as a result of I. Franko’s 
constant confrontations with the Narodovites (friends of the people), the clergymen, Polish 
chauvinists, his ousting from the editorial offi ce of the Zoria [The Star] magazine and the 
newspaper Dilo [The Cause], fraud in parliamentary elections, severe persecutions and, to cap 
it all, a serious illness. Those insurmountable obstacles designated in everyday life by the 
word «fate» occur, according to V. Zyla, throughout the whole drama. Despite I. Franko’s 
personage taking such an attitude on life, people, social struggle, his personal fate demanded 
staunchness, a force of character. However, as soon as the lyrical hero severs his connection 
with life, those of others and their struggle for happiness become indifferent to him – there 
insues a moral and even physical death («I’m most indifferent today», 3, III). Willy-nilly, a 
strong connection is felt here with the fate of Werther, who left the world not because Lotta 
had refused him, but because he was overpowered by a great mental insult and humiliation. 
Moral death comes. He loses his faith in life and in struggle, in himself and in the milieu. 
Under the circumstances, he reconciles with injustice, which transforms love into death. In 
view of that the spiritual affi nity of J.-W. Goethe and I. Franko gets stronger. They compete 
for the best way to express, to clearly explain love and for the ability to show contradictions 
between the infl ux of unrestrained feelings, and the diffi cult and unsettled life, in order to 
recreate the complexity and opposition in the world of the one hopelessly in love. Werther 
and I. Franko’s lyrical hero are despaired of life, primarily of public justice, and think about 
death. In I. Franko, his character meets with the devil for whom he, like Goethe’s Faust, will 
sell (sign away) the soul («Deuce, the demon of separation», 3, XI). The acme of tension 
is in the fi nal stanza: that’s the price the hero is ready to pay for delaying his death. The 
parallel in Goethe: Werther speaks of sin and the Almighty, before whom he would like to 
unfold all his suffering. In conclusion, another motif – that of mother, which fi nds its deep 
refl ection in both of the masterpieces under comparison. It gets a pronounced signifi cance, 
because the heroes are approaching the fi nal end. I. Franko embodies this motif in a separate 
verse, where it stands out starkly and expressively («Mummy dear of mine, most beloved!» 
(3, XIІІ) [99, р. 69–71; See also 72, р. 122–124]. As early as 1885, I. Franko devoted his 
«Monologue of the Atheist» – so P. Fylypovych writes – to the problem of reviewing the 
scientifi c thought destroying religion (by the way, the author notes, «one should mention here 
Richepin’s La prière de l’athèe [The atheist’s prayer – I.T.]), only in this case, «Franko is 
not fascinated by anti-religious campaigning, but his own agitations: «Devil», by reminding 
the unfortunate lover of his convictions («Ne croyant pas au Dieu ... «), starts raking in the 
poet’s soul («Prepared for a hundred thousand years’ burning ...» [72, р. 120]). It’s as if a 
new Myron, one of the character-sketches inherent to Ivan Franko, that of a double [69, р. 
45]. And by way of summing up: «Thus, in the «Withered Leaves» we have not only the 
poetization of love suffering. The woman’s troubadour, poet of the «beautiful lady» [...] – 
happy or unhappy – could not have been the author that put in the terza rimas «Woman» – 



120 Ivan TEPLYY
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

«Allegory to Congratulate the «The Ruthenian Women» Society in Stanislaviv (1884) the 
following words into the mouth of the «genius»: «I’ll make a woman from the goddess, 
human being / And from the pedestal of deity thrust off» [...]. It is not Werther before us – not 
of hopeless love was the idea of suicide born. There happen much more tragic adventures 
in life... We come to know from S.Vityk’s reminiscences [...] that as early as 1896, Franko 
appeared to get a serious illness which later paralyzed him and drove to the grave ... He said 
then: «It would have been better for me to receive a bullet than this illusion have had to 
come about». That time saw the concluding verse from the «Withered Leaves» written, viz. 
«This instrument of smaller style...» (Otsey malen’kyi instrument) [69, р. 46]. In cases like 
this, one can talk about intertextuality, i.e. «the echoing of a work with a literary tradition, 
artistic forms, genre conventions, stylistic trends […]. Intertextuality is an aspect of the the 
work’s structural self-organization, and denotes the involvement into the text of the literary 
tradition’s context through stylization, parody, travesty, paraphrase, quotation, collage, allusive 
references or hints, etc.» [28, р. 193; 1]. Probably, intertextuality most manifests itself in the 
ideas and motifs of work A affecting work B. On the other hand, these are numerous points 
of contact, or similarity between individual works. This phenomenon is promising on French-
speaking grounds [35, р. 38–42; 46]. Moreover, the process of a new work’s entry into a 
foreign environment can be expressed by the formula below: X A Sin (wt), where «X» refers 
to the direction of the reception [A Sin], and Sin is a function expressing the normativity of 
the receptive process, w being the frequency, i.e., typicality of the characteristics (a constant 
value), t – the chronological period, during which the receptive movement takes place. The 
authors use this general formulation: D – F At [19, р. 127–129].

However, not all researchers accept it: «In my opinion, this term does not refl ect the 
complex interaction of artistic systems, their dialogue, does not make it possible to see the 
functional nature of the phenomenon they try to analyse with its help. In addition, not texts 
as static sign system interact, but works as factors of culture that are dialogic as to their 
nature» [8, р. 47]. In this case, the «text» is likely to require an expanded interpretation, there 
being no alternative. For our research it is highly interesting to look at «translation in the 
context of intertextuality», based on renditions of one work [90]. Intertextuality may be 
manifested on different levels of the text structure, and rendered not only through tropes and 
stylistic fi gures, but also word-formation patterns, spelling or punctuation deviations from 
the norm, phonic and rhetorical means [57, р. 16]. On the other hand, one should pay attention 
to the interaction of temporal planes «in cases where the intertextual element (allusion, 
reminiscence, quotation, epigraph, character-sketch, etc.) appeals to the text of the 
contemporary writer, the temporal planes of both texts will coexist in parallel; in the case of 
an appeal to works of predecessors, however, intertextuality predetermines a temporal shift 
from the time of the work to that of the original source» [54, р. 19], i. e. there occurs an 
interaction of several time-planes. I. Franko, particularly, in the above-mentioned work from 
the «Withered Leaves» collection made use of a quote from J. Richepin «As I do not trust in 
God, I do not trust in devil» (see above), including the individual elements of the surface 
textural structure. At that time, generally speaking, it was a parallel coexistence of time-planes, 
because J. Richepin (1849–1926) is I. Franko’s contemporary, whereas such an intertextuality 



121THE FOREIGN-LANGUAGE DISCOURSE OF IVAN FRANKO:...
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

is already obscured for the general reader of our time. A similar parallelism can be traced in 
I. Franko’s poem «A Talk in the Forest» (collection «From the Days of Sorrow», Lyrical 
Cycle «Reminiscences», Verse X) [70, vol. 1, p. 26–30], where the ghost of a woman 
(delusion), standing up for the insulted peasants (perhaps as symbol of freedom, representative 
of the freedom-loving French people, noblewoman), speaks French. As there are no possible 
sources, nor any assumptions in the «Comments» to the volume are adduced, it is most likely 
that I. Franko himself has authored this stylization as a form of intertextuality, i.e. «a work 
[...], built up from linguistic, fi gurative, genre, ideological forms, carefully selected from the 
stylistic milieu under reproduction» [28, р. 198]. In general, this and many other aspects are 
the domain of Comparative Literature, i. e. «analytical description, methodological and 
differential comparison, synthetic interpretation of interlingual and intercultural literary 
phenomena with the help of history, criticism and philosophy in order to better understand 
Literature as a specifi c function of human consciousness» [4, р. 211]. In this regard, 
comparative literary research in one aspect or another is of interest [See, in particular, 32; 5]. 
It is worthwhile distinguishing a comprehensive study by V. Korniychuk on the contexts and 
intertexts of I. Franko [31]. To return to the verse «Conversation in the Forest» (cycle 
«Memoirs», verse 10), where the heroine is a mysterious French woman whose language is 
an irresistible avalanche of French and touchingly distorted Ukrainian words» [3, р. 118–119]: 
Que ce que’est с’est? Que ce que’est с’est? / Що тут сталось у нас? / Mais pourqoui? Mais 
pourquoi? Фі, дівчат! Ну, не стидно, Панас? / Mais c’est lâche! С’est affreux / Так тручати 
жінкам [70, vol. 3, p. 26]. (The Ukrainian phrases could be rendered as follows: What’s up 
here? […]. Blimey, girls (harmed)! […]. Isn’t it shameful, Panas? […]. Shove so much for 
women). The happy end (the cows are released) has come for the women, and for the poet? 
We don’t know. What we do, is that his heart was «captivated for good» by the unknown 
French beautiful lady who had fi nally noticed a young boy, the involuntary witness of her so 
touchingly funny and desperately bold (in French!) feminine attack on the cruel offenders of 
the destitute [3, р. 122]. Has it not got concealed here (let’s hope, not forever? – I. T.) the 
biggest mystery of Franko’s love? («First and Last Love») [3, р. 125]. In his letter to Uliana 
Kravchenko (No. 5) I. Franko writes about the ideal of female companions, «who would not 
just stop a man from th... struggle, but, on the contrary, attract him to it, encourage ..., 
accompany in it. I knew one such woman, ... I still remember her as a holy one, though she 
lives but far away, in Paris, or somewhere in France» [44, р. 154]. «There’s no date – 
D. Lukyanovych comments – the lady recipient’s list runs as follows: XII 1883» [44, р. 154]. 
This is one thing. As for «one such woman», D.Lukyanovych writes: «A woman’s name – 
«Mariya» – has been cut out by scissors. I. Franko’s letter written in January 1879 to Olha 
Roshkevych informs that the talk here is of the woman «Mariya». Franko wrote about her 
enthusiastically. He came to know in her a Russian revolutionary woman» [44, р. 173–174]. 
In a letter to O. Roshkevych (Lviv, 2 / I 1879), I. Franko himself describes this as follows: 
«As for the women who have been here with me, I will tell You this: 1) Olha Kosacheva, 
Drahomanov’s sister [...], Mariya [...], en route from Warsaw, a Polish citizen, Socialist 
woman, a girl of about twenty-two, is not nice-looking, but very talkative, intelligent and 
emancipated. In her, one can really see an example of what women are in Russia. [...]. The 



122 Ivan TEPLYY
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

second Mariya – very talkative, brunette – smiles loudly – came almost every day, while 
Anna was in. I really liked to talk to her and make jokes. Oh, what a nice person, though she 
is 55 years old, and is just a simple maid, sweeping and washing fl oor in our place» [41, 
р. 88]. A German-language text is a stylization means too (excerpts from the poem «New 
Life») [70, vol. 1, p. 454]. The impetus for writing I. Franko’s novel «The Petriys and 
Dovbuschuks» were, by his own acknowledgement, the works by E. Hoffmann: «In the Druh 
[Friend], meanwhile, my «Petriyi» has ended, commenced under the impression of the 
fantastic stories by E. A. Hoffmann, but fi nished gradually in already other spirit (at the end 
the importance of reading-rooms and economic unions is highlighted)» [70, vol. 49, p. 244–
245]. In view of this, T. Kosmeda’s investigation is of interest as an attempt to «characterize 
the outlined feature of Franko’s idiostyle». The point is the phenomenon of intertextuality, 
«understood as a correlation of one text with others which largely determines its completeness 
and semantic plurality. The study of this phenomenon as one of the major properties of the 
text is associated with the names of B. Tomashevsky, Yu. Lotman, A. Zholkovsky, 
M. Yampolsky a. o. As is known, communicative activities in terms of intercultural 
communication present a kind of «activity in activity», which I. Franko did brilliantly 
throughout his life. It is intercultural communication, intercultural activity that motivate the 
emergence of a characteristic feature of Franko’s discourse – intertextuality» [34, р. 63]. It 
is worth putting this set of problems in the perspective «Issues of receptive aesthetics and 
poetics in I. Franko’s creative heritage» [2]. Intertextuality is referred to text categories 
refl ecting the correlation of one text with others, dialogic interaction of texts in the process 
of their functioning, and in the artistic text, this category provides for an increase in values, 
«senses» (T. Kosmeda). The key to understanding intertextuality is the term «precedent text». 
Researchers believe that precedent texts are texts important to a particular individual in 
cognitive and emotional terms, well-known for his/her milieus at large, such that this individual 
makes frequent use of in speech. Precedent texts are recorded in the minds of the native 
speakers and are so-called «ready-made intellectual-emotional blocks», stereotypes, samples, 
and comparative measures that help a person navigate in mental and verbal spaces. Linguists 
believe that precedent texts have a special value for the discourse of a linguistic personality 
in historical, cultural, country studies perspectives [34, р. 65]. The corpora of I. Franko’s 
precedent texts could include: 1) folklore of the peoples of the world (sayings, proverbs, 
parables, fairy tales, riddles, etc.), mythology of the Antiquity; 2) works of world fi ction; 
3) religious works, primarily the Bible; 4) scientifi c texts of Ukrainian and other, mainly 
Slavonic, researchers; 5) journalistic texts of historical-philosophical and political character 
[34, р. 66].«I. Franko cared not only for his own intertextuality – the author goes on to say – but 
did a lot to make the Ukrainian reader, as well as the young writer whose worldview was 
only shaping, could join the best samples of world literature. This could only be done owing 
to translations. This translation work was always coupled with an attempt at trying to get to 
knowing better individual authors as well as the corresponding literary trend, and making 
them accessible to others» [Cit. by 34, р. 68–69]. Also, a successful use of precedent texts 
is the matching of one’s own pattern against a foreign basis or canvas. Hence the following 
fi gurative conclusion: «The culture of mankind, according to researchers, can be depicted in 



123THE FOREIGN-LANGUAGE DISCOURSE OF IVAN FRANKO:...
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

the form of a stepped pyramid, on top of which there is the human (terrestrial, planetary) 
culture, a step below being supra-national (continental, supraregional) cultures, another step 
below – national and subnational (ethnic) cultures, further on – numerous subcultures and, 
fi nally, at the very bottom – idiocultures (individual cultures). I. Franko as idioculture embraced 
all the steps of this pyramid [italics ours. – I. T.]. Given the foregoing, Ivan Franko can also be 
called the most talented mediator in intercultural communication, the fruits of whose activity are 
also used by the present generation of Ukrainians» [34, р. 69]. Transformation of the Faustian 
motif of the limits of knowledge in the works of I. Franko, in particular the image of land as «all-
breeding mother», is a promising trend in the study of intertextuality 27, р. 73–90; 73]. 

The intertext has become a sphere of scholarly research [5; 63], even by one author [59]. 
Question is posed on the typology of intertextuality of certain genres, fi rst of all, sonnets in 
view of the functioning of individual means, e. g. allusions [61]. Close to intertextuality, too, is 
the notion of «interdisciplinarity», defi ned by the philosopher I. Lysyi as «examination of one 
and the same problem in various domain planes, which seeks to dock these planes and create 
a qualitatively new, three-dimensional view of the object under study» [40, р. 22]. Franko 
Studies as an interdisciplinary fi eld does require such an approach. It is noted that the precedent 
text (PT) is of dual dynamic character: it preserves the features of the linguistic sign, esp. 
predicativeness, i.e. connection of the PT with the dynamics of linguistic thinking: expression of 
modally-framed reasoning information. Secondly, PTs possess a much greater genetic potential. 
Examples of predicative PTs: proverbs, paroemias, prayers, lyrics, oaths, etc. Clichéd sentences 
present the most mature PTs. [39, р. 81–83]. The phenomena of intertextuality and precedence 
are also considered as linguistic ways of realizing the discourse, this time scientifi c in nature: 
«By intertextuality [...] an actualization of intertextual connections of the linguistic unit in its 
semantic deployment in a new context is meant. In this case, the linguistic unit is interpreted 
quite broadly – from the word to the small text – acting as expression of a certain meaning 
(quotation, proverb, saying, aphoristic meditation, etc.) entrenched in culture» [20].

Turning to one or another writer in the author’s own literary creativity is a manifestation 
of intertextuality (the infl uence of P. Verlaine’s works in the story «Odi profanum vulgus») [35, 
р. 57] or that of Bulgarian folklore (poem «Surka») [11, р. 91]. In a letter to M. Dragomanov 
(15 Sept. 1891) I. Franko requests to acquaint him with the methodology of folkloric research 
in Bulgaria, reporting on his own poem «Surka», written on the grounds of Bulgarian folklore: 
«It was here [in jail. – I. T.] that the horse-thief Hershon’s story about Surka turned up, and 
I took it live and elaborated in the lyrics of Bulgarian songs» [70, vol. 49, p. 297; 11, р. 91; 
47; 62, р. 33–34].

Another example is the typological affi nity of the poem Bogotokudy [The Botocudos] and 
The History of a Town by M. Saltykov-Shchedrin [62, р. 18–19]. When translating a chapter 
from this «History...» I. Franko entitled it «Z yakoho korenia Duren’ky» (From What Root 
is Foolsborough [85, р. 228]) and subtitled «Nailed down a bit to the Galician life», owing 
to which «In the creative processing of I. Franko its ideological mobility has increased and 
the reader’s audience expanded (Cf.: «О koreni proiskhozhdeniya glupovtsev»), [On the 
Root of Foolsborough Residents’ Origination]. Saltykov-Shchedrin, who «laughed at human 
stupidities in Russia, by laughing lays bare, scourges, and stigmatizes them in Galicia». 



124 Ivan TEPLYY
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

I. Franko himself speaks about the relation of his Botokudy to The History of a Town by 
Shchedrin. In particular, the talk is about the genesis of the Polish gentry representatives’ 
character-sketches – Krzeprzyciulski and Przekrzyciulski. The foot-notes to a variant of 
the poem note that Shchedrin gives a detailed story of Krzeprzyciulski. And the text of the 
complete edition of Part I serving as a basis for the fi rst print in the collection «From the 
Heights and the Depths» also noted that the affairs of these two characters are more widely 
presented in the Litopys Hlupova [Chronicle of Foolsborough] by Saltykov-Shchedrin. 
From «The History of a Town» I. Franko also borrowed some elements of composition and 
style, form of the chronicle, name of the Botocudian capital (Foolsborough) etc. The unit 
mentioned above goes third (cf: From the Publisher. Address to the Reader). All in all, there 
are 15 units [21]. But all these Shchedrin’s components of the literary-artistic contents and 
form the Ukrainian writer made his own, typically Franko’s, having adapted to the conditions 
of Galician life, employed them creatively, skillfully. In Franko’s satirical story «The Smorgon 
Academy» (1878), satirical fairy tale «How It Was That Concord Built a House» (1890) – 
works thematically echoing with Botokudy – the researchers see, not without a reason, 
the infl uence of Saltykov-Shchedrin. In the school of the outstanding master of «the great 
historical satire» (so he called «The History of a Town», considering it to be the greatest 
parody of the history of Russia in the 18th c.), I. Franko, as far back as a youth, polished his 
satirical talent and directed his satirical anger not only against the Galician Botocudos, but also 
against the whole Austro-Hungarian «prison of nations» [62, р. 18–19]. It is very valuable that 
the sources of the fairy tale of the blackthorn (the poem «Moses»), in particular the German-
language one, are adduced, as well as their scientifi c development [62, р. 164–170]. «There 
is every reason to believe that I. Franko was also acquainted with the German translation of 
the biblical «The Parable of the Thornbush». For his library, he acquired the «Anthology of 
Eastern Classical Poetry – Chinese, Indian, Persian, and Hebrew Literature» in Ernst Meier’s 
translation, where the text of the parable was placed» [62, р. 164, 165]. The text of «How 
the Trees Elected a King for Themselves» is in Gothic characters («Wie die Bäume sich 
einen König wählen») [93, 166]. By the way, Aesop in his fable «Trees and Olive» made 
use of the plot basis of the ancient apologist on how the trees elected a king for themselves 
[62, р. 166]. «I. Franko was well-versed in Aesop’s fables, having even used some of them 
creatively in his poems. Thus, for instance, the literary origins of Franko’s fairy tale about 
the fox and the She-wolf in the well (poem «Fox Mykyta») are found in the fable of Aesop 
«The Fox and the Goat». And I. Franko’s tale «On the Farmer and the Grass-Snake» (poem 
«On St. George Cathedral’s Mountain») originates from the same-titled work by the Greek 
fabulist too. On the basis of such a creative interest of the Ukrainian writer in Aesop’s fables, 
Yu. Mushak rightly concludes that alongside the story placed in the Old Testament’s Book 
of Judges the primary foundation of Franko’s «Parable of the Thornbush» was also Aesop’s 
fable «The Trees and the Olive» [62, р. 166; 49, р. 158–159]. Beside the biblical text of the 
«Parable of the Thornbush» I. Franko also knew a somewhat different variant of the ancient 
apologist, found in a Chronicle of the Pidhirtsi Monastery. In 1886, on the occasion of the 
900th anniversary of the baptism of Rus’ approaching, the Lviv Stauropigian Brotherhood 
organized a jubilee archaeological and bibliographic exhibition. I. Franko participated in 



125THE FOREIGN-LANGUAGE DISCOURSE OF IVAN FRANKO:...
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

its arrangement. As V. Shchurat noted, here he became acquainted with the chronicle of the 
Pidhirtsi Monastery, from which he copied down the «Parable of the Trees», wonderfully 
elaborated afterwards in the poem «Moses» [62, р. 166–167]. The parable was in an ancient 
monument written in Cyrillic. The full name of the manuscript is also given [62, р. 167]. 
Moreover, «I. Franko became interested in the ancient manuscript and subsequently published 
in the Kievskaya starina [Kievan Antiquity] journal some excerpts from it. The publication 
was preceded by a preface where he gave a general characterization of the Synopsis. The 
manuscript was completely published by Josaphat Skruten’ – who added his preface – in the 
Papers of the Order of St. Basil the Great. The parable, put in the Synopsis of the Plisnesk-
Pidhirtsi monastery, shows the olive tree and the vine in a positive light: they renounced the 
honors, did not accept the royal crown as they believed the basic calling of their lives to be 
in the service for God and humans» [62, р. 167]. There is no mention of the blackthorn in 
the «Synopsis». In the Biblical original, it is a bad character encroaching on the rights of 
other trees. I. Franko, abandoning the motive of being at the service of God, borrowed from 
the biblical archetype only the motive of serving the people, lent it a clearly articulated civic 
content, greatly deepened and developed it. In I. Franko, the blackthorn is an allegorical 
personifi cation of a human who is selfl ess in his work for the sake of the community and 
the people. In quite a different way does the poet interpret the very concept of «reigning». It 
is synonymous with pre-eminence, domination in the Biblical original. I. Franko interprets 
«reigning» as a self-denying service in the name of the people» [62, р. 168]. The modest 
blackthorn is the indefatigable worker, ready to die on the path for the other trees to grow 
up and «soar to the sky». It is with this humanistic understanding of the philosophy of its 
existence on Earth that the image of the people-blackthorn attracts and moves. As a complete, 
in terms of composition and plot, work «The Parable...» was separately published in the 
Literary-Scientifi c Herald [42, р. 1–3]. If we compare it with the poem’s publications of 
publication in 1905 and 1913, the eye is struck by the difference in the poetic strophe talking 
about how the trees requested the Cedar of Lebanon to become the King [62, 168 (emphasis 
added by A. Skots’]: 

Literary-Scientifi c Herald Moses’ editions (1905, 1913)
Ти зійдеш з тих скалистих вершин, 
Йди до нас царювати.

Ти зійдеш з своїх гордих висот, 
Йди до нас царювати.

This at fi rst sight allegedly insignifi cant difference helps us grasp the way the poet’s 
thought is proceeding. The attribute rocky peaks replaced by the epithet proud heights 
emphasizes still more the Cedar’s superciliousness and bombast, pride and inaccessibility 
as one who has ignored the other trees’ request. In a contraposition like this, the blackthorn’s 
self-sacrifi ce, who gave his consent to be the king without the slightest hesitation, appears 
even more brilliantly [62, р. 169]. The main pathos of the «Parable…» is not in moralizing 
and sermonizing. The trees’ relations have been transferred from the religious plane to the 
social and national ones [62, р. 169]. «Thus, into the narrow framework of the ancient parable 
I. Franko puts a great deal of signifi cance, solves problems of considerable political weight 
hereby enriching and updating this genre. We came across here a highly poetic example of 



126 Ivan TEPLYY
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Franko’s «dense» writing, a work with «the second and the third depths» (O. Honchar’s 
statement – A. Skots’)» [62, р. 170]. One can make just a reference here to the paper by 
V. Korniychuk on the origin of another of I. Franko’s poems – «Parable of Friendship» [29].

Intertextuality is also manifest in I. Franko’s folkloristics, which we owe to his 
Shakespeare Studies. In particular, I. Franko pointed to the motif common to a Ukrainian 
folk song and «Titus Andronicus», as well as the thematic similaritiy between one of Western 
Ukrainian folklore tales and «The Taming of the Shrew». Moreover, letters from I. Franko 
to M. Drahomanov are replete with valuable notes on Shakespeare Studies in Ukraine [81, 
р. 49]. Of interest is from this point of view the paper Starynna romans’ko-hermans’ka novela 
w ustakh rus’koho narodu (The Ancient Romance-Germanic Novella in the Mouth of the 
Ruthenian People) [70, vol. 26, p. 266–279].

Traditionally, translation is considered to be an intermediary between cultures in 
Comparative Literature [17, р. 159–172], which, however, causes some reservations in 
contemporary researchers: I. Vladova arrives at the conclusion that only a relation to the 
formal aspect of the literary contact is put into the notion of translation, and, consequently, 
the functioning of the transformation process associated with translation, accompanying the 
act itself is ignored. Referring to the Bulgarian scholar B. Nichev, the researcher provides 
the defi nition of translation as a form of contact between two literatures, during which 
there is an exchange of artistic values and their assimilation by the recepient literature. 
This circumstance attributes to translation the role of the most important link in the process 
of reception of literary-artistic works [6, р. 297]. It is worthwhile, however, to specify: 
translation is not only a process, but also the result of this process, i.e. process of interaction 
and interpenetration, identifi cation and confrontation of the individual elements of contact 
cultural systems in order to come to the realization of this contact in a relevant lingual form 
and cultural context. Text reception is a structure composed of two interrelated links: 1) verbal 
work as refl ection of reality; a sign information system about material and ideal objects, as 
phenomenon of this culture; and 2) recipient who identifi es the sense put into the received 
text as a result of deciphering its sign system and interpretation of the content in accordance 
with his values’ orientation. The structure of the «reception chain» (I. Vladova) includes 
one more link working as intermediary between the two cultures, as well as the role of a 
transcoder and interpreter of content from the standpoint of another culture. The reception 
process is subject to the specifi cs of a national culture and causes their correlation, provided 
that the recipient culture is ready for an open dialogue, as well as the availability of a suitable 
basis for their mutual understanding. There must also be an appropriate context in order to 
establish functional communication with the recipient culture, to enter its orbit and become 
an integral part of it. In the process of reception, the so-called «reading» of the received text 
occurs, which determines the presence of a multivariate factor. The multivariateness of such 
a reading depends on objective social and historical preconditions and the subjective features 
of the recipient having his own, as well as the value orientation of the addressee, to whom 
the text of another culture is assigned. Conceptual systems of different cultures cross in the 
text of the translation. The conceptual system testifi es to the specifi cs of the space occupied 
by the bearers of this culture, their character and the psychic peculiarities having formed in 



127THE FOREIGN-LANGUAGE DISCOURSE OF IVAN FRANKO:...
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

this space. If there are no concepts in the recipient culture, their absence constitutes gaps in 
its linguocultural space. Such lacunae are compensated for by corresponding counterparts, 
which are then integrated into the translation text [6, р. 298–301]. As an objectively-subjective 
process of interaction and confrontation between two linguocultures, reception leads to the 
creation of such a text with an intersection of conceptual systems of two cultures oriented 
to the conceptual features of the recipient culture. Therefore the text is, according to the 
researcher, a verbal formation through which the relation «native-foreign», «we-others», 
«our world-other world» and, fi nally, another cultural experience is transformed. For this 
reason, even if the translation text has already been created, the reception process does not 
stop because the assimilated spiritual product of the foreign language culture transmits its 
creative impulses to the recepient culture, provoking the creation of new texts, and thus 
directs its movement and development, its evolution [6, р. 301–302]. In the theory of literary 
comparative studies it is acceptable to distinguish between several forms of reception, such 
as: borrowing, imitation, stylization, translation [6, р. 297]. The latter is given a special place 
among the forms of interliterary perception. The defi nition of reception as «synthetic form 
of genetic-contact relations, which consists in the perception of ideas, motifs, images, plots 
and works of other writers and literatures, their creative rethinking in national literature or 
the author’s writings» presented by M. Il’nytskyi and V. Budnyi seems to be exhaustive [28, 
р. 59]. Translation is viewed in the dimension of intertextuality [16] or deconstruction [37]. It 
looks appropriate to indicate, within the context of I. Franko’s literary artistic activity, another 
yet kind of a creative assimilation of foreign-language material, such as rehash (according to 
I. Franko), or the method of free transposition, i.e. introduction of ethnolinguistic components 
into the originally unmarked levels of the text [14, р. 12]. In the well-known afterword to the 
publication Khto takyi Lys Mykyta i vidky rodom? [What kind of individual is Fox Mykyta and 
where he comes from?], I. Franko wrote: «I didn’t wish to translate, but to remake the old tale 
about the fox, make it our people’s good, lend to it our national identity. I, to put it so, laid on 
someone else’s, borrowed picture our Ruthenian colors [italics ours. – I. T.]. Literally I did not 
translate a single line from anywhere [73, р. 8]. Traditionally, «Fox Mykyta» is considered 
to be a rehash, but the talk here is more likely of a «genre borderline» (М. Моskalenko): «In 
I. Franko, on the genre borderline between original and translated works there repeatedly 
appeared free poetic rehashes and transfusions: this was the case with the literatures of the 
Ancient World, the same can be said about both the Middle Ages, the Renaissance and 
the centuries to come. Such works include, in particular, the poem Sviatyi Valentiy [Saint 
Valentine] (1885, printed posthumously) – rehash of an old Christian legend; the verse fairy 
tale Lys Mykyta [Fox Mykyta] (1890) is a reworking of Goethe’s poem «Rainecke-Fuchs», 
which, in its turn, had a complex genealogy, from Babylonian and Egyptian plots and the 
«animal epic» of different peoples of the world to the Old French «Le roman de Renard» 
and its later German transformations; «Adventures of Don Quixote» (1891) – a versifi ed 
transfusion of excerpts from the famous novel by Cervantes; the poem «Der arme Heinrich» 
(1891) – a free rehash (according to A. Chamisso) of the poem by Hartmann von Aue, a 
German poet of the 12th c.; variation to the folklore version of the old Christian apocryph 
«The Legend of St. Marin» (1897–1914); transfusions of two Cumans-related plots from the 



128 Ivan TEPLYY
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Kyivan Chronicle – «Or and Syrchan» and «Konchak’s Glory» (both 1915). Free rehashes 
and transfusions by I. Franko, the direct heir to the centuries-old traditions of assimilation and 
transformation of «foreign» plots and motifs on the Ukrainian grounds, can be simultaneously 
regarded as a kind of prototype tof the original works in new Ukrainian literature written on 
the «world», borrowed themes, such as Franko’s «Moses» or poetic dramas by Lesia Ukrainka, 
a master of genius in the development of biblical stories and those of antiquity. However, 
still more energy did I. Franko give for the work on translations proper, as evidenced by the 
comprehensiveness of his translation plans and interests, and attention to the most diverse, 
in their nature, phenomena of world literature» [48, р. 186]. «The Parable of Friendship» 
appeared, probably, from the famous work «El Conde Lucanor» [Count Lucanor] by Juan 
Manuel [29, р. 53–54; 98, р. 12–13]. Intertextuality also rises as a translation problem [10], 
or is considered as a special reception form of the biblical text [45, р. 14].

«When speaking about I. Franko, we must not speak about his having attained or not 
attained, reached or not reached, we must speak about a great cultural phenomenon – hence 
it follows herewith what concerns translation» [7, р. 298] (See also p. 2–3). These words 
mirror the methodology of the problem «I. Franko-translator» in the broadest sense of the 
word, i.e. in terms of the comparative literary approach. An approach like this is in want of 
further development. It does not preclude translation studies, but synthesizes three at least, 
viz. those of TS, comparative literature, and cultural philosophy. The way translation and 
culture are interrelated has once been in a novel way expressed by V. Radchuk: «Translation 
is a movement of culture. It is the very essence of it – both spirit and body» [58, р. 162].

However, the primacy in this issue, as in a number of others, belongs to I. Franko 
(«History of Ukrainian Literature. Part One...»): «Here rises the fi rst series of diffi culties a 
present-day literary historian is to struggle. In each literary rise, esp. every new trend, he is 
to tell the originally national apart from the generally international: national content in the 
international form, and the national form in which the international content is cast. Each 
national literature is to a larger or lesser extent an organic creation of one’s own local, original 
and unique with the imported, foreign, learnt from ages-long international relations.Therefore 
a literary historian trying hard to present a certain national literature as completely original 
and unique spiritual creation of that nation, or even admitting some foreign, international 
infl uences on it, left them aside as a thing unimportant or disagreeable to the ambitions of his 
native people, would discredit the foundations of a scientifi c research» [70, vol. 40, p. 10].

Conclusions: Despite repeated addresses to this problem, new facets of it lie ahead. It 
seems expedient to systematize the forms of I. Franko’s foreign language discourse. Much 
has been written about I. Franko’s translations, the major aspect of the problem, but other 
forms of his creative development of the riches of world literature (reception, inter-literary 
connections) do not get a systematic study, which leaves a number of white spots. The 
issues of reception, intertextuality and translation need more clarifi cation in terms of their 
interrelationships.



129THE FOREIGN-LANGUAGE DISCOURSE OF IVAN FRANKO:...
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

СПИСОК ВИКОРИСТАНОЇ ЛІТЕРАТУРИ

1. Біловус Л. Теорія інтертекстуальності: Становлення понять, тлумачення термінів, 
систематика / Леся Біловус; Тернопільський держ. педагогічний ун-т ім. В. Гнатюка. – 
Тернопіль: Видавець Стародубець, 2003. – 36 с.

2. Боднар В. Т. Проблеми рецептивної естетики і поетики у творчій спадщині І. Я. Фран-
ка : автореф. дис….канд. філол. наук / Віра Томашівна Боднар. – Спец. 10.01.06. теорія 
літератури. – Київ : НАН України; Ін-т літератури ім. Т. Г. Шевченка, 1999. – 18 с.

3. Бондар Л. Французька помана / Лариса Бондар // Під знаком Хреста : франкознавчі 
студії: зб. статей. Серія «Франкознавчі студії» – Львів: ВЦ ЛНУ імені Івана Франка, 
2008. – Вип. 4. – С. 116–125.

4. Брунэль П. і ін. Што такое параўнальнае літаратуразнаўства? / Брунэль Пьер і ін.; 
пер. с фр. А. Дынька, С. Барысевіча; под ред. В. Булгакава. – Мінск : Эўрофорум. Бел. 
Фонд Сораса, 1996. – 240 с. – (Адкрытае грамадства).

5. Віват Г. Лірика дисидентів в інтертекстуальному полі множинності : монографія / 
Ганна Віват. – Одеса : ВМВ, 2010. – 368 с.

6. Владова И. Перевод и рецепция / Илиана Владова // Научни трудове / Пловдивски 
ун-т «Паисий Хилендарски» [България] – Т. 41. – Кн. 1. Филология (Международен 
славистичен симпозиум, Пловдив, 1–4 ноемвра 2003 г.). – Пловдив : Паисий Хилен-
дарски, 2003. – С. 297–302.

7. Гольберг М. [Обговорення] / Марк Гольберг // Іван Франко і світова культура: матер. 
міжнар. симпозіуму ЮНЕСКО (Львів, 11–15 вересня 1986) : У 3 кн. Кн. 2. – Київ : 
Наукова думка, 1989. – С. 298–300. 

8. Гольберг М. Оповідання Івана Франка «Борис Граб». До проблеми: Іван Франко про 
читача і читання / Марк Гольберг // Українське літературознавство.  – Львів : ЛНУ 
імені Івана Франка, 2010. – Вип. 72. – С. 43–51.

9. Горак Р. Лолин… / Роман Горак // Шляхами Івана Франка на Україні: Путівник / 
упоряд. М. О. Мороз ; наук. ред. Ю. Г. Гошко. – Львів : Каменяр, 1982. – С. 22–31.

10. Грек Л. В. Інтертекстуальність як проблема перекладу (на матеріалі англомовних пе-
рекладів української постмодерністської прози) : автореф. дис... канд. філол. наук: 
10.02.16 / Лариса Володимирівна Грек ; Київ. нац. ун-т ім. Т. Шевченка. – Київ : КНУ 
ім. Тараса Шевченка, 2006. – 19 с. 

11. Григораш Н. Украинската литературоведска българистика от ХІХ и средата на 
ХХ век : Личности и школи / Наталия Григораш. – Велико Търново : Св.св. Кирил и 
Методий, 2007. – 167 с.

12. Грицик Л. Українська компаративістика: концептуальні проекції / Людмила Грицик. – 
Донецьк : Юго-Восток, 2010. – 298 с.

13. Гузар З. Поема Івана Франка «Ціцерон і Філіск»: Антична історіографія – поетична 
ідея / Зенон Гузар // Українське літературознавство. – Львів : ЛНУ імені Івана Франка, 
2011. – Вип. 74. – С. 107–114.

14. Дзера О. В. Індивідуально-авторське трактування біблійних мотивів як перекладоз-
навча проблема (на матеріалі українських перекладів творів Дж. Г. Байрона) : авто-
реф. дис. … канд.філол.наук. Спец. 10.02.16 – перекладознавство / Оксана Василівна 
Дзера. – Київ : КНУ імені Тараса Шевченка, 1999. – 21 с.

15. Довбуш О. Переклад як засіб міжкультурної комунікації / Ольга Довбуш // Гумані-
тарний вісник. Серія: Іноземна філологія : всеукр. зб. наук. праць. – Черкаси : ЧДТУ, 
2005. – С. 366–369.

16. Драпак Г. Інтертекстуальні виміри в перекладах І. Шанковського поезії В. Симоненка 



130 Ivan TEPLYY
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

[Електронний ресурс] / Галина Драпак. – Режим доступу : [bo0k.net/index. php?p= 
achapter&bid =18204&chapter=1]. – 2009.

17. Дюришин Д. Теория сравнительного изучения литературы / Диониз Дюришин. – 
Москва : Прогресс, 1979. – 320 с.

18. Зимомря М. Переклад як ідейно-художня структура у творчій концепції Івана Франка / 
Микола Зимомря // Українське літературознавство. – Львів : Світ, 1990. – Вип. 54. Іван 
Франко. Статті і матеріали. – C. 27–32.

19. Зимомря М. Освоение литературного опыта. Преемственность традиции восприятия 
творчества Тараса Шевченко / Мыкола Зимомря, Ольга Билоус. – Дрогобыч : КОЛО, 
2003. – 280 с.

20. Иноземцева Н. В. Прецедентность и интертекстуальность как маркеры англоязычного 
научно-методического дискурса (на материале англоязычных статей по методической 
проблематике) [Електронный ресурс] / Надежда Владимировна Иноземцева. – Режим 
доступа:  21 січ. 2012 р.

21. Салтыков-Щедрин М. История одного города» [Електронный ресурс.] / Михаил 
Салтыков-Щедрин. – Режим доступа: [http://ilibrary.ru/text/1248/index.html]. – Назва з 
екрана. Доступ: 06.10.2017.

22. Ібсен Г. До заплаканих потомків / Генрік Ібсен // Франко І. Зібрання творів : у 50 т. 
Т. 12. Поетичні переклади та переспіви / Іван Франко. – Київ : Наукова думка, 1978. – 
С. 684.

23. Ібсен Г. До мого друга, революційного співбесідника / Генрік Ібсен // Франко І. 
Зібрання творів : у 50 т. Т. 12. Поетичні переклади та переспіви / Іван Франко. – Київ : 
Наукова думка, 1978. – С. 685.

24. Ібсен Г. Метелик / Генрік Ібсен // Франко І. Зібрання творів : у 50 т. Т. 12. Поетичні 
переклади та переспіви / Іван Франко. – Київ : Наукова думка, 1978. – С. 684–685.

25. Іванов Л. Д. Іван Франко і світова література / Леонід Дмитрович Іванов // Научные 
записки Днепропетровского гос. ун-та. Т. XXIV. Сб. работ филолог. ф-та Днепропе-
тровского гос. ун-та. – Днепропетровск : Днепропетров. гос. ун-т, 1940. – Вып. 2. – 
С. 83–120.

26. Іван Франко. «Зів’яле листя»: тексти, матеріали, дослідження / упоряд. П. Салевича. – 
Львів, 2007 – 425 с. (Серія «Українська філологія: школи, постаті, проблеми» ; Вип. 7).

27. Ільницький М. Й.-В. Ґете й І. Франко: антиномія природи і духу / Микола Ільницький 
// Франкознавчі студії – Вип. 6 / Є. Пшеничний (голов. ред., Л. Винар) та ін. – Дрого-
бич : Коло, 2015. – С. 73–90.

28. Ільницький М. Порівняльне літературознавство : в 2 ч. Частина І. Лекційний курс: 
навч. посібник / Микола Ільницький, Василь Будний. – Львів : ВЦ ЛНУ імені Івана 
Франка, 2007 – 280 с.

29. Корнійчук В. До джерел «Притчі про приязнь» Івана Франка / Валерій Корнійчук // 
Українське літературознавство. – Львів : ЛНУ імені Івана Франка, 2014. – Вип. 78. – 
С. 49–59.

30. Корнійчук В. Іван Франко та Ян Каспрович: поетичний дискурс / Валерій Корнійчук 
// Українсько-польські мовні контексти. Київські полоністичні студії. – Київ, 2003. – 
Т. IV. – С. 221–238.

31. Корнійчук В. «Мов органи в величному храмі…»: Контексти й інтертексти Івана 
Франка (Порівняльні студії) / Валерій Корнійчук. – Львів : ВЦ ЛНУ імені Івана Фран-
ка, 2007. – 304 с.

32. Косило Н. Порівняльний аналіз натуралістичних тенденцій в англійській та україн-
ській літературах кін. ХІХ–поч. ХХ ст. (на матеріалі творчості Джорджа Мура та Івана 
Франка) / Наталія Косило // Сучасні проблеми мовознавства та літературознавства. – 



131THE FOREIGN-LANGUAGE DISCOURSE OF IVAN FRANKO:...
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Вип. 9: Українська література в загальноєвропейському контексті. – Ужгород, 2005. – 
С. 165–171.

33. Космеда Т. Комунікативна компетенція І. Франка: конфліктні ситуації та гумор / Тетя-
на Космеда // Лінгвістичні дослідження: зб. наук. праць. – Харків, 2006. – Вип. 20. – 
С. 126–133.

34. Космеда Т. А. Текст І. Франка у фокусі інтертекстуальності / Т. А. Космеда // Лінгвіс-
тичні дослідження: зб. наук. праць Харків. нац. пед. університету ім. Г. С. Сковороди.  – 
Харків : ХНПУ, 2009. – Вип. 27. – С. 62–70.

35. Кравець Я. «Quae scripsi, scripsi»: романські літератури у рецепції Івана Франка / Яре-
ма Кравець. – Львів : ЛНУ імені Івана Франка, 2014. – 230 с.

36. Лановик М. Категорія «національної пам’яті» як форманта художнього перекла-
ду / Мар’яна Лановик // Питання літературознавства. – Чернівці : Рута, 2004. – 
Вип. 11 (68). – С. 101–106.

37. Лановик М. Б. Переклад як деконструкція тексту. Проблеми літературного перекла-
дознавства у час кризової доби / М. Б. Лановик // Питання літературознавства.  – Чер-
нівці : Рута, 2005. – Вип. 12 (69). – С. 112–124.

38. Лесин В. М. Словник літературознавчих термінів. – Вид. третє, перероб. і доп. / Ва-
силь Лесин, Олександр Пулинець. – Київ : Рад. школа, 1971 – 488 с.

39. Лещак С. Прецедентный текст: от цитаты к модели (эволюция клишированных 
предложений) / Светлана Лещак, Олег Лещак // Еволюція як методологічна та світо-
глядна проблема в гуманітарних науках: зб. наук. праць. – Кам’янець-Подільський : 
Кам’янець-Подільський нац. ун-т імені Івана Огієнка, 2010. – С. 81–90.

40. Лисий І. Гуманітарна міждисциплінарність: засади і практика / Іван Лисий // Людина 
в часі: (філософські аспекти української літератури ХХ–ХХІ ст.) / упоряд. В. Море-
нець, М. Ткачук. – Київ : ПУЛЬСАРИ, 2010. – С. 10–31.

41. Листування Івана Франка з Ольгою Рошкевич. Подав Михайло Возняк // Іван Франко. 
Статті і матеріали. Зб. 5. – Львів : Вид-во Львів. ун-ту, 1956. – С. 5–131.

42. Літературно-науковий вістник. – Річник VIII. – Т. XХХІ. Кн. 7. – Львів, 1905. – С. 1–3.
43. Літературно-науковий вістник. – Річник ІХ. – Т. XХХIV. Львів, 1906. – С. 538.
44. Лук’янович Д. Листи Івана Франка до Уляни Кравченко / Денис Лук’янович // Іван 

Франко. Статті і матеріали. Зб. 5. – Львів : Вид-во Львівського університету, 1956. – 
С. 132–178.

45. Мельник Я. Іван Франко й biblia apocrypha / Ярослава Мельник. – Львів : Вид-во 
Україн ського Католицького Університету, 2006. – 512 с.

46. Міжнаціональні горизонти і компаративістичний дискурс сучасних літературознав-
чих студій : монографія / За ред. Р. Гром’яка. – Тернопіль : Ред.-видав. відділ ТНПУ, 
2005. – 320 с.

47. Мінчин Б. М. Франко і Салтиков-Щедрін / Борис Мойсейович Мінчин // Творчість 
Івана Франка : зб. статей / відп. ред. Є. П. Кирилюк. – Київ : Вид-во АН УРСР, 1956. – 
С. 214–276.

48. Москаленко М. Нариси з історії українського перекладу // Михайло Москаленко / 
Всесвіт. – Київ, 2006. – № 5–6. – С. 174–194.

49. Мушак Ю. Джерела Франкової «Притчі про терен» / Юрій Мушак // Життя і знання. – 
1939. – № 5. – С. 158–159.

50. Наливайко Д. Компаративістика й історія літератури / Дмитро Наливайко – Харків : 
Акта, 2007. – 426 c.

51. Науменко А. М. Від рецепції через інтерпретацію до аналізу / Анатолій Максимович 
Науменко // Нова філологія. – 2000. – № 1. – С. 305–319.



132 Ivan TEPLYY
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

52. Новосядла Е. И. Иван Франко и англоязычные литературы (К истории культурных свя-
зей Украины и англоязычных стран конца ХІХ – начала XX столетий). Спец. 10.01.03 – 
Литература народов СССР / Украинская литература : дисс. ...канд. филол. наук / Евге-
ния Иосифовна Новосядла. – Львов : ЛГУ им. Ивана Франко, 1979. – 193 с. 

53. Панасенко Т. М. Іван Франко / Тетяна Михайлівна Панасенко ; худож.-оформлювач 
Є. В. Вдовиченко. – Харків : Фоліо, 2009. – 124 с. (Знамениті українці).

54. Перетятько М. Інтертекстуальність як темпоральна форма вираження авторської сві-
домості / Марія Перетятько // Донецький вісник Наукового товариства імені Шевчен-
ка.  – Донецьк : Український культурологічний центр, Східний видавничий дім, 2009 – 
Т. 27. – С. 17–31.

55. Погребенник Ф. Іван Франко в українсько-російських літературних взаєминах: До-
слідження / Федір Погребенник. – Київ : Дніпро, 1986. – 301 с.

56. Погребенник Ф. П. З невичерпної Франкової криниці // Всесвіт. – 1986. – № 8. – 
С. 167–170.

57. Просалова В. А. Інтертекстуальні зв’язки і тропи / Віра Андріївна Просалова // До-
нецький вісник Наукового товариства імені Шевченка. – 2009. – Т. 27. – Донецьк : 
Український культурологічний центр, Східний видавничий дім, 2009. – С. 7–17.

58. Радчук В. Рудий Панько М. Гоголя в дівчачому люстерку Лесі Українки: конгеніаль-
ність тлумачки і звітність репортерів / Віталій Радчук // Леся Українка і сучасність: 
зб. наук. праць. – Луцьк : РВВ «Вежа» Волинського національного ун-ту імені Лесі 
Українки, 2008. – Т. 4. – Кн. 2. – С. 161–189.

59. Рихло П. В. Поетика діалогу. Творчість Пауля Целана як інтертекст : монографія / 
Петро Васильович Рихло. – Чернівці : Рута, 2005. – 584 с.

60. Саєнко В. Іван Франко і скандинавські літератури: [Електронний ресурс] / 
Валентина Саєнко. – Режим доступу : http://dspace.onu.edu.ua:8080/bitstre
am/123456789/9073/1/43-53.pdf [Слово і час. 2016. № 8. С. 47–53].

61. Семешко Н. М. Типологія інтертекстуальності сонетів Е. Спенсера: форми і функції 
алюзії / Ніна Михайлівна Семешко // Наук. записки Харків. ун-ту ім. Г. С. Сковороди. – 
Харків : ППВ «Нове слово», 2010. – С. 9–18. – (Серія літературознавство ; вип. 4 (64) ; 
част. 1).

62. Скоць А. Поеми Івана Франка: Монографія / Андрій Скоць. – Львів : ВЦ ЛНУ іме-
ні Івана Франка, 2002. – 253 с. 

63. Ступінський В. Інтертекст як сфера наукового дослідження / Володимир Ступінський // 
Наук. записки Тернопіль. педун-ту ім. В. Гнатюка. – Тернопіль : ТНПУ, 2011. – С. 476–
479. – (Серія: Літературознавство ; вип. 31). 

64. Теплий І. Форми засвоєння іншомовного тексту у літературно-науковій діяльності 
Івана Франка / Іван Теплий // Парадигма: зб. наук. праць на пошану М. Ільницького. 
Вип. 5. – Львів : Інститут українознавства ім. І. Крип’якевича НАН України, 2010. – 
С. 107–128.

65. Тетеріна О. Переклад у концепції національної літератури Івана Франка [Електронний 
ресурс] / Ольга Тетеріна. – Режим доступу : www.slovoichas.in.ua/index.php. – 2010.

66. Тетеріна О. Художній переклад як проблема українського порівняльного літературоз-
навства ХІХ – початку ХХ століття [Електронний ресурс] / Ольга Тетеріна // Націо-
нальні варіанти літературної компаративістики. – Київ : Стилос, 2009. – С. 374–386.  
Режим доступу: www. reelc. net /.../ national _versions of_the_comparative _literature.

67. Ткачук О. Іван Франко і Луцій Анней Сенека: стоїцизм у художній філософії Франка / 
Олена Ткачук // Іван Франко: дух, наука, думка, воля: матер. Міжнар. наук. конгре-
су, присвяченого 150-річчю від дня народження Івана Франка (Львів, 27 вересня – 
1 жовт ня 2006 року). – Львів : ВЦ ЛНУ імені Івана Франка, 2008. – Т. 1. – С. 246–254.



133THE FOREIGN-LANGUAGE DISCOURSE OF IVAN FRANKO:...
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

68. Трофимук. М. Неолатиністична проблематика у працях Івана Франка / Мирослав Тро-
фимук // Іван Франко: дух, наука, думка, воля: матер. Міжнар. наук. конгресу, при-
свяченого 150-річчю від дня народження Івана Франка (Львів, 27 вересня – 1 жовтня 
2006 року). – Львів : ВЦ ЛНУ імені Івана Франка, 2008. – Т. 1. – С. 400–409. 

69. Филипович П. Шляхи Франкової поезії / Павло Филипович // Іван Франко. «Зів’яле 
листя»: тексти, матеріали, дослідження. – Львів, 2007. – 425 с. – (Серія «Українська 
філологія»: школи, постаті, проблеми», вип. 7). – С. 42–46.

70. Франко І. Зібрання творів : у 50 т. / Іван Франко. – Київ, 1976–1986.
71. Франко І. Зів’яле листя: Лірична драма / Іван Франко ; перекл. англ. І. Теплий. – 

Вид. третє, доп. – Львів : СПОЛОМ, 2009. – 140 с. (До 150-річчя від дня народження 
Івана Франка).

72. Франко І. Зів’яле листя: Лірична драма / Іван Франко ; перекл. англ. І. Теплий. – Вид. 
четверте, переробл. і доп. – Львів : СПОЛОМ, 2011. – 140 с. (До 155-річчя від дня на-
родження Івана Франка). 

73. Франко І. З післямови до видання 1896 року «Хто такий «Лис Микита» і відки ро-
дом?» // Франко І. Казки: Лис Микита. Коли ще звірі говорили / Іван Франко ; худож. 
С. К. Артюшенко. – Київ : Веселка, 2008. – С. 6–8.

74. Франко І. Зібр. творів : в 50 т. Т. 1–10 [Електронний ресурс] / Іван Франко. – Режим 
доступу : http://www.twirpx.com/fi le/566294/.

75. Франко І. Україна мовить / Іван Франко // Вибране / / Іван Франко ; упорядкув. тек-
стів, передм. К. Г. Борисенко. – Київ : Школа, 2005. – С. 81.

76. Франко І. Школа поета (За Ібсеном) / Іван Франко // Із днів журби. Поезії Івана Фран-
ка. Львів. Накладом автора, 1900. – С. 61–69.

77. Франко І. Школа поета (За Ібсеном) / Іван Франко // Зібр. творів: у 50 т. Т. 3 / Іван 
Франко. – Київ : Наукова думка, 1976. – С. 48–49.

78. Франко Іван Якович [Електронний ресурс]. – Режим доступу : https://uk.wikipedia.org/
wiki/ Франко_Іван_Якович . [Назва з екрана] – 7 жовтня 2013 р.

79. Яр Славутич. Соборницькі ідеї Івана Франка / Яр Славутич // Іван Франко: зб. філо-
лог. секції для відзначення 110-річчя народин і 50-річчя смерти Івана Франка. – Т. 32 
(Зап. НТШ. Т. CLXXXII). – Нью-Йорк : Накладом НТШ в ЗДА, 1967. – С. 171–177.

80. Яр Славутич. Англійський переклад поеми Іван Вишенський / Яр Славутич // Дослі-
дження та статті / Яр Славутич. – Едмонтон : Славута, 2006. – С. 471–472.

81. Bida C. A Quest for the Dramatic. Ukrainian Authors Turn to Shakespeare / Constantine 
Bida // Symbolae in Honorem Georgii Y. Shevelov : зб. на пошану проф. д-ра Юрія Ше-
вельова. Наук. зб. УВУ.  – Мюнхен, 1971. – Т. 7. – С. 45–53.

82. Colloque International «Perspective Comparatiste Orient–Occident en théorie littéraire» / 
International Colloquium «The Orient – West Comparative Perspective in Literary Theo-
ry». Institute of the Theory of Literature, Theatre and Film, Dpt. of Literature, University of 
Łódź, Łódź, 16-17. X. 1990 / Institut de la Théorie de la Littérature, du Théatre et du Film, 
Département de la Théorie de la Littérature, Université de Łódź. Les actes furent redigés par 
Sławomir Cieślikowski et Teresa Cieślikowska. – Łódź : BiblioTeka, 1993. – 220 p.

83. Červeňak A. Život a dielo. Tridsať statí o slovenskej literature. 1. vyd, slovensky / Andrej Červeňak. – 
Nitra, Bratislava : Filozofi cká fakulta UKF, Spolok slovenských spisovateľov, 2007. – 127 s.

84. Dumoulié C. Litterature comparée, philosophie et psychanalyse / Camille Dumoulié // 
[Electronic resourse]. – Access mode : www.revue-silene.com/.../30/extrait_68.pdf / – 
14 Sept. 2012.

85. Dzyuba I. Internationalism or Russifi cation? A Study in the Soviet Nationalities Problem / 
Ivan Dzyuba – Second Edition. Ed. by M. Davies. – London : Weidenfeld and Nicolson, 
1970. – 263 p.



134 Ivan TEPLYY
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

86. Exegi monumentum [Electronic resourse]. – Access mode: https: // books. google. com. ua.
87. Henrik Ibsens Sämtliche Werke in deutscher Sprache. Erster Band. Gedichte. Deutsch von 

Christian Morgenstern et al. – Berlin : S. Fischer Verlag, 1903. – 567 S.
88. Ibsen H. Sämtliche Werke. Volksausgabe in fünf Bänden. Erster Band. Herausgegeben von 

Julius Elias und Paul Schlenther. Einzige autorisierte deutsche Ausgabe / H. Ibsen. – Ber-
lin : S. Fischer Verlag, 1913. – 438 S.

89. Jakóbiec M. Iwan Franko (1856–1916) / M. Jakóbiec // Franko I. Utwory wybrane / 
I. Franko. – Tom II. Tłumaczyli Zofi a i Stanisław Głowiakowie. Posłowiem opatrzył 
Prof. Marian Jakóbiec. – Warszawa : Czytelnik, 1955. – S. 569–601.

90. Kaźmierczak M. Przekład w kręgu intertekstualności. Na materiale tłumaczeń poezji Bo-
lesława Leśmiana / Marta Kaźmierczak. – Warszawa : Instytut Lingwistyki Stosowanej 
Uniwersytetu Warszawskiego, 2012. – 273 s.

91. Korniychuk V. Iván Frankó, orgullo y gloria de Ukrania / Valeriy Korniychuk // Iván Frankó. 
La pluma ucraniana de los clásicos hispanos» (Іван Франко. Українське перо іспанських 
класиків) / упорядники: А. Якубув у взаємодії з Сантіаґо Ґарсією-Контей та Луїс-Ма-
рією Санчо-Перес – Валенсія, 2015. – С. 21–34.

92. Kravets Ya. Iván Frankó y el mundo hispano / Yarema Kravets // Iván Frankó. La pluma 
ucraniana de los clásicos hispanos» (Іван Франко. Українське перо іспанських класиків) / 
упорядники: А. Якубув у взаємодії з Сантіаґо Ґарсією-Контей та Луїс-Марією Санчо-
Перес – Валенсія, 2015. – С. 43–58.

93. Morgenländische Anthologie: Klassische Dichtungen aus der sinesischen, indischen, persi-
schen und hebräischen Literatur. Uebersetzt von Ernst Meier. – Leipzig : Verlag des Biblio 
graphischen Instituts, 1880. – 271 S. [Electronіс resource]. – Access mode : https://archive.
org/details/bub_gb - 6 Nov. 2017.

94. Richepin J. L’Apologie de diable [Electronіс resource]. – Access mode : http: // parole-
schansons. lemonde.fr / auteur-jean-richepin / poeme-l-apologie-du-diable.html

95. Richepin J. Les Blasphèmes. Nouvelle édition / Jean Richepin. – Paris : Bibliothèque 
Charpentier, 1922. – 343 p.

96. Reis J. E. Comparative Literature: a discipline under construction / José Eduardo Reis 
[Electronіс resource]. – Access mode : repositorio. utad. Pt /.../ Comparative % 20 Liter...  – 
14 Spt. 2012.

97. The Collected Poems of Henrik Ibsen. Translated by John Northam, 287 p. – P. 202 [Elec-
tronic resource]. Access mode: http://ibsen.nb.no/asset/34498/1/34498_1.pdf

98. Yakubuv A. Prólogo / A. Yakubuv // Iván Frankó. La pluma ucraniana de los clásicos his-
panos» (Іван Франко. Українське перо іспанських класиків) / упорядники: А. Якубув у 
взаємодії з Сантіаґо Ґарсією-Контей та Луїс-Марією Санчо-Перес. – Валенсія, 2015 – 
С. 11–15.

99. Zyla W.T. Johann Wolfgang von Goethe in der ukrainischen Literatur / Wolodymyr T. Zyla. – 
München, 1989. – 96 S. (Ukrainische Freie Universität. Reihe: Monographien, Band 49).

Стаття надійшла до редколегії 06.10.2018
Прийнята до друку 12.10.2018 



135THE FOREIGN-LANGUAGE DISCOURSE OF IVAN FRANKO:...
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Appendix:
Іван Франко (1856–1916), Україна
Коваль Бассім. Арабська казка.
Пролог
З новим роком, браття милі,
В новім щасті, в новій силі
Радісно вітаю вас
І бажаю, щоб в здоров’ю,
В мирі, з братньою любов’ю
Відтепер ішов вам час.

І бажаю, щоб трудяще
Те життя вам якнайкраще
Без біди минало всім,
Щоб думками ви міцніли,
Багатіли, не бідніли,
Щоб веселий був ваш дім.

І бажаю, щоб ми згідно,
Сміло, свідомо, свобідно
Йшли до спільної мети:
В своїй хаті жить по-свому,
Не коритися нікому,
Лад найкращий завести.

Сим бажанням вас вітаю,
І по давньому звичаю
Повну чарку догори!
Щирій праці бог поможе.
Дай вам боже все, що гоже!
Що негоже – чорт бери!

А тепер при вільній хвилі,
Коли ласка, браття милі,
Казку слухайте мою
Про Бассіма, про зухвальця –
Я її не виссав з пальця,
А як чув, так вам даю.

Та, балакаючи з вами,
Не арабськими словами,
А по-свому розкладу:
Де розширю, де вкорочу,
Дещо з власного приточу,
Щоби вийшло до ладу.

Ivan Franko (1856–1916), Ukraine
Bassim the Blacksmith. An Arabic tale
Prologue
Happy New Year, brethren dear,
In new happiness, new cheer
Joyfully will I ye greet,
And in good health, so I wish you, 
Love of brethren withal, peaceful
Time for you from now proceed.

And I wish your working-life mode
Should at best be, at its utmost,
With no hardships go for all,
That in thoughts you may get stronger,
Richer grow, poor no longer,
Joyful home to your lot fall.

And I wish that we, concerted,
In a brave, a conscious effort,
For the common goal should strive,
In one’s home like masters reigning,
In no bondage more remaining,
Start the choicest way of life.

I greet you with this wish mentioned,
And so by the custom ancient
«Bottoms up» full glasses make!
Honest work by God helped will be,
Grant you, God, all that is seemly,
Devil the unseemly take! 

And now having a free minute,
Brethren dear, if you please it,
      Listen to my fairy-tale
Of one Bassim, of a cheeky – 
This is no invention tricky,
       But recount without fail.

Yet, when talking to you this way,
Not in Arabic, my own lay,
I will put it as I see:
Larger here, abridged there,
Adding of my own elsewhere
That the tale in order be.



136 Ivan TEPLYY
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

ІНШОМОВНИЙ ДИСКУРС ІВАНА ФРАНКА: 
ТВОРЧЕ ВІДЛУННЯ

Іван ТЕПЛИЙ

Львівський національний університет імені Івана Франка,
кафедра іноземних мов для гуманітарних факультетів,

вул. Університетська, 1, Львів, Україна, 79000,
e-mail: i_teplyy@yahoo.co.uk

Розглянуто особливості іншомовного дискурсу Івана Франка з погляду творчого 
опрацювання тем, мотивів, образів тощо. В центрі уваги дослідження – рецепція як 
одна із провідних форм реалізації іншомовного дискурсу.

Проаналізовано й інші форми, як-от: творчий розвиток, прецедентний текст, 
образна аналогія тощо.

Ключові слова: рецепція, переклад, інтертекстуальність, творчий розвиток, 
образна аналогія, прецедентний текст, міжлітературні зв’язки.



УДК 821.161.2-3.09 Франко І.::316.343-055.1

DOI: http://dx.doi.org/10.30970/uls.2018.83.2169

ДІАПАЗОН ҐЕНДЕРНИХ ЗАЦІКАВЛЕНЬ ІВАНА ФРАНКА: 
ОСОБИСТИЙ ДОСВІД І ТВОРЧА РЕФЛЕКСІЯ

Катерина ШМЕГА

Інститут Івана Франка НАН України,
вул. Драгоманова, 18, Львів, Україна, 79005, 

е-mail: KShmeha@gmail.com

Зосереджено увагу на стосунку Івана Франка до ґендерної тематики, зокрема 
висвітлено його погляди на маскулінність. На основі Франкового листування, 
публіцистики та художньої творчості виявлено, що пріоритетними маскулінними 
чеснотами він уважав розум та здоровий глузд. Серед деструктивних чинників, які 
впливають на чоловіків, І. Франко розглядав пияцтво та деспотичну владу. 

Одним із центральних концептів сучасних маскулінних студій є «криза 
маскулінності», ґенезою якої вважають другу половину ХХ століття, хоча значні кризові 
зміни припадають саме на Франкову епоху – другу половину ХІХ століття. Тому в його 
творчості виразно окреслені її передумови: криза патріархального шлюбу та інституції 
сім’ї, спричинена змінами в традиційному сімейному устрої і системі відносин між 
подружжям; механізація праці на фабриках і мануфактурах та виконання монотонної 
роботи в конторі з її рутинними й одноманітними функціями, які позбавили чоловіків 
можливості проявити свої традиційні риси. Ще однією причиною «маскулінної 
кризи» стало жіноцтво, адже за період життя всього декількох поколінь, з 1871 до 
1914 року, виник новий тип жінок, який став загрозою для звичної різниці між статями. 
Емансипація жінки та її поступова інтеграція у виробничі відносини вибили чоловікам 
ґрунт з-під ніг: вони почали втрачати вироблені віками моделі сімейного укладу, у 
якому їм відведено роль лідера, годувальника, а дружині належало обмежене коло 
домашніх обов’язків. 

Невдачі в особистому житті, сукупно зі складними економічними умовами, 
спричинились до масового алкоголізму серед чоловіків, особливо селян. Порушив 
І. Франко й важливе для маскулінного дискурсу питання влади у найрізноманітніших 
його виявах: влади над самим собою, влади над жінкою, над народом, влади у 
виробничих відносинах. Персонажів, які свідомо прагнуть влади, щоб користати нею 
задля задоволення власних потреб, І. Франко зобразив деспотичними та жорстокими, з 
патологічним потягом до агресивного, деструктивного лідерства (Валеріан Стальський, 
Тугар Вовк, Олекса Довбущук). 

Ключові слова: Іван Франко, ґендерні студії, маскулінність, ідентичність.

Ґендерний підхід до Франкової творчості є одним із актуальних, однак ще не 
достатньо розвиненим напрямом сучасного франкознавства. Хоча елементи ґендерного 
аналізу Франкової белетристики можна віднайти вже у працях його сучасників, 
зосереджених головно на феміністичних проблемах. Це зумовлено передусім активною 

© Шмега Катерина, 2018

ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83. С. 137–146
Ukrainian Literary Studies. 2018. Issue 83. P. 137–146



138 Катерина ШМЕГА
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

позицією та дієвою причетністю письменника до тогочасного емансипаційного 
жіночого руху в Галичині. Свого часу Наталія Кобринська у промові на ювілеї 25-літньої 
літературної діяльності Івана Франка (1898) закцентувала заслуги письменника як 
промотора й натхненника «жіночої квестії», «автора розвідки про жіночу неволю, 
писателя, що не раз подав руку жіночим змаганням до самостійності» і «впровадив 
в нашу літературу такі жіночі типи» [14, c. 325]. Саме Кобринська однією з перших 
оцінила Франкову майстерність у творенні жіночих образів й цікаво класифікувала 
їх: «опущені, скривджені навіть природою» («Сурка»), «упавші» («Між добрими 
людьми»), «невільниця подружнього життя» (Анна – «Украдена щастя»), «більше 
чутлива» (Ганя – «На дні»), «новий тип жінки-емансипантки» («Маніпулянтка»), 
«дві суперечності» – «найнижчої деморалізації і ніби високої моральності» (Анеля – 
«Для домашнього огнища») [14, с. 325]. Згодом (1936 року) проблему «Іван Франко 
і жіноче питання» в однойменній статті порушив Денис Лукіянович, наголосивши 
на різноаспектній Франковій участі в розвитку й популяризації жіночих інтенцій: «В 
українському жіночому русі заважив Франко як ментор, учитель і організатор перших 
жінок-письменниць, робітниць і піонерок у цій ділянці; як теоретик, публіцист і 
організатор самого питання; як творець жіночих постатей у поезії і белетристичній 
прозі» [11, с. 2]. Ґенезу феміністичних зацікавлень І. Франка критик уґрунтовував на 
його «духовій структурі». Навпаки ж, Михайло Рудницький, автор розвідки «Жінка у 
творчості Франка», констатував, що Франко «майже не знав психологію жіноцтва» [15, 
с. 1] і що його «не хвилювала жінка як тайна» [15, с. 1]. Хоча із такими міркуваннями 
важко погодитися, враховуючи глибину психологізму у Франковій творчості та його 
пильну увагу і до чоловічих, і до жіночих типів.

Вагома роль у дослідженні ґендерних поглядів Івана Франка належить Ірені 
Книш, яка у монографії «Іван Франко і рівноправність жінки» (1956) ґрунтовно та 
послідовно висвітлила стосунок І. Франка до важливих із сучасного погляду ґендерних 
питань. Дослідниця пов’язує Франкові феміністичні зацікавлення з впливом традицій 
Т. Шевченка, у творчості якого ця тема була особливо продуктивною: «хто знав 
Шевченкового Кобзаря напам’ять – той не міг остатися байдужим до жіночого питання» 
[8, с. 73]. Водночас вказує, що жіночу емансипацію І. Франко розглядав в одному 
контексті з іншими суспільно-економічними, культурно-просвітницькими питаннями, 
зокрема в аспекті духовної ідентичності жіноцтва. Франкову «високу опінію про жінок» 
дослідниця ілюструє художнім та епістолярним матеріалом письменника.

Феміністичний аналіз художньої творчості І. Франка здійснила також сучасна 
дослідниця Марта Госовська, зауваживши, що Франкові «ідеї, висловлені у 
теоретичних працях, знаходять своє логічне продовження у художніх творах» [5, с. 73]. 
Проаналізувавши критичні статті І. Франка, М. Госовська висновує, про ґендерну 
маркованість критичного методу письменника, оскільки він «зосереджується на 
категоріях чоловічого/жіночого, особливостях письма та образності тексту, не нівелює 
ґіноцентричного чи андроцентричного характеру літературного твору, адекватно 
реагуючи на текстуальні “ґендерні маячки”» [4, с. 280]. Новаторським уважає 
М. Госовська жіночий образ антиберегині, який уперше з’явився саме у Франковій 



139ДІАПАЗОН ҐЕНДЕРНИХ ЗАЦІКАВЛЕНЬ ІВАНА ФРАНКА:...
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

прозі. Однак І. Франко також популяризував образ femme fatale, який став одним із 
центральних у літературі та мистецтві модерну. Саме над художньо-аксіологічною й 
візуальною конотацією цього образу застановилися Тетяна Муранець у своїй статті 
«Портрет фатальної жінки у прозі Івана Франка» [13], Алла Швець – у контексті 
дослідження злочинних типів І. Франка [18], а також Мирослава Крупка у доволі 
розлогій та ґрунтовній статті про світ жінки у прозі І. Франка [9]. 

Дотепер найбільший інтерес для сучасного франкознавства з ґендерного погляду 
становили саме типи фатальної жінки та жінки-емансипантки, тоді як актуальною 
видається потреба осмислення, класифікації, інтерпретації та характеротворення також 
чоловічих образів та їхніх виключно чоловічих соціокультурних проблем, аксіологічних 
настанов, психологічних мотивів, які формують маскулінний дискурс Франкової прози.

Про увагу І. Франка до проблем сучасного йому чоловіцтва свідчить приватне 
листування та наукові розвідки, у яких він висловлював думки про те, яким має бути 
чоловік, аналізував економічні та соціальні чинники алкоголізму та безробіття, що 
деморалізують чоловіків та призводять до завчасного виснаження й смерті. Варто 
зазначити, що думки та погляди письменника під впливом життєвих обставин та 
набутого досвіду доволі часто коригувалися, трансформувалися, переосмислювалися. 
Змінювався і його погляд на жіночі й чоловічі соціальні ролі. Так в одній із ранніх своїх 
статей «Женщина-мати»1 дев’ятнадцятилітній Іван Франко, ще не маючи достатнього 
життєвого досвіду у взаєминах зі жінками, підхоплює й розвиває андроцентричні гасла 
тогочасних психологів, зокрема й німецького лікаря Германа Кленке про розмежування 
соціально-рольових, біологічних, психофізіологічних, емпіричних, ментальних засад 
укладу жінки та чоловіка: «життя мужчини – то широкий світ, життя женщини – тихий 
родинний круг. Природа сама освободила мужчину од занимання ся дитиною, – він єсть 
голова, хранитель родини, громадить добро в дом; женщина, в тіснішім крузі жиючи, 
удержує, порядкує і заховує потребне на потребну хвилю […] Ознаками мужчини 
суть: сила, повага, постоянність, смілість, розум і розсудок; ознаки женщини – то 
прелесть, податливість, уляглість, терпеливість і певний делікатний такт, котрий не раз 
завстидає і найбистроумніші обчислення мужчини. Мужчина любить свободу своєї волі, 
женщина – обичайність, мужчина гордиться наукою, силою волі, мужеською твердістю, 
женщини оздобою єсть чувство, встидливість і чистота» [17, т. 53, c. 560–561]. Згодом 
у пізніших працях І. Франко коригував свої давніші погляди на жіночу та чоловічу 
природу, однак деякі риси, приміром «розум і розсудок», упродовж життя вважав 
пріоритетними маскулінними чеснотами. 

Уже через три роки після публікації цитованої праці у листі до Ольги Рошкевич 
він писав: «Я признаю для женщини право і обов’язок зовсім рівного розвою і 
становища в суспільності, як і для мужчини» [16, т. 48, с. 108], тобто відійшов від вузько 
обмеженого трактування соціальних та ґендерних ролей для обох статей, схиляючись до 
паритетності. Неодноразово у своїх статтях І. Франко висловлював думку, суголосну з 
його художніми творами, що людина – «це продукт свого оточення, продовження своїх 

1 Уперше надруковано в журналі Друг, 1875 р., № 22, 15 (27) листопада, с. 532–544; № 23, 
1 (13) грудня, с. 551–554; 1876 р., № 2, 15 (27) січня, с. 29–31; № 4, 15 (27) лютого, с. 60–62.



140 Катерина ШМЕГА
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

предків, природи та суспільства, серед яких вона живе, що з усіма цими чинниками 
вона пов’язана безліччю нерозривних уз» [16, т. 28, c. 236], тому проблеми ґендеру як 
соціальної статі були для І. Франка одними із першочергових, хоча ні він, ані тогочасні 
науковці таким терміном не оперували.

Критерієм національної матримоніальної культури, «мірою розвитку як цілого 
народу, так і поодинокого чоловіка» [16, т. 46, ч. 1, c. 71] була для І. Франка позиція 
чоловіка у взаєминах із жінкою. У розвідці «Життя Івана Федоровича і його часи» він 
виокремив й описав два типи чоловіків, беручи за основу міжособистісні ґендерні 
стосунки. Перший тип – «нерозвитий чоловік» – керується передусім фізичними 
потягами, яким підпорядковує усі свої дії. Тому нерідко його любов є жорстокою та 
егоїстичною, від чого передусім страждає жінка. На противагу йому, «розвитий чоловік» 
бачить у жінці, окрім фізичної оболонки, її «людське достоїнство», тому поважає її як 
рівну собі. Любов такого чоловіка є більш тривкою, оскільки нею керують духовні, а 
не фізичні потреби. Така класифікація була новаторською, адже, по-перше, доводила 
існування різних форм маскулінності із притаманними їм аксіологічними настановами, 
а по-друге – засвідчувала Франкове розуміння маскулінності як сукупності багатьох 
чинників, серед яких далеко не останнє місце займає готовність та уміння любити і 
поважати жінку. 

Усвідомлення власної ґендерної ідентичності фрагментарно наявне у Франковому 
автобіографічному дискурсі. У листуванні письменника доволі часто подибуємо 
елементи саморефлексії, осмислення власної маскулінності та своїх «чоловічих 
проблем», пов’язаних із труднощами у професійній сфері, фінансовою нестабільністю, 
класовим та етнічним походженням, матримоніальними і любовними розчаруваннями. 
Вияв особистих чоловічих інтенцій, аксіологічних устоїв, власного маскулінного 
психоукладу латентно відбивається в інтимних листовних одкровеннях І. Франка з 
близькими друзями (М. Павликом, М. Драгомановим, Оленою Пчілкою) та з жінками, 
яким симпатизував, яких любив та з якими планував майбутнє (Ольга Рошкевич, Анна 
Павлик, Климентина Попович, Юзефа Дзвонковська, Ольга Хоружинська). 

У листі до А. Кримського від 26 серпня 1898 року зрілий І. Франко, аналізуючи 
прожиті роки та життєві впливи, які сформували його як чоловіка й письменника, 
визначальними назвав свої «зносини з жіноцтвом». Варто наголосити, що йдеться не 
лише про його обраниць, оскільки в іншому листі, до О. Рошкевич, він згадує про матір 
та няньку Марисю – двох жінок, чия смерть стала для нього травмою та ферментувала 
боязнь любові до жінки: «В хвилях, коли любов, або яке інше глибоке чуття мене 
найсильніше опановує, я тоді наймилішій особі справляю біль» [16, т. 48, c. 95].

Франків страх перед жінкою (любов’ю до жінки) є амбівалентним, оскільки, з 
одного боку, спрямований на неї (хвилювання через те, що його любов може завдати 
їй болю), а з іншого – на нього самого (боязнь бути покинутим). Можливо, саме ця 
амбівалентність почуттів до жінок є однією із причин відносно пізнього одруження, 
кількаразових, близьких до шлюбних, стосунків та їхніх розривів. Тому погоджуємось 
із висновками Лариси Бондар, що у розірваних взаєминах із Ольгою Рошкевич, Анною 
Павлик та Ольгою Білінською «йдеться не про соціалістичні чи якісь інші політичні 



141ДІАПАЗОН ҐЕНДЕРНИХ ЗАЦІКАВЛЕНЬ ІВАНА ФРАНКА:...
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

переконання, а про Франкову нещасливу впевненість у тому, що одруження принесе 
йому ранню смерть і горе, злидні – аж до жебрацтва – майбутній дружині й дітям. Оце 
був той Франків комплекс, який фатально вплинув на його долю». До цього «комплексу» 
Л. Бондар додає ще й «страх юнака перед одруженням узагалі» [2, с. 14]. Водночас його 
подальші стосунки та матримоніальні погляди, за спостереженням Алли Швець, ставали 
все більш раціоналізованими. Тому остаточне рішення про шлюб стало для І. Франка 
наслідком усвідомлення «онтологічної проблеми у заснуванні сімейного вогнища», не 
без впливу, однак, патріархальної традиції шлюбних зобов’язань [18, с. 132]. Важливим 
є і той факт, що виразне розуміння власної зрілості та готовності до створення сім’ї, 
навіть потреби у ній, прийшло до І. Франка у тридцятирічному віці, що симптомував 
про матримоніальну дозрілість й чітко визначені, зокрема й маскулінні інтенції та 
очікування (як біологічні, так і ментально-психологічні, патріархально-світоглядні). 
Саме в такому віці, на думку багатьох психологів, чоловік починає переосмислювати 
свої досягнення в житті, оцінює фінансове благополуччя, змінює погляди та вподобання. 
Отже, й для І. Франка цей вік став періодом моральної та ґендерної зрілості, етапом, 
на якому чоловік стає мужем, проходячи такий важливий обряд ініціації як шлюб, щоб 
«почати нове життя, родинне» [16, т. 48, c. 559].

Не менш важливий, після жіноцтва, вплив на формування І. Франка як чоловіка 
мало його сирітство, передусім рання втрата батька. Адже, як і будь-який юнак, 
молодий І. Франко потребував наставника, людини, на яку можна рівнятися, чиї життєві 
принципи закладуть фундамент для створення власних поглядів, опираючись на яку, 
можна творити себе як чоловіка. Таким взірцем найчастіше є батько, старший брат, 
або інший достатньо близький родич. Для І. Франка ж його «татуньо» був радше 
міфологізованим образом, витвореним його уявою на основі ранніх дитячих спогадів. 
З них батько постає ідеалізованим втіленням доброти та людяності, всеохопної 
любові, яка зігріває впродовж усього життя. Сучасна дослідниця Вікторія Дуркалевич, 
аналізуючи Франків травматичний досвід втрати батька називає пам’ять про нього 
«значущою присутністю» [7, с. 46], яка забезпечує духовну ідентифікацію з батьком, 
оскільки його особа повсюдно присутня у текстуальному світі. Рівняючись на батька – 
вправного та знаного майстра («як чоловік і ремісник він мав велику повагу не тільки 
в своєму селі, але й широко в окрузі і досі ще багато людей з великою пошаною згадує 
“Яця (Якова) коваля з Гори”» [16, т. 49, c. 241]), І. Франко обрав собі за життєву мету 
опанувати письменницьке «ремесло» та повернути його на благо людям. Звідси – 
титанічна інтелектуальна праця (адже від фізичної батько його всіляко вберігав), навіть 
перетворення власної квартири у робоче місце з постійними відвідувачами та жвавими 
дискусіями, за аналогом до батьківської кузні. 

Дослідниця маскулінності Елізабет Бадентер проаналізувала тип «м’якого чоловіка», 
виникнення й існування якого вона, покликаючись на висновки психоаналітика Г. Корно, 
пов’язує з відсутністю рідного батька, який символізує опору, «хребет». Втрата батька 
створює негативний комплекс, який проявляється в нестачі внутрішньої визначеності й 
недостатній кристалізації самоідентичності. Ідеї такого мужчини невиразні, він зазнає 
труднощів у виборі мети і засобів її досягнення. Він прагне зайняти свій час якомога 



142 Катерина ШМЕГА
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

більшою кількістю справ, щоб не думати про свою невпевненість, прагне визнання або 
успіху в коханні, щоб таким способом забезпечити собі міцний зовнішній панцир [1, 
с. 243–244]. Тому І. Франко, не маючи реальної батьківської опори, відчуваючи потребу 
в соціальній масці-панцирі, яка б відмежувала зовнішній світ від його внутрішніх 
комплексів та сумнівів, тяжів до «м’якої маскулінності». Як засвідчує Франкове 
листування, а також деякі автобіографічні твори, він сприймав себе як «романтичну 
натуру», хоча стабільно прагнув до раціоналізації буття. Приміром, характеризуючи 
себе у листі до О. Рошкевич писав: «темперамент мій такий, що не раз не можу побороти 
якогось чувства, котре мнов овладіє» [16, т. 48, c. 46], М. Драгоманову ж в уже зрілому 
віці, відповідаючи на його закид про «романтичні скоки», зауважив: «Я вдачею своєю 
далеко більше романтик, ніж реаліст» [10, с. 543]. Попри такі відверті зізнання, він 
не пишався цими своїми рисами, а навпаки – намагався уникати неврівноваженої 
поведінки, відповідати суспільному уявленню про чоловіків як «людей реальних», 
які «сентиментальності не люблять, а хоч і люблять, то тишком, кождий для себе, а з 
другого сміються» [16, т. 48, c. 131]. Звернув на це увагу й поет Євген Маланюк: «При 
всім незаперечнім темпераменті Франка, при всім глибоко, щоправда, захованім, жарі 
його серця, почуття Франка – в його поетичній творчості – завжди проходять крізь 
суворий фільтр його інтелекту» [12, т. 1, c. 85–86]. 

Як літературний критик І. Франко часто звертав увагу на ґендерну маркованість 
творів інших письменників. За словами М. Госовської, «апелюючи до праць 
австрійського літературознавця В. Шерера, І. Франко, чи не вперше серед українських 
дослідників, наголосив на потребі ґендерного аналізу тексту (якщо послуговуватися 
сучасною термінологією) та на потребі розрізнення “чоловічого” та “жіночого” стилів 
письма» [5, с. 72]. Також І. Франко слушно зауважив, що в історії літератури є цілі 
періоди, яким притаманний жіночий, або чоловічий дух. Причому вжиті означення 
«жіночий» та «чоловічий» можна вважати символічними, оскільки І. Франко застерігав, 
що «поезія жіноча не мусить бути поезією жіноцькою» [16, т. 41, c. 13], створеною 
особою жіночої статі. Історію літератури І. Франко пов’язував з історією людських типів 
та їхніх взаємин, наголошував, що її завданням має бути «дослідження, наприклад, типу 
геройського батька, чи групи: чоловік поміж двома жінками» [16, т. 41, c. 13]. Такий 
підхід він використовував і щодо інтерпретації художніх творів, скажімо, у критичних 
статтях про Т. Шевченка, Л. Толстого чи В. Винниченка, а також при написанні історико-
літературних оглядів. 

Характеризуючи збірку В. Винниченка «Краса і сила» [3], І. Франко зауважив, 
що «серед млявої, тонко артистичної та малосилої або ординарно шаблонованої та 
безталанної генерації сучасних українських письменників раптом виринуло щось таке 
дуже, рішуче, мускулисте і повне темпераменту» [17, т. 54, c. 715]. Франко схвально 
оцінив виразно маскулінний стиль Винниченкової прози, у якій суспільних покидьків 
зображено без крихти сентиментальності. Особливо ж заімпонувало критикові, що 
автор «Краси і сили» вміло обсервує життя і передає його найнижчі елементи живо та 
без жодних прикрас. Варто зазначити, що Франка-критика приваблювали літературні 
персонажі із сильним духом, здатні протистояти суспільству, навіть ціною власного 



143ДІАПАЗОН ҐЕНДЕРНИХ ЗАЦІКАВЛЕНЬ ІВАНА ФРАНКА:...
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

життя. При цьому для нього не мала значення стать персонажа, у чому пересвідчуємось 
на прикладі аналізу «Анни Кареніної» Л. Толстого. І. Франко захоплювався силою духу 
Анни, писав, що «перед такою жінкою, справжньою героїнею і піонеркою майбутнього, 
скромна самка, нянька і опікунка свого домашнього вогнища […] мусить покірно 
схилити чоло замість кидати в неї камінням погорди або співчуття» [16, т. 28, c. 240]. 
Знаково, що чоловічого персонажа, достатньо мужнього та духовно співмірного з 
Анною у Толстого немає, адже Вронський, зауважив І. Франко, «виявився пересічним 
молодим паничем без тієї сили волі, без того гарту й самостійності характеру, без того 
вміння створити собі свій окремий світ, коли світ аристократичний замкнув перед ним 
двері, – одним словом, без тих чоловічих рис, які б дорівнювали жіночим рисам Анни» 
[16, т. 28, c. 241]. І. Франко зосередив свою увагу на такому важливому ґендерному 
аспекті у творчості Л. Толстого, як стереотип чоловічої моральної, духовної та розумової 
вищості на жінкою, а разом з тим проаналізував два протилежні маскулінні та фемінні 
типи – Анна і Кітті та Вронський і Ларін, виділивши Анну як тип «нової людини». 

Франкові прозові твори свідчать про його зацікавлення ґендерною проблематикою 
не лише феміністичного спрямування, але дотичною до сучасних маскулінних студій. 
Адже більшість його персонажів-чоловіків є проблемними або новаторськими типами, 
поява яких зумовлена не лише авторською інтенцією, а й значною мірою новими 
культурними та соціальними чинниками, які трансформували звичні уявлення про 
чоловіче та жіноче, змінювали усталений спосіб життя чоловіків. 

Одним із центральних концептів сучасних маскулінних студій є «криза 
маскулінності», ґенезою якої вважають другу половину ХХ століття, хоча значні кризові 
зміни припадають саме на Франкову епоху – другу половину ХІХ століття. Тому в його 
творчості виразно окреслені її передумови: криза патріархального шлюбу та інституції 
сім’ї, спричинена змінами в традиційному сімейному устрої і системі відносин між 
подружжям; механізація праці на фабриках і мануфактурах та виконання монотонної 
роботи в конторі з її рутинними й одноманітними функціями, які позбавили чоловіків 
можливості проявити свої традиційні риси. Ще однією причиною «маскулінної кризи» 
стало жіноцтво, адже «за період життя всього декількох поколінь, з 1871 до 1914 року, 
виник новий тип жінок, який став загрозою для звичної різниці між статями» [1, с. 32]. 
Емансипація жінки та її поступова інтеграція у виробничі відносини вибили чоловікам 
ґрунт з-під ніг: вони почали втрачати вироблені віками моделі сімейного укладу, у якому 
їм відводилась роль лідера, годувальника, а дружині належало обмежене коло домашніх 
обов’язків. До того ж загострення конкуренції на ринку праці спричинило і конкуренцію 
у виборі партнерів: шлюб розглядали як вигідну угоду для обох сторін, про любов чи 
приязнь при цьому майже не згадували. Звідси – взаємна ненависть, зради та нарікання 
обох членів подружжя. Змінилося суспільне позиціонування самого інституту шлюбу, 
з яким дисонувало новочасне контроверсійне гасло «вільної любові»1.

Невдачі в особистому житті, сукупно зі складними економічними умовами, 

1 Див. детальніше про це: Возняк М. Кобринська, «вільна любов» і радикали (участь Франка 
в спростуванні Павлика) / М. Возняк // Українське літературознавство. – 1970. – Вип. 10. – 
С. 113–119.



144 Катерина ШМЕГА
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

спричинилися до масового алкоголізму серед чоловіків, особливо селян, на чому 
закцентував І. Франко у статті «Жіноча неволя в руських піснях народних»: «Поганий 
економічний порядок невдержимою силою пре нашого мужика – особливо біднішого – 
до п’янства. В п’янстві він шукає забуття своєї недолі; п’янство – то його протест 
проти того ладу, котрого всіх кінців і движучих пружин він не може збагнути своїм 
розумом, серед котрого він не може придумати для себе ніякої підмоги. От він і 
пускається, опустивши руки, в той вир, котрий несе його до погибелі…» [16, т. 26, 
c. 231]. Порушив І. Франко й важливе для маскулінного дискурсу питання влади у 
найрізноманітніших його виявах: влади над самим собою, влади над жінкою, над 
народом, влади у виробничих відносинах. Спільним є те, що в усіх цих випадках 
І. Франко критикував невміння зрозуміти механізми використання влади, наслідком 
чого є зловживання нею. Персонажів, які свідомо прагнуть влади, щоб користати нею 
задля задоволення власних потреб, І. Франко зображав деспотичними та жорстокими, з 
патологічним потягом до агресивного, деструктивного лідерства (Валеріан Стальський, 
Тугар Вовк, Олекса Довбущук). 

Історик Ярослав Грицак, аналізуючи численні економічні та соціальні перипетії, 
які відбулися у Галичині в період з другої половини ХІХ до початку ХХ століття 
слушно зауважив, що «всі ці зміни сталися протягом життя Івана Франка. По суті, 
між його поколінням і поколінням його батьків пролягла борозна цивілізаційних 
змін» [6, с. 535]. Тому цілком закономірною є поява у творах І. Франка типів «нового 
чоловіка» та «нової жінки», відмінних від попередньої літературної традиції дискурсів 
маскулінності і фемінності, пов’язаних не з ідеалізованими образами чоловіка та жінки, 
а з відображенням різноманіття стратифікаційної структури суспільства.

СПИСОК ВИКОРИСТАНОЇ ЛІТЕРАТУРИ

1. Бадентэр Э.  Мужская сущность / Элизабет Бадентэр. – Москва : Новости, 1995. – 
304 c.

2. Бондар Л. Три любовні історії Івана Франка / Лариса Бондар. – Дрогобич, 2007. – 88 c.
3. Винниченко В. Краса і сила / Володимир Винниченко. – Київ : Вік, 1906. – 411 с.
4. Госовська М. На марґінесах: І. Франко в українському феміністичному дискурсі / 

М. Госовська // Парадигма. – 2013. – Вип. 7. – С. 273–283.
5. Госовська М. Феміністичні моделі прози Івана Франка: до проблеми наукового і ху-

дожнього мислення / М. Госовська // Парадигма. – 2009. – Вип. 4. – С. 71–80.
6. Грицак Я. Іван Франко – селянський син? / Ярослав Грицак // Україна: культурна 

спадщина, національна свідомість, державність. – 2006–2007. – Вип. 15. – С. 531–542.
7. Дуркалевич В. У пошуках наративної ідентичності: індивідуальний міф у творах Івана 

Франка, Анджея Хцюка і Бруно Шульца / Вікторія Дуркалевич. – Дрогобич : Коло, 
2015. – 366 c.

8. Книш І. Іван Франко та рівноправність жінки / Ірена Книш. – Вінніпег : Новий шлях, 
1956. – 154 с.

9. Крупка М. Світ жінки у прозі Івана Франка / Мирослава Крупка // Іван Франко: дух, 
наука, думка, воля: Матеріали Міжнар. наук. конгресу, присвяч. 150-річчю від дня на-
родження І. Франка, м. Львів, 27 вересня – 1 жовтня 2006 р. Т. 1. – Львів : ЛНУ імені 
І. Франка, 2008. – С. 796–805.



145ДІАПАЗОН ҐЕНДЕРНИХ ЗАЦІКАВЛЕНЬ ІВАНА ФРАНКА:...
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

10. Листування Івана Франка та Михайла Драгоманова. – Львів : ВЦ ЛНУ імені І. Фран-
ка, 2006. – 564 c.

11. Лукіянович Д. Іван Франко і жіноче питання / Денис Лукіянович // Жінка. – 1936. – 
Ч. 11–12. – C. 2–3.

12. Маланюк Є. Книга спостережень : у 2 т. Т. 1 / Є. Маланюк. – Торонто, 1962. – 480 c.
13. Муранець Т. Портрет фатальної жінки у прозі Івана Франка / Т. Муранець // Вісник 

Львівського університету. – 2013. – С. 82–97. – (Серія : Філологічна ; вип. 58).
14. Промова Наталії Кобринської на ювілеї 25-літньої літературної діяльності Івана 

Франка у 1898 році // Кобринська Н. Вибрані твори / Наталія Кобринська. – Київ : 
Дніпро, 1980. 

15. Рудницький М. Жінка в творчості Франка / М. Рудницький // Нова хата. – 1926. – Ч. 6.
16. Франко І. Зібрання творів : у 50 т. / Іван Франко. – Київ : Наукова думка, 1976–1986.
17. Франко І. Додаткові томи до Зібрання творів у 50 томах. – Київ : Наукова думка, 

2008–2011. – Т. 51–54.
18. Швець А. «Подружжя – майже завсігди лотерея…» (Матримоніальна концепція Івана 

Франка) / Алла Швець // Іван Франко : Тексти. Факти. Інтерпретації : зб. наук. праць. – 
Київ-Львів, 2011. – C. 128–137.

Стаття надійшла до редколегії 02.10.2018 
Прийнята до друку 11.10.2018

THE RANGE OF IVAN FRANKO’S GENDER INTERESTS:
PERSONAL EXPERIENCE AND CREATIVE REFLECTION

Kateryna SHMEHA

The Ivan Franko Institute, National Academy of Sciences of Ukraine,
18, Drahomanova Str., Lviv, Ukraine, 79005,

е-mail: KShmeha@gmail.com   

The article focuses on Ivan Franko’s relation to gender issues; in particular, his views 
on masculinity are highlighted. On the basis of I. Franko’s correspondence, journalistic and 
artistic creativity, it was discovered that he believed brains and common sense to be the 
masculine virtues of top priority. Among the destructive factors affecting men, I. Franko 
considered drunkenness and oppressive power.

One of the central concepts of contemporary Masculine Studies is the «crisis of 
masculinity» whose genesis is believed to be the second half of the 20th c., although signifi cant 
changes in the crisis date back to the era of I. Franko, viz. the second half of the 19th c. 
Therefore, his works clearly outline its prerequisites: the crisis of patriarchal marriage and 
the institution of the family, caused by changes in the traditional family structure and the 
system of relations between spouses; mechanization of labor in factories and manufactories, 
and monotonous work in the offi ce with its routine and monotonous functions, which deprived 
men of the opportunity to show their traditional features. Another reason for the «masculine 
crisis» was womanhood, as within the lifetime of several generations, from 1871 to 1914, a 



146 Катерина ШМЕГА
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

new type of women arose, which became a threat to the usual difference between sexes. The 
emancipation of women and their gradual integration into industrial relations had kicked the 
ground from under the feet of men: they began to lose the age-old model of family-style, in 
which they were given the role of leader, breadwinner, whereas the wife had a limited range 
of home responsibilities.

Failures in private life, combined with diffi cult economic conditions, had led to massive 
alcoholism among men, especially peasants. I. Franko also touches upon important for 
the masculine discourse issues of power in their most various manifestations: power over 
oneself, power over woman, over the people, power in relations of production. The characters 
deliberately seeking power to use it to meet their own needs, are depicted by I. Franko as 
despotic and cruel, with a pathological craving towards an aggressive, destructive leadership 
(Valerian Stalskyi, Tuhar Vovk, Oleksa Dovbushchuk).

Keywords: Ivan Franko, gender studies, masculinity, identity.



УДК 821.161.2-1.09"190"ФранкоІ.07:27-23

DOI: http://dx.doi.org/10.30970/uls.2018.83.2170

«БУЛО СЕ ТРИ ДНІ ПЕРЕД МОЇМ ШЛЮБОМ...» 
ІВАН ФРАНКО ТА СВЯТЕ ПИСЬМО: 

АСПЕКТИ МІЖТЕКСТОВОЇ ВЗАЄМОДІЇ

Вікторія ГОГОЛІНА

Львівський національний університет імені Івана Франка,
кафедра української літератури ім. акад. М. Возняка,

вул. Університетська, 1, Львів, Україна, 79000,
e-mail: vika-gogolina@ukr.net

Зроблено спробу проаналізувати твір І. Франка через його міжтекстові взаємодії зі 
Святим Письмом. Акцентовано на тому, що вірш поета є особливим простором, у якому 
авторський текст часто перетинається з Біблією, а читач натрапляє на різноманітні 
відсилання, накладання змісту і сенсів. 

Проаназізовано такі твори письменника: «Було се три дні перед моїм шлюбом...», 
«Притча про сіяння Божого слова» (акцентовано, що інтерпретація жнив в Івана Франка 
була кількавекторною). 

Письменник не лише використовував мотиви чи образи Святого Письма, він 
студіював Біблію, вивчав її як науковець. І. Франко був переконаний, що Біблія – це 
збірка міфів, які можна опрацювати по-новому. У поезіях І. Франка Біблія постає 
прецедентним текстом. Різні думки щодо використаних біблійних фрагментів 
у Франковій поезії скеровують принаймні до двоякої інтерпретації літературного 
тексту з можливим симбіозом, взаємопереходом і взаємодоповненням історій про двох 
старозавітних персонажів.

Текстові взаємодії між поезією І. Франка та Біблією «призводять» до особливого 
смислового ускладнення, сенси часто взаємодоповнюються, а іноді суперечать один 
одному. Добре, праведне маркування «земної площини» поезії (щедрий урожай 
на пшеничному полі, хоч би в якому контексті ми його трактували) є позитивною 
перспективою для засівання Слова Божого, до чого кличе ліричного героя Божественний 
Сіяч. Окрім того, автор звів іще складніші символічні надбудови. Ідеться про певну 
змістову філософську градацію іпостасей ліричного героя: сіяч-жнець – пророк-
проповідник – «Поет-Пророк». І. Франко через складні міжтекстові взаємодії створив 
непересічний образ митця, котрий покликаний до особливої праці ще до народження, а 
своїм життям засвідчив, що гідний сіяти Божественне Слово (воно не завжди є словом 
біблійним, радше словом добра, праведності, чесності, справедливості), щоб остаточно 
стати «Поетом-Пророком». Хліборобство було чи не першим видом діяльності людини, 
тому виходить, що «проповідувати», нести пророче слово у народ, стати, врешті-решт, 
тим пророком є першочерговим обов’язком будь-якого письменника. Між описами 
Франкового хлібороба та Мойсея є ще низка подібностей: колір, простір, звук. 

Важливими є, звичайно, інтертекстуальні взаємодії між образом ліричного героя 
та пророка Єремії. Але варто зазначити, що зі самого початку розмови ліричного героя 
з Богом відбувається симбіоз образу Мойсея та Єремії. Ці образи вже не існують 

© Гоголіна Вікторія, 2018

ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83. С. 147–155
Ukrainian Literary Studies. 2018. Issue 83. P. 147–155



148 Вікторія ГОГОЛІНА
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

окремо – вони творять певний узагальнений образ митця-пророка, образ, що має 
багато виявів та іпостасей. Тому наявність інтертекстуальних зв’язків між образами 
через наявність такої біблійної цитати передбачувана. Проте важливо, що два біблійні 
образи взаємодіють між собою. Можна припустити, що слова, звернені до Єремії, 
стосуються і Мойсея: його також вибрав Господь, іще доки він з’явився на світ. Як 
Мойсеєві доводилося проходити через пустиню, так і Єремії доведеться це зробити. 
І. Франко актуалізував думку про те, що такою є дорога кожного письменника-пророка.

Текстологічний, порівняльний і герменевтичний аналіз дає підстави зробити 
висновок про ті багаторівневі та різноаспектні інтертекстуальні взаємодії текстів, що 
виникають через Франкове опрацювання біблійних розповідей (про Мойсея, Єремію 
та ін.), які в сукупності творять інтертекст.

Ключові слова: контекст, інтертекстуальні взаємодії, інтертекст, Біблія.

Святе Письмо загалом, а його засвоєння, опрацювання та використання – зокрема, є 
значною та вагомою частиною літературного дискурсу. Адже Біблія була і залишається 
одним із головних архетипних джерел: не тільки літературних, а й загальнокультурних.

Біблійні інтертекстуальні зв’язки притаманні всім етапам розвитку української 
літератури. До прикладу, «для середньовічної інтертекстуальності притаманна струнка 
ієрархія, серцевину якої становили біблійні ідеї, сюжети й стилістика, а навколо них 
концентрувалися місцеві та запозичені поганські міфи, фольклорні тексти й історичні 
перекази, різнорідні клапті яких зшивалися в текст за допомогою елементів жанрово-
стильової традиційності» [1, с. 226]. Проте варто зазначити, що не лише середньовічна 
література цитувала Біблію чи використовувала її образи, мотиви, але й автори інших епох 
зверталися до Святого Письма: і Василь Стус, дисидент, у чиїй творчості натрапляємо 
на ремінісценції з Біблії (наскрізний мотив Голготи) [1, с. 275], і Юрій Андрухович, чиї 
«Рекреації» часто використовують текст Біблії [5], і багато-багато інших. Надзвичайно 
плідно опрацьовував матеріал Cвятого Письма й Іван Франко. «Біблійна тематика, 
образи-символи, персоналії, численні підтекстові перегуки зі Святим Письмом – це 
потужний пласт художнього ідіолекту Івана Франка, головно поетичного. Книга Книг 
стає для митця джерелом численних інтерпретацій. Звертаючись до подій Старого чи 
Нового Завіту, він віртуозно та лаконічно трансформує й переосмислює їх, майстерно 
вводить у художньо-мистецьку канву своїх поезій, підносить до рівня філігранних 
символем та стилістем. Біблійні фабули перетрансформовуються під пером письменника 
на новому рівні й звучать суттєво по-іншому. Власне, відбувається те унікальне явище, 
яке характерне хіба що для перекладу геніальним перекладачем творів геніального 
автора, що писав іншою мовою. Так лаконізовано в поетичних текстах Івана Франка 
проступає категорія інтертекстуальності» [11].

Одначе письменник не лише використовував мотиви чи образи Святого Письма у 
свої творах – він студіював Біблію, вивчав її як науковець, адже його перу належить, 
зокрема, праця «Сучасні досліди над Святим Письмом» (1908 р.), у якій він «намагався 
розкрити суть наукових досліджень над Біблією, що мало запобігти проявам релігійного 
фанатизму чи містицизму в широких масах» [2, с. 68]. Водночас таке пильне наукове 
дослідження Святого Письма тісно перепліталося з Франковим переконанням, що 
Біблію «можна теж вважати збіркою міфів, легенд і психологічних мотивів, які в самій 
Біблії опрацьовані в такий чи інший спосіб, зате сьогодні можуть бути опрацьовані 



149«БУЛО СЕ ТРИ ДНІ ПЕРЕД МОЇМ ШЛЮБОМ...» ІВАН ФРАНКО ТА СВЯТЕ ПИСЬМО:...
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

зовсім інакше відповідно до наших поглядів на світ і людську природу» [10, с. 264]. 
Тому І. Франко часто вдавався до творчого опрацювання мотивів Святого Письма. Саме 
Біблія була «одним із невичерпних джерел збагачення Франкового генія в усі періоди 
його творчості [...] Це простежується уже в перших рядках поезій митця, ба, навіть в 
заголовках. Чи не в кожному вірші автор апелює до Бога, Ісуса, Пречистої Діви, веде 
з Творцем постійні діалоги, вибудовує перед читачем художньо досконалі алюзивно-
ремінісцентні блоки. У поезіях Івана Франка Біблія постає прецедентним текстом. 
Кожне біблійне ім’я, згадуване письменником, володіє алюзивним потенціалом, слугує 
вербальним знаком для конструювання розгалужених асоціативних сюжетів» [11]. На 
опрацювання біблійного сюжету, зокрема епізоду зустрічі Мойсея з Богом зі Старого 
Заповіту, натрапляємо в поезії І. Франка «Було се три дні перед моїм шлюбом...», аналіз 
якої свідчить, що робота з біблійний текстом – це сакральний симбіоз, результатом 
якого є збагачення кожного з текстів, що взаємодіють.

Поезія входить до циклу «На старі теми» зі збірки «Semper tiro». Як слушно 
зазначив Валерій Корнійчук, І. Франко «малював різножанрові узори в циклі “На старі 
теми”, проте, незважаючи на спільну типологічну матрицю (“Слово про похід Ігорів” 
або біблійні псалми) у кожному творі є власна домінанта змістоформи» [3]. До того ж, 
як спостеріг учений, «епіграф “Голос волаючого (покликуючого) в пустелі (пустині)” 
з книги пророка Ісаїї (Ісаїя 40, 3) асоціюється з історією Єремії, про якого І. Франко 
розповідає у вірші-діалозі “Було се три дні перед моїм шлюбом...” Це яскравий зразок 
рольової лірики, коли автор зовні начебто дистанціюється від свого героя і примушує 
його промовляти від власного імені, розширюючи так можливості поетичного вислову і 
маскуючи особисте переживання. Водночас він тонко веде різні мовні партії, природно 
відтворюючи то психологічний стан душевного сум’яття, то переконливий пафос 
внутрішнього голосу, божественний вияв вогненних “глаголів”» [3].

Микола Ткачук також зазначив, що «в основу поезії “Було се три дні перед моїм 
шлюбом...” покладено перший псалом “Покликання Єремії” Старого Заповіту, зокрема: 
“І надійшло до мене таке слово Господнє: ‘Перш, ніж я уклав тебе в утробі, я знав тебе; 
пророком для народів я тебе призначив’. Я ж промовив: ‘Ой Господи Боже! Я не вмію 
говорити, бо я дитина’. А Господь сказав до мене: ‘Не кажи, Я дитина, бо до всіх, до 
кого я пошлю тебе, ти підеш, і все, що я накажу тобі, ти говоритимеш. Не страхайсь 
перед ними, бо я з тобою, щоб тебе врятувати, – слово Господнє’. Тоді простяг Господь 
свою руку і доторкнувсь моїх уст і сказав до мене: ‘Ось я поклав мої слова тобі в уста. 
Оце настановляю тебе я нині над народами й над царствами, щоб ти викорінював і 
руйнував, вигублював і валив, будував і насаджував’” (Єремії 1:4–10)» [7].

Натомість Лілія Явір у розвідці «Алюзивно-ремінісцентний потенціал Біблії в 
поетичних текстах Івана Франка» зазначила, що «у поезії “Було се три дні перед моїм 
шлюбом...” зринає алюзія зустрічі Мойсея з Богом та “неопалимої купини”: “І враз 
почув я голос невимовний, / Той голос, що його лиш серце зна, / Для вуха тихий, але 
сили повний, / Що душу розворушує до дна”» [11].

Такі доволі різні думки щодо використаних біблійних фрагментів у Франковій 
поезії скеровують принаймні до двоякої інтерпретації літературного тексту з можливим 



150 Вікторія ГОГОЛІНА
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

симбіозом, взаємопереходом і взаємодоповненням історій про двох старозавітних 
персонажів. До того ж, згадка і про Мойсея, і про Єремію цілком не випадкова: обидва 
пророки мають дещо спільне. Дослідники Святого Письма зазначають, що «Біблія 
описує дві постави людей у відповідь на Боже покликання. Одні не ставлять жодних 
питань. Бог каже: “Йди!” – вони йдуть. Так діяв Авраам, Ісая... Инші лякаються: Мойсей, 
Єремія. Обидві постави гідні пошани. Різні є покликання й різні люди. Мойсей, як 
і багато інших, задумується: “Чи справлюся?”» [4, с. 37]. Тому, читаючи строфу за 
строфою Франкового вірша, можна простежити взаємодію не лише поезії з біблійним 
текстом, але й самих образів Мойсея та Єремії.

Варто акцентувати увагу на початку вірша: «Було се три дні перед моїм шлюбом, / 
У чистім полі я пшеницю жав. / Був південь. Я спочити сів під дубом» [8, с. 149]. 
Перед розмовою з Богом Мойсей також працював, адже у Святому Письмі читаємо: 
«Мойсей же пас вівці в Їтра, тестя свого, священика мідіянського. Раз погнав він був 
вівці поза пустиню і прийшов до Божої гори, до Хориву. І з’явився йому ангел Господній 
у вогняному полумені посеред куща» (Вих. 3, 1–2) [6, с. 58 (СЗ)]. Схожість смислових і 
навіть сюжетних моментів очевидна. Проте варто також звернути увагу на прихований 
підтекст. По-перше, концепт праці (у фрагменті про Єремію про неї не згадано) має 
певне символічне навантаження. Звичайно, для самого І. Франка труд був надзвичайно 
важливим, до того ж акцент на певній діяльності й Мойсея, і ліричного героя відразу 
репрезентує ідею праці як основи людського життя, її важливості, цінності. По-друге, 
це особливий натяк на те, що «пророкові» також потрібно щодня трудитися на своєму 
«полі»: чи то вести за собою людей (Мойсей), чи то проповідувати (Єремія). Автор 
також зазначив, що «був південь» – найважчий час дня для роботи. Це – дуже важлива 
вказівка. М. Ткачук писав, що «Франко по-своєму відчував тісний зв’язок Творця 
і поета, реінтерпретуючи метафоричні архетипи Бог-Поет – Пророк-Поет. У його 
світосприйманні художня творчість є осягненням світу й людини, творенням добра. 
Мотив пророчого слова, слова-правди, яке потрібно сіяти серед мас, продовжується у 
модерній віршовій аналогії “Було се три дні перед моїм шлюбом...”» [7].

Мимоволі згадується в такому контексті Франкова «Притча про сіяння Божого 
слова», у якій автор звернув увагу на символічність процесу засівання, – натомість 
образ сіяча відступив на другий план, автор не зосередився на ньому. Якщо у «Притчі...» 
головно акцентовано на роботі самого Сіяча, на зерні, яке він сіє, на ґрунті, в який 
потрапляє це зерно, врешті-решт, на тому, як проросте зерно-слово та який плід дасть 
у душах інших людей, то в поезії «Було се три дні перед моїм шлюбом...» насамперед 
актуалізовано ідею засівання Божественного слова-зерна у душу-ґрунт самого поета-
сіяча. До того ж, І. Франко у «Притчі про сіяння Божого слова» головний акцент зробив 
на результаті «сіяння», на плодах роботи. Це стає зрозуміло з кінцівки поезії: «Лиш ті, 
хто тихі серцем і душею, / Всіх годували працею своєю» [9, с. 218]. Ідеться передусім 
про те, що Франків сіяч засіяв зерно, воно проросло і дало плід. Саме зі «збирання 
плодів своєї праці» розпочинається символічний зміст поезії «Було се три дні перед моїм 
шлюбом...», адже ліричний герой уже не засіває поле, а жне пшеницю, – це ключовий 
момент для смислового поля тексту.



151«БУЛО СЕ ТРИ ДНІ ПЕРЕД МОЇМ ШЛЮБОМ...» ІВАН ФРАНКО ТА СВЯТЕ ПИСЬМО:...
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Інтерпретація епізоду про жнива є кількавекторною. По-перше, можна помітити 
ретроспективне розгортання, так би мовити, подієвості поезії. У такому контексті 
важливим є момент, коли ліричний герой почув «голос невимовний», який промовив, 
що він є вибраним ще до свого народження. Виходить, що якби ліричного героя 
не «покликав» Господь, то він не зміг би жати пшеницю в полі (у символічному 
значенні), він не був би ні праведним сіячем, ані женцем. Але читач розуміє це, лише 
прочитавши початок третьої строфи. По-друге, опісля «голос» закликає ліричного 
героя іти проповідувати, сіяти Слово Боже. Тож виходить, що до того Франків герой 
був звичайним хліборобом, і не варто шукати символічності в тому, що персонаж жав 
пшеницю. У такому контексті, справді, виявляється, що герой жив звичним життям 
до того, як почув Божественний голос, і його особлива місія – «засівати Боже слово» – 
розпочалася тільки з того моменту. Підтвердженням такої думки є, зокрема, остання 
строфа поезії, в якій ідеться про те, що герой полишив хліборобство, сім’ю, дім і пішов 
проповідувати.

В уяві уважного читача відразу виникає аналогія до Христових учнів: декого з них 
Ісус зустрічав при їхній щоденній роботі, й вони кидали все і йшли за Учителем. Але 
символічна наснаженість образів зерна, яке проросло, жнив, зрештою, і самого сіяча 
все-таки є. Можливо, автор у такий спосіб витворював паралель між матеріальним 
і духовним просторами чи вимірами: поле – душа, зерно – слово Боже, пшеничні 
колоски – духовні плоди.

Проте поет міг закласти ще глибший філософський зміст у першу строфу. Це 
стає зрозуміло з вірша далі. Адже така градація: «плодовитість» земних справ – 
«плодовитість» справ духовних – відсилає до біблійних слів із притчі про таланти: 
«Сказав до нього пан його: Гаразд, слуго добрий і вірний! У малому був ти вірний, 
поставлю тебе над великим. Увійди в радість твого пана» (Мат. 25, 23) [6, с. 29 (НЗ)]. 
Можна припустити, що праведна і чесна щоденна праця сіяча, увінчана багатими 
жнивами, засвідчила біблійну відданість, тому Божественний Сіяч довірить йому 
засівати Слово у людські душі, стати Пророком. З іншого боку, не варто забувати про 
вибраність персонажа, якою може бути вмотивовано щедрий урожай, що його він 
збирав.

Як бачимо, текстові взаємодії між поезією І. Франка та Біблією «призводять» 
до особливого смислового ускладнення, сенси часто взаємодоповнюються, а іноді 
суперечать один одному. Втім, у будь-якому разі те добре, праведне маркування «земної 
площини» поезії (щедрий урожай на пшеничному полі, хоч би в якому контексті ми його 
трактували) є позитивною перспективою для засівання Слова Божого, до чого кличе 
ліричного героя Божественний Сіяч. Окрім того, автор звів іще складніші символічні 
надбудови. Ідеться про певну змістову філософську градацію іпостасей ліричного героя: 
сіяч-жнець – пророк-проповідник – «Поет-Пророк». І. Франко через складні міжтекстові 
взаємодії створив непересічний образ митця, котрий покликаний до особливої праці ще 
до народження, а своїм життя засвідчив, що гідний сіяти Божественне Слово (воно не 
завжди є словом біблійним, радше словом добра, праведності, чесності, справедливості), 
щоб остаточно стати «Поетом-Пророком».



152 Вікторія ГОГОЛІНА
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Дослідники також акцентують, що «Франків герой був хліборобом, «у чистім полі 
пшеницю жав», відпочивав під дубом, що нагадує топос України: і ось в його душу 
прийшло об’явлення голосу Бога – стати пророком. Метафізична ситуація набуває 
глибокого особистісного характеру, адже в її основу покладено розмову високого 
духовного змісту – віри і любові, пророчого слова і самопожертви, самозречення в ім’я 
Бога і самого себе, що незвично розширює смисловий простір твору» [7]. Згадаймо, 
що хліборобство було чи не першим видом діяльності людини, тому виходить, що 
«проповідувати», нести пророче слово у народ, стати, врешті-решт, тим пророком є 
першочерговим обов’язком будь-якого письменника.

Мойсей розводив тварин, а Франків ліричний герой є хліборобом. Така бінарність, 
звичайно, може бути зумовлена культурним чинником. Однак обидва види діяльності 
характеризує певна простота, що веде до простоти сердечної, скеровує вже до біблійних 
«блаженств», до «убогих духом», тобто до покірних, адже лише до таких промовляє 
Господь. І тут ідеться не тільки про релігійність, а цілком про філософський аспект 
творчості, про її духовність, навіть божественність.

Між описами Франкового хлібороба та Мойсея є ще кілька подібностей. 
Старозавітний герой погнав овець поза пустиню, а Франків ліричний герой жав 
пшеницю в чистім полі. Дуже схожі топоси, принаймні за кількома параметрами, 
які мають приховані сенси: колір (жовтий), настрій (спокій), символічне звукове тло 
(йдеться про сердечну тишу обох героїв до певного моменту). До того ж, Мойсей 
пригнав овець до Божої гори, де йому з’явився ангел посеред куща, а Франків ліричний 
герой сів відпочити під дубом, який може символізувати могутність слова-таланту, що 
його отримують митці. Паралелі знову ж таки очевидні.

Жовтий колір, який є кольором і пустині, і пшеничного поля, також може 
символізувати (щоправда, вже в поезії І. Франка) якраз полум’я біблійного куща, який 
горів, але не згорав. До того ж, за цим образом приховано вічність і незнищенність 
творчості, тобто праці митця. Щодо настрою, то можна здогадатися (та це зрозуміло й 
зі змісту обох текстів), що ні ліричний герой, коли жав пшеницю, ні Мойсей, коли гнав 
овець, не мали внутрішньої гризоти, вони були спокійні. Це, зокрема, наштовхує на 
образ польових квітів із Біблії, які не турбуються, у що їм зодягнутись, адже про них 
піклується Господь. Така філософія життя – все віддати у Божі руки, не перейматися 
через певні життєві обставини. Якщо в контексті Мойсеєвої історії розвиток такої ідеї 
логічний, зрозумілий, не потребує жодних додаткових інтерпретацій, то з її реалізацією в 
контексті творчості митця не все так просто. Письменник, котрий вважає себе народним 
пророком, зобов’язаним нести вічне слово у народ, завжди переймається, як це слово 
сприймуть чи зрозуміють. Але, напевно, тут річ зовсім не в цьому. Можливо, такі складні 
аналогії підштовхують до висновку, що митець повинен цілковито підпорядкуватися 
самій творчості, повністю віддатися їй, як-от праведник віддається в руки Божі...

Ну й останнє – це звукове тло: тиша пустині й тиша колоскового поля. Знову ж 
таки в тиші сердечній промовляє Господь. Однак образ пустині у Святому Письмі має 
певне негативне смислове навантаження. По-перше, Мойсей із ізраїльським народом 
сорок років блукав пустинею, екстремальним середовищем, місцем випробувань; по-



153«БУЛО СЕ ТРИ ДНІ ПЕРЕД МОЇМ ШЛЮБОМ...» ІВАН ФРАНКО ТА СВЯТЕ ПИСЬМО:...
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

друге, Христос сорок днів постив у пустині перед Своєю хресною смертю, і саме там 
Його спокушав диявол; по-третє, пізніше святі отці йшли в пустиню, щоб очиститися 
від гріхів, – тому пустиня є насамперед місцем випробувань і боротьби. Якщо таке 
трактування образу пустині, яку може символізувати пшеничне поле, застосувати до 
поезії І. Франка, то натрапляємо на цікаві смислові моменти. Виходить, що до отримання 
можливості «поговорити» з «Богом-Поетом» [7], «метафоричним архетипом» [7], як 
його назвав М. Ткачук, митець повинен пройти свою пустиню-випробування разом 
із Мойсеєм до Хорив-гори, нажати пшеничних колосків (тобто пройти українську 
пустиню), щоби відпочити під дубом і змогти почути таємничий голос. Прикметно, 
що найважчою подорож пророка була вже після того, як Господь вибрав його, щоби 
він вивів народ із рабства. Така заувага акцентує, що найскладніше для письменника-
пророка – це вести за собою народ. Одначе такі паралелі та змістові надбудови можливі 
лише через інтертекстуальну взаємодію двох текстів. Можна простежити, що перша 
строфа Франкової поезії містить певні змістові точки, які відсилають до біблійної 
історії про Мойсея. Цікаво, що чотирирядкова розповідь про українського хлібороба 
«розрослася» до масштабної глибоко філософської та багатоаспектної історії про 
Митця-Мойсея, про його призначення та функцію в суспільстві.

Важливими є, звичайно, інтертекстуальні взаємодії між образом ліричного героя та 
пророка Єремії. Глибинну інтерпретацію цього зв’язку запропонували і В. Корнійчук, і 
М. Ткачук. Але варто зазначити, що зі самого початку розмови ліричного героя з Богом 
відбувається симбіоз образу Мойсея та Єремії. Ці образи вже не існують окремо – вони 
творять певний узагальнений образ митця-пророка, образ, що має багато виявів та 
іпостасей. До того ж, слова з поезії: «Ще поки ти почався в лоні мами, / Я знав тебе; 
заким явивсь ти в світ, / Я призначив тебе перед царями / Й народами нести мій заповіт» 
[8, с. 149], – це справді біблійна цитата з Книги пророка Єремії: такими словами Господь 
безпосередньо звертався до старозавітного героя. Тому наявність інтертекстуальних 
зв’язків між образами через наявність такої біблійної цитати передбачувана. Проте 
важливо, що два біблійні образи взаємодіють між собою. Можна припустити, що 
слова, звернені до Єремії, стосуються і Мойсея: його також вибрав Господь, іще доки 
він з’явився на світ. Як Мойсеєві доводилося проходити через пустиню, так і Єремії 
доведеться це зробити. Можливо, І. Франко актуалізував думку про те, що такою є 
дорога кожного письменника-пророка.

Варто також звернути увагу на останню строфу поезії: «Я ниць упав. / “О, чую, 
пане, чую!” / І серп я кинув, і пшеничний стіг, / І батьків дім, невісту молодую. / 
І відтоді не бачив більше їх» [8, с. 152]. Читаючи ці рядки, як уже було зазначено, 
відразу згадуємо апостолів, котрі все покинули й пішли за Христом. У такому контексті 
помічаємо актуалізацію ідеї апостольства: саме Христові учні були тими, хто вістив 
слово спасіння і цим словом намагався навертати людей, вести за собою. Як старозавітні 
пророки і як Франків герой.

Отже, спостерігаємо багатоаспектну взаємодію між Святим Письмом і 
проаналізованою поезією І. Франка. Ця взаємодія творить особливий інтертекст і 
узагальнений образ поета-пророка.



154 Вікторія ГОГОЛІНА
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

СПИСОК ВИКОРИСТАНОЇ ЛІТЕРАТУРИ

1. Будний В. Порівняльне літературознавство / В. Будний, М. Ільницький. – Київ : Ви-
давничий дім «Києво-Могилянська академія», 2008. – 430 с.

2. Капран С. Б. Біблія у творчості І. Франка / С. Б. Капран // Українське релігієзнавство. – 
2006. – № 39. – С. 67–73.

3. Корнійчук В. Жанрова парадигма збірки «Semper tiro» І. Франка [Електронний ре-
сурс] / В. Корнійчук. – Режим доступу : http://textarchive.ru/c-1588429-pall.html.

4. Пацьорек А. Біблія для кожного і на кожен день. Старий Завіт / А. Пацьорек ; пер. 
з польськ. Г. Теодорович. – Львів : Свічадо, 2004. – 356 с.

5. Сахарчук Н. Постмодерністичний та необароковий дискурс інтертекстуальності ро-
ману Ю. Андруховича «Рекреації» [Електронний ресурс] / Н. Сахарчук. – Режим 
доступу : http://www.nbuv.gov.ua/portal/Natural/nvvnu/fi lolog/2010_21/R1/Saharchuk.pdf.

6. Святе Письмо Старого та Нового Завіту / повний переклад, здійснений за 
оригінальними єврейськими, арамійськими та грецькими текстами. – Рим, 1990. – 
1070+352 с.

7. Ткачук М. Художній дискурс циклу «На старі теми» із збірки «Semper tiro» Івана 
Франка. [Електронний ресурс] / М. Ткачук. – Режим доступу : http:// dspace.tnpu.edu.
ua:8080/jspui/.../3/Tkachuk_Mykola.pdf.

8. Франко І. Було се три дні перед моїм шлюбом / Іван Франко // Зібрання творів : у 50 т. 
Т. 3 / Іван Франко. – Київ : Наукова думка, 1976. – С. 149–152.

9. Франко І. Притча про сіяння Божого слова / Іван Франко // Зібрання творів : у 50 т. Т. 3 / 
Іван Франко. – Київ : Наукова думка, 1976. – С. 217–218.

10. Франко І. Poezje Jana Kasprowicza / Іван Франко // Зібрання творів : у 50 т. Т. 27 / Іван 
Франко. – Київ : Наукова думка, 1986. – С. 257–264.

11. Явір Л. Алюзивно-ремінісцентний потенціал Біблії в поетичних текстах Івана Франка 
[Електронний ресурс] / Л. Явір. – Режим доступу : http://ddpu.drohobych.net/fi lol_gum/
wp-content/uploads/2016/04/2016-21.pdf.

Стаття надійшла до редколегії 02.10.2018
Прийнята до друку 11.10.2018

«IT WAS THREE DAYS BEFORE MY MARRIAGE...» 
BY IVAN FRANKO AND THE HOLY SCRIPTURE: 

ASPECTS OF INTERTEXTUAL INTERACTION

Victoriya HOHOLINA

Ivan Franko National University of Lviv, 
Academician Mykhailo Vozniak Department of Ukrainian Literature, 

1, Universytetska Str., 310, Lviv, Ukraine, 79000,
e-mail: vika-gogolina@ukr.net

The paper attempts at analyzing the work of I. Franko through his intertextual interactions 
with the Holy Scripture. It is emphasized that the poet’s poem is a special space in which 
the author’s text often intersects with the Bible, and the reader is confronted with various 
references, matching of the meaning and senses. The following works of the writer have 



155«БУЛО СЕ ТРИ ДНІ ПЕРЕД МОЇМ ШЛЮБОМ...» ІВАН ФРАНКО ТА СВЯТЕ ПИСЬМО:...
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

been analyzed: «Bulo se try dni pered moyim shliubom...» [«It Was Three Days Before 
My Marriage...»], «Prytcha pro siyannia Bozhoho slova» [«A Parable of the Sowing of the 
Word of God»] (it is emphasized that the interpretation of the harvest in Ivan Franko was a 
several-vector one). The writer not only used the motives or images of the Holy Scripture, 
he studied the Bible, researched it as a scholar. I. Franko was convinced that the Bible is 
a collection of myths that can be elaborated in a new way. In the poetry of Ivan Franko, 
the Bible presents a precedent text. Different opinions as to the biblical fragments used in 
I. Franko’s poetry refer to at least a double interpretation of the literary text with a possible 
symbiosis, interconversion and intercomplementation of the stories about two Old Testament 
characters. Text interaction between I. Franko’s poetry and the Bible «entails» a particular 
semantic complication, the senses often being complementary and sometimes contradictory. A 
good, righteous marking of the «terrestrial plane» of poetry (generous harvest in the wheat fi eld 
no matter in what context we might interpret it) is a positive prospect for sowing the Word of 
God, to which the lyrical hero is called by the Divine Sower. In addition, the author made even 
more complex symbolic superstructures. This is a certain content philosophical gradation in the 
hypostases of the lyrical hero: sower-reaper – prophet-preacher – «Poet-Prophet». I. Franko, 
through complex intertextual interactions, created an extraordinary image of the artist, called 
for special work even before his birth, and has testifi ed by his life that he is worthy of sowing 
the Divine Word (it is not always a word of the Bible, rather that of goodness, righteousness, 
honesty, justice); in order to fi nally become the «Prophet of a Poet». Agriculture was perhaps the 
fi rst human activity, hence it turns out that «to preach» to take the prophetic word to the people, 
to become, fi nally, a prophet is the primary duty of any writer. Between the descriptions of 
I. Franko’s farmer and Moses there are a number of similarities: color, space, sound. Of course, 
intertextual interactions between the image of the lyrical hero and the prophet Jeremiah are 
important. But it should be noted that from the very beginning of the lyrical hero’s conversation 
with God there is a symbiosis of the images of Moses and Jeremiah. These images do not exist 
separately – they create a generalized image of the artist-prophet, the image that has numerous 
manifestations and hypostases. Therefore, the presence of intertextual connections between 
images due to the presence of such a biblical quote is predictable. However, it is important that 
the two biblical images interact with each other. It can be assumed that the words addressed 
to Jeremiah, also relate to Moses: he too had been chosen by the Lord, even before he was 
born. As Moses had to pass through the wilderness, so Jeremiah will have to do that as well. 
I. Franko topicalized the idea that this is the way of every writer-prophet.

The textological, comparative and hermeneutical analysis makes it possible to arrive 
at the conclusion about those multilevel and multi-dimensional intertextual interactions of 
texts arising through I. Franko’s elaboration of the Bible stories (on Moses, Jeremiah a.o.) 
that together create an intertext.

Keywords: context, intertextual interactions, intertext, Bible.



ТВОРЧІ КОНТАКТИ І МІЖКУЛЬТУРНІ 
КОНТЕКСТИ

УДК 821.112.2-1.03=161.2ФранкоІ.

DOI: http://dx.doi.org/10.30970/uls.2018.83.2171

«ЩЕ Й НАМ ВЕСНА ПРЕКРАСНА РОЗЦВІТАЄ...»: 
ІВАН ФРАНКО – ПЕРЕКЛАДАЧ НІМЕЦЬКОЇ ПОЕЗІЇ

Тимофій ГАВРИЛІВ

Інститут українознавства імені Івана Крип’якевича 
Національної академії наук України,
відділ української літератури,

вул. Козельницька, 4, Львів, Україна, 79026,
e-mail: havryliv9@gmail.com

Стаття присвячена тематиці та поетиці художніх перекладів Івана Франка з німецької 
поезії. Переклад розглядаємо в ширшому філософському та загальнокультурному 
контекстах як діалог, представлення іншого й осмислення себе. І. Франко залишив 
переклади-проекції себе в різні сфери задіяності і самовираження. Він перекладає свою 
добу мовою художнього письма. Добираючи вірші для перекладу, І. Франко формує 
український перекладний канон. 

У корпусі здійснених з німецької перекладів кількість позицій з Гайнриха Гайне 
найбільша. Гайне і Ґете змагаються – Ґете переважає обсягом, Гайне – назвами. І. Франко 
також перекладає Авґуста Бюрґера й Готгольда Ефраїма Лессінґа, Фрідріха Шиллера й 
Ґотфріда Келлера, Гервеґа, Фрайліґрата й Ленау, врешті – Конрада Фердінанда Майєра, 
Фрідріха Гельдерліна. 1892 року у Львові накладом товариства «Академічне братство» з 
друкарні товариства імені Шевченка виходить «Вибір поезій Генріха Гейне» з додатком 
у дужках «Німеччина. Байки для дітей» і ще одним додатком: «Переклав і пояснив Іван 
Франко». Титульну сторінку цього першого видання поезій Гайне в перекладі Франка 
вміщено в тринадцятому томі зібрання творів у п’ятдесяти томах. 

Доведено, що завдяки Іванові Франкові тодішній читач ознайомився з новими, 
ще неперекладеними творами або ж з новими тлумаченнями вже знаних. Переклад 
і пояснення – це перекладацька стратегія письменника. Намагаючись відтворити 
формальні ознаки оригіналу, перекладач дбає також про зміст, сприймаючи вірш 
як певну естетичну цілість і намагаючись подати її такою читачеві. До перекладів 
І. Франко часто долучає передмови, які не лише вводять іншомовного автора в 
український контекст, а й багато що розповідають про самого Франка – його погляди, 
уподобання, поетику. Перекладач дбає про баланс, йому залежить на цьому – на тому, 
аби «актуальність» не переважила «художність», але й не залишилася недобаченою.

© Гаврилів Тимофій, 2018

ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83. С. 156–166
Ukrainian Literary Studies. 2018. Issue 83. P. 156–166



157«ЩЕ Й НАМ ВЕСНА ПРЕКРАСНА РОЗЦВІТАЄ...»:...
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

На прикладі висловлювань про Гайне і Ґете видно, як І. Франко вибудовує свій 
канон, орієнтуючись, втім, на загальнонімецький зразок. Як виглядає запропонована 
ним перекладна бібліотечка, досить подивитися на прізвища, які він перекладає, а 
також на твори, що їх добирає для перекладу. Ця роль перекладача як канонотворця 
зазвичай недооцінюється, що геть необачно, понадто коли йдеться про таку постать, 
як І. Франко. В Ґете український поет поціновує універсальність і колосальність, в 
Гайне – ліричну, іронічну і сатиричну складові. Франкова мотивація настільки очевидна 
і невідклична, що через переклади ми можемо прочитати його власну творчу біографію, 
чимало довідавшись про теми й мотиви його творів.

Під пером І. Франка німецькомовна поезія оживає в українському звучанні.
Ключові слова: поезія, форма, зміст, канон, переклад, творчий діалог.

Спадщина Франка-перекладача значно об’ємніша, ніж може здатися на перший 
погляд, хоча й того, що відкривається на перший погляд, досить, аби вкотре переконатися 
в творчій потужності й багатогранності цієї наріжної постаті нашого письменства. 
Поряд із «класичними корпусом», що його становлять художні переклади та переспіви з 
інших мов, з чим ми зазвичай ототожнюємо і чим вичерпуємо перекладання, І. Франко 
перекладав власні твори, а в листуванні і публікаціях у пресі – українській, польській, 
австрійській – перекладав також рідну культуру, економічну, політичну і соціокультурну 
ситуацію українства та краю. Це переклад у сенсі транспортування месиджів – як 
особистісного, так і того, чого І. Франко вбачав себе виразником і посередником. У 
довідці для німецької енциклопедії визначних особистостей І. Франко переклав себе, 
свою номінальну й інтелектуальну біографії, кшталтував образ себе для німецького 
читача.

Іван Франко залишив переклади-проекції себе в різні сфери задіяності і 
самовираження: наукову, педагогічну, громадську, мислительську, мистецьку. Не 
забуваймо: він робив це також у своїх художніх творах, і, мабуть, це найголовніший, 
найбільш вагомий переклад, що йде в глибини себе і з тих глибин промовляє. Їх 
перекладання, надавання їм голосу – тому, яке безмовне, тому, котре невимовлене, і 
тому, що невимовне.

Іван Франко перекладав свою добу мовою художнього письма. Наскільки таке 
перекладання вдале (поетико-естетичний вимір) і наскільки «адекватне» (дійснісний 
вимір), ми з’ясовуємо ось уже сотню років, у кожному разі – воно напрочуд розмаїте, 
яким лише може бути в справжнього тлумача: від витонченої ліричності «Зів’ялого 
листя» до невгомонної сатиричності «Лиса Микити» й «Абу-Касима» та емфатичної 
заанґажованості «Вічного революціонера» й «Каменяра», від модерністичного по саме 
нікуди «Сойчиного крила» до соціально дражливого «Борислава», який «сміється».

Спроби скоротити І. Франка чи то до «каменяра», чи, врешті, до сатирика лише 
поглиблюють та увиразнюють інші іпостасі, воліючи й волаючи про потребу їх 
дослідження й осмислення. Ці іпостасі не лише суміжні – вони в постійній взаємодії: 
дотикаються, перетинаються, накладаються. Вичерпати І. Франка – все одно, що 
вичерпати воду з криниці.

Іван Франко – наш перший й останній універсаліст, спізнілий, але від того не менш 
знаковий і значущий, як запізніле багато що в нас – усе, що більш-менш впаковується 



158 Тимофій ГАВРИЛІВ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

в обгортку з умовною назвою «націєтворення». Універсаліст штибу німецького Ґете, 
який створив «Фауста» й відкрив гомілкову кістку (Франковий «Фауст» – це, безумовно, 
«Мойсей» з усіма імплікаціями, які з цього випливають, а гомілкова кістка – фігуральне 
творення ніг, на яких стоїмо), чи слов’янських «будителів» – учених, мислителів, митців, 
від яких нас відділяє часовий зсув, тоді як в іншому все начебто гаразд: романтик Тарас 
Шевченко, романтик Адам Міцкевич й романтик Александр Пушкін – приблизно та сама 
епоха, Шевченко дещо молодший. Та сама, що й романтизм у Франції, Італії, Німеччині. 
Та сама, що лорд Джордж Байрон (який із них найраніший) чи сітоєн Віктор Гюґо, котрі 
звертаються до постаті Івана Мазепи, розпізнавши в ній колосальний романтизаційний 
потенціал: незалежницький порух українського гетьмана чудово наклався на боротьбу 
європейських народів за незалежність і цілість своїх батьківщин. Байрон – не лише 
за письмовим столом, він передусім на барикадах у Греції, а Гюґо – на барикадах 
літературних у рідному Парижі: то були достеменні баталії.

Іван Франко, мовби усвідомлюючи парадоксальну симультанність історично-
часової зсунутості українства й об’єктивного перебування в актуальному часі, мусив 
долати зсув, не забуваючи при цьому віддавати належне своїй фандесьєклівсько-
модерністичній добі. Він в’яже цей розрив собою – своєю постаттю, мисленням, працею, 
творчістю. Він – розіп’ятий між обома викликами, як Ісус Христос між істинами, що 
їх проповідував, і тодішнім людством, що його прагнув перетягнути в новий час. Ісус 
– перший революціонер, до того ж вічний революціонер, речник концепції мирного 
світоглядного прориву; можливо, її автор. Перший реформатор, чия реформа не 
завершена досі. Коли І. Франко каже: «Се Кальварія моя», то мислить не лаву в парку, 
на яку сідає і тихо плаче ліричний суб’єкт, самопроекція автора в художній простір, і 
не парк-як-топос, а самотність; самотність як місце, в якому збіглися розбите кохання 
і суспільно-громадський чин. Якби не імператив націєтворення, ми мали би в особі 
Франка зразкового модерніста – не політика, не громадського діяча і навіть не вченого. 
З погляду художньо-поетикальних якостей, це модерністичне – найпрекрасніше, що 
створив Іван, син Якова, з галицького села Нагуєвичі.

І. Франка непокоїть отой самосумнів, висловлений з самоіронією й одночасною 
зрозумілістю, що він не відступиться; висловлений у парку – бо де ще краще місце, 
щоб розібратись з собою, осмислити себе, витлумачити себе для себе:

Сам. Лиш думка шепче стиха:
«Ну, скажи, не дурень ти?
Замість жить з людьми по-людськи,
багатіти і цвісти,
тягнеш тачку до якоїсь
фантастичної мети» [5, т. 3, с. 8–9].

Щоб продовжувати розмову про І. Франка, не уникне завуження, й оскільки 
заторкнуто тему перекладання, звузимо її до художнього перекладу – того, що 
здебільшого маємо на увазі, коли говоримо про Франка-перекладача; довкола чого панує 
«мовчазний консенсус», як довкола багатьох речей. Мало того – звузимо його до Франка, 



159«ЩЕ Й НАМ ВЕСНА ПРЕКРАСНА РОЗЦВІТАЄ...»:...
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

перекладача німецької літератури, головно поезії. Але й цього завуження вистачить на 
години, якщо не на роки заняття Франком. Кожний вірш, який переклав І. Франко, може 
претендувати на самостійну розмову – від наміру через змістові й художньо-поетикальні 
площини до сприйняття тоді і тепер, бо вже сама історія рецепції Франкової рецепції 
німецькомовного письменства набігла на томи. Тож окиньмо поглядом кілька аспектів.

У корпусі зроблених з німецької перекладів кількість позицій з Гайнриха Гайне 
найбільша. Гайне і Ґете змагаються – Ґете переважає обсягом, Гайне – назвами. 1892 
року у Львові накладом товариства «Академічне братство» з друкарні товариства імені 
Шевченка виходить «Вибір поезій Генріха Гейне» з додатком у дужках «Німеччина. Байки 
для дітей» і ще одним додатком: «Переклав і пояснив Іван Франко». Титульну сторінку 
цього першого видання поезій Гайне в перекладі Франка вміщено в тринадцятому томі 
зібрання творів у п’ятдесяти томах [5, т. 13, с. 256–257]. Цей «Вибір» видавництво 
«Академічного братства» присвятило власному ювілею – «в пам’ять 20-их роковин 
засновання Товариства».

«Переклав і пояснив» – важливий нюанс! У категоріях, ледь ширших за шаблонне 
уявлення про переклад, «переклав» і «пояснив» – синоніми, понятійно близькі, однак 
не тотожні. Пояснювання, тлумачення – варіант перекладання, переправлення з одного 
берега на інший, але це не означає, що річка, яка розтинає суходіл на два береги, є 
річкою міжмовного поділу. В пояснюванні на обох берегах розмовляють тією самою 
мовою, тоді як у перекладанні – різними. Суть спільна – у транспортуванні з берега на 
берег, розбіжність – у цьому мовному.

У «Вірші і розмові» («Gedicht und Gespräch») Ґадамер пояснює поезію Ґеорґе, 
Рільке й Целяна [2], а в «На шляху до мови» («Unterwegs zur Sprache», українське 
видання – «Дорогою до мови» [1]) Гайдеґґер пояснює Тракля і Гельдерліна, вони 
пояснюють німецьких поетів для німецьких читачів – бо ніщо, жодна інша сфера 
словесної творчості не жадає такою мірою внутрішньомовного перекладання і не 
відкривається йому, як поезія. Last but not least, вони пояснюють для себе, бо – теж – 
читачі. Жодне інше слово не лягає так дзвінко до того, що робить Гайдеґґер, як 
«пояснювати»: «ясувати», «з’ясовувати», «ясність», подібно до того, як вияснюється 
небо; сонце – це і є ядро, суть, нерв. Прикметно, що Целян прагне, віршотворячи, 
затінку, аби вірш не спопелив швидше, ніж буде написаний: «Wahr spricht, wer Schatten 
spricht» («Правдиво мовить той, хто мовить тінно» (переклад наш. – Т. Г.)), – пише 
Целян у вірші «Мов і ти» («Sprich auch du») зі збірки «Від порога до порога», до якої 
ввійшли поезії раннього паризького періоду [6, с. 85].

Отож, для І. Франка важливі обидві дії: перекласти і пояснити. «Пояснити» – це 
«Переднє слово», але не тільки. «Генріх Гейне належить до тих заграничних поетів, 
котрих у нас найбільше перекладають, хоч досі якось односторонньо» [5, т. 13, с. 442]. 
І. Франко – не перший і не єдиний, хто перекладає Гайне, леґітимацію свого внеску він 
висновує з цього «односторонньо». І. Франко згадував Лесю Українку і Стависького 
[5, т. 13, с. 442]. «Та, як сказано, наші перекладачі досі хапалися виключно тільки за 
його дрібні ліричні твори, за “Buch der Lieder”, “Junge Leiden”, “Heimkehr” і т. ін. При 
всій свіжості, оригінальності і красоті тих дрібних перлин німецької поезії не можна 



160 Тимофій ГАВРИЛІВ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

сказати, щоб вони ще й нині мали таку перворядну стійність, яку мали колись, в часі 
боротьби з романтизмом і псевдокласичною надутістю. Натомість ті твори, в котрих 
нинішня критика бачить головний титул Гейне до безсмертної слави, його поезії з 
останньої доби життя (“Zeitgedichte”, “Atta Troll”, “Deutschland, ein Wintermärchen” і 
“Romanzero”) досі якось не найшли перекладачів» [5, т. 13, с. 442]. Віддаючи належне 
міркам художнім – новаторству (свіжість, оригінальність) й естетиці (краса), І. Франко 
вивів на один рівень із ними актуальність – ту актуальність, про яку без малого через 
сторіччя говоритиме Г. Ґ. Ґадамер, для якого вона буде важливою філософською 
категорією, перепусткою в клуб інтерпретаторів поезії: актуальність, сучасність, 
теперішність («Актуальність Гельдерліна» («Die Gegenwärtigkeit Hölderlins») [2, 
с. 10–13]): «Ставлячи це питання, я хочу сказати, що йдеться про таємницю слова, 
про страждання у пошуках вислову. Жодний інший наш великий поет не шукав слова 
так белькотливо і не переривав своїх пошуків так розпачливо. Жодний наш поет 
не виявляв такої нездатности, такої неспромоги висловити те, що йому вчувалося. 
Можливо, саме це привертало нас і непокоїло дух доби після Першої світової війни, 
доби, яка мала закінчитися так зле для німецької історії. Адже то був час, коли мистецтво 
втомилося нести тягар завчених форм і способів зображення, а кинулося шукати нові – 
здушувати, шмагати, деформувати, підкоряючись виражальному шалові. Можливо, саме 
в цьому слід шукати пояснення, чому всі ми, задовго до того, як спадщину Гельдерліна 
інструменталізували і мало не знеславили, читали Гельдерліна, думали про Гельдерліна, 
який, долаючи відстань від наших поетів-класиків, належав до нас самих» [2, с. 11].

Для І. Франка має значення і поетичне, і політичне – як дух, так і чин. Перекладач 
сподівається, що це заторкне також читача, представника тієї спільноти, яка – попри 
давнє коріння – змагається за соціальну, господарську, правову емансипацію.

Пояснюючи Г. Гайне, І. Франко пояснює й себе. «Два гренадери», «Любці», «Скін 
богів», «Боги Греції», «Поступовий рак у Парижі», «Вічне питання», «Страх смерті», 
«Вандруючі щури», «Тестамент», врешті, «Німеччина. Зимова казка» – це Г. Гайне, 
але вже і І. Франко.

Перекладач дбає про баланс, йому залежить на цьому – на тому, аби «актуальність» 
не переважила «художність», але й не залишилася недобаченою. Демонструючи це, 
він переклав і згадане в передмові «Ліричне інтермецо». Він не може не перекласти 
цього шедевра німецької лірики і не лише тому, що це шедевр, а й тому, що це трохи 
сам І. Франко: він впізнав себе в «Інтермецо», свою спорідненість, це і його ліричне 
в ньому самому. Перекладаючи «Ліричне інтермецо», І. Франко одночасно згадував 
себе, молодого поета, відсилаючи себе й читача до ранніх віршів, це його розмова 
про власну лірику, його спосіб спілкування, центральною семою якого є «спілка», 
діалог. «Лірична драма Івана Франка» й лірична драма Г. Гайне, ми говоримо про 
духовну спорідненість.

«Вибір поезій», який зробив І. Франко, покликаний «хоч в часті поповнити сю 
недостачу і вказати нашій громаді Гейне вже не як закоханого трубадура, не як автора 
любовних поезій, але як борця за широку свободу людської одиниці, її громадського 
ділання, її думок, переконань і сумління» [5, т. 13, с. 442]. Характеризуючи Гейне, 



161«ЩЕ Й НАМ ВЕСНА ПРЕКРАСНА РОЗЦВІТАЄ...»:...
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

І. Франко говорив і про себе, мовби себе характеризував: спроектуймо сказане на 
Франка, й воно один в один накладеться. Поет у Франка – більше, ніж лірик.

Підкоригувавши український образ Гейне – не те, щоб «неправильно» перекладений, 
але «однобоко», І. Франко перейшов до дат життя поета. За на позір звичайною 
біографічною довідкою ховається щось більше – ота додаткова вартість, яка всякчас воліє 
проекції на самого перекладача. Українець пише про вбогість і фінансову залежність 
німецького поета від вуйка (дядька), вважає за потрібне наголосити на цій мізерії, 
законтрастувати велич поета і жалюгідність його побуту. Чи не ситуація це творців 
культури, кшталтувальників нації загалом, адже нація визначається й через поезію?

Легко прожити на тлумаченні законів, зате тяжко – за вірш. Однак «дурний 
хлопчисько» (Соломон Гайне про свого небожа-літератора) цурається права, відкидає 
його на користь права писати поезію, закохується як не в Амалію, вуйкову доньку, 
то в її сестру Терезу, але вони, схоже, не квапляться відповісти бідоласі взаємністю. 
«Жив він в Парижі не стільки з літературного заробітку, скільки з підмоги» [5, т. 13, 
с. 445], – далі автор «Переднього слова» з ретельністю бухгалтера лічить призначені 
для Гайне франки. Лічить у цьому місці, а по кількох реченнях знову: «Се віроломство 
старого міліонера підрізало здоров’я поета: він запав на пораження горішньої часті 
тіла, особливо очей, уст, язика, горла і вилиць» і «цілих 8 літ лежав він, живий труп, у 
страшенних болях “в подушковій могилі в Парижі” (“in der Matratzengruft zu Paris”), 
як сам виражався, не перестаючи, проте, творити, писати та боротися пером за свободу 
особи і думки, за поступ і волю» [5, т. 13, с. 445]. Це ще про Г. Гайне, чи, може, вже 
про І. Франка?

Зректися поезії – те саме, що вимагати від вогню, аби не горів. Вогонь згорить сам, 
відкинувши відсвіти свого палання, для поціновувача – прекрасного, для поета – болюче-
нестерпного, але й такого, якого годі уникнути. Гайне, врешті, згорів – спалив себе, 
перетворився на палаюче дерево, на смолоскип, на вірш. На «Лорелею», яку співатимуть 
смолоскипники тридцять третього, сором’язливо замовчуючи ім’я автора. Подаючи цю 
довідку, І. Франко мовби пише своє життя, хіба змінюючи імена й географію. Мовби це 
Франкове «я», спроектоване в інший простір та інакші обставини. Поезія – хрест, який 
поет несе крізь коротке, та динамічне життя. Наостанок перекладач мовби застерігає: 
«Не місце тут вдаватися в оцінку життя і творчості Гейне» [5, т. 13, с. 445]. Авжеж, не 
місце – бо це вже зроблено: у попередніх рядках і між ними.

Біографія Г. Гайне – біографія драматична, і цей драматизм виходить за межі 
фінансової скрути й економічної основи буття поета, що мало різниться від потреб 
непоетів. Це біографія людини універсальних вартостей у час сутички національних 
держав. Чоловіка, розіп’ятого між мовою (Німеччина) і стилем (Париж). Як багато хто, 
Гайне випереджав свій час. Його доба настала, коли Німеччина і Франція знайшли фор-
мулу компромісу, яку, зокрема, Гайне співстворив: парижець iз тугою за Німеччиною; 
німець, закоханий у Париж. Проте й там, у Парижі, його батьківщиною залишається 
мова; вона – німецька, тоді як загальнолюдські вартості уявляються йому несучими 
конструкціями дому буття. Такою вона залишиться й для його «правнука» П. Целяна. 
І Париж.



162 Тимофій ГАВРИЛІВ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Далі І. Франко переходить до суті речей – того, що мало б однаковою мірою 
зацікавити як інтерпретаторів поезії, так і перекладознавців. Інтерпретаторів, бо поезія – 
як музичний твір: інтерпретацій ніколи не буде забагато, а завжди недостатньо. Так ніби 
це ще не була суть. «Перекладаючи Гейне, я дбав про те, щоби передати якомога вірно 
не тільки думку, але також форму, тон, розмір первотвору. Відси пішли трохи незвичайні 
куплети в перекладі “Німеччини”. Гейне написав сю поему не шкільним розміром, 
утвореним на подобу греко-римського, а тонічним музикальним. В його куплеті перша 
і третя стрічка складається з 4 арзисів (слогів, на котрих тон підноситься); між одним і 
другим арзисом буває один або два тезиси (слоги, на котрих тон понижується); друга і 
четверта стрічка має три арзиси з так само довільним числом тезисів» [5, т. 13, с. 446]. 
І. Франко продемонстрував це на прикладі кількох рядків «Зимової казки»:

Im traurigen Monat November war’s,
Die Tage wurden trüber,
Der Wind riss von den Bäumen das Laub
Da reist’ ich nach Deutschland hinüber [5, т. 13, с. 446].

Сумний падолист був, коли вже деньки
І сльотаві й млисті бувають,
З дерев опадали листки, коли я
Прибув до німецького краю [5, т. 13, с. 508].

Цей пасаж – штрих до концепції художнього перекладу від метра нашого 
письменства. А перед цим перекладознавчим екзерсисом упорядник анонсує задум 
антології світової поезії, яку «Вибір поезій» Гайне відкриватиме (вже відкриває), 
інтригує читача, недомовляє, ставлячи здійснення задуму в залежність від читача, 
таким способом апелюючи до нього як до співтворця: «Се в значній мірі залежати 
буде від того, як прийме наша громада отсю книжечку» [5, т. 13, с. 445–446]. От вам і 
рецептивна естетика, й інтерактивність від І. Франка.

Як бачимо, І. Франко рухається в передмові логічними кроками, мовби зі сходинки 
на сходинку, – від загальних відомостей до вузькофахових знань. Цей невеличкий вступ 
багато каже про спосіб Франкового мислення, структурованість і послідовність його 
думки. Перед нами західник з українською душею. Франко – наша духовна брама в 
Європу культури і вартостей.

Дужий різних жанрів перекладач залишається і вірним жанру передмови, але 
й вповні і вправно використовує можливості, які вона пропонує. Життєпис Г. Гайне 
перекладач шкіцує, а у фаховому сегменті подає зразок порівняльного аналізу: 
короткий, цей зразок не переобтяжує стислого простору передмови, але й не руйнує 
його есеїстичного характеру.

Другим іде Й.-В. Ґете. Насправді ж – першим. Першим із найперших. У передмові 
до перекладу «Германа і Доротеї», поеми з німецького народного життя кінця ХVII 
сторіччя, І. Франко назвав Й.-В. Ґете найбільшим німецьким поетом [5, т. 13, с. 117–121], 
а в передмові до «Гелени і Фавста», що становить третій акт другої частини «Фауста», – 
найбільшим поетичним генієм усіх часів [5, т. 13, с. 267–370].



163«ЩЕ Й НАМ ВЕСНА ПРЕКРАСНА РОЗЦВІТАЄ...»:...
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Якщо з Г. Гайне І. Франко близький модусом – як творчим, так і екзистенційним, то 
з Й.-В. Ґете зближується універсалістським засягом, мовби обоє – середземноморський 
Ренесанс, що з запізненням, доки перекотився через Альпи, дійшов Німеччини, а 
ще пізніше, здолавши Карпати, до Галичини. Український письменник почувається 
ренесансником, якому за збігом обставин (часовий зсув) доводиться нести на своїх 
раменах брилу модерністської мінорності, зверненості-у-себе; тим жаданіша його 
розмова з Й.-В. Ґете.

На прикладі висловлювань про Г. Гайне і Й.-В. Ґете видно, як І. Франко вибудовує 
свій канон, орієнтуючись, втім, на загальнонімецький зразок. Як виглядає запропонована 
ним перекладна бібліотечка, досить подивитися на прізвища, які він перекладає, а також 
на твори, що їх добирає для перекладу. Ця роль перекладача як канонотворця зазвичай 
недооцінюється, що геть необачно, понадто коли йдеться про таку постать, як І. Франко. 
У Й.-В. Ґете український поет поціновував універсальність і колосальність, у Г. Гайне – 
ліричну, іронічну і сатиричну складові.

Ґете охоче запозичує матеріал з народного, народне – воно невичерпне. Цей 
домодерністичний підхід зближує обох, Ґете і Франка. «Фауст» виростає з народних 
німецьких книг про такого собі доктора Фаустуса попередніх сторіч, Й.-В. Ґете – 
інтерпретатор народного матеріалу, ця його іпостась і приваблює І. Франка. Й от уже 
обоє пропонують своє прочитання ще одного народного сюжету – про Райнеке-Лиса; 
виростає цікавуща розмова, котра суттєво розширює межі класичного перекладацького 
діалогу. Що робить І. Франко? Він не просто переносить «Лиса» з німецького середовища 
в українське, а накладає його на український матеріал, прищеплює до гілки рідного 
народно-казкового дерева. В підсумку маємо соковитий плід – «нашого» «Лиса Микиту» 
[3; 4].

У кожному німцеві, що його тлумачив поет, він знаходив щось своє, рідне, близьке 
собі. Ця Франкова мотивація настільки очевидна і невідклична, що через переклади 
ми можемо прочитати його власну творчу біографію, чимало довідавшись про теми 
й мотиви його творів. Коли український поет перекладає Йоганна Петера Гебеля, 
якого непомалу шанували Й.-В. Ґете й Жан Поль, вбачаючи його велич у близькості 
до народних джерел, у простоті, з якою він говорив про буденні речі, простоті, що є 
не примітивністю, а наслідком філігранності, він водночас перекладає себе, шматок 
своєї біографії, її епізод. Гебеля, сьогодні призабутого автора календарних історій, 
коротких оповідань, шванків та анекдотів і... невтомного просвітянина – призабутого 
в Німеччині, а в нас тим паче, однак вкрай важливого для історії німецької літератури.

Навіть сьогодні, по стількох роках, Гебелеві дидактизм і моралізування не набивають 
майже неуникної в таких ситуаціях оскоми. Сьогодні, в час переситу освітою, не так 
освітою, як знаннями, не так знаннями, як інформацією, «Кисіль» Й. П. Гебеля в 
українській версії І. Франка звучить несподівано свіжо. «Мине хуртовина, погода настане» 
[5, т. 13, с. 434], сховане в середині цього твору, який оформлений як звернення матері 
до дітей за столом, за тим самим столом, на шляху до якого «біль закам’янів порогом» і 
на якому на гостя, що ним, здорослішавши, стануть діти в рідній оселі (здорослішавши 
і буквально і – ще дужчою мірою – ментально), чекають євхаристійні «хліб і вино» 



164 Тимофій ГАВРИЛІВ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

(М. Гайдеґґер, який інтерпретує «Зимовий вечір» Тракля), прочитується не лише як опис 
погоди за вікном, а й як аспірація, надія. А «І до школи спішіть, і вчіться, і будуть з вас 
люди», особливо оте «до школи спішіть», релевантне для І. Франка, тоді як те друге («і 
вчіться, і будуть з вас люди») перегукується з Т. Шевченком, контекстизує Гебеля:

Їжте діти, ростіть, і дай Бог вам щастя та долі!
Далі прийшли сінокоси, і вишні по Петру доспіли:
Далі й житні жнива надійшли, і пшеничні й ячмінні, –
Ось і овес пожовк; отяжіло зернисте колосся
І колишесь і каже: «Чогось мені нудно на світі,
Знать уже час мій минув, чого тут самому стояти
Серед стернів, буряків та картопель у чистому полі?»
Ось тоді й женчики вийшли і стали з серпами на ниву, –
Ранками вже й вечорами щипав у пальці морозець.
Врешті його звезли й на тоці молотили ціпами
З ранку до ночі, провіяли чисто і просушили,
Потім звезли до млина і з млина привезли вже мучицю,
Сю мучицю матуся на молоці розчинила
І зварила кисіль. А що, чи не правда, смачний був?
Ну, обітріть ложечки і подякуйте гарно: «Спасибі!»

І до школи спішіть, і вчіться, і будуть з вас люди [5, т. 13, с. 435].

Якою мірою Франко-перекладач ототожнює себе з творами, що їх тлумачить, а через 
твори – з авторами, додатково ілюструє датування. Якщо ми гадаємо, що перекладач 
зберігає чи відреставровує час постання/оприлюднення першотворів, то помиляємося: 
І. Франко ставить під чужими віршами свої дати – коли він переклав їх! Але чи чужі ще 
в такому разі вірші? Ці дати лише посилюють відчуття діалогічності і перекладання, і 
поетичної розмови par excellence.

Іван Франко перекладав Авґуста Бюрґера й Готгольда Ефраїма Лессінґа, Фрідріха 
Шиллера й Ґотфріда Келлера, Гервеґа, Фрайліґрата й Ленау, врешті – Конрада Фердінанда 
Майєра. Перекладав він також Фрідріха Гельдерліна, поета, який вимовив невимовне, 
що його згодом процитує П. Целян. Перекладав, апелюючи й до власної молодості 
(Франкові – двадцять чотири роки), і до «весни народів», що, хай із запізненням, розцвіте 
і для його народу, Франкового. Ні, не «розцвіте», а «розцвітає». Як у Гельдерліна. Один-
єдиний вірш. Але його досить.

СПИСОК ВИКОРИСТАНОЇ ЛІТЕРАТУРИ

1. Гайдеґґер М. Дорогою до мови. Есе. З німецької переклав Володимир Кам’янець / 
Мартін Гайдеґґер. – Львів : Літопис, 2007. – 232 с.

2. Ґадамер Г. Ґ. Вірш і розмова. Есе. З німецької переклав Тимофій Гаврилів / Ганс Ґеорґ 
Ґадамер. – Львів : Ї, 2002. – 188 с.

3. Ільницький М. Діалог культур і традицій / Микола Ільницький // Письменство Гали-
чини в міжкультурній взаємодії / упоряд. Тимофій Гаврилів. – Львів : ВНТЛ-Класика, 
2015. – С. 13–43.



165«ЩЕ Й НАМ ВЕСНА ПРЕКРАСНА РОЗЦВІТАЄ...»:...
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

4. Рудницький Л. Іван Франко і німецька література / Леонід Рудницький. – Мюнхен : 
Український Технічно-Господарський Інститут, 1974. – 226 с.

5. Франко І. Зібрання творів : у 50 т. / Іван Франко. – Київ : Наукова думка, 1976–1986.
6. Celan P. Sprich auch du / Paul Celan // Celan P. Die Gedichte. Kommentierte Gesamtaus-

gabe. Herausgegeben und kommentiert von Barbara Wiedemann. – Frankfurt am Main : 
Suhrkamp, 2003. – 1000 s.

Стаття надійшла до редколегії 02.10.2018 
Прийнята до друку 11.10.2018 

«AND FOR US TOO THE SPLENDID SPRING IS BLOOMING...»: 
IVAN FRANKO AS TRANSLATOR OF GERMAN POETRY

Tymofi y HAVRYLIV

The Ivan Krypyakevych Institute of Ukrainian Studies, 
National Academy of Sciences of Ukraine, Department of Ukrainian Literature, 

4, Kozelnyts’ka Str., Lviv, Ukraine, 79026,
e-mail: havryliv9@gmail.com

The article is devoted to the themes and poetical values of Ivan Franko’s translations 
from German poetry. Translation is regarded in broader philosophical and general cultural 
contexts as a dialogue, presentation of the other and self-comprehension. I. Franko left the 
projected translations into different spheres of engagement and self-expression. He translates 
his era with the language of artistic writing. By selecting poems for translation, I. Franko 
forms the Ukrainian translation canon.

In the corpora of the German translations, the number of items from Heinrich Heine 
is the greatest. Heine and Goethe compete – Goethe predominates by volume, Heine – by 
titles. I. Franko also translates Augustus Bürger and Gotthold Ephraim Lessing, Friedrich 
Schiller and Gottfried Keller, Herweg, Freiligrath and Lenau, eventually – Conrad Ferdinand 
Meyer, Friedrich Hölderlin. The year 1892 saw the publication, in Lviv, at the cost of the 
«Academic Brotherhood» Society, from the Shevchenko Scientifi c Society printing company, 
of the «Selection from Heinrich Heine’s Poetry», with the addition, in brackets: «Germany. 
Fables for Children» and one more supplement: «Translated and explained by Ivan Franko». 
The title-page of this fi rst edition of Heine’s poetry in I. Franko’s translation was put into 
Volume 13 of the 50-volume collection of works.

It is proved that thanks to Ivan Franko, the reader of the day was familiar with new, 
untranslated as yet works, or with new interpretations of those already known. Translation and 
explanation constitute the writer’s translation strategy. Trying to reproduce the formal signs 
of the original, the translator also cares about the content, perceiving the poem as a certain 
aesthetic integrity and trying to submit it as such to the reader. To his translations I. Franko 
often adds prefaces introducing not only a foreign-language author to the Ukrainian context, 
but also telling a lot about I. Franko himself – his views, preferences, poetics. The translator 
cares about the balance, moreover, he holds it in high esteem, viz. the fact that «topicality» 
may not tip the balance at the expense of «artisticity», neither should it remain overlooked.

Exemplifying the statements on Heine and Goethe makes it evident how I. Franko 
builds up his canon, focusing, however, on a common German model. What the proposed 
by him translated library looks like, suffi ce it to look at the surnames translated, as well 
as works selected for translation. This role of an interpreter as a canon-creator is usually 
underestimated, which is totally negligent, more so when it comes to a fi gure such as 



166 Тимофій ГАВРИЛІВ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

I. Franko. In Goethe, the Ukrainian poet values the universal and the colossal, in Heine – the 
lyrical, ironic and satirical components. I. Franko’s motivation is so obvious and irrevocable 
that through the translations we may read his own creative biography, having learned a lot 
about the themes and motives of his works. Under the pen of I.Franko, the German-language 
poetry revives in the Ukrainian reverberation.

Keywords: poetry, form, content, canon, translation, creative dialogue.



УДК 82-92-057.4(477)(092)“186/189”О.Терлецький

DOI: http://dx.doi.org/10.30970/uls.2018.83.2172

ЖИТТЯ ОСТАПА ТЕРЛЕЦЬКОГО:
ПРАГНЕННЯ ДО ІДЕАЛУ І ПРИСУДИ РЕАЛЬНОСТІ

Марія КОТИК-ЧУБІНСЬКА

Інститут Івана Франка НАН України,
вул. Драгоманова, 18, Львів, Україна, 79005,

e-mail: mczub2006@ukr.net

Висвітлено головні віхи біографії Остапа Терлецького – публіциста, історика, 
громадського діяча 60–90-х років ХІХ століття. Увагу зосереджено на ідейних пошуках 
О. Терлецького, на представленні його творчих взаємин із Іваном Франком та іншими 
українськими письменниками й культурно-громадськими діячами – Володимиром 
Навроцьким, Юрієм Федьковичем, Володиславом Федоровичем, Михайлом Павликом, 
Михайлом Драгомановим, Наталією Кобринською, Ольгою Кобилянською. Зроблено 
спробу крізь призму подій із життя О. Терлецького показати історію його покоління: як 
(у 60-х роках ХІХ століття) у молодих людей формувалося почуття українськості; як 
ішли пошуки шляхів до зміни несправедливого суспільного укладу; як О. Терлецький 
повірив у доленосність соціалістичних ідей і як несправедливий судовий процес на 
довгий час позбавив його праці і пристановища, а дав доброго друга – Івана Франка; 
як у долі О. Терлецького і в його натурі переплелися «поетичне успособлення» і творчі 
поразки, тяжка матеріальна скрута й кришталева чесність, фізична кволість та сила 
духу. 

Остап Терлецький – автор дослідження, яке й донині не втратило свого значення, – 
«Літературні стремління галицьких русинів (від 1772 до 1872 року)»; його розділи про 
скасування панщини вГаличині опубліковані окремим виданням під назвою «Знесення 
панщини в Галичині. Причинок до історії суспільного життя і суспільних поглядів 
1830–1848 рр.» (1895).

Остап Терлецький був дитиною свого часу – глибоко переймався новими 
соціалістичними ідеями, вірив у силу розуму і просвіти, готовий був жертвувати своїм 
добробутом, навіть здоров’ям задля утвердження ідеалів рівності і справедливості. 
Часто у житті він ставив мету, яка перевищувала його сили, і тоді падав під тягарем 
покладеного на себе обов’язку. Він кшталтував свої переконання, щоби бути твердим, 
як Кістка (один із псевдонімів О. Терлецького), хоч добре знав, що був за натурою 
малий і тихий, як Мак. О. Терлецький завжди був у ряді тих небагатьох, хто ішов 
поруч з І. Франком.

Ключові слова: народовські громади, соціалістичні ідеї, судовий процес, Іван 
Франко, товариство «Січ», історичні розвідки, скасування панщини в Галичині, дружні 
взаємини.

Про Остапа Терлецького як про публіциста, історика, громадського діяча ми 
сьогодні згадуємо не так через його досягнення у цих царинах діяльності, як у зв’язку 
з тим, що його життєвий шлях був міцно пов’язаний із долею Івана Франка. Певною 

© Котик-Чубінська Марія, 2018

ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83. С. 167–194
Ukrainian Literary Studies. 2018. Issue 83. P. 167–194



168 Марія КОТИК-ЧУБІНСЬКА
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

мірою, можна сказати, що І. Франко – набагато сильніший за О. Терлецького і фізично, 
і потугою свого розуму – часами бачив у ньому, у його долі віддзеркалення себе самого. 
Дотепер, хоч скільки вже написано досліджень і розвідок про О. Терлецького, Франкова 
«жмінка спогадів і матеріалів» – «Д-р Остап Терлецький» [47, т. 33, c. 304–370], 
залишається фундаментальною і всеохопною, а його слова про товариша – найглибшими 
та найпроникливішими: «Життя Остапа Терлецького цінне й важне для нас власне тим, 
що йому судилося жити й терпіти, і проявляти певний вплив у Галицькій Русі в пору 
тяжкого перелому і в додатку судилося впасти одною з жертв того перелому. […] Той 
непоказний, скулений та мовчазливий чоловік, той педант, що не виходив на вулицю, не 
завинувши хусткою шиї і не позатикавши вух ватою, той чоловік, що його життя минало 
правильно, як добре заведений годинник: канцелярія, дешева реставрація, де їв обід, 
дешева кав’ярня, де пив каву й читав газети, і тісненька кімнатка, де працював і спав, – 
то був увесь його світ, – той, бачилось би, сухий педант та паперовий міль був увесь 
свій вік непоправним ідеалістом, плекав у своїй душі полум’я високих змагань, жив усе 
для інших, для загалу і силкувався все життя ширити та розсвічувати те благотворне 
полум’я в своїм окруженні» [47, т. 33, с. 304–305].

У цій статті, після висвітлення життя та діяльності О. Терлецького у дослідженнях 
Євгена Пронюка [26], Сидора Кіраля [9; 10], Ігоря Мельника [19], Тараса Романіва 
[27], спробуємо окреслити найважливіші віхи біографії Остапа Терлецького, крізь 
призму подій його життя показати історію його покоління: як формувалося тоді (у 
60-х роках ХІХ століття) у молодих людей почуття українськості; як ішли пошуки 
шляхів зміни несправедливого суспільного укладу; як О. Терлецький повірив у 
доленосність соціалістичних ідей і як несправедливий судовий процес на довгий час 
позбавив його праці і пристановиська (а дав доброго друга – Івана Франка); у статті 
також буде висвітлено як зав’язувалися знайомства Терлецького з іншими літераторами 
(письменниками та культурно-громадськими діячами), відбувалися зустрічі та співпраця 
(або неприязнь) із Михайлом Павликом, Михайлом Драгомановим, Юрієм Федьковичем, 
Наталією Кобринською, Ольгою Кобилянською; як переплелися у долі Терлецького і 
в його натурі «поетичне успособлення» і творчі поразки, тяжка матеріальна скрута і 
кришталева чесність, фізична кволість і сила духу. 

Терлецький Остап (Станіслав) Степанович (псевдоніми і криптоніми: В. Кістка, 
Василь Кістка, Ів. Заневич, Іван Заневич, В. Мак, Остафій Туземний, Патсон, Михалко, 
Запорожець з-над Дунаю, Остап Т., О. Т-кій, О. Т-кий, О. Т.) народився 5/17.II.1850 
року у с. Назірній (Назорній) Коломийського повіту, тепер с. Назірна Коломийського 
р-ну Івано-Франківської обл. Рід Остапа Терлецького походив із давнього великого 
роду Терлецьких, що належали до дрібної підкарпатської шляхти. Батько, Степан 
Миколайович Терлецький (1817–1867), був парохом церкви Успенія Пресвятої 
Богородиці с. Назірної, «відзначався приязним ставленням до селян, […] ретельно 
дбав він про сільську школу, про навчання в ній усіх дітей шкільного віку» [26, с. 21]; 
мати – Елеонора, з Цурковських, померла приблизно 1862 [26, c. 22].

Станіславівська гімназія. Після закінчення нормальної школи у Коломиї 
Терлецький учився в Першій вищій станіславівській гімназії (1859–1868). «Навчався 



169ЖИТТЯ ОСТАПА ТЕРЛЕЦЬКОГО: ПРАГНЕННЯ ДО ІДЕАЛУ І ПРИСУДИ РЕАЛЬНОСТІ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Станіслав (саме таким було його метричне ім’я. – М. К.-Ч.) добре, особливо в останніх 
класах гімназії. На передостанньому році навчання його спіткало ще одне велике горе: 
25 лютого 1867 року помер батько. Шестеро осиротілих дітей розійшлися по родичах. 
Опікуном Станіслава став родич по батькові священик Порфир Білинкевич» [26, 
с. 22]. У той час у багатьох містах Галичини в осередках студентської молоді виникали 
т. зв. народовські громади – у Самборі, Перемишлі, Тернополі (1863), Дрогобичі, 
Бережанах (1864) – із головним осередком у Львівському університеті. Активним 
агітатором cтворення таких громад був львівський семінарист Данило Танячкевич 
(псевдо – Грицько Будеволя). Але ініціатором зав’язання громади у Станіславові 
став інший семінарист, Олекса Стефанович, прибране ім’я – Олекса Непоправний. 
Влітку 1865 року на вакаціях він познайомився з О. Терлецьким і висловив думку, 
що у Станіславівській гімназії учням варто згуртуватися для праці і боротьби за 
кращу долю рідного народу. Тому, одного осіннього вечора 1865 року, на березі річки 
Тисмениці зійшлися станіславівські гімназисти і, натхнені палкою промовою та 
закликами О. Терлецького до праці для рідного народу, постановили діяти спільно 
як громада. Ідейним очільником товариства став Володимир Навроцький. Серед 
головних пунктів плану дій було винесено такі: збирати громадську бібліотеку; вивчати 
українську історію, літературу (громадівці передплачували народовські видання, читали 
й обговорювали твори українських письменників – Т. Шевченка, Ю. Федьковича, Марка 
Вовчка, О. Стороженка, Д. Мордовця, О. Кониського, П. Куліша, М. Костомарова); 
закласти громадську касу; вивчати життя народу «збиранєм народних пісень і казок, 
виучуванєм народних звичаїв» [34, с. 140]. 

Народовські ідеї та ідеали визначали перший етап становлення політичного 
світогляду Терлецького. Окрім перерахованих у статуті позицій, основою спільницького 
руху 60-х років був активний антипольський рух. «Не дивно, що Терлецький, по-
юнацькому протестуючи проти полонізації Галичини, міняє своє метричне ім’я Станіслав 
на Євстафій – Остап» [26, с. 24]. На час навчання у гімназії Остап активно цікавився 
народною творчістю, записував пісні, легенди. Добірку його фольклорних знахідок було 
опубліковано у газеті «Правда» – «Коляди. [Изъ збірника О. Терлецького]» [40, с. 10–11]. 
Станіславівська громада відзначалася активною публіцистичною діяльністю, у час, коли 
занепав народовський науково-літературний часопис «Нива», О. Терлецький разом із 
однодумцями взявся видавати літературну рукописну газету «Зірка». Газета виходила від 
жовтня 1865 двічі на місяць. О. Терлецький (під псевдонімом Заневич) був її редактором 
і переписувачем: «задля своєї прегарної каліграфії та невичерпаної пильності мав 
задачу переписувати кожний нумер» [47, т. 33, c. 307]. Володимир Навроцький (псевдо – 
Бузько) був головним критиком газети – у кожному наступному номері він аналізував 
позитиви і хиби попереднього числа видання. «Станіславівська “Зірка” була відома 
багатьом народовським громадам (між ними тривав обмін рукописними газетами), її 
вважали “найбільшою і найкращою”» [26, с. 28]. У цій газеті з’явилися перші проби пера 
О. Терлецького – вірші, оповідання, публіцистичні статті. Він навіть намагався залучати 
до співпраці з часописом Юрія Федьковича, їздив до письменника у Сторонець-Путилів. 
За сприяння станіславівської учнівської громади у Коломиї було видано книжку віршів 



170 Марія КОТИК-ЧУБІНСЬКА
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Ю. Федьковича [46]. О. Терлецький листувався із буковинським соловієм і, своїм 
звичаєм, супроводжував звертання романтичними прикрасами та сентиментальними 
компліментами («прошу-благаю, сповніть прозьби мої – не цурайте ся насъ, бо всі ми 
Васъ любимъ, бо всімъ намъ Ви другий Тарас» [45, с. 118), на що Ю. Федькович одного 
разу відповів неопереному адресатові: «Панчику! Я вас щире люблю але ваші тіради не 
конче» [46, с. 118]. У тих тирадах все ж була одна правда: у тому, що стильова манера 
буковинського соловія («Мертвець», «Сині пюрця», «Городенчук» та ін.) мала велику 
схожість із лірикою Шевченка. Тому – другий Тарас.

На час навчання у гімназії О. Терлецького спіткали перші життєві випробування: 
смерть батьків, нерозділена любов до сільської дівчини Марці. Особиста драма, вважав 
І. Франко, стала причиною хвороби Остапа: «Вернувши на вакації 1867 р. додому й 
бачачи свою милу замужем, Остап тяжко занедужав і дістав епілептичних нападів, що 
в довших або коротших відступах мучили його цілих 20 літ і назавсігди зломили його 
енергію, розстроїли нерви і звихнули ціле життя. Не помогли ніякі ліки, не поміг побут 
у горах […] літом 1867 р. По матурі 1867 р. хороба погіршилася навіть до тої міри, що 
Остап був змушений зробити цілорічну перерву в студіях» [47, т. 33, с. 311–312]. Хоч у 
листах до свого старшого гімназійного товариша Мелітона Бучинського О. Терлецький 
скаржився на здоров’я вже у січні–лютому 1867 року [31, с. 326]. Із часів побуту Остапа 
в горах залишився спогад, що його він переповідав у товаристві друзів; І. Франко згадав 
про це у життєписі товариша: «Терлецький, хорий на епілептичні напади, проводив літо в 
Ферескулі (тепер – с. Черемошна Верховинського р-ну Івано-Франківської обл. – М. К.-Ч.) 
над Черемошем, і відси через ріку та через Конятинський верх ходив до Сторонця 
(Сторонець-Путилів – тепер смт. Путила, районний центр Чернівецької обл. – М. К.-Ч.), 
де Федькович був тоді “двірником” (громадським начальником). Буковинський поет 
прийняв молодого гімназиста досить чемно, але по-мужицьки: він силував його пити 
горілку, а коли хорий хлопець не хотів, Федькович допік його якимсь добродушним 
докором вроді “А, ви панич!” – і Терлецький розплакався. Федькович зараз похопився 
і був весь дальший час делікатний з Остапом» [47, т. 33, с. 314].

Львівський університет. 1869 р. О. Терлецький вступив до Львівського 
університету на правничий факультет, але згодом, після першого семестру, перевівся 
на філософський, слідуючи настановам учасників станіславівської громади, які вбачали 
покликання громадівця в тому, щоби після здобуття освіти «виховувати в національнім 
дусі шкільну молодіж» [26, с. 31]. Після вступу до університету О. Терлецький одразу 
записався на проходження однорічної військової служби. «Сю службу він відбував у 
Львові і в компанії був признаний цілковитою “офермою”, себто нездарою. З гумором 
оповідав покійник, як при вправах у стрілянні, які відбувалися у великій кімнаті, він раз 
вистрелив із карабіна, виціливши перед тим добре, а перед самим вистрілом мимоволі 
зажмуривши очі, і замість мети, повішеної на стіні, трафив лампу, завішену на стелі» 
[37, c. 315]. Врешті Остапа звільнили від служби через його епілептичну хворобу, але 
лише по кількох місяцях служби – після того, як військові лікарі своїми нелюдськими 
експериментами переконалися, що О. Терлецький таки «не вдає хорого» [47, т. 33, 
с. 315]. 



171ЖИТТЯ ОСТАПА ТЕРЛЕЦЬКОГО: ПРАГНЕННЯ ДО ІДЕАЛУ І ПРИСУДИ РЕАЛЬНОСТІ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Щоби подолати матеріальну скруту О. Терлецький давав приватні уроки, від 
1871 року працював секретарем у багатого дідича, згодом відомого громадського і 
політичного діяча Галичини Володислава Федоровича. «Терлецький швидко зробився 
не лише секретарем, але дійсним приятелем В. Федоровича. Він упорядкував гарну 
домашню бібліотеку й інтересний фамілійний архів у Вікні (тепер село Гусятинського 
району Тернопільської області, де було помістя [фільварок] пана Федоровича. – М. К.-Ч.), 
прилагодив до друку вибір афоризмів пок[ійного] Івана Федоровича, списав з оповідання 
пані Кароліни Федоровичевої, матері Володислава, її спомини про її мужа і взявся 
був лагодити до друку великий філософічний твір Івана Федоровича (“Соціяльний 
організм”. – М. К.-Ч.), що по його смерті полишився невикінчений у множестві копій 
та переробок» [47, т. 33, с. 320]. Знайомство з В. Федоровичем відіграло важливу роль 
у житті О. Терлецького, а його працю з упорядкування родинного архіву Федоровичів 
у с. Вікні перегодом продовжив І. Франко.

У Львові О. Терлецький вживав заходів, щоби долучитися до активної громадської 
діяльності: він мав ідею видавати літературно-політичну газету «Листок» (через 
фінансові причини проект так і не було здійснено); разом із іншими студентами 
склав меморандум до товариства «Просвіта», де закликав друкувати книги близьким 
і зрозумілим для народу фонетичним (а не етимологічним) правописом; 1870 року 
О. Терлецького було обрано членом редакційного комітету газети «Правда». Попри все 
він критично оцінював дії народовців, бо вважав, що їхні патріотичні гасла порожні, 
бутафорні, діла розрізнені і не приносять практичної користі для народу. Коли виникла 
ідея видавати сатиричний листок «Громадський дзвін», то Остап підготував до друку 
вірш (у стилі співомовок Степана Руданського), у якому прочитується саркастичне 
порівняння народовської риторики із поведінкою телят: «Нема в світі, пане брате, як 
мої телята, / Одне буре, друге чорне, решта сорокаті […] Дуже люблять свою Неньку 
і свій степ широкий, / Ходять по нім, розмовляють, узявшись під боки. / Як їм часом 
тяжко стане носити кайдани, / Повилазять на могили і мечуть мосьпане. / Задруть 
хвости аж під небо, добувають волі./ Телячими копитами орють чорне поле. – / Часом 
візьмуть народови очи отверяти, / І для него популярні книжочки писати…» [26, c. 79–
80; 33, с. 115]. Проект сатиричного видання так і не було втілено в життя. У рукописах 
О. Терлецького, окрім цього вірша, збереглися іще два твори – його станіславських 
побратимів, М. Бучинського («Письмо до кошового віденської “Січи”», у співавторстві 
з О. Терлецьким) та В. Навроцького («Ще не вмерла»), із яких видно, що молоді люди 
критично оцінювали політику народовецького табору [див. : 33, с. 114–115]. 

«Загальні юнацькі шляхетні ідеали, що виникли під впливом народовської 
літератури, блякли на тлі суворої дійсності. Нових ідеалів О. Терлецький не знаходив. 
Для нього настали, треба гадати, часи духовної кризи (кінець 1870 – середина 1872 
років)» [26, с. 33–34]. Не знаходячи альтернативи, О. Терлецький поринув у навчання – 
читав багато літератури поза університетською програмою, вивчав історію України, 
активно цікавився науковим життям європейських країн. В університеті О. Терлецький, 
зокрема, слухав курс лекцій німецького історика Г. Цайсберга, який тоді звернув увагу 
на здібного студента і підказав був йому тему для наукового дослідження – про реформи 



172 Марія КОТИК-ЧУБІНСЬКА
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Йосифа ІІ і їхнє значення для Галичини. Саме за підтримки цього університетського 
професора, а також за клопотаннями В. Федоровича, який мав багато впливових 
знайомих у столиці Австро-Угорської імперії, Остап Терлецький після закінчення 
університету (1872) здобув посаду амануезіса (урядника) університетської бібліотеки 
у Відні [26, с. 34].

Перший віденський період (1872–1877). Прибувши до Відня восени 1872 року, 
Остап одразу ж долучився до діяльності тамтешнього українофільського товариства «Січ». 
Наприкінці 1872 року його вже було обрано до виділу (комітету) цього товариства. Але 
в осередку панувало таке саме ретроградство, як і в середовищі галицьких народовців – 
«та сама тіснозорість, боязливість та гіпокризія (лицемірство, нещирість. – М. К.-Ч.), 
той сам страх перед свобідною думкою, дбання про кар’єру та шумна фразеологія, як 
здавкова (з дешевого металу. – М. К.-Ч.) монета» [47, т. 33, с. 321]. Терлецький одразу 
розпізнав пріоритети січових зібрань, і вже на початку 1873 року у листі до М. Бучинського 
зізнавався: «…Я виступив із виділу “Січі”. Нема в ній що робити, а до співу і до танців 
я не вродився. Дуже я тепер розірйований, боюся, щоби не впав у свою слабість» [47, 
т. 33, с. 322]. У той час О. Терлецький відклав наукову роботу над темою про реформи 
Йосифа ІІ, натомість узявся активно стежити за діяльністю австрійських політичних 
партій, студіювати західноєвропейську літературу з питань соціології, філософії, 
природознавства. Однак січове «забавне товариство», як називав його О. Терлецький, не 
було однорідним і монолітним, частина його учасників, серед них – видатні у майбутньому 
вчені Іван Пулюй, Іван Горбачевський, бачили безплідність і тривіальність культурницької 
роботи товариства і прагнули повернути студентські зібрання на шлях конструктивної 
праці, самоосвіти. Тому у травні 1873 року було внесено зміни до статуту «Січі»: до 
культурницької роботи додавалася праця наукова – читання лекцій, доповідей, рефератів, 
проведення диспутів, обговорення передових європейських політичних і наукових ідей. 
Чи не вирішальну роль у такому повороті діяльності мала промова О. Терлецького, 
у якій він бештав відсталість народовської ідеології, що панувала у «Січі» [26, с. 38]. 
Життя Остапа у Відні було нерозривно пов’язане із діяльністю товариства «Січ». У своїй 
подвижницькій праці задля піднесення наукового, освітнього рівня студентів-українців 
він бачив перспективу важливих зрушень у житті Галичини.

У серпні 1873 року О. Терлецький познайомився із М. Драгомановим, який 
перебував на той час у Відні. Пошуки О. Терлецького нових шляхів обстоювання 
народного права М. Драгоманов щиро підтримав. Зі свого боку, Остап сподобався 
М. Драгоманову своєю освіченістю: «Остап Терлецький то був цілком Европеєць по 
своїй науці і ідеям. Багато ми говорили з ним про наші справи і між іншим про те, 
якою колодою на них лежать львівські народовці» [8, с. 159]. 1874 року за сприяння 
М. Драгоманова О. Терлецький був запрошений на археологічний з’їзд у Києві 
(серпень 1874 року). «Під час роботи з’їзду він (О. Терлецький. – М. К.-Ч.) мав нагоду 
познайомитися з М. Костомаровим, М. Білозерським, М. Лисенком (у товаристві якого 
бував вечорами) та іншими української діячами науки й культури. О. Терлецького 
познайомили з діяльністю Київської громади (старої) і Південно-Західного відділу 
Російського географічного товариства» [26, с. 39]. Виявилося, що для учасників 



173ЖИТТЯ ОСТАПА ТЕРЛЕЦЬКОГО: ПРАГНЕННЯ ДО ІДЕАЛУ І ПРИСУДИ РЕАЛЬНОСТІ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

археологічного з’їзду О. Терлецький був презентабельним галицьким посланцем – 
дуже підняв в очах киян та одеситів молодших галичан [див.: 5, с. 120].

Зі статті у газеті «Правда», що була передруком матеріалу М. Драгоманова, уміщеного 
в часопису «Санкт-Петербургскіе Вѣдомости», довідуємося, що О. Терлецький з цієї 
поїздки привіз багато книжок, зосібна російських: «Хотя киівский відділ славянского 
комітету й нічого не зробив существенного для обзнакомлення Галичан з нашою 
(российскою) літературою, але помимо того Киів по отвореню желізниць ведучих до 
Галичини […] зміцнив свій вплив в справі зближеня нашої культури з галицкою. Так 
недавно молодий помічник бібліотекаря університецкої бібліотеки в Відни, п. Остап 
Терлецкий записав з одноі киівскоі книгарні за 250–300 талярів российских книжок 
[…]. Навістивши Київ в Августі в часі археолоґічного зъізду, п. Остап Терлецкий, 
Галичанин родом, придбав єще не мало книжок о российскій историі и літератури як для 
університецкої бібліотеки, так и для доповненя вже й передше відносно не малого збору, 
належачого до товариства руских академіків “Січ” у Відни» [51, c. 811]. Поїздка до 
Києва, знайомство з українськими істориками, діячами культури, атмосфера українства, 
що панувала на з’їзді – все це справило на О. Терлецького величезне враження, про 
що він написав у листах до М. Бучинського та В. Навроцького. О. Терлецький хотів 
таке саме життя зорганізувати і в Галичині, він мислив, що вони втрьох – Терлецький, 
Бучинський і Навроцький – очолять центри, відповідно, у Відні, Станіславові і Львові, 
та зберуть довкола себе усіх передових людей. Їхня скоординована робота мала би 
вивести «життя громадське на дорогу, щоб так виразитися, Київську, то тогди певне 
усе у нас гаразд би розвивалося и не кисло би так, як тепер кисне, денервуючи кождого 
щирого робітника» [31, с. 46]. Товариші не бачили підстав для такого оптимізму, тому 
Остапові довелося зосередитися на реформуванні «Січі», для якої він якраз привіз 
багато книжок: «И тепер повинна буде Січ взятися до політики єдиноразумної… до 
крепкої науки» [31, с. 46]. На з’їзді велике враження справив на галицького гостя спів 
українських народних пісень, особливо – виконання дум Остапа Вересая: «Бачивєм и 
чувєм кобзаря Остапа Вересая, – писав він М. Бучинському і В. Навроцькому, – знаєте, 
що як коли хоть на тиждень матимете вільного часу, то пойідьте в Київ, щоб Вересая 
почути, як він живо, з якою правдою и з яким великим артизмом деклямує думи, и з 
яким безграничним гумором співав жартівливі пісні. При єго думах – вірте, що правду 
кажу – аж ми слези в очех ставали, и увесь я дріжав як несамовитий. Огонь, брате, 
ті думи, огонь, що мусить у серци збудити праведну любов до народа, хоть би те 
серце було студене, як лід, и тверде, як камінь. Я маю єго велику фотографію, коштує 
1 рубля; спровадьте и Ви соби її» [31, с. 47]. І ще одне важливе враження і захоплення 
О. Терлецького від поїздки до Києва – жінки: «А які жінки у Київі, які жінки! Ви знаєте, 
що я не конче до жіночого товариства, а між такими жінками живби і до смерти, и 
певно, що в великій половині они тепер головні розсадники патриотизму на Вкраїні. 
А в нас у Галичині и не женися, коли не хоч марне пропасти. – От, як би в нас таких 
жінок с пару, не так би пішли справи громадські!» [31, с. 47–48].

Після відрядження до Києва О. Терлецький написав статтю «Галицько-
руский нарід і галицько-рускі народовці. (Замість справоздання з київської 



174 Марія КОТИК-ЧУБІНСЬКА
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

археологічної подорожі» [36, с. 747–763]. У передмові до пізнішого перевидання 
статті окремою брошурою, під іншим заголовком і з доповненнями з віднайденого 
рукопису О. Терлецького, І. Франко резюмував: «Боротьба з галицько-рускою 
рутиною та заскорузлістю і в москвофільськім і в народовецькім таборі, боротьба в 
імя европейської науки та її найновійших напрямів, ось що було основою тої статі» [48, 
с. IV]. У молодіжних товариствах стаття справила велике враження і була першим актом 
«оскарження» проти галицьких «генерацій»: «Терлецький показав відсталість Галичини 
від Західної Європи з суспільного, наукового, культурного поглядів. [Терлецький] 
зробив твердий крок до ідеології радикальної національної демократії» [26, с. 40].

Знайомство Терлецького із наддніпрянцями розширило коло його співпраці і 
спілкування. Так, через М. Драгоманова на Остапа намагався вийти П. Куліш, щоби 
домовитись із ним про переклад німецькою двох перших томів його «Истории 
воссоединения Руси». «Та навряд щоб Терлецький міг узятися за переклад “Истории 
воссоединения…”, бо трохи згодом, прочитавши третій том монографії і перший том 
матеріалів до неї, відгукнувся про них різко негативно в листі до М. Драгоманова від 
26 травня 1877 р.», – зауважив Є. Нахлік [21, с. 339].

Соціалістичний процес. Нагода «не киснути», а долучитися до серйозної праці, 
вкрай важливої і потрібної для покращення долі народу, як здавалося тоді Терлецькому, 
випала 1875 року. Хоч у житті самого Остапа ця нагода зіграла фатальну роль. Він 
посприяв С. Подолинському у виданні соціалістичної літератури – книжок-«метеликів» 
самого С. Подолинського, «Парова машина», «Про бідність», брошури «Правда», що була 
перекладом з російської книжки В. Варзара (А. Іванова) «Хитрая механіка» та книжки 
«Правдиве слово хлібороба до своїх земляків» Фелікса Волховського, українського 
революціонера-народника (видано на початку 1876 року). На усіх цих виданнях було 
зазначено – «коштом і заходом В. Кістки». Як результат бурхливого видавничого скоку 
О. Терлецького – книжку «Правдиве слово хлібороба…», із закликами до збройного 
повалення царату, було сконфісковано, а самого О. Терлецького як видавця і заодно 
болгарського громадського діяча Янка Ковачева як друкаря, було притягнуто до судової 
відповідальності. За словами І. Франка, це був «перший в Австрії руський і загалом 
другий слов’янський процес виразно соціалістичного характеру» [47, т. 33, с. 333]. Суд 
тоді виправдав О. Терлецького (вдалося переконати представників австрійської Феміди, 
що у книзі йдеться про обставини Російської імперії і що заклики до повалення влади 
спрямовані у бік російського самодержавства), але відтоді вже Остап був під пильним 
оком жандармерії. Віденські «метелики» зчинили бурю серед галицьких народовців, 
які побачили у них вплив «шкодливої» комуністично-соціалістичної пропаганди; 
київські ж «громадяни» сипали прокльонами, убачаючи в «метеликах» причину 
Емського указу 1876 року [26, с. 45–46]. Не підтримали видавничої соціалістичної 
ініціативи О. Терлецького навіть його нещодавні товариші-однодумці. Про це можемо 
здогадуватися із відповіді Остапа на лист М. Бучинського: «Такого  листу від Вас я 
ніколи не сподівався. І я справді не знаю, що про него подумати. Я єго читав кілька 
раз, шукав в нім хоть одної сериозної мисли, і не гнівайтеся, що скажу Вашими таки 
словами, окрім “ґрандіозного тьфу” на Вас самих нічого в нім не міг найти. […] Міні 



175ЖИТТЯ ОСТАПА ТЕРЛЕЦЬКОГО: ПРАГНЕННЯ ДО ІДЕАЛУ І ПРИСУДИ РЕАЛЬНОСТІ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

здається, що Ви починаючи лист хотіли на когось плюнути, що Ви справді здоровенно 
замахнулись до сего патриотичного акту, і – плюнули собі самому в лице» [49, с. 10; 
див також: 42, т. 33, с. 338]. На час слідства О. Терлецького було відсторонено від 
виконання обов’язків помічника бібліотекаря, отже, позбавлено будь-яких засобів 
до життя. Але попри те, що життєве становище О. Терлецького страшно захиталося, 
попри негаразди він не відступався і не відрікався від своїх соціалістичних поглядів: 
він був упевнений у важливості просвітницької боротьби, яка приведе до кращої долі 
народу, і він був готовий страждати за свої ідеали: «Я не тільки голову свою – Ви ж 
самі кажете, що вона нічого не варта, – але цілого себе із усею своєю душею і кар’єрою 
покладу “під обух власті”, коли того вимагатиме інтерес справи, котру я бороню» [49, 
с. 10; 42, т. 33, с. 338]).

Другий судовий процес у Львові. Співпраця з Іваном Франком. У червні 
1877 року у Львові заарештували Анну Павлик, М. Павлика, І. Франка та ін. за підозрою 
у причетності до таємного соціалістичного товариства. Щоби побільшити масштаби 
сфабрикованої справи, на вимогу львівської прокураторії у Відні було терміново 
заарештовано О. Терлецького і Щасного Сельського. «Двічі, 16 і 18 червня 1877 року 
у Терлецького зроблено обшуки (в робочому кабінеті й на квартирі). 17 червня він був 
заарештований. […] Заарештованих (О. Терлецького і Щасного Сельського. – М. К.-Ч.) 
було терміново як найнебезпечніших злочинців у кайданах (!) відвезено до Львова» 
[26, с. 52]. 

Михайло Павлик був знайомий із О. Терлецьким ще до судового процесу, у його 
листуванні із М. Драгомановим не раз згадується ім’я Остапа: коли йдеться про передачу 
книжок, обмін інформацією щодо адреси М. Драгоманова та ін. [25, с. 46, 81–83, 162]. 
І. Франко міг чути про Терлецького від М. Павлика, і він точно знав про нього як про 
видавця віденських «метеликів» [47, т. 48, с. 54–55], навіть звертався – «відносився 
посередньо до О. Т[ерлецького]» – з приводу отримання деяких книжок [47, т. 48, с. 68]. 
Але познайомився зі своїм соціалістичним спільником щойно на судовому процесі: 
«Я вперше побачив О. Терлецького крізь візитирку тюремної казні і вперше пізнав 
його на судовій розправі, в якій стали оба ми разом з М. Павликом, Щ. Сельським, 
І. Мандичевським, Анною Павликівною та М. Котурницьким» [47, т. 33, с. 306]. Це 
знайомство у нещасливих обставинах переросло згодом у приязнь і дружбу. 

Тривале перебування О. Терлецького під арештом у 1877 році давалося взнаки – 
через нервове виснаження у нього загострилася епілептична хвороба, про що І. Франко 
згадував: «Нарешті скінчилося слідство, дня 10 жовт. прокуратор виготовив акт 
оскарження, де головним доказовим матеріалом були листи Драгоманова, а головним 
злочином – соціалістичні переконання та “niedozwolone stosunki” з тим же Драгомановим. 
[…] В кінці вищий суд відкинув зажалення Мандичевського; тоді випущено на вільну 
стопу й Павлика, лишились у арешті лише Котурницький, я і Терлецький, сей останній 
невважаючи на те, що його хороба в тюрмі страшно погіршилась; він у казні мав не 
раз 2–3 епілептичні напади на день. Яка була причина тої нелюдської жорстокості – 
держати хорого чоловіка ще три зайві місяці в арешті, – сього ніхто, мабуть, не зміркує» 
[47, т. 33, с. 344]. 



176 Марія КОТИК-ЧУБІНСЬКА
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Показовим є факт, що О. Огоновський, отримавши гроші від М. Драгоманова з 
проханням передати їх арештованим, відмовився це зробити і відіслав кошти назад: 
«…Сей професор університету, передовий чоловік нашої суспільности, побояв ся, 
щоб його не підозрівали за зв’язок із “арештантами”» [23, с. 167]. Друг О. Терлецького 
В. Навроцький виявився чи не єдиним, хто виступив на захист ув’язнених. У статті 
«Нагінка за социялістами и польска преса (Письмо до редакцій)» [20, с. 510–514] 
він вибудував свою оборону у кількох пунктах. По-перше, вказав В. Навроцький, 
польські часописи продемонстрували, що вони перекинчики: коли О. Терлецького 
призначили були на посаду амануезіса, то вони писали про нього як про поляка, а 
коли тепер він фігурує, разом з іншими, у соціалістичнім процесі, то всі підкреслюють 
його русинську національність. «Одже тепер дочекались преці Русини, а в їх числі и 
згаданий п. Терлецький, цілковитої сатисфакції: ті самі польські газети, настрашені 
вістями віденських газет, протестують нині торжествено проти називаню арештованих 
“социялистів” Поляками, и тим самим Русинам, зараженим “zgniłym rossyjskim 
nіhіlіzmem” звертають їх народність яко річ для них (Поляків), правдоподібно тілько 
на тепер, непотрібну» [20, с. 511]. По-друге, страшний соціалізм, через який здійнялася 
така буча на теренах підавстрійської Галичини, у країнах Західної Європи є доктриною, 
«котрої не соромляться в Німеччині професори універзитету викладати с катедри» [20, 
с. 513]. Третій важливий пункт, про який нагадав В. Навроцький: вихід у Львові 1875 р. 
повісті «Ludzie» (польс. мовою), що, на диво, не спричинив ні соціального перевороту, ні 
тотального заснування комун, ні шквалу протестів правовірної публіки. А був це, як не 
дивно, переклад крамольної повісті М. Чернишевського «Що робити?» (!), за яку її автор 
сидить у Сибіру. У статті В. Навроцького прочитуємо його критичні думки щодо ідей 
соціалізму: «…Социялизм єсть після нашого переконання неосущимою  мрією , але 
бодай у значної часті своїх прихильників – безинтересовним  прямованєм до якогось, 
все одно чи фалшивого чи правдивого, але завсігди – идеалу, одже quasiрелигиєю , 
як се можемо пізнати с того, що социялизм в обширнійшім значіню заступають в 
житю люде з маєтком» [20, с. 513]. За якийсь час труси і обшуки, що прокотилися по 
Галичині у справі соціалістичного процесу, сягнули і В. Навроцького (ревізія відбулася 
10 жовтня 1877 року), оскільки в О. Терлецького було знайдено лист В. Навроцького, 
зі змісту якого випливало, нібито О. Терлецький хотів заангажувати свого товариша до 
видання у Відні соціалістичного часопису; В. Навроцький «приобіцював свою участь 
у наміренім часописі, одначе й застерігався, що соціяльним питанням він досі не 
займався і щой-но подбав про книжки, які могли-б його ввести в сю науку» [29, с. 71]. 
Це застереження, мабуть, і врятувала Навроцького від того, щоби бути «вписаним» у 
таємну соціалістичну спільноту. І. Франко не забув виступу В. Навроцького в обороні 
ув’язнених за соціалістичні погляди і в «Нарисі історії українсько-руської літератури до 
1890 р.» згадав про нього добрим словом: «В р. 1877 він (Навроцький. – М. К.-Ч.) був 
одинокий з-поміж народовців, що сміло підняв голос у “Правді” проти урядової нагінки 
на перших руських соціалістів, яку польська преса піддержувала всіма силами, проти 
чого не важилися протестувати ані москвофіли, ані народовці. Відвага Навроцького 
тим більш варта признання, що й його самого постигла тоді судова секатура у формі 



177ЖИТТЯ ОСТАПА ТЕРЛЕЦЬКОГО: ПРАГНЕННЯ ДО ІДЕАЛУ І ПРИСУДИ РЕАЛЬНОСТІ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

судово-поліційної ревізії, при якій у нього забрано багато зовсім невинних паперів. 
Надто постигла його тоді з боку фінансової власті висилка на дуже небезпечну комісію 
до пограничного містечка Уланова, на якій він потратив багато здоров’я і часу» [47, 
т. 41, с. 372].

Суд, перед яким постали учасники т. зв. таємного товариства (І. Франко, 
О. Терлецький, М. Котурницький, І. Мандичевський, Щасний Сельський, М. Павлик та 
Анна Павлик, А. Перебендовський), відбувався 14–19 січня 1878 року О. Терлецького на 
процесі слухали останнім, рано 16 січня [29, с. 105]. 21 січня було оголошено вирок, за 
яким його було засуджено на один місяць позбавлення волі. І на допитах, і в суді Остап 
не крився зі своїми переконаннями. Він, як і решта оскаржених, використав процес як 
трибуну для виголошення своїх поглядів і переконань. К. Студинський у розвідці «Іван 
Франко і товариші в соціалістичнім пpоцесі 1878 р.», де він докладно відтворив перебіг 
судового провадження, опублікував також витяги з виступу О. Терлецького на суді 
(коли Остап вийшов на волю, то записав був з пам’яті свої слова перед прокураторією): 
«Те о р і я  с о ц і я л і з м у , яко теорія економічна, ніяким способом н е  м ож е  б у т и 
п р е д м е т о м  у р я д о в о - с уд о в и х  а н а т е м і з а ц і й  […]. Розуміється, що і пан 
прокуратор, яко чоловік мислячий, мусить мати свій приватний, суб’єктивний погляд 
на сю теорію. Але ніяким способом пан прокуратор, чи там ц. к. прокураторія не сміє 
той свій приватний суб’єктивний погляд робити основою судового урядування. Ми 
ж и в е м о  в  д е р ж а в і  ко н с т и т у ц і й н і й ,  м и  в і л ь н і  ж и т е л і  в і л ь н о г о 
к р а ю  і яко такі можемо мати переконання, які нам хочеться, і ніяка судова, ані 
адміністративна власть не має права ex offi cio кидати анатему на сей або другий керунок 
політичний, або науковий» [29, с. 105]. Б. Лімановський згадував: «Промова Терлецького 
була чудовою і хвилюючою. Соціалістична справа, говорив, – то справа суспільної 
справедливості, справа народу, що прагне вирватися з неволі та злиднів. Терлецький 
так розхвилювався під кінець своєї промови, що захитався і мало не впав» [18, с. 149].

21 січня 1878 року О. Терлецький вийшов на свободу, свій термін ув’язнення він 
відбував від 14 серпня до 14 вересня 1878 року. По судовій розправі виїхав на деякий час 
до родичів у с. Назірну. «Побут його між рідними був важкий, нестерпний; усі надіялися 
від нього підмоги, а тепер він був найбідніший з них усіх – круглий пролетарій» [47, 
т. 33, с. 351]. Від травня і впродовж літа 1878 року Терлецький мешкав у Львові разом зі 
«співучасниками» процесу – І. Франком, Анною Павлик та М. Павликом – ділив з ними 
злигодні життя, переживав байдужість і остракізм з боку суспільства [47, т. 33, с. 351; 
т. 37, с. 186–192]. Згадуючи, які наслідки мав сфабрикований соціалістичний процес 
для засуджених, І. Франко зазначав: «Вибив із колії засуд Павлика й мене: ми були 
студентами філософії, числили на педагогічну кар’єру, а тепер мусили попрощатися з 
нею і добиватися хліба наразі журналістикою. […] Та найбільше потерпів Терлецький. 
Він, чоловік старший (поверх 35 літ [Франко тут допускається помилки, після виходу 
з-під арешту Терлецькому мало виповнитися допіру 28. – М. К.-Ч.]), зламаний хоробою, 
втративши свою посаду, притім без ніякого способу до життя, не здібний навіть до 
затяжної публіцистичної роботи, а до того маючи на карку значні, як на його засоби, 
книгарські довги в Відні, знайшовся просто в розпучливім положенні (як розпорядник 



178 Марія КОТИК-ЧУБІНСЬКА
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

б-ки у Відні О. Терлецький мав право кредиту у книгарні, вочевидь, саме про ці борги 
згадує І. Франко. – М. К.-Ч.)» [47, т. 33, с. 348]. Зрештою влітку 1878 року після зустрічі 
із В. Федоровичем, заохочений його порадою та обіцянкою фінансової підтримки, 
О. Терлецький постановив вирушати до Відня вчитися, «на старі літа» [47, т. 33, с. 352], 
на правничому факультеті. «Відтепер Остап чув себе ліпше, жартував, брав участь у 
розмовах молодежі, що вечором сходилася до нашої квартири на ул. Кляйнівській. Та до 
видавництва не хотів мішатися; між ним і Павликом був якийсь тихий антагонізм. Тільки 
коли Павлик пішов відсиджувати присуджений йому арешт […] я здужав намовити 
Остапа, щоб він написав розбір книжечки Платтера “Der Wucherinder Bukowina”. Се 
була одинока його праця, поміщена в нашім тодішнім виданні (ідеться про рецензію 
Терлецького “Лихва на Буковині” на однойменну книжку професора Чернівецького 
університету Юліуса Пляттера; рецензію було опубліковано у газеті “Молот”. – М. К.-Ч.). 
Повість Павлика “Пропащий чоловік”, уміщена там, знеохотила його (Терлецького. – 
М. К.-Ч.) зовсім до нього (до автора повісті, себто Павлика. – М. К.-Ч.); в виведеній 
там фігурі Напуди він добачав карикатурне змалювання свого власного поступування 
в Відні в 1877 році; наскільки у д. Павлика справді була інтенція докорити боязливістю 
власне Терлецькому і наскільки він мав для сього підставу, не берусь судити» [47, 
т. 33, с. 352]. Хай там що, але в одному з листів М. Павлика до М. Драгоманова якраз 
означення «пропащий чоловік» ужито щодо О. Терлецького: «Ганкевич рад би був, 
аби Ви забиралися із Відня, бо, каже, молоді люде у Січи збаламучені (Терлецький – 
пропащий чоловік!), беруться за нерозумне діло (соціалістичну пропаганду. – М. К.-Ч.)» 
[25, с. 46].

Із тогочасного листування І. Франка з Ольгою Рошкевич видно, що О. Терлецький 
не одразу приступив до навчання у Відні, принаймні від листопада 1878 до квітня 
1879 року він проживав у Львові, в одному помешканні з І. Франком та братом і сестрою 
Павликами. Так, у листі до О. Рошкевич від 26 грудня 1878 року І. Франко згадав про 
сватання О. Терлецького до Анни Павлик і про те, як він отримав одкоша: «Підкусило 
Терлецького старатися о її (Анни Павлик. – М. К.-Ч.) руку – не по любові, а по ідеї, 
– почав говорити з братом, а брат з нею, – ну, і відмовила, вже не по нашій раді, а по 
власній охоті. Терлецький чоловік трошки старший (27 літ [32. – М. К.-Ч.]), поважний, 
образований, а ще до того слабий – ми й радили йому оженитися з нею, – ну, але їй, 
видко, страшно його слабості (він має епілептичні напади), каже, що їй би тре чоловіка 
живішого, котрий би міг і її трохи оживити» [47, т. 48, с. 133]. Наостанок у тому-таки 
листі І. Франко розповів про один курйоз, що приключився йому, коли він уві сні обійняв 
Терлецького за бороду (а снилося Франкові у той час, що обіймає Ольгу Рошкевич) [47, 
т. 48, с. 136]. Спільна недоля зблизила Франка і Терлецького, вони співпрацювали у 
виданні газет «Громадський друг», «Молот» (1878 року), реалізовували спільні проекти 
(видання праць В. Навроцького), упродовж усього життя їх пов’язувала особиста довіра 
та розуміння. І. Франко як міг допомагав О. Терлецькому вистояти в герці із деколи 
нещадними обставинами.

До видання газети «Світ», що його здійснював І. Франко, О. Терлецький долучився 
публікацією статті «Робітницька плата і рух робітницький в Австрії в посьлідних 



179ЖИТТЯ ОСТАПА ТЕРЛЕЦЬКОГО: ПРАГНЕННЯ ДО ІДЕАЛУ І ПРИСУДИ РЕАЛЬНОСТІ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

часах» [44, с. 76–79]. М. Драгоманов у листі до І. Франка гостро критикував це газетне 
видання. Мовляв, літературна частина, хоч і цікава, але доволі обмежена («кружкова»), 
висвітленню сучасних актуальних подій присвячено занадто мало уваги [17, с. 32]. А 
І. Франко, признаючи хиби («малокровність») газети, вказував на малочисельність 
дописувачів та на брак підмоги з України: «… Уся робота сходить на мене і редактора, 
а ми оба публіцисти дуже плохі. От аж в 3 н-рі спромігся Остап [Терлецький] на 
статю» [17, с. 34]. Також на пропозицію М. Драгоманова О. Терлецький подав до газети 
«Вольное слово» дві статті: «Боротьба партий и движение рабочихъ въ Австрии: Письма 
изъ Вѣны» [32] та «Послѣдніе крестьянскіе митинги въ Австріи» [43]. 

Другий віденський період (приблизно 1879–1885 роки). По приїзді до Відня 
О. Терлецький зосередився на навчанні. Зі спогадів Ярослава Окуневського довідуємося, 
яким тоді його побачили віденські студенти-«січовики»: «З арештантів (засуджених у 
соціалістичному процесі 1877–1878. – М. К.-Ч.) перший появив ся в товаристві Щасний 
Сельський, а потім, аж по кількох місяцях, відбувши свою “кару”, Остап Терлецький. 
За той час виріс уже в нашій уяві на Остаповій голові мученицький авреол. […] Блідий, 
худий, згорблений, лиш його сірі очи світять ся. Мав привичку, що все лівою рукою 
перебирав свою русяву кучеряву бороду, яку носив клинцем. Говорив мало, а більше 
слухав, що казали иньші. […] Терлецький звався між нами лиш Остапом, а деколи 
Вересаєм, бо деякі знаходили подібність між його рисами і тим портретом Вересая, 
що його Терлецький привіз для нашого товариства з Київа. […] На людські терпіння 
був Остап дуже вразливий. […] По його лицю видно було, що вони справляють йому 
фізичний біль. В таких випадках набирало його обличє якогось камінного виразу» [23, 
с. 169, 172, 173]. Добачання подібності у рисах лиця О. Терлецького і кобзаря Остапа 
Вересая – це був, радше, студентський жарт, бо головна схожість обох Остапів полягала 
хіба у йменні. О. Терлецький долучався до заходів, які організовувала «Січ», але тепер 
уже як слухач і порадник. У спогадах чи не кожного з тодішніх українських студентів 
про О. Терлецького згадано добрим словом: «Я приїхав до Відня 1882 р. і вписався на 
медицину й до “Січи”. […] Наймолодших з нас звали ембріонами, старших січовими 
дідами. А найстарший і найповажніший був Остап Терлецький. Страшенно він нам 
імпонував своїм знанням, як неменше своїм спокійним флєґматичним тоном, завжди 
іронізуючим. “Січ” мала тоді прегарну бібліотеку завдяки власне Терлецькому […]. У 
вечірних годинах, коли випозичувались книжки, Терлецький був усе присутний, а ми 
радились його, що читати» [15, с. 38]; «Терлецький, вже самим виглядом симпатичний 
та інтеліґентний, був дуже очитаний і мав багато всесторонного знання. Хоч і старший 
від нас студентів, любив нас молодих […]. Він був нашим духовим провідником і мав 
на нас великий вплив» [14, с. 44]. 

1882 року у Відні перебувала Наталя Кобринська. Після смерті чоловіка вона 
поїхала туди разом із батьком, який був послом до Державної ради. Кобринська 
познайомилася із учасниками товариства «Січ», була присутньою на слуханнях 
доповідей. Саме О. Терлецький зрозумів її творчі поривання, заохотив до писання 
художніх творів [12, с. 321]. Остап розказав Франкові про письменницький талант 
своєї нової знайомої, і тоді, маючи певність у зацікавленні І. Франка її творчістю, 



180 Марія КОТИК-ЧУБІНСЬКА
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Наталія Кобринська відважилася написати йому листа [13, с. 390]. Це поклало початок 
їхній подальшій співпраці. Через Н. Кобринську на рецензування до О. Терлецького 
потрапило й одне з перших оповідань Ольги Кобилянської. «Про щиру допомогу 
О. Терлецького, як можна здогадуватися, Н. Кобринська розповіла С. Окуневській, а 
та О. Кобилянській і, знаючи, що вона пише також, порадила показати йому свої твори. 
О. Кобилянська, не без хвилювання, звичайно, наважилася на це і через С. Окуневську та 
Є. Озаркевича передала Н. Кобринській, щоб та звернулася з нею до Терлецького, свою 
“найпершу новелку” “Гортенза”» [4, с. 131–132]. Оцінку віденського знавця літератури 
О. Кобилянська затямила надовго. У листі до Осипа Маковея від 7 грудня 1898 року, 
щоби розрадити смуток товариша з причини невизнання його письменницького таланту, 
вона описала свій епізод із Терлецьким – аж збиваючись, то на німецьку, то на польську 
мову: «Відмовляють Вам декотрі смак літер[атурний]. Єсли б Ви його не мали, чому 
звертали все увагу на мої письма? А люди кажуть, що в мене талант. Франко мав скорше 
мої письма, як Ви, а славний Остап Терлецький, до котрого молилась ціла родина 
Озаркевичів і Окуневських, читав мою найпершу  новелку (по-німецьки писану, Ви 
її не знаєте); Кобринська legtesieihmzu Füßen. Ergeruhteesdurchzuiesen [кинула новелу 
Терлецькому в ноги. Він зволив прочитати її] і сказав: «Panienki nie mają zajęcia i piszą 
zaparawanem romansiki» [панни не мають що робити і пишуть за ширмою романсики]. 
Морачевська сказала мені се – мене мало що обходило тогди, хто Терлецький (я доперва 
тепер у Львові його пізнала – поганий, як чорт!), але я плакала тогди на таке» [11, 
с. 375–376]. Так, оцінюючи ідейність, а не художність, прикладаючи соціальні лекала 
до твору, критичний підхід О. Терлецького призвів до того, що О. Кобилянська мусила 
плакати «на таке».

У Відні О. Терлецький не раз переживав матеріальну скруту, про це знав І. Франко 
із його листів [47, т. 33, с. 356–357]. Я. Окуневський був безпосереднім свідком цих 
нестатків: «Остап у Відні голодував і тяжко бідував. Те саме сіро-буре коротеньке 
пальто тямлю на його плечах за всі ті шість років, які я пробував у Відні. Він сам нераз 
глузував собі зі своєї ґардероби. “Сьогодня – каже було – не хотіли мене пустити до 
цісарської бібліотеки, бо деж таки такого обідранця та в цісарські палати?”» [23, с. 174].

1883 року товариство «Січ» долучилося до ініціативи львівського Етнографічного 
гуртка зорганізувати студентську мандрівку теренами рідного краю – з метою пізнавати і 
вивчати фольклор, етнографію, умови життя простого люду. Молодіжну експедицію було 
здійснено у серпні 1884 року за таким маршрутом: «Дрогобич, Урич, Корчин, Бубнище, 
підгірські міста Болехів, Калуш, Станіславів, Коломи[я], Вижниц[я] до Устєрік» [47, 
т. 3, с. 251]. І. Франко написав своєрідний віршований проспект походу, «Мандрівнича 
хронічка» [47, т. 3, с. 253–262]. Тоді ж О. Терлецький планував, користаючи з нагоди, 
створити т. зв. підпільний комітет, який би координував усю визвольну діяльність 
української студентської молоді. «…Ідея Терлецького мала своїх прихильників, але до 
реалізації не дійшло. Вона залишилась останньою спробою практичної організаційної 
роботи в громадській діяльності Терлецького» [26, с. 59].

У 1883–1885 роках О. Терлецький написав найголовнішу працю «Літературні 
стремління галицьких русинів (від 1772 до 1872 року)», хоча спочатку заповідалася 



181ЖИТТЯ ОСТАПА ТЕРЛЕЦЬКОГО: ПРАГНЕННЯ ДО ІДЕАЛУ І ПРИСУДИ РЕАЛЬНОСТІ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

вона як біографія В. Навроцького. І з цим писанням вийшла ціла історія. Коли 1883 року 
поступова львівська молодь вирішила видати праці економіста і громадського діяча 
В. Навроцького, то І. Франко сам уклав перший том його творів, а за біографією порадив 
звернутися до О. Терлецького – так як вони, О. Терлецький і В. Навроцький, свого часу 
навчалися разом у Станіславівській гімназії, очолювали учнівську громаду і були 
близькими приятелями. О. Терлецький пристав на пропозицію, хоча задля цього він 
мусив на певний час занедбати свої студії. Із листа до І. Франка, у якому Остап дав 
згоду на співпрацю, можемо довідатися, яким був триб його тодішнього життя у Відні: 
«Я справді часу майже зовсім не маю. Подивіться лиш, як я жию. Від 6–12 рано учуся 
цивільне право, від 4–6 і від 7–10 цивільну процедуру, отже, менше-більше 10–11 годин 
на днину. Кваплюся з ученням, раз, для того, що хочу спекатися раз шкільної кованини, 
а потому для того, що ледве до нового року маю за що жити. А що потому буде, das 
wissen die Gőtter [боги відають. – М. К.-Ч.]. Кожда година, отже, котру відриваю від 
кування, відсуває на непевний час мої іспити. А іспити для мене питання животне. Але 
з любові до Навроцького, котрий був один із найлюбіших мені людей, я хочу приймитися 
за написання його біографії» [47, т. 33, с. 353]. О. Терлецький, отже, задумав представити 
життєпис свого гімназійного друга на тлі історичного розвитку Галичини – починаючи 
від 1772 року. Такий план набрав несподіваного розмаху і для самого автора, і для його 
співтоваришів. І. Франко з цього приводу згадував: «…З початком 1884 р., я, на великий 
мій перестрах, одержав здоровий пакет рукопису, яких 8–10 аркушів друку, де оповідання 
доведено лише до 60-их років, значить, про Навроцького не було ще ані згадки!» [47, 
т. 33, с. 353]. Було зрозуміло, що так широко закроєна вступна біографічна стаття 
перевершить обсяг цілого тому творів В. Навроцького. Тому І. Франко делікатно порадив 
О. Терлецькому взятися суто за біографію друга, а розпочату розвідку – про історичні 
події в Галичині – доопрацювати як окрему монографію. Якраз у цей час, влітку 
1884 року, – згадував Я. Окуневський, – у Терлецького зажевріла надія на влаштування 
сімейного життя: «Раз здавало ся що й Остапови всміхнулось щастє, та й то лиш 
усміхнулось. На ферії все знайшов ся хтось із товаришів, що взяв його з собою на село 
в Галичину. Пробував він у 1884 році у родини Окуневських у Яворові (тепер – село 
Косівського р-ну Івано-Франківської обл. – М. К.-Ч.), в гуцульських краях. Там його 
всі любили і високо поважали. Остап віджив. До мене писав листи повні щастя й віри 
в будущину. Тут він заручив ся з Емілією Окуневською. Та з сих заручин нічого не 
вийшло, головно через нещасну Остапову хоробу. Він вернув до Відня ще більше 
зломаний» [23, с. 174–175]. Судячи з усього, Терлецький гостював у родини автора 
спогадів – Ярослава Окуневського, а згадувана Емілія (1862 р. н.) була його рідною 
сестрою. Заміж вона вийшла за адвоката Михайла Дорундяка, померла у молодому віці 
– 1894 року [22]. До обіцяної біографії В. Навроцького О. Терлецький знову повернувся 
щойно на початку осені. У листі до І. Франка від 12 вересня 1884 року, надісланому з 
родинного села Назірної, він так пояснив обставини свого зволікання: «Помимо 
найліпшої волі не маю де сісти і писати. Частину часу перехорувавєм, а тепер в покою, 
в котрім єдино можна яко-тако с супокоєм писати, розложили фабрику меду […]. 
Солодко там, то правда, але нігде писати. Але на 1 октябра пришлю Вам єї певно, аби 



182 Марія КОТИК-ЧУБІНСЬКА
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

сьа на цапки поставив» [3, Ф. 3, № 1603, с. 261]. Слова О. Терлецький дотримав і на 
вказаний час біографія друга була готова. «Хоч вона не вдовольняла вимогів повної 
біографії, та все-таки давала стільки нового й цікавого, незвісного пізнішому поколінню, 
що досі лишилася найліпшим нарисом життєпису пок[ійного] нашого економіста», – 
підсумував І. Франко [47, т. 33, с. 356]. Що ж до нарису історичного розвою Галичини, 
що його намагався представити О. Терлецький у своєму першому варіанті передмови, 
то хоч у львівському колі його читали із зацікавленням, проте мусили визнати: має 
багато хиб: «Найостріше критикував сей нарис В. Коцовський, який не бачив у нім ані 
певного плану, ані ясності, про щó власне хоче говорити автор, ані визискання звісного, 
не кажучи вже про вишукування нового матеріалу, ані відповідної історичної методи. 
Все се треба було делікатно передати Терлецькому, та при тім підносячи добрі боки 
праці, щоб не то що не знеохотити його і не вразити його хоробливого самолюб’я, але 
ще додати йому охоти до продовження праці і перероблення того, що було вже написане» 
[47, т. 33, с. 357]. Таку дипломатичну місію узяв на себе І. Франко, і йому вдалося 
досягти успіху: О. Терлецький погодився продовжити працю над удосконаленням свого 
рукопису. Маючи надію, що цю роботу вдасться опублікувати у «Зорі», І. Франко квапив 
Остапа із завершенням. Але не так сталося, як гадалося: часопис «Зоря» було передано 
в управління НТШ, І. Франко не отримав редакторських повноважень, на які він 
розраховував через обіцянку О. Партицького. Невдача з друком дуже розчарувала 
О. Терлецького: і через величезні затрати часу, і через відсутність хоч якогось заробітку. 
«Не маєте поняття, як мені писанина обридла і з яким внутреннім задоволенням, щом 
уже раз її на якийсь час позбувся, я її нині пакую і Вам відсилаю. […] Відраза до 
писання, а особливо до поправок, доповнювань така в мене велика, що вже з цієї одної 
причини не можу братися й до поправлення йосифіанського періоду. І видіти його не 
хочу, і чути про нього не хочу» [47, т. 33, с. 362–363]. Віденські січовики намагалися 
запомогти О. Терлецькому, але їхня грошова допомога була надто мізерна. У цій ситуації 
І. Франко намагався також підтримати друга – матеріально і морально. Він надіслав 
до Відня гроші, свій заробок у В. Федоровича, дав О. Терлецькому надію, що надрукує 
його розправу у новому часопису [47, т. 33, с. 359]. А часи для самого І. Франка були 
не менш скрутні. Він зміг опублікувати статтю Остапа лише 1894 року у часопису 
«Житє і слово», фундаторкою якого була Ольга Франко [42]. Фактично після кількох 
редакцій самого автора, зауваг та редагувань І. Франка і, що головне, після ґрунтовного 
доопрацювання теми (за заохотою того-таки І. Франка) первісний варіант дослідження 
постав, як дві віддалено і умовно пов’язані між собою частини – у першій (І–VI розділи) 
було висвітлено розвиток галицьких відносин до 1848, у другій – докладніше 
проаналізовано передумови знесення кріпаччини в Австро-Угорській імперії. Саме 
останні розділи другої частини (VIII–XI) Франко вважав найважливішим здобутком 
цієї праці О. Терлецького [47, т. 33, с. 363]. Ці розділи було видано окремою книжкою 
під назвою «Знесенє панщини в Галичині. Причинок до історії суспільного житя 
і суспільних поглядів 1830–1848 рр.», із присвятою – «Памяти незабутнього Михайла 
Драгоманова» [39], хоч і ця робота ще була не повною, історію було доведено лише до 
1846. Підсумовуючи непростий шлях постання цього дослідження О. Терлецького, 



183ЖИТТЯ ОСТАПА ТЕРЛЕЦЬКОГО: ПРАГНЕННЯ ДО ІДЕАЛУ І ПРИСУДИ РЕАЛЬНОСТІ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

«Літературні стремліня галицьких Русинів 1772–1872», І. Франко зазначав: «В 
Остаповій праці, такій, як вона надрукована в “Житті і слові”, бачимо, отже, велику 
нерівномірність. Одна гл[ава] VII займає майже стільки місця, що всі шість попередніх, 
а чотири останні глави можна було без ніякої шкоди для цілості і без ніякої зміни тексту 
відірвати і видати окремо. Вина сеї нерівномірності […] спадає головно на мене – і я 
не соромлюся сього, бо думаю, що власне та друга часть, гл. VII–XI, найліпше й 
найцінніше з усього, що лишилося нам у письменницькій спадщині Терлецького» [47, 
т. 33, с. 364]. І. Франко бачив усі хиби і слабкості методи писання О. Терлецького – 
відсутність глибшого аналізу історичного матеріалу, фрагментарність, відсутність 
чіткого стрижня у викладенні теми; але також він відзначав його новаторство, що 
полягало у широті його соціально-економічних поглядів, у незаангажованості у 
конфесійні чи мовні обмеження. «Молодіж бачила тут (у праці О. Терлецького. – 
М. К.-Ч.) першу спробу суцільного змалювання столітнього розвою галицької Русі, 
пробу, вчинену чоловіком новочасним, з європейською освітою, переведену […] з 
пильною увагою на економічні та духові інтереси народної маси і з ненастанним 
підкреслюванням конечності тісного контакту інтелігенції з простим народом» [47, 
т. 33, с. 366].

Згодом, вже після смерті О. Терлецького, коли в його паперах, які передав до 
НТШ С. Федак, віднайшлися подальші, не друковані ще розділи цієї роботи, то їх було 
опубліковано під новим заголовком «Галицько-руське письменство 1848–1865 рр. 
Уваги і спомини» [35]. У видавництві «Літературно-наукового вісника» дослідження 
вийшло також окремою книжкою [34]. У цій розправі Терлецький багато уваги присвятив 
висвітленню суспільно-історичних подій та обставин життя Галичини 1848–1865 років. 
Він безпосередньо пов’язав рівень галицько-руського письменства із рівнем політичного 
та суспільного життя українців: «Всі оті переміни (наслідки реформи 1848 року – 
М. К.-Ч.), почавши від надій на урядову поміч аж до незадоволеня і знеохоченя 
відбились і в літературних змаганнях тих часів, в яких зрештою, як і в 1848 році б’є в очи 
передовсім великий брак оріґінальних творчих думок і велике вбожество форми. Брак 
вищих ідей вплинув своєю дорогою і на форму, в якій виражались мисли письменників, 
так що змаганє – бути народним і говорити до народа сходило часто на трівіяльну 
пародію народних пісень або оповідань. Не всюди і не все було так; показувались часом 
і не дуже мірні таланти, але й на них відбивав ся неприхильний вплив часу й обставин» 
[34, с. 27]. Під кутом зору ідеологічного наповнення О. Терлецький проаналізував твори 
Антона Могильницького, Миколи Устияновича, Івана Гушалевича, Богдана Дідицького. 
Він докладно простежив причини ідеологічної позиції Дениса Зубрицького і показав, 
що його зверхнє ставлення до земляків, залюбування минувшиною і байдужість до 
теперішньої недолі галичан, як також пропагування великоросійських ідей М. Погодіна 
є результатом впливу зовнішніх обставин його життя (середовища) і дії історичного 
моменту. Трактування культурного розвою Галичини у праці О. Терлецького І. Франко 
розглядав як новий, позитивістичний, підхід до висвітлення літератури, як слідування 
новочасним європейським ідеям І. Тена (про визначальний вплив соціальних факторів – 
раси, середовища, історичного моменту – на розвій мистецтва) та Г. Брандеса (автора 



184 Марія КОТИК-ЧУБІНСЬКА
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

дослідження «Найголовніші течії в європейській літературі 19 століття», 1872–1890, де 
він сповідував підхід до літератури як до сукупності взаємопов’язаних тенденцій) [47, 
т. 33, с. 366]. За словами І. Франка, рукопис О. Терлецького уривається на найцікавішому 
місці і подальші важливі події у розвитку галицько-руського письменства, на жаль, 
залишилися в праці без уваги [47, т. 34, с. 468].

Відхід Терлецького від політичної та громадської роботи. По закінченні студій у 
Віденському університеті (1885) О. Терлецький відбув довгорічну адвокатську практику 
в Самборі і Львові. Його матеріальне становище залишалося злиденним, про що 
свідчать листи Остапа до Я. Окуневського [26, с. 61]. На той час О. Терлецький полишив 
громадську та політичну діяльність. Як знавець іноземних мов (німецької, польської, 
англійської, французької, російської), він робив переклади. Зокрема для журналу «Житє 
і слово» він переклав з англійської статтю про нові відгалуження соціалістичного 
руху і про критику соціалістичних постулатів у Західній Європі [62, с. 16–31]. Своїм 
заробітком із адвокатської роботи, а О. Терлецький, за словами І. Франка, був «дуже 
добрий правник, особливо в цивільнім фаху» [47, т. 33, с. 369], він ділився зі своєю 
сестрою Ганною, допомагаючи їй фінансово у навчанні й утримуванні дітей.

У жовтні 1890 року було утворено Русько-українську радикальну партію. 
Терлецький перебував на той час у Самборі, згодом, у листах, він зробив докладний 
аналіз програми партії: погоджуючись загалом із її положеннями, він, однак, уважав 
недоліком декларування раціоналізму у питаннях віри та критикував постулат т. зв. 
неподільності ґрунтів [26, с. 120–127].

1 червня 1899 року О. Терлецького було обрано дійсним членом НТШ. Він 
увійшов до історико-філософічної секції правничої комісії товариства, перекладав 
німецькою мовою «Хроніки Наукового товариства ім. Шевченка» – бюлетеня, у якому 
публікувалися звіти і матеріали про діяльність НТШ. Того ж 1899 року О. Терлецький 
здобув титул доктора юриспруденції. Він планував працювати у Заболотові (тепер – 
містечко Снятинського р-ну Івано-Франківської обл., неподалік від Коломиї) або у 
Збаражі на Тернопіллі. І якраз тоді, коли він нарешті досяг у житті певного соціального 
статусу, коли злигодні життя, здавалося, залишилися позаду, для нього, як сказав 
М. Павлик, прийшов час умирати [24, с. 121–123]. О. Терлецький часто хворів. Його 
терпеливість до власного болю призвела до серйозних ускладнень: кілька тижнів він не 
зважав на біль від абсцесу, а коли врешті звернувся по допомогу до лікарів, виявилося, 
що необхідно зробити операцію з видалення частини ребра. Застосований при цьому 
хлороформ спровокував запалення легенів, ослаблений організм не зміг перебороти 
хвороби. 9 (22) липня 1902 року О. Терлецький помер. Його поховали на Личаківському 
цвинтарі у Львові, при алеї на полі 23. 

На похорони б. п. Остапа Терлецкого зібрало ся велике число рускої інтеліґенциї 
львівської і замісцевої, старших і молодіжи; були також заступлені рускі робітники, – 
подавала у новинах розлогий опис прощання газета «Діло». – Похоронний похід 
провадило 11 сьвященників. За домовиною йшла сестра небіщика і єї син. […] 
Над домовиною покійника виголошено три бесіди. О. митрат Чапельский підносив 
благородне серце і желізний характер покійника; проф. д-р Колесса говорив про заслуги 



185ЖИТТЯ ОСТАПА ТЕРЛЕЦЬКОГО: ПРАГНЕННЯ ДО ІДЕАЛУ І ПРИСУДИ РЕАЛЬНОСТІ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

небіжчика для нашої науки, а п. Ганкевич про єго значенє для нашої суспільности і про 
переслідування, які небіщик перетерпів за свої ідеї» [7, с. 3]. На адресу редакції «Діла» 
«наспіли депеші з висказами почести для памяти покійника з Городка від Оксани та Івася 
Озаркевичів і від пп. Леся Мартовича та Івана Кобилецького, з Болехова від п. Михайла 
Павлика і з Гусятина від п. Михайла Губчака» [7, с. 3]). Через рік на кошти молодіжних 
організацій і Наукового товариства ім. Шевченка на могилі Терлецького було споруджено 
пам’ятник із таким написом: «Борцеві за ідею поступу, незломимому характерові – 
українська молодіж». Газета «Діло» висвітлила подію відкриття пам’ятника: «Є се 
гарний обеліск з теребовельского каменя на ширшій підставі, прикрашеній золотими 
написями… По відсьпіваню академічним хором зворушливої пісні “Тихий вітер 
повіває”, промовив д-р Франко як оден з товаришів і співучасників незавидної судьби 
покійного Остапа, з’образив бесідник ревними, теплими словами сумне єго житє, що 
становило одно пасмо розчаровань та катастроф, єго непохитний характер, ідейність 
і назвав єго справедливо одним із перших піонірів европейскої думки серед галицко-
рускої суспільности» [6, с. 3].

Терлецький і Франко. Розвідка І. Франка «Д-р Остап Терлецький. Спомини і 
матеріали», 1902 [47, т. 33, с. 304–370] дотепер залишається одним із найґрунтовніших 
та найпроникливіших життєписів О. Терлецького, де не лише докладно висвітлено його 
біографію, еволюцію світоглядних переконань, а й проаналізовано віршовий доробок, 
викладено здобутки і невдачі в осмисленні суспільно-політичного та літературного 
розвитку Галичини кінця ХVIII – 60-х років XIX століття. Попри те, що Остап ніколи не 
публікував своїх віршів у періодичних виданнях і вони залишилися лише у рукописах, 
І. Франко вважав за потрібне висвітлити цю грань творчої іпостасі О. Терлецького. 
Оцінюючи поетичні проби товариша, І. Франко став на бік істини, тому його висновки 
звучать строго і безапеляційно: «…Поезія зовсім не оригінальна, і форма й шаблони 
взяті з трьох взірців: Шевченко, Федькович і народна пісня. Власного нічого» [47, 
т. 33, с. 308]. На щастя, каже І. Франко, В. Навроцький «вилічив» О. Терлецького від 
надмірної сентиментальності та плаксивої фразеології, тому згодом він із самоіронією 
згадував свою «віршарську добу» [47, т. 33, с. 309]. Даючи О. Терлецькому не раз 
поштовх чи ідею до висвітлення певних тем, І. Франко хотів бачити його не лише своїм 
однодумцем, а й помічником у розбудові галицької суспільної свідомості. Попри низку 
обставин, які зв’язували Остапа (хвороба, необхідність здобувати фах, недостатність 
творчого потенціалу), І. Франко завжди міг розраховувати на його «симпатію й тиху 
поміч» [47, т. 33, с. 305]. І. Франко як вдумливий критик бачив і розумів причини певної 
розфокусованості, фрагментарності манери викладу О. Терлецького: «Остап любив 
закреслювати собі колосальні плани, яких виконання переходило його сили» [47, т. 33, 
с. 317]. З цього приводу О. Терлецький і сам критично оцінював свої потуги, і не раз 
прикладав до себе народні приповідки: «“коли-сь не пиріг, то не пирожися”, а коли-сь 
не писатель, то й не забирайся до писаня» [38, с. І]; «блиснуло, луснуло і показався – 
синенький димок» [28, с. 238]. На думку І. Франка, у висвітленні історичних питань 
О. Терлецький зловживав дедуктивним методом (наприклад, у студії «Первопочини 
великоруського народу» [47, т. 33, с. 315–320]), що негативно позначалося на вартісності 



186 Марія КОТИК-ЧУБІНСЬКА
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

наукової праці. А от далі, в адвокатській роботі, дедуктивний підхід та інтерпретація тез 
йому дуже придалися. Так само, зазначав І. Франко, прискіплива увага О. Терлецького до 
соціальних питань, прив’язка творів літератури до «біжучої хвилі» часами збіднювала 
і скривлювала його літературно-критичні оцінки. (Певно, цим можна пояснити 
різко негативний відгук О. Терлецького на оповідання О. Кобилянської). Та ж таки 
соціологічна пересада у погляді на літературу призвела до провалу у написанні розвідки 
Остапа про драми І. Карпенка-Карого. Бачачи велике зацікавлення Терлецького творами 
цього драматурга, І. Франко заохотив його написати статтю до «Літературно-наукового 
вісника» – висвітлити постать Карпенка-Карого-письменника, розкрити особливі 
прикмети його літературних творів. А О. Терлецький взяв і подивився на драми як на 
суто статистичний матеріал і подав розправу… про українське село. Звісно, І. Франко 
розкритикував такий підхід, а дописувач «дуже був пригноблений тим неуспіхом 
своєї останньої письменської проби і відтоді не хотів більше нічого писати» [47, т. 33, 
с. 369–370].

Поза тим І. Франко високо цінував чесність, правдивість, міцність характеру 
О. Терлецького, його цілковите жертвування собою задля ідеї. На завершення 
біографічного нарису про друга він переповів один промовистий епізод із його біографії: 
«Десь у половині 70-их років, перед Остаповим арештуванням, був у Відні молодий 
військовий лікар Павлюх, колишній “січовик” і приятель Терлецького. Він одержав 
якийсь спадок, значну як на русина суму 20 000 гульд[енів], які держав при собі. Та 
ось одного разу […] Павлюх прийшов до нього з заклопотаним видом і попросив його 
переховати якийсь час ті гроші у себе, додаючи, що має намір віддати їх на українські 
публічні цілі, а його сім’я противиться тому, так що він боїться, щоб у нього не вкрали 
їх. З тими словами він перед Остаповими очима вложив 20 тисячкових банкнотів у 
коверту, запечатав її й передав без свідків Остапові, який і сховав їх у свою скриньку. 
Павлюх пішов і кілька неділь не показувався, аж припадково з газети Остап довідався, 
що його приятель збожеволів і був відправлений до шпиталю. Його божевільство з 
острої форми перейшло в стан тихого ідіотства, в якому Павлюх незабаром і вмер. За 
грішми ніхто не допитувався, бо ніяка родина й не думала стежити за ними […]. Остап, 
хоч мав усну заяву хорого, що гроші призначені на публічну ціль, зголосився з ними 
до суду. Там урядники аж зачудувалися надзвичайній сумлінності Терлецького і в очі 
говорили йому “Hätten Sie das Geld behalten, so hätte kein Hahn danach gekräht” [Якщо 
ви затримали гроші, то про це не проспівав жоден півень. – М. К.-Ч.]. Розуміється, що 
гроші пішли на Павлюхову сім’ю, а декларацію хорого щодо їх призначення на публічну 
ціль полишено без уваги» [47, т. 33, с. 367–368].

Наскільки І. Франко пройнявся долею О. Терлецького можна судити із того, 
що в останньому його оповіданні «Син Остапа» (1908) давні життєві обставини 
віденського побратима стають рушієм Франкової сновізії. Фактично епізод із біографії 
О. Терлецького, про великі гроші, що їх дав був йому на зберігання молодий військовий 
лікар Павлюх, трансформується у новий сюжет: безіменний син Остапа Терлецького 
приходить до І. Франка з вимогою, щоб той допоміг йому, синові Остапа, відзискати 
великий спадок, що нібито залишився по батькові. Хоч насправді «по Остапі лишилася 



187ЖИТТЯ ОСТАПА ТЕРЛЕЦЬКОГО: ПРАГНЕННЯ ДО ІДЕАЛУ І ПРИСУДИ РЕАЛЬНОСТІ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

лиш купка паперів, старі штани та кілька пар подертих черевиків» [47, т. 22, с. 324]. 
Божевілля молодого хлопця у цьому творі є віддзеркаленням межового психічного 
стану самого І. Франка: «За принципом автопсії власні душевні стани, власні реакції 
на оточення, власні мотивації поведінки він переносить на свого персонажа – “сина 
Остапа”» [16, c. 99]. Могутній розум І. Франка сигналізував, що сили полишають 
генія, що перед ним – «остатня часть дороги» і на її початку, на якийсь момент, у сні, 
ця дорога зміщується на лінію життя О. Терлецького.

У наукових та публіцистичних статтях І. Франка ім’я О. Терлецького фігурує 
доволі часто: і в контексті тодішніх історичних подій як учасника двох соціалістичних 
процесів і як автора досліджень про політичний та культурний розвій Галичини у 
дореформену (1848) та післяреформену епоху.

Найкращі, за словами І. Франка, розділи праці Терлецького «Літературні 
стремління галицьких русинів (від 1772 до 1872 року)», а саме – про скасування 
панщини у Галичині, опубліковані окремим виданням «Знесенє панщини в Галичині. 
Причинок до історії суспільного житя і суспільних поглядів 1830–1848 рр.» (1895), 
згадано у таких його статтях: «Польські голоси про панщину 1821–1845 рр. [47, 
т. 47, с. 57]; «И. Лучицкий. Крестьяне и крестьянская реформа в восточной Австрии 
(“Киевская старина”, 1901, книжки за март и май)» [47, т. 47, с. 246]; «Адам Міцкевич. 
До галицьких приятелів» [47, т. 47, с. 291–292, 316]. І. Франко у своїх працях завжди 
намагався підносити здобутки, хай і нечисленні, своїх сучасників, творити культурний, 
науковий, літературний, історичний дискурс тодішньої української думки. І він не 
забував згадувати напрацювання О. Терлецького.

Фольклорні записи Остапа стали у пригоді Франкові при написанні його розправи 
«Жіноча неволя в руських піснях народних» [47, т. 26, с. 210–254]. За часів навчання у 
Станіславівській гімназії, дотримуючись настанови учнівської громади збирати плоди 
народної словесності, О. Терлецький активно записував народні пісні, колядки. Добірка 
його записів тоді була опублікована у газеті «Правда» [40, с. 128]. І. Франко у своїй статті 
використав фольклорний запис пісні, що його здійснив О. Терлецький, – щоби показати, 
підтвердити, наскільки поширеним був мотив жорстокого поводження чоловіка із 
дружиною і як рідня відсторонювалася від нещастя жінки: «…В піснях бродячих, 
котрі спільні русинам з другими народами, родичі показуються прямо жорстокими 
проти замужньої доньки: батько і мати, брати і сестри ще і направляють зятя, щоби 
бив жінку і наломлював її після своєї уподоби, і ніхто не обстає за нею, хіба тільки 
молода невістка (в другім варіанті брат), котра боїться, щоб і їй не було так само» [47, 
т. 26, с. 138]. Якраз у варіанті пісні, що її записав О. Терлецький у Белзке (тепер – Белз 
Сокальського р-ну Львівської обл.) на захист покривдженої жінки стає її брат, і його 
попередження звучить досить переконливо: «– Не бій, шваґре, сестри мої, / Бо ся нап’єш 
крові свої…» [47, т. 26, с. 240].

В огляді видання творів В. Навроцького («Руської бібліотеки» нова серія, том 
перший. Твори Володимира Навроцького, видання посмертне з портретом і життєписом. 
Заходом «Етнографічно-статистичного кружка») І. Франко похвалив вступну біографічну 
статтю О. Терлецького: «…Окрасою сього тому творів Навроцького єсть прекрасна і 



188 Марія КОТИК-ЧУБІНСЬКА
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

основна біографія Навроцького, хоч і подані в ній тільки факти з його личного життя, 
а факти з його життя публичного автор (Остап Терлецький) залишив до пізнішого, 
обширнішого оброблення» [47, т. 26, с. 347–348].

Іван Франко полемізував із О. Терлецьким щодо початків русько-польського 
антагонізму у статті «Матеріали і уваги до історії австро-руського відродження» [47, 
т. 29, с. 403–411]. На відміну від Остапа, який прив’язував виникнення конфлікту до часу 
діяльності «Руської трійці» (див.: Заневич Ів. Літературні стремліня галицьких Русинів 
1772–1876 // Житє і Слово. – 1894. –Т. 2, кн. 6. – С. 428–451), І. Франко вбачав, як і 
В. Коцовський, значно глибше коріння такого протистояння – задовго до М. Погодіна 
і до початків москвофільства на галицьких теренах [47, т. 29, с. 404].

До Станіслава Здзярського, автора біографії Богдана Залеського, І. Франко 
висловив заувагу, чому той не висвітлив у своїй студії знайомство польського поета із 
О. Терлецьким (ст. Франка «Stanisław Zdziarski. Bohdan Zaleski. Studjum biografi czno-
literackie» (ЗНТШ. – 1902. – Т. 47, кн. 3. – С. 32–33)). Власне, недостатня увага до 
контексту суспільно-політичних відносин, а також до зв’язку життєвих подій поета 
Б. Залеського із його творчістю, є, на думку І. Франка, суттєвими недоліками цієї 
біографічної праці [47, т. 33, с. 291–292].

Згадати про працю О. Терлецького «Галицько-руське письменство (1848–1865 рр.)» 
Франкові випало, до речі, в огляді творчості москвофіла І. Гушалевича. За словами 
І. Франка, І. Гушалевич «не був одиноким здібним і талановитим чоловіком, якого […] 
пожвякало і виплювало наше москвофільство» [47, т. 35, с. 8]. У своїй статті І. Франко 
дав безапеляційну оцінку ідеям москвофільства: «…Напрям, що має метою умертвити 
живого духа та живий національний рух серед нашого народу, мертвить, ломить і 
деправдує поперед усього своїх чільних діячів» [47, т. 35, с. 8]. Іронічно називаючи 
вірш І. Гушалевича «Хованець» «правдивою перлиною» збірки, І. Франко вказав на 
примітивне трактування теми демона, що його чоловік може буцімто «виховати з яйця»: 
«…Та як же ж незугарно обробив він тему! Ані сліду казкового тону. Він оповідає так, 
як оповідала би найзабобонніша баба, що свято вірить в існування таких демонів» 
[47, т. 34, с. 21]. І. Франко відкрито сказав, хто найбільше користає із таких «народних 
вірувань», і згадав про великий список подібних творів у розвідці О. Терлецького 
«Галицько-руське письменство 1848–1865 рр.» [47, т. 35, с. 21].

Перший розділ студії «Стара Русь» [47, т. 37, с. 79–110] І. Франко присвятив 
розбору публікації Кирила Студинського у книзі «Кореспонденція Якова Головацького 
в літах 1835–49» [30]. За словами І. Франка, вступна стаття К. Студинського, попри 
свою тематичну важливість, залишилася без належної уваги серед галицьких читачів. 
І. Франко розкритикував автора вступу за те, що той не подав системного огляду 
галицького письменства, натомість широко висвітлив галицько-руську публіцистику: 
«Читаючи сей огляд, написаний живо і майже з захватом, мені поневолі насувається 
думка: хто прочитає сей вступ, тому відхочеться читати листи, бо йому буде здаватися, 
що вже вичерпав усе важніше з їх змісту» [47, т. 37, с. 81]. Хибою вступної статті, 
на думку І. Франка, також є поверхові коментарі, компліментарні оцінки порожнім 
творам, ігнорування історичного тла. Тому уся подальша розправа І. Франка є рішучою 



189ЖИТТЯ ОСТАПА ТЕРЛЕЦЬКОГО: ПРАГНЕННЯ ДО ІДЕАЛУ І ПРИСУДИ РЕАЛЬНОСТІ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

спробою направити такий підхід до висвітлення теми: він сам визначає основні наслідки 
реформи 1848 року, втрати шансів суспільно-політичного утвердження галицьких 
русинів. Завдяки публікації К. Студинського, резюмує І. Франко, «станула перед нами 
у всій красі – ні, скажу по правді, у всій своїй відразливій погані стара Русь, генерація 
“ктиторів і благодітелів” Галицької Русі, […] генерація, що здвигнула “Руську матицю” і 
Народний дім і лишила нам у спадщині боротьбу за обряд, за азбуку, за мову і правопис, 
генерація  50-их  років» [47, т. 37, с. 79]. Праця О. Терлецького («Галицько-руське 
письменство 1848–1865 рр.», 1903) у розгляді І. Франка стає своєрідним камертоном, 
який відтінює рівень аналітичних суджень К. Студинського. Так, О. Терлецький зміг 
віднайти у літературі тих часів (50-ті ХІХ ст.) мало вартісного: «Як мучився колись 
пок[ійний] Остап Терлецький, бажаючи поза поверхові, конвенціональні контури тої 
генерації, поза незугарні писання та “твори” її корифеїв вникнути в її душу, зрозуміти 
її почуття й інтенції! Дарма. Ледве одного Дениса Зубрицького здужав він загалом 
розкусити, та й то не у всій величі його морального каліцтва. А що поза ним, се в його 
представленні вийшло бліде, невиразне, як ряди тіней без контур» [47, т. 37, с. 79]. А от 
К. Студинський віднайшов у тім часі поему Дідицького «Конюший», «написан[у], – за 
його словами, – з великим життям і талантом в мові» [47, т. 37, с. 83]. Якої проби був той 
«талант» дуже докладно вияснює сам І. Франко, аналізуючи це «механічне зліпище слів, 
що часто не підлягають ніякій логіці» [47, т. 37, с. 85], вказуючи на «вірші з пустими 
фразами замість поетичних образів» [47, т. 37, с. 85] та на інші численні недоладності. 
Ще один приклад невиправданих перебільшень, коли К. Студинський говорить про 
творчі здобутки М. Малиновського та його наукові писання, підпираючись покликом 
на О. Терлецького. А О. Терлецький не вважав за потрібне навіть згадати творчі труди 
М. Малиновського, наукові ж його писання – «невичерпана скарбниця курйозів» [47, 
т. 37, с. 93]) – оцінені у його дослідженні доволі іронічно.

Франко часто згадував О. Терлецького у своїх статтях у контексті політичного та 
культурного розвою Галичини другої половини ХІХ століття. Він називав його ім’я серед 
найактивніших і найпослідовніших прихильників соціалістичних ідей М. Драгоманова 
(«Українсько-руська (малоруська) література» [47, т. 41, с. 87]. Так само О. Терлецький 
перебував у центрі уваги, коли ішлося про перший соціалістичний процес у Відні, 
причиною якого стало видання «метеликів», здійснених коштом і заходом В. Кістки – 
О. Терлецького («Нарис історії українсько-руської літератури до 1890 р.» [47, т. 41, 
с. 332]). У тій-таки статті І. Франко згадав і про Остапові публікації у часопису «Правда» 
за 1874 рік («Галицько-руський народ і галицько-руські народовці») [47, т. 41, с. 364] 
та про його активну роботу у віденському товаристві «Січ» [47, т. 41, с. 370].

У статті І. Франка «Галицьке краєзнавство» прізвище О. Терлецького фігурує 
у переліку дослідників світської літератури і національного відродження українців 
Галичини, побіч таких імен, як О. Пипін, В. Коцовський, О. Огоновський, М. Драгоманов, 
М. Павлик [47, т. 46, кн. 2, с. 138].

Найкращі, за словами І. Франка, розділи праці Терлецького «Літературні 
стремління галицьких русинів (від 1772 до 1872 року)», а саме – про скасування 
панщини у Галичині, опубліковані окремим виданням «Знесенє панщини в Галичині. 



190 Марія КОТИК-ЧУБІНСЬКА
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Причинок до історії суспільного житя і суспільних поглядів 1830–1848 рр.» (1895), 
згадано у таких Франкових статтях: «Польські голоси про панщину 1821–1845 рр.» [47, 
т. 47, с. 57]; «И. Лучицкий. Крестьяне и крестьянская реформа в восточной Австрии 
(“Киевская старина”, 1901, книжки за март и май)» [47, т. 47, с. 246]; «Адам Міцкевич. 
До галицьких приятелів» [47, т. 47, с. 291–292, 316]. І. Франко, який, пишучи свої 
праці, завжди враховував тогочасні напрацювання – намагався вибудувати, представити 
культурний, науковий, літературний, історичний дискурс тодішньої України, обов’язково 
долучав до контексту ім’я О. Терлецького.

Видання О. Терлецького у бібліотеці І. Франка. З опису бібліотеки І. Франка 
видно, що у його книгозбірні були всі видання соціалістичних «метеликів», 1875–
1876 років, опублікованих «коштом і заходом В. Кістки; З болгарської печатні Янка 
С. Ковачева»: Подолинський Сергій. Парова машина: Казка. Відень, 1875 [2, с. 147]; 
Подолинський Сергій. Про бідность: Розмова перва. Відень, 1875 [2, с. 147]; Правда: 
Оповіданнє: Переклад з великоруського. – Відень, 1875 [2, с. 147]; Волховський 
Фелікс. Правдиве слово хлібороба до своїх земляків. Відень, 1876 [2, с. 147]. Крім того, 
зберігається книжка польською мовою, вочевидь, переклад книжки С. Подолинського 
«Про бідність» – Terlecki Ostap. Opowiadanie o biedzie. – Poznań: Nakładem autora, 1878 
[2, с. 101].

Листи О. Терлецького до І. Франка. Від часу знайомства О. Терлецького з 
І. Франком та їхнього проживання певний час на спільному помешканні (літо 1878 року, 
грудень 1878 – квітень 1879 року), вони співпрацювали і листувалися. У фонді І. Франка 
в Інституті літератури імені Тараса Шевченка НАН України (Ф. 3) зберігається 14 листів 
Остапа до І. Франка, та ще один його лист, писаний спільно зі Щасним Сельським. 
Листів І. Франка до О. Терлецького на цей час не виявлено. У першому доступному 
нам на сьогодні листі до І. Франка від 18.04.1883 року О. Терлецький розказує про 
свою науку у Відні і просить написати, як іде робота І. Франка у Вікні (над біографією 
Івана Федоровича): «Коханий товаришу! Ви може гніваєтесь на мене, що я так довго 
не відписую нічо. Але вірте мині, нема що. У нас пусто, як в порожній бочці. Усьо 
по старому, хіба то схочете уважати, як щось нового, що я тепер кую, не желізо, але – 
параграфи. Для чоловіка успособленого так поетично, це гірше смерти. От ліпше 
напишіть Ви мині про Вікно. Для Вас це стосунки зовсім нові і я бим дуже хотів знати, 
яке вони на Вас зробили враженє і як Ви ся потрафили в них втягнути. […] Чи пишете 
тепер що? Чи окрім офіціяльної віконської літератури не продукуєте нічо більше?» 
(№ 1617, с. 115). Якраз на той час І. Франко перебував у с. Вікні на запрошення 
В. Федоровича. Він опрацьовував матеріали для написання біографії батька Владислава – 
Івана Федоровича, посла до австрійського сейму (1848). Зацікавлення О. Терлецького 
працею над життєписом одного із найбагатших дідичів Поділля не випадкове, оскільки 
сам Остап був не лише добре знайомий із В. Федоровичем, а й також виконував певну 
роботу з упорядкування матеріалів до біографії його батька. Підтвердженням того, що 
О. Терлецький бував у помісті В. Федоровича, є два його листи до М. Бучинського від 
26 серпня 1871 року та 16 березня 1872 року, заадресовані зі с. Вікна [28, с. 342–343]. У 
лихоліттях Першої світової війни архівні матеріали родини Федоровичів було знищено, під 



191ЖИТТЯ ОСТАПА ТЕРЛЕЦЬКОГО: ПРАГНЕННЯ ДО ІДЕАЛУ І ПРИСУДИ РЕАЛЬНОСТІ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

час відступу, у липні 1917, російські солдати вдерлися у маєток Федоровичів: «Стародавні 
книги, рукописи, грамоти і архівні документи викида[ли] на подвір’я на вогнище […]. 
27 липня 1917 року солдати підпалили маєток. Вогонь дотла знищив музей із колекцією 
килимів, великий архів і книгозбірню, галерею картин та інші цінності» [60, с. 34–35]. 
За радянських часів на місці фільварку було збудовано триповерхову адміністративну 
будівлю, у якій розміщувалася контора колгоспу, що носив ім’я Івана Франка. Тепер у 
цьому приміщені – сільська рада, бібліотека, пошта, краєзнавчий музей. Побіч, на місці, де 
колись була арка, заїзд до фільварку пана Федоровича, тепер стоїть погруддя Івана Франка. 

Кореспонденція О. Терлецького до І. Франка має переважно діловий характер: у 
його листах ідеться про написання статей, друк матеріалів, про плани видання нових 
періодичних видань. Такі листи О. Терлецького І. Франко рясно цитує у дослідженні 
про його життя і творчість [47, т. 33, c. 353–362]. Але є й короткі послання, де, окрім 
видавничих турбот (видання газети «Зоря», «Молот»), О. Терлецький зізнався, що 
нездужає («на голову в остатних часах я дуже часто занепадаю» (від 8 травня 1885 
року [3, № 1603, c. 581]), просить про фінансову допомогу (від 20 червня 1885 року 
[3, № 1603, c. 609]). В іпостасі юриста постає він (разом зі Щ. Сельським) у листі до 
І. Франка від 14 квітня 1896 року. Цей лист має три редакції-чернетки, з яких видно 
ретельну працю адресантів над стилем та каліграфічним оформленням епістоли [3, 
№ 1638, c. 585–587, 593–594, 597–598]. Правники звітували перед І. Франком про 
виконання його доручення у справі відзискання сатисфакції від Платона Костецького 
(редактора часопису «Gazeta Narodowa»), що своїми висловлюваннями завдав образи 
гонору І. Франка та його співробітників із газети «Kurjer Lwowski»). Із того листа 
юристів випливає, що конфлікт було залагоджено усними поясненнями: «…Заявив нам 
пан Костецкий, що помимо глубоких ріжниць в переконаннях політичних, котрі Вас 
(Франка. – М. К.-Ч.) від него ділять, поважає Вас щиро яко чоловіка праці незвичайної 
міри і ані слів ані ділань, котрих ужив при розмові в редакції Ґазети народової, до Вашої 
особи зовсім не відносив і не відносить» [3, № 1638, c. 589–591].

Остап Терлецький був дитиною свого часу – глибоко переймався новими 
соціалістичними ідеями, вірив у силу розуму і просвіти; він готовий був жертвувати 
своїм добробутом, здоров’ям задля здійснення ідеалів рівності і справедливості. Часто 
у житті він ставив мету, яка перевищувала його сили, і тоді він падав під тягарем 
покладеного на себе обов’язку. Він кшталтував свої переконання, щоби бути твердим, 
як Кістка, хоч добре знав, що був за натурою малий і тихий, як Мак. О. Терлецький 
завжди був у ряді тих небагатьох, хто ішов поруч з І. Франком. 

СПИСОК ВИКОРИСТАНОЇ ЛІТЕРАТУРИ

1. Барвінський В. Слівце до опізнаня. (Відповідь п. Українцеві [М. Драгоманову] на лист 
«Опізнаймося» № 1 і 2 Друга / Володимир Барвінський // Правда. – 1877. – № 3. – 
С. 106–116.

2. Бібліотека Івана Франка: науковий опис : у 4 т. Т. 1. – Київ : [Критика], 2010. – 624 с.
3. Відділ рукописів та текстології Інституту літератури ім. Т. Г. Шевченка (ІЛ). У тексті 

зазначаємо фонд, номер одиниці зберігання та аркуш.



192 Марія КОТИК-ЧУБІНСЬКА
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

4. Вознюк В. «Маю повну поезії ідею…» / Володимир Вознюк // Жовтень. – 1978. – 
№ 11. – С. 127–134.

5. Грушевський М. З починів українського соціалістичного руху. Начерки і фрагменти / 
Михайло Грушевський // Твори : у 50 т. Т. 9 / М. С. Грушевський. – Львів : Світ, 2009.– 
592 с.

6. Діло. – 1903. – № 146 (12/15 липня). – С. 3. 
7. Діло. – 1902.– № 154 (12/25 липня). – С. 3.
8. Драгоманов М. Австро-руські спомини [1867–1877] / Михайло Драгоманов. – Львів, 

1889. – Ч. 2.– Кн. 4. – С. 49–150.
9. Кіраль С. Стежки Терлецького / Сидір Кіраль // Жовтень. – 1984. – № 12. – С. 93–96.
10. Кіраль С. Остап Терлецький : покажчик друкованих і рукописних матеріалів / 

С. Кіраль ; АН УРСР ЛНБ ім. В. Стефаника; уклали Олександр Дзьобан, Сидір 
Кіраль. – Львів, 1984. – 109 с.

11. Кобилянська О. Твори : в 5 т. Т. 5 / Ольга Кобилянська. – Київ, 1963.– 767 с. 
12. Кобринська Н. Автобіографія / Наталія Кобринська // Вибрані твори / Наталія Коб-

ринська. – Київ : Дніпро, 1980. – С. 315–323.
13. Кобринська Н. Вибрані листи / Наталія Кобринська // Вибрані твори / Наталія Коб-

ринська. – Київ : Дніпро, 1980. – С. 389–417.
14. Куровець І. З мойого січового минулого / Іван Куровець // Над синім Дунаєм : 

ювілейний збірник Українського академічного товариства «Січ» у Відні. – Відень, 
1932. – С. 44–45.

15. Левицький З. Спомини / Зиновій Левицький // Над синім Дунаєм : ювілейний збірник 
Українського академічного товариства «Січ» у Відні. – Відень, 1932. – С. 38–43.

16. Легкий М. «Син Остапа» : до ґенези тексту / Микола Легкий // Українське 
літературознавство. – Львів : ЛНУ ім. Івана Франка, 2006. – Вип. 68. – С. 98–105.

17. Листування Івана Франка та Михайла Драгоманова. – Львів : ВЦ ЛНУ ім. Івана Фран-
ка, 2006. – 560 с.

18. Лімановський Б. З часів першого арешту / Болеслав Лімановський // Спогади про 
Івана Франка / упоряд., вступ. ст., прим. М. І. Гнатюка. – 2-е вид., доп і перероб. – 
Львів : Каменяр, 2011. – С. 148–150.

19. Мельник І. Борець за ідею поступу [Електронний ресурс] / І. Мельник. – Режим до-
ступу : https://zbruc.eu/node/32366.

20. [Навроцький В.]. Нагінка за социялістами и польска преса (Письмо до редакцій) // 
Правда. – 1877. – № 13. (15/3.VII). – С. 510–514 ; підп. : Вас. Н.

21. Нахлік Є. Пантелеймон Куліш : особистість, письменник, мислитель : у 2 т. Т. 1 / 
Євген Нахлік. – Київ : Український письменник, 2007. – 463 с.

22. Окуневська Емілія [Електронний ресурс]. – Режим доступу : http://uk.rodovid.org/wk/
%D0%97%D0%B0%D0%BF%D0%B8%D1%81:728498.

23. [Окуневський Я.]. Памяти Остапа Терлецького // Літературно-науковий вістник. – 
1902. – Т. 20. – Кн. 12. – С. 167–175 ; підп. : Я. О-ський.

24. Павлик М. Остап Терлецький / М. Павлик // Громадський голос. – 1902. – № 16–1. – 
С. 121–123.

25. Переписка Михайла Драгоманова з Михайлом Павликом (1876–1895) / зладив Ми-
хайло Павлик ; видав Лев Когут. – Чернівці, 1910. – Т. 2 : 1876–1878. – 317 c.

26. Пронюк Є. Остап Терлецький в ідейній боротьбі в Галичині 70-х років ХІХ століття / 
Євген Пронюк. – Київ, 2006. – 253 с.

27. Романів Т. Джерела про життєвий шлях, громадську та наукову діяльність Остапа 
Терлецького / Т. Романів // Інтелігенція і влада. – 2014. – Вип. 30.

28. Студинський К. Галичина й Україна в листуванні 1862–1884 рр. Матеріяли до історії 



193ЖИТТЯ ОСТАПА ТЕРЛЕЦЬКОГО: ПРАГНЕННЯ ДО ІДЕАЛУ І ПРИСУДИ РЕАЛЬНОСТІ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

української культури в Галичині та їх зв’язків з Україною / Кирило Студинський. – 
Харків ; Київ : Пролетар. – 1931. – Т. 1.

29. Студинський К. Іван Франко і товариші в соціялістичнім пpоцесі 1878 р. / Кирило 
Студинський // Україна. – 1926. – Кн. 6. – С. 56–114.

30. [Студинський К.] Кореспонденція Якова Головацького в літах 1835–49. Видав Кири-
ло Студинський. – Львів, 1909. – 463 с.

31. Студинський К. Остап Терлецький про Археологічний з’їзд в Київі / Кирило Сту-
динський // Україна. – Київ, 1927. – Кн. 5. – С. 37–49.

32. [Терлецький О.]. Боротьба партий и движение рабочихъ въ Австрии: Письма изъ 
Вѣны // Вольное слово. – 1882. – № 41. – C. 10–11 ; № 43. – С. 6–7 ; № 44. – С. 5–6; 
підп. : В. Мак.

33. [Терлецький О.] Вірші з «Громадського дзвона», сатиричної часописи, наміченої в 
половині 1870 р. // Стара Україна. – 1924. – № 7–8. – С. 115.

34. Терлецький О. Галицько-руське письменство 1848–1865 рр. на тлі тогочасних 
суспільно-політичних змагань галицько-руської інтелігенції / Остап Терлецький. – 
Львів, 1903. – 146 с.

35. Терлецький О. Галицько-руське письменство 1848–1865 рр. Уваги і спомини / Остап 
Терлецький // Літературно-науковий вістник. – Львів, 1903. – Т. 22. – Кн. 6. – С. 157–
180 ; Т. 23. – Кн. 7. – С. 1–20 , Кн. 8. – С. 77–110, Кн. 9. – С. 149–162; Т. 24. – Кн. 10. 
– С. 1–14, Кн. 11. – С. 73–91, Кн. 12. – С. 153–175.

36. Терлецький О. Галицько-руский нарід і галицько-рускі народовці. (Замість справоз-
дання з київської археологічної подорожі) / Остап Терлецький // Правда. – 1874. – 
№ 18 (3/15. ХІ.) – С. 747–763.

37. [Терлецький О.]. Григорій Савич Сковорода (1722–1794) (за Данилевським коротко 
представив О. Т.) // Правда. – 1869. – № 25. – С. 124–215; № 26–27. – С. 228–231; № 29. – 
С. 245–246; № 30. – С. 225–256; [Терлецький О.]. Шевченко і Некрасов : Зреферована 
доповідь // Правда. – 1875. – № 6.– C. 245–246; Киевский телеграф. – 1875. – № 46. – 
С. 1–2.

38. Терлецький О. Згадка про житє Володимира Навроцького / Остап Терлецький // Твори 
Володимира Навроцького : в 2 т. Т. 1 / Остап Терлецький. – Львів, 1884. – С. 1–48.

39. [Терлецький О.]. Іван Заневич. Знесенє панщини в Галичині. Причинок до історії 
суспільного житя і суспільних поглядів 1830–1848 рр. / Іван Заневич (Остап Терлець-
кий). – Львів, 1895. – 287 с.

40. [Терлецький О.]. Коляди (Изъ збірника Остапа Терлецького) // Правда. – 1868. – № 4 
(30.І.). – С. 46–47.

41. Т[ерлецький] О[стап]. Лихва на Буковині // Молот (Львів). – 1878. – С. 133–144.
42. [Терлецький О.] Літературні стремліня галицьких Русинів 1772–1876 // Житє і слово. 

– 1894. – Т. 1. – Кн. 2. – С. 207–215 ; Кн. 3. – С. 354–379; Т. 2. – Кн. 1. – С. 69–80 ; Кн. 2. 
– С. 198–204 ; Кн. 3. – С. 428–450; 1895; Т. 3. – Кн. 1. – С. 99–110 ; Кн. 2. – С. 274–285 ; 
Кн. 3. – С. 430–461; Т. 4. – Кн. 4. – С. 112–160 ; Кн. 5. – С. 272–302 ; Кн. 6. – С. 385–
454 ; підп. : Заневич Ів.

43. [Терлецький О.]. Послѣдніе крестьянскіе митинги въ Австріи // Вольное слово. – 
1883. – № 53. – С. 15–16 ; № 54. – С. 7–10 ; підп.: В. Мак.

44. [Терлецький О.]. Робітницька плата і рух робітницький в Австрії в посьлідних часах // 
Сьвіт. – 1881. – № 3 (10. ІІІ). – С. 57–59 ; № 4 (10. IV). – 1881. – С. 76–79 ; підп. : О. Т.

45. [Федькович Ю.]. Листи Федьковича до ученицької громади в Станіславові 1866–68 // 
Житє і слово. – 1894. – Т. 1. – Кн. 1. – C. 116–120.

46. [Федькович Ю.]. Поезиі Юрия Городенчука Федьковича. – Коломия, 1867. – Вип. 1, 2 ; 
1868. – Вип. 3.



194 Марія КОТИК-ЧУБІНСЬКА
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

47. Франко І. Зібрання творів : у 50 т. / Іван Франко. – Київ : Наукова думка, 1976–1986.
48. Франко І. Передмова / Іван Франко // Терлецький О. Москвофіли й народовці в 

70-их рр. / О. Терлецький.  – Львів, 1902. – С. I–IV.
49. Франко І. [Д-р. Іван Франко]. П’ять листів Остапа Терлецького / Іван Франко. – Львів, 

1908. – 12 с.
50. Чемера Г. Село Вікно. Історія і сьогодення / Ганна Чемера. – Тернопіль, 1998. – 141 с.
51. Члени славянских благотворительних комітетів и Галичане в часі археолоґічного 

зъізду в Киіві // Правда. – 1874. – № 19 (18/30. XI).
52. Шоу Б. Фабіанці і фабіанізм / Б. Шоу ; [пер. з англ. д. Остап Терлецький] // Житє і 

слово. – 1897. – Т. VI. – С. 16–31.

Стаття надійшла до редколегії 02.10.2018
Прийнята до друку 11.10.2018 

OSTAP TERLETSKY’S LIFE:
STRIVING FOR THE IDEAL AND VERDICTS OF REALITY

Mariya KOTYK-CHUBINS’KA

The Ivan Franko Institute, National Academy of Sciences of Ukraine,
18, Drahomanov Str., Lviv, 79005, Ukraine,

e-mail: mailto:alla_shvec@ukr.net or: mczub2006@ukr.net

The article covers the major milestones of Ostap Terleckyi’s biography. It highlights 
his achievements as publicist, historian, public fi gure of the 1860s and 1890s, the attention 
being focused on O. Terleckyi’s ideological quest and his creative relationships with Ivan 
Franko, as well as other Ukrainian writers and cultural fi gures –Volodymyr Navrotskyi, Yuriy 
Fed’kovych, Volodyslav Fedorovych, Mykhailo Pavlyk, Mykhailo Drahomanov, Nataliya 
Kobrynska, Olha Kobylianska.

The paper attempts at elucidating, through the prism of events from O.Terletskyi’s life, 
the history of his generation of the 1860s, viz. the way the feeling of Ukrainianness was 
shaped, quest of ways to change the unjust social order proceeded, the way O. Terletsky 
came to believe in the fatefulness of socialist ideas, and how the unfair trial had, for a long 
time, deprived him of his work and shelter, but gave a good friend – Ivan Franko; how in 
Terletsky’s fate, and in his nature, intertwined «the poetic incarnation» and creative defeats, 
dire straits and crystal honesty, physical frailty and the force of spirit.

Ostap Terletskyi is the author of the study that has not, hitherto, lost its signifi cance, viz. 
«Literary Aspirations of the Galician Ruthenians» (from 1772 to 1872); its chapters on the abolition 
of serfdom in Galicia were published in a separate edition entitled «The Abolition of Serfdom in 
Galicia. Materials to the History of Social Life and Public Relations in 1830–1848» (1895).

Ostap Terletsky was a child of his time – he was deeply concerned about new socialist 
ideas, believed in the power of reason and enlightenment, was ready to sacrifi ce his welfare, 
even health, in order to put into practice the ideals of equality and justice. Often in his life, 
he set himself a goal that exceeded his potential, and then fell under the burden of the duty 
undertaken. He moulded his convictions to be as fi rm as a Bone (one of O. Terletsky’s 
pseudonyms), though he was well aware of being small and quiet in nature, like a Poppy 
seed. O.Terletsky had always been amid those few who walked alongside Ivan Franko.

Keywords: Populists’ communities (narodovs’ki hromady), socialist ideas, litigation, 
Ivan Franko, the Sich society, historical investigations, abolition of the serfdom in Galicia, 
friendly relations.



УДК 821.161.2-6.09(092)»188/191»

DOI: http://dx.doi.org/10.30970/uls.2018.83.2173

«ЙТИ БІК-О-БІК ПО ОДНІЙ ДОРОЗІ І ДО ОДНОЇ ЦІЛІ»:
ТВОРЧА СПІВПРАЦЯ ІВАНА ФРАНКА ТА УЛЯНИ КРАВЧЕНКО

Марія ЛАПІЙ

Інститут Івана Франка НАН України,
вул. Драгоманова, 18, Львів, Україна, 79005,

e-mail: volodyalapiy@gmail.com

Окреслено питання творчих взаємин Івана Франка та Уляни Кравченко від початку 
їхнього епістолярного знайомства (1883) і аж до смерті письменника. Розгорнуто 
складну динаміку цієї довготривалої і продуктивної літературної співпраці. Зосереджено 
увагу на постаті І. Франка як редактора, видавця і критика творчості Уляни Кравченко, 
наголошено його першорядну роль у формуванні її таланту. 

Іван Франко безпосередньо причинився до розвитку таланту та популяризації 
літературного доробку Уляни Кравченко: широко репрезентував творчість своєї 
знайомої у тогочасних часописах, альманахах і збірниках («Зоря», «Діло», «Руслан», 
«Галичанин», «Дзвінок», «Житє і слово», «Літературно-науковий вісник», «Перший 
вінок», «Вік», «За красою»), в антології «Акорди» (1903), висловлював їй публічну 
підтримку та надавав свою фахову допомогу. Саме І. Франко зредагував і видав 
її дебютну книгу «Prima Vera» (1885). При допомозі І. Франка (його накладом) у 
«Літературно-науковій бібліотеці» вийшла і наступна книга віршів «На новий 
шлях» (1891). У найближчому майбутньому планувалося видати і третю книжку, 
однак цей амбітний творчий проект реалізувати не вдалося. Франко був першим та 
найціннішим читачем і критиком дебютних літературних спроб Уляни Кравченко. До 
того ж, письменник підтримував її роботою та грошима. Спонсорською допомогою 
прагнув полегшити незавидну долю «вандрівної вчительки», котра через неприхильні 
обставини все життя була «зарібницею на ниві шкільництва» і до ґрунтовнішої освіти 
не мала достатньо ані грошей, ані часу. Загалом стосунки І. Франка й Уляни Кравченко – 
довготривалі та дуже продуктивні взаємовідносини учителя й учениці, літературного 
наставника, опікуна і вихованки, досвідченого майстра і товаришки по перу, духовного 
провідника і його відданої соратниці.

Зі свого боку, Уляна Кравченко з гордістю і вдячністю згадувала в численних 
мемуарах, віршових присвятах і панегіриках ті хвилини, коли слухала «не тільки 
письменних рад, але й живого слова з уст великого вчителя», та вважала, що Іван 
Франко своїм впливом, працею і прикладом виховував ціле молоде покоління, яке за 
його вказівками пішло новим шляхом. 

Ключові слова: епістолярна історія, мемуари, літературна співпраця, творче 
наставництво й опікунство.

© Лапій Марія, 2018

ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83. С. 195–208
Ukrainian Literary Studies. 2018. Issue 83. P. 195–208



196 Марія ЛАПІЙ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

В Івана Франка й Уляни Кравченко1 були тривалі й багаті на події взаємини, 
вони активно співпрацювали й листувалися, найінтенсивніше – замолоду, на початку 
знайомства (від листопада 1883 по грудень 1884 року). Збережений епістолярій, а це 
95 листів (деякі дійшли у фрагментах), є головним джерелом до вивчення різних віх 
їхнього творчого й особистого контактування. 

Основна тема кореспонденції – літературна праця: написання, редагування, коректа 
текстів, упорядкування й підготовка до друку матеріалів, видання збірок віршів Уляни 
Кравченко. Окрім літературних справ, у розмаїтих за тоном і змістом листах чимало 
місця відведено іншим важливим подіям особистого життя, зафіксовано динамічний 
процес їхньої дружби, розгорнуто драматичну історію романтичних стосунків.

Ще до знайомства й співпраці з І. Франком Юлія Шнайдер «спалювала ладан» 
перед його творчістю: вона захоплювалась і разом з коліжанками переписувала 
«полум’яні строфи» його віршів «Наймит», «Каменярі», «Беркут», адже ці поезії, на 
її переконання, «не були штуцерні, не були вони жалісним скиглінням ні покірливим 
проханням, але були протестом та грімким гаслом до єднання в сильний гурт» [5, 
с. 68]. Подобалася їй також Франкова лірика-«еротика». Ті «невмируще гарні» вірші, 
за свідченням письменниці, викликали в неї співчуття до незнайомого автора, під їх 
впливом пробувала компонувати свою інтимну лірику й поезію в прозі. Зізнавалася, 
що пізніше, з еволюцією світогляду, І. Франко ставав їй ще ближчим, позаяк: «з вічного 
революціонера перемінився в національного пророка» [7, с. 5]. Франкові політичні 
гасла, його громадська діяльність стимулювали Уляну Кравченко до «пробудження», 
ферментування національного світогляду, а його літературний доробок слугував 
надійним орієнтиром для її власних письменницьких шукань. 

«Незнакомий, але покревний духом – рішаєш Мою судьбу...». Достовірно 
невідомо, хто розпочав листування. Франків перший лист не зберігся, однак, за 
твердженням Уляни Кравченко, ініціатором налагодження творчих стосунків виступив 
І. Франко, який восени 1883 року  листовно повідомив майбутню письменницю (яку на той 
час не знав особисто, а тільки зі слів професора Омеляна Партицького), що доопрацював 
і помістив її вірш «Згадай мене!» (відомий автограф, переписаний Франковою рукою – 
ІЛ. Ф. 3. № 1924) у «Зорі». Зіставлення обох редакцій твору було практичним навчанням 
для молодої поетеси, адже Франко-редактор радикально переробив її текст [9, с. 7]. В 
автопримітках до листування Уляна Кравченко повідомила: «Перший лист І. Франка 
до мене пропав. Той лист був написаний в перших днях листопада 1883 р. до Бібрки, 
де я була в той час учителькою. Заголовок листу Франка був: “Пані!” Лист писаний на 
рожевім папері, середньої величини, фіолєтним чорнилом. Лист підписаний Мирон, 
а при кінци адреса: Іван Франко. Львів, ul. Lindego № 3. Mieszkanie p[ana] Nahornego. 
Зміст того листу був богатий. А що писав в тім листі Франко, можна догадатися з моєї 

1 Справжнє прізвище Шнайдер (у заміжжі – Німентовська) Юлія Юліївна; псевд. і крипт.: 
У. К., Ю. М. Ш., Кравч. Уляна, У. Кр., Ул. Кр., Кравченко У., Уляна К., Уляна Кр., Юлія 
Ш., Юлія Ш. М.; 18.04.1860, м. Миколаїв на Львівщині, Австро-Угорщина – 31.03.1947, 
м. Перемишль, тепер Республіка Польща.



197«ЙТИ БІК-О-БІК ПО ОДНІЙ ДОРОЗІ І ДО ОДНОЇ ЦІЛІ»:...
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

відповіди Йому» [Інститут літератури імені Тараса Шевченка НАН України. – Ф. 3 1. – 
№ 1583. – С. 12]. На Франків незбережений лист Уляна Кравченко скромно відписала 
з Бібрки близько 11 листопада 1883 року: «Злишнім було перепрошати мене за те, що 
були Ви ласкаві поправити мій нескладний вірш. Я не єсмь тілько горда, щоби думати, 
що письмо моєї руки може вийти непоправлене через людей учених і посідаючих 
правдивий талант» [№ 1617, с. 193], переживала й пишалася водночас тим, що її твори 
дістались «під критику чоловіка, занімаючого межи трудящимися на полі літератури 
перше місце» [№ 1617, с. 194]. У пізніх мемуарах письменниця з глибокою повагою і 
вдячністю писала про це доленосне творче знайомство: «В юних днях, коли ще жила 
я в захопленні – ентузіазмі для мистецтва, взяв мене Він, незнайомий, в опіку. Доля, у 
хвилинах сумніву, утомленій, дала мені пізнати Титана – і блиск Його душі огрів мене» 
[4, с. 18]. Вона стверджувала, що Франкові «щирі, дружеські слова заохоти» й обіцянка 
підмоги у літературній творчості окрилювали її, а похвала дебютного твору вселила 
віру у власний хист, стимулювала до праці.

У своєму першому листі «доня Русі» необачно й «надто ентузіастично» наважилася 
похвалити творчість улюбленого і добре знаного письменника та забажала на радощах 
прикрасити голову «Мирона» вінцем. В оригіналі так: «Пишете до мене яко “незнайомий-
чужий”. Ні! Так сумно не єсть, щоби знамениті личності своїм незнакомі були. Читала-м 
твори Мирона, за котрі прикрасила б я його голову вінцем» [№ 1617, с. 193]. І. Франко 
ж категорично не схвалив адорації власної творчості, зреагував непередбачувано і, 
замість подяки, докірливо відписав 14 листопада 1883 року зі Львова: «Певна річ, 
що Ваші щирі слова признання для моїх слабих праць мусили бути мені приємними, 
але мені здається, що Ви перецінюєте мої заслуги, а се не годиться робити, навіть 
говорячи з чоловіком або пишучи до нього приватний лист. Я принципіальний ворог 
всяких компліментів і ворог тих, що говорять компліменти» [12, т. 48, с. 371], а далі 
заодно сформулював свої засадничі умови подальшої «спільної праці для одної мети»: 
«Я думаю, що між русинами, а особливо між молодим поколінням, а вже ж найбільше 
між поетами, повинна панувати тепла, сердечна, але безоглядна щирість, далека від 
всякої пересади і всякої гіпокризії [лицемірства. – М. Л.]. Я принаймні поклав собі 
таке поступування за засаду, від котрої не відступлю» [12, т. 48, с. 371]. І ще нижче в 
іронічному, автокритичному тоні додав: «А Ви вже і зібрались вінчати мою голову! 
Зачекайте, не кваптесь! Поперед всього, я ще досі нічого такого не зробив, за що б мені 
міг належатися хоч один лавровий листок, – сли б взагалі роздавання їх було в моді! 
А по-друге, я далеко не такий великий талант, як се, може, здалека здається. Я собі 
звичайний чоловічок і сам дуже добре почуваю свої хиби, але почуваюся до обов’язку 
працювати, що можу, працювати не для того, що я потрафлю якусь річ зробити добре, 
але для того, що другі або зовсім нічого не роблять, або роблять ще гірше від мене. 
А в порівнянні з правдиво добрими і талантливими роботами всі мої роботи – більше 
або менше зручне партацтво. Се я дуже добре знаю, але се ще мене не знеохочує, бо 
“на безриб’ї і рак риба”, як каже приповідка» [12, т. 48, с. 371]. Ті ж думки І. Франко 
підтвердив у листі від 25 листопада 1883 року, скромно запевнивши, що він не такий 

1 Далі вказуємо тільки номер автографа і його сторінку.



198 Марія ЛАПІЙ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

уже й великий поет, як могло видатися з його віршів, а радше є «книжним червом», 
котрий «поезії складає часом, раз на місяць, а день в день пише довжезні хрії [промови. – 
М. Л.] про податки і банки, і каси позичкові […] і чортзна-що такого» [12, т. 48, с. 375]. 
Уляна Кравченко добре засвоїла Франкову науку і відтоді уникала зайвих компліментів, 
послідовно дотримуючись думки: «…Щоби судити, треба бути вищою або хотя й на 
рівній стояти вишині з тими, котрих твори ціняться» [№ 1617, с. 197]. 

У тому-таки першому відписі Юлія Шнайдер підтвердила свою готовність 
наполегливо й сумлінно трудитися на рідній ниві літератури та невідкладно надіслала 
«до коша редакції “Зорі”» ще один вірш «Чия вина» (надрукований у 22-му номері цього 
журналу), принагідно перепитавши, чи продовжувати їй писати прозу [№ 1617, с. 193–
196]. На це І. Франко по-менторськи зазначив: «Такий-то вже у нас звичай, що всім 
починаючим поетам звичайно радиться взятись радше до прози. З поетками, конечно, я 
досі ще не мав діла, тож і не знаю, як їм другі радять. Але щодо Вас спеціально, то мушу 
признатися, що я зачав читати Вашу повість (ідеться про “Марту”. – М. Л.), прислану 
до п. Парт[ицького], і вона мені не подобалась» [12, т. 48, с. 368]. Далі, перепросивши 
молодшу товаришку по перу за різкий засуд, докладно вказав на недоліки: закинув їй 
насамперед нестачу сильної, ясної фантазії і пластики (наочності), «великого очитання 
в повістевій літературі других народів» [12, т. 48, с. 369], а ще – виробленої методи 
і великого запасу знання [12, т. 48, с. 369]. Натомість помітив у неї значно більшу 
«спосібність» до ліричної поезії, ніж до повісті, тому доброзичливо порадив «працювати 
на тім полі, і то працювати систематично, витривало» [12, т. 48, с. 369]. Принагідно 
застеріг од писання віршів без попередніх студій і приготувань, «в якій попадеться 
формі, або й без ніякої» [12, т. 48, с. 369]. Слушно запропонував «зачати з іншої бочки», 
«настроїти ліру на новий лад» та «озирнутись по світі, о чім і як співають другі люди» 
[12, т. 48, с. 369] – себто невтомно переймати (уникаючи при тім наслідування) досвід 
«чільних майстрів» – І. Котляревського, Т. Шевченка, А. Міцкевича, Ю. Словацького, 
В. Гюго, Й. В. Гете, Г. Гайне та ін., «вчитися від них методи, форми, підглядати, відки 
вони черпають у своїм житті живущу воду поезії, і дошукуватись так само і в нашім 
житті подібних джерел» [12, т. 48, с. 369]. Радив «користати зо всього, що людськість 
досі нагромадила» [12, т. 48, с. 370], щоби з часом стати «оздобою і красою нашої 
рідної літератури» [12, т. 48, с. 372]. Разом з цим листом на окремій картці надіслав 
«поезійку (себто вірш “Чия вина”. – М. Л.), перероблену трошки під оглядом форми», 
спорядивши її у постскриптумі супровідним коментарем: «Побачите самі, порівнюючи 
з оригіналом, що я, як лиш можу і вмію, стараюсь не затерти Вашої мислі, не здути 
того ніжного золотого пилку, котрий, мов легенькою мрякою, обслонює Ваше чуття, 
вилите на папір. Конечно, я надіюсь, що ви швидко й самі так запануєте над формою, 
що не будете потребувати помочі від такої незручної руки, як моя» [12, т. 48, с. 372]. 
Цікаво, що Франкові редакторські виправлення не змінили, а лише увиразнили головну 
думку твору, і здебільшого стосувалися «вигладження» форми цього вірша. Г. Огриза 
слушно завважила одну прикметну деталь: «…Із зростанням майстерності поетеси 
зменшувалось безпосереднє втручання в них великого вчителя. Якщо поезія “Згадай 
мене, милий…” після прочитання Франком набувала іншої форми, то наступні, написані 



199«ЙТИ БІК-О-БІК ПО ОДНІЙ ДОРОЗІ І ДО ОДНОЇ ЦІЛІ»:...
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

значно пізніше (1898–1906), потребували, на думку Івана Франка, лише деяких уточнень 
у фонетичній, стилістичній чи синтаксичній побудові (“Спогад”, “Поезія”, “Ніччю в 
тихих хвиль кришталі”). А поезія “Люблю конвалії дрібні” так і залишилася без змін, 
лише заголовок дописано рукою поета» [9, с. 8]. 

«Під опікою Титана». Від першого листовного контакту І. Франко активно взявся 
впливати на розвиток таланту та формування ідейно-естетичних поглядів Уляни 
Кравченко, не жаліючи для молодої авторки повчальних порад, зауваг і побажань. 
Передовсім закликав поетесу в своїй творчості не обмежуватися журливою любовною 
лірикою (листи від 25 і 30 листопада 1883 року). Про її вірші-«еротики» (серед них – 
«Він мене не любить») відгукнувся злосливо, безцеремонно розкритикувавши надмірну 
зосередженість на зображенні інтимних почуттів й оспівуванні «леліяної любові». На 
цьому ґрунті між Франком-учителем і його ученицею виникли деякі непорозуміння. 
Вочевидь, Уляна Кравченко не до кінця зрозуміла причину Франкової негативної оцінки 
власної інтимної лірики (тим паче, що попередні вірші було сприйнято прихильно) 
і дуже болісно й образливо відреагувала на його «вулканічний гнів» і гіркість, що 
прострумовували з тону листовної розмови. І. Франко ж у листі близько 25 листопада 
1883 року діткливо зіронізував: «Якби яка жінка – не дай Боже – мене любила і задумала 
оспівувати мої сірі очі і мою скулену поставу і свої медові хвилини зо мною, – то Бог 
мене побий, якби я її вірші не кинув в огонь, а їй самій не вліпив кільканадцять солених 
“пац” (ляпасів. – М. Л.) на її ніжні ручки» і далі звернувся вже до своєї вихованки: 
«Невже ж таки тільки така низька любов має бути змістом цілого життя нашої женщини? 
Ні, пані, єсли Ви так гадаєте, то Ви або й зовсім не поетка, або Ваша поетична сила ще 
не дозріла, Ваше око ще не прояснилось настільки, щоб твердо, а притім з глибоким 
сердечним чуттям глядіти на світ і на життя людське» [12, т. 48, с. 377]. Апелюючи 
до власного життєвого досвіду, І. Франко докладно описав своє розуміння любові, 
наголосивши на тому, що любов «плотська» – се «одна з нижчих степенів чуття», а от 
«Любов до всіх людей, а особливо до всіх нещасливих, покривджених і понижених, єсть 
чуття далеко вище і святіше» [12, т. 48, с. 377]. Листовне «сокрушеніє» літературного 
авторитета неабияк «сполошило» недосвідчену поетесу і вона з жалем визнала, що 
через сором і боязнь вирішила більше нічого не писати. З неприхованою досадою 
виправдовувалася перед наставником, що в «еротиках» лише «трібувала силу пера», не 
писала про когось конкретного, а обрала таку тему, бо, мовляв, інакших, «святіших», 
не хотіла «облекати в негарну, невикінчену шату» (див. її листи від 23 і 27 листопада 
1883 р.) [№ 1617, с. 255–258 та с. 203]. За це відверте зізнання І. Франко у наступному 
листі (від 30 листопада 1883 р.) знову «гарненько наганьбив» свою протеже і припустив: 
«Чи, може, я своїми науками знеохотив Вас до писання віршів? […] – в такім разі я 
дуже жалую своїх наук. Але ні. Я знаю, що у кого є дар правдивий до поезії, того 
ніяка наука не знеохотить, той і з затрутого зілля потрафить мед виссати, як пчола» 
[12, т. 48, с. 378], а далі навів розважливе й доцільне пояснення: «Що ж тикається 
пісень любовних, то я не за те ганьбив Вас, що Ви пишете їх, але за те, що вони не 
зовсім удалі» [12, т. 48, с. 379]. Закінчив письменник жартівливим вибаченням: «Та я 
надіюсь, що Ви не подивуєтесь старому, згризлому, хворому, кульгавому та поганому 



200 Марія ЛАПІЙ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

чоловікові, котрого часом попросту зависть бере, що суть другі люди молоді, здорові, 
хороші, що живуть, веселяться, любляться, а нам – гов тпррру!.. [у ту пору йому 27! – 
М. Л.]» [12, т. 48, с. 382]. Як приклади для вправляння літературної майстерності на 
звороті того-таки листа помістив два свої раніше не друковані любовні твори: «І. Не 
схиляй своє личко прекрасне» та «ІІ. Я й забув, що то осінь холодна» (Світ. – 1925. – 
№ 5. – 1. VI, с. 3–4. Написані у вересні–листопаді 1883) [12, т. 48, с. 382]. В окремому 
уступі обачливо й самоіронічно написав: «Позаяк Вас інтересують вірші любовні, 
то прошу, полюбуйтеся й моїми, трохи, може, немудрими, ну, але се у нас, кепських 
поетів, щоденна історія. Вони писані в вересні сього року – аж самому смішно, що 
старий чоловік ще в такі дитинства потрафить бавитися» [12, т. 48, с. 381]. Хоч під 
віршами і немає присвяти, однак франкознавці пов’язують їх із коханням поета до 
Ю. Дзвонковської (див. [1]) На це, зокрема, вказує дата написання творів: саме у вересні 
1883 р. І. Франко перебував у Станіславові, де познайомився з Ю. Дзвонковською. Цей 
факт підтвердила і сама Уляна Кравченко у примітці до згаданого Франкового листа, 
зазначивши таке: «До листу того долучує 2 вірші любовні до J[Юзефи] Дзвонковскої, – 
може, і тому, що я до тепер посилала найбільше еротики» [№ 1583, с. 6; 2, с. 505]). 
Перегодом в окремому додатку Уляна Кравченко написала більший коментар 
про Юзефу Дзвонковську, текст якого навів Я. Грицак у підрядкових примітках: 
«1) J. Dzwonkowska. Франко знав її брата – студента приклонника ідеї соціалізму. Мати 
вдова мала фільварок коло Станиславова. В вересни 1883 – Франко їздив оглянути 
єго маєтність, щоби для батьків купити або в державу взяти. До згоди тоді ні пізніше 
не прийшли. Про п. Юзю оповідав Франко, що вона гарна, але горда і неприступна 
– говорити з ним не говорила – він говорив тільки з матерою в справі купна. Це і не 
дивно – бо для польки-шляхтинки – руський літерат-соціаліст – бідно одітий – не 
представить ніякої вартости. Франко навіть з нею про вірші ті до У.[Ю.] Д. нічого не 
говорив і сам зараз віршів там не друкував – але при кінци життя друкував ті вірші 
поправлені. Франко справді – ані довго Юзею Д[звонковською] не був занятий – мені 
вірші сі прислав» [№ 1583, с. 6]. Франкові вірші-«еротики» Уляна Кравченко дуже 
високо оцінила, його вибачення й пояснення радо прийняла, з критичною оцінкою 
власного вірша «Він мене не любить» цілком солідаризувалася, слідом за Франком 
назвавши свій текст невдалою пробою пера. Сердечно подякувала за цінні пояснення 
і за готовність «познайомлення з правдивою поезією» та перепросила, що забирає 
«хосенний для Вітчини» час [№ 1617, с. 204], а в «діярчику» (щоденнику) під впливом 
пережитих емоцій занотувала: «Хто відчуває творчі сили – нехай здобуває світло. Не на 
теє природа дає творчі здібності, щоб писати еротики, але на те, щоб народові в його 
поході до добра освічувати шлях» [3, с. 54]. Франкова виучка не минула безслідно. Уляна 
Кравченко швидко, без надмірних авторських претензій, відреагувала на гостру, але 
правдиву й фахову, критику та переорієнтувалась із любовної на суспільну лірику, хоча 
й вірші-«еротики» остаточно не покинула писати. Ще того-таки 1883 року на прохання 
І. Франка надіслала йому зразок т. зв. реальної поезії – вірш «Все никне, гасне…. На 
життя дорозі…», який письменник похвалив у листі від 25 листопада 1883 року та 
назвав найкращим її літературним здобутком, оскільки, на його переконання, думка 



201«ЙТИ БІК-О-БІК ПО ОДНІЙ ДОРОЗІ І ДО ОДНОЇ ЦІЛІ»:...
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

поетеси нарешті «виривається з вузьких рамок плотської любові і вилітає на широке 
поле» [12, т. 48, с. 378]. Далі в листі б/д надіслала вірш «Ох, я голодна – я вже умираю», 
до якого долучила жартівливу приписку: «…Тілько раз переписано і перечитано, а що 
має бути 10, то хоч єще 9 Ви маєте виповнити! (діал. виконати, доповнити. – М. Л.). 
Добре, що Ви далеко, не боюся “пацки” (ляпаса, ляща. – М. Л.)» [№ 1618, с. 273], а в 
листі від 25 лютого – веснянку «Прибувай» (№ 1618, с. 304–305). У ту ж пору надіслала 
поезії «Я ваша», коломийки «Повій, вітре, повій, буйний» та «Встала рано, затужила», 
які І. Франко назвав «окрасою нашої лірики» [12, т. 48, с. 401] (див. його листи від 
27 лютого і 9 травня 1884 року), адже в них зауважив «поворот до реалізму і мелодії 
пісень народних» (лист від 16 травня 1884 року) [12, т. 48, с. 446]. Цими та іншими 
віршами поетеса долучилася до розвитку Франкової літературної школи «реальної» 
поезії, шанувальником і поціновувачем якої була віддавна. 

Листовно й усними бесідами І. Франко й надалі інспірував талановиту 
«надбібрянку» опрацьовувати глибші і серйозніші теми з власного і народного 
життя, заохочував розширювати коло мотивів, посилювати предметність зображення, 
дотримуватися віршової метрики, намовляв пробувати писати сонети, терцини, 
компонувати віршові цикли, запрошував пробувати свої сили у перекладах та 
намагався залучити її до збирання етнографічних матеріалів. Спонукав свою ученицю 
покинути «етери, і фалі (діалектне “хвилі”. – М. Л.), і солов’їв, і мотилів» [12, т. 48, 
с. 402], взоруватися не на М. Конопніцьку (1842–1910) – польську письменницю, 
якій відверто симпатизувала Уляна Кравченко, а на українську народну лірику та, 
наприклад, Шевченкову поему «Марія» – «найкращу перлу нашої поезії». Повчав: 
«…Читайте її (“Марію”. – М. Л.), і вчитуйтесь добре, і пильно придивляйтесь, як 
можна речі, на око прозаїчні, піднести до високої поезії, як можна малими средствами, 
кількома простими словами викликати велике враження» [12, т. 48, с. 402]. Щоб 
«вилікувати» її від наслідування М. Конопніцької та пришвидшити бажаний «зворот 
до пісень народних» (див. лист від 9 травня 1884 року) [12, т. 48, с. 432], радив 
«глядіти на речі трохи реальніше» [12, т. 48, с. 402]. Закликав студіювати твори 
австрійського поета-романтика Н. Ленау, у тім числі ретельно вивчати «його форму 
і спосіб вираження» (лист датований початком травня 1884 року) [12, т. 48, с. 422], 
до того ж націлював «писати і в поезії, і всюди тільки правду, т. є. тільки те, о чім Ви 
переконані, що се так. Що напишете о собі самій, се буде найпевніше, що о других, 
те вже треба через дуже тонке сито сіяти» [12, т. 48, с. 422]. Заохочував «трібувати» 
сили в описовій поезії, а також «ограничувати крила своєї фантазії, глядіти поетично 
на речі близькі, видобувати поезію з дійсності» [12, т. 48, с. 433]. Розмірковуючи про 
необхідність самоедукації і саморозвитку, наголошував: «Ні, не думайте, що коли-
небудь без великої праці і без широкого знання можна було написати що-небудь 
великого і вічно живучого!» [12, т. 48, с. 370]. У мемуарах, ревізуючи їхні тогочасні 
взаємини, Уляна Кравченко засвідчила: «Ів. Франко старався познайомити мене з 
цінностями світової літератури. Вже тоді, коли приїхав перший раз до мене, – привіз 
багато книжок. Відтак давав і присилав літературні новинки, а не раз і цілі міхи 
книжок висилав мені залізницею» [6, с. 199]. 



202 Марія ЛАПІЙ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Предметом Франкової критики зчаста ставала засмічена полонізмами мова віршів 
Уляни Кравченко. Мовилося, зокрема, про сонети «Мені не жаль», «За много!», 
«Сумнів» та ін., призначені для альманаху «Перший Вінок», які Юлія Шнайдер 
прислала для редагування Франкові. З її листа б/д (приблизно від грудня 1885 року 
з Руденка) видно, що письменник висловлював різкі зауваження щодо мови цих 
поезій. На це поетеса відписала: «Щодо полонізмів, то я сама чую їх згубне віяння – 
знеохочена кидаю перо – не уміючи горячу серця думку прибрати в відповідну нашу 
форму. Ледви троха з полонізмів отряслась, так судилось знов мені ними віддихати 
– така доля моя: замість улекшення – все борба» [№ 1615, с. 385]. Недостатнє знання 
української мови виправдовувала умовами місцевого життя. У спомині «Щирий друг 
і вчитель» подала такі відомості: «В моєму рідному місті Миколаєві міщани говорили 
діалектом, яким не можна було писати мистецьких творів. Українська мова не була тоді 
літературно вироблена. Наша інтелігенція говорила польською або німецькою мовами. 
В учительській семінарії викладовою мовою була польська. Недостатнє знання нашої 
мови було причиною недосконалої форми моїх віршів» [6, с. 196]. 

Як бачимо, не завжди їхня літературна співпраця мала ідеальний консенсусний 
характер. Між Уляною Кравченко та І. Франком виникали певні непорозуміння та 
суперечки. У Франкових ранніх листах за 1883–1884 роки багато вказівок, порад, 
«напоминань», доган, похвал, засторог, наук. Цим вони «занімали», «учили», «бавили» 
письменницю-дебютантку, були для неї «як китиця з пільних цвітів, в котру побіч 
блаватів, материнки свавільно колючий будячок вмішається» [№ 1617, с. 277]. 
У листовних розмовах з поетесою І. Франко висловлювався просто й відверто, не 
церемоніально, без зайвої «делікації» (іноді нестримано, грубо й зухвало); із моменту 
знайомства закликав адресатку не лукавити, а писати «по щирості, так як до своєї 
колежанки, без високих фраз» [12, т. 48, с. 377] та остерігав: «Та тільки ж прошу Вас, 
не гнівайтесь і не ображайтесь нічим, а те, що в моїх листах найдете вразливого, 
беріть якраз навиворіт – жартовливо, бо тільки в такім дусі воно й писане» [12, т. 48, 
с. 378]. Кожен Франків «колючий» лист стимулював поетесу до самовдосконалення, 
а на Франкові ущипливі «будяки»-епістоли Уляна Кравченко навзаєм відписувала 
жартівливо, наприклад, ось так: «Ах, що за чудесний і на вид хороший [йдеться про 
Франків лист від 23 грудня 1883 року. – М. Л.], но коли рука го обняла – аж кров 
полялась – тілько бодяків! Чи для того, що буря-сніг всі ніжні цвіти заморозила – не 
стало вже інших? Но я королева цвітів […] вічно дарена запашними, сама зажадала-м 
колючого цвіту!» [№ 1617, c. 283]. За строгу і не завжди тактовну критику «Мирона» 
не гнівалася, навпаки – вважала її цілковито справедливою, дрібні докори старалася не 
оспорювати, щоби під опікою вчителя і друга «поступовати і підійматися» у своїй праці. 
Найбільше переживала, щоб досвідчений літератор і визнаний майстер не покинув її 
яко «непонятливу ученицю» [№ 1603, с. 64]. Попри те, що не всі надіслані Франкові 
для редагування матеріали потрапляли до друку, Уляна Кравченко не втрачала віри і, 
скажімо, в листі від січня 1895 року писала: «Ви не все однаково судите (от вам трохи 
хініни [гіркий на смак порошок з кори хінного дерева. – М. Л.]), і те, що раз відкинете, 
другий раз подобається Вам (Ви мене навчили бути терпеливою і витривалою), тому 



203«ЙТИ БІК-О-БІК ПО ОДНІЙ ДОРОЗІ І ДО ОДНОЇ ЦІЛІ»:...
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

не трачу надії, що хоч трохи переводів виберете, впрочім, як справді нич не варті, 
то киньте їх» [№ 1610, с. 145]. У тому ж листі зазначила: «Я призвичаєна до Ваших 
колючих букетів (може, власне, для того терня вони мені дорогі і роблять на мене 
вражіння). По-майстерськи умієте добрати відповідні дози хініни і конфітур [варення. – 
М. Л.], – так, що хініна скуткує [скуткувати – давати результат. – М. Л.] і її гіркості не 
чується» [№ 1610, с. 144]. Уважала себе молодшою товаришкою І. Франка, воднораз 
боялася навіть порівнювати свої творчі здібності й спромоги з Франковим велегранним 
талантом та ентузіазмом: «Чи ж праця моя може ся з Вашою зрівняти? Мої крила слабі, 
а Мирон зрівняє орлиному лету, тож не знаю, [чи орел] і тривожлива голубка зможуть 
разом летіти?! Праця наша дуже різниться: Ви працюєте з великими і всесторонніми 
відомостями, а я що? Марниці! Віршик який напишу, і то мусите поправити, но най і 
так буде – працюймо! Ви своєю ученою працею користь краєві принесете, – я думками 
літатиму і слова, як барвні цвіти, сплітатиму, – може, в свобідних хвилях котра з 
сестриць-русинок перечитає…» [№ 1617, с. 278–279], – розчулено писала в одному 
ранньому листі [близько 20 грудня 1883 року].

Від 1885 року зменшилась інтенсивність комунікування між І. Франком і Уляною 
Кравченко: адресати спізнювались із відповідями, а адресанти – з відправкою 
кореспонденції. Самі ж листи стали по-діловому стриманими, спорадичними, 
ощадними щодо змісту, порідшали Франкові критичні замітки (менш злосливі, гострі), 
замовчувалися ближчі, особисті теми. І. Франко здебільшого з увічливості писав 
кілька слів від себе, щоб дати знак, що пам’ятає про неї, а далі одразу переходив 
до літературних справ. Здогадно, головною причиною пауз у їхній переписці була 
надмірна заклопотаність обох приятелів (праця в школі та сімейні справи абсорбували 
майже всі сили Уляни Кравченко, І. Франко ж був надмірно зайнятий видавничими й 
іншими проектами). Латентно між скупими рядками епістолярію Уляни Кравченко 
відчувається затаєна жіноча образа на І. Франка за поспішно «вицофану» обіцянку 
одруження. Окрім того, Уляна Кравченко не виявляла надмірної настирливості, не хотіла 
завдавати Франкові зайвого клопоту при його поважних заняттях. Майже в кожному 
листі засвідчувала прихильність і відданість «шановному Братові» та перепрошувала, 
що своїми працями помножує Франкову роботу і листами відбирає його дорогий час 
(«Жаль було мені його. Думала я про те, які мистецькі твори світової слави міг Франко 
дати в інших умовинах – наскільки було б величавіше його літературне надбання… Ми 
все були в контакті. Я цінила його більше, як інших» [7, с. 4]). Та незважаючи на перерви 
в листуванні, між ними не було творчого розриву, навпаки – обоє намагалися не втратити 
міцно налагоджених приятельських і літературних контактів: «Звісно, попереду всього 
я бажав би, – писав І. Франко в листі до поетеси від 19 травня 1887 року, – щоб Ви не 
забували нашої спільної приятельки – руської поезії, котра познакомила нас з собою, 
і надіюсь, що й надальше удержить у добрій дружбі» [12, т. 49, с. 110]. 

Вироблення і збереження власного мистецького смаку та художнього стилю під 
пильною опікою і «шквалом» настанов авторитетного патрона давалося Уляні Кравченко 
нелегко. Це засвідчує її лист до І. Франка від 20 грудня 1883 року, в якому авторка-
дебютантка обережно попросила поради, чи лишитись-таки їй «цвітів і соловея?!» і 



204 Марія ЛАПІЙ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

там же вибачливо зазначила: «Взяла-м до нинішніх віршів сухий темат, – нема в нім 
жадної цвітки, но то не довга поправа, сподівайтесь в слідуючім “brylantowe kaskady” 
(діамантові каскади (водоспади). – М. Л.) знайти» [№ 1617, с. 280]. У листі (написаному 
близько 4 березня 1884 року) поетеса вже сміливіше обстоювала свою романтично-
«цвітисту» манеру писання і право на власний літературний голос: «[…] Терпеливості 
більше мусите мати, не гнівайтеся, як ще не раз по золотих нивах і ефірах погуляю ‒ 
зміна світогляду, перевороти в душах одиниці чи в цілих масах не наступають так 
ґвалтовано. Душа молода, вразлива нароїлась запахом цвітів, блисками, тож мусить 
до якогось часу виспівати перші давніші вражіння» [№ 1618, с. 288–289]. Долучаючи 
до листа за березень–квітень 1884 року вірші, жартівливо просила «давнього учителя» 
трохи вгамувати «зерном гірчиці» її весняні захоплення-«польоти» й натхненно писала: 
«потягає мене весна чарівна, запах фіалів, щебети віщії птичок, научайте ж, пишіть, 
бо буду нарікати» [№ 1618, с. 320]. Категорично оспорювала Франкові звинувачення 
в ідеалізмі, які він необачно висловив 1884 року в одному незбереженому, понад міру 
«приправленому гіркостею», листі. Найбільше її схвилювало і здивувало Франкове 
припущення, що, мовляв, «життя і єго реальні нужди» їй рівнодушні. На це, глибоко 
ображена, листовно відповіла: «Чи ж і Мирона віщий взір не сягне в глубінь душі і не 
уміє читати того, що для других, хоч би найближчих вкрите? О так, добре, щасливою 
хочу бути для всіх, ніхто слів інакших не вчує, як таких, що “для ефекту”. Щасна доля 
научила з першим не сповненим бажанням прибратись в ідеалізм, чи, ліпше назвати, 
якусь байдужість, хоч душа терпить, конає в в’язах найреальнішого життя й чує більше, 
як всі реалісти разом!» (лист від 15–16 червня 1884 року) [№ 1618, с. 511–512]. І в тому-
таки листі у приписці додала: «Так життя “щасливої ідеалістки” є одностайною борбою 
між обов’язками для других, а власними ідеалами; в борбі тій вправді дух кріпиться, 
но никла оболонка поверховна розривається» [[№ 1618, с. 511–512]. Про ферментовані 
Франковими напучуваннями ідейно-естетичні і світоглядні зміни в автобіографічних 
замітках висловилася так: «Колись… уранці… і я відверталася від виду нужди, – власне 
тому, що краса в душі царила й краси бажала, що затяжко було бачити нуждарів; – треба 
було себе поборювати міццю волі… І я в блесках і згуках купалась уранці життя… Та 
пізнавши людське горе зблизька, не можу про одну зовнішню красу співати… рада б 
піснею-ділом горе людей зменшити… І я зреклася честі співачки для співу» [8, с. 682]. 
У пізніх мемуарах зізналася, що І. Франко не любив її «коронкового писання», хоча 
воно не було у неї штучне. Яко народна вчителька, небагато мала часу на літературу. 
У цих дрібних творах кристалізувалося її чуття. Наголошувала, що «не любила творів 
школи Золі, не хотіла писати за зразками Кобринської та Коваліва», а писала свої 
«хмари-мислі» [7, с. 4]; ті самі свідчення див. у спогаді: «Велика дружба» [5, с. 72]). 
І. Франко ж, помітивши в її творчості нові поетичні інтонації, наставляв: «Пишіть далі 
оригінальні речі, а в тих оригінальних якнайменше філософствуйте, а якнайбільше 
оповідайте та описуйте. Все те, де Ви, забувшися часом, перестаєте філософствувати, 
а оповідаєте чи то те, що у Вас в душі діється (не те, що в голові думається), або те, 
що довкола Вас – виходить дуже гарне, коли натомість у філософії поза банальні фрази 
Ви не можете вийти. Я дуже радо повітаю від Вас ряд фрагментів у тім напрямі» 



205«ЙТИ БІК-О-БІК ПО ОДНІЙ ДОРОЗІ І ДО ОДНОЇ ЦІЛІ»:...
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

[12, т. 50, с. 13–14]. На це Уляна Кравченко відповідала: «З найбільшою приємністю 
пришлю Вам нові вірші, але з Вашої науки виджу, що мені не треба писати те, що я 
хочу писати, але користати тільки з тої хвилини, коли я, забувшися, під впливом якого 
вражіння сильнішого, не знаючи, як вірш зложу. Поезія є річею праці, а мені вірші, 
над котрими працюю, не удаються, як се погодити?» [№ 1610, с. 145–146]. Літературні 
експерименти своєї учениці І. Франко толерантно підтримував, її фрагментарну прозу, 
орієнтовану в бік модернізму, оцінив досить прихильно (див. його лист до Кравченко 
від 4–7 січня 1895 року), а про поезію захоплено висловився в листі від 4 серпня 
1894 року, завваживши таке: «Вірші гарні, хоч трохи занадто етеричні, метафізичні та 
абстракційні, як уся Ваша поезія. Може, воно тепер і модно так» [12, т. 49, с. 505]. На 
це Уляна Кравченко відписала: «Я цікава […] котрі такі дуже етеричні мої вірші? Чи 
не оди? Я, на жаль, на більше опрацьовані, реальні, описові вірші не маю часу, а не так 
часу, як свобідної мисли» (лист від 7 серпня 1894 року) [№ 1609, с. 390]. Саме таким – 
творчо-самобутнім – було сприйняття молодою письменницею настанов свого вчителя. 
Власні поетичні інтонації, що беруть початок у перших літературних спробах, посилені 
й збагачені потім ґрунтовним навчанням, твердо звучать у зрілій ліриці поетеси [9, с. 9].

У мемуарах Уляна Кравченко часто повторювала, що відтоді, як І. Франко надрукував 
її перші поезії, вона знайшла справжній зміст свого життя. Те, що він заохочував її 
до дальших поетичних спроб і піклувався освітою, вселяло віру в себе, але часом і 
паралізувало безпосередні творчі пориви, відбирало сміливість писати. І. Франко ж, 
за її свідченням, ставив до поезії дуже високу вимогу – усвідомлювати, що поет пише, 
як і для чого. Досить було їй пригадати ці три пункти, наче судові параграфи, і вона 
відкидала набік усе написане [11, с. 64]. Письменниця також сумнівалася: І. Франко 
виправляв її вірші, бо справді вважав їх талановитими, а чи тільки із жалощів. Одного 
разу поцікавилася, «чи вона має право вважати своїми вірші, які він їй виправляє, адже 
як тільки його рука торкнеться того, що вона написала, це перетворюється в новий твір» 
[11, с. 66]. Франко ж, із її слів, відповідав ухильно, непрямо і розвивав таку думку: поети 
пишуть поезії передусім тому, що бачать світ інакшими очима, ніж ті, які говорять про 
нього буденною прозою; відзначав, що іноді безпосередність та дитяча наївність, із 
якою молоді поети говорять про свої переживання, можуть схвилювати читача більше, 
ніж зріла філософська поема [11, с. 67]. 

«Єднала їх спільна праця для одної мети». Іван Франко вимагав від своєї учениці 
старанності, самовіддачі, наполегливості й колосальної праці. Щоразу запитував про 
«нові співання», якщо ж не отримував необхідної порції «ліричної дробини» [12, т. 48, 
с. 432] – тих «поетичних цвітків, хмарок та соловейків» [12, т. 48, с. 453], то відписував 
гнівно: «Прошу я Вас, що се має значитися? Вже два листи від Вас дістаю, а вірша ані 
одного. Хіба ж се так годиться? Та коли так, то я й кореспондувати з Вами покину, бо до 
учительки Юлії Шнайдер мені яке діло? Я маю діло тільки до поетки Юлії Ш[найдер], 
а коли вона мені не ласкава запрезентуватися, то я рушаю собі на чотири вітри» [12, 
т. 48, с. 378] або ж іронічно-докірливо: «[…] Але що ж то, чи Юлія вже забула вірші 
писати? […] В Новий рік, кожний старається показатися з чимось ліпшим, ніж досі, а 
панна Юлія ані ду-ду. […] Чи кожна женщина лиш поти поступова, емансипована, з 



206 Марія ЛАПІЙ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

посвяченням, з запалом і з поезією, поки не замужня? Радби-м знати» (лист від 1 січня 
1884 року) [12, т. 48, с. 399] і далі підбадьорливо: «…пишіть, а не забувайте за вірші – 
шліть якнайбільше, щоб було до вибору» (лист від 4–5 лютого 1884 року) [12, т. 48, 
с. 401]; і ще: «Коли Вам раз не вдасться, робіть другий і третій раз на інший спосіб, 
іншою дорогою, але робіть» [12, т. 48, с. 433]. Щоб активізувати роботу, ненав’язливо 
натякав на «конкурентку в особі також учительки, панни Клементини Попович» [12, 
т. 48, с. 408] або ж на окремих «картках» ставив заохотливі відмітки «Grossarting», 
що означало «чудесний, відмінний» [5, с. 72]. Уляна Кравченко неухильно слідувала 
Франковим настановам і регулярно надсилала окремі вірші, цикли і зшитки своїх 
творів для публікації. Беззастережно довіряючи редакторові, до деяких подавала 
скромні коментарі, як-от: «Що Вам подобається, то пустіть в світ, най летять, як никлі 
Святоіванські комашки в тінях ночі світити, поки більшого блиску не наберуть або при 
сильнішім світлі не щезнуть» [№ 1618, с. 303]. І. Франко із надісланих віршів відбирав 
кращі, супровідно подаючи авторці свої листовні рекомендації. Він «не жалував слів 
заохоти і поради для галицьких молодих письменниць, а для спільної мети готов був 
понести жертву. Він бажав, щоб жінка стала пожиточною людиною, щоб трудилася 
для добра загалу» [7, с. 4].

У Франковому фонді в Інституті літератури імені Тараса Шевченка НАН України 
(Ф. 3) зберігаються друковані і недруковані, з датуванням і без, автографи і копії 
(переписані рукою І. Франка) оригінальних творів Уляни Кравченко та її переклади за 
період 1880–1913 років (див.: [10, с. 502–504]).

Як бачимо, І. Франко безпосередньо причинився до розвитку таланту та 
популяризації літературного доробку Уляни Кравченко: він широко репрезентував 
творчість своєї знайомої у тогочасних часописах, альманахах і збірниках1, висловлював 
їй публічну підтримку та надавав свою фахову допомогу. Саме Франко зредагував і 
видав її дебютну книгу «Prima Vera» (Львів, 1885; підп.: Шнайдер Юлія). При допомозі 
І. Франка (його накладом) у «Літературно-науковій бібліотеці» вийшла і наступна 
книга віршів «На новий шлях» (Львів, 1891; під псевдонімом Уляна Кравченко). У 
найближчому майбутньому планувалося видати і 3-тю книгу, однак цей амбітний 
творчий проект, на жаль, не вдалося реалізувати. І. Франко був першим та найціннішим 
читачем і критиком її дебютних літературних спроб. До того ж письменник підтримував 
Уляну Кравченко роботою та грошима. Спонсорською допомогою прагнув полегшити 
незавидну долю «вандрівної вчительки», котра через неприхильні обставини все життя 
була «зарібницею на ниві шкільництва» і до ґрунтовнішої освіти не мала достатньо 
ані грошей, ані часу. Загалом стосунки І. Франка й Уляни Кравченко – це довготривалі 

1 Франко друкував її вірші у львівських газетах «Зоря», «Діло», журналах «Житє і сло-
во», «Літературно-науковий вістник»; помістив поезії Уляни Кравченко у жіночий 
альманах «Перший Вінок» (Львів, 1887), в антологію «Акорди» (Львів, 1903), за 
Франковою рекомендацією і з його редакторськими поправками вірші Уляни Крав-
ченко оприлюднено у журналах «Руслан», «Галичанин», «Дзвінок», в альманахах 
«Вік» (Київ, 1900), «За красою» (Чернівці, 1905), календарі «Просвіти» (Львів, 1888) 
та деінде. 



207«ЙТИ БІК-О-БІК ПО ОДНІЙ ДОРОЗІ І ДО ОДНОЇ ЦІЛІ»:...
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

та дуже продуктивні взаємовідносини учителя й учениці, літературного наставника, 
опікуна і вихованки, досвідченого майстра і товаришки по перу, духовного провідника 
і його відданої соратниці.

Зі свого боку, Уляна Кравченко з гордістю і вдячністю згадувала в численних 
мемуарах, віршових присвятах і панегіриках ті хвилини, коли слухала «не тільки 
письменних рад, але й живого слова з уст великого вчителя» та вважала, що «Іван 
Франко своїм впливом, працею і прикладом виховував ціле молоде покоління, яке за 
його вказівками пішло на новий шлях» [6, с. 199]. 

СПИСОК ВИКОРИСТАНОЇ ЛІТЕРАТУРИ

1. Білинкевич І. «Явилась друга – гордая княгиня…» / І. Білинкевич // Іван Франко на 
Станіславівщині : біографічно-краєзнавчі нариси / І. Білинкевич. – Коломия, 2006. – 
С. 87–88.

2. Грицак Я. «Ще один “жмуток” до історії “Зів’ялого листя”: коментарі Уляни Кравчен-
ко до свого листування з Іваном Франком» / Ярослав Грицак // До джерел : збірник 
наукових праць на пошану О. Купчинського з нагоди його 70-річчя. – Київ; Львів, 
2004. – Т. 2. – С. 493–526.

3. Кравченко У. Пам’яті друга. Вірші в прозі. Статті, спогади, листи / Уляна Кравченко; 
упор., автор вступної статті та приміток Г. І. Огриза. – Львів, 1996. 

4. Кравченко У. Із міццю Беркута літає… / Уляна Кравченко // Кравченко У. Пам’яті 
друга. Вірші в прозі. Статті, спогади, листи / упор., автор вступної статті та приміток 
Г. І. Огриза. – Львів, 1996. – С. 18.

5. Кравченко У. Велика дружба / Уляна Кравченко // Кравченко У. Пам’яті друга. Вірші в 
прозі. Статті, спогади, листи / упор., автор вступної статті та приміток Г. І. Огриза. – 
Львів, 1996. – С. 68–74.

6. Кравченко У. Щирий друг і вчитель / Уляна Кравченко // Спогади про Івана Франка / 
упорядкув., вст. ст., прим. М. І. Гнатюка. – Вид. 2-ге, доп., переробл. – Львів : Світ, 
2011. – С. 193–199. 

7. Кравченко У. Моя дружба з Іваном Франком / Уляна Кравченко // Жінка. – 1936. – 
Т. 2. – Ч. 11/12. – С. 4.

8. Кравченко У. Замість автобіографії / Уляна Кравченко // Твори. Повне видання / Уляна 
Кравченко. – Торонто, 1975. – С. 681–684.

9. Огриза Г. І. До творчих взаємин Уляни Кравченко з Іваном Франком / Г. Огриза // Укр. 
мова і л-ра в школі. – 1988. – № 12. – С. 6–11.

10. Путівник по фондах відділу рукописів Інституту літератури. – Київ, 1999.
11. Рудницький М. [Кравченко Уляна]. У Перемишлі. Щастя / Михайло Рудницький // 

Письменники зблизька. Кн. 3 / Михайло Рудницький. – Львів, 1958. – С. 59–68; 
12. Франко І. Зібрання творів : у 50 т. / Іван Франко. – Київ : Наукова думка, 1976–1986.

Стаття надійшла до редколегії 02.10.2018 
Прийнята до друку 11.10.2018



208 Марія ЛАПІЙ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

THE CREATIVE COLLABORATION 
OF IVAN FRANKO AND ULIANA KRAVCHENKO

Mariya LAPIY

The Ivan Franko Institute, National Academy of Sciences of Ukraine,
18, Drahomanova Str., Lviv, Ukraine, 79005,

e-mail: volodyalapiy@gmail.com

The paper discusses the issue of Ivan Franko’s creative relationships with Uliana 
Kravchenko from the beginning of their epistolary acquaintance (1883) up till I.Franko’s 
death. The article deploys a complex dynamics of this long-term and productive literary 
collaboration, special attention being focused on I. Franko’s personality as editor, publisher 
and critic of Uliana Kravchenko’s creativity. His pivotal role in the shaping of her talent is 
emphasized.

Ivan Franko was directly involved in the development of talent and the popularization 
of the literary work of Uliana Kravchenko: he widely represented the work of his 
acquaintance in the magazines, almanacs and collections of the day («Zoria» [«The 
Star»], «Dilo» [«The Cause»] «Ruslan», «Halychanyn» [«The Galician»], «Dzvinok» 
[«The Bell»], «Zhyttye i slovo» [«Life and the Word»], «Literaturno-naukovyi vistnyk» 
[«The Literary and Scientifi c Herald»], «Pershyi vinok» [«The First Wreath»], «Vik» 
[«Age»], «Za krasoyu» [«After Beauty»], in the anthology «Akordy» [«The Accords»] 
(1903), expressed his public support for her and provided a professional assistance. It was 
I. Franko who edited and published her debut book «Prima Vera» (1885). With the help of 
I. Franko (at his cost), the «Literary-Scientifi c Library» published the next book of poems «Na 
novyi shliakh» [«Onto the New Path»] (1891). For the near future, it was planned to publish 
the third book; however, this ambitious creative project failed to be realized. I. Franko was 
the fi rst and most valuable reader and critic of Uliana Kravchenko’s debut literary attempts. 
In addition, the writer supported her with work and money. With his help of a sponsor, he 
sought to alleviate the unenviable fate of the «wandering teacher», who, due to unpredictable 
circumstances, had been «a woman-labourer in the fi eld of school education, having neither 
enough money nor time to get more thoroughly educated. In general, the relations between 
I. Franko and Uliana Kravchenko present a long-term and very productive relationship 
between teacher and student, a literary mentor, guardian and nurse, experienced master and 
lady fellow-writer, spiritual leader and his dedicated comrade-in-arms.

For her part, Uliana Kravchenko proudly and gratefully recalled in numerous memoirs, 
poetry dedications and panegyrics those minutes when she was listening «not only to his 
advice as a writer, but also to the living word from the lips of the great teacher», and she 
believed that Ivan Franko had, by his infl uence, his work and his example, raised an entire 
young generation, which, following his instructions, embarked onto a new way.

Keywords: epistolary history, memoirs, literary cooperation, creative mentoring and 
guardianship.



УДК 821.161.2-7.09Здерковський»1857/1920»(092)

DOI: http://dx.doi.org/10.30970/uls.2018.83.2174

ІВАН ФРАНКО Й ОЛЕКСАНДР ЗДЕРКОВСЬКИЙ

Олена ЛУЦИШИН

Інститут Івана Франка НАН України,
вул. Драгоманова, 18, Львів, Україна, 79000, 

е-mail: olenkaluc@ukr.net

Розглянуто взаємини Івана Франка з українським письменником, громадським 
і церковним діячем, греко-католицьким священиком Олександром Здерковським 
(1857–1920), котрий був співредактором львівського гумористично-сатиричного 
двотижневика «Зеркало» (1889–1893), дописував до львівських газет «Діло», 
«Слово». Для сучасного читача літературна постать Олександра Здерковського 
маловідома, а тим часом він – автор поетичних, прозових, драматичних творів; під 
справжнім ім’ям і криптонімом «А. З.» друкував у львівському релігійному часопису 
«Душпастир» свої проповіді (1890–1891). Художні твори публікував під псевдонімами 
та криптонімами (відомо не менше 12) на сторінках львівських періодичних видань 
«Зоря», «Мир», «Свобода», «Діло», «Комар». Значна частина літературного доробку, 
зокрема автографи п’ятьох драматичних, шістьох прозових та 780 поетичних 
творів зберігається у персональному фонді О. Здерковського в Інституті літератури 
ім. Т. Г. Шевченка НАН України. За життя О. Здерковського опубліковано лише частину 
цієї спадщини. 

Досліджено особисті контакти І. Франка та О. Здерковського, а також висвітлено 
Франкову оцінку його творчості. І. Франко знав переважну більшість опублікованих 
творів О. Здерковського, сприяв публікації їх на сторінках періодичних та неперіодичних 
видань, адже високо оцінював гумористичний талант О. Здерковського, хоча вважав 
його не до кінця реалізованим. Завдяки Франкові освічена публіка змогла докладніше 
ознайомитися з творчістю Олександра Здерковського, котра, поза сумнівом, заслуговує 
на увагу дослідників і любителів рідного слова.

Ключові слова: І. Франко, О. Здерковський, контакти, біографія, художня творчість, 
гумористичний талант.

У межах проекту «Франківської енциклопедії» вперше системно і повно досліджено 
взаємини Івана Франка з українським письменником, публіцистом, громадським і 
церковним діячем, греко-католицьким священиком, крилошанином Здерковським 
(Здерковскім, Здерковским, Здерківським) Олександером (Александер, Олександр) 
Івановичем (Іоановичем) [псевд. і крипт.: Олекса Мотиль, Мотиль, Ол. Мотиль, О. М., 
Ом, О. И. М., М…, О. М-ль, А. З., Сфінкс, Сф., Чортополох, Шершень, Ш., Ш-ь; 
28.02/12.03.1857, с. Біла, тепер Чортківського р-ну Тернопільської обл. – 14.01.1920, 
с. Крушельниця, тепер Сколівського р-ну Львівської обл.].

Для сучасного читача літературна постать Олександра Здерковського маловідома, 

© Луцишин Олена, 2018

ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83. С. 209–218
Ukrainian Literary Studies. 2018. Issue 83. P. 209–218



210 Олена ЛУЦИШИН
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Українська літературна енциклопедія не подає про нього жодних відомостей, у статті 
про його батька – Івана Здерковського, помилково приписано псевдоніми Мотиль і 
його похідні І. Здерковському [4], хоч О. Дей у «Словнику псевдонімів та криптонімів» 
належність цих псевдонімів та криптонімів залишив за О. Здерковським [3]; такого ж 
погляду дотримувалися Ю. П’ядик [16] (вслід за Ярославом Дашкевичем), М. Ващишин 
[2], Б. Ревера [17] та ін. Бібліографічна антологія Юрія П’ядика містить низку 
неточностей у статті про О. Здерковського [16]. У «Зеркалі» О. Здерковський публікував 
твори 1889–1893 років, а не в 1899–1893. Услід за О. Деєм [3] Ю. П’ядик подавав 
псевдонім Чертополох. Переглядаючи всі номери «Зеркала», ми виявили лише форму 
Чортополох. У книзі Ю. П’ядика переплутано роки окремих публікацій О. Здерковського 
(або творів його ймовірного авторства) у «Зорі» (зокрема, поезій «Мудра», «Я і 
Зазулька») та «Зеркалі» (поезій «До жалів “Морарієвських”», «З Рудецкого», «Старі 
гноми», «З політики», «Ювілей», «Сербскі комедиї», «Галичане і “Галичанин”», сценки 
«Натурально» тощо); до прози зараховано поетичні твори («В відповідь Віце-вичосі», 
«Родовід миліонів»); перекручено назви: «Родовід миліонів» (у Ю. П’ядика: «Родовід 
Лісленів»), «Руска політика» (у Ю. П’ядика: «Рускі політики»), «Хлопська доля» (у 
Ю. П’ядика: «Холопська доля»), «З Заліщик» (у Ю. П’ядика: «З Заліщак»), «Коли би»: 
1. «Коли б по горлиць прикладу…»; 2. «Сли б слухали суди низші» (у Ю. П’ядика: 
«Коли би»: 1. «Коли б по Горянць прикладу…»; 2. «Сли б слухали суди низкі») та ін. 
Не завжди точно зазначено, як підписано твір. На сторінках «Зеркала» та «Нового 
Зеркала» є й інші, крім описаних у Ю. П’ядика, поезії О. Здерковського.

Основним джерелом відомостей про О. Здерковського стали його автобіографічний 
лист до І. О. Левицького від 7 травня 1896 року з Крушельниці [13], а також некролог [1]. 

Народився О. Здерковський у родині греко-католицького священика (натоді 
«парохіяльного сотрудника»), громадсько-культурного діяча, письменника, перекладача 
Івана Здерковського (1823–1901), рід якого походив з містечка Товстого (тепер селище 
Заліщицького р-ну Тернопільської обл.), й Анни з родів Кочановських і Пацлавських, 
вихованої у «щироруськім» (тобто українськім) дусі. Через часті переїзди батька з 
парохії на парохію освіту здобував у школах різних міст і сіл. Навчався в гімназії Бережан 
(3–6 класи, 1870–1875), де написав перший фейлетон (не зберігся), згодом гумореску 
«Практичний розум, або Пригоди школяра». У 1875 році він був однокласником 
Володимира Масляка. Закінчив Дрогобицьку гімназію (1877). В автобіографії згадував: 
«В Дрогобичи пізнав я писателя Ів. Франка, тогда уже академіка, і інних двох талантливих 
молодців-ґимназіястів: Мих. Зубрицкого і Даніїла Лепкого» [13, арк. 3 зв.]. 1877 року 
вступив до Львівської духовної греко-католицької семінарії та на богословський 
факультет Львівського університету. За свідченням О. Здерковського, у семінарії у 
1879–1881 роках, за часів ректорства В. Бачинського, його обрано наставником читальні, 
а на останньому році навчання він видавав «домашню гумористичну газетку» «Зеркало» 
[13, арк. 3 зв.].

1881 року закінчив богословські студії, але близько п’яти років провів у 
батьківському домі, бо не міг вирішити проблему з одруженням через знеохоту після 
двох матримоніальних невдач (випускник теології мав або одружитися і висвятитися, 



211ІВАН ФРАНКО Й ОЛЕКСАНДР ЗДЕРКОВСЬКИЙ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

або висвятитися і не одружуватися; після висвячення одружуватися не дозволялося). 
В автобіографії читаємо: «[...] Не можучи довго на нічо рішитися, вже вкінци 
постановив приняти стан священнскій в безбрачію, що і соділав в марті 1887 г. В тім 
часі читав я, правда, много книг всякого наукового содержанія, пізнав потрохи світ, 
котрий вперед надто ідеально собі представляв, і написав більше стихів» [13, арк. 4]. 
Після висвячення 1887 року отримав посаду в Семигинові (тепер Стрийського р-ну 
Львівської обл.). 1889 року був прикликаний на посаду архикатедрального сотрудника 
(помічника священика) у Львові, близько двох років заступав проповідника при церкві 
св. Юра. 1891 року – член і церемоніяр Львівського провінційного синоду, того самого 
року отримав парохію у Крушельниці, де працював до кінця життя. У парохії, крім 
душпастирських обов’язків, активно провадив громадську діяльність: організував 
апостольське братство св. Петра і Павла, сприяв заснуванню місцевих філій товариств 
«Січ» і «Просвіта» (1902–1906). 1909 року його парохію відвідав митрополит Андрей 
Шептицький. О. Здерковський займався благодійністю: частину власних і церковних 
коштів спрямовував на зменшення кількості курних хат на селі. Свої політичні погляди 
окреслював так: «Относительно моїх політичних поглядів – не належу до жадної 
теперішної партії нашої в Галичині. Єсмь лиш галичанин і з всей моєй душі рад би-м 
тіснійшій моєй отчині єй рідним словом і письмом служити і повести туди всю нашую 
братію після слів своєй поеми: «Не чужая – рідна справа / Най буде для нас свято́в! / 
Галича добро і слава / Най нам станеся мето́в […] / Галич – первий знак і точка / Най 
буде для галичан! / Близша тілови сорочка / От всіх хоть яких сукман [сукман – суконний 
верхній одяг; свита. – О. Л.]!» [13, арк. 4–4 зв.]. 

Окрім того, О. Здерковський був співредактором львівського гумористично-
сатиричного двотижневика «Зеркало» (1889–1893), дописував до львівських газет 
«Діло», «Слово». Він є автором поетичних, прозових, драматичних творів. Під своїм 
ім’ям і криптонімом «А. З.» друкував у львівському релігійному часопису «Душпастир» 
(упродовж 1890–1891) проповіді, які виголошував або мав виголошувати у престольній 
церкві (наприклад, «Проповідь на Воздвиженіє честного Креста»: 1891. № 17; підп. – 
А. З.). Художні твори публікував під псевдонімами та криптонімами (відомо не менше 
12) на сторінках львівських періодичних видань: журналу «Зоря» («В столітні роковини 
вступленя на престол цісаря Іосифа ІІ»: 1880. № 23; «З поезій Олекси Мотиля: Мудра; 
Я і зазулька»: 1889. № 2), газетах «Мир. Часопись для справ політичних, церковних, 
економічних і літературних» («Страх», 1887), «Свобода» (вірші «В 50-ту річницю 3 мая 
1848»: 1898. № 98; «Єрихон»: 1910. № 47), «Діло» («Маленький фельєтон»: 1898. № 98; 
вірш «В січні 1899»: 1899. № 11), сатиричному журналі «Комар» (виходив у 1900–1905). 
Значна частина літературного доробку (автографи 5 драматичних творів: «Константий 
Ходацкий. Комедія», «Пан Пафнутій жениться», «Порадний Лейба», «Старий школяр 
Латка. Комедія в 6 актах, ч. I, II», «Чортова подяка»; 6 прозових: «…горнятком, гет на 
горбок…» (немає початку), «Або-або», «Ворожка», «Вспоминки сільського бакаляра, 
ним самим составлені», «Проповідь», «Як пех, то – пех»; 780 поетичних творів різних 
жанрів: поеми, лірика, пісні, коломийки, сонети, байки, афоризми, епіграми, загадки, 
сценічна ораторія на 1 дію тощо) зберігається у персональному фонді О. Здерковського в 



212 Олена ЛУЦИШИН
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Інституті літератури ім. Т. Г. Шевченка НАН України [12; 5]. За життя О. Здерковського 
опублікована лише частина цієї спадщини. Матеріали про О. Здерковського є також 
у ЦДІА у Львові [20]. Помер од плямистого тифу. У некролозі відзначено, що 
О. Здерковський «був дуже люблений своїми парохіянами та як свідомий українець 
занимався живо народніми справами» [1]. 

У листі до Михайла Драгоманова від 31 липня 1879 року Михайло Павлик 
пропонував залучити О. Здерковського до нового часопису – літературно-наукового 
двотижневика «Нова Основа», що його задумав видавати з І. Франком: «Крім того, я 
раджу добути ще більший гум[ористичний] талант, застрягший у семінарії львівскій, 
котру він може змалювати  n o n   p l u s   u l t r a  [далі нікуди (лат.). – О. Л.], мужицкого 
сина Здерковского» [15]. Натомість І. Франко в листі до М. Павлика близько 10 жовтня 
1879 року зауважував: «[…] Про Здерковського й гадки не майте – попом зробився 
наскрізь, писати забув, а за переставання зо мною, як, може, знаєте, з семінару 
виганяють» [19, т. 48, с. 216]. Однак у 1880–1890-х роках О. Здерковський опублікував 
десятки нових творів. 

Іван Франко був обізнаний із творчістю О. Здерковського й високо оцінював 
його гумористичний талант, хоча вважав не до кінця зреалізованим. У «Нарисі історії 
українсько-руської літератури до 1890 р.», розповідаючи про народовський гумористично-
сатиричний часопис «Зеркало», видавання якого «перейшло протягом 80-их 
літ чотири фази розвою» [19, т. 41, с. 444] (1882–1883; липень 1883–1885 – під назвою 
«Нове Зеркало»; 1886, до вересня; 1889–1893), І. Франко згадав О. Здерковського: 
«Нарешті третє “Зеркало” з головним співробітництвом Володимира Масляка […] 
почав видавати в р. 1889 Володимир Левицький (не Лукич). Масляк підписувався тут 
псевдонімом Залуквич, а під псевдонімом Олекса Мотиль писав віршами й прозою 
священик Олекса Здерковський, у якім, мабуть, за клопотами священичого стану занидів 
дуже замітний гумористичний талант» [19, т. 41, с. 445]. 

У журналі «Зеркало» 1889–1893 років О. Здерковський опублікував не менше 
118 підписаних (і 27 віршів, вірогідно, його авторства) гумористичних, сатиричних та 
публіцистичних віршів і байок під різними псевдонімами та криптонімами (О. Мотиль, 
Мотиль, О. М-ль, М-ль, О. И. М., М., М…; Сфінкс, Сф., Шершень, Ш., Ш-ь, Чортополох), 
а також анонімно: 

1889 року підписані віршотвори: «Згода», «За обрік» (обидва – № 1), «Піснь 
елеґійна пропінаційнои опозиціи» (№ 2), «Бідний жених – богачеви» (№ 4), «Годі 
правду де подіти», «Чабарашка» [«Бери, Грицю, удовицю…»], «Не надо!» (усі – № 5), 
«Mignon» (№ 6), «Наші вини», «Цілунок брата», «Загадки» [1. «Що то є за край?..»; 
2. «Що то за корова?..»] (усі – № 8), «Політика хрунів», «Вибори а кукавка», «Менше 
о те…», «Чабарашка» [«Якби знав “государь”»] (усі – № 10), «Однаково» (№ 11), «З 
Турки», «З Заліщик» (обидва – № 12), «Гноми» [«Краса без статку…»]; [1. «Та краса 
у мене в найбільшій надобі…»; 2. «Тую ученість звик я величати…»; 3. «Той богач в 
мене поваги єсть гідний…»] (№ 13, 15), «У садку» (№ 13), «Наука», «Пропинаційне», 
«Розсудіть!» (усі – № 14), «Гадка практика», «Суди жіночі (Гумореска)» (обидва – № 15), 
«Морали», «Над потоком», «Условє поправи», «Не разсуждать!», «Пливе сонечко», 



213ІВАН ФРАНКО Й ОЛЕКСАНДР ЗДЕРКОВСЬКИЙ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

«Родовід миліонів», «Львівскій капітулі» (усі – № 16), «Офиціялка» (№ 17), «Ворона 
(Байка)», «Нові види» (обидва – № 19), «Хлопска доля», «Галицкі образки» (обидва – 
№ 20), «Интерпеляція», «Найновійша вість», «Невелика добичь» (усі – № 23); ймовірне 
авторство (dubia, підп. Ш…): «З Долини» (№ 19).

1890 року – 17 підписаних віршотворів: «Рускій віденьскій клюб», «На часі» 
(обидва – № 1), «Все зміняєсь» (№ 2), «У пості», «Добродії народа», «Два привіти 
весні» (усі – № 6), «Пісня Аргонавтів» (№ 7), «Згода» (№ 10), «Співак», «Образок», 
«Пісня» (усі – № 11), «Хороша пастушко…» (№ 13), «Ріжні» (№ 14, римована проза), 
«Вічна борба» (№ 15), «Теорія а практика» (№ 18), «Слово а діло», «Тепер инакше» 
(обидва – № 19); два непідписаних: «Путешествіє Бонзи», «Радуйся Руси» (обидва – 
№ 3) [Див.: 16, 141]; ймовірне авторство (dubia, підп. Ш.): «Афоризми» [1. «Чи з нас 
не лише жартують…»], 2. [«Коли не в Польщи робить таке Цішка…»] (№ 3), [1. «Дуже 
гарно и похвально…», 2. «Наших хрунів рід хоробрий…»] (№ 4).

1891 року – 6 віршотворів: «Причина» (№ 2), «Наш мужик» (№ 3), «В своїй хаті», 
«Гус», «Любовна исторія» (усі – № 9), «Боян» (№ 13).

1892 року – 24 підписані віршотвори: «В відповідь Віце-вичосі», «Окружні 
інспектори» (обидва – № 12), «До образ над валютов», «Душпастиреви!», «З 
Тернопільщини» (усі – № 13/14), «Своя партія», «Загадка» [«Прошу мені відповідати»], 
«Якісь дива», «Кантата», «Чого люде не скажуть» (усі – № 15/16), «Русин», «До справи 
тучапської», «Душпастиреви без овец», «Пішли» (усі – № 17/18), «Русин всего злого 
причинов» (№ 19/20), «В честь “Музи”», «З високої політики», «Ніхто не дурний», 
«Сойм і sejmiki» (усі – № 21/22), «Еміґрацийне», «Клеветникам руского клєра» (обидва 
– № 23), «Смаркову», «Злодій», «На часі» (усі – № 24); ймовірне авторство (dubia, підп. 
Ш.): «Щирий жаль» (№ 21/22), «Довгий вибір», «Наш парлямент», «То раз – щастє», 
«Русин – політик не аби який?» (усі – № 24).

1893 року – 27 підписаних віршотворів: «Звісному пану Генрикови», «Дивне» 
(підп. Ш., зберігся автограф), «З Перемишля (До справи тучапської)» (підп. Ш., зберігся 
автограф), «Контрасти» (усі – № 1), «Піснь» [«Побіди певні…»], «Руска відвага», 
«Руска політика» (усі – № 2), «Руска натура», «Якийсь новий наш пех», «Р. Г. Патрові 
Маріянови» (№ 3), «Диво», «З Рудецкого» (підп. Ш., зберігся автограф) (№ 5), «Зі 
Львова», «Народний дім», «Наша язикова свобода», «Незадовго», «Нова програма», 
«Незадовго», «До поїздки Ігнатієва по Поділю», «Душпастиреви», «Панама» (усі – 
№ 6), «Для Руси нема нігде мира», «Нова льотерия в Венгриї», «Хоче мати віддавати», 
«Popy i popadie», «З Ярославя» (усі – № 8), «Три річи» (№ 11); «Чудо» (№ 8, б. п.); 
«Старі гноми» [«Не у довгії м’ясниці…»] (б. п.); ймовірне авторство (dubia, підп. Ш.): 
«Вже знаєм…», «Галичанин» (обидва – № 4), «На Поділю», «Ювилей», «Галичане і 
“Галичанин”», (усі – № 5), «Сіль для худоби», «Чого?», «Згода ческо-німецка», «Для 
пана презеса» (усі – № 6), «З політики», «До жалів “Морарієвских”», «Сербскі комедиї» 
(усі – № 8), «Мадяр» (№ 9). 

Наведемо для прикладу кілька зразків поетичних творів О. Здерковського, які були 
б цікавими і актуальними, на наш погляд, для сучасного читача.



214 Олена ЛУЦИШИН
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

В відповідь Віце-вичосі
Здорові були, пане Віце-вичоса!
Мотиль – се овод на зимно мягкий…
Не пхає свого чутливого носа, – 
Де віє на него холод тяжкий!
Но як знов тепло в Зеркала країні, 
Як май цвите і легот віє там, –
То Мотиль з серця всего рад тій зміні
Спішить з Шершенем ід вашим лугам. 

Загадки
1.
Що то є за край?
Що чужим в нім рай,
А для земляка – недоля гірка.
2.
Що то за корова?
Тиха, без норова – 
Що ї не годують,
Ні її не поять,
А все її доять,
Всі з неї хіснують? 

Руска натура
Русин з жидом все ся згодить.
З поляком тож в мирі ходить, 
Хоть за него уїдає
Поза очи, як лиш знає;
Лиш з своїми не мириться,
Все з ними боресь, все свариться.

З Перемишля (До справи тучапської)
Маєм ми людей спосібних
До … шампанів і коняків
І залицянь до поляків, 
І … химерів непотрібних…
Но як прийде важне діло
Й тра робити мудро, сьміло: – 
Га! Тогди ми непорадні
Труси, цюри перворядні.

Наші вини
Три великії вини
Маєм ми русини
В очах в часі і сусід:
Перша: що наш руській рід;
Друга: що остались ми
Доси рускими людьми;
Третя ж найбільша зі всіх,– 
Що бажаєм прав своїх.



215ІВАН ФРАНКО Й ОЛЕКСАНДР ЗДЕРКОВСЬКИЙ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Проза О. Здерковського у «Зеркалі» представлена твором «З кондоленційних 
телєґрам до Цішки» (1890. № 15, підп. Чортополох), а також невеличкими творами 
(анекдот-сценка) ймовірного авторства: «Розмова» (1892. № 13/14, підп. Ш…), 
«Натурально (Сценка)» (1893. № 5, підп. Ш.), «Збогатів (Сценка)» (1893. № 8, підп. 
Ш.), «Також письменник» (1893. № 10, підп. Ш.). Автором цих творів (або деяких із 
них) міг також бути Сильвестр Яричевський, який друкував у «Зеркалі» свої твори 
під псевдонімом Шальвір, у словнику псевдонімів і криптонімів О. Дея зафіксовано 
криптонім «Ш…» як криптонім С. Яричевського [3, c. 395]. У словнику О. Дея 
криптонім «Ш.» не зафіксований серед криптонімів О. Здерковського, проте наявність 
кількох автографів опублікованих у «Зеркалі» творів дає підстави вважати «Ш.» радше 
криптонімом О. Здерковського як похідний від Шершень; цю думку поділяє також 
Ю. П’ядик [16]. 

Опублікований 1889 року в «Зеркалі» вірш О. Здерковського «Найновійша вість» 
(«У Россії вже Дегени…») (№ 23. С. 1, підп. Мотиль) був відгуком на «процес Дегена 
і товаришів», по якому проходив також І. Франко. 

У Россії вже Дегени
Славлять галицкі вакації,  
Світлість польскої гостини 
Й польскої цивилизації.

Гірка іронія, що межує з сарказмом, звучить у чотиривірші О. Здерковського. Адже 
звичайні літні канікули в Галичині 1889 року обернулися для гостей з Наддніпрянської 
України (С. Дегена та його сестер Наталії і Марії) у голосний політичний процес і 
безпідставні звинувачення у «злочинному порушенні публічного спокою», участь у 
нелегальних революційних організаціях, діяльність проти держави та суспільного ладу, 
були пов’язані з арештом, тривалим ув’язненням, неприємностями для людей, які їх 
гостинно зустріли та прийняли (серед них був, зокрема, І. Франко). 

На початку липня 1889 року до Львова приїхав Сергій Деген, зупинився в готелі, 
через кілька днів розшукав І. Франка і поселився в нього, оскільки дружина І. Франка 
була у від’їзді з дітьми і в його помешканні було вільне місце. У середині липня до Львова 
приїхали сестри С. Дегена Наталія та Марія, відвідали І. Франка у його помешканні, де 
поселився їхній брат Сергій. Увечері з 19 на 20 липня 1889 року у ресторані М. Віксля 
(тепер вул. Вірменська, 5) у Львові відбулася товариська зустріч українських студентів 
з нагоди приїзду киян; там був і І. Франко. І. Франко з Осипом Маковеєм та Дегенами 
20 липня 1889 року вирушили до с. Дидьова на гостини до місцевого священика 
о. І. Кузева (22–29 липня перебували в його домі). Всі відпочивали, влаштовували 
мандрівки, ловили рибу тощо. 30 липня І. Франко, О. Маковей, С. Деген повернулися 
до Львова, а сестри Деген залишились у Дидьовій. Всі вони перебували під пильним 
наглядом поліції. 15 серпня С. Дегена арештували в помешканні І. Франка, наступного 
дня провели обшук вдома і на роботі (редакція часопису «Kurjer Lwowski») і арештували 
самого Франка. 18 серпня був обшук у хаті Франкового вітчима Гриня Гаврилика у 
Нагуєвичах, де в той час перебувала Ольга Франко з дітьми. Того ж дня арештували 



216 Олена ЛУЦИШИН
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

сестер Деген у Дидьовій і доправили до Львова до в’язниці (з 19 липня). 21 серпня було 
арештовано М. Павлика. До 20 жовтня 1889 року І. Франко був ув’язнений і перебував 
під слідством у Львівському крайовому карному суді; 20 жовтня його випустили на 
волю. Того ж дня звільнили М. Деген, М. Павлика, А. Скородинського, а пізніше, після 
внесення застави – С. Дегена і Н. Деген. Затримано було тільки Б. Кістяківського й 
А. Маршинського [14, с. 116, 119, 120, 123–126, 138]. Захищав обвинувачених фаховий 
польський адвокат В. Дулемба. Преса всебічно освітлювала судовий процес, який набув 
чималого розголосу.

16 листопада Львівський крайовий суд листом повідомив І. Франка, що державний 
прокурор заявив, що не бачить підстав для подальшого судового переслідування 
проти нього, С. Дегена, Н. Деген, Б. Кістяківського, А. Маршинського, М. Павлика, 
А. Скородинського, обвинувачених у порушенні публічного спокою. 21 листопада 
1889 року Дегени (мати, син, дві дочки) виїхали зі Львова до Києва [14, с. 139]. Власне 
на цю подію відгукнувся у своєму чотиривірші О. Здерковський. І. Франко у листі до 
М. Драгоманова 23 листопада 1889 року у Софію назвав судовий процес «delirium des 
Zeitgeistes» (лат., нім.: божевіллям у дусі часу. – О. Л.) [19, т. 49, с. 219].

Раніше, 1885 року, у журналі «Нове Зеркало» за підписом «Олекса Мотиль» 
О. Здерковський опублікував вірші «Лист до любки» (№ 3) та «Два сонні усміхи. 
Образок» (№ 6). Згодом, 1896 року, у часопису «Житє і Слово» І. Франко опублікував 
публіцистичну статтю О. Здерковського за підписом «Сфінкс» «Єдино же єсть на 
потребу» (т. 5, кн. 4).

Завдяки постаті І. Франка ми змогли докладніше ознайомитися з творчістю 
Олександра Здерковського, талант якого, на думку І. Франка, не був повною мірою 
зреалізованим, але, поза сумнівом, заслуговує на увагу дослідників і любителів рідного 
слова. 

СПИСОК ВИКОРИСТАНОЇ ЛІТЕРАТУРИ

1. В. Й. П. Посмертні згадки. О[тець] Александер Здерковський [Некролог] // Громадсь-
ка Думка. – 1920. –29. І (№ 24). – С. 7. 

2. Ващишин М. Мотиль… Хто він? / Марія Ващишин // Дзвін. – 1997. – № 11–12. – 
С. 110–111. 

3. Дей О. І. Словник українських псевдонімів та криптонімів (ХVІ–ХХ ст.) / О. І. Дей. – 
Київ, 1969. – С. 392, 472.

4. Дем’ян Г. В. Здерковський Іван Григорович / Г. В. Дем’ян // Українська літературна 
енциклопедія. – Київ, 1990. – Т. 2. – С. 258.

5. Єсипенко Д. Анотація фонду Олександра Здерковського / Дмитро Єсипенко // Спад-
щина : Літературне джерелознавство. Текстологія. – Київ, 2009. – Т. 4. – С. 195–203.

6. [Здерковський О.] В відповідь Віце-вичосі / Мотиль // Зеркало. – 1892. – № 12. – С. 4.
7. [Здерковський О.] З Перемишля (До справи тучапської) / Ш. // Зеркало. – 1893. – № 1. 

– С. 2.
8. [Здерковський О.] Загадки / Сфінкс // Зеркало. – 1889. – № 8. – С. 3.
9. [Здерковський О.] Наші вини / О. И. М. // Зеркало. – 1889. – № 8. – С. 5.
10. [Здерковський О.] Руска натура / Шершень // Зеркало. – 1893. – № 3. – С. 2.



217ІВАН ФРАНКО Й ОЛЕКСАНДР ЗДЕРКОВСЬКИЙ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

11. [Здерковський О.] Суди жіночі (гумореска); Менше о те…; Хоче мати віддавати; Три 
річи; Наука; Гноми; В січні 1899 р. // Дзвін. – 1997. – № 11–12. – С. 112–113.

12. Інститут літератури ім. Т. Г. Шевченка НАН України. – Ф. 190. – Од. зб. 45; 1884–
1898 рр., 1997 р.

13. ЛННБ. – Ф. 167. – № 1272. – Арк. 1–5.
14. Мороз М. Літопис життя і творчості Івана Франка / М. Мороз. – Львів : Артос, 2016. – 

Т. 2: На вершинах (1887–1899). – 692 с. 
15. Переписка Михайла Драгоманова з Михайлом Павликом (1876–1895) / зладив М. Пав-

лик. – Чернівці, 1910. – Т. 3 : (1879–1881). – С. 102.
16. П’ядик Ю. Здерковський Олександр Іванович / Юрій П’ядик // Українська поезія 

кінця ХІХ – середини ХХ ст. : бібліографія : антологія / Юрій П’ядик. – Київ : К. І. С., 
2012. – Т. 3. – С. 139–142.

17. Ревера Б. Здерковський (Здерківський) Олександр Іванович / Б. Ревера // Українська 
журналістика в іменах. – 2005. – Вип. 12. – С. 178–179. 

18. Романюк М. М. Зеркало / М. М. Романюк // Українські часописи Львова (1848–1939) : 
Історико-бібліографічне дослідження : у 3 т. / М. М. Романюк, М. В. Галушко. – Львів, 
2001. – Т. 1 : 1848–1900. – С. 415–420.

19. Франко І. Зібрання творів : у 50 т. / Іван Франко. – Київ : Наукова думка, 1976–1986.
20. ЦДІА у Львові. – Ф. 309. – № 1365. 

Стаття надійшла до редколегії 06.10.2018 
Прийнята до друку 12.10.2018 

IVAN FRANKO AND OLEKSANDER ZDERKOVS’KYI

Olena LUTSYSHYN

The Ivan Franko Institute, National Academy of Sciences of Ukraine,
18, Drahomanov Str., Lviv, Ukraine, 79000,

е-mail: olenkaluc@ukr.net

The article is devoted to the topic of Ivan Franko’s relationship with the Ukrainian 
writer, public and church fi gure, Greek Catholic priest Oleksander Zderkovsky (1857–1920) 
who worked as co-editor of the Lviv-based humour-and-satire biweekly magazine «Zerkalo» 
[«The Mirror»] (1889–1893), contributed to the Lviv newspapers «Dilo» [«The Cause»], 
«Slovo» [«The Word»]. For the present-day reader, the literary personality of Oleksander 
Zderkovs’kyi is of low profi le, whereas he has authored poetic, prose, dramatic works; 
published, under the real name and kryptonym «A. Z.», his sermons in the Lviv religious 
magazine «Dushpastyr» [«The Spiritual Pastor»] (1890–1891). His literary artistic works 
were published under pseudonyms and cryptonyms (not less than 12 are known) in the pages 
of the Lviv periodicals «Zoria» [«The Star»], «Myr» [«Peace»], «Svoboda» [«Liberty»], 
«Dilo» [«The Cause»], «Komar» [«The Gnat»]. Much of the literary work, including the 
autographs of fi ve drama, six prose and 780 poetry works, is kept in the personal holding of 
O. Zderkovs’kyi at the T. Shevchenko Institute of Literature, National Academy of Sciences of 
Ukraine. In the life-time of O. Zderkovs’kyi, only only part of his heritage had been published.

The paper explores the personal contacts of I. Franko and O. Zderkovs’kyi, highlights 
I. Franko’s appraisal of O. Zderkovs’kyi’s works. I. Franko knew an overwhelming majority 



218 Олена ЛУЦИШИН
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

of the published works authored by O. Zderkovs’kyi, helped to publish them in the pages of 
periodical and non-periodical editions, for he highly appreciated O. Zderkovs’kyi’s humorous 
talent, although believed that it wasn’t realized to the full.

Keywords: I. Franko, O. Zderkovs’kyi, contacts, biography, artistic creativity, humoristic 
talent.



УДК 821.161.2.09Франко:[070.1:355.16(=161.2)]”1916”

DOI: http://dx.doi.org/10.30970/uls.2018.83.2175

«ВІСТНИК ПРЕСОВОЇ КВАТИРИ УКРАЇНСЬКИХ СІЧОВИХ 
СТРІЛЬЦІВ» ЯК ДЖЕРЕЛО СТРІЛЕЦЬКОЇ ФРАНКІАНИ

Ірина РОЗДОЛЬСЬКА

Львівський національний університет імені Івана Франка,
кафедра української літератури ім. акад. М. Возняка,

вул. Університетська, 1, Львів, Україна, 79000,
e-mail: yaremchuk.iryna74@gmail.com

Актуалізовано стрілецький часопис «Вістник Пресової Кватири Українських 
Січових Стрільців» (1916) під кутом розгортання у ньому теми Івана Франка, 
спонукуваної насамперед фактом його відходу у вічність. У центрі наукового пошуку – 
спеціальне, меморіальне число журналу,  присвячене Франкові, яке належить до 
перших «подзвінних» (Мар’яна Комариця) франківських публікацій, написаних у 
червні 1916 року у Коші УСС. У науковий обіг введено такі текстові зразки стрілецької 
франкіани, як меморіальний алегоричний етюд-некролог Антона Лотоцького «Іван 
Франко», меморіальні поезії-епітафії Юри Шкрумеляка «Заповіт Пророка», Тараса 
Вірного «Безконечний глум», меморат невідомого автора «Іван Франко». Твори націлені 
на збереження в національній пам’яті непроминального у своїй винятковій значущості 
для української спільноти загалом і стрілецької зокрема  життєвого і творчого феномену 
Івана Франка.

Характерні для стрілецької поетичної франкіани символічні образи поета як 
українського Мойсея, плугатаря, який напровесні вийшов  орати запустілу ниву, борця, 
що поліг від ворожої кулі.

У перших франкознавчих меморатах (меморіальних статтях) автори стрілецького 
кола намагалися сфокусувати генераційне бачення свого великого сучасника та вчителя 
в загальнонаціональному масштабі, у вимірі його історичного внеску в культуру. 

Різножанрові публікації «Вісника...» становлять єдність у меморіальному 
осмисленні творчого й життєвого феномену І. Франка в координатах національного 
подвижництва обличчям світової воєнної катастрофи й на дорозі до державницької волі.

Ключові слова: Іван Франко, «Вістник Пресової Кватири Українських Січових 
Стрільців», Українські січові стрільці, стрілецьке покоління, меморіальна рецепція, 
меморіальні жанри.

Про «Вістник Пресової Кватири Українських Січових Стрільців» часто згадують у 
контексті досліджень стрілецької преси – від часу його заснування 1916 року і в перших 
пресознавчих публікаціях січового стрілецтва, і згодом, у публікаціях пізнішого часу, 
дотичних до історії УСС і його культурної діяльності.  У найважливіших стрілецьких 
збірниках: «Тим, що впали» (1917), «Червона калина» (1918), видання актуалізується 
як незаперечний факт стрілецького визвольного літопису, вперше бібліографується. 

© Роздольська Ірина, 2018

ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83. С. 219–226
Ukrainian Literary Studies. 2018. Issue 83. P. 219–226



220 Ірина РОЗДОЛЬСЬКА
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

У бібліографії Івана Калиновича вміщено перший бібліографічний опис часопису, із 
якого можна дізнатися і про редакторський склад, і про спосіб видання, розмір, ціну, 
навіть причини припинення друку: «Вістник Пресової кватири Українських січових 
Стрільців. Виходить раз у місять. Видає Пресова Кват. У.С.С. в Коші. Редактують 
Микол. Угрин-Безгрішний та А. Лотоцький. Як гектограф формату 23х30 цм по 16 
сторін. Ціна 40 сот. Вийшов № 1 в маю 1916 р. і № 2/3 (червень–липень) 1916 року). 
Дальше виданнє «Вістника» заборонено» [5, с. 156]. 

У статті Козака Нитки «Преса Українського Січового Війська» із літературного 
збірника «Червона калина» (1918) вміщено розлогішу презентацію видання, із цитуванням 
редакційних намірів, яка уточнює географічні координати появи  двох випусків, анонс 
змісту другого випуску і причини припинення виходу журналу. Можна довідатися, що 
перший, «майський» номер вийшов друком у с. Свистільники Рогатинського повіту [12, 
с. 98], а наступний випуск, який об’єднав під однією обкладинкою друге  і третє число, 
вийшов друком у с. Потік коло Рогатина [11, с. 99]. Саме він, як зазначено, присвячений 
«пам’яті Івана Франка» [11, с. 99]. На думку Козака Нитки, «з уступленням редактора 
з «Пресової Кватири» в Коші У.С.С. – перестав «Вістник» виходити» [12, с. 99].

Представлення «Вістника Пресової кватири» в «Історії української преси» в 
Аркадія Животка – досить стисле, проте зумовлене «de visu». Зміст часопису, на думку 
автора, інформаційно-літературний, а це –  «звідомлення, літературні твори, статті 
на теми мови, літератури, громадського життя і національних змагань» [4, с. 251], 
який виростає із програмних намірів редакції. А. Животко зупиняється на цитаті про 
часопис як «дзеркало життя новітньої Січі» із новинами про життя в Коші й у полі та 
із літературними творами, «що були б також дзеркалом життя стрілецтва, його думок, 
ідей, змагань шляхом сонця і краси», наголошуючи таким способом на відповідності 
виданням стрілецькому змагові і чинові в усіх його формах. Також дослідник наголосив 
на меморіальній спрямованості часопису, зокрема отого спареного останнього числа: 
«останнє число – за червень–липень – присвячене І. Франкові з нагоди його смерті» 
[4, с. 251]. 

Іван Крупський у праці «Національно-патріотична журналістика України (ІІ 
половина ХІХ – І чверть ХХ ст.)» відзначив особливу, «помітну» роль «Вістника 
Пресової Кватири» в стрілецькій історії [7, с. 112], частково розкрив вміст «Франкового» 
числа: «статті, підписані криптонімом Т. М., нарис А. Бабюка (М. Ірчана), спогади 
січового стрільця з московської неволі тощо» [7, с. 113]. 

Отже, журнал може цікавити наукову громадськість і як джерело стрілецької 
літературної діяльності загалом, і як джерело стрілецької франкіани зокрема, тому 
необхідно зактуалізувати видання як цінний пропам’ятний франкознавчий зразок. 
Варто представити не лише імена творців стрілецької франкіани, а й її зміст, специфіку 
творення меморіального франківського вектора, ідейно-тематичні та художні 
особливості. Тим більше, що проблема меморіальності у франкознавстві, започаткована 
працею Михайла Возняка «Пам’яти Івана Франка» (1916) і продовжена у дослідженнях 
із франківської біографістики та мемуаристики – Ярослави Мельник [8], Михайла 
Гнатюка [10], Мар’яни Комариці [6], цього сегмента стрілецької рецепції не зачіпає. 



221«ВІСТНИК ПРЕСОВОЇ КВАТИРИ УКРАЇНСЬКИХ СІЧОВИХ СТРІЛЬЦІВ» ...
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Обрії стрілецького меморіального дискурсу  про І. Франка початково окреслені у нашому 
виступі на франкознавчому конгресі 2016 року «Феномен Франка у меморіальному 
дискурсі січового стрілецтва» [9], а в нашій статті «Франкова присутність у літературній 
творчості Українських Січових Стрільців» [14] розглянуто взаємодію стрілецької поезії 
із Франковим культурним контекстом інтертекстуально без залучення публікацій із 
«Вістника ПК УСС».

Видання є поліграфічним раритетом, не наявне в бібліотеках. А. Животко зазначає, 
що преса УСС, видана на фронтах, могла мати максимальний наклад у 100 примірників, 
оскільки її готували «від руки» чи тиражували гектографічним способом. Наш 
«Вістник…» – рукописне видання, зберігається в архівах міста Львова. Перше число 
«Вістника…» можна віднайти в Центральному державному історичному архіві 
України у Львові [11]. Друге, «франківське», число зберігається у Державному архіві 
Львівської області [3], містить 15 сторінок, розміщене на восьми аркушах. У номері, 
щоправда, лише чотири дописи на тему Івана Франка, які займають приблизно його 
половину, серед них є приклади меморіальної поезії та прози, меморіальної критики; 
один зразок представлено не повністю, позаяк у числі відсутні п’ята і шоста сторінки. 
Оскільки у числі відсутній зміст, який би допоміг уточнити коло авторів і список власне 
франкознавчих публікацій, можемо припустити, що їх могло бути більше, аніж чотири. 
У статті Козака Нитки стверджено, що «деякі твори передруковано з “Вістника” в 
“Українськім слові” та у “Вістнику визволення України” у Відни» [12, с. 99]. Невідомо, 
чи це твори франкіани, чи взагалі низка інших публікацій із аналізованого джерела. 
Ідентифікувати їх належність до «Вістника ПК УСС» складно, оскільки редакції 
вищеназваних часописів не завжди вказують першоджерело публікацій. Наприклад, 
у відгуках про смерть і похорон І. Франка, редакція «Українського слова» розлого 
використовує записи Михайла Возняка, оформлені у меморіальній франкознавчій книзі 
«Пам’яти Івана Франка» (Львів, 1916) [2], уміщує поезію стрільця Василя Атаманюка 
«На смерть Івана Франка» [1], яка походженням і темою могла б пасувати і «Вістнику 
Пресової кватири Українських Січових Стрільців», без бібліографічних вказівок. 
Непослідовність у зазначенні авторства  публікацій у виданні також актуалізує й таку 
проблему.

Число «Вістника ПК УСС» відкривається алегоричним меморіальним оповіданням 
«Іван Франко». Оскільки рукою редактора М. Угрина на цій сторінці підписано 
дедикацію «Славній Полковій Владі УСС», як і розшифровано його рукою імена авторів 
публікацій у журналі, логічно було сприймати цей напис і як маркер його власного 
авторства. Однак це оповідання було передруковано в літературному збірнику «Червона 
калина» із зазначенням  імені справжнього автора –  Антона Лотоцького [12, c. 8–10].

 У центрі твору – образ плугатаря, який напровесні вийшов у полі орати  запустілу 
ниву «слабосилою рукою» (епітет «слабосилий» є однією із характеристик Франкового 
«Мойсея» – «старець слабосилий»). Він був самотній у своїй офірній праці, ніхто не 
відгукнувся допомогти. Поле – з «камінистою», «зарослою хабаззям», виснажливою 
землею. Екстер’єр твору також ворожий героєві і його ниві – «тучі нанесли камінюк». 
Знесилений плугатар «упав серед праці». Упродовж розвитку оповіді читач легко зрозуміє 



222 Ірина РОЗДОЛЬСЬКА
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

алегоричний зміст образів. Плугатар – Іван Франко, що від весни свого життя оре ниву 
української національної свідомості – аж до того часу, «як буря, страшна велика, ввесь світ 
обняла», тобто катастрофа Першої світової війни [3, арк. 3], власне тоді, коли надійшов час 
жнив. Значення алегорії плугатаря-Франка розкривається тоді, коли автор вказує період 
сорокалітньої праці великого плугатаря: «І в тій бурі впав великий плугатар змучений, 
обезсилений сороклітньою працею» [3, арк. 3]. 1913 року українська спільнота широко 
відзначала сорокаліття творчої діяльності І. Франка. Коли ж він помер, сорокалітній 
його духовний подвиг ліг в основу метафори Мойсея, у якій осмислювали історичну 
значущість І. Франка. Незоране поле, на яке «бурливі тучі з півночі нанесли нових 
камінюк» [3, арк. 2], – реальний і духовний український простір, що зазнає інвазійних 
втручань із Росії. Плугатар протистоїть чварам багатших сусідів за бідну українську ниву, 
щоб  зорати й засіяти своїм зерном (національні цінності), власним братам, позбавленим 
духу родинної єдності, засліпленим розбратом. Терпить гнів братів, удари камінням (теж 
натяк на текст «Мойсея») і все ж таки діждався зеленого збіжжя, аж коли виросли діти його 
братів (молодше покоління українців). Кульмінаційним в оповіданні є епізод прощання 
із плугатарем, втілений у рядках: «Пером Тобі земля, великий Брате! В страшну годину 
кидаєш Ти нас, без проводу лишаєш!» У цитаті сконденсовано той  розпач живих, що 
був із ними при Франковій могилі, загальнонаціональний розпач спільноти, яка втратила 
свого провідника... Проте автор завершив твір оптимістично: дух І. Франка возноситься 
над українським світом, спокійним зором обіймає його, упевнений: «Не пропаде марно 
мій труд, бо я власним приміром лишив братам і дітям їх, і внукам їх великий заповіт: 
«праця – праця та витривалість» [3, арк. 3]. 

У меморіальній поезії-епітафії «заповіт Пророка» стрілецький поет «Юра» (із 
напису редактора коло імені автора довідуємося, що це Юрій Шкрумеляк) з допомогою 
інтертекстуального діалогу із поемою «Мойсей» І. Франка творить монументальний 
образ вмираючого письменника: «Глянь! Пророк і торженник (тобто трудівник. – І. Р.) 
святий / Нині йде до могили» [3, арк. 3]. Ритм Франкового «Мойсея» виразно відлунює 
в рядках Ю. Шкрумеляка, підсилює намір представити постать поета як українського 
Мойсея. Складно виснувати про цілісність ідейного змісту твору, оскільки наступні 
сторінки часопису втрачені і твір обривається в момент проголошення пророчого 
заповіту нащадкам, у якому І. Франко – дбайливий господар, що скінчив свою життєву 
працю, дає настанови українській спільноті. Він просить не плакати за ним, не 
славословити намарне його Дух. 

В епітафії Т. В. (Вірного) центральним мотивом є трагізм Франкового буття у 
тяглості галицької суспільної рецепції, яку стрілецький поет називає «безконечним 
глумом». Йому болить сумний відхід І. Франка, прискорений «перехресним вогнем 
куль чужих і… рідних», болять несправедливі оцінки тих «зі світу негідних»,  хто 
тепер ревно плаче над його домовиною, а завтра далі чинитиме суд неправих. Метафора 
боротьби у творі означує життя І. Франка, а його відхід у вічність представлено 
також мілітаризовано. Образ творчої постаті І. Франка на тлі невдячної суспільності 
увиразнюється на перехресті протиставлень образів-штрихів із поетичної оповіді: 
рідні – чужі, батько – слуга, борець – доброчинець  – ворог:



223«ВІСТНИК ПРЕСОВОЇ КВАТИРИ УКРАЇНСЬКИХ СІЧОВИХ СТРІЛЬЦІВ» ...
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Умер борець од куль в борні,
Поклався в домовину –
Ридають рідні і … чужі
У ту сумну годину…

Борець для всіх добра бажав,
Був батьком всім й… слугою –
За те ж і мав він ворогів,
Де б лиш не став ногою…

У перехресному вогні
Од куль чужих і … рідних
Упав таки, повік заснув –
Покинув світ негідних…
А над могилою вони
Убійників прокляли –
Тай на нових борців своїх
Гармати лаштували… [3, арк. 5]

У результаті іронічно-саркастичні інтонації виводять із підтексту твору тезу про 
складну долю пророка у своїй Вітчизні.

1916 року стосуються і перші  франкознавчі меморати, тобто меморіальні 
літературно-критичні дописи [13], у яких автори стрілецького кола намагалися 
принаймні сформулювати фокус тогочасного генераційного бачення і свого великого 
сучасника та вчителя в масштабі національного значення постаті, дати  настанову на 
пам’ятання І. Франка у вимірі його історичного внеску в історію культури. У цьому 
аспекті прикметним є уривок із меморату невідомого автора у «Вістнику Пресової 
кватири УСС», де Франка-митця представлено в координатах творця-універсала, людини 
ренесансного типу, рівновеликого в усіх своїх творчих іпостасях. Автор подивляє 
патріотичний подвиг І. Франка – лишитись у сфері культури власного поневоленого 
народу, хоча міг «високо зайти і у Поляків, і в Москалів, і у Німців тай у чехів», його 
«велич і ціпку злуку із ґрунтом, на котрім виріс»: «Його праця серед найтяжших 
обставин являєть ся ярким доказом, до якої експанзії сили може допровадити людина 
навіть у такого народу, як ми. Іван Франко був найбільше продуктивний із творцїв усеї 
української літератури за весь час її тисячлїтнього майже існування аж до сьогодні… 
Те, що иншим народам дають їх великі державні мужі, адміністратори, войовники і 
кольонізатори, дав нам покійний своїм трудом: можливість розвинути все, що в нас 
уже заняло ся. Він був огородником нашої літератури на всїх її грядках» [3, арк. 4]. 
Патріотизм, титанізм, універсалізм – тріада, на якій стрілецький автор вибудовує власну 
національно-виховну презентацію творчого феномена І. Франка.

Отже, часопис представляє системний підхід до увічнення пам’яті І. Франка, 
реалізовуючи настанову пам’ятання не лише в стрілецькому, а й у всесуспільному 
масштабі, місію «pro memoria» у зверненні до […] теми, […] не дати попелу 
забуття засипати перед очима нащадків світлий образ […] людини і митця загально-
національного значення, дати дописом приклад національно-виховний» [14, с. 38].



224 Ірина РОЗДОЛЬСЬКА
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Стрілецькі твори, уміщені на його сторінках, постали блискавично (написані уже 
в червні!), із внутрішнього синівського генераційного імпульсу, потреби сказати своє 
«прощай» тому, хто був учителем не одного покоління галицької молоді, хто дав приклад 
свідомої і самопосвятної праці для добра національної громади. Публікації емоційно 
загострені,  прощальні, «подзвінні», передають той настрій розпачу  української 
спільноти від покинутості – без І. Франка! – перед обличчям світової воєнної катастрофи, 
на дорозі до державницької волі, який вона переживала у момент смерті й похорону 
українського генія. Можна відчитати із них те значення, що його мав у свідомості 
стрілецької генерації І. Франко ще за життя, а момент відходу посилив генераційне 
вдивляння в його екзистенційний силует.

Отже, попри різножанровість, публікації становлять єдність у меморіальному 
осмисленні творчого й життєвого феномену І. Франка, пропонують прочитувати 
особистість екзистенційно в координатах національного подвижництва через концепти 
загальнонаціонального значення «пророк», «провідник», «борець», «Мойсей», 
«каменяр», «плугатар», «титан», «надлюдина», «мученик», «Христос». Для стрілецької 
генерації у публікаціях «Вістника Пресової Кватири Українських Січових Стрільців» 
постать І. Франка розкривається в генераційних концептах «рідного», «батька», 
«вчителя», пам’ять про якого вона хоче зберегти і захистити.

СПИСОК ВИКОРИСТАНОЇ ЛІТЕРАТУРИ

1. Атаманюк В. На смерть Івана Франка / Василь Атаманюк // Українське слово: 
політична, економічно-суспільна й літературна газета. – Р. ІІ. – Львів, 1916. – Ч. 143 
(314). – 9 червня. – С. 1.

2. Возняк М. Памяти Івана Франка (опис життя, діяльности й похорону)  / Михайло Воз-
няк. – Відень : Накладом «Союза Визволення України» ; з друкарні Адольфа Голь-
дгавзена у Відні, 1916. – 96 с.

3. Державний архів Львівської області. – Ф. 306 «Іван Калинович, український 
бібліограф». – Оп. 1. – Од. зб. 90. – Арк. 2–8. (Вістник Пресової Кватири Українських 
Січових Стрільців / Редактують : Микола Угрин Безгрішний та А. Лотоцький. – Кіш 
Українського Сїчового Війська. – Р. Б. 1916. – Р. І. – Ч. 2–3 (місяця червня і липня). 

4. Животко А.  Преса на західних українських землях під час першої світової війни 
/ Аркадій Животко // Животко А. Історія української преси / Аркадій Животко ; упо-
ряд., авт. іст.-біогр. нарису та приміт. М. С. Тимошик. – Київ : Наша культура і наука, 
1999. – С. 248–251.

5. Калинович І. Важнійші жерела до історії Українських Січових Стрільців 
(Бібліографічний причинок) / Іван Калинович // Тим що впали 1914–1916 : 
літературно-мистецький збірник / зложив Микола Голубець; украсив Іван Іванець : 
Перша книжка. – Львів : у надзаг. : Артистична горстка і Пресова Кватира У.С.С. в 
полї, 1917. –  С. 152–157.

6. Комариця М. Подзвінне Франкові та його відлуння у пресі [Електронний ресурс] / 
Мар’яна Комариця. – Режим доступу : http://zbruc.eu/node/52302 

7. Крупський І. В. Національно-патріотична журналістика України (ІІ половина ХІХ – 
І чверті ХХ ст.) / Іван Крупський. – Львів : Світ, 1995. – 184 с.

8.  Мельник Я. І остатня часть дороги… Іван Франко : 1908–1916 / Ярослава Мельник. – 
Дрогобич : Коло, 2006. – 439 с.



225«ВІСТНИК ПРЕСОВОЇ КВАТИРИ УКРАЇНСЬКИХ СІЧОВИХ СТРІЛЬЦІВ» ...
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

9. Роздольська І. Феномен Івана Франка у меморіальному дискурсі січового стрілецтва 
/ Ірина Роздольська // «Я єсть пролог…» :  Матеріали Міжнародного наукового кон-
гресу до 160-річчя від дня народження Івана Франка. Львів, 22–24 вересня : у 2 т. – 
Т. 2. – Львів : ЛНУ імені Івана Франка, 2018. – С. 139–157.

10. Спогади про Івана Франка / упоряд. Михайло Гнатюк ; [вступ. статті і примітки 
М. Гнатюка]. –  Вид. 2-ге, доп., переробл. – Львів : Каменяр, 2011. – 813 с.

11. Центральний державний історичний архів у Львові.  – Ф. 353. – Оп. 1. – Од. зб. 225. – 
8 арк. («Бюлетень «Вістник Пресової Кватири Українських Січових Стрільців» (Ви-
дання пресової кватири УСС)». 

12. Червона калина : літературний збірник «Українського Січового Війська» / під 
редакцією Миколи Угрина-Безгрішного. – Кіш «Українських Січових Стрільців», 
1918. – 140 с.

13. Яремчук І. Пам’яті Лесі Українки : Меморіальна критика Миколи Голубця / Ірина Ярем-
чук  // Слово і час : науково-теоретичний журнал.  – 2016. – № 5 (665). –  С. 31–39.

14. Яремчук І. Франкова присутність у літературній творчості Українських Січових 
Стрільців / Ірина Яремчук // Українське літературознавство. – Львів, 2011. – Вип. 74. – 
С. 190–198.

Стаття надійшла до редколегії 06.10.2018 
Прийнята до друку  12.10.2018

«REPORTER OF PRESOVA KVATYRA 
OF THE UKRAINIAN SICH RIFLEMEN» 

AS THE SOURCE OF FRANKO SUCCESSORS OF RIFLEMEN

Iryna ROZDOLSKA

Ivan Franko Lviv National University,
Academician M. Vozniak Department of Ukrainian Literature,

1, Universytetska Str., Lviv, Ukraine, 79000,
e-mail: yaremchuk.iryna74@gmail.com

In the article it is referred to the publication of rifl emen «Reporter of Presova Kvatyra 
of the Ukrainian Sich Rifl emen» (1916) in terms of the topic on Ivan Franko, fi rst of all, due 
to the fact of his departure to eternity. In the center of scientifi c research there is specifi c, 
memorial number of the magazine dedicated to Franko attributable to the fi rst «bells» 
(M. Komarytsa) of Franko publications written in June of 1916 in Kosha of the Ukrainian 
Sich Rifl emen. In the scientifi c practice there have been put such textual examples of rifl emen 
as memorial allegorical essay-obituary notice of Anton Lototskyi «Ivan Franco», memorial 
poetry-epitaphs of Yurii Shkrumeliak «The Will of the Predictor», Taras Virnyi «Endless 
laughter», memorandum of the unknown author «Ivan Franko». The works are focused on 
saving in national memory of creative and vital phenomenon of Ivan Franko, important for 
the Ukrainian society, in general and for rifl emen, in particular.

Thus, the reporter provides systematic approach to perpetuating the memory of Ivan 
Franko, implementing the attitude of perpetuating the memory not only for rifl emen, but 
also for a society, mission of «pro memoria» when relying to the topic, avoiding destruction 
of the bright image of a person and the artist of general national importance in the eyes of 
descendants and provide the national and educational example in the reporter. 



226 Ірина РОЗДОЛЬСЬКА
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

The works of rifl emen on his pages appeared brilliantly (in June!) from the internal 
son’s generation impulse, the need to say «goodbye» to the one who was the teacher for 
several generations of Galician youth, who gave the example of  conscious and self-sacred 
work for the god of national community. The publications are emotional, farewell, «bells», 
express the mood of frustration of the Ukrainian community from abandonment – without 
Franko! – in the face of the world military catastrophe, on the way to the state liberty that 
was experienced at the time of death and funeral of Franko. We should note those importance 
roles that Ivan Franko had in life in consciousness of the generation of rifl emen, and the time 
of departure intensifi ed the generation observation into his existential silhouette.

Despite of various styles, publications are joined due to their unity in terms of memorial 
understanding of creative and vital phenomenon of Ivan Franko. The personality of Ivan 
Franko is explained existentially in the aspect of national devotion through the concepts of 
nation-level importance: the «prophet», «leader», «Moses», «martyr», «Crist», «mason», 
«ploughman», «titan», «superman». For the rifl emen generation in publications of «Reporter 
of Presova Kvatyra of the Ukrainian Sich Rifl emen», the fi gure of I.Franko appears in the 
generations concepts of «relative», «father», «teacher» which should be saved and protected. 

Keywords: Ivan Franko, «Reporter of Presova Kvatyra of the Ukrainian Sich 
Rifl emen», Ukrainian Sich Rifl emen, Rifl emen generation, memorial trend in Franko studies, 
memoiristics, memorial genres.



УДК 821.161.2-92.09"19"Д.Донцов.07:ФранкоІ.

DOI: http://dx.doi.org/10.30970/uls.2018.83.2176

ЗАПИТАННЯ БЕЗ ВІДПОВІДІ (ДО ПРОБЛЕМИ АБРИСУ 
ІВАНА ФРАНКА В РЕЦЕПЦІЇ ДМИТРА ДОНЦОВА)

Микола КРУПАЧ

Львівський національний університет імені Івана Франка,
кафедра української літератури імені академіка Михайла Возняка,

вул. Університетська, 1, Львів, Україна, 79000,
e-mail: mukolakrupach@ukr.net

У публікації порушено проблему суб’єктивного зображення політичного абрису 
І. Франка в публіцистичних текстах Д. Донцова. Звернуто увагу, що часто причиною 
спотворення образу І. Франка стають не тільки тенденційні інтерпретації його творів, 
а й окремих фрагментів широковідомих текстів, коли автор критичних відгуків 
просто немовби не дочитує їх. Незрозумілою залишається мета подібних комбінацій 
Д. Донцова, внаслідок яких поставав карикатурний абрис одного з найвизначніших 
представників української нації. 

Проаналізовано випадки випадки неточних чи неповних цитат Франкових творів 
і упередженого або спрощеного їх трактування у працях провідного українського 
мислителя й ідеолога. Разючим прикладом у «Націоналізмі» (1926) Д. Донцова є 
визначення І. Франка як «типового представника драгоманівщини» на підставі 
однобічного тлумачення обірваного фрагмента відомої поезії «На суді». Припущення 
стосовно необ’єктивної поведінки інтерпретатора можуть бути різноманітними. 
Д. Донцов, як відомо, переживав складну світоглядну еволюцію, працював на 
ідеологічних барикадах, часто не маючи можливостей звірити тексти, уточнити думку. 
Однак, як спостеріг автор статті, навіть у пізніших виданнях цієї книжки Д. Донцов 
не виправив свого несправедливого вердикту.

Тому можлива й гіпотеза, згідно з якою Д. Донцов мимоволі проектував на 
«душевну драму» І. Франка власні політичні хитання своїх молодечих літ: мовляв, 
якщо міг «помилятися» І. Франко, то чому б не міг помилятися й майбутній автор 
«Націоналізму»? Втім, саме в комплексному (а не вибірковому, як це часом роблять деякі 
його адепти) аналізі політичних позицій Д. Донцова, що відображені у його творчому 
доробку різних періодів, можна віднайти відповіді на ці та інші контроверсійні питання.

Ключові слова: І. Франко, Д. Донцов, М. Драгоманов, соціалізм, соціальний 
націоналізм, соціал-демократизм, націоналізм, інтернаціоналізм, містика, чорт.

Свого часу з ініціативи «небайдужих до слави Каменяра вчених», передусім 
професорів Львівського та Дрогобицького університетів, що титуловані іменем 
І. Франка, Т. Салиги та В. Скотного, П. Іванишин написав статтю з промовистою 
назвою – «Ігри з Франком: антинаціонально й не по-науковому». Наприкінці статті 
дослідник зауважив: «Усім, котрі хотіли чи ще захочуть, з різних причин, розпочати 
денаціоналізуючі ігри з українськими класиками», зокрема з І. Франком, «радимо 

© Крупач Микола, 2018

ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83. С. 227–243
Ukrainian Literary Studies. 2018. Issue 83. P. 227–243



228 Микола КРУПАЧ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

запам’ятати наступне. Скільки б не з’являлося інтелектуальних карликів, що раз у раз 
заради свого звеличення намагаються принизити І. Франка, нічого в них не вийде. Бо 
вони – завжди залишаться антиукраїнськими злобними карликами, а Він – українським 
велетнем у царстві духу» [17, с. 110]. 

Дійсно, «стати на прю» з І. Франком важко. Урешті, суб’єктивно-критичне почуття 
«карликовості» з’являється навіть і тоді, коли зовсім немає наміру критикувати 
І. Франка. Адже цей велет-інтелектуал значною мірою компенсував недержавному 
народові відсутність національної академії наук (принаймні – її гуманітарної царини). 
Тож скільки не перечитуй те, що написав І. Франко – завжди залишиться почуття 
«недочитаності», яке породжує «страх», що десь щось у його художній, науковій або 
публіцистичній продукції доповнює, уточнює, а то й «виправляє» чи навіть заперечує 
те, що він раніше сказав. Таки «важко осягнути» майже (хоча би за браком часу) 
«неосяжне». У таких випадках часто доводиться покладатися на думки та висновки 
авторитетних фахівців, яким довіряє загал. 

Водночас знаємо, що «денаціоналізуючі ігри» з І. Франком неодноразово вели 
представники так званої совєтської науки та літератури. Вони витворили чимало 
лжеміфів про Каменяра як про запеклого «атеїста», «матеріаліста», «інтернаціоналіста», 
«соціаліста» тощо. Аби їх розвінчувати, потрібно доказувати фальшивість подібних 
висновків, а натомість презентувати реальні погляди І. Франка, заховані у величезній 
скарбниці його різножанрових текстів. Однак при цьому потрібно бути надзвичайно 
обережним, аби думки, вкладені в уста суб’єктів своїх писань, безапеляційно не 
приписувати самому письменникові. 

Читаючи тексти, зокрема й І. Франка, дослідник повинен бути обережним із 
«упевненістю», що саме в його руках перебуває «детектор правди», тому він краще знає, 
ким був письменник насправді, аніж він сам. Важко заперечувати, наприклад, тим, хто 
вже віднайшов «сотні аргументів», буцім «Зів’яле листя», «Смерть Каїна» чи «Мойсей» – 
це автобіографічні тексти. Мандри почуттів та інтелекту земними «перехресними 
стежками», «пустинями» аж туди – до «гнізда утраченого щастя» («раю»), у яких автор 
приміряв на собі «одежі» та «душі» чи то ангелів, чи то героїв, чи то злочинців, чи то 
самогубців, чи навіть «чорта» та ще якісь там, часом сприймаються як прояв (коли 
не свідомої, то вже «точно» підсвідомої) сутності письменника. Скажімо, написати 
«Монолог атеїста» – ще не означає бути атеїстом (тим більше, коли цей текст не був 
опублікований за життя автора). 

На жаль, часом критик також піддається спокусі змалювати образ об’єкта свого 
дослідження за «власною подобою» (так би мовити, дивлячись у дзеркало на себе). 
А ще гнітючіше враження справляють «квазіпортрети» дійсно великих людей, коли 
вербальний «художник» уже апріорі вважає себе авторитетнішим хоча б із тієї простої 
причини, що об’єкт його зацікавлення народився раніше за нього. Мовляв, за цей час 
життя та наука неабияк прогресували, тож він розумніший, а всі, що народилися перед 
ним (хай і на десяток років), уже явні… мастодонти!

Утім, не потрібно сплутувати розум, як певну сукупність накопичених знань, із 
життєвою мудрістю, що її можна почерпнути лише в невпинних мандрах почуттів 



229ЗАПИТАННЯ БЕЗ ВІДПОВІДІ...
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

та інтелекту, котрі згодом трансформуються у реальні вчинки. І біографію людини 
складають якраз учинки, а не абстрактні роздуми чи емоції. Однак, коли помисли та 
почуття суб’єкта стають публічними, вони можуть набувати статусу не просто вчинку, 
а часом навіть подвигу. Особливо це стосується виразників поневолених народів, де 
навіть за мрію про власну державу окупанти жорстоко карають, часто – смертю.

Тож цілком органічними видаються застороги П. Іванишина тим ученим, які 
беруться «осмислювати творчість людей, що стали духовними дороговказами для 
свого народу» [виокремлення напівжирним шрифтом моє. – М. К., курсивом – автора 
цитати]. На його думку, «в історії української культури Нового часу такі дороговкази 
репрезентовані передусім іменами літераторів-націотворців: Г. Сковороди, Т. Шевченка, 
Лесі Українки, Д. Донцова, Є. Маланюка, Л. Костенко, В. Стуса та багатьох інших». 
У цьому перелікові прізвище І. Франка відсутнє, бо надалі П. Іванишин відразу ж 
додав, що в «цій когорті національних класиків завжди стояло і стоятиме значуще ім’я 
Каменяра» [17, с. 102]. Але все ж не зовсім зрозуміло, чи І. Франко таки був «духовним 
дороговказом для свого народу», а коли й був, то чи варто, аби він ним залишався й 
надалі?

Зрештою, хто обізнаний із писаннями Д. Донцова, той добре розуміє, що ставити 
його в одному політичному ряді, зокрема з І. Франком, не варто було. Бо це означає – 
чинити проти волі самого Д. Донцова, який фактично вважав І. Франка своїм політичним 
опонентом, тому часом не шкодував критичних «барв» у змалюванні його політико-
ідеологічного портрета. Суть цього протистояння збагнути, а тим більше висвітлити «по-
науковому» – доволі важко. Передусім тому, що не тільки творча спадщина І. Франка 
велетенська за обсягом, а й Д. Донцов залишив по собі також чималий публіцистичний 
доробок, який часом забарвлений елементами містики. Тож у різні періоди творчості 
їхні погляди могли зазнавати (і таки зазнавали) змін, коригування тощо. 

Скажімо, Д. Донцов немовби добре розумів, що «є, властиво, не один Франко. Їх 
є два» [8, с. 67]. Д. Донцов визначав ці «дві» постаті Каменяра начебто за періодами 
творчості І. Франка. Однак не довелося зустріти праці, де Д. Донцов би чітко окреслив 
певними хронологічними рамками світоглядні етапи творчості І. Франка, які начебто 
ідеологічно контрастують. Тож дуже важко збагнути, де у візіях Д. Донцова закінчується 
той «перший» (буцімто «хибний») І. Франко, а починається «другий» (вже начебто 
«правильний»). А це проблема конститутивна для презентації І. Франка як «літератора-
націотворця» та «духовного дороговказу для свого народу». 

Не цілком зрозумілим є й той «гріх» (чи «гріхи»?), що вчинив І. Франко перед 
своїм народом, за що потрапив у «публіцистичну немилість» Д. Донцова? Утім, начебто 
суть «провини» І. Франка в писаннях Д. Донцова таки вловити можна. Наприклад, ще 
1926 року в праці «Націоналізм» Д. Донцов назвав І. Франка «типовим представником 
драгоманівщини в Галичині (хоч наприкінці життя він її й вирікся)» [10, с. 15], 
виносячи йому таким способом вердикт начебто історичної «вини». Адже тоді читачі 
вже достеменно знали, що у своїх тогочасних працях Д. Донцов поклав провину за 
програш національно-визвольної боротьби українського народу 1917–1921 років саме 
на М. Драгоманова та його послідовників (драгоманівців), які начебто проповідували, 



230 Микола КРУПАЧ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

зокрема, матеріалізм, соціалізм, москвофільство, федеративний устрій Російської 
імперії, до якої Україна мала входити як автономія, тощо. 

Правда, на подібні умовиводи реагували неоднозначно. Так, ще далекого 1923 року 
якийсь «дотепник», що приховався за криптонімом А., переказавши зміст статті 
Д. Донцова «Драгоманів і ми» («Літературно-науковий вісник»), резюмував: «Живі 
завинили, Драгоманова повісили» [1, с. 61]. Дещо перефразовуючи процитованого 
гострослова, певно, можна було б образно сказати, що Д. Донцов «повісив» і 
«покійного» І. Франка, але ще молодого, аби також піддати «судові нащадків» за 
юнацько-соціалістичні «гріхи» драгоманівщини. 

Водночас у дотепності не відмовиш і Д. Донцову. Згодом у статті «Гальванізатори 
трупів» він критикував «соціалістичних девотів і девоток», для яких «ім’я» 
М. Драгоманова «стало містичним табу, щось подібне до того, чим є свята корова 
для індусів», посилаючись у своїх цілком правомірних висновках і на статтю І. Франка 
«Суспільно-політичні погляди М. Драгоманова» [6, с. 112]. Знаючи зміст хоча б цієї 
праці, педантичний читач може хіба що «знизувати плечима» та «розводити руками», 
адже постає низка запитань, на які важко віднайти відповіді. 

Виявляється, що сам І. Франко мало що знав про Драгоманова-соціаліста. Він 
запевняв, що у відомих йому «писаннях Драгоманова дійсного соціалізму дуже мало», 
бо той «ані практично не займався соціалістичною агітацією та соціалістичними 
реформами, ані теоретично не писав нічого, що давало б підставу зачисляти його до 
теоретиків соціалізму». За твердженням І. Франка, М. Драгоманов «як публіцист», «був 
майже виключно політик, а соціалізм зачіпав» лише тоді, коли «політичні комбінації» 
торкалися «інтересів народних мас» та «заходили на поле неминучих соціальних 
реформ і вивершення тих реформ у далекій будучині». Також І. Франко критично 
поставився і до «федералістичної доктрини» М. Драгоманова, акцентуючи, що «в його 
духовім арсеналі не було поняття нації як чогось органічного, історичного, конечного, 
нерозривного і вищого над усяку територіальну організацію, чого не заступимо ніякою 
не опертою на ній автономією». Щодо «культу» М. Драгоманова, то І. Франко застерігав 
«драгоманівців», аби з його імені та творів не робили «якогось фетиша», котрого «при 
всякій нагоді вільно тільки хвалити, а ніяк не вільно критикувати», бо вони чинять 
«тим дуже лиху прислугу не лише нашому національному розвоєві», але й «репутації 
“драгоманівської школи”». Натомість І. Франко переконував, що «безпосереднім 
потомкам і спадкоємцям духового надбання» М. Драгоманова «не менше важно бачити 
хиби і прогалини в його ідеалах, як і їх позитивні та тривкі прикмети». Утім, резюмував 
Каменяр, «авторитет минулого не може й не повинен стояти на заваді потребам і 
змаганням пізнішого часу» [15, с. 251–257].

Іван Франко висловив свої переконання в полеміці зі С. Єфремовим та опублікував 
їх у «Літературно-науковому віснику» ще в серпні 1906 року. Тож, видається, цілком 
«по-науковому» було би вважати І. Франка «предтечею» Д. Донцова не тільки на 
посаді головного редактора журналу, який ще в дореволюційний час кристалізував 
національно-державницький (або ж «націоналістичний») вектор політичної думки 
українства, а й загалом на «посту» чергового «духовного дороговказа для свого народу», 



231ЗАПИТАННЯ БЕЗ ВІДПОВІДІ...
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

котрий буквально зобов’язаний шанувати вітчизняних «авторитетів минулого», 
бачачи й «позитивні та тривкі прикмети» їх ідеалів, а не тільки «хиби і прогалини» в них. 

Тож невтямки, для чого Д. Донцову потрібно було ставати постійним 
«гальванізатором трупа» молодого Каменяра, змальовуючи його абрис як буцімто 
полум’яного «соціаліста»? Можливо, аби його, на відміну від совєтських пропагандистів, 
ще глибше «закопати»? Але І. Франко вже сам його начебто «добив» і давно «поховав»? 
Тож його вчинок та праці були найкращою агітацією проти доктрини російського 
більшовизму, чим мали вповні скористатися адепти націоналістичних ідей, зокрема, 
на сторінках «Літературно-наукового вісника». 

Та попри те, вже навіть після Другої світової війни Д. Донцов переконував, що 
від кінця ХVІІІ століття, коли настав упадок державності, українська політично-
національна думка пішла «двома шляхами». Так, «одні» (І. Котляревський, Т. Шевченко, 
Олена Пчілка, Леся Українка, поети-«вісниківці») «зберегли й передали нащадкам 
героїчний світогляд, як заповіт, як смолоскип колись запаленого вогню». Натомість 
«другі – Драгоманів, демо-соціалізм 19-го віку, пішли широкою дорогою угодовства, 
наївної віри в пацифізм, в еволюцію, в порозуміння з ворогом, дорогою відрази до всякої 
боротьби, до героїзму, дорогою крутійства і дрібної буденної праці “малої людини” 
з філософією гелота». Що більше, далі Д. Донцов запевняв, що «між цими двома 
таборами вічно точилася боротьба, між ними є провалля, якого нічим не засипати», 
«між людьми такого протилежного духу порозуміння немає і не може бути» [9, с. 104].

Дмитро Донцов буцімто не згадував прізвища І. Франка серед представників отих 
двох непримиренних «таборів» усередині української нації. Але з контексту низки 
його публіцистичних писань цілком зрозуміло, що автор «Мойсея» належить до того 
другого «табору», зокрема й отих «драгоманівців», «демо-соціаліалістів», «угодовців», 
«крутіїв» та інших «грішників». Урешті, орієнтовно в той же час Д. Донцов запевняв, 
що І. Франко в перший період творчості дав «певне, сформульоване, уйняте в поняття 
і гасла, окреме “вірую”», що також було й «“вірую” його доби, спрямоване переважно 
в бік соціалізму, гарячочервоного, просто червоного чи тільки рожового». Д. Донцов 
переконував, що саме «цею барвою в ті часи були закрашені всі майже ідеї і течії, що 
рвалися наверха по революції 1848 р., яка з Парижа обійшла майже всю Європу і, по 
скасуванню кріпацтва в австрійській імперії, а 15 літ потім у російській, породила 
перші революційні рухи на сході Європи». Д. Донцов навіть авторитетно запевняв, що 
«брав у них участь і Франко, сидів тричі в тюрмі, і відразу попав у конфлікт не тільки 
з існуючим політично-соціальним ладом, а й з власною суспільністю, для якої став 
проявою, зачумленим, юродивим або “дурним оригіналом”, як сказав би Шевченко» 
[8, c. 67–68]. А нижче публіцист додав, що «над цією, нібито новою, соціалістичною 
правдою, вже тоді було видно велетенську тінь грядучої большевицької Росії, яка всі 
ці гасла, з таким захопленням виписувані тодішнім Франком, – кривавими буквами 
вималювала на своїм червонім стягу» [8, с. 78]. 

Оте хибне «вірую», на думку Д. Донцова, й породило «душевний конфлікт» не 
тільки І. Франка та його сучасників, а й покоління українських письменників 1930-х 
років, що перебувало «під диктатурою московського молота і серпа». Д. Донцов 



232 Микола КРУПАЧ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

навіть дав визначення цього «душевного конфлікту» вже кількох поколінь українців, 
переконуючи, зокрема, що «був це конфлікт між своєю національною Правдою в душі, 
і накинутою чужою, між націоналізмом та інтернаціоналізмом», «між настроями 
мирної хліборобської душі, і добою, що жадала появи людини не плуга, а меча» [8, с. 68].

Звичайно, читати про вкраїнського Каменяра в подібному політичному контексті 
якогось аж колабораціонізму, що асоціативно обагрений кров’ю багатомільйонних жертв 
псевдосоціалістичного тоталітаризму, керованого з московського Кремля, – таки важко й 
ніяково, навіть якщо би не знав нічого з творів І. Франка, крім гімну «Не пора!..», де автор 
явно закликає до «меча», аби відновити державність України. Збіжно прикре почуття 
охоплює також, коли читаєш щось подібне про самого Д. Донцова як про «більшовика» та 
«німецького фашиста» чи ще якось так, як, наприклад, у деяких публікаціях Ю. Шевельова. 
Він, до речі, є автором статті «Донцов ховає Донцова», де в дійсності «гробокопачем» 
Д. Донцова виступає сам автор, який також вважає себе «націоналістом» [22]. Загалом сумно 
в такому псевдонаціоналістичному «могильнику», де один інтелектуал «риє яму» іншому 
та, «намагаючись принизити» опонента, «ховає» його «раз у раз заради свого звеличення».

Утім, вже самі назви як цитованої статті («Душевна драма І. Франка і його 
сучасників»), так і однієї з попередніх («Трагедія Франка», вміщена 1926 року в 
«Літературно-науковому віснику») [4] – якось мимоволі змушували багатьох читачів 
ставити питання: а чи переживав «душевну драму» («трагедію») сам Д. Донцов, коли 
змінював власні переконання? Адже ж саме він, а не І. Франко, належав до партії «демо-
соціалістів» (соціалістів-демократів), навіть був її активним діячем (до них якийсь час 
близькою була, між іншим, і Леся Українка – «улюблениця» Д. Донцова). Тож чому він 
сам не прочитав тих «кривавих букв», «вималюваних» на їхньому «червоному стязі» 
(про що, між іншим, уже тоді попереджав І. Франко)? 

Водночас сучасникам автора «Націоналізму» було відомо, що існувало не тільки 
буцімто «два Франки», а й щонайменше – «два Донцови», між якими також мало 
бути те «провалля», якого, за його ж словами, начебто «нічим не засипати». Але ж 
Д. Донцов либонь «засипав» власну політичну «розколину»? То ж для чого він постійно 
шукав політичну «скалку» в «оці» І. Франка, але вперто не бачив «колоди» у власному? 
Багатьом читачам також було невтямки, чому при такій навалі зовнішніх ворогів України 
Д. Донцов все ж вишукував їх, зокрема, з-поміж «авторитетів минулого», що їх загал 
вважає гордістю української нації? 

Наприклад, пробуючи читати працю «Націоналізм», ще С. Єфремов у «Щоденнику» 
назвав Д. Донцова «нестерпним брехуном, хвастуном, блягером; людиною примітивно 
несовісною, якій вигадати факт, перекрутити цитату, приоздобити од власної 
фантазії, причепурити якоюсь незрозумілою злістю – все одно, що раз плюнути». 
С. Єфремов нарікав, що почав «був робити нотатки на берегах» книги Д. Донцова, 
але йому навіть не вистачило місця для критичних зауваг, а також, читаючи її, він 
не мав змоги «робити відповідних справок з джерелами, що на них цей “учений” 
Хлестаков посилається». Тож академік «кинув» студіювати «Націоналізм», назвавши 
працю «ревізора» Д. Донцова «сумним виплодом нашої викрученої доби», від якого 
йому було і «нудно», «і з душі вернуло» [14, с. 524]. 



233ЗАПИТАННЯ БЕЗ ВІДПОВІДІ...
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Варто додати, що Д. Донцов та С. Єфремов стали політично-публіцистичними 
«недругами» ще в дореволюційні часи. Тож цілком могли обмінюватися й критичними 
«люб’язностями». Однак на той час чи не найбільш фаховий літературознавець України 
звинувачував Д. Донцова (як, між іншим, і багатьох інших його опонентів у різні 
часи) у маніпулюванні цитаціями. Очевидно, С. Єфремова зачепила за живе довільна 
інтерпретація автором «Націоналізму» як його власних висловлювань, так і творів низки 
визначних українських письменників та політичних діячів, очевидно, й І. Франка, якого 
у своїй праці Д. Донцов згадав декілька разів. 

І дійсно, коли навіть зараз читаєш уже аж стомлюючі нагінки Д. Донцова на І. Франка 
(зокрема й тоді, коли він буцімто його захищає), то виринають десятки запитань, які й досі 
залишаються без відповіді. А так хочеться «примирити» Д. Донцова з І. Франком, який, 
варто нагадати, ще в останніх десятиліттях ХІХ віку закликав у вже згадуваному гімні 
«Не пора!..» – не «вносити в рідну хату роздор» і «під Украйни єднатися прапор» [20, 
с. 22]. Таж той стяг у візії митця вже точно не був забарвлений ані в «гарячо-червоний», ані 
в «просто червоний» колір російського соціал-демократичного, а потім більшовицького 
«соціалізму». Зрештою, саме цей гімн І. Франка згодом стане всенародним. А ще, 
враховуючи зміст твору (хоча б оте – «не пора / Москалеві й ляхові служить…» [20,
с. 22]), його, очевидно, можна вважати якщо не першим, то одним із перших відкритих 
маніфестів «українського націоналізму». Та навіть якщо взяти до уваги Франків «Гімн 
селян-радикалів», де ліричні суб’єкти водночас стверджують, що вони – «соціалісти-
радикали», то й там звучать явні заклики до національно-визвольної революції («Від 
Сяну, Буга до Карпат» [20, с. 22]), а не світової (інтернаціональної) та пролетарської, 
як того прагнули марксисти, зокрема й соціал-демократи. Тож, укладаючи антологію 
«Стрілецька Голгофа», Т. Салига небезпідставно розпочав її саме з представлення творів 
І. Франка, у тому числі й цитованих, що мали неабиякий вплив на формування мілітарного 
духу молодих українців, яким випало відновити українське військо.

Тому важко зрозуміти, де надибав Д. Донцов «портрет» отого «біснуватого» 
(«зачумленого, юродивого») І. Франка, який ще й трагічно-драматично «драпав» 
власні душу й інтелект «пазурами» то «націоналізму», то «інтернаціоналізму». Однак у 
статті «Душевна драма І. Франка і його сучасників», знаходимо і якусь аж «пасторську 
проповідь», зокрема, про Каменяра: «Тим, які відкидали в своїм світогляді Бога, лиш 
дві стелилися дороги: або зневіра і розчарування, або накладання з діяволом чи з яким 
чортеням нижчої ранги. Шляхетна душа Івана Франка не могла свідомо вступити 
на цей другий шлях, хоч як побачимо – не бракувало і таких спроб». [8, с. 80]. А 
далі дізнаємося, що таки «були моменти», коли І. Франко все ж «кликав на поміч»… 
«чорта». «Правда, не в національних, а в особистих справах, та все одно!» – емоційно 
довершив Д. Донцов власне метафізичне переконання про Великого (чи то, паки-тьху-
тьху! – «нечестивого») Каменяра, почерпнуте з аналізу лише одного поетичного тексту 
І. Франка. Але якого?

Дмитро Донцов – дослівно – стверджував, що І. Франко «в збірці “З вершин і 
низин” пише, як прагне, щоб сповнились бажання всі його:



234 Микола КРУПАЧ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Хоч би прийшлось і чорту душу дати.
І чую, як при тих словах із мене
Обпало щось, мов листя, мов краса,
А щось влилося темне і студене…

“Це віра в чорта”» [8, с. 88], – компетентно запевняє довірливого читача один із 
ідеологів українського націоналізму. 

Правда, Д. Донцов помилився (можливо, свідомо?), бо цитована поезія увійшла 
до «третього жмутку» «ліричної драми» І. Франка «Зів’яле листя», а не до збірки 
«З вершин і низин», де домінує політична поезія. І взагалі, що має спільного логіка 
мислення самогубця, яку змоделював автор у рольовій грі персонажа твору, зі самим 
І. Франком? У такому разі, що ж мали понавидумувати, наприклад, німці про Й. В. Ґете, 
який написав «Страждання молодого Вертера» та «Фауста»? 

Урешті, замолоду Д. Донцов сам захоплювався, наприклад, «хоробливою музою 
Бодлера», запевняючи, що він у «многім належить нашій добі» (тобто міжвоєнній) 
та «якого, як вічного жида, все тягло далі й далі над край провалля, над край “пекла, 
чи неба, чи не все одно?”» [11, с. 268]. Щобільше, цю «хоробливу музу», що сліпо 
полюбляла «краї провалля» і «неба», і «пекла», він ставив у приклад «молодим» 
українським письменникам, зокрема Є. Маланюкові та іншим воїнам Армії УНР. Благо, 
що вони в переважній більшості послухалися Є. Маланюка та власного глузду, а не 
Д. Донцова, бо в період уже після Другої світової війни могли би також стати об’єктом 
його «містичної» критики. Адже то лише згодом Д. Донцов став автором, зокрема, таких 
книг, сповнених містичного змісту, як «Хрест проти диявола» [12], «Хрестом і мечем» 
[13] та інших. Тож із роками його світогляд зазнавав явної еволюції: з «матеріаліста» 
він перетворювався в «ідеаліста» (можливо, аж занадто «аскетичного», якогось аж 
літературно-критичного «схимника»). 

І коли «гратися метафізикою» далі, то можна навіть «твердити», що на подібні 
домисли вже мертвий І. Франко «містичним» способом відповів Д. Донцову словами 
згадуваного ним «чорта» (фрагмент цього тексту, між іншим, Д. Донцов також зацитував, 
тому начебто й відписує сам собі):

Ось бачите, куди веде неосторожність!
Ускочили в таке, що хоч вдаряйсь в побожність 
Або до чорта в путь!
Та ще й з душею! Ах! Даруйте за нечемність!
Сміяться мушу знов. Пекельна се приємність
Від вас про душу чуть [21,  т. 2, с. 12–166].

Або ж, наприклад, у книзі «Дух нашої давнини» Д. Донцов задав риторично-
метафізичне питання: «Бо й чим був большевизм у площині реального світу явищ, 
в його економічній практиці, в політичній, в товариській, культурній, комуністично-
релігійній, у партійній, в терористичній, диктаторській, в цілій своїй діючій системі – 
перед 1917 роком, як не “воздушними замками”, як не “фантазіями”, як не чортівською 
вірою слуг диявола, які з свого невидимого, самим своїм пристрасним бажанням, 



235ЗАПИТАННЯ БЕЗ ВІДПОВІДІ...
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

своєю певністю, з своїх мрій виворожили свій апокаліптичний світ у дійснім житті?» 
[7, c. 312].

І як тут не згадати хоча б рецензію І. Франка на книгу А. Фаресова «Народники 
и марксисты», яка була надрукована ще 1899 року також на сторінках «Літературно-
наукового вісника». У ній І. Франко констатував, що «німецький соціал-демократизм, 
перещеплений на російський ґрунт працями Плеханова, Струве, Туган-Барановського» 
та іншими, «здобув собі багато прихильників серед молоді і навіть загалом серед 
освіченої громади, котрій він імпонував знанням будучини, простотою в ставленні 
і розв’язуванні найскладніших питань, догматичністю тез, ніби науковою 
фразеологією», а також тим, що М. Драгоманов «у німецьких соціал-демократів називав 
“жидівською самохвальбою”». І. Франкові стало «дуже сумно, що на сю доктрину 
ловиться, в значній часті гарячіша українська молодь», бо, як він попереджав, соціал-
демократизм ставиться «ворожо як проти усяких об’явів суспільної самодіяльності 
та децентралізації, так само і проти національного українського руху», тому є «для 
українства далеко гіршим ворогом, ніж російське сaмoдeржавіє i російська цензура», 
«бо коли самодержавний тиск є тиском фізичної сили і, так сказати, в’яже руки, то 
соціал-демократизм краде душі, напоює їх пустими і фальшивими доктринами і 
відвертає від праці на рідному ґрунті» [15, c. 72–73]. 

Хоча б із цитованого фрагменту можна ще раз упевнитися, що ні М. Драгоманов, 
ні І. Франко не підтримували марксистських ідей та критично ставилися загалом до 
соціал-демократичного руху, від якого поволі почала звільнятися Європа, але натомість 
він завойовував собі прихильників у Російській імперії. Водночас, без сумніву, до 
тодішньої «гарячішої української молоді» належав і в той час ще юний Д. Донцов. 
Тож і його навіть на «метафізичному» рівні застерігав уже зрілий І. Франко. Бо якщо 
російський соціал-демократизм, який приваблював до себе молодих українців та згодом 
модифікувався в більшовизм, – «краде душі», то він явно належав, коли користуватися 
метафізичною символікою, до отаких «пекельних» сил. 

Звертаючись до праць Д. Донцова, зокрема третього періоду його творчості, 
коли він захоплювався вже новою доктриною про «провідну верству», принаймні з 
цитованого фрагмента шляхом стилізації можна сфантазувати один із «метафізичних» 
абрисів І. Франка. Ось він, як «Янгол» (можливо, як «Пророк»), стоїть із «Хрестом 
і мечем» перед ворітьми «соціал-демократичного пекла», куди бездумно пруться 
інтернаціоналісти, серед яких і «гарячіша українська молодь», заражена «чортівською 
вірою слуг диявола». Скерований Франків «Хрест проти диявола» – К. Маркса та 
його послідовників («чортів» – соціал-демократів). І. Франко просить та попереджає, у 
тому числі й Д. Донцова, аби українська молодь не йшла в явне «пекло», бо там у них 
«викрадуть душі» та «напоять їх пустими і фальшивими доктринами», зокрема, про 
всесвітню пролетарську солідарність, про класову ненависть, яка насправді призведе до 
масового терору, що нищитиме національних братів, а також «відверне» від боротьби 
за власну державу. Його не чують. Не чує й Д. Донцов. 

Утім, згодом саме Д. Донцов один із перших буцімто опам’ятається та вирветься 
із «соціал-демократичного пекла», стаючи до «праці на рідному ґрунті», де вже 



236 Микола КРУПАЧ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

десятиліттями до нього трудився І. Франко, зокрема і як редактор «Літературно-
наукового вісника». Здавалося би, Д. Донцов, передусім переймаючи провід журналу, 
мав захоплюватися своїм Великим Попередником, надто – проникливістю Франкового 
«розуму владного без віри основ» (адже вірити можна не тільки в Бога), який і став його 
«Хрестом проти диявола». Бо то саме «розум» не тільки оберіг Каменяра від зарази 
«чортівською вірою слуг диявола», але й спонукав його застерігати від майбутніх 
«пекельних мук» совісті й інших співвітчизників, у тому числі й Д. Донцова. Однак 
сталося наче якось навпаки. 

У праці «Націоналізм» після вже цитованого дорікання І. Франкові, що він 
«типовий представник драгоманівщини в Галичині», Д. Донцов і далі бичує Великого 
Попередника: «Всевладність людського розуму для нього найвищий закон. Інтелект 
і для нього та зброя, якою кожна гуртова одиниця (отже, й нація) має боротися за 
бажаний для неї лад, головна підойма реформ. Він питається: “А ще скажіте, як сей 
лад перевернути хочем ми? – Не збруєю, не силою – огню, заліза і війни, – а правдою 
і працею – й наукою» [10, c. 15].

У цьому фрагменті праці «Націоналізм» важливо звернути увагу на спосіб 
цитування її автором фрагмента відомого вірша І. Франка «На суді», що у збірці «З 
вершин і низин» увійшов до циклу «Думи пролетарія». Зокрема, на це обрізання думки 
поета, яке доволі незрозуміло здійснив Д. Донцов буквально на половині рядка. У 
поезії І. Франка ліричний суб’єкт гордо кидає звинувачення суддям, котрі уособлюють 
імперську систему, що поневолила його рідний народ. Судять його буцімто за «дорогу 
“нечестиву”», тобто – очевидно – за «соціалізм», який герой твору розуміє по-своєму, 
зокрема й так, як цитував Д. Донцов. Однак далі ліричний суб’єкт додає цілий політичний 
пасаж, кажучи (для кращого сприйняття фрагмент цитати знову повторюємо): 

А ще скажіте, як сей лад
Перевернути хочем ми.
Не зброєю, не силою
Огню, заліза і війни,
А правдою, і працею,
Й наукою. А як війна
Кривава понадобиться –
Не наша буде в тім вина [21, т. 1, с. 53].

Вірш І. Франка «На суді» потребує доволі розлогого коментаря. Однак, враховуючи 
дату його написання (30 квітня 1880 року), стає зрозуміло, що написаний він під час 
другого арешту молодого, 24-річного, І. Франка. Тож є певні підстави зарахувати його 
до творів, які дійсно містять біографічні елементи. Та сам І. Франко «пролетарієм» 
насправді не був. Тож назва циклу доволі умовна. Вона містить глибокий метафоричний 
підтекст, де автор вказує на ту плутанину між його дійсними політичними поглядами 
та приписуваними йому цісарсько-королівськими чиновниками, що представляють 
окупаційний режим у Галичині. Оскільки другий арешт І. Франка тісно пов’язаний із 
першим, що якраз і закріпив за ним недобру славу «соціаліста», то у вірші «На суді» 
(принаймні частково) висловлені думки автора, що зафіксовані у протоколі допиту 



237ЗАПИТАННЯ БЕЗ ВІДПОВІДІ...
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

І. Франка про його зв’язки з М. Драгомановим, який ще 21 червня 1877 року був 
складений у Львівському крайовому карному суді. 

Там І. Франко признається: «Про так зване соціалістичне питання Драгоманов 
зовсім нічого не згадував, і я також не займався ніколи цим питанням, тому про 
основи соціалізму і спорідненого з ним нігілізму не маю хоч трохи ясного поняття. 
Уявляю тільки, що завдання соціалізму є збудити, тобто піднести, працю і надати 
їй більшого значення, ніж капіталу» [16, с. 40]. Звичайно, критичний читач може 
піддати сумніву таке Франкове зізнання. Мовляв, мало що він міг казати слідчому, аби 
виправдати себе? Однак, важливо наголосити, що молодий І. Франко далі відважився 
подати власне розуміння завдань соціалізму, яке надзвичайно важливе для змалювання 
його політичного абрису (справжнього, а не лжеміфічного). 

Зокрема, він стверджував: «А насправді завданням соціалізму є, на мою думку, 
піднесення добробуту простого люду і трудящих класів. Засобом для досягнення 
цієї мети могла б бути освіта простого люду, а також звернення уваги заможних і 
інтелігенції, щоб працювати у цьому напрямку». Цікаво, що й на цьому поясненні 
молодий письменник не спинився, а продовжив власну «лекцію» цісарсько-королівським 
урядовцям, переводячи її ідейний вектор у площину політекономії. Так, арештант 
І. Франко у слідчому протоколі «по-науковому» резюмував: «Підводячи підсумки, 
вважаю, що, згідно з моїми поглядами, соціалізм є нічим іншим, як національною 
економією» [16, с. 40]. 

Можна також прогнозувати реакцію слідчих-окупантів (Крігсейзена та Равського), 
які завіряли власними підписами політичні думки національно прозрілого українця. 
Вони мали би зразу ж перекваліфікувати справу, обвинувачуючи І. Франка вже не тільки 
в «соціалізмі», але й у «націоналізмі», а радше – у «соціальному націоналізмі». Однак 
по-європейськи толерантні до параграфів кримінального права, певно, там вони ще не 
віднайшли звинувачення, що «націоналізм» також – злочин. 

Отож, навіть цісарсько-королівські судді геть заплуталися в тому, чи був І. Франко 
«членом таємного крайового товариства з соціалістичними цілями», тому таки начебто 
«звільнили» його від відповідальності в цьому «проступку», а заарештували передусім 
за те, що без «дозволу від влади безпеки» розповсюджував брошури М. Драгоманова 
«Турки внутренние и внешние» та свою збірочку «Балади і розкази». А ще «милосердні» 
судді, аби послабити вирок, врахували «молодий вік» І. Франка [16, с. 74–76]. Згодом 
у статті «Михайло Павлик» [15, с. 191–233] І. Франко також оповів про свій арешт як 
радше про прикре непорозуміння, а не якусь там свідому боротьбу за невідомий йому 
Марксів соціалізм. 

У світлі цих матеріалів із цісарсько-королівського архіву зовсім по-іншому 
сприймається і вірш І. Франка «На суді», хоч у ньому йдеться вже про його другий 
арешт. Та навіть і без тих «соціалістичних» уточнень із нього чітко випливає, що 
ліричний суб’єкт зовсім не є тим «легкодухом», «страшком», що молить «пощади» у 
суддів, прикриваючись «гуманно-ліберальними» гаслами. У поезії лунає впевнений 
голос українця-інтелектуала, який ставить ультиматум імперським режимам: якщо 
вони не хочуть «добром» («ліберальним» шляхом) надати волю уярмленим народам, 



238 Микола КРУПАЧ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

то їх чекає визвольна війна – і соціальна, і національна водночас. Очевидно, цей 
ультиматум можна адресувати як австро-угорському, так і російському окупаційним 
режимам, бо у вірші не вказано, де відбувається описаний там суд. Лише мова твору 
виказує, що адвокатом самому собі й своєму народові став «простий» українець, 
тобто образно – «пролетарій» (від лат. proletarius – незаможний громадянин). Він 
якраз «правдою, і працею, й наукою» здобув власний «розум владний без віри основ», 
зокрема, й у непорушність імперського «права» поневолення інших народів, закріплених 
у параграфах кримінального кодексу окупантів. 

Також, аби спробувати «захистити» Д. Донцова від «підозр» у занадто суб’єктивному 
ставленні до І. Франка, можна припускати, що, пишучи працю «Націоналізм», він просто 
не догледів продовження думки ліричного суб’єкта у вірші «На суді». І дійсно, свою 
книгу Д. Донцов, мабуть, писав доволі поспішно. Адже в листопаді 1925 року переважно 
з воїнів Армії УНР та січових стрільців у Празі була заснована Леґія українських 
націоналістів. Завжди бажаючи бути в авангарді політичних подій, Д. Донцов і 
написав працю «Націоналізм», уважаючи, що вона стане ідейним дороговказом для 
націоналістичної молоді. І хоча дослідження такого фундаментального масштабу 
апріорі мало бути філігранним, зокрема в частині змалювання абрисів визначних діячів 
української історії, та все ж Д. Донцов міг щось недогледіти, адже й він смертна людина, 
а не, як казав про М. Драгоманова, якесь «містичне табу», подібне до «святої корови для 
індусів». Однак у подальших виданнях своєї праці Д. Донцов не «прибрав» цитованого 
абрису І. Франка. А це явно спантеличує обізнаного читача, навіть викликає протест, 
хоча би тому, що молодий І. Франко, зокрема й у поезії «На суді», прагнув боротися 
з окупаційним ладом також і «правдою, і працею, й наукою». Натомість Д. Донцов, 
свавільно обрізаючи цитату, переступив «правду», можливо, й тому, що знехтував 
«працею» і – у будь-якому разі – зневажив «науку».

Ба більше, у вже згадуваній статті «Душевна драма І. Франка і його сучасників» 
Д. Донцов знову використав «обрізаний» фрагмент вірша «На суді», подаючи в 
подібному, але й водночас і більш розширеному політконтексті: «Коли ж питається: 
“як цей лад перевернути хочем ми?” – то він відповідає: “не зброєю, не силою огню, 
заліза і війни, а правдою і працею й наукою”. Як далекі були ці ідеї від ідей Шевченка, 
який кликав здобути свою правду якраз силою вогню, заліза і війни. А його апостол 
правди і науки не був ні Маркс, ні інший апостол соціалізму. Не продуцент, робітник, 
селянин, а козак – був героєм Шевченка». А далі Д. Донцов знову додав, аби, мабуть, 
ще більше зневажити І. Франка: «Найстрашніше було те, що та хліборобська правда, 
яку проповідував Франко, далека була грядучим часам, часам, які, наближаючись, уже 
кидали свою зловіщу тінь на добу, в якій жив Франко!» [8, с. 75].

Як бачимо, Д. Донцов у черговий раз немовби оминув прямі звинувачення І. Франка 
в тих трагічних подіях, які зазнала Україна після 1917 року, але змальовував як його 
політичний абрис, так і Шевченків на фоні драматичних подій світової історії. На 
цій вербально-історіософічній картині два «літератори-націотворці», два «духовні 
дороговкази для свого народу» постають у цілком протилежних образах, так би мовити, 
«білому і чорному», «праведному та грішному», «божественному та диявольському» 



239ЗАПИТАННЯ БЕЗ ВІДПОВІДІ...
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

тощо. А сам творець цієї вербальної картини, стаючи немовби в тінь та все ж, якось 
аж «насолоджуючись» власною «проникливою спостережливістю», повільно на очах 
читача вимальовує два антитетичні політико-історичні вектори української минувшини – 
ідеалістично уявний («божественний») та трагічний («диявольський»), яким навіть 
надає імена найвизначніших представників української нації, зокрема, у духовій сфері. 
А головне, робить це начебто зовсім «бездарно» – явно фальсифікуючи текст одного з 
них, зокрема, методом приписування його думок удаваному опонентові. 

Так, Д. Донцов стверджував, що то саме Т. Шевченко, на противагу І. Франкові, 
«кликав здобути свою правду якраз силою вогню, заліза і війни». Тож, аби досягнути 
ефекту непримиренності поміж сфабрикованими опонентами, Д. Донцов навіть вклав 
у вуста Т. Шевченка Франкове висловлювання, прибравши з нього лексичний елемент 
заперечення. Але ж знаємо, що висловлювання І. Франка має ультимативне продовження, 
де ліричний суб’єкт також погрожує своїм суддям (а отже, й імперським окупаційним 
системам) і «війною», тобто якраз «зброєю, силою огню, заліза». 

У такому разі не потрібно бути «вченим», адже навіть школяреві, який перечитав 
(хай наспіх) вірш «На суді», стає зрозуміло, що Д. Донцов веде якісь «ігри з Франком: 
антинаціонально й не по-науковому». Але які й навіщо? І на це запитання, здається, 
неможливо віднайти відповідь. Тут, справді, у реальну політику, що модифікована 
передусім із художніх текстів, закралася якась незбагненна «містика». 

Утім, критик, що, на відміну від Д. Донцова, не має досвіду «наукового» пірнання 
у таємничі сфери метафізики, почувається безсилим, зокрема у ХХІ столітті, аби 
дати адекватну оцінку якогось аж «середньовічного» контуру І. Франка. Ще трохи 
послухавши подібні максими, можна спокуситися до заклику, аби принаймні частину 
доробку письменника спалити на інквізиційному кострищі; ще, можливо, вартувало би 
подумати, наприклад, про перейменування Львівського та Дрогобицького університетів, 
а то й міста Івано-Франківська. Тож і далі не розуміючи, для чого Д. Донцову, людині 
начебто з європейським світоглядом, потрібне було все оте містичне «чортовиння» 
навколо І. Франка-політика (хоча наприкінці життя він дійсно мав важку недугу, 
однак це окрема тема, якою не варто спекулювати), потрібно закликати на допомогу 
більш авторитетних знавців їхніх творчих доробків. Так, проблему окреслення абрису 
І. Франка в літературно-критичних та політичних візіях Д. Донцова в сучасному 
літературознавстві порушували, зокрема, М. Ільницький у праці «Між ідеологією й 
естетикою. Франкознавчі дослідження міжвоєнного двадцятиліття в Західній Україні» 
[18] та О. Баган у статті «Іван Франко в оцінках Дмитра Донцова: долання епохи rаtio» 
[2]. Однак і тут чіткої відповіді не знаходимо, а викладені в цих публікаціях обсервації 
потребують окремого аналізу, який все ж не проллє світла на важливі запитання, а часом 
(зокрема, у публікації О. Багана, який беззастережно сприймає твердження Д. Донцова 
як слушні) викличуть і нові. 

Водночас після Другої світової війни в еміграційній пресі з’явилося повідомлення, 
буцімто в ще неопублікованому тоді «Заповіті борцям за визволення» В. Винниченко 
повідомляв, що на «початках» 1910 років Д. Донцов дійсно був «членом Закордонної 
групи Соціал-демократичної партії в Галичині», але його виключило ЦК цієї партії 



240 Микола КРУПАЧ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

за те, що «він писав під псевдонімом русскі статті до русскої україножерної газети 
“Русские Ведомості”», а також «в партії була, крім того, непевність щодо його особи». 
В. Винниченко дорікав Д. Донцову й тим «кричучим фактом», що він «ніколи не брав 
ніякої участі в революційній боротьбі», а «сидів по галицьких і віденських каварнях». 
А ще стверджував, начебто «люди», котрі знали Д. Донцова особисто, казали, що 
«вдачею він боягуз». Свої звинувачення В. Винниченко закінчив доволі патетично й 
також карикатурно: «Коли лев української революції лежить знесилений, скривавлений, 
вимучений ворогом, тоді прийшов осел і почав копитом обурено бити його і повчати 
Західну Україну, як треба було будувати Українську Державу. Донцов – це той дзвін, 
що до церкви скликає, а сам в ній не буває» [3]. 

Отже, може здатися, що на поставлені запитання часткову відповідь начебто дав 
В. Винниченко, який наголошував, що Д. Донцов був не тільки «антиукраїнським 
злобним карликом», але й, очевидно, російським спецагентом, певно, завербованим ще 
за царських часів. А саме І. Франко доволі швидко звернув з юнацько-москвофільської 
стежини, відчувши, що вона не виведе на тверду національно-державницьку 
(«націоналістичну») дорогу. Що більше, І. Франко розпочав активну боротьбу з 
москвофільством у Галичині та виступав із критикою імперської системи Росії. 

Згодом у «політичному портреті» «Дмитро Донцов» М. Сосновський начебто 
дещо підтвердив зі сказаного у Винниченкових спогадах, зокрема про «складне» 
політичне минуле автора «Націоналізму». Виявилося, що то якраз не І. Франко, а вже 
доволі зрілий Д. Донцов, зокрема у статті «На черзі: до питання про нашу національну 
політику», опублікованій у львівському часопису «Праця» 1910 року, запевнив, що «в 
боротьбі української суспільності за національне визволення український пролетаріат 
виступить не під синьо-жовтою корогвою всеукраїнства, а під червоним прапором 
революційної соціал-демократії» [19, с. 80].

Також Д. Донцов добре знав про український «націоналізм мин[улого] віку», а 
його «головними представниками» називав якраз М. Драгоманова, І. Франка та ще 
М. Павлика [5, с. 75]. За твердженнями М. Сосновського, Д. Донцов навіть тривожився, 
що дореволюційний український націоналізм «виявляє явну тенденцію стати вождем 
загальнонаціональної опозиції, вождем, що не терпить коло себе жодних конкурентів». 
Тому попереджав своїх однопартійців (соціал-демократів), що той націоналізм «уже 
зачинає прищеплювати робітничим масам отрую своїх ідей», бо «має свої “Просвіти”, 
газети, видавництва, які роблять у масах свою роботу». Як наслідок, Д. Донцов закликав 
усіх соціал-демократів до боротьби з отим «шкідливим» «буржуазним націоналізмом 
на Україні» [19, с. 80]. Отож, начебто не зрозуміло, чому, бачачи явний здобуток 
українського «націоналізму мин[улого] віку» ще на початку 1910-х років та закликаючи 
до боротьби з ним, Д. Донцов, сам ставши доволі раптово націоналістом, продовжував 
його долати?

Так само М. Сосновський стверджував, буцімто саме Д. Донцов, закликаючи до 
«повалення абсолютизму», бачив «демократичну Росію з автономною Україною». Така 
«федералістична доктрина» начебто була опублікована у статті Д. Донцова «Політичний 
момент в Росії і завдання соціал-демократії», що побачила світ 1909 року в першому 



241ЗАПИТАННЯ БЕЗ ВІДПОВІДІ...
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

числі часопису «Праця» [19, с. 80]. А коли ще згадати виголошений 1909 року на 
першому українському студентському з’їздові у Львові реферат «Школа а релігія», що 
також був опублікований окремим виданням і де, як писав М. Сосновський, Д. Донцов 
керувався засадами, «що вчення Церкви незгідне з “науковим світоглядом”», «що 
між релігією та наукою панує “непроходиме провалля”», що потрібно «з науки 
релігії стягнути її “божественний плащик”», а «християнську етику заступити етикою 
соціалістичною» і так далі [19, с. 86], то добросовісний обсерватор творчості автора, 
зокрема, «Націоналізму» та «Духа нашої давнини» (етапних праць Д. Донцова) вже 
зовсім може заплутатися в його політико-публіцистичних зиґзаґах. Утім, якраз саме у 
комплексному (а не «припудрено»-вибірковому, як це часом роблять деякі його адепти) 
аналізові політичних позицій Д. Донцова, що відображені у його творчому доробку 
різних періодів, видається, можна віднайти відповіді й на деякі контроверсійні питання.

Так, коли дещо прояснюється з політичної молодості Д. Донцова, то стає начебто 
зрозуміло, чому він змушений був так ретельно її приховувати. Очевидно, Д. Донцов 
побоювався, що тодішнє суспільство не простить йому раптової політичної метаморфози. 
Адже він дійсно був у «соціал-демократичному пеклі» та, найімовірніше, на всіляких 
інтернаціонально-партійних зібраннях навіть тиснув руку тим «чортам», які після 1917 
року насправді стали катами його та інших народів (можливо, навіть Леніну, який, 
знаємо, стежив за писаннями Д. Донцова). Але, вочевидь, згодом усе ж збагнув те дійсне 
«провалля», яке існує між ним і ними, а також між Україною та Росією. Був він, як і 
вони, також матеріалістом, тож обов’язково мав пройти доволі важку дорогу еволюції 
до ідеалізму, яка завершилася в нього досить ризикованими формами містицизму. Тож 
коли Д. Донцов писав про «трагедію» чи «душевну драму» І. Франка, чи не вкладав він 
туди й елементів автобіографічної обсервації, пробуючи бачити в юному письменникові 
й себе молодого? Чи не стали віртуальні «гріхи» Каменяра, якими, міфологізуючи їх, 
ще й «гордилася» совєтська пропаганда, своєрідним ідейно-політичним щитом для 
Д. Донцова? Мовляв, якщо міг «помилятися» сам І. Франко, то чому, зокрема, під його 
та М. Драгоманова «впливом» не міг помилятися й молодий Д. Донцов?

Однак, і тут необхідно ставити знаки питання та три крапки. Подібна гіпотеза 
потребує надзвичайно докладного коментаря. Зрештою, виникає боязнь, що насправді 
вона може бути черговим лжеміфом чи навіть черговою «грою» (заграванням), але вже 
з Д. Донцовим, аби «не по-науковому» приховати явно сфабрикований ним якийсь 
«антинаціональний» (лжеінтернаціональний) абрис – зокрема, молодого І. Франка. 

А що ідейно-політичний портрет І. Франка в публіцистичних візіях Д. Донцова з 
якихось невідомих причин явно спотворений (часом аж до карикатурності), засвідчують 
не тільки наведені приклади, а ще буквально десятки інших, аналіз яких потребує 
окремих публікацій. Серйозної ревізії вимагає актуальна й сьогодні в українській 
гуманітаристиці тема так званого «вісниківства», генеалогія якого сягає чомусь не 
до початків «Літературно-наукового вісника», який редагував, зокрема, І. Франко, 
а лише до 1922 року. І тут важливо, щоб на низку складних запитань і далі пробували 
давати відповідь не тільки філологи, а й журналісти, історики, політологи, релігієзнавці 
та представники інших гуманітарних наук. Адже, обмінюючись науково виваженими 



242 Микола КРУПАЧ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

думками, разом легше наближатися до історичної істини, яка часто заплутана сітями 
фальсифікацій та політичних лжеміфів.

СПИСОК ВИКОРИСТАНОЇ ЛІТЕРАТУРИ

1. А. З-поміж книжок, брошур і журналів / А. // Визволення. – 1923. – Ч. 3. – С. 61–62. 
2. Баґан О. Іван Франко в оцінках Дмитра Донцова : долання епохи rаtio / Олег Баґан // 

Українське літературознавство.– Львів : ЛНУ імені Івана Франка, 2011. – Вип. 66. – 
С. 135–146. 

3. В. Винниченко про Д. Донцова // Вільна Україна. – 1954. – Ч. 1. – С. 54–55.
4. Д. Д. Трагедія Франка / Дмитро Донцов // Літературно-науковий вістник. – 1926. – 

Кн. 6. – С. 125–130.
5. Д. Д. Церква і націоналізм / Дмитро Донцов // Літературно-науковий вістник. – 1924. – 

Ч. 5. – С. 75–82.
6. Донцов Д. Гальванізатори трупів / Дмитро Донцов // Донцов Д. Вибрані твори : у 10 т. 

Т. 4 : Ідеологічна есеїстика (1933–1939 рр.) / редкол. О. Баган (відп. ред.) [і ин.]; літ. 
ред. Я. Радевич-Винницький. – Дрогобич : ВФ «Відродження», 2013. – С. 109–123. 

7. Донцов Д. Дух нашої давнини / Дмитро Донцов. – Мюнхен; Монреаль, 1951. – 341 с.
8. Донцов Д. Душевна драма І. Франка і його сучасників / Дмитро Донцов // Туга за 

героїчним. Ідеї і постаті літературної України / Дмитро Донцов. – Вольвергамптон; 
Манчестер : СУМ, 1953. – С. 67–89. 

9. Донцов Д. Московська отрута / Дмитро Донцов. – Торонто; Монреаль : СВУ, 1955. – 296 с. 
10. Донцов Д. Націоналізм / Дмитро Донцов. – Львів : Нове життя, 1926. – 271 с.
11. Донцов Д. Про «молодих» / Дмитро Донцов // Літературно-науковий вістник. – 1923. – 

Кн. ХІ. – С. 267–280.
12. Донцов Д. Хрест проти диявола / Дмитро Донцов. – [Торонто], [1948]. – 16 с.
13. Донцов Д. Хрестом і мечем. Твори / Дмитро Донцов. – Торонто : Гомін України, 1967. – 

321 с.
14. Єфремов С. Щоденники, 1923–1929 / Сергій Єфремов. – Київ : ЗАТ «Газета «Рада», 

1997. – 848 с. – (Серія «Мемуари»).
15. Іван Франко про соціялізм і марксизм. Рецензії і статті 1897–1906 / впорядкування, 

вступна стаття і довідки Богдана Кравцева. – [Нью-Йорк] : Вид-во «Пролог», 1966. – 
260 с.

16. Іван Франко. Документи і матеріали. 1856–1955 / упорядники І. Бутич, Я. Дашкевич 
та ін. – Київ : Наукова думка, 1956. – 544 с.

17. Іванишин П. Ігри з Франком: антинаціонально й не по-науковому / Петро Іванишин 
// Агон, або перипетії одного захисту / Петро Іванишин. – Дрогобич : Посвіт, 2013. – 
С. 101–110. 

18. Ільницький М. Між ідеологією й естетикою. Франкознавчі дослідження міжвоєнного 
двадцятиліття в Західній Україні / Микола Ільницький // На перехрестях віку : у 3-х 
кн. Кн. ІІІ. / Микола Ільницький. – Київ : Вид. дім «Києво-Могилянська академія», 
2009.– С. 63–89.

19. Сосновський М. Дмитро Донцов. Політичний портрет / Михайло Сосновський. – Ню-
Йорк; Торонто, 1974. – 419 с.

20. Стрілецька Голгофа. Спроба антології / упоряд., автор вступ. статті та приміток Т. Са-
лига. – Львів : Каменяр, 1992. – 399 с.

21. Франко І. Зібрання творів : у 50 т. Т. 3 / Іван Франко. – Київ : Наукова думка, 1976. – 
447 с.



243ЗАПИТАННЯ БЕЗ ВІДПОВІДІ...
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

22. Шерех Ю. Думки проти течії. Публіцистика / Юрій Шерех. – [Новий Ульм] : Україна, 
1949. – 100 с.

Стаття надійшла до редколегії 06.10.2018 
Прийнята до друку  12.10.2018

QUESTIONS WITHOUT ANSWERS
(TO THE PROBLEM OF IVAN FRANKO’S OUTLINE 

IN THE RECEPTION OF DMYTRO DONTSOV)

Mykola KRUPACH

Ivan Franko National University of Lviv,
Academician Mykhailo Vozniak Department of Ukrainian Literature,

1, University Str., Lviv, Ukraine, 79000,
e-mail: mukolakrupach@ukr.net

The publication raises the issue of the subjective depiction of I.Franko’s political outline 
(Abriss) in the journalistic texts of D. Dontsov. Attention is drawn to the fact that often the 
distortion of I. Franko’s image is caused not only by the tendentious interpretations of his 
works, but also separate fragments of widely known texts, when the author of critical reviews 
as if merely leaves their reading unfi nished. Unclear remains the aim of D. Dontsov’s likewise 
combinations resulting in the rise of the caricature outline of one of the most prominent 
representatives of the Ukrainian nation.

The author of the paper has analyzed cases of inaccurate or incomplete quotations from 
I. Franko’s works, their prejudiced or simplifi ed interpretation in the writings of the leading 
Ukrainian thinker and ideologue. A striking example in D.Dontsov’s «Nationalism» (1926) 
is the defi nition of I. Franko as «a typical representative of the M. Drahomanov-type» based 
on a lopsided interpretation of a torn fragment from the famous poetry «In the Court-Room». 
Assumptions as to the biased behavior of the interpreter may vary. D. Dontsov, as we know, 
experienced a complex ideological evolution, worked at ideological barricades, was often 
deprived of an opportunity to verify texts, specify an idea. However, as the author observed, 
even in later editions of this book D. Dontsov had never corrected his unjust verdict. Therefore 
a hypothesis is also possible, following which D.Dontsov involuntarily projected onto Ivan 
Franko’s «emotional drama» his own political swings of his youthful years: if, allegedly, 
I. Franko could err, why, then, couldn’t the future author of Nationalism be mistaken?» 
However, one can fi nd answers to these and other controversial questions precisely in the 
complex (and not selective, as some of his adherents sometimes do) analysis of the political 
positions of D. Dontsov, refl ected in his creative work of different periods.

Keywords: I. Franko, D. Dontsov, M. Drahomanov, Socialism, Social Nationalism, 
Social Democracy, Nationalism, internationalism, mysticism, devil.



ПУБЛІКАЦІЇ

УДК:821.161.2-6.09ФранкоІ.:929.5Шашкевичі(093.3)

DOI: http://dx.doi.org/10.30970/uls.2018.83.2177

З ІСТОРІЇ ФРАНКОВИХ ПУБЛІКАЦІЙ 
ДОКУМЕНТІВ РОДИНИ ШАШКЕВИЧІВ 

(НА МАТЕРІАЛІ ЛИСТІВ ТЕРЕСИ НЕСТОРОВИЧ 
ДО ІВАНА ФРАНКА)

Яким ГОРАК

Львівський національний літературно-меморіальний музей Івана Франка,
вул. І. Франка 150–152, Львів, Україна, 79049,

e-mail: yakym.horak@gmail.com

Розкрито взаємини Івана Франка з Тересою Несторович з Перемишля – 
внучкою політичного і церковного діяча Григорія Шашкевича. Завдяки контактам 
з нащадком Шашкевичевої родини, І. Франкові вдалося опублікувати в журналі 
«Житє і слово» низку листів Маркіяна і Григорія Шашкевичів. Поза спілкуванням 
довкола публікації матеріалів родини Шашкевичів, Т. Несторович виявляла інтерес 
та симпатію до письменницької та публіцистичної праці письменника. Взаємини 
І. Франка і Т. Несторович, які віддзеркалюють збережені листи перемишльської діячки 
до письменника, були короткотривалими через їхні політичні переконання. Вперше 
у науковий обіг введено тексти листів Т. Несторович до письменника з долученим до 
них науковим апаратом.

Ключові слова: Маркіян Шашкевич, Григорій Шашкевич, Тереса Несторович, 
журнал «Житє і слово», Перемишль, товариство «Зоря», москвофільство, «Матеріали 
і уваги до історіі австро-руского відродженя 1772–1848», «Дещо про себе самого».

Тереса Михайлівна Несторович (з дому Шашкевич) – постать з широкого 
кола знайомих Івана Франка, яка цілком залишилася поза увагою франкознавців. У 
п’ятдесятитомному зібранні творів письменника її прізвище не фігурує через те, що до 
видання не потрапили три публікації з журналу «Житє і слово» – Франкові передмови 
до публікацій матеріалів від Несторовичевої, де її згадано. Цей недолік частково 
зліквідовано у додатковому, 54-му томі, де передруковано дві з них. У коментарях 
наукового апарату до згаданих публікацій, персоналію Т. Несторович не прокоментовано.

Тереса Несторович належала до родини Маркіяна Шашкевича і доводиться внучкою 

© Горак Яким, 2018

ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83. С. 244–262
Ukrainian Literary Studies. 2018. Issue 83. P. 244–262



245З ІСТОРІЇ ФРАНКОВИХ ПУБЛІКАЦІЙ ДОКУМЕНТІВ РОДИНИ ШАШКЕВИЧІВ...
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

двоюрідного брата Галицького Будителя – громадсько-політичного і церковного діяча, 
греко-католицького священика, посла до австрійського парламенту, радника при 
австрійському Міністерстві освіти та ректора Греко-Католицької семінарії у Відні Григорія 
Шашкевича (1809–1883). Однак і в шашкевичезнавчих працях справа обмежується лише 
принагідними згадками про неї – найчастіше – у дослідженнях родоводу Маркіяна 
Шашкевича, які провів Роман Горак у есе «У сутінках» та окремій науковій статті 
«Шашкевичі (До питання родоводу о. Маркіяна Шашкевича)». У першому з них він 
написав: «Син Григорія Шашкевича був старостою у Пілзені, а дочка замужем за 
Нероновичем. Саме Тереза Неронович і передала Науковому товариству імені Шевченка ряд 
паперів, що залишилися по Маркіяну Шашкевичу, зокрема його лист до брата Антона» [3, 
c. 235. – Курсивом моє. – Я. Г.]. Сказане безпосередньо стосується частини проблематики 
листів Т. Несторовичевої до І. Франка, хоча про них не згадують. Детальніші інформації 
про їх авторку, яку дослідник помилковою називав «Неронович», теж відсутні. У другій 
публікації Т. Несторович зафіксована у родовідному дереві Шашкевичів, а її чоловік і 
донька подані як «Нестерович». У краєзнавчому дослідженні «Закувала зозуленька ой під 
Черленицев» Ярослав Гнатів (Николович), розглядаючи у монографічних нарисах парохів 
села Черлениця, окремим підрозділом висвітлив діяльність о. Григорія Шашкевича, 
який душпастирював на цій парохії впродовж 1831–1835 років. У зв’язку з цим він у 
повному обсязі передрукував [13, с. 88–95; 96–103] Франкові публікації у «Житє і Слові» 
з матеріалів Т. Несторович, хоча про неї саму не говорив нічого.

В архіві Івана Франка збереглося 9 листів Тереси Несторович до письменника. З 
них лише три мають позначене авторкою датування. Орієнтовне за деталями змісту 
датування решти листів переконує, що загалом їх епістолярний діалог охоплює лише 
один, винятково тяжкий і етапний рік Франкової біографії – від кінця червня 1896 до 
середини червня 1897 року.

Знайти біографічні відомості про Т. Несторович не вдалося. Її листи до І. Франка 
та скупі хронікальні повідомлення преси свідчать, що вона була приблизно ровесницею 
письменника. Життя її минало в заможній атмосфері: батько її був старостою у 
Пілзені (нині Плзень у Чехії), чоловік – Юліан Матвійович Несторович (1850–1910) 
був надвірним радником, директором фінансового округу у Перемишлі, меценатом. 
Заможність і влаштованість життя давали їй можливість брати участь у товариському 
житті Перемишля. Вона входила до Перемишльського осередку «Общества 
ім. М. Качковського». Як членкиня «Товариства руських Женщин» у Перемишлі, брала 
участь у різних заходах цього товариства: організувала 11 липня 1896 року фестини з 
фантовою лотереєю, дохід від якої йшов на побільшення фондів товариства і допомогу 
бідним учням шкіл [1, с. 1; 16, с. 2]. Про цей захід читаємо: «Зате попри жертволюбности 
публики найбільше належить ся признає комітетові устроюючому фестин, а в першій 
лінії енергійній голові комітету п-ні совітниковій Несторовичеві, котра з цілим жаром 
молодечої своєї душі віддала ся тому патріотичному ділу і не щадила ні труду, ні 
грошей, щоби лиш діло повести як найкрасше» [7, с. 1]. Товариство влаштовувало 
також аматорські театральні вистави: так, 8 грудня 1896 року відбулася вистава комедії 
Г. Григорієвича «На добродійні ціли» [14, с. 3]. 



246 Яким ГОРАК
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Тереса Несторович долучилася також до відновлення 1897 року у Перемишлі 
філії львівського ремісничого товариства «Зоря». Роль цього товариства у суспільному 
житті тогочасної Перемишльщини оцінювалася дуже високо: «Відродженя товариства 
ремісничого – читаємо в дописі “Діла” – річ дуже великої ваги. В Перемишлі більшість 
робітників Русини, та житя руського між ними мало. Старші віком навикли вже до 
спокійного житя, кусень хліба для них – єдине змаганє; знов же молодіж надто сильно 
повірила в багату на слова програму соціальних демократів. […] На ремісників 
наших ми числимо дуже і дуже, они то – сей стан середний – мають бути одною з 
найважніших пружин економічного нашого піднесеня народного, тому і одного тілько 
хочемо, щоби звязь, найсильніша звязь єдності національної не погасла в них. Для 
того вся інтелігенція наша повинна всіми силами підпирати рух Зорян. На бік особисті 
непорозуміня і фартушкові політика! Тут іде о річ великої ваги, и гадаю, що провідники 
цілого руху перемиського се порозуміють…» [10, с. 3]. У перших тижнях травня 
відбулося посвячення товариства, про що інформацію дав «Галичанин»: «Общество 
русских рукодельниковъ в Перемышли развивается весьма успешно. Несмотря на 
то, что оно есть наймолодшое из русских Обществ, оно дает доказательства своей 
жизненности. Комната Общества находится при помещении “Союза”, и по неделям же 
и праздникам члены обох Обществ собираются в пространных комнатах “Союза”. В 
прошлую неделю состоялось в “Зори” общее “священное”, причем д-р Н. И. Антоневич 
прочитал поучительную лекцию, один из членов декламовал, а г. І. Я. Луцик произнес 
воодушевляющую речь. Хоры и игра на инструментах выполнили остальную часть 
програмы к общему удовольствию. Хозяином “Союза” и душею “Зори” есть судья г. 
С[еверин] Черлюнчакевич, основатель обох Обществ» [15, с. 3]. 16 травня 1897 року 
відбулося посвячення прапора товариства. Освячення проводив у Перемишльському 
кафедральному соборі владика Перемиський Костянтин Чехович, який «вбив перший 
гвіздь золотий в прапор». Потім прапор винесли у приміщення товариства і тут промову 
сказав М. Антоневич, читалися вітальні телеграми в тім числі від Т. Окуневського, 
Р. Яросевича, Д. Танячкевича. При столі «тости розпочав оден член “Зорі”» промовою, 
в котрій підніс заслугу пані Т. Несторовичевої (жени радника фінансової дирекції), 
котра своїм коштом справила прапор для “Зорі”» [20, с. 3].

Час і обставини знайомства І. Франка з Т. Несторович невідомі. Припускаємо, 
воно відбулося на початку – в середині 90-х років ХІХ століття, однак свідчень 
про їхні особисті зустрічі нема. Знайомству сприяв інтерес письменника до подій 
«весни народів» 1848 року чільних діячів часу українського відродження в Галичині. 
Серед збережених у Т. Несторович родинних документів його увагу привернули лист 
М. Шашкевича до брата Антона і листи о. Григорія Шашкевича. Лист Маркіяна до 
брата був уперше опублікований у 22 номері журналу «Зоря» 1893 року у рубриці 
«Записки, вістки і замітки». Публікація з’явилася серед низки матеріалів журналу, 
присвячених М. Шашкевичу з нагоди перенесення тлінних останків Галицького Будителя 
з Новосілок на Личаківський цвинтар до Львова. Повний текст листа польською мовою 
попереджений таким вступним реченням не вказаного автора публікації: «Панї Тереса 
з Шашкевичів Несторовичева з Перемишля, внука покійного крилошанина Шашкевича 



247З ІСТОРІЇ ФРАНКОВИХ ПУБЛІКАЦІЙ ДОКУМЕНТІВ РОДИНИ ШАШКЕВИЧІВ...
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

має оден лист Маркіяна Шашкевича [писаний по польськи] до брата Антона, котрий 
отсе по скопіованю подаємо в повній основі» [9, с. 442]. В кінці польського тексту листа 
автором публікації додана заувага, що лист «без підпису і без дати». За твердженням 
М. Шалати, публікація належала І. Франкові [31, с. 506] – отже, в той час письменник 
або вже мав бути знайомий з Т. Несторович, або тоді мало відбутися їхнє безпосереднє 
чи опосередковане знайомство. Однак про контакти між ними впродовж 1893 – першої 
половини 1896 років нема жодної інформації. 

У першій книзі «Житє і слова» 1896 року І. Франко повторив публікацію 
тексту листа в тому ж обсязі, як він був опублікований у «Зорі», з відмінностями 
синтаксису і правопису окремих слів. Публікуючи листа, письменник мав у руках 
рукописний оригінал, який докладно описав, на відміну від сказаного в «Зорі», що 
лист «по скопіованю подаємо в повній основі». При повторній публікації уточнено, 
що Т. Несторовичева доводиться внучкою Григорієві, а не Маркіянові Шашкевичу, 
як це помилково можна зрозуміти зі фрази «Зорі» «внука покійного крилошанина 
Шашкевича». Ця публікація листа увійшла до серії публікацій документів з 1848 року 
під загальною назвою «Матеріали і уваги до історіі австро-руского відродженя 1772–
1848», яку систематично поповнював І. Франко у кожній книзі свого видання.

До публікації письменник додав таку передмову, підписану «Др. Ів. Франко»: 
«Між рукописами, що лишили ся по пок[ійному] Григорію Шашкевичу, раднику 
міністеріальнім і каноніку капітули перемиської і зберігають ся у єго внучки пані Тереси 
Никоровичевої в Перемишлі, находить ся також один автограф Маркіяна Шашкевича 
а власне слідуючий єго лист до брата Антона. Лист сей не має ані дати, ані підпису, 
написаний на піваркуши звичайного грубого, сірого паперу, зложенім в четверку; адреса 
не заховала ся. Лист сей писаний польською мовою і відносить ся до справ чисто 
родинних, та про те здаєть ся нам важним для характеристики поета і єго відносин до 
своєі рідні. З листу сего віє певний сум, та зараз бачимо, що писав його чоловік побитий 
долею, та незламний у свойіх чутях синівської любови для матери, чесности та правости 
в відношеню до людей. О кілько знаємо з родинноі традиціі, причиною написаня сего 
листу було те, що брат Маркіянів Антін, котрому не вело ся в гімназіі і котрий через 
те причинював матери багато гризоти, в кінці покинув школу і пристав до війська в 
початку 1839 р. Маркіян отсим листом кликав його, щоби вернув назад, та Антін не 
послухав сеі ради, лишив ся при війську і дослужив ся до ранги капітана. Друкуючи 
сей лист складаю щире спасибі теперішній єго властительці, Вп. пані Т. Никоровичевій, 
за ласкавий дозвіл зняти з него копію і за уділені міні поясненя» [12, с. 29].

Процес роботи над передруком дав поштовх до початку листування з Т. Несторович. 
Хронологічно перший лист перемишльської діячки до письменника датований аж 
22 червня 1896 року. З цим листом (№ 1) авторка надсилає І. Франкові для публікації 
переписку її діда з поляком урядником при львівській бібліотеці Оссолінських 
Олександром Юліаном Камінським, а також уточнює датування листа Маркіяна 
Шашкевича до брата. Перший матеріал з надісланої переписки – лист-послання 
Г. Шашкевича «До пана Юліана Олександра Камінського, що називає себе приятелем 
народу, у Львові» 1848 року був опублікований з такою Франковою передмовою «Від 



248 Яким ГОРАК
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Вп. Пані Тереси Нестеровичевої в Перемишлі одержали ми збірку недрукованих доси 
матеріалів до нашоі історіі новійших часів, що заховали ся між паперами єї пок. діда 
о. Григорія Шашкевича. Є се переважно листи писані до него людьми видними в нашій 
новій історіі, як еп. Спір. Литвинович, о. М. Малиновський і др. Ті листи походять з років 
1858–1859 і доторкають ся майже виключно справи заміни руської азбуки на латинську, 
про що тоді йшли урядові пертрактиациі. Писань самого Гр. Шашкевича в тій справі 
(крім тих, які опубліковані в брошурі «Die ruthenische Schprach- und Schrift- Frage in 
Galizien» 1861), поки що не маємо, хоча нам зроблено надію, що одержимо йіх відписи. 
З писань о. Гр. Шашкевича найцікавійші ті, що походять із 1848 року, коли автор йіх 
був парохом в Угринові коло Станіславова. Публікацію тих многоважних документів до 
історіі нашого нар. розвою починаємо отсим посланієм Гр. Шашкевича до польського 
патріота Юліяна Олександра Камінського, що був урядником при бібліотеці закладу 
Оссолінських у Львові» [5, с. 216]. Публікація матеріалів про Григорія Шашкевича, 
надісланих Т. Несторович, була продовжена в наступних числах журналу за 1896 рік: 
у п’ятій книзі зокрема опубліковано також лист О. Прокопчица до Г. Шашкевича та 
взаємне листування Г. Шашкевича з Камінським [6].

Отримавши через знайомого священика Миколу Осідача публікацію листа 
М. Шашкевича до брата у «Житі і слові», Т. Несторович у наступному листі, датованому 
18 липня 1896 року (№ 2) описує Франкові детальніше долю Маркіянового брата й 
уточнює зроблену у публікації помилку щодо вказання її прізвища як «Никорович» замість 
«Несторович». Доля Антона Шашкевича зацікавила письменника і він ще додатково засягав 
у кореспондента інформацій: лист перемишльської кореспондентки, орієнтовно датований 
серпнем-жовтнем 1896 року (№ 4), свідчить про інтерес І. Франка до родинних зв’язками 
Антона Шашкевича з Шашкевичами з Лолина, особистого життя сербського капітана.

Відповіддю на запит про обставини навчання Антона в семінарії став лист 
Т. Несторович, який орієнтовно датуємо осінню–початком зими 1896 року (№ 5). У 
ньому відсутній нині початок тексту: мабуть, разом із вказаними у листах правками 
Т. Несторович він став основою опублікованого в останній книзі свого журналу за 
1896 рік допису «Поправки й додатки». В дописі, зокрема, йшлося: «В справі листу 
М. Шашкевича до брата Антона, опублікованого у нас V, 30 подаємо деякі подробиці, 
котрих уділила нам ласкаво Впов. Пані Тереса Несторовичева з Перемишля. Лист 
писаний був на весні 1839 р., бо тоді Антін Шашкевич вступив до війська. З війська 
він не вернув уже ніколи до Галичини, оженив ся з якоюсь Сербкою чи Хорваткою, 
горячою патріоткою, котра виховала дітей на Сербів. Один син Антона Шашкевича 
є полковником а другий інжєнєром у Славонії. По руськи вони не вміють ані слова і 
тілько один із них яко поручник був якийсь час у Галичині, у Львові. Що до студій 
Антонових, то він скінчив ґімназію і вступив був до духовної семінарї, та в 1839 р. 
мусів покинути єі задля політичних причин. Які се були причини, докладно незвісно, 
та треба тямити, що в тих часах досить було мати якусь заборонену книжку троха 
поступовійшого змісту, щоби бути прогнаним із семінарії» [29, с. 504].

З виходом у світ у грудні 1896 року поетичної збірки «Зів’яле листя» І. Франко 
надіслав її перемишльській кореспондентці з дедикацією. Т. Несторович у листі з 



249З ІСТОРІЇ ФРАНКОВИХ ПУБЛІКАЦІЙ ДОКУМЕНТІВ РОДИНИ ШАШКЕВИЧІВ...
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

початку 1897 року подякувала письменникові за книжку «як найдорожчу памятку» 
(№ 6).

Попри літературні справи, основною сферою в епістолярному діалозі між 
І. Франком та Т. Несторович було суспільно-політичне життя Галичини, в оцінці якого 
вони були опонентами: Т. Несторович мала виразно москвофільські переконання, а 
письменник на шпальтах преси того часу гостро критикував діяльність москвофілів. 
У «Політичній хроніці», опублікованій у ІІ книзі «Житя і Слова» 1896 року, І. Франко 
дав оцінку вічу галицьких москвофілів з угорцями, що відбулося 21 липня 1896 року на 
кордоні Галичини і Угорщини: «Мадяри поставили там якийсь памятний стовп, а на єго 
відслоненє прибули крім угорських мадяронів також непрошені два “репрезентанти” 
з Галичини: один урядник, про которого не знаємо, чи він русин чи Поляк і парох зі 
Сколього о. Мартинків, щирий приятель і шкільний товариш д[обродія] Маркова. 
Сей шановний отець, хотячи запрацювати на вино і папрікаш, котрим принимано 
гостей, плів “іменем галицьких русинів” смалені дуби про добре сусідство русинів з 
Мадярами. Вже то наш Рутенець як у себе дома не має що йісти і піде до сусіда, де стіл 
заставлений, не жалує язика ані спини ані чести. Гей, скільська Громадо, та скиньте ся 
що неділі о. Мартинкову на бутельку вина та на пів ліктя ковбаси, щоби сидів дома і 
не потребував чужим людям очи дерти і руське імя поганити!» [27, с. 156]. Зазначимо, 
що цей епізод відбувався в період гострої конфронтації між галицькими українцями 
та угорцями щодо закарпатських українців: приховуючи поневолення українців на 
цій території, угорці всіляко декларували свою ліберальність і миролюбність до них. 
Своє обурення цими брехливими деклараціями галичани висловили протестом «І ми 
в Європі», опублікованим в пресі [11] (в тім числі на сторінках п’ятої книги «Житя і 
слова») 1896 року і підписаним чисельною групою галицької української інтелігенції, 
серед якої й І. Франко. У листі до письменника, орієнтовно датованому кінцем липня 
1896 року, Т. Несторовичева здивована такою цинічною, на її думку, Франковою оцінкою 
подій: «Ви самі пересвідчені, що т[ак] з[вана] “москвофільска партія” не препуручали 
о[тцеві] Мартинкові заступати, а тим меньше – промавляти именем до Мадярів, котрих 
ненавидит, яко найгіршого врага русинів і вообще Славян. [...] що одиниця при залишку 
межи знакомими скаже яку дурницю, за тоє не отвічає ціла партія» (№ 3). З останнім 
І. Франко у відповіді, очевидно, не погодився і в наступному листі (№ 4) Т. Несторович 
ще раз обґрунтовує свою думку, при чому визнає радикальну партію такою, що обстоює 
інтереси свого народу, а народовців, очолюваних О. Барвінським, – ні.

Протягом 1896 року І. Франко п’ять разів (8 січня, 7 квітня, 11 липня, 11 жовтня, 
20 жовтня) брав участь у селянських вічах у Перемишлі як представник радикальної 
партії [32, с. 121–122; 33, с. 87–90]. Виступи ці стали підставою до участі письменника 
у виборах до державного австрійського парламенту навесні 1897 року.

Для проведення цих виборів, відомих своїми несправедливістю та надужиттями, 
було утворено Краєвий руський комітет виборчий, складений з духівництва, інтелігенції, 
міщанства та селянства Галичини на зібранні 29 грудня 1896 року. Склад комітету був 
переважно народовський і москвофільський, а відтак об’єднання названих політичних 
сил в один виборчий блок набував щораз реальніших обрисів. Газети «Галичанин» 



250 Яким ГОРАК
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

та «Діло» того часу публікували низку злобних наклепів на І. Франка, який буцімто 
за ціну особистих благ (здобуття доцентури в університеті тощо) примирився зі 
суперниками й урядом, поставивши особисті інтереси вище народних. Про склад 
Краєвого комітету І. Франко різко висловився у статті «Як я став казенним радикалом» 
[30], спростувавши водночас і наклепи проти себе. Франкові нападки на москвофілів 
обурювали Т. Несторовичеву, про що вона зізнавалася у листі з початку 1897 року (№ 6). 

На зборах у Перемишлі 4 лютого 1897 року було виставлено кандидатуру І. Франка 
з четвертої курії по округу Перемишль–Мостиська–Добромиль–Підбуж, а також з п’ятої 
загальної курії по округу Перемишль–Мостиська–Рудки–Самбір–Дрогобич–Підбуж. За 
результатами, у виборах по 5 курії, які відбулися 11 березня 1897 року у Перемишлі 
І. Франко набрав 78 голосів, а у виборах до 4 курії, які відбулися 16 березня отримав 
у тому ж місті 80 голосів. Т. Несторович належала до тих, що підтримували Франкову 
кандидатуру, про що зізнавалася у листі з початку 1897 року (№ 6). Однак кандидатура 
І. Франка не пройшла.

У перебігу виборчої кампанії І. Франко поклопотався надіслати своїй 
Перемишльській знайомій публікацію статті «Поляки і Русини» німецькою мовою у 
часопису «Die Zeit». Вкінці травня – на початку червня 1897 року майже одночасно 
з’явилися дві Франкові публікації, яким судилося відіграти визначальну роль у 
світогляді та житті письменника: у віденській газеті «Die Zeit» надрукована стаття «Поет 
зради», присвячена творчості А. Міцкевича, а в окремому виданні прози польською 
мовою «Obrazki galicyjskie» побачила світ передмова «Дещо про себе самого». Перша 
публікація позбавила І. Франка заробітку у польській пресі Львова й обернула проти 
нього всю польську суспільність, друга – зробила його зрадником в очах псевдопатріотів 
і викликала розчарований подив між українською суспільністю. Останні два листи 
Т. Несторовичевої цілком присвячені Франковій передмові «Дещо про себе самого». 
Їх авторка не зрозуміла моральної висоти сповіді письменника і сприйняла їх так, як 
посполита частина української суспільності: письменник, знаний суспільний діяч, в 
дуже невдалий історичний час обернувся проти свого народу, виявися лицеміром і 
зрадником. Листи пересипані співчутливими і гнівними риторичними питаннями, через 
які Т. Несторович намагається зрозуміти причини такого вчинку свого кореспондента 
(№ 8).

У наступному листі від 12 червня 1897 року Т. Несторович повідомляє І. Франка 
про те, що не продовжила передплати на «Житє і слово», втративши до нього симпатію, 
а також через незгоду з тенденцією і мовою видання. Та основну частину листа все ж 
продовжують гіркі роздуми над Франковою передмовою (№ 9).

Дев’ять листів Тереси Несторович до І. Франка друкуємо вперше зі збереженням 
правопису, лексики, синтаксису оригіналу. У пропонованих листах авторка називає 
себе «Тересою Несторович», так іменуємо її в цій публікації, всупереч поширеному 
в наукових джерелах «Тереза Нестерович». Вважаємо, що більш прийняте нині 
латинізоване ім’я «Тереза» є іншим, ніж більш українське і самостійне ім’я «Тереса». 
У розмашистому і нелегкому до відчитування почерку Т. Несторович окремі слова не 
вдалося відчитати (особливо в німецькомовних виразах), тому на їх місці у квадратних 



251З ІСТОРІЇ ФРАНКОВИХ ПУБЛІКАЦІЙ ДОКУМЕНТІВ РОДИНИ ШАШКЕВИЧІВ...
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

дужках курсивом безпосередньо в тексті вставляємо позначку: […слів нрзб.]. Біля 
окремих слів, правильність відчитування яких становить сумнів подано в тексті 
позначку [?]. Переклад іноземних цитат, виразів подається в посторінкових виносках, 
коментарі – вкінці тексту всіх листів. Орієнтовне датування, виведене на основі змісту 
листів, проставляємо курсивом у квадратних дужках на початку кожного листа. В кінці 
вважаю приємним обов’язком подякувати за допомогу у відчитуванні автографів листів 
Романові Гораку, а за уточнення і переклад німецькомовних виразів, уступів тексту – 
кандидатові мистецтвознавства Северинові Тихому.

ДОДАТОК
Листи Тереси Несторович до Івана Франка

№ 1
Въ Перемышли 22 / 6 1896

Многоуважаемый Господинъ Докторъ!
Въ заключеню посилаю Вамъ переписку моего дѣда съ Каминскимъ1. По 

содержаннню судити есть она интересна. Быть може що не отповѣсть совсѣмъ тенденціи 
Вашого «Житя и Слова» и Вашому собственному убѣждению але яко образокъ рускихъ 
отношеній зъ 1848 года повинно знайти мѣсце въ Вашомъ журналъ. Мило менъ донести 
Вамъ що листъ Маркіяновъ писано на веснѣ 1839 года, понеже тогда братъ его Антонъ 
вступилъ до войска2.

С почтеніемъ Несторовичева
ІЛ. – Ф. 3. – № 1610. – Арк. 259–260.

№ 2
Тарнфвъ дня 18 /7 1896

Ласкавый Господинъ Докторъ!
Выѣжджаючи до Тарнова получиламъ отъ Осѣдача3 «Житя и Слово», не знаю 

однакожь, чи онъ и для мене одно число получилъ; я бо вкремо жадного не получиламъ 
отъ Васъ. Зашла маленька ошибка що до Антона Шашкевича. Фнъ по уконьченю 
гімназіи вступилъ до семинаріи Богосл[овської] во Львовѣ. На другимъ роцъ былъ 
замѣшаный въ дѣла тогдашной ревулюціи (1839) и будучи проскрибованый на листу 
тыхъ питомцовъ котрыхъ мали быты прогнани изъ семінаріи, не чекалъ срока и утѣкъ 
на весну до войска. – Що до моего именя то рѣчъ не важна, а не коньче простовати. 
Зналисьте мене за мало щобы розрфжнити Несторовичъ отъ Никоровичъ подъ которымъ 
то именемъ получиламъ першій Вашъ листъ. Если возможно то прошу спростовати 
посля поданихъ датъ біографіи Антона4.

С почтениемъ
Несторовичева

ІЛ. – Ф. 3. – № 1610. – Арк. 299–301.



252 Яким ГОРАК
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

№ 3
[Орієнтовно кінець липня 1896]

Многоуважаемый Господинъ Докторъ!
Дуже ся дивую що Вы чоловѣкъ, котрый мае дуже добрый переглядъ въ 

тенденціяхъ и напрямахъ политики поєдинокихъ партиі рускихъ, могли помѣстити «въ 
политичной хронѣцѣ»5 Житя и слова статю котра не отвѣтила рамамъ того журнала. 
Вы сами пересвѣдчени що т[ак] з[вані] «москвофільска партія не препуручали о[тцеві] 
Мартинковѣ6 заступати а тѣмъ меньше промавляти именемъ до Мадяровъ котрыхъ 
ненавидитъ яко найгоршого врага русиновъ и вообще Славян. Що о[тець] Март[инків] 
єсть школьнымъ товаришемъ Маркова7 то еще за слабкой аргументъ бо школьна лава 
не гарантуєтъ ровномишленности, чого доводомъ надлучшимъ есть органъ Маркова 
котрый все выступає протовъ Мадярфвъ.

А що одиниця при залишку межи знакомими скаже яку дурницю, за тое не 
отвѣчае цѣла партія. Не есть Вамъ тайною що власне та окричана партія одна котра 
снисходительна для Вашой и изъ котрой багато радикаловъ еи рекрутує т[о] є[сть] 
людей бажаючихъ просвѣщенія селянъ и ихъ поднесеня морального и економичного 
но въ дусѣ рускимъ, але не интернациональнимъ.

О тѣмъ всѣмъ Вы знаете такъ добре якъ всѣ котри хочуть знати. Непонятный длятого 
менѣ той цинизмъ съ якимъ выступаете противъ Вашихъ братей. Съ почтененьемъ

Несторовичева
ІЛ. – Ф. 3. – № 1633. – Арк. 19–22.

№ 4
[серпень – жовтень 1896 р.]

Многоуважаемый Господинъ!
Безъ сомнинія що дѣла мерзкіи въ родѣ тоаста о М[артинкова] треба піатновати, 

чого и Марковъ передъ Вами не залишилъ въ статіи Гал[ичанина], до думаю що цѣлу 
партию робити отвѣчальною не можно, котра має своѣ идеи такъ добре якъ и народовцѣ, 
а котра зъ нихъ лучша то може лишь будучность показати. Я в чуда не вѣрю и такъ само 
не вѣрю щобы гадка сепаратичная где колись усуществалася. Признаю, що радикали 
може найбольше стоятъ въ защитѣ свого народа его правъ и гордости нар[одної] но 
извѣнѣть Г[осподин] Докторъ о народовцяхъ годѣ те сказати, бо Барв[інський]8 и его 
сателити не багато отдойшли отъ М[артинківа] который словомъ свой народъ запродалъ 
а они дѣломъ доѣли досить всѣхъ9. Залишимъ въ конци тѣ сcоры котри не ведуть до 
нѣчого, а стараймо ся дѣлати вспольно, хотяй тамъ, где наши думки сходни.

Шашкевичи въ Лолинѣ не были сынами кап[ітана] Шашкевича а священника 
котрый померъ въ Львовѣ10, и знаючи дуже мало своего стрыя не могла Вамъ точно о его 
судьбѣ зказати тѣмъ больше що Кап[ітан] не верталъ никогда до Галичини оженившися 
съ Сербкою въ Будинѣ, загорѣлой патриоткой, котра выховала дѣти на сербовъ, з 
котрыхъ одинъ есть пулковникомъ при штабѣ а дрогый инжинеромъ въ Словеніи. Не 
умѣють они и слова по руски и в Гал[ичині] оденъ лишь яко поручникъ и то во Львовѣ 
перебывалъ. Переступление политичное Ант[оневича?] не потробно такъ трагычно 



253З ІСТОРІЇ ФРАНКОВИХ ПУБЛІКАЦІЙ ДОКУМЕНТІВ РОДИНИ ШАШКЕВИЧІВ...
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

брати, бо разомъ съ нимъ покѣнуло семинарию багато, но лишилось въ Галичинѣ.
ІЛ. – Ф. 3. – № 1633. – Арк. 23–26.

№ 5
[Осінь-початок зими 1896 р.]

[…]старчило быти въ посѣданю книжокъ поступовихъ абы быти прогнанымъ изъ 
Семѣнаря о чѣмъ може Вамъ каждый современныкъ из р. 1839 сказати.

Думаю що не маете причини менѣ не повѣрыти тѣмъ больше що часть кореспондуюча 
съ сыномъ Ант[она] маламъ случаность довѣдатися о всѣхъ подробностяхъ.

Думаю такожь що не посудите мене о якимсь родѣ покриваньа слабшихъ 
сторонньихъ кревняковъ, бо такї добре якъ выджу ихъ у себе и у моихъ и покривати 
булобы що француз каже une lächete.[?]

Не гадайте такожь изъ опубликованямъ тихъ всѣхъ коресп[онденцій] хотѣламъ моеи 
родинѣ [1 слово нрзб.] пустити, а що рѣшиламъ ся до того то лично Окун[евському]11 
завдячити котрый думалъ тѣмъ послужити справѣ народной.

С почтеніемъ Несторовичева найлучшимъ доказомъ якъ менѣ ходитъ о сполученя 
всѣхъ партый есть, що не только обок «Житя и Слова» но повѣрыламъ ворожой прессѣ 
тѣ кореспонедціи.

ІЛ. – Ф. 3. – № 1610. – Арк. 271–272.

№ 6
[перший квартал 1897]

Всепочтенный Господинъ Докторъ!
Сердце руске все чутке! Отъ найлучше доказательство я и Ваша книжка, котрусьте 

менѣ прислали и то с дедикацією12. Я на васъ була дуже гнѣвна и то не безъ причины, 
Ваше выступленя противъ вспфльного Комитета13, Ваше грубе выраженя въ Житю 
и Словѣ, Ваше вороже (часомъ нѣчимъ не умотивоване) ворожбицтво взглядомъ 
становиска т[ак] з[ваних] москвофилфвъ въ Комитетѣ14, все те разомъ скрайно мене 
огорчило на васъ. Мы всѣ тутъ ничого не бажали якъ выдѣти Васъ заступникомъ народа 
в Вѣдни15, старалась о тое щобы цент[ральний] Комитетъ безвзглядно на Ваше поведеня 
не ставилъ жадного иншого кандидата, мы днесь насупротивъ факту що Вы перепали 
стоично сумно и безрадно, мы сердцемъ и душею съ Вамы, а Вы?

Днесь Вы книжку шлете въ хвилѣ колимъ була гадками при Васъ думаючи о Вашой 
будучности и … мфй гнѣвъ herzlos in alle Winde16. Я Ваше «зівяле листя» набула вже отъ 
Осѣдача, теперь куплену отпродамъ, а гроши Вамъ одошлю, а Вами прислану книжку 
задержу якъ найдорожчу памятку.

Въ томъ [2 слова нрзб.] горѣ выборъ Теофила и Яросевича17 едино для насъ отрадою.
Решта сами (даруйте) [2 слова нрзб.]. Охримовичъ18!!!!
Для Осѣдача стараюсь о мѣстце во Львовѣ. Жаль менѣ его. Подъ такою прессею не 

можь було инакше и нимъ зробити. Я теперь оттята совсѣмъ отъ живше пульсуючого 
житя ри бракъ Ос[ідача] даєсь менѣ вже немало чувствовати.



254 Яким ГОРАК
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Если буду въ Львовѣ то позволю собѣ заглянути до Васъ и лично подякувати за 
Вашу память о приклонной Вамъ

Тересѣ
ІЛ. – Ф. 3. – № 1633. – Арк. 27–31.

№7
[до кінця квітня 1897]

Всепочтенный Господинъ Докторъ!
Днесь получиламъ «Die Zeit» и якъ сообщае редакция Вы велѣлы менѣ то гасло 

прислати за для статѣ «Polen und Ruthenen»19. Не знаю якъ Вамъ подяковати за Вашу 
для мене увагу, но есмь въ маленкомъ клопотѣ. Абоноватись на тую газету не можу, 
артикулъ г. Яросевича20 не доконченый а конець слѣдує в другомъ числѣ і не знаю 
теперь чи звернутись до Редакціи съ прошеніемъ о присланя менѣ слѣдуючого числа 
чи послати належныи гроши до Редакціи чи звернути газету. Вы будете такъ чесни дати 
менѣ меленке поясненя. – Книжку «Зовяле листя» купилъ г. Татковскій. Переказомъ 
ровночасно отсилаю гроша. – У насъ ничъ нового. Товариство руских дѣльниковъ и 
Мѣщанъ «Зоря», що доперва завязане розвиваесь надъ сподѣваня; люде котри забули 
що суть Русинами зачинають пробуджатись, ходять до «Касина» и дуже горди зъ того. 
Мусите знати що майже жаденъ не умѣе по руски ани читати и писати и длятого муситъ 
ся певного рода школа завести. Цѣла та Зоря то овочь трехъ безсонныхъ ночей. Богъ 
Морфей21 часто менѣ невѣрный, но за той Winternachttraum22 дуже ему вдячна. До теперь 
маю 63 членовъ. По великоднихъ Святахъ отбудеся посвященя прапора23 и eine Haupthet[д]
r[e]24, котра состоити буде въ офмъ що зъѣдутъ ся делегати «Зорѣ» львовскои, стрыйскои 
и Коломыйской, а если удасть ся то зааранжую таньцовальный вечеръ для «Красного 
пола» и правдивихъ «зорничокъ». Хочу мати переглядъ межи молодими дѣвчатами котри 
будуть могли быти менѣ помочни при основаніи пріютовъ для дѣтей т. е. рускихъ.

Жму сердечно Вашу руку
Тереса

ІЛ. – Ф. 3. – № 1610. – Арк. 261–264.

№ 8
[Орієнтовно травень – початок червня 1897 р.]

Ласкавый Пане!
Моимъ негодованямъ я не въ силѣ нанести на Вамъ кару на яку Вы заслугуете. 

Васъ покарае народъ, Васъ покарає той мужикъ котрый вчера прійшолъ и сказалъ «за 
того мы терпѣли, за того по тюрмахъ сидѣли?». На то Вы марнуете Вашъ талантъ щобы 
въ ворожихъ польскихъ книжкахъ на своє гнѣздо плювати? Припустѣмъ що Вы прави 
що у насъ нѣтъ людей якихъ Вы хочете. Скажите а що Вы? Чи для того що они бѣдни 
столѣтями згнетени Вамъ свободно ихъ оклеветати передъ ворогомъ. Щожъ цѣлый 
«Валленродизм» на супротивъ Вашого поступку? Тамта измѣна мала шляхотныи цѣли; 
а Вы? Опамятай ся чоловѣче! Зачѣмъ малисьте тую ганьбу на Вашъ народъ нанести 
было перекреститися, сказати «apage satanas»25.



255З ІСТОРІЇ ФРАНКОВИХ ПУБЛІКАЦІЙ ДОКУМЕНТІВ РОДИНИ ШАШКЕВИЧІВ...
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Ваши спостереженя моглисьте высказати всѣмъ Русинамъ але передъ ворогомъ 
насъ оплювати не вольно Вамъ. Мимохфдъ зачислилисьте себе сами межи тыхъ котрыхъ 
кленете. Якъ дивитися теперь ворогови въ очи? Если власний наилучшій сынъ руской 
неньки сынъ наплювавъ еи въ очи. Часъ Вамъ надати собѣ наприязнь [?] и не перекыдати 
ся изъ табора въ таборъ, часъ стати чоловѣкомъ на котрого характерѣ можна Русинамъ 
полагадати. –

Кара для Васъ тяжка изъ «Der Dichter des Verrathes»26 и «Nieco o sobie samym»27 
ровночасно появилося. Мають теперь поляки подвойне оружя противъ Васъ чи и на 
жаль противъ насъ. Вы можете сказати, що я не въ правѣ Вамъ се писати, но если Вы 
менѣ прислали книжку и въ дописцѣ просите щобъ Васъ не клеймыла есмь въ правѣ 
Вамъ откровенно сказати щомъ по Васъ чогось подобного не надѣялась и що право 
приличности заборонюють менѣ высказати все то що чуствую. Що въ родинѣ дѣє ся, 
вара чужому, ворогови знати, то моя засада. –

Не будьте упрями а думайте надъ томъ въ який способъ моглибисьте без ганжу 
кажу [1 слово нрзб]. Тяжко се буде «бо ничь такъ человѣка не каляє якъ чорнило».

Бѣдни Вы не завидую Вамъ!
Несторовичева

ІЛ. – Ф. 3. – № 1610. – Арк. 261–270.

№ 9
Перемышль 12 / 6 1897

Почтенный Господинъ Докторъ!
Єслибы я Васъ за скрайного зрадника тримала у котрого Malz und Hopfen verloren28 не 

былабъ до Васъ ани першій разъ ани теперь писала, бо и моя честь тому супротывилабы 
ся и жаловалабымъ часу котрий менѣ дорогій. – Шкода менѣ Васъ, шкода Вашои 
дѣяльности на поли литературномъ и длятого не могламъ ровнодушно приняти Вашъ 
необузданый артикулъ. Закидъ менѣ здѣланый Вами що навѣть не читаламъ Вашого 
передослова єсть совсѣмъ неслушній. Перечитала єго не разъ а багато разовъ и хотѣла 
Васъ оправдати передъ собою, передъ другимы а годѣ. Що разъ горше враженя робило. 
Не перечу що Вы може пишучи не подумали яке то свѣтло кине на Васъ, писали що 
Вамъ на гадку прійшло, толковали посля свого чуства забуваючи що не коньче кождій 
муситъ подѣляти Вашу гадку и чувство «C’est le son qui fait la chanson»29. Але же лучше 
щобъ ся было не родило то больше сѣмъ правда. Щобъ Вы знали якъ ляхи видаютъ 
панѣ тую статю в очи И щожб на се сказати? Такъ говорить Русинъ! Литератъ, чоловѣкъ 
котрого уважали за патриоту за борця за права народни, съ котрымъ ся числили? Но и 
Вы однимъ потягомї пера здерли всѣ илюзіи и показались яко интернаціоналъ «quasi 
ein Übermensch von anno 2500»30. Не перечу що быти чоловѣкомъ, больше стоить 
Русина, Поляка и иншихъ але теперь при такихъ обстоятельствахъ чижь можна намъ 
Русинамъ быти такими а то в хвилѣ коли житя народне пробудилось въ всѣхъ верствахъ 
суспольности? Длячого сили отберати? длячого згадувати на минувшость погану и 
мерзку коли лучше Вамъ, пану пера ислова двигнути духа, розбудити спячихъ, вдунути 
житя въ замерзшихъ. Якъ чудна Ваша мисія! Чомъ єи не сполнить? Чомъ силу Вашои 



256 Яким ГОРАК
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

горячой мови уживяєте на такъ погану цѣль якъ вытягненя нашихъ слабостей, мерзкости 
перед forum ворога нашого? Скажитъ менѣ Докторъ до чого Вы стремили пишучи тую 
гидкость? тажъ прецѣнь зналисьте що хосна она намъ Русинамъ не принесе. Тутешный 
староста Ляникевичъ сказалъ: Czekam і doczekam siȩ adresa gdzie kerynnego od Rusinуw 
џem przeskadzal wyborowi Franki, bo przecierz zdemaskowal siȩ i pokazal jak “Kocha 
Rusinуw»31. Ну а щожь отвѣтити?

Не думайте Докторъ що стою подъ якимъ вияніємъ и що судъ мой былъ менѣ 
суггестінованый. Перше що я нискимъ не говориламъ о тои статьи зачѣмъ Вы менѣ єи 
прислали, а друге що належу до тыхъ женщинъ котри безкритично жадного суду анѣ 
мнѣнія не пріймаютъ. Видно Вы совсѣмъ мало мене знаете. –

Истинно «Житє и слово» одослаламъ и то вже другое число а то изъ той причини 
що не есмь заабонована и якъ давнѣйше Осѣдачови говориламъ абоноватись не буду 
задля браку симпатіи для то выдавництва, сї котримъ тенденціями и язикомъ (котрого не 
розумѣю по части) не гожусь. Одно число задержаламъ (передъпослѣдне для артикулу 
про мого дѣда). За тоє число должнамъ ще Вамъ.

А сколько пригадаю собѣ писаламъ: «та книжка выйшлла въ тяжкой для Васъ 
хвилѣ» т[о] з[начить] ровночасно съ Dichter der Ver[rathes], такъ що Поляки и Русини 
выдять въ васъ свого ворога.

Конець концемъ um ein berühmter Mann zu helfen32 dann einen [2 слова нрзб] zu 
fühlsam passiert muss man einem profi lierten Dichter33 [1 слово нрзб.] und sein bluteigenes 
Volk34 [1 слово нрзб.] Nur der Denker35, а дневники не перестануть четкими и тостими 
букавми выписувати Ваше имя Im einen gunsaehnlichen Erfolg36. Неразъ беру «зовяле 
листя» и думаю собѣ якъ могъ той чоловѣкъ котрий зъумѣлъ выдати изъ себе такъ багати 
чувства, любити и на паперѣ умерти навѣть но але все умерти изъ любви до одиницѣ, 
єсли онъ не любить свого руского загалу. – Щожъ мы винні що межи нами суть И. Ф. 
котри не знають що есть «esprit de corps»37 або его нечють своимъ поступованямъ. Суть 
хвилѣ а властиво было гдемъ ся Вами дорожила а навѣть любила и тогды сказала що 
Вы упряма дитина и поетъ на вскрозь ein negativer Geist und sogar destruktiver38, але… 
що еслибъ кто задалъ собѣ працѣ и то до того покликаный, вложилъ въ ту працю цѣле 
свое сердце и душу цѣлу, то завелъ бы Васъ тамъ где схоче.

Може ошибаюсь. Я Васъ мало знаю. Знаю изъ Вашихъ творовъ та дѣлъ а ти 
«рожнообразни». Одно полно сердця и розуму, въ другихъ ани того ани сего. Направду 
що Вы бѣдни! Мусите ся на мене гнѣвати!

Н.
ІЛ. – Ф. 2. – № 1610. – Арк. 379–390.

КОМЕНТАРІ:
1 Йдеться про лист-послання «До пана Юліана Олександра Камінського, що називає 

себе приятелем народу, у Львові» 1848 року, о. Григорія Шашкевича, тоді – пароха в 
Угринові біля Станіславова, до польського патріота, урядника при бібліотеці закладу 
Оссолінських у Львові Юліана Камінського. Це послання І. Франко надрукував спочатку 
у «Зорі» [9], а потім в «Житі і Слові» [5]. Григорій Шашкевич (1809–1888) – двоюрідний 



257З ІСТОРІЇ ФРАНКОВИХ ПУБЛІКАЦІЙ ДОКУМЕНТІВ РОДИНИ ШАШКЕВИЧІВ...
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

брат Маркіяна Шашкевича, греко-католицький священик, посол до Галицького Сейму 
(1870–1876). Закінчив Львівську духовну семінарію, з 1833 року – адміністратор у 
Черлениці на Городенщині, з 1835 року – парох Угринова біля Станіславова. З 1849 року 
Г. Шашкевич – почесний крилошанин митрополичої капітули, згодом (1848–1856) – 
дійсний радник міністерства освіти і віросповідань. У 1858–1865 роках був ректором 
Віденської духовної семінарії, а потім парохом кафедрального собору у Перемишлі, 
архіпресвітер Перемиської єпархії.

2 Шашкевич Антін (1817–1875) – молодший брат М. Шашкевича, фольклорист, 
офіцер австрійської армії. В гімназійні роки захоплювався польськими підпільними 
рухами і за конспіраційну діяльність був притягнений до кримінальної відповідальності. 
Навесні 1837 року став новиком у Добромильському монастирі, а 1839 року залишив 
монастир і вступив до армії. Брав участь у придушенні угорської революції 1848 року. 
У Пешті познайомився зі своєю дружиною й, одружившись з нею 1850 року, залишився 
в Угорщині. Мав 5 дітей. Зробив військову кар’єру, служив капітаном полку піонерів 
у Пешті, а відтак дослужився до чину майора. Мав маєток в Будимі (тепер це західна 
частина угорської столиці – Будапешту). Лист Маркіяна Шашкевича до брата Антона 
опубліковано з передмовою І. Франка [12]. 

3 Йдеться про Миколу (Николая) Осідача (1867 – Рік смерті за Д. Блажейовським; 
1902, за некрологом (Галичанин. – 1902. – № 279. – 14 (27) грудня. – С. 3) – 1910) – греко-
католицький священик, висвячений 1893 року. Працював асистентом в Ляшках Довгих 
біля Ярослава (1893–1895), адміністратором у Поздячі Перемиського деканату (1895–
1896) та Дрогомишлі Яворівського деканату(1896–1897), потім парохом у Дрогомишлі 
(1897–1902).

4 «Никоровичевою» І. Франко назвав Т. Нестрович у передмові до публікації листа 
Маркіяна Шашкевича до брата Антона [12, с. 29]. Окреме уточнення про долю Антона 
Шашкевича опубліковане: [29]. Передрук: [26, с. 18].

5 Йдеться про публікацію: [27] В останньому абзаці публікації розповідається про 
віче галицьких москвофілів угорцями, що відбулося 21 липня 1896 року на кордоні 
Галичини й Угорщини у Верецьких. Дивись про це також: [21].

6 Мартинків Володимир (1851–1904) – греко-католицький священик, висвячений 
1876 року. Працював асистентом у Вербилівцях на Рогатинщині (1876–1878), а з 1879 
у Сколе на Стрийщині, де був адміністратором (1879–1880), парохом (1880–1904). 
Попри те, працював у Стрийському деканаті віце-деканом (1883–1888), адміністратором 
(1893–1895) та деканом (1895–1904).

7 Марков Осип (1849–1909) – журналіст-москвофіл, редактор субвенціонованого 
російським урядом часопису «Пролом» (1881–1882) і часописів подібного спрямування: 
«Новий пролом» (1883–1887), «Червоная Русь» (1888–1891), «Галицька Русь» (1891–
1892) та «Галичанин» (з 1893 року) Газету «Галичанин» має на увазі авторка листа в 
цьому реченні.

8 Барвінський Олександр (1847–1927) – педагог, історик, громадсько-політичний 
діяч, посол до австрійського парламенту (1891–1907), до Галицького Сейму (1894–1904). 
Ідеологічний і політичний керівник народовського табору, політичний опонент І. Франка.



258 Яким ГОРАК
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

9 Схожу думку І. Франко висловив у статті О. Барвінського в «Правді» про П’ятий 
з’їзд радикальної партії [28]. На підставі публікації І. Франка подаємо орієнтовне 
датування листа.

10 Йдеться про родину Миколи Шашкевича (1813–1864) – рідного брата 
Маркіянового. Він був вихованцем Богословського факультету Львівського університету 
і Львівської духовної семінарії. Після висвячення 1838 року, працював у Мізуні 
Долинського повіту (1839–1840), Монастирчанах Богородчанського повіту (1840–
1842), а з 1842 по 1864 роки був парохом церкви св. Миколи у Лолині. Потім виїхав 
до Львова, де несподівано помер від апоплектичного удару. (Про його родину див.: [2, 
с. 16–25]). У нього теж був син Антон (1847–1931), який став прототипом Франкового 
оповідання «Звичайний чоловік». Мабуть, у листі І. Франко запитував чи не цей Антон 
Миколайович ріднею з «капітаном Шашкевичем» – рідним братом Маркіяна. 

11 Окуневський Теофіл (1858–1937) – адвокат, посол до Галицького Сейму (1889–
1900, 1913–1914) і Австрійського парламенту (1897–1900). Родом з відомої родини 
на Гуцульщині, випускник юридичного факультету Віденського університету. Член-
засновник Русько-української радикальної партії, а в 1899 – Української національно-
демократичної партії. Бургомістр Городенки (1898), за ЗУНР – комісар Городенківського 
повіту.

12 Йдеться про збірку «Зів’яле листя», яка вийшла в світ у грудні 1896 року [33, 
с. 88], а у січневій 1897 року книзі «Житє і слова» опублікований анонс (авторецензія) 
видання («Житє і слово», т. VI, кн. 1, с. 95). На цій підставі датуємо цей лист.

13 Йдеться про Краєвий руський комітет виборчий, складений із духівництва, 
інтелігенції, міщанства та селянства Галичини на зібранні 29 грудня 1896 року, що 
покликаний був проводити вибори до державної ради. Про його заснування, відозву 
про діяльність і список його членів див.: [24].

14 «Грубе вираження» і «вороже ворожбицтво» про москвофільську партію містить 
стаття І. Франка «Як я став “казенним радикалом” (Замість політичної хроніки)» [30]. 
Стаття була реакцією письменника на об’єднання народовців («Русько-католицького 
Союзу») та москвофілів у єдиний передвиборчий блок (що знайшло своє втілення у 
формування Краєвого руського комітету виборчого), а також відповіддю на злобні 
наклепи москвофільського «Галичанина» (у публікаціях [18; 23; 19] з наміром 
дискредитувати І. Франка, який, мовляв, за ціну особистих благ примирився з «Русько-
католицьким Союзом» і урядом, поставивши особисті інтереси вище народних.

15 На виборах до парламенту навесні 1897 року І. Франко кандидував від радикальної 
партії з четвертої курії по округу Перемишль–Мостиська–Добромиль–Підбуж, а також 
з п’ятої загальної курії по округу Перемишль–Мостиська–Рудки–Самбір–Дрогобич–
Підбуж. Кандидатура І. Франка не пройшла.

16 Безсердечний на всі вітри (нім).
17 Обоє виграли вибори і стали послами до державної ради у Відні. Теофіл 

Окуневський кандидував по округу Коломия–Надвірна–Богородчани–Косів–Снятин–
Городенка. Яросевич Роман (1862–1938) – випускник Коломийської гімназії та 
слов’янського факультету львівського та Віденського університетів. Після завершення 



259З ІСТОРІЇ ФРАНКОВИХ ПУБЛІКАЦІЙ ДОКУМЕНТІВ РОДИНИ ШАШКЕВИЧІВ...
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

університету працював викладачем гімназії в Коломиї. З 1888 року вступив і навчався 
на медичному факультеті Краківського Ягеллонського університету, 1894 року 
здобув звання доктора медицини. 1890 року разом з І. Франком був співзасновником 
Радикальної партії, активно співпрацював з журналом «Народ». З 1905 року працював 
стоматологом у Станіславові. На виборах 1897 року кандидував по округу Борщів–
Заліщики–Чортків–Гусятин–Теребовля–Скалат.

18 Ксенофонт Охримович – учитель Дрогобицької гімназії, шкільний інспектор, який 
обирався депутатом і маршалком Дрогобицької повітової ради. Бургомістр Дрогобича, 
посол до Галицького сейму (1877–1907), австрійського парламенту (1885–1900), член 
Крайового відділу у 1907–1908 роках. На виборах до парламенту 1897 року кандидував 
від Стрия.

19 Йдеться про німецькомовну статтю І. Франка «Поляки і русини», опубліковану 
в «Die Zeit» (1897. – № 131. – 3 квітня. – С. 1–4; № 132. – 10 квітня. – С. 20–21).

20 Згаданий «артикул г. Яросевича» – це стаття «Поляки і русини», яка належала 
І. Франкові, але на прохання письменника в німецькій («Die Zeit») та українській [34] 
пресі публікація була підписана «Др. Роман Яросевич». У справі авторства див.: [25, 
116].

21 Морфей – у грецькій міфології крилате божество, яке, приймаючи різні людські 
форми, являється людям у сні – фактично, божество сну. Невірність Морфея в цьому 
контексті є метафорою для виразу безсоння авторки листа.

22 Сон зимової ночі (нім). Гумористичний парафраз на назву п’єси Шекспіра «Сон 
літньої ночі».

23 Великдень 1897 року припадав на 28 квітня. Посвячення прапора товариства 
«Зоря» в Перемишлі відбулося 4 (16) травня 1897 року. Про це: [22; 17; 7; 8; 20].

24 Головна гетера (нім). Гетера (гр. hetaira – подруга, коханка) – у Древній Греції 
освічена незаміжня незалежна жінка, яка перебувала на утриманні покровителя. Гетери 
брали участь у суспільному життя: в їхніх домах збиралися політичні діячі, мистці, 
поети і т. д. Іноді гетерами називали куртизанок, повій. Судячи з дальшого контексту 
листа, вираз вжито в гумористичному значенні.

25 Геть, сатано (лат.).
26 Йдеться про статтю «Поет зради», опубліковану у № 136 газети «Die Zeit» від 

8 травня 1897 року, с. 86–89. Цього ж року у Варшаві стаття була надрукована польською 
мовою і видана окремою брошурою.

27 Йдеться про статтю «Дещо про себе самого», опубліковану польською мовою 
під наведеною назвою як передмова до збірки «Obrazki galicyjskie» (Львів, 1897).

28 Втрачені хміль і солод (нім.).
29 Звук, який творить пісню (франц.).
30 Ніби Надлюдина з року 2500 (нім.).
31 Чекав і дочекався грубої відповіді від Русинів, що я перешкоджав виборові 

І. Франка, бо прецінь здемаскувався і показав як «любить русинів» (польс.).
32 Щоб допомогти знаменитому чоловікові (нім.).
33 Занадто чуттєво проходить слід видатного поета (нім.).



260 Яким ГОРАК
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

34 І його кровного народу (нім.).
35 Тільки мислитель (нім.).
36 В успіху, увінчаному лавром (нім.).
37 Дух тіла (франц.).
38 Дух негативний і навіть деструктивний (нім.).

СПИСОК ВИКОРИСТАНОЇ ЛІТЕРАТУРИ

1. Відозва // Діло. – 1896. – № 127. – 7 (19).06. – С. 1. – Підписано: Шеховичева Михай-
лина, предсѣдателька товариства, Несторовичева Тереса, предсѣдателька комітету 
фестинового.

2. Горак Р. Лолин / Роман Горак. – Львів : Ліга-Прес, 2009. – 44 с.
3. Горак Р. Задля празника. У сутінках / Роман Горак. – Київ : Радянський письменник, 

1989. – 373 с.
4. Горак Р. Шашкевичі (До питання родоводу о. Маркіяна Шашкевича) / Роман Горак // 

Шашкевичіана (нова серія) / редкол.: Я. Ісаєвич, М. Ільницький (відпов. ред.), В. Го-
ринь, Ф. Стеблій (заст. відпов. ред.) та ін. – Вип. 1–2. – Львів; Броди; Вінніпег, 1996. – 
С. 175–193.

5. До історії 1848 року. І. Jak świat światem… // Житє і Слово. – 1896. – Кн. ІІІ. – С. 216–
221.

6. До історії 1848 року. ІІ. З повного серця // Житє і Слово. – 1896. – Кн. V. – С. 368–372.
7. Дописи «Дѣла». З Перемишля // Діло. – 1896. – № 158. – 16 (28).07. – С. 1.
8. Дописи. Изъ Перемышля (Освященіе прапора «Зори») // Галичанинъ. – 1897. – № 107. – 

13 (25).05. – С. 2.
9. Записки, вістки і замітки. Лист Маркіяна Шашкевича // Зоря. – 1893. – № 22 – 

15 (27).11. – С. 442.
10. Зъ Перемишля пишуть намъ // Діло. – 1897. – № 96. – 30.04 (12.05). – С. 3.
11. И мы в Европѣ // Діло. – 1896. – № 148. – 4 (16) липня. – С. 1–2; № 149. – 5 (17) липня. – 

С. 1.
12. Матеріали і уваги до історіі австро-руского відродженя 1772–1848. ХІІ. Лист М. Шаш-

кевича до брата Антона // Житє і Слово. – 1896. – Кн. 1 – С. 29–30.
13. Николович Я. [Гнатів Я.] Закувала зозуленька ой під Черленицев / Ярослав Гнатів. – 

Львів : Апріорі, 2013. – 436 с.
14. Новинки. Заходом товариства «Рускихъ Женщинъ» въ Перемышлѣ // Діло. – 1896. – 

№ 263. – 23.11 (4.12). – С. 3.
15. Новинки «Зоря» // Галичанинъ. – 1897. – № 98. – 2 (14).05. – С. 3.
16. Новинки. З Перемишля пишуть намъ // Діло. – 1896. – № 149. – 5 (17).07. – С. 2. – 

Підписано: Шеховичева Михайлина, предсѣдателька товариства, Несторовичеві Те-
реса, предсѣдателька комітету фестинового.

17. Новинки. Изъ Перемышля // Галичанинъ. – 1897. – № 97. – 1 (13) 05. – С. 3.
18. Новинки. «Казенный радикалъ»// Галичанинъ. – 1896. – № 283. – 20 грудня 1896 

(1 січня 1897). – С. 3.
19. Новинки. Отъ д-ра Франка // Галичанинъ. – 1897. – № 2. – 3 (15) січня 1897.
20. Новинки. Посвященє прапора «Зорѣ» въ Перемышли // Діло. – 1897. – № 107. – 

13 (25).05. – С. 3.
21. Новинки. Руській священикъ на мадярской парадѣ // Діло. – 1896. – №153 – 10 (22) лип-

ня. – С. 3.



261З ІСТОРІЇ ФРАНКОВИХ ПУБЛІКАЦІЙ ДОКУМЕНТІВ РОДИНИ ШАШКЕВИЧІВ...
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

22. Новинки. Товариство ремѣсниковъ и мѣщанъ «Зоря» в Перемышли // Діло. – 1897. – 
№ 96. – 30.04 (12.05). – С. 3. – Підписано: Иванъ Кадикъ, предсѣдатель, Гавр. Дзьоба, 
секретар.

23. Новинки. «Туда стежка в горохъ!» (Галичанинъ. – 1896. – № 287. – 25 грудня 1896 
(6 січня 1897). – С. 3.

24. Оповѣщенє // Діло. – 1896. – № 286. – 21 грудня 1896 (2.01.1897). – С. 1.
25. Спис творів Івана Франка за перше 25-лїтє єго лїтературної дїяльності. 1874–1898 / 

Зладив М. Павлик. – Львів, 1898. – 127 с.
26. Франко І. Додаткові томи до Зібрання творів у п’ятдесяти томах Т. 54 / Іван Франко.– 

Київ : Наукова думка, 2011. – 1214 с.
27. Франко І. Політична хроніка / Іван Франко // Житє і Слово. – 1896. – Кн. ІІ (за август). – 

С. 155–156.
28. Франко І. Політична хроніка / Іван Франко // Житє і Слово. – 1896. – Кн. 4. – С. 309–

317.
29. Франко І. Поправки й додатки / Іван Франко // Житє і Слово. – 1896. – Кн. VI. – С. 504.
30. Франко І. Як я став «казенним радикалом» (Замість політичної хроніки) / Іван Франко 

// Житє і слово. – 1896. – Кн. 6: За декабрь. – С. 473–500.
31. Шашкевич М. Повне зібрання творів / упорядник і редактор М. Шалата. – Дрогобич : 

Коло, 2012. – 560 с.
32. Якимович Б. Перемишль у житті і творчості Івана Франка / Богдан Якимович // Пере-

мишль і Перемиська земля протягом віків / під редакцією С. Заброварного. – Пере-
мишль–Львів, 2001. Вип. 2: Видатні діячі Перемищини. – С. 120–136.

33. Ярема Я. Хронологія життя і творчості Івана Франка / Яким Ярема. – Львів : ВЦ ЛНУ 
імені Івана Франка, 2006. – 240 с.

34. Яросевич Р. Поляки і русини / Роман Яросевич // Житє і слово. – 1897. – Т. VI. – Кн. 3. – 
С. 177–190.

Стаття надійшла до редколегії 06.10.2018 
Прийнята до друку 12.10.2018 

FRANKO ARCHIVE PUBLICATIONS 
OF SHASHKEVYTCH FAMILY IN TERESA NESTOROVYCH’ 

FRANKO EPISTOLAR COLLECTION

Yakym HORAK

Ivan Franko Lviv National Memorial Museum,
150–152, I. Franko Str., Lviv, Ukraine, 79011,

e-mail: yakym.horak@gmail.com

The article deals with Ivan Franko‘s relationships with Teresa Nestorovych of 
Peremyczl, the granddaughter of statesman and clergyman Grygoriy Shashkevych. Owing 
to the contacts with the scion of Schasckevych family, Franko published in Zycie & Slovo 
magazine Markiyan & Grygoriy Schachkevych epistolar collection. Apart from publishing 
of Schsachkevych family letters, T. Nestorovych expressed keen interest in writer‘s public 
and political career. The relationships of Ivan Franko & T. Nestorovych, extant in epistolar 
archive of Peremyczl, were shortlived because of their political discordance. The collection 



262 Яким ГОРАК
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

of T. Nestorovych I. Franko letters are published for the fi rst time for scientifi c purpose with 
the archive rubrication appended.

Keywords: Markiyan Schachkevych, Grygoriy Schachkevych, Teresa Nestorovych, 
Zycie i Slovo magazine, Peremyczl, Zorya Society, Moskvo-Philistic movements, Publications 
and Comments on the history of Austrian-Rus’ Rennaisance of 1772–1848, Authobiography.



УДК 821.162.1.09Я.Ілґовський.07:821.161.2-311.6"188"І.Франко

DOI: http://dx.doi.org/10.30970/uls.2018.83.2178

МАЛОЗНАНА РЕЦЕНЗІЯ НА ВІДОМИЙ ТВІР
(«ЗАХАР БЕРКУТ» У ПОЛЬСЬКОМОВНІЙ КРИТИЦІ)

Микола ЛЕГКИЙ

Інститут Івана Франка НАН України,
вул. Драгоманова, 18, Львів, Україна, 79005,

e-mail: m_lehkyy@bigmir.net

Розглянуто маловідому рецензію на повість Івана Франка «Захар Беркут», 
що її написав Ян Ілґовський (Юліан Талько-Гринцевич) – польський (литовського 
походження) лікар, антрополог, археолог, фольклорист, життя й діяльність якого тісно 
пов’язані з Україною. Рецензія загалом позитивна й видає симпатію автора до І. Франка. 
Її опубліковано в польській петербурзькій газеті «Kraj» (1885), у якій І. Франко також 
вміщував свої художні твори, літературознавчі праці та інші дописи. Рецензію в 
перекладі українською мовою подано в корпусі статті. Поза сумнівом, І. Франко знав 
науковий доробок Талька-Гринцевича і одну з його праць високо цінував.

Ключові слова: рецензія, «Захар Беркут», Ян Ілґовський (Юліан Талько-
Гринцевич), газета «Kraj», генеза сюжету.

«Захарові Беркуту» на критику пощастило. Повість не залишилася непоміченою, як, 
наприклад, роман «Перехресні стежки». Щобільше, критичних оцінок вона удостоїлася 
ще до з’яви друком: Омелян Партицький висловлював свої міркування про неї в листах 
до І. Франка, ознайомившись із рукописом, що його письменник подав на конкурс 
часопису «Зоря» [5, с. 26–30]. По надрукуванні «Захара Беркута» в тій-таки «Зорі» 
(1883) й виході окремою книжкою (1884) повість стала предметом критичного розгляду 
в рецензіях та студіях Василя Горленка [1, с. 369–375], Володимира Масляка [13, 
с. 234–235], Омеляна Огоновського [8, с. 1017–1022], Бориса Грінченка [2, с. 201–207], 
Сергія Єфремова [4, с. 104].

Однак майже зовсім не поміченою й донині залишається рецензія на Франків 
твір, що вийшла друком у польській петербурзькій газеті «Kraj» 1885 року (№ 18. 5/17. 
V. S. 19–20) під рубрикою «Nowości literackie» за підписом Ян Ілґовський (Jan Iłgowski).

Варто зазначити, що в сучасному франкознавстві вперше звернув на неї увагу 
Мирослав Мороз у працях «І. Франко і газета “Kraj” (до проблеми атрибуції)» та «Літопис 
життя і творчості Івана Франка», констатувавши, що «у номері 18 від 5 травня 1885 року 
на с. 19–20 надрукована позитивна рецензія Яна Ілговського на повість І. Франка “Захар 
Беркут”» [6, с. 251]. М. Мороз дуже коротко зреферував рецензію Ілґовського: «Автор 
відзначає, що останнім часом модним є звертання до історії в пошуках сюжетів для 

© Легкий Микола, 2018

ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83. С. 263–269
Ukrainian Literary Studies. 2018. Issue 83. P. 263–269



264 Микола ЛЕГКИЙ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

повістей. І. Франка названо “одним з найвидатніших представників сучасної української 
літератури”. Подано зміст твору. Автор скористався Іпатіївським літописом, решту 
доповнив фантазією. Втім, наявні й деякі недоліки, наприклад, посилена тенденція, 
щоб підкреслити ідею твору, надто різка зміна картин. Повість читається з інтересом 
і легко, постаті змальовані майстерно, мова гарна» [7, с. 423–424].

Рецензію Яна Ілґовського подаємо в повному обсязі у власному перекладі 
українською мовою.

Іван Франко. «Захар Беркут. Образ громадського життя 
в Карпатській Русі в ХІІІ віці». Львів, 1884

Останніми часами щораз частіше історія виступає в нас темою для романів; 
прибрана в найзвабливіші шати, вона знаходить ширше коло читачів, аніж сухе 
представлення фактів, яким відзначається, зокрема, лелевелівська школа істориків та 
дослідників. Белетристична форма знайшла послідовників також у молодій руській [в 
оригіналі: rusińskiej. – М. Л.] літературі, цього разу в одного з найвидатніших сучасних її 
представників, Івана Франка. У своїй історичній повісті «Захар Беркут» автор переносить 
нас у віддалені часи підкарпатської Русі перед нападом монголів і подає – наскільки це 
можливо – вірний образ її минулого, патріархальних звичаїв, її общинного [в оригіналі: 
gminnego. – М. Л.] устрою, до якого вже тоді поволі закрадалася шляхетська сваволя 
й пиха, що її уособленням є, за автором, боярин Тугар Вовк. Це – немовби предтеча 
відцентрової стихії, котра в наступних поколіннях перетворилася на можновладну 
шляхту, яка пригноблювала й знищувала будь-які ознаки демократичного елементу в 
суспільному устрої. Події відбуваються, як я вже згадував, у підкарпатській Русі. Один 
із найенергійніших князів Галича, Данило Романович, висилає сюди, в селище Тухлю, 
на вигнання за підкопування під його владу боярина Тугара Вовка, куди він прибуває з 
донькою Мирославою. Заможний боярин проводить час на безперестанних ловах разом 
із донькою, котра поділяє з ним небезпеки й невигоди походів. В одній із таких виправ, 
навесні 1241 р., Данила супроводжують мешканці Тухлі на чолі з хоробрим Максимом, 
сином Захара Беркута, голови общини. Мирослава, на яку напав звір, залишається 
неушкодженою завдяки Максимові. Почуття вдячності переростає в кохання. Захар 
Беркут, 90-літній старець, досвідчений переживаннями довгого життя, цілковито віддає 
себе справам своєї общини, дбає про сільське самоврядування, захищаючи його від 
посягань Вовка, котрий вимагає від села беззаперечного послуху й врешті намагається 
підпорядкувати його собі. Коли один із мешканців Тухлі, знаючи минуле боярина, 
вирішує виявити, ким він доводиться общині, боярин, випереджуючи удар, убиває 
селянина, а сам з донькою тікає до монголів. Мешканці Тухлі, відплачуючи втікачеві, 
руйнують його двір і майно; очолює їх, зрозуміло, Максим. Тим часом монголи, котрих 
провадить зрадник Вовк, палять Тухлю. Ніщо не може сховатися від страшного нападу 
варварів: хати стоять у вогні, люди – і з ними Максим – ідуть у ясир. Виставляючи перед 
очима читача давнє минуле, автор міг користуватися тільки Іпатіївським літописом, а 
деталі доповнювати фантазією, адже жодної традиції [історичних джерел. – М. Л.] з 



265МАЛОЗНАНА РЕЦЕНЗІЯ НА ВІДОМИЙ ТВІР...
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

тих домонгольських часів не залишилося. Натомість третя стихія повісті – описовість – 
щедро винагороджує тут відносну вбогість оповіді [в оригіналі: podań. – М. Л.]. Автор 
здійснює прегарний, мальовничий опис підкарпатської Русі в час наїзду. Дика орда, 
руйнуючи край, не залишила в ньому (каже) жодного сліду колишньої діяльності 
людини. Життя відлетіло звідти на довгі роки. Відлуння тривоги відгукувалися 
карпатськими горами й долами, жах огортав усіх: матері з дітьми на руках тікали 
світ за очі, на возах везли збіжжя, одежу, майно… не оглядалися, бо за ними все, що 
живе, в одну мить ставало образом смерті та руїни. Вже не було й сліду від Тухлі, а 
молодь ще вела кривавий бій з монголами – до останку, до смерті. Очолила їх хоробра 
Мирослава; з поради мудрого Захара завалено ущелину, яка несла воду з гірського 
потоку; вода залила близьку долину, на якій стали табором монголи, і плем’я наїзників 
почало тонути, а його добивало кидане з гори каміння. Старий Захар, батько Максима, 
не вагається навіть таким чином принести в жертву свого сина, котрий перебуває у 
монгольському полоні. Тим часом, коли вода безупинно прибуває в долину, Бурунда, 
провідник монголів, спостерігши, що для порятунку орди життя Максима зовсім не 
знадобиться, підніс свій меч на юнака, – але Тугар Вовк тієї ж миті вдарив Бурунду й 
відтяв йому руку. Втім, вода, що підбирається щораз вище, їх обидвох ось-ось поглине, 
але підпливають тухольські люди, рятують молодого провідника і ведуть до свого 
табору, де його чекає Мирослава та старий батько Захар, котрий благословить їхній 
союз. Сам Захар, проте, живе вже не довго. Перед смертю в його уста автор вкладає 
ті натхненні слова, немовби пророцтво для народу, що зібрався довкола нього: «Ні 
хитрістю, ні зброєю не перемогли ми, лишень тільки згодою, відвагою та єдністю, і доки 
надалі будемо жити й діяти спільно, доти жодна ворожа сила на світі нас не переможе» 
[у тексті повісті так: «Чим ми побідили? Чи нашим оружжям тілько? Чи нашою хитрістю 
тілько? Ні. Ми побідили нашим громадським ладом, нашою згодою і дружністю. […] 
Доки будете жити в громадськім порядку, дружно держатися купи, незламно стояти всі 
за одного, а один за всіх, доти ніяка ворожа сила не побідить вас» [11, т. 16, с. 153–154]. – 
М. Л.]. Твір п. Франка, попри деякі недоліки, як-от: надмірного роздування тенденції 
задля підкреслення моралі, що з неї випливає, а також перебільшеної різкості у зміні 
образів, які зникають і з’являються, немов у калейдоскопі, – читається, однак, з великим 
інтересом, завдяки майстерно змальованим персонажам і мові – плавній, гладкій та 
виробленій. 

Рецензія, як бачимо, позитивна й видає неабияку симпатію автора до І. Франка 
(«одного з найвидатніших» представників української літератури) та його твору. Маючи 
на меті ознайомити з повістю ширше коло читачів, рецензент стисло переповідає її зміст, 
більше уваги сконцентрувавши на постатях Тугара Вовка, Захара Беркута, Мирослави, 
Максима. Твір, за Я. Ілґовським, написано в контексті загальної тенденції звернення 
письменників до історії рідного народу; белетристичний спосіб презентації історії 
має більше можливостей, аніж те «сухе представлення фактів», яким відзначається 
«лелевелівська школа істориків та дослідників». Ян Ілґовський має тут на увазі 
польського історика Йоахима Лелевеля (1786–1861), котрий прагнув вивчити минуле, 
аби більш успішно вести боротьбу за національну свободу. В історії кожного народу 



266 Микола ЛЕГКИЙ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Й. Лелевель намагався виявити «власне національне джерело» розвитку, носієм якого 
вважав народні маси [14]. 

На думку рецензента, заслуга І. Франка полягає в тому, що у творі він дав по 
змозі «вірний образ» минулого Русі, її патріархальних звичаїв та общинного устрою. 
Відзначивши «відносну вбогість оповіді», Я. Ілґовський натомість зауважив, що «автор 
здійснює прегарний, мальовничий опис підкарпатської Русі в час наїзду» монголів. 
Рецензент також звернув увагу на те, що твір читається зі значним інтересом «завдяки 
майстерно змальованим персонажам», а також «плавній, гладкій та виробленій» мові. 
Варто зазначити: саме за мову Франкову повість критикував Б. Грінченко, вважаючи її 
для українського (не галицького) селянина важкою й такою, що зробила найголовнішу 
ідею повісті незрозумілою [2, с. 203].

Ілґовський закинув Франкові надмірну тенденційність повісті, а також «перебільшену 
різкість у зміні образів, які зникають і з’являються, немов у калейдоскопі». Є в рецензії 
фактична неточність: «В одній із таких виправ, навесні 1241 р., Данила супроводжують 
мешканці Тухлі на чолі з хоробрим Максимом». Насправді Данило не брав участі в тому 
полюванні (його організував Тугар Вовк) і взагалі не є персонажем твору. У відгуку 
на повість віднаходимо також категоричне й неперевірене твердження: «Виставляючи 
перед очима читача давнє минуле, автор міг користуватися тільки Іпатіївським 
літописом, а деталі доповнювати фантазією, адже жодної традиції [історичних джерел. – 
М. Л.] з тих домонгольських часів не залишилося». У передмові до твору І. Франко 
дуже побіжно порушив проблему походження сюжету «Захара Беркута», вказавши на 
історичні джерела, але не конкретизувавши їх, а також на народні перекази: «Головна 
основа [сюжету. – М. Л.] взята почасти з історії (напад монголів і їх ватажок Пета), а 
почасти з переказів народних (про витоплення монгольської ватаги і ін.)» [11, т. 16, 
с. 7]. Очевидно, що окрім Іпатіївського літопису (тобто літописного зводу 1420-х років, 
що містить «Повість временних літ», Київський та Галицько-Волинський літописи), 
існували й інші джерела, котрі могли відобразити події на Русі у ХІІІ столітті. Немає, 
щоправда, достеменних відомостей, чи до написання «Захара Беркута» І. Франко 
знав польські хроніки Я. Длугоша, М. Кромера, М. Стрийковського, Б. Ваповського, 
Й. Бєльського, студії українських істориків А. Петрушевича, С. Шараневича та ін. 
(дві останні зберігалися в бібліотеці Дрогобицької гімназії [12, т. 53, с. 17]), у яких 
ідеться про напади татар на Русь. У літописі Кромера («Kronika Polska») є інформація 
про перемогу над татарами, загнаними в трясовину, 1489 року [див.: 11, т. 42, с. 423]. 
Ймовірно, імпульсом до створення розв’язки повісті міг стати «Щоденник подорожі до 
Татр» Северина Гощинського, в якому йдеться зокрема про вузьку долину Косцєліско, 
де польські верховинці знищили значно чисельніше військо татар (за іншою версією – 
шведів) [3, с. 38, 39]. 

Окрім того, в журналі «Житє і слово» І. Франко опублікував народні оповідання про 
напади татар на Нагуєвичі й поблизькі села, що їх чув від батька й матері в підліткові 
роки [10, с. 227–228] і що їх використав також для побудови сюжету гімназійної поеми 
«Пани Туркули». А там, де бракувало історичних даних, письменник вдавався до 
легендарного матеріалу, поєднавши його з життєвими реаліями далекого минулого. 



267МАЛОЗНАНА РЕЦЕНЗІЯ НА ВІДОМИЙ ТВІР...
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Дослідники зафіксували народні перекази про потоплення татар; про те, що на місці 
теперішньої Тухлі було гниле («тухле») озеро (від нього, за народною етимологією, 
походить назва села), в якому нічого не жило; і навіть про те, що Захар Беркут насправді 
був [9, с. 76]. Можна говорити й про сюжетні ремінісценції «Захара Беркута» з поемою 
Адама Міцкевича «Пан Тадеуш» (сцени полювання) та повісткою Миколи Устияновича 
«Страсний четвер» (юнак рятує дівчину від розлюченого звіра). І, звичайно, найголовніше 
джерело повісті (тут уже рецензент має повну рацію) – творча уява й фантазія І. Франка, 
котрі допомогли йому синтезувати історичні події, фольклорний матеріал з актуальними 
для нього громадсько-політичними ідеями та ідеалами.

Немає жодного сумніву, що І. Франко рецензію Я. Ілґовського знав, адже впродовж 
1885–1890 років сам активно дописував до газети «Kraj», надрукував у ній деякі свої 
художні твори («Dobry zarobek», «Ślimak», «Ołówek», «Pojedynek»), літературознавчі 
праці («Adam Mickiewicz w rusińskiej literaturze», «Z literatury rusińskiej», рецензію на 
альманах «Перший вінок» та ін.). У наступному, 19-му номері часопису за 12 травня 
1885 року надруковано допис І. Франка «Przed wyborami». 

Хто ж він такий, Ян Ілґовський? Як вдалося з’ясувати, таким псевдонімом підписувався 
Юліан Талько-Гринцевич (1850–1936), гербу Ілґовський (звідси й походить псевдонім), 
польський (литовського походження) лікар, антрополог, етнолог, фольклорист, археолог-
аматор, дослідник Сибіру, професор Віленського та Ягеллонського університетів, член 
Польської академії наук, а також «Товариства історичного» у Львові. Народився він у 
селі Рукшани поблизу тодішнього Ковна (тепер Каунаса у Литві), навчався в Ковенській, 
згодом у Петербурзькій гімназіях, шукав можливостей для наукової діяльності в Варшаві 
та Петербурзі, однак подався на медичні студії до Києва, які закінчив в університеті 
1876 року. Його життя тісно пов’язане з Україною, адже по завершенні навчання впродовж 
1878–1891 років працював лікарем у Звенигородці (тепер Черкаської обл.). Там захопився 
археологією, розкопав відомий Рижанівський курган (с. Рижанівка поблизу Звенигородки). 
Антропологом і водночас лікарем понад 16 років (1891–1908) працював у Забайкаллі й 
Монголії, відтак повернувся до Кракова, де до 1931 року обіймав посаду професора 
антропології Ягеллонського університету. Там і помер.

Талько-Гринцевич опублікував близько 300 праць (російською і польською мовами), 
зокрема й з антропології, етнографії та археології України. З-поміж тих, що зберігаються 
у фондах львівських бібліотек, варто відзначити, наприклад, «К этнографии Китая» 
(1896), «К антропологии великороссов. Семейские (старообрядцы) забайкальские» 
(1898), «Материалы к палеонтологии Забайкалья» (1898), «Заметки к антропологии 
северных китайцев» (1899), «Материалы к антропологии и этнографии Центральной 
Азии» (1926), «Население древних могил и кладбищ забайкальских» (1928) та ін. 
Проте значно більший інтерес в українського фахового читача можуть викликати такі 
дослідження вченого, як «Charakterystyka ludów Litwy i Rusi» (1893), «Zarysy lecznictwa 
ludowego na Rusi Południowej» (1893), «Charakterystyka fi zyczna ludności Podola na 
podstawie własnych spostrzeżeń» (1895), «Szlachta ukraińska. Studyum antropologiczne» 
(1897), «Przyczynek do poznania świata kurhanowego Ukrainy» (1899), «Przyczynek do 
antropologii dzieci chrześcijańskich i żydowskich na Ukrainie» (1908) та деяких інших.



268 Микола ЛЕГКИЙ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Можна припустити, що І. Франко був обізнаний з науковим доробком Талька-
Гринцевича, та з цілковитою певністю можна ствердити, що працю «Zarysy lecznictwa 
ludowego na Rusi Południowej» І. Франко добре знав і високо цінував. Її примірник 
зберігається в особистій бібліотеці письменника в Інституті літератури ім. Т. Г. Шевченка 
НАН України (№ 3716). У зверненні «До збирачів етнографічних матеріалів», що його 
підписали І. Франко та Володимир Гнатюк (надруковано 1904 року в «Літературно-
науковому віснику», «Хроніці НТШ», газетах «Діло» і «Руслан»), є такий пункт: 
«е) Вірування (забобони) і народні ліки (народна медицина). Для орієнтації, як 
треба записувати вірування, належить справити собі “Етн[ографічний] збірн[ник]”, 
т. V (кошт[ує] 4 кор[они]). Народної медицини в нас не друковано ще, а хто хотів би 
нею зайнятися спеціально, тому поручаємо познайомитися вперед із книжкою д-ра 
Ю. Талька-Гринцевича (“Zarysy lecznictwa ludowego na Rusi Рołudniowej”), яку можна 
у Львові позичити в кожній бібліотеці або дістати в кожній антикварні по невисокій 
ціні (4–6 кор.)» [11, т. 35, с. 414]. Але чи ідентифікував І. Франко постать Талька-
Гринцевича з псевдонімом Ілґовський, що ним підписано рецензію на його повість 
«Захар Беркут», – однозначно відповісти важко. Хай там як, та, додавши свій голос 
до оцінки твору українського письменника, польський учений-антрополог увійшов у 
силове поле франкознавства й збагатив його палітру цікавим виступом.

СПИСОК ВИКОРИСТАНОЇ ЛІТЕРАТУРИ

1. Горленко В. Іван Франко. «Захар Беркут. Образ громадського життя в Карпатській 
Русі в ХІІІ віці». Львів, 1884 / В. Горленко // Киевская старина. – 1885. – Т. 11. – Кн. 2.

2. Грінченко Б. Перед широким світом / Борис Грінченко. – Київ, 1907.
3. Денисюк І. Історична белетристика Івана Франка / Іван Денисюк // Літературознавчі та 

фольклористичні праці: у 3 т., 4 кн. Т. 2: Франкознавчі дослідження / Іван Денисюк. – 
Львів, 2005.

4. Єфремов С. Співець боротьби і контрастів: Спроба літературної біографії й характе-
ристики Івана Франка / Сергій Єфремов. – Київ, 1913.

5. Інститут літератури ім. Т. Г. Шевченка НАН України. – Ф. 3. – № 1618.
6. Мороз М. І. Франко і газета «Kraj» (до проблеми атрибуції) / Мирослав Мороз // «З його 

духа печаттю…»: зб. наук. праць на пошану Івана Денисюка. – Львів, 2001. – Т. 1.
7. Мороз М. Літопис життя і творчості Івана Франка / Мирослав Мороз. – Львів, 2016. – 

Т. 1 : 1856–1886.
8. Огоновський О. Історія літератури руської / Омелян Огоновський. – Львів, 1893. – 

Част. 3. – Відд. 2.
9. Сокіл В. Фольклорні джерела повісті І. Я. Франка «Захар Беркут» / Василь Сокіл // 

Українська мова і література в школі. – 1989. – № 9.
10. Татарські напади на Підгір’є // Житє і слово. – 1895. – Т. 3. – Кн. 2.
11. Франко І. Зібрання творів : у 50 т. / Іван Франко. – Київ : Наукова думка, 1976–1986.
12. Франко І. Додаткові томи до Зібрання творів у п’ятдесяти томах / Іван Франко. – Київ, 

2008–2010.
13. Maślak W. Z zeszłorocznej literatury małoruskiej / W. Maślak // Przegląd Powszechny. – 

1888. – T. 17. – Zesz. 1.
14. pl. wikipedia.org. 



269МАЛОЗНАНА РЕЦЕНЗІЯ НА ВІДОМИЙ ТВІР...
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Стаття надійшла до редколегії 06.10.2018
Прийнята до друку 12.10.2018 

LITTLE-KNOWN REVIEW OF A FAMOUS COMPOSITION
(«ZAKHAR BERKUT» IN POLISH-SPEAKING CRITICISM)

Mykola LEHKYY

National Academy of Sciences of Ukraine, Ivan Franko Institute,
18, Drahomanova Str., Lviv, Ukraine, 79005,

e-mail: m_lehkyy@bigmir.net

The article says about little-known review of Ivan Franko’s narrative «Zakhar Berkut», 
written by Yan Ilgowskyi (Yulian Talko-Hryntsevych), polish (of Lithuanian descent) doctor, 
anthropologist, folklorist, archeologist, whose life and activity were closely linked with 
Ukraine. In general, this review is positive and gives a sympathy to Franko. It was published 
in polish-speaking newspaper «Kraj» in Petersburg in which Franko also published his 
artistic works, literary editors and other posts. Review in Ukrainian fi led in the body of the 
article. There’s no doubt, that Franko knew Talko-Hryntsevych’s works and one of them 
was highly-appreciated by him.

Keywords: review, «Zakhar Berkut», Yan Ilgowskyi (Yulian Talko-Hryntsevych), 
genesis of the plot.



УДК 821.161.2-6.09:392.7(477.83/.86)(092)»189/191»      

DOI: http://dx.doi.org/10.30970/uls.2018.83.2179

ЛИСТИ ЗАКЛИНСЬКИХ ДО ІВАНА ФРАНКА

Роман ГОРАК, Богдан ЧУДІЙОВИЧ

Львівський національний університет імені Івана Франка,
вул. Університетська, 1, Львів, Україна, 79001,

e-mail: r.d.horak@gmail.com
Львівський національний літературно-меморіальний 

музей Івана Франка
вул. Івана Франка,150–152, Львів, Україна, 79011

e-mail: chudiyovych@ukr.net

Уперше публікуємо листи Романа, Леоніда, Богдана та Корнила Заклинських до 
Івана Франка: вони висвітлюють історію роботи Івана Франка над виданням творів 
Юрія Федьковича, монографією про Лук’яна Кобилицю та цілим рядом творів, а також 
чимало матеріалу про тогочасні суспільно-політичні стосунки в Галичині та Буковині.

Ключові слова: Роман Заклинський, Богдан Заклинський, Леонід Заклинський, 
Корнило Заклинський, Юрій Федькович. Лук’ян Кобилиця, Марко Вовчок, Опанас  
Маркович, листи.

У відділі рукописів та текстології Інституту літератури ім. Тараса Шевченка НАН 
України зберігаються листи родини Заклинських до Івана Франка, три з яких належать 
Леоніду Заклинському, двадцять два – його братові Роману та його синам: п’ять – 
Богданові та один – Корнилові.

Із Романом Заклинським – відомим українським літературознавцем, істориком та 
етнографом – Іван Франко знався ще зі студентських часів, бо він  у 1880–1885 роках 
навчався на філософському факультеті Львівського університету, слухав ті ж лекції, що 
й Іван Франко, а також відвідував ті ж семінари, що й він. «Любий пане Богдане! – писав 
Іван Франко синові Романа Заклинському Богданові в єдиному збереженому листі від 
20 червня 1905 року. – Не перепрошуйте мене, що Ви мені незнані, бо я старий знайомий 
Вашого тата; та й Вас знаю як свого сотрудника при збиранні  приповідок, щодо яких 
прошу тепер – уже й особисто – не покидайте праці, бо у Ваших збірочках, коли не 
все, то бодай 75 % нового для мене» [11, с. 268–269]. Цей лист був відповіддю Івана 
Франка на лист Богдана Заклинського від 13 червня 1905 року, у якому тоді ще він, учень 
Станіславівської гімназії, вислав низку зібраних приповідок для того, щоб Іван Франко 
використовував їх у дослідженнях. Просив одночасно з тим проглянути вірші вчителя 
Миколи Яціва, чи вони надаються до публікації. Вірші виявилися, як писав у відповіді в 

© Горак Роман, Чудійович Богдан, 2018

ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83. С. 270–301
Ukrainian Literary Studies. 2018. Issue 83. P. 270–301



271ЛИСТИ ЗАКЛИНСЬКИХ ДО ІВАНА ФРАНКА
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

цьому ж листі Іван Франко, «до нічого», а тому не надаються до друку. При нагоді Іван 
Франко просив: «Дуже був би Вам вдячний, якби Ви в часі вакацій продовжали свої 
пошукування по старих церквах та попівських стріхах або хлопських хатах за старими 
паперами, друками та писаннями (навіть приватні документи, тестаменти, інтерцизи, 
акти процесів, циркуляри, все має вартість). Якби можна такі речі закуповувати до 
бібліотеки Наук[ового] тов[ариства] ім. Шевченка, то й се не виключене, невеличкий 
фондик на се у нас знайдеться. Щодо себе, то звертаю Вашу увагу спеціально на те, що, 
друкуючи IV том апокрифів, я подаю в ньому колекцію т[ак] зв[аних] Листів небесних, 
старих апокрифічних катехізмів, оповідань про померші душі, про рай і пекло, про 
антихриста і кінець світу. Подібних речей можна скрізь знайти  немало у старих дяків 
та старих письменних селян. Якби Вам трапилося розпитати рукописи такого роду, то 
будьте ласкаві, коли вже їх не можна дістати даром або за гроші, в усякім разі повідомте 
мене, де і в кого є така річ і який більше-менше її зміст» [11, с. 269]. Це прохання Івана 
Франка Богдан Заклинський старанно виконував. 

З подібними проханнями звертався Іван Франко й до батька Богдана Заклинського, 
зокрема допомогти зібрати йому документальні свідчення про Юрія Федьковича, якого 
він знав особисто, а також свідчення селян про Лук’яна Кобилицю. Свідченням тих 
прохань є листи Романа Заклинського до Івана Франка, з яких збереглося тільки 22.

Виконувати прохання Івана Франка щодо збирання старих документів для Богдана 
Заклинського не становило особливих труднощів, оскільки він був онуком о. Гната 
Заклинського, який мав широке коло знайомих серед  духовенства і користувався  
високим авторитетом серед них. Був він 1820 року народження, 1845 року вступив у 
Львівську генеральну духовну семінарію, слухав богословські лекції на теологічному 
факультеті Львівського університету, був свідком революційних подій 1848 року у 
Львові, знищення Львівського університету  австрійською артилерією під час тих 
подій, а також був свідком так званого «Собору руських учених», створення кафедри 
української словесності, яку очолив Омелян Огоновський, а також  брав участь у багатьох 
акціях разом із львівськими студентами. 1849 року він висвятився, дістав скерування 
у містечко село Маріямпіль Галицького повіту, яке розкинулося над Дністром, де й 
помер 29 грудня 1866 року. Його старшим братом був Олексій (1819–1891), який теж 
народився у селі Озеряни  тодішнього Товмацького повіту (тепер Тлумацький район 
Івано-Франківської області), де їхній батько Онуфрій Заклинський (1791–1833) був 
парохом тамтешньої церкви Миколая. Саме серед паперів, що залишилися після його 
смерті, Богдан Заклинський віднайшов деякі матеріали, які відіслав Іванові Франку для 
використання, а також віддав їх, як і той просив, на зберігання в НТШ.

Олексій Заклинський мав багату на пригоди біографію. У 1836 році він закінчив 
Станіславівську гімназію, навчався на правничому факультеті Віденського університету 
(1838–1842), але через хворобу вимушений був перервати навчання,  у 1845 році вступив 
до Львівської духовної семінарії. Брав активну участь у подіях 1848 року, був членом 
Руської ради і як її члена його обрали делегатом від Галичини на Слов’янський з’їзд 
1848 року у Празі у, де був секретарем руської (української) секції. Через ці події 
перервав навчання у семінарії й аж у 1853 році був висвячений у священичий сан 



272 Роман ГОРАК, Богдан ЧУДІЙОВИЧ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

і скерований на душпастирську роботу в Чернівці, 1861 року дістав скерування в 
Городенку, де довго не затримався, наступного року став адміністратором церкви в 
Кізлові Бережанського деканату, а в 1863 році його скерували в Старі Богородчани, де 
спочатку виконував обов’язки адміністратора тамтешньої церкви, а з 1865 року став 
її парохом. У 1870 році був обраний послом до Галицького сейму, а 1873 року – до 
Віденського парламенту. Писав поезії, деякі з яких поклав на музику. 1887 року став 
паралізованим і був прикутим до ліжка. У цей час написав спогади, які вперше вийшли 
друком 1890 року у Львові під назвою «Записки Алексея Заклинського, приходника 
Старыхъ Богородчанъ». На їхній основі письменник М. Яцків написав оповідання 
«Посол Петришин» (1913 р.) [4, с. 207; 12, с. 132–133]. 

У цій книжці  помістив також свої поезії, у тому числі й «Там, де Чорна Гора», яку 
Юрій Федькович переклав німецькою мовою, а Станіслав Людкевич  зробив хорову 
обробку. Цю пісню було внесено у другий том збірника «Пісні та романси українських 
композиторів», який вийшов у Києві 1956 року.

Синами Гната Заклинського був Леонід (1850–1890), Роман (1852–1931), батько 
Богдана Заклинського, та Корнило (1857–1884), кожен із них вніс свою частку в 
скарбницю української культури. 

Найстарший із синів Гната Заклинського, Леонід, навчався у Станіславівській 
гімназії, де відзначився тим, що разом із товаришами Івана Франка Володимиром 
Навроцьким та Остапом Терлецьким редагував  рукописну газету «Зірка». У 1874 
році вступив на філософський факультет Львівського університету і брав активну 
участь у діяльності студентського товариства «Дружній лихвар», а 1876 року очолив  
«Академический кружок» та разом з Іваном Франком входив у склад редакції журналу 
«Друг». Про діяльність Леоніда Заклинського Іван Франко в «Нарисі історії українсько-
руської літератури до 1890 р.» писав: «Найвизначніші особи в “Дружнім лихварі” 
були: Володимир Ганкевич, укінчений правник і голова товариства, який швидко по 
скінченню правничих студій умер, і Леонід Заклинський, студент класичної філології, 
властиво душа товариства. Вічно зайнятий товариством  і громадою, він не прикладався 
до ніяких студій, але раз у раз, як то кажуть, піддержував духа у всіх, розмовляв то з 
сим, то з тим, лагодив усякі спори і кваси, у всіх людях бачачи  тільки добрі сторони, а 
не бачачи хиб» [10, с. 373]. За поширення забороненої літератури та інші проступки у 
1877 році був заарештований, але через брак суттєвих доказів невдовзі його звільнили. 
Довший час не міг дістати жодної вчительської посади, а тому з 1880 року працював 
писарем в адвокатській конторі, а з 1888 року був суплентом (помічником вчителя) 
у польській класичній гімназії в Ясло. Записував гуцульський фольклор. Хворів на 
сухоти, помер 9 квітня 1900 року в Станіславові. 

Третій зі синів Гната Заклинського, Корнило, після закінчення Львівського 
університету працював учителем у Львівській академічній гімназії й залишив після 
себе великий літературний спадок. Він друкувався в журналах «Зоря», «Правда», 
«Весна» (Коломия) та інших періодичних виданнях. Про нього Іван Франко у 
згаданому «Нарисі» писав: «В “Зорі” 1880 р. виступив також з першою науковою 
працею Корнило Заклинський, що тут протягом  дальших літ опублікував досить 



273ЛИСТИ ЗАКЛИНСЬКИХ ДО ІВАНА ФРАНКА
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

довгий ряд історичних праць, почасти оригінальних (“Руські літописи і літописці 
з ХVII ст.”, “Літопис  Хмельницька”, “Зносини цісаря Рудольфа II з козаками”, а в 
справозданні академічної гімназії у Львові за р. 1883 – “Зносини козаків зі шведами 
і з князем Юрієм Ракочим”), почасти перерібок чужих статей (“Київські війти пани 
Ходики” В. Антоновича, “Павло Полуботок” М. Костомарова, “Судьба і значення Києва” 
В. Антоновича, “Про весільні руські пісні” Л. Боровиковського). І сьому молодому 
вченому, що був учеником  львівського професора історії Ліске, доля поскупила віку 
і не дала йому вповні  розвинути його  вроджений талант» [10, с. 433–434]. Зібраний 
етнографічний матеріал був опублікований у 36-у томі «Етнографічного збірника» 
(1914). На основі цього матеріалу він написав оповідання «Домарчук» (1878), «Дві 
вдови», «Федиха» (обидва – 1880). Частина зібраного етнографічного матеріалу досі 
не опублікована [6, с. 230–231].

Ще один син Гната Заклинського – Роман Заклинський (8.04.1852 –20.03.1931) – 
у 1885 році закінчив філософський факультет Львівського університету, у 1891–1912 
роках викладав у Станіславівській учительській семінарії. Під різними псевдонімами 
та криптонімами (Р. З., Н. Н., Ром. З.), а також під власним прізвищем друкувався у 
виданнях «Просвіти», а також часописах «Газета школьна», «Школьна часопись», 
«Учитель», «Батьківщина». «Діло», журналі «Зоря». Був також автором шкільних 
підручників, а також був особисто знайомий з Ю. Федьковичем, І. Франком, М. Павликом, 
О. Маковеєм, Б. Грінченком, І. Нечуй-Левицьким і листувався з ними. Написав спогади 
про Ю. Федьковича (1901), І. Нечуй-Левицького (1928) та Петра Ніщинського (1903). 

Про Романа Заклинського Іван Франко у «Нарисі» писав: «В тім самім році 
(1887. – Б. Ч.) вийшла як 98-ма книжка “Просвіти” “Географія Русі, часть перша, Русь 
Галицька, Буковинська й Угорська, з картою”, написана Романом Заклинським. Сей, 
здається, найстарший з трьох братів Заклинських виступив на  літературне поле ще в 
половині 70-х років, друкуючи свої праці в “Газеті школьній”, в виданнях “Просвіти” 
і в “Школьній часописі”. З тих давніших праць назву тут лише статтю “Русини в 
Банаті і Добруджі”, друковану в “Школьній часописі” 1881 р. “Географія” Заклинського 
вийшла дуже слаба і автор вже не брався писати другу часть» [10, с. 447–448]. Попри 
те, Іван Франко позитивно оцінив його дослідження «Пояснення одного темного місця 
в “Слові о полку Ігоревім”» [8, с. 121–124]. Пробував своїх сил і в художній літературі. 
Найбільш відомим його твором є історичне оповідання «Наше лихолітє» (1892). Роман 
Заклинський був батьком Ростислава та Богдана Заклинських.

Ростислав Заклинський (20.10.1887 – 18.09.1974) був літературознавцем  та 
письменником. Закінчив Станіславську гімназію. Навчався на юридичному факультеті 
Празького, Львівського університетів, закінчив юридичний факультет Віденського 
університету (1913), а також  географічний факультет Самаркандського учительського 
інституту (1941). У 1907 році був адміністратором літературно-наукового місячника «На 
просвіті», у 1909 – співробітник «Зірки», видання, призначеного для таємних гуртків 
молоді Станіслава. Із 1910 працював у редакції львівської газети «Громадський голос», 
згодом був бібліотекарем НТШ. У 1913–1918 роках редагував журнал «Шляхи». 1918 року 
став доктором прав і почав працювати в адвокатській канцелярії одного зі засновників 



274 Роман ГОРАК, Богдан ЧУДІЙОВИЧ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

радикальної партії Левка Бачинського у м. Станіславові, з 1919 року й очолював її 
друкований орган  – газету «Народ». До 1 листопада 1918 року перебував у лавах Легіону 
Українського Січового Стрілецтва, був співробітником «Пресової квартири УСС». 
Згодом належав до УГА. У 1920 році у складі Червоної Української Галицької Армії 
воював проти поляків, 1921 вступив до КП(б)У. Належав до літературного об’єднання 
«Західна Україна». Згодом був викладачем викладач Кам’янець-Подільського інституту 
народної освіти та Київського сільськогосподарського та художнього інститутів. Деякий 
час був директором Історичного музею у Києві. У 1930–1933 роках був редактором 
видавництва літератури і мистецтва, старшим науковим співробітником Інституту 
Тараса Шевченка у Харкові, а також директором  музею Т. Г. Шевченка при ньому. 
31 серпня 1933 року був звільнений з роботи й без суду та слідства висланий до Сибіру, 
згодом – до Карелії (Середньої Азії). Брав участь у будівництві Біломорканалу. Дивом 
залишився живим. Повернувся додому 1948 року і вчителював на Станіславщині. 
З 1957 року – у Львові. Жив і працював у Малих Кривчичах піді Львовом [1; 3, 
с. 208]. Чимало своїх досліджень присвятив Іванові Франку («Світогляд Івана Франка» 
(Львів, 1916); «Іван Франко як публіцист» (Львів, 1918), «Громадсько-політичний рух 
в Галичині й Іван Франко» в книзі «Іван Франко» (Київ, 1926), «Перша повість Івана 
Франка» (Київ, 1932). Є автором статей про Марка Черемшину, Юрія Федьковича, 
Дмитра Рудика. У творчому доробку Ростислава Заклинського є оповідання, серед яких: 
«На Володимирській горі у Києві» (1912), «Бомби, утеча» (1916), «З життя галицького 
червоного полку (1921), «Конституційні гарантії» (1922). Упорядкував родинний архів 
Заклинських у Львівській національній науковій бібліотеці ім. В. Стефаника НАН 
України.

Старшим братом Ростислава Заклинського був Богдан Заклинський, який виступав 
у пресі під псевдонімами та криптонімами – Богдан З-ий, Б. З., Романченко Данило, Дуб, 
Богданко, Д-о, С. Правдолюб. Він народився  19.08.1886 році в Станіславові. В українську 
літературу увійшов як письменник, фольклорист, етнограф, літературознавець, педагог, 
громадський та культурний діяч. Був дійсним членом Наукового товариства імені 
Шевченка (1913). У 1910 році  закінчив Станіславську гімназію. Маючи добрий приклад 
зі своїх родичів, батька та його братів і дідів, з молодих літ брав активну участь  у 
громадському житті. Усюди, де не бував, збирав фольклор та народні оповідки. У 
гімназії навчався разом з пізнішим відомим літературним критиком Миколою 
Федюшкою – Миколою Євшаном. Зібрані етнографічні матеріали, зокрема приповідки, 
висилав Іванові Франку, який за них висловив подяку в  передмові до першого тому 
видання «Галицько-руських народних приповідок», що вийшов у Львові 1905 року за 
«збірку дуже гарних матеріалів, записаних у пов. Станіславівськім, Богородчанськім та 
Товмацькім» [9, с. 298], а також у передмові до другого тому цього ж видання [9, с. 318]. 
Для Івана Франка розшукував по приходствах старі рукописи, «Божі листки», апокрифи. 
А в дослідженні «До історії українського вертепу XVIII в.», уперше опублікованому в 
«Записках наукового товариства Шевченка» (ЗНТШ) у 1906 році, детально зупинився 
на одній руській пісні, яку у школярськім рукописі віднайшов Богдан Заклинський і 
передав на зберігання до бібліотеки НТШ [7, с. 280]. Узагалі зібрав і передав Музею 



275ЛИСТИ ЗАКЛИНСЬКИХ ДО ІВАНА ФРАНКА
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Наукового товариства імені Шевченка більш як 250 етнографічних експонатів. Закінчив 
філософський факультет Львівського університету і розпочав вчителювати. Працював 
у вельми несприятливих умовах у глухих гуцульських селах, далеких від цивілізації. 
Уперто боровся за народну освіту рідною мовою, за що неодноразово його перекидали 
з одного села на інше. Друкувався в галицьких виданнях («Дзвінок», «Діло», «Рідне 
слово», «Свобода»). З початком Першої світової війни вступив до Легіону Українських 
січових стрільців. Від січня 1915 року  працював у секції народного шкільництва 
Загальноукраїнської культурної ради у Відні, уклав і опублікував «Український буквар» 
(1916), «Читаночку для чемних діточок» (1917). У 1919–1920 роках разом з М. Угрином-
Безгрішним працював у видавництві «Довбуш», де видав кілька читанок для початкових 
шкіл. У 1920–1927 роках працював учителем народних шкіл Закарпатської України (Тур’ї 
Ремети, Великий Бочків, нині смт Великий Бичків, Ясіня). 1928 року упорядковував 
архів Українського педагогічного товариства. Чимало зусиль доклав до організації 
читалень «Просвіти», осередків «Рідної школи» та «Пласту». З 1944 року працював 
у Львівському відділенні Інституту  мистецтвознавства, фольклору й етнографії 
(ІМФЕ) АН УРСР під керівництвом Філарета Колесси. У творчому доробку Богдана 
Заклинського більше 100 наукових розвідок, статей, брошур, шкільних підручників, 
методичних посібників, серед яких є такі, які не втратили своєї актуальності й тепер 
(«Національне виховання» (1927), «Діяльна школа» (1927), «Виховання провідників» 
(1928), та ін.). Фольклорні матеріали, зібрані Богданом Заклинським, опубліковані у 
працях не тільки Івана Франка, але й Володимира Гнатюка. Його етнографічні матеріали 
увійшли до наукових збірників «Історичні пісні» (1961), «Колядки та щедрівки» (1965), 
«Коломийки», (1969). Був у дружніх стосунках з Марійкою Підгірянкою, Василем 
Стефаником, Іваном Франком, Листувався з Христиною Алчевською, Мирославом 
Ірчаном, Федором Вовком, Михайлом Грушевським, Миколою Плеваком та іншими 
українськими діячами [2]. Багато неопублікованих рукописів Богдана Заклинського 
зберігається в ІМФЕ НАН України та ЛНБ ім. В. Стефаника (відділ рукописів, ф. 48). У 
фонді Івана Франка, що в Інституті літератури ім. Т. Шевченка НАН України збереглося 
п’ять листів, останній із яких датується 28.12.1911 року. Він стосується брошури під 
назвою «Всеукраїнський  Катехизм», яку Богдан Заклинський видав у Вижниці під 
криптонімом «Вс. К.», 10 % від її продажу мало йти на рідну українську  школу. Брошура 
вийшла 1911 року у друкарні С. Ліппена й містила 32 сторінки. 

Не знаючи, хто ховається під криптонімом «Вс. К.», Іван Франко виступив з різкою 
критикою на неї  на сторінках газети «Неділя», яка виходила під редакцією В. Щурата. 
Це примусило Богдана Заклинського написати Іванові Франкові листа з обороною своєї 
позиції. Основні ідеї цієї брошури не втратили актуальності й дотепер. На жаль, це був 
останній лист Богдана Заклинського до Івана Франка. 1930 року Богдан Заклинський 
написав свої короткі спогади про Івана Франка, які були опубліковані під назвою «Мої 
спомини про Івана Франка» тільки у 1972 році [5, с. 248]. Там він оминув свою дискусію 
з Іваном Франком  через брошуру, а розповів про зустріч із ним у Ловрані взимку 
1908–1909 року, де хворий письменник лікувався у пансіонаті дружини художника Тита 
Романчука (1865–1911), сина лідера «нової ери» Юліана Романчука. Із цих спогадів 



276 Роман ГОРАК, Богдан ЧУДІЙОВИЧ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

можна ще дізнатися, що відому світлину з того часу, на якій Іван Франко сидить у 
пальто в кріслі, зробила дружина Тита Романчука.

Дружиною Богдана Заклинського була Осипа Заклинська, дівоче прізвище якої 
було Середа. Вона народилася 10 березня 1894 року в Станіславі; а померла у Львові 
17 липня 1972 року. У літературі вона часто виступала під псевдонімами та криптонімами: 
О. З., Осипа З., Берізка.

Вона закінчила у 1913 році вчительську семінарію у Станіславі, а в листопаді цього 
ж року одружилася з Богданом Заклинським у Жаб’ї-Ільці, де  тоді вчителювала Осипа. 
Перебуваючи на Гуцульщині, Богдан Заклинський, придбав різноманітний одяг та 
прикраси до одягу, різьблені та мосяжні вироби,  писанки та інші речі з побуту гуцулів, 
які 1913 року передав для етнографічного відділу Наукового товариства ім. Шевченка у 
Львові. Там він також записав чимало народних казок, вірувань та замовлянь, завдяки 
чому сучасні читачі мають можливість ознайомитися з рідкісними фольклорними 
творами карпатського краю та дізнатися про тогочасний стан освіти.

На початку Першої світової війни молоде подружжя емігрувало до Відня, але 
при кінці листопада повернулося назад через поганий стан здоров’я чоловіка Богдана 
Заклинського і замешкало в гірському селі Кривопіллі неподалік від Жаб’я-Ільця. У 
липні 1916 року Осипа Заклинська з двома маленькими дітьми, Святославом (1915 
року народження) та грудною Оленкою, яка народилася на початку року, вимушена 
була знову виїхати на захід, рятуючись від повторного наступу російських військ. 
Вона опинилася в Долішній Австрії у таборі для біженців у Гмінді, де познайомилася 
з відомою письменницею Катрею Гриневичевою та поетесою Марійкою Підгірянкою 
(Марією Домбровською), з якою провела чотири роки вигнання. Спочатку вчителювала 
у Кірхбергу, а після розформування таборів у Долішній Нижній Австрії у 1918 році 
працювала разом із Марійкою Підгірянкою в бараках для дітей-сиріт у Сватоборжіцах 
(Моравія). Під час війни у 1917 році у Львові склала вчительський кваліфікаційний 
іспит. У 1918 році у неї народилася третя дитина – дочка Орися.

Після утворення Чехословацької республіки у 1919 році Осипа  Заклинська 
отримала працю учительки разом із Марійкою Підгірянкою на Закарпатті: спочатку в 
селі Зарічово, що в теперішньому Перечинському районі Закарпатської області на річці 
Уж, 28 км від Ужгорода, а в 1920 році стала вчителювати в самому місті Перечині. Після 
приїзду на Закарпаття чоловіка Богдана Заклинського у 1920 році, подружжя почало 
працювати у Тур’ях-Реметах цього ж Перечинського району за дев’ять кілометрів від 
районного центру.

Богдан Заклинський дістав працю в українській школі, а його дружина – у 
словацькій. З 1922 року Заклинські вчителювали у Великому Бичкові Рахівського повіту, 
що зараз на самому кордоні з Румунією. Працюючи учителькою, Осипа Заклинська у 
1922 році заочно навчалася на філологічному факультеті Ужгородського педагогічного 
інституту, а  1923 році склала вищий педагогічний іспит в Ужгороді. 

У 1925 році подружжя переїхало в Ясіню, де Богдан Заклинський  працював у 
місцевій школі, але в червні 1927 року він був звільнений з роботи під час кампанії 
звільнення всіх українських учителів, що були вихідцями з Галичини. 



277ЛИСТИ ЗАКЛИНСЬКИХ ДО ІВАНА ФРАНКА
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Після звільнення Богдана Заклинського з роботи подружжя переїхало в Галичину та 
замешкало в Золочеві, де товариство «Рідна Школа» з 1 вересня 1927 року надало Богдану 
Заклинському місце вчителя у народній школі ім. М. Шашкевича. Через рік він отримав 
працю у Львові. Осипа Заклинська також стала вчителювати у місті. Перебуваючи в 
Золочеві, Осипа Заклинська брала активну участь у громадській діяльності, працюючи в 
жіночих організаціях, зокрема у 1929–1930 роках працювала в присілку Журі біля села 
Мокротина Жовківського повіту та була членом надзірної ради організації «Взаїмна 
поміч українського вчительства», у якій займалася працевлаштуванням учительок. 
1 жовтня 1929 року Богданові Заклинському вдалося отримати призначення на посаду 
вчителя в державній публічній загальній школі в Явірнику-Руському, а через рік він 
почав завідувати трикласною народною школою у с. П’яткова, де одержала працю і 
його дружина. Село П’яткова (польс. Piątkowa, до 1945 П’яткова-Руська) належить 
до Дубецько-Перемишльського повіту в Підкарпатському воєводстві на південному 
сході Польщі, лежить над річкою Явірник (польс. Jawornik), правою притокою Сяну. 
У цьому селі Заклинські пропрацювали сім років, розгорнувши широку національно-
просвітницьку і антиалкогольну діяльність серед українського населення, яка не 
сподобалася польським шовіністам та євреям, які тримали в селі корчми і споювали 
селян. У 1937 році Богдана Заклинського перевели на працю у с. Медведівці Бучацького 
повіту, а дружину – до м. Монастириська. Тільки через рік Богдан Заклинський добився 
праці у с. Слобідка-Горішня, яке неподалік Монастириськ, де він працював до 1941 
року, коли радянські війська, що відступали, жорстоко мстилися місцевим мешканцям. 
Один з радянських солдатів застрелив сина Заклинських Святослава. У липні 1941 
року Заклинські переїхали до Львова. У 1944–1946 роках Осипа Заклинська працювала 
завучем початкової школи в с. Ясниська Яворівського району Львівської області, що за 
вісім кілометрів від Львова. Після смерті чоловіка 12 квітня 1946 року Осипа Заклинська 
залишилася самотньою. З квітня 1946 до кінця 1947 року вона працювала спочатку на 
посаді секретаря-машиністки, а відтак на посаді бібліотекаря відділу комплектування 
Львівської наукової бібліотеки ім. Василя Стефаника АН УРСР. У 1945–1949 роках 
навчалася на заочному відділі філологічного факультету у Львівському університеті 
ім. Івана Франка. У 1948 році була призначена директором школи в селі В’язовій 
Жовківського р-ну Львівської області, у 1949–1953 роках викладала в школах № 63 
м. Львова та в селі Кізлові Львівської обл.

Осипа Заклинська  залишила помітний слід і в літературі. Вона є автором оповідань 
«На святий вечір» і «Дзвінок» для української читанки, що вийшла у 1931 році.  Її 
статті  на педагогічні та господарські теми та куховарські рецепти часто друкували 
часописи «Нова хата», «Жіноча Доля», «Учительське слово», «Українська школа». 
Матеріали з методики навчання, рецензії на дитячі видання друкувалися в часопису 
«Шлях навчання та виховання». Вона друкувала також переклади творів для дітей, 
оскільки вільно володіла німецькою, польською, словацькою мовами та добре знала 
французьку та російську мови. У 1928 році у Львові  видала книжку «Нова кухня 
вітамінова», а наступного року – «Як добути красу та задержати молодість та здоровля» 
(косметичний порадник для плекання краси). Обидві книжки у вигляді подарункового 



278 Роман ГОРАК, Богдан ЧУДІЙОВИЧ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

видання під назвою «Книга зі старого креденсу» (упорядкування О. Антонової) вийшли 
2014 року у видавництві «Богуславкнига». Дочка Богдана та Осипи Заклинських Олена 
стала визначною українською танцівницею, хореографом, поетесою та художницею й 
виховала покоління танцюристів у різних середовищах української діаспори Канади 
і США. Вона народилася 14 квітня 1916 року в с. Ільці, де вчителювали її батьки. 
Навчалася в Українській реальній гімназії у Празі, Українському дівочому інституті у 
Перемишлі. З малих літ Оленка цікавилася народними танцями. Згодом у Празі Оленка 
студіювала танці у молодого реформатора українських національних танців Василя 
Авраменка та українського балетмейстера класичного танцю Олександра Костина. 
Відтак вона навчалась у Оксани Федак-Дрогомирецької і Марини Бронєвської, які вели 
свої школи при Музичному Інституті ім. Лисенка у Львові. Паралельно О. Заклинська 
навчалася музичних предметів у Романа Савицького та Миколи Колесси, які допомогли 
їй систематизувати свої погляди на український фольклор та поняття музичної традиції. 
Перший публічний її виступ відбувся на творчому вечорі учнів Оксани Федак-
Дрогомирецької у Львові 1936 року, а першою вершиною її виконавської майстерності 
та мистецтва стали танці «Дорога» (на музику З. Лиська), «Метелиця» (на музику 
В. Барвінського) та «Спомин з гір» (на музику В. Безкоровайного).

У 1938 році Олена Заклинська стала переможцем Міжнародного фестивалю 
мистецького танцю в Брюсселі, що спричинило зацікавлення до української культури. 
Згодом вона виступала в трупі Львівського оперного театру, познайомилася з майстрами 
української сцени – концертмейстром Оленою Голинською, прима-балериною 
Валентиною Переяславець, танцівницею Ромою Приймою. Наприкінці Другої світової 
війни О. Заклинська виїхала до Відня, де навчалася у славетної австрійської танцівниці 
Розалії Хлядек. Через табори для переміщених осіб в Австрії (Інсбрук) та Німеччині 
О. Заклинська у 1948 році емігрувала до Канади, де у Вінніпезі відкрила школу танців 
при Вищих освітніх курсах. Невдовзі вона обрала собі сценічне ім’я Ґердан. Стала 
найпопулярнішою танцівницею Канади, на фестивалях здобувала найвищі нагороди. 
Вихованці її школи стали отримувати відзнаки за виконання поставлених нею 
танців та брали участь у низці заходів українців Канади. Тогочасна преса відзначала 
неординарність танцівниці в її сольних концертах. Про неї у 1955 році знято фільм 
кінорежисера Богдана Солюка «Чар танку». 

Від 1956 року О. Заклинська мешкала в Нью-Йорку, де працювала  професором 
хореографії в Українському музичному інституті, виховуючи цілі покоління танцюристів 
у різних середовищах української діаспори Канади і США. 

Окрім танцювального мистецтва, О. Заклинська писала вірші, які 1964 року вийшли 
в Нью-Йорку окремою книгою під назвою «Ритми полонини». О. Заклинська навчалася 
малярства в приватній студії художника Любомира-Романа Кузьми (1913–2004) в Нью-
Йорку і брала участь у мистецьких виставках. Її акварелі і графіка присвячені рідним 
Карпатам. Вона активно співпрацювала над створенням сценічних образів з відомими 
художниками Святославом Гординським, Миколою Бутовичем та Антіном Малюцою.

Померла Олена Ґердан-Заклинська 23 січня 1999 року і похована на кладовищі у 
м. Редінг (Пенсильванія, США) [14]. 



279ЛИСТИ ЗАКЛИНСЬКИХ ДО ІВАНА ФРАНКА
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Листи Заклинських – Романа, Леоніда, Богдана та Корнила до Івана Франка 
друкуємо зі збереженням усіх особливостей тексту.

СПИСОК ВИКОРИСТАНОЇ ЛІТЕРАТУРИ:

1. Арсенич П. Заклинський Ростислав Романович / П. Арсенич // Енциклопедія сучасної 
України : у 30 т. / ред. кол. І. М. Дзюба [та ін.] ; НАН України, НТШ, Координаційне 
бюро енциклопедії сучасної України НАН України. – Київ, 2003 – 2016. 

2. Герасимова Г. Заклинський Богдан Романович / Г. Герасимова // Енциклопедія історії 
України : Т. 3: Е–Й / редкол.: В. А. Смолій (голова) та ін. НАН України. Інститут 
історії України. – Київ : Наукова думка, 2005.

3. Герасимова Г. Заклинський Ростислав Романович / Г. Герасимова // Енциклопедія 
історії України: у 10 т. Т. 3 : Е–Й / редкол.: В. А. Смолій (голова) та ін. ; Інститут 
історії України НАН України. – Київ : Наукова думка, 2005. – С. 208.

4. Герасимова Г. Заклинський Олексій Онуфрійович / Г. Герасимова, І. Чорновол // 
Енциклопедія історії України: у 10 т. Т. 3: Е–Й / hедкол.: В. А. Смолій (голова) та ін.; 
Інститут історії України НАН України. – Київ : Наукова думка, 2005.  

5. Заклинський Б. Мої спомини про Івана Франка / Б. Заклинський // Іван Франко у спо-
гадах сучасників / упоряд., вст. стаття, примітки О. Дея. – Київ : Дніпро,1972. – 620 с.

6. Українська літературна енциклопедія / редкол: Дзеверін І. (відпов. ред.) Вервес Г. та 
ін. – Київ : Українська радянська енциклопедія ім. М. Бажана, 1990. – Т. 2. – 576 с.

7. Франко І. Зібрання творів :  у 50 т. Т. 36 / Іван Франко. – Київ : Наукова думка, 1982. – 
487 с.

8. Франко І. Зібрання творів :  у 50 т. Т. 37 / Іван Франко. – Київ : Наукова думка, 1986. – 
678 с.

9. Франко І. Зібрання творів :  у 50 т. Т. 38 / Іван Франко. – Київ : Наукова думка, 1983. – 
619 с.

10. Франко І. Зібрання творів :  у 50 т. Т. 41 / Іван Франко. – Київ : Наукова думка, 1984. – 
680 с.

11. Франко І. Зібрання творів :  у 50 т. Т. 50 / Іван Франко. – Київ : Наукова думка, 1986. – 
703 с.

12. Чорновол І. 199 депутатів Галицького сейму / І. Чорновол.  – Львів : Тріада плюс, 2010. – 
228 с. – Серія «Львівська сотня».

13. Ясінський Б. Літературно-науковий вісник : Покажчик змісту / Б. Ясінський. – Київ; 
Нью-Йорк : Смолоскип, 2000. – 544 с.

14. Яців Р. Життя і творчість : біографічний нарис / Р. Яців, О. Ґердан-Заклинська. – Бо-
гуславкнига, 2013. – 60 с.

Стаття надійшла до редколегії 02.10.2018
Прийнята до друку 11.10.2018



280 Роман ГОРАК, Богдан ЧУДІЙОВИЧ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Листи Леоніда Заклинського до Івана Франка
№ 1.

У Станіславі 14.4.84.
К.[оханий]Т.[оваришу] Пишеш в 4.числьі Зорі1, що опишеш житьє того старого 

злодьіа під именем «Андрусь Басараб». Оджеж прошу Тьа, назви Свого богатира  
инакше, бо ту  в нашій стороньі  Басараби  дуже поважні  господарі, и прикро би иім 
то було; – а саме: тепер зачинають Беркута2 у нас читати и подобаєсь, то на щож кого 
від себе відштовхувати? Прошу Тьа дуже и цьульую сердешно.

Леонид.
ІЛ. – Ф. 3. – № 1615. – Арк. 35–36. Рукопис. Оригінал. Кореспонденційна картка  

на адресу: «Високоважний Пан Иван Франко льітерат у Львові, ул. Фредри, ч. 3».

№ 2
        [Станіслав, 3.06. 1884]3

Ласкавий добродію!
Пригадую Вам мою просьбу про Пархенбліта4. Зладьте єго може і дві главі, щоби  

рисунків коньче можь разом зладити, тай старайтесь о те щоб ілюструвати  мож. На 
всякій случай прошу Вас щоби Парх.[енбліт] дійшов  мені 9/6. До сучасноі літописі5 

вишлю Вам манускрипт. 8/6. Чи будете все в Нагуєвичах? Може Ви потрібні? Напишіть 
як здоровє.

Ваш Леонид.

ІЛ. – Ф. 3. – № 1618. – Арк. 505–506. Рукопис. Оригінал. Кореспонденційна картка 
за адресою: «Вп. І. Франко в Нагуєвичі Дрогобич».

№ 3
                                                                У Станіславі 12.12.84.

Д.[орогий] Т. [оваришу] Льіпше пізно як ньіколи. Вінньіцка6 називаєсьа Екатерина 
и є ще членом тов. Качковского, членом також є Зарицка Александра7, що була  там 
на зборах. Левицка називаєсьа Іоанна. Фатально Ти мене обкроів, и виходит по троха 
так, що піднесеньі наші, а з тамтих ледве згаданьі, а то дуже  небезпечно. Шкода, що 
я сам  на чисто не переписав, а то  Тобі зле було читати. Теофіль Окуньевский8 просит 
Тебе, щобись му прислав той лист Кониського на тім вузькім а довгім кавалку паперу 
писаний, що взьав тодьі у мене. Цьульую Тьа сердечно Леонид.]

ІЛ. – Ф. 3. – № 1618. – Арк. 763–764. Рукопис. Оригінал. Кореспонденційна картка 
за адресою: «До Хв. Редакциі “Діла”» (дльа Ивана Франка) у Львові ул. Галицка, ч. 44».

Примітки
1 У четвертому номері журналі «Зоря», що вийшов 15/27 лютого 1884 року, у 

вступному слові до публікації свого оповідання «Хлопська комісія» Іван Франко 
зазначав, що написане воно на основі розповіді старого злодія Михайла Забранського. 



281ЛИСТИ ЗАКЛИНСЬКИХ ДО ІВАНА ФРАНКА
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

«Єго характер і особу, – писав Іван Франко, – я надіюсь докладно описати в окремій 
повісті “Андрусь Басараб”». Ця повість мала продовжити «Борислав сміється», однак 
здійснити свій задум Іванові Франку не вдалося. Така повість не була написана.

2 Повість «Захар Беркут» (Образ громадского житя Карпатскої Русі в XIII віці)» 
була надрукована  в  журналі «Зоря» у №№ 7–15 за 1883 рік і цього ж року повість 
накладом редакції «Зорі» вийшла окремим відбитком.

3 Датовано на основі поштового штемпелю.
4 Ідеться про сатиричну поему про Швинделеса Пархенбліта. Під назвою «Пісня 

Швинделеса Пархенбліта» ця сатира була опублікована в  журналі «Нове зеркало» 
(ч. 2 від 15/27 січня 1884 року та  ч. 3 від 1/12 лютого 1884 року). У четвертому числі 
журналу, вихід якого датується 15/27 лютого 1884 року, редакція повідомила, що з 
наступного числа розпочне друкувати сатиричну поему під назвою «Швинделеса 
Пархенбіта вандрівка з села Дерихлопи до Америки і назад», а тому  просила читачів 
підтримати фінансово це видання, яке буде проілюстроване рисунками художника 
Корнила Устияновича.

Публікація поеми розпочалася від п’ятого числа журналу, вихід якого датується 
1/13 березня 1884 року. Друга глава була опублікована в шостому числі (від 15/27 березня 
1884 року). Публікація супроводжувалася одним малюнком Корнила Устияновича. Третя 
глава з малюнком Корнила Устияновича  була опублікована у сьомому числі журналу 
(1/118 квітня 1884 року). Четверта – у восьмому числі (15/27 квітня 1884 року), п’ята – 
у числі десятому (15/27 травня 1884 року), шоста – 14-му числі (15/27 липня 1884 
року). Закінчення шостої частини та початок сьомої були опубліковані у 16-му числі від 
15/27 серпня 1884 року. У них вже не було рисунків Корнила Устияновича. Підписана 
поема була псевдонімом Івана Франка Мирон ***. Поема так і залишилася незакінченою, 
хоча редакція запевняла, що продовження її «дальше буде». Накладом редакції «Нового 
зеркала» ця поема вийшла друком окремою брошурою, де було вказано правдиве ім’я 
її автора. З незрозумілих причин  у світ вона не вийшла.  

Поема не була внесена в основний корпус 50-томного видання творів Івана Франка. 
У наш час її опубліковано тільки у 52-му томі, що вийшов 2008 році. 

5 За підписом Мирон*** поема «Сучасна літопись» («О русько мово») регулярно 
друкували в журналі «Нове зеркало» з четвертого числа, що вийшов 15/27 лютого 
1884 року, до 13-го числа (за винятком ч. 10), а відтак – у ч. 17 та ч. 23, що вийшов 
1/13 грудня 1884 року. Поема була внесена у двадцятитомне та п’ятдесятитомне видання 
творів Івана Франка.

6 Не вдалося знайти ближчих відомостей про особу.
7 Не вдалося знайти ближчих відомостей про особу.
8 На запрошення Теофіла Окуневського (1858–1937) – відомого українського 

громадського й політичного діяча, Іван Франко разом із Олександром Кониським 
(1836–1900), який на той час був у Галичині, під час студентської мандрівки влітку 
1884 року виїхав з Коломиї через Вижницю до Яворова біля Косова. Лист О. Кониського 
до Л. Заклинського не зберігся.



282 Роман ГОРАК, Богдан ЧУДІЙОВИЧ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Листи Романа Заклинського до Івана Франка
№ 1

Станіслав 7.7.96
Високоповажаний Добродію!

Удаю ся до Вас, щоби Ви були ласкаві полагодити сьлідуючу справу народну: 
Вичитав я в «Буковині»1, що у Львові має вийти сими днями  брошура, в котрій буде 
протест против тисячелітія мадярского. Се від біди найби було, але там на кінци має бути 
напечатана погроза для Мадярів, що Русини галицкі будут вести агітацию на Угорскій 
Руси. Єсть то дуже дитинна погроза. Рутенці ще нічого не зробили, але уже хвалят ся. 
Ся погроза лише дуже пошкодит нам, наколиби ми справді хотіли вести агітацию. Така 
річ робит ся в найбільшій тайні, але не голосит ся сьвітови наперед, поки ще нічого 
не зроблено. Я пропонував ще пок.[ійному] Омелянови Огоновскому, щоби Просьвіта 
зложила секретний комітет для Угорщини і се мало стати ся, але по рутеньски не стало 
ся. Отже я Вас прошу, щоби Ви вплинули на тих молодих людей опалистих, що в чоботі 
пальцем кивают на Мадярів, щоби доконче той уступ з погрозою опустили. 

Чейже Ви знаєте, що презедент угорских міністрів пренумерує Діло через почту і 
має в своїм бюрі товмача-угроруса (Ласлов Чопей називає ся), що кождий артикул про 
Угорщину перекладає і дає президентови. Мадяри забезпечили ся від Галичини щоби 
не було якої агітациї з сторони нашої і тому знесли commercium2 з Галичиною, через що 
наш нарід потерпів нечувану шкоду. Заборона книжочок Просьвіти, то не гадайте, що 
оно припадкове; Єсть то вирафіноване лотроство мадярске: В насьлідок заборони уже 
нема на Угорщині членів Просьвіти. Ті люди, що видают протест нехай би запитали ся 
п. Барвіньского3, чи оно на часі і чи політично і чи потрібне. Також вплиніт, щоби ніколи 
не було в ділі таких артикулів про Угорщину, як ті що були, лише щоби се подавати на 
засіданє тайному комітетови, наколиби завязав ся.

      Цілую Вас сердечно
Ром. Заклиньскій.

ІЛ. – Ф. 3. – № 1610. – Арк. 293–296. Рукопис. Оригінал.

№ 2
                                                                  Станіслав, 23 січня 1901.

Високоповажаний Пане Доктор!
Був я вчера через три години у Львові, обчислив ся з своїми тими трома годинами 

так, що гадав, що буду міг і з Вами бачити ся, та годі було. Був в бібліотеці тов. ім. 
Ш.[евченка], видів ся з Павликом. Він з тою довгою сивою бородою тепер найліпше 
виглядає т. є. поважний, інтелігентний, тож тепер вартоби єго відфотографувати. Така 
мені гадка  прийшла до голови, як я на него дивив ся.

Тепер моя справа. Так ми говорили 17 і 18 грудня, понаписував я листи до тих 
всіх украінців, що до них одержав адресу від Вас та від д. Гнатюка в справі Марка 
Вовчка. До тепер не одержав я від нікого відповідь, тож буду ждати ще пару місяців. 
Але не думайте, щоби їх відповіди могли повалити мою теорию, моє пересьвідченє, 
того не буде; – они могли би розширити круг моїх вістий  про Опанаса4. То ожиданє на 



283ЛИСТИ ЗАКЛИНСЬКИХ ДО ІВАНА ФРАНКА
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

відповідь лише опізнит о кілька місяців друкованє моєї праці про Опанаса. Отсе хотів 
я Вам як найшвидше написати, щоби не чекали на Марка Вовчка до Вісника за марот5.

При сій нагоді повідомляю Вас, що Василь Воляньский, управитель школи 
народної імени Чацкого в Станіславові, має бюрко Федьковича, котре походит ще від 
діда Федьковичевого6. Се бюрко зроблене  в стилю давнішим; тепер таких не роблят. 
На мою гадку має оно вартість яко старосьвітский мебель. 

Остаю з правдивим поважанєм
Заклиньский.

ІЛ. – Ф. 3. – № 1611. – Арк. 303–306. Рукопис. Оригінал.

№ 3
                                                                         Станіслав, 8.2.1901.

Високоповажаний Пане Доктор!
В справі Марка Вовчка відписала мені уже Кулішиха7. Неоцінений лист. Є там 

незнані відомости про Марка Вовчка, ба й про Шевченка. Навіть дотепно пише. Але 
она покликує ся на лист писаний Кулішем в тій справі до Ом. Огоновского. Я не годен 
на то нічого відповісти, бо того листу не бачив8. А з причини, що Ви обіцяли мені єго 
дістати, то я дуже Вас прошу про теє не забувати і уже наперед Вам дякую. Той лист 
буде з р. 1888 здає ся. Нині відповідь посилаю їй. 

                                                                       З високим поважанєм
Заклиньский.

ІЛ. – Ф. 3. – № 141–142. Рукопис. Оригінал. Картка кореспонденційна. Штамп 
відправлення з Станіславова та одержання у Львові. Картка  з адресою: «Др. Іван Франко. 
Редактор Вістника літ. наук. Львів, ул. Чарнецкого 26. Канцелярия тов. ім. Шевченка».

№ 4   
                                                                                     Станіслав, 5.5.1901.

Високоповажаний пане Доктор!
Пишу в справі музичних композицій Опанаса9.
На підставі Ваших запевнень і п. Гнатюка в розмові нашій дня 17 грудня 1900, що 

ті композициї буде можна підсунути під який відділ видань тов. ім. Шевч. і видати, або 
те видавництво, здає ся Боян10, що друкує своїм накладом пісни з нотами, возьме їх 
охоче для виданя, – я писав на Україну з запевненєм, що тов. ім. Ш. твори Опанасові 
напечатає. Як я ві второк (30.цьвітня) чув з уст  проф. Грушевського, при Вас і при п. 
Гнатюку, що тов. ім. Ш. не може видати їх. Так щоби не було компромітациї нашої, т. 
є. моєї, що я писав, а Вашої і п. Гнатюка, що обіцювали, – то прошу Вас і п. Гнатюка, 
постарайте ся, щоб Боян таки справді  займив ся виданям композиций Опанасових. 
Добре булоби уже наперед про сеє поговорити з головою Бояна. Наколи ним є Волод. 
Шухевич11, то прошу при тій розмові  не згадувати про мою особу.

Даруйте, що при сій нагоді ще одно хочу Вам написати: Я дуже високо ціню Вашу 
повість Захар Беркут. Є то незрівнана і своїм тематом єдина повість. Ви тою одною 
повістию заслужили собі на безсмертну славу. Та в разячій дисгармонії до урочистого 



284 Роман ГОРАК, Богдан ЧУДІЙОВИЧ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

тону в оповіданю важних подій, находить ся стиль. Той стиль – то не є Ваш стиль. 
Шкода […]12 такого стилю. Тому я […]13 лист обірваний…

ІЛ. – Ф. 3. – № 1630. – Арк. 143–146. Рукопис. Оригінал.

№ 5
[16.08.1901]14

Прошу помістити у Вістнику:
Меланія Загорська славно звістна артистка і співачка, названа задля  прехорошого 

співаня народних пісень послїдним соловїєм українським, – померла в глубокій старости  
минувшого року в селі Панурівцї, борзенського повіту, Черниговської губернії. Просимо 
дуже, щоби хто написав єї біографію для Вістника15.

    Роман Заклинський.

ІЛ. – Ф. 3. – № 1630. – Арк. 147–148. Рукопис. Оригінал. Кореспонденційна картка 
з адресою: «Сьвітла редакция Літературно Наукового Вістника. Львів. ул. Чарнецкого, 
26. Канцелярия тов. ім. Шевченка».

№ 6
Вижниця, дня 23.8.1902

Високоповажаному Панови Докторови пересилає експедиция Федьковичівська 
щирий привіт і поздоровленє.

Нові материяли до біографії Федьк[овича] є, до Кобилиці є і пісня є, і Lehrplan16 є. 
Регабилітация Федьковича в процесі аграрнім є. Акта того процесу мав я в руках, але 
їх не переписував, бо того є 140 аркушів; оден протокол не має ані початку, ані кінця, 
другий не має кінця, а все то не є оригінали, а лиш відпис. Я собі винотував нумер і дату 
того. Оригінали лежат в Краєвім правительстві, а там буде ліпше все то переписувати. 
Протоколи ті тичат особи Федьковича і є дуже цікаві.

З правдивим поважанєм Роман Заклинський, Ростислав З.[аклинський], Богдан 
З.[аклинський], Іван Гарасимович.

ІЛ. – Ф. 3. – № 1630. – Арк. 149–150. Листівка із портретним зображенням 
Юрія Федьковича. На листівці текст: Накладом редакції «Зорі». Ширіть місячник 
«Зорю». Річно коштує лише 1 к. Адреса: Коломия. «І всім буде кара і всім нагорода! / 
Кроваві потоки не пусто ринуть. / Не Бог ме судити, – а в руки народам / Отдасть 
він страшний, праведний суд. О. Ю. Федькович».

№ 7
Станіслав, 17. Х.1902.

Вп. Пане Доктор!
Статю про Кобилицю17 маю готову до друку, лиш заким передавбим єї до друкарні, 

хотів би я наперед прочитати всьо то, що було до тепер друковано про него. Всім лиш 
Ви моглиби допомочи. Тому прошу Вас дуже будьте ласкаві написати мені се.



285ЛИСТИ ЗАКЛИНСЬКИХ ДО ІВАНА ФРАНКА
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Від Бучиньского18 не годен я тепер нічого довідати ся, бо ми погнівали ся. Він тепер 
зажадав від мене заплатити сотки гроший за то, що перед 16 роками провадив якісь 
процеси маси спадкові  мого тестя.

Ніхто тепер до него удає ся, як до кепского адвоката, а він людий нападає. Велику 
силу претенсий давних часів против селян зголосив до суду і все зголошує.

30 прим. «Споминів»19 одержав і дуже дякую. Про Зигмунтовского довідаю ся. 
З поважанєм  Заклиньский.

ІЛ. – Ф. 3. – № 1630. – Арк. 151–152. Рукопис. Оригінал. Поштові штемпелі 
поступлення та відправлення. Поштова листівка з адресою. Високоповажаний Пан 
Др. Іван Франко зволить ласкаво приняти. Львів, ул. Поніньского, 4.

№ 8
                                                                                                        [2.11.1902] 

Високоповажаний Пане Доктор!
Наведених Вами праць я в Станіславі читати не годен, бо їх нігде не дістану. Чи 

не було де згадки про Кобилицю де в наших виданях?
Я надибав на Буковині старенького попа 78 літного, котрий мені подиктував розповів 

біографію Кобилиці від того часу як тойже почав виступати на арені політичній. Єго 
оповіданє доповнили деякі селяни сторонецькі. До того записав я пісню про Кобилицю. 
Розказ той про Коб. доходить аж до смерти єго і подає наслідки революциї, які виникли 
для селян.

 Дотично згадки Вашої про судові акта, – то я їх не маю, але добре, що Ви не 
друкуєте своєї праці  без тих протоколів. Се найважнійша часть революциї гуцульскої 
і се страшний драмат19.

Перші акта за Кобилицю є у Краєвім правительстві – се є ті брехливі денунцияциї 
дідичів на Кобилицю. До того додано протоколи складані заушниками паньскими 
против Кобилиці. Потому наступає протокол коломийский, що єго можна переписати 
в Коломиї або таки в Чернівцях, бо він там є. Пізнійші є протоколи суду карного 
черновецкого. Всі они походят з р. 1849. або 1850.

Випадало би щоби  тов. ім. Ш. призначило на се певну квоту, щоби їх хто 
переписав…

Протоколи з аграрного процесу Федьковича мав я в руках в Путилові. Се є відпис 
понайбільше літографований (дрібне німецке письмо). Лиш оден сшиток є повний, другі 
без початку або без кінця. Значить  понищила їх пліснь. Не варто їх було переписувати 
там, лиш в Чернівцях, бо там они цілі. До того треба примітити, що того є більше як 
140 аркушів. Отже я не годен був переписати, Я винотував собі їх дату і нумер, щоби 
в регістратурі Краєвого  правительства легко було їх  вишукати.

Тут так само потрібно, щоби тов. ім. Ш. призначило певну квоту на переписанє 
протоколів сервітутового  процесу, в котрім Федькович  виступає як пленіпотент громад. 
Оригінальні протоко є там в Чернівцях. Може бути, що дещо з тих літографованих 
відбитків ще є в запасі в регістратурі, то ще ліпше булоби, бо не коштувало би нічого.



286 Роман ГОРАК, Богдан ЧУДІЙОВИЧ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Я привіз з собою з Буковини плян науковий Федьковича, який він був впровадив 
у школах свого повіту без затвердженя  міністерства. Лиш в одній  школі ледви я єго 
придбав. Такого пляну не було в инших повітах буковиньских. Чи буде єго друкувати 
Н. Тов. ім. Ш.? Колиби ні, – так я єго відошлю, звідки позичив.

Про Зигмунтовского20 питав я Крушельницкого і инших. Зигмунтовский помер, а 
єго родина проживає здає ся в Дрогобичи. Як мені що  більше скажут, то є точно місце 
пробуваня єго родини, то я Вам напишу.

Остаю з правдивим поважаням для Високоповажаного Пана Доктора.
Роман Заклиньский

2/11 1902.

ІЛ. – Ф. 3. – № 1611. – Арк. 5215–528. Рукопис. Оригінал.

№ 9
Високоповажаний Пане Доктор!

Заким я напишу до виділу тов. ім. Ш. зглядом переписуваня сервітутових протоколів 
дотично Федьковича, хочу наперед повідомити Вас, що межи материялами зібраними 
мною сих вакаций до біографії Юрия, находить ся оден артикул про Ф-ча, коли він  
був членом сервітутової комісиї; діяльність єго в ній і пречудні та прехороші наслідки 
тої діяльности.

Отже в виду того, чи не добре було би наперед напечатати статю мою про Ф-ча, 
щоби Ви осудили, чи є потреба печатати протоколи, позаяк тих прот. Є велика сила.

«Плян науковий» Федьковича пересилаю. Згадка про него є додана до брошури 
«Чи можна Федьк. Косованом звати»21, що ніби він той плян одержав від Відженця22 
знакомого. А що на нім (пляні) ось написано, що конференция єго ухвалила, то було 
так, що Федьк. Предложив на конф. Сей плян і наказав учителям єго ухвалити. Він 
був великим поступом в шкільництві буковиньскім і се велика заслуга Федь.-а. Чи єго 
плян варто печатати? Се лишаю Вашому осудови. Він є трохи подібний до нашого 
галицкого теперішного пляну.

Наколи Ви напишете, що таки єднако потреба печатати протоколи сервітутові, так 
я зараз забираю ся до діла. З тих всіх протоколів, то найважнійші є ті  про Кобилицю? 
До теперішніх споминів про Федьк. Задумав я додати фотографію одного селянина з 
Банилова23, що був приятелем єго. Що Ви на се? З тої фотографії требаби зробити кліш.

Скоро тепер упораюся з Федьковичем, зараз забираю ся до викінченя готової праці  
про Опанаса Марковича. Я не понехав єї, лиш цілий  рік по іспиті  я негоден був взяти 
за перо! Я потребую доконче дістати до прочитаня повісти писані по росийски  панею 
Марковичкою. Чи можнаби де у Львові їх позичити? Друге, чого я потребую, є се листи 
Тургенева. Они є додані ( як остатний том) до єго творів. Се мало тов. ім. Ш. закупити 
для своєї бібліотеки. Чи закупило?

Остаю з високим поважанєм  для Високоповажаного Пана Доктора.
      Роман Заклиньский

8/11 02
ІЛ. – Ф. 3. – № 1611. – Арк. 531–534. Рукопис. Оригінал.



287ЛИСТИ ЗАКЛИНСЬКИХ ДО ІВАНА ФРАНКА
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

№ 10
                                                                           Станіслав, 17.11.[19]02.

 Високоповажаний Пане Доктор!
Я Вам дуже вдячний за присилку до прочитаня Вашої рукописи24. Прочитав з великим 

занятєм і пересьвідчив ся, що нема там того всего, що я в рукописи маю. Ви пересьвідчите 
ся, що нема потреби друкуквати межи поезиями Федьковича тої другої поезиї за Кобилицю, 
ніби Федьковичевої, бо она є – лише пісня народна, яку я долучаю до статі.

До тов. ім. Ш. я ще не писав, бо чекаю на відповідь Стоцкого25, котрого я просив 
щоби вказав студента, що годенби і схотівби і зумівби протоколи Кобилиці і сервітутової 
комісиї переписати, тай і сказав ціну, позаяк я не знаю, що товариству  ім. Ш.  написати 
зглядом  видатків на ту ціль.

Про Зигм. Буду розвідувати.
З поважанєм

Р. Заклиньский.
ІЛ. – Ф. 3. – 1611. – Арк. 541–542. Рукопис. Оригінал.

 № 11
[Станіслав, 12/1 1903]

 Високоповажаний Пане Доктор!
Я тому обширно описав про Зигм.[унтовського]26, бо думав, що Вам  сего треба до 

якої повісти. Як довідаю ся адресу їго вдови, то напишу. Я тримаю Кобилицю тому, бо 
ще написав за новими материялами. Чи удасть ся  роздобути, не знаю.

Марка Вовчка буду викінчувати, скоро упораю ся з Федьк., зглядом котрого також 
жду на листи.

З Черновець довідав ся я лиш стілько, що проф. Стоцкий посилає свої материяли 
про Федьковича у Львів.

Нового оповіданя Марка Вовчка27 в «К. Стар.» не читав, але напишу за тим до 
бібл. тов. ім Ш. 

Може би тов. ім. Ш. спровадило остатний том творив Тургенєва, де є листи єго. 
Декотрі листи єго маю і в них  дещо є про Марка Вовчка. Чи не «Марусю»28 надрукувала 
она в «К.Старині»? Наколи так – то лиш тішу ся, що оригінал не пропав. Відай она 
про мене зачула.

Остаю з правдивим поважанєм і пересилаю гратуляциї Нового Року.
                                                        Роман Заклиньский.

Станіслав, 12/1 1903.
ІЛ. – Ф. 3. – 1630. – Арк. 153–154. Рукопис. Оригінал. 

№ 12
Станіслав, 13.3.1903.

Високоповажаний пане Доктор!
Думав я, що протоколи Кобилиці уже всі переписані, а то детам; – Равлюк Никола ще не 

зачинав переписувати, бо прокуратор не хоче єго допустити до тих протоколів без мандату 



288 Роман ГОРАК, Богдан ЧУДІЙОВИЧ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

від Наукового товариства імени Шевченка. Чи мого письма не отримало товариство ім. Ш.? 
писане з порученєм до тої роботи  Николи Равлюка студ. філь. Чернівцях.

Може би Ви Пане Доктор на се порадили?
Я тепер все ще збираю материяли до Федьк., а навіть  урядив  я погоню за  одним 

зшитком єго поезий, котрий лежить десь у добрих людий. Хотівби я, щоби перший том 
творів Федьковича був  дуже неповний. Чи удасть ся – Бог знає.

Можеби Ви Пане Доктор делєгували кого до Бернгарда Міллєра совітника 
апеляційного, і Августака  пенсионованого совітника судового, щоби від них списав  
спомини про Федьковича. 

Портрет Федьковича доданий до тому другого, вправді мало розповсюднений, 
алеж бо і не було що розповсюднювати, бо поганий, очи попідпухали, лице набрекле. 
Той портрет красний, що єго подала коломийска  Зоря29 от недавно.

Межи тими, що причинили ся, чи там подали «причинки» до сего виданя творів 
Федьк., не подали Ви  Колессу і Маковея. Лише Бучинському нема за що дякувати, бо 
ті єго  спомини, то не єго заслуга, але моя, бо я їх вимучив від него. В праці «Чи можна 
Федьк. Косованом звати?» , просив я єго, щоби списав свої спомини , і чекав на се пару 
років на дармо. Тоді пішов я до него раз другий і десятий і неуступив ся , але він мусів  
мені диктувати. Я так від него записував, якби від неписьменного селянина. А що я часу  
натратив, заким я всьо списав. Бо нераз  приходжу, єго нема дома; другий раз прийду, 
поїхав (на термін до поблизького місточка), прийду третий раз, не має часу, або хорий, 
і т. д. Наконець як я се списав і обробив  по своєму, знов ходив я до него кілька разів, 
щоби єму читати, чи оно всьо так було, чи ні. Він тоді  ще богато додавав, а я мусів 
знов  наново переробляти всьо. Я таксамо  бувби  потрафив і від Остапа Терлецького30, 
єго спомини списати, наколиби я був у Львові, а так пропало.

«Посланіє» Федьковича думаю повинно би бути межи паперами у Бучиньского 
на стриху. Коби то хто схотів пошукати  сего в тих двох великих скринях, що у него на 
стриху спокійно  спочивають!

 Ви при «Кріль Іролю»31 подали, що Вам дав  автограф  тої поезиї Бучиньский. А  
не подали, що і я  передав тов. ім. Ш. на власність  автограф  тої самої поезиї. Значить 
ся, товариство ім. Ш. має тепер  два автографи. Той, що мною переданий, знайшов я  
межи паперами Леонида32.

Остаю з глубоким поважанєм для Високоповажаного Пана Доктора
Роман Заклиньский.

ІЛ. – Ф. 3. – №1624. – Арк. 405–408. Рукопис. Оригінал.

№ 13
Станіслав, 16.3.[19]03

Високоповажаний Пане Доктор!
1) Знайшло ся макуляре33 пляну наукового Федьковича, писане єго власною рукою. 

Я вам післав відпис того пляну перед кількома місяцями. Чи  теє макуляре придалоби 
ся Вам нащо? Напишіт з ласки Своєї. 



289ЛИСТИ ЗАКЛИНСЬКИХ ДО ІВАНА ФРАНКА
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

2) Знайшла ся промова Федьковича, говорена ним на закінченє конференциї 
учительскої дня 30.3.1871., яку він відбув  з учителями в Вижници. Се єго рукопис.

3) Є меморіал Федьковича. Який  конференция учительска ухвалила, ним 
опрацьований, про управильненє рускої правописи в школах буковиньских, та був 
переслав єго краєвій раді шк.[ільній].

4) Чи Ви напечаталиби такий материял, з котрого показує ся, як Федькович відносив 
ся до школи, до учителів, сьвящеників, рад шкільних місцевих і т.п. Чи поїхатиби за тим.

5) Чи потрібна булаби Вам апробата міністерска на Федьковичівский «співаник», 
котрою припоручає ся єго для шкіл буковиньских?

6) Ще жиють старі учителі, що були з Федьковичем на першій конфероенциї за єго 
інспекторуваня. Чи не треба би подати фотографію того дому, де відбувала ся та перша 
конференция? А може і канцелярию, де він яко інспектор урядував?

Як Ваша ласка, то відпишіт мені на се.
Ще довідав ся  я , де пробуває та особа, котра має у себе зшиток незнаних поезий 

Федьковича34. Чи там поїхати за ним?, бо я лише написав до добрих людий, щоби від 
себе написали і красненько попросили тоту паню, нехайби той прислала. Я інакше не 
міг зробити, бо я негоден тепер жертвувати кільканайцять  гульденів на подорож, в 
виду того, що я уже хочу офірувати мій труд і дорогий час, котрим я також не диспоную 
безуслівно, бо крім моїх шкільних занять, забирають мені досить часу проїздки з 
викладами по читальнях, до котрої роботи нема тут нікого крім Бариша, а він таки 
негоден роздерти ся, щоби поїхав нараз до двох. Крім того мені забирає много часу 
се, що вічно приходять до мене селяни за радами зглядом закладаня крамниць, кас 
позичкових, та в шкільних справах. От чому я  мало часу маю.

Но я також нерадби наражати на видаток товариство імени Ш., бо моглоби показати 
ся, що ті поезиї не мают вартости, або що та пані уже не має у себе тих поезий. Додаю, 
що та пані полька.

                          З правдивим поважанєм
                                                          Ром. Заклиньский.

ІЛ. – Ф. 3. – № 413–416. Рукопис. Оригінал.

 №14
[Станіславів, 24.7. 1905]

Високоповажаний Пане Доктор!
Ось посилаю Вам обіцяні спомини про Федьковича35. Вибачте, що троха припізнив 

ся. В четвер привезу решту. Прошу се напечатати у Вістнику, в найблизшій книжцї (за 
серпень).

Остаю з глубоким поважанєм для Високоповажаного Пана Доктора.
                        Роман Заклиньский

Станіславів, 24.7.[19]05.

ІЛ. – Ф. 3. – № 1630. – Арк. 155–156. Рукопис. Оригінал.



290 Роман ГОРАК, Богдан ЧУДІЙОВИЧ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

№ 15 
[9.08.1905]

Високоповажаний Пане Доктор!
Не було мене дома через 11 день, бо я їздив в Чорногору з хлопцями, а нинї приїхав 

та застав Ваш лист. Манускрипту є у мене ще більше, ніж се, що я Вам післав, тож 
здає ся, також помістить ся в одній книжцї Вістника всьо. Я решти не посилав Вам 
через мою  прогульку. А тепер зачну дальше складати. Скоро вийде Вістник 8.книжка, 
кажіть менї найскорше вислати.

З глубоким поважанєм Р. Заклиньский.
9/8 05.

ІЛ. – Ф. 3. – № 157–158. Рукопис. Оригінал. Кореспонденційна картка за адресою: 
«Високоповажаний Пан Др. Іван Франко. Вп. Редактор Вістника. Львів. ул. Чарнецького, 
26». 

№ 16
[Станіславів, 13.02.1906 р.]

Високоповажаний Пане Доктор!
Буду просити Вас, напишіть мені, чи лїтопись підгорецького монастиря друкована 

в Зорі Гал. яко альбум на рік 1860, а літопись підг. монастиря, друкована в додатку до 
Кіевскої Старини з р.1890, єсть одна і та сама, чи ні?36

                                 З глубоким поважанєм
                                           Р. Заклиньский.

Стан. 13/2 06.
ІЛ. – Ф. 3. – № 1630. – Арк. 159–160. Рукопис. Оригінал. Кореспонденційна 

картка з адресою: «Високоповажаний Пан Др. Іван Франко. Львів, ул. Чарнецького 
26. Канцелярия Н. тов. ім. Шевченка». 

№ 17
Станіславів, дня 8.12.[19]06.

Високоповажаний Пане Доктор!
Подав Данко37 до Записок спомини мого діда про револьту р.1809. Се нїчого, але в 

тім біда, що поясненя подав зовсїм неправдиві, бо не запитав ся мене, лиш з фантазиї 
черпав. От приміром: 1) Дід мій Антон Різгофер міщанином станіславским нїколи не 
був. 2) Процесів з жидами нїяких не мав. 3) Спольщеним нїмцем не був. 4) Він помер 
р.1864, а не 1861. 5) Був великий антисеміт. Перед якими властями мали жиди єго 
очернити? 6) Не оповідає на підставі розказів сусїди свого Яна Гнєвушеского, лиш на 
підставі своїх помічень, бо прецї табором стояли повстанцї за єго городом.

                                        З поважанєм 
                                                        Ром. Заклиньский.

ІЛ. – Ф. 3. – № 1630. – Арк. 161–162. Рукопис. Оригінал. Кореспонденційна картка 
з поштовими штепелями відправки та одержання з адресою: «Високоповажаний Пан 
Др. Іван Франко. Редактор Вістника. Львів. Ул. Чарнеццкого 26».  



291ЛИСТИ ЗАКЛИНСЬКИХ ДО ІВАНА ФРАНКА
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

№  18
                                                                    Станіславів,18.1.[19]08.

Високоповажаний Пане Доктор!
Будучи перед місяцем у Львові, лишив я в канцеляриї тов. ім. Ш. рукопис про 

Федьковича. Є се конець статі «За слїдами Федьковича»38.
Прошу єї денебудь надрукувати  де хочете, бо думаю, що до Вістника до Києва не 

пошлете.
Я тоді написав, що лишаю також фотографію батька Федьковичевого, але не лишив.
Долучені дві пісни народні і фотографію враз з поясненям прошу вложити в дотичні 

місця.
З глубоким поважанєм 
Роман Заклиньский.

ІЛ. – Ф. 3. – 1630. – Арк. 163–164. Рукопис. Оригінал.

№ 19
                                                                 Станїславів, 5.11.1911
Високоповажаний Пане Доктор!

Мій син Корнило39 передасть Вам для напечатаня пісні і записки мої про Кобилицю.      
     З поважанєм Ром. Заклиньский.
[P.S.] Корнило мешкає в Академічнім Домі ч. 52.

ІЛ. – Ф. 3. – № 1630. – Арк. 165–166. Рукопис. Оригінал. Поштова листівка з 
поштовими штемпелями відправлення та одержання з адресою: «Високоповажаний 
Пан Др. Іван Франко. Львів. ул. Поніньского, 4».

№ 20
                                                                           Станїславів, 13/2 [19]11

Високоповажаний Добродію!
Як Ви мали приїхати до Станїслава, я тим дуже утїшив ся, бо дуже хотів з Вами 

бачити ся і поговорити про мої материяли до лїпшого пізнаня Кобилицї, які мабуть  
передав  Вам Корнило. 

Тимчасом  трафило ся  мені приключка, та ще до того така прикра, що покерешувала 
мої пляни цїлком, і тому то склало ся так, що я не міг з Вами видїти ся.

Наколи би Ви, Пане Доктор, мали що мені переказати, то прошу учинити через 
Корнила, бо він за пару день приїде до Станїслава.

Остаю з глубоким поважанєм
                                   Роман Заклинський.

ІЛ. – Ф. 3. – № 1630. – Арк. 167–170. Рукопис. Оригінал.



292 Роман ГОРАК, Богдан ЧУДІЙОВИЧ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

№ 21 40

                                              [Станіславів, 8 серпня 1913 р.]
Високоповажаний Добродію!

Ось пересилаю Вам найсердечніші гратуляції. Хай би Ви прожили у кріпкому 
здоровлю много літ на славу і честь народу українського, бо Вам  дано єсть, піднести  
високо вгору Імя українського народу. Доброго здоровля бажає Вам увесь український 
нарід, – не лише одиницї, хотяй би навіть несьвідомо.

Здоровлє Ваше, – се дорогоцїнний скарб национальний; – ззатого Вам не 
розпоряжати Своїм здоровлєм після Своєї і вподоби, – но в силу думок і поглядів 
найбистріших знатоків людського організму.

Щоби Ви змогли прожити в кріпкім здоровлю, та позбути ся теперішної Своєї 
недуги, потрібно Вам до сего конечно помочи. Тому то увесь нарід український просить 
Вас, – молить Вас і благає, щоб Ви доконче засягали довший час поради лїкарської, та 
нею поволї покористували ся!

Дивіть ся! Чи бачите Ви се? – Ось трийцять міліонів народу руки  підносить до 
Вас з мольбами: Високодостойний Добродію, ратуйте Своє здоровля!

Се пишу на підставі ремінїсцений льовроанських, переказаних мені Богданом.
Остаю з глубоким пошануванєм для Вас Високодостойний Добродію.

                              Роман Заклинський.
Станіславів, 8 серпня 1913.

ІЛ. – Ф. 3. – № 1630. – Арк. 171–174. Рукопис. 

№  22 
Станїславів. 3/6 [19 ]14

Високоповажаний Добродію! 
Вашу картку з 26/5 отримав я і дякую за відомість, що передали мою рукопис про 

Кобилицю проф. Грушевському. Перед кількома місяцями я просив Вас Добродію, 
щоби були ласкаві мені звернути ту часть рукописи, що до друку непридатна, і тепер 
ще поновляю своє прошенє. Також прошу о приспішенє.

                           З поважанєм Роман Заклинський.

ІЛ. – Ф. 3. – № 175–176. Рукопис. Оригінал. Поштова листівка з поштовими 
штемпелями відправлення та одержання за адресою: «Високоповажаний Др. Іван 
Франко. Львів».

Примітки
1 «Буковина» – найбільша українська газета на Буковині, яка виходила у 1885–1918 

роках у Чернівцях і була органом народовців.
2 Торгівля (лат.).
3 Барвінський Олександр (1847–1927) – видатний тогочасний український 

громадсько-політичний діяч. У 1891–1907 роках – посол до Віденського парламенту. 
Лідер політичного життя галичан того часу.



293ЛИСТИ ЗАКЛИНСЬКИХ ДО ІВАНА ФРАНКА
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

4 Маркович Опанас (1822–1867) – громадський діяч і фольклорист. Чоловік Марко 
Вовчок. Збирав усну народну словесність, зокрема зібрав  близько 30 000 прислів’їв та 
приповідок, які використав М. Номис у збірці «Українські приповідки, прислів’я і таке 
інше». Деякий час існувала підозра, що він писав українські повісті замість своєї дружини.

5 Такої праці Роман Заклинський на сторінках «ЛНВ» не опублікував.
6 Доля цього бюрка невідома. Очевидно, НТШ його не закупило.
7 Барвінок Ганна (1828–1911) – псевдонім Олександри Куліш (з дому Білозерської). 

Була дружиною Пантелеймона Куліша.
8 Лист П. Куліша до О. Огоновського був опублікований у «Правді» за 1889 рік, 

т. XI, с. 113.
9 Очевидно, йдеться про музику О. Марковича  до «Наталки Полтавки» 

І. Котляревського (1857) та опери «Чари» К. Тополі (1866), які ставив сам автор музики 
на сцені аматорськими силами  в Чернігові та Новгород-Сіверському.

10 «Боян» – таку назву носили музично-співочі товариства у Галичині та Буковині. 
Перше таке товариство було організоване у Львові 1891 року.

11 Шухевич Володимир (1849–1915) – визначний громадський діяч, етнограф, 
педагог і публіцист. Засновник «Бояну». Автор багатотомної монографії «Гуцульщина» 
(1897–1902). Займався видавничою діяльністю.

12 Ушкоджено текст.
13 На цьому лист обривається.
14 Датується на основі поштового штемпелю.
15 На сторінках «ЛНВ» некролог не був опублікований.
16 Ідеться про так званий учительський план, що його створив Ю. Федькович, за 

яким, на його думку, потрібно навчати дітей у народних школах. 
17 Стаття Р. Заклинського про Лук’яна Кобилицю (близько 1803–1851) –політичного 

діяча буковинської Гуцульщини, лідера селянського руху, посла до Віденського 
парламенту 1848 року, не була надрукована.

18 Бучинський Мелітон (1847–1903) – адвокат, громадський діяч Станіславщини. 
Його листування з М. Драгомановим видав М. Павлик у 1910 році.

19 Очевидно, що йдеться про «Австро-руські спомини. 1867–1877» (1889–1892) 
Михайла Драгоманова.

20 Зигмунтовський Здіслав (1843–1899) – чоловік Целіни Зигмунтовської з дому 
Журовської. Працював суддею в Станіславі, де й помер. Після його смерті вдова з двома 
дітьми перебралася мешкати у Дрогобич.

21 Ідеться про брошуру Романа Заклинського «Чи можна Федьковича Косованом 
звати?», що вийшла у Львові 1895 року.

22 Мешканця Вижниці.
23 Банилів – село теперішнього Вижницького району Чернівецької області. Як 

шкільний інспектор це село в 1871 році відвідав Юрій Федькович.
24 Ідеться про підготований Іваном Франком до друку перший том творів Юрія 

Федьковича під назвою «Федькович Осип Юрій. Писаня. Перше повне і критичне 
виданє», що вийшов у Львові 1902 року.



294 Роман ГОРАК, Богдан ЧУДІЙОВИЧ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

25 Смаль-Стоцький Степан (1859 –1939) – мовознавець і педагог, визначний діяч 
Буковини.

26 Лист, про який ідеться, не зберігся.
27 Йдеться про казку Марка Вовчка «Чортова пригода», присвячену Т. Шевченкові, 

опубліковану в десятій книжці 79-го тому (с. 141–156) «Киевской Старины».
28 «Маруся» – втрачена повість Марка Вовчка, написана у 1860-х роках в Парижі 

українською мовою. Повість українською мовою не була надрукована через Валуєвський 
циркуляр 1863 року, який забороняв українську мову. Збереглися лише окремі розділи 
повісті. У друкованому вигляді повість уперше з’явилася 1871 року у російському 
перекладі самої авторки у журналі «Переводы лучших иностранных писателей» та 
роком пізніше, у 1872, окремою книгою під заголовком «Марко Вовчок. Маруся. 
Перевод съ малороссійскаго».

29 Щомісячний часопис, який виходив з перервами у Коломиї впродовж 1902–1910 
років.

30 Терлецький Остап (1850–1902) – український громадсько-політичний діяч, 
публіцист та літературознавець. У 1876 і 1877 разом з І. Франком та М. Павликом 
його притягали до судової відповідальності за пропаганду соціалізму. Пізніше займався 
адвокатською практикою, був співробітником львівських видань («Молот», «Світ», 
«Житє і слово»). Знався з Ю. Федьковичем.

31 Цей твір є вільним перекладом популярної балади Й.-В. Ґете «Erlkönig» (1782) 
і може перекладатися як «Вільховий король». Уперше був опублікований у журналі 
«Правда» (1868, ч. 37, с. 438–439) за автографом Ю. Федьковича, який заховався у 
М. Бучинського й переданий ним Науковому товаристві ім. Шевченка. Увійшов у 
видання: Писання Осипа Юрія Федьковича. Перше повне і критичне видання. Том 
1. Поезії / З перводруків і автографів зібрав, упорядкував і пояснення додав д-р Іван 
Франко. – Льв.: друкарня Наукового товариства ім. Шевченка, 1902 р., с. 330–332.

32 Ідеться про брата Романа Заклинського Леоніда (1850–1890).
33 Чорновик.
34 Йдеться про Емілію Марошані, з якою познайомився Юрій Федькович. Коли його 

полк від літа 1859 року до весни 1861 року стояв у Чернівцях, він відвідував творчі 
вечори на квартирі вдови-німкені Марошані. Там і познайомився з дочкою господині 
Емілією. Юрій та Емілія покохали одне одного, та побратися їм не судилося, оскільки 
Федькович був офіцером і для одруження мав внести велику грошову заставу, а за 
одруження офіцера як запоруку дружині вимагалося внести великі гроші (так звану 
кавцію), яких у закоханих не було. Емілії Марошані Ю. Федькович присвятив декілька 
творів, деякі з них вона зберігала у своєму альбомі. 

35 Ідеться про статтю Романа Заклинського «За слїдами Федьковича: записки з 
прогульки по Буковині», яка була опублікована у частині другій 31-го тому «ЛНВ» за 
1905 рік (с. 205–234) та частині другій т. 32 за цей же рік (с. 179–190). 

36 Яка була відповідь Івана Франка, невідомо. У виданні «Зоря Галицка яко 
Альбум на год 1860. – Львов, 1880. – С. 225–251» А. Петрушевич опублікував «Жизнь 
преподобнаго отца Іова, основателя ставропигіальной Скитской обители чину 



295ЛИСТИ ЗАКЛИНСЬКИХ ДО ІВАНА ФРАНКА
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

св. Василія, списана современникомъ ієромонахомъ Игнатїємъ изъ Любарова». 
Очевидно цю розвідку мав на увазі Р. Заклинський. Розвідку «Летопись подгорецкого 
монастыря» за підписом Мирон*** Іван Франко опублікував у журналі «Киевская 
Старина, т. ХХХ, кн. 7, с. 121–128 за 1890 рік. Частково А. Петрушевич цей рукоапис 
описав у своїй «Сводной галицко-русской летописи с 1600–1700 годов».

37 Заклинський Богдан (1886–1946) – син Романа Заклинського.
38 Див. прим. 35.
39 Заклинський Корнило Романович (1889–1966) – український педагог, поет, 

фольклорист, літературознавець, перекладач, культурно-освітній та громадсько-
політичний діяч. Син Романа Заклинського. Брат Ростислава Заклинського та Богдана 
Заклинського. 

40 Лист написано з нагоди 40-літньої діяльності Івана Франка.

Листи Богдана Заклинського до Івана Франка
№ 1

                                                             [Станіславів, 13.6.1905]
Високоповажаний Пане Доктор!

Прошу простити, що хотяй незнакомий, осмілюю ся до Вас писати. Прислав 
учитель Микола Яців маму батькови1 свої поезиї, може Ви їх з’ужиткуєте2. Провідна 
гадка добра, лиш слова неможливі і ритм. Як би так Ви перетворили сї поеми , то й  
можна б тодї їх читати.

Всяких поезий  ріжних авторів яб міг Вам достарчити цїлу фіру.
Про Федьковича та Кобилицю3 батько вже кінчить.
                                            Остаю з глубоким поважанєм.

                                                    Богдан Заклинський
                                                    (ул. Галицька ч.71)

Станїславів 13.6. 1905

ІЛ. – Ф. 3. – № 1630. – Арк. 115–118. Рукопис. Оригінал. На першій сторінці 
приклеєна марка зі зображенням Михайла Драгоманова. 

№ 2
                                                          27./6.1905.

Високоповажаний Пане Доктор!
Ваш лист дуже мене утішив. Я, яко студент, не сподівав ся від Вас одержати такий 

щирий лист. Дуже мені прикро, щом не споміг ся борше відписати, але я був в дорозі.
Етнографчні записки всякого рода я роблю всюда, де лищ мож. Приповідки нотую 

собі підчас розмови з селянами.
Посилаю Вам тепер де-що, може  хоть якось частинка  Вам  придасть ся.
Що ж до пошукуваня по церквах, то використую всяку нагоду, щоби заглядати 

між старі папери. Попи по найбільшій части аристократи, а мають сей звичай, що як 
приходять  на нову парафію, наказують дякови попалити всї  старі папери: «бо ми собі 
тепер заведемо нові, а на старї начхать!»



296 Роман ГОРАК, Богдан ЧУДІЙОВИЧ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Друге знов покликують ся, що «єпископ не  позволяє». Лиш де-що  дасть ся ще 
захопити з етнографії, маю ще в себе байки та історичні  перекази.

Прошу ласкаво написати, чи документи громадські з 1870–80 і 90. років  булиби 
придатні до чого, бо яб міг їх роздобути з Ляховець (в пов.[іті] Богородч[анськім].). 
Там тепер війтом  Дмитро Басараб, радикал, то позволить забрати, тимбільше, що не 
мають їх де помістити. Кілька кавалків  я вже відослав з відтам  до бібл.[іотеки] Н.Т.і.Ш.

Також всякі «листи небесні» з домашньої бібліотеки  я відіслав там же.
Тепер посилаю. Вам умисне куплений «Лист  небесний», найновійше виданє; 

може сего не маєте.
В буковинських церквах є много такого матеріялу; Прошу звернути ся до редакциї 

«Проміня»4, а учителї повинні Вам помочи.
                                   Остаю з глубоким  поважанєм

                                                            Богдан Заклинський.
ІЛ. – Ф. 3. – № 1630. – Арк. 119–122. Рукопис. Оригінал.

№ 3
[Станїславів, 9.Х. 1905] 

Високоповажаний Пане Доктор!
Простїть, що забираю Вам такий дорогий час. Апокріфів не удало ся мені роздобути, 

лиш придбав Вам троха приповідок, котрі й пересилаю5. В паперах мого прадіда6 я 
найшов лист з 1848. р. та якісь релігійні  розвідки; прошу їх переглянути , чи є в них 
що цікавого. Потім прошу ласкаво  передати цї папери і бібліотеку Н.Т.ім.Ш.

Підчас прогульки до Підгорець показував о. Пачовський7, брат проф. Василя8, 
завідатель парохії в Підгірцях коло Золочева, переклад Евангелія з XVIII. ст. з 
обясненіями, друкований мабуть у Львові.

Чи здадуть ся до чого зібрані мною приповідки?
Поручаю ся ласкавій памяти та остаю з глубоким поважанєм.                      

                                                                         Богдан Заклинський
                                                   Станїславів, 9.Х. 1905 

ІЛ. – Ф. 3. – № 1630. – Арк. 123–126. Рукопис. Оригінал.
                   

№ 4
 Станїславів. 23.IX.1906

Високоповажані Добродію!
Кружок самоосьвіти укр.[аїнських] гімназіястів  та семінаристів просить Вас, щоб 

Ви були ласкаві прислати Свою фотографію з власноручним підписом (на адресу Б. 
Заклинського, Станїславів, ул. Галицька, ч. 71), бо кружок заміряє видати переписні 
листки з Вашим портретом9. Хочемо видавати цілу серію карток з видами наших 
передових діячів, тому на першим місци звертаємо ся до Вас з сею маленькою просьбою.

З глубоким поважанєм за станїславський кружок молодежи
               М. Федюшка10                     Богдан Заклинський

P. S. Рівночасно посилаємо Вам:



297ЛИСТИ ЗАКЛИНСЬКИХ ДО ІВАНА ФРАНКА
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

         1 лист божий (рук.)
         1 стара молитва

                                                                         Б.[огдан] З.[аклинський]
ІЛ. – Ф. 3. – № 1630. – Арк. 127–130. Рукопис. Оригінал.

№ 5
Жабє, 28/XII. 1911.

Високоповажаний Пане Доктор!
Посилаю Вам кілька призбираних мною приповідок. Може вони ще придадуть ся 

Вам для доповненя виданих материялів. Я посилав і давніше.
При сій нагоді не можу оминути ще одної події. 
Се велика честь для мене, що Ви, Пане Доктор, написали спеціяльну рецензію на 

мою брошурку «Всеукраїнський катехизм»11 в ч. 49 г.[азети] «Неділі»12. Але Ви трохи за 
остро її скритикували. Через те тепер я мушу боронити ся. Подаю Вам коротке виясненя:

Передусім, се популярна брошура, призначена для молодіжи, міщан і селян. І їм 
подала вона багато нових відомостий, як довідуюсь про се зі всіх сторін. А тимчасом 
Ви, Пане Добродїю, приложили до неї ту міру, якою міряють ся наукові книжки. Читаю 
в рецензиї: «Нема що входити подрібний розбір сеї книжки, а досить буде спинити ся 
на деяких деталях» (!!!).

А чи се можна робити так зі звичайною агітаційною брошурою? Чи критикував 
хто в сей спосіб брошурки? Чи не найшли Ви ні одного plus, а тільки самі minus-и? 
Значить ся. Вона тільки шкодить читачам? Таж в деталях кожду нашу наукову книжку 
можнаб зачепити, а не то безпретенсіональну брошуру! А чи є в Вашій критицї хоть 
одна вказівка, як би треба такий «катехизм» поправити чи змінити, бо знаєте, що мають 
появити ся ще й дальші части , II, III, IV?13.

Деякі Ваші уваги зовсім влучні. Прим.[іром]: «Автор менше здібний до уложеня 
такого катехизму» і т. д. Се правда. Але я, бачучи недостачу та пекучу потребу такого 
катexизму, взявсь його зладити і видати. Вже третій рік збираю матеріяли з ріжних 
творів наших і чyжих і оcтаточно склеїв з того якусь цілість при помочи  товаришів 
та на їх бажанє, а вони давали мeні  ріжні інформациї. Я eтнограф, чи газeтник, або 
і учитeль лише не «pаrteimann», ні «агітатор». Через те великі тpуднощи я мав при 
уложеню, а переробляв кілька разів. Як вже було готове, перепиcав та не було грошей, 
щоб видати. І я мусїв щадити з моєї  і так скупенької народно-учительської платні (а в 
горах дорожня!), шукати бічних занять, щоб з того видрукувати катехизм. Виплачую 
ще й тепер.

Друкував у Вижници для того, щоб галицька прокуратория  не сконфіскувала, і. 
що з Кутів менї було близько на Вижницю.

Але таки листковий друк ч. 2 «українські заповіди», (передруковані з брошури 
«Справа української інтелігенциї»), черновецька прокуратория сконфіскувала і я втратив 
кільканайцять корон. До тепер я був на посадї учительській в Зеленій коло Буркута. 
Приходить до мене жандарм з багнетом і розпорядженєм на конфіскату. Забрали в мене 
1000 примірників. Тепер жандарми уважають мене за революціонера. Се менї байдуже. 



298 Роман ГОРАК, Богдан ЧУДІЙОВИЧ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Але не знаю, як зробити, щоб дальші випуски «катехизму» не сконфіскували. Часть II 
буде: «Наші потреби культурні і економічні», ч. III.: «Як повинна рядити ся  Україна?», 
ч. IV. практична: «Як нам поступати?». «Криптонім Вс.К.» – се значить: авторови «Вс. 
Катехизму». Про красу нашої мови  і про пісню укр. [аїнську] – взято з календарика 
«Просьвіти»: «Русалка» за р. 1910., а Ви з сего робите менї закид. А що до того висказу, 
що « такої самої мови , як наша , нема нїде в сьвіті», при сьому  я обстаю. Бо як теж 
інакше  пояснити дітям прим.[іром] гуцульським окремішність нашої мови?

Не гожуся з висказом, що велика часть питань в катехизмі наївна до глупоти (!). Може 
одно або два  питаня  є такі, що без них можнаб обійти ся , але «велика часть» +– се менї  
дивно, бо вичислено там лиш 5. Прим[іром] питаня: «Чи маємо свою історію» – порадив 
менї один українець з Росиї, бо воно потрібне. Якби Ви прийшли до читальні, чи до 
иньшого товариства на селі чи місточку, або до дому міщанина, або провінціонального 
«інтелігента», то побачилиб , чи треба таких питань. Я переконавсь, що вони, а особливо 
«женцка пола» не знає, що се історія. Там такав же «тьма кромішная»! А мене се болить. 
Я хотів би бачити всїх українців свідомимим, завзятими.

«Чим можемо повеличати ся?»14, – також важне питанє, бо не всякий народ може 
сим самим  повеличати ся. Очевидно, що для великомійської  інтелігенциї воно – знана 
річ. «Що треба все памятати?» – но, се можна опустити. Що до «зрадників», за яких 
Ви так мене зганьбили, то з тих рядків аж видко, що тут мова про хрунів та кацапів, по 
газетньому, а не про тих вчених, котрих невідрадні обставини життя примусили шукати 
зарібку поміж чужими. Таж вони не мусять зараз відрікати ся зовсїм від нашого народа! 
Се було висказано у формі невідповідній, і се справді промах, а властиво «kiepski wic»15

, 
здаєть ся не мій. 

В дальшій часті сего не буде. Та прошу порівняти мій катехизм з катехизмом Ал. 
Борковського16, виданим «Народним Комітетом» у Львові 1910, а побачите, чи є яка 
ріжниця поміж ними. В тамтім лиш сама полеміка з  кацапами; проте і мені важко було 
устерегти ся від деяких невідповідних слів. Якби було друге виданє «Всеукр[аїнського] 
катехизму» (бо має по ceлах попит), то вже без тих висказів, згідно з Вашими увагами17.

Також я зовсім не мав охоти і не пошанувати відмінну людську індивідуальність, бо 
я і сам роблю тільки те, що уважаю за відповідне, і сам не можу згодити ся на діяльність 
теперішніх наших патріотів.

Зібравши все те разом, я чую ся покривдженим Вашою рецензією. Се перша довша 
рецензія, а така остра. Лиш в Гром[адськім] Голосі згадано, що про деякі річи треба знати, 
а у нас про се до тепер майже не писало ся». Не знаю навіть, що тепер робити, щоби опінію 
добрy до «катехизму» знов привернути., чи писати відповідь в редакцию «Неділі», чи що.

Рівночасно прошу о вказівки, як маю поступати на дальше при видаваню. Дуже  
Вас о се прошу. Кому дати рукопис  до прочитаня?

При тїм залежить менї, щоб нїхто і на дальше не знав, хто автором «Вс. Катехизму».
«Всеукраїнські заповіди» є в бібліотеці Н.Т.Ш. у Львові – один примірник.
Остаю з глубоким поважанєм».
                               Богдан Заклинський. 
ІЛ. – Ф. 3. – № 1630. – Арк. 131–138. Рукопис. Оригінал.



299ЛИСТИ ЗАКЛИНСЬКИХ ДО ІВАНА ФРАНКА
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Примітки
1 Заклинський Роман (8.04.1852–20.03.1931) – український літературознавець, 

історик та етнограф. 
2 Прислані поезії учителя Миколи Яціва у «Літературно-науковому вістнику», 

де на той час працював Іван Франко і найімовірніше могли бути поміщені, не були 
надруковані [13].

3 Ідеться про «За слїдами Федьковича: записки з прогульки по Буковинї», які були 
надруковані у другій частині 31-го тому «ЛНВ» за 1905 рік.

4 «Промінь» – педагогічний двотижневик, орган українського  вчительства Буковини 
і Галичини. Який у 1904–1907 роках виходив у Вашківцях, головним редактором якого 
був І. Герасимович, а співредактором І. Карбулицький.

5 Зібрані приповідки Іван Франко опублікував у першому та другому томах 
«Галицько-руських народних приповідок».

6 Заклинський Олексій (1791–1833) – парох Озерян Товмацького повіту на 
Станіславівщині.

7 Очевидно, помилкове твердження. Згідно з даними шематизмів на той час парохом 
у Підгірцях коло Золочева у 1898–1905 роках був о. Андрій Дольницький, а у 1905–1922 
о. Теодор Кузмів. 

8 Василь Пачовський (1878–1942) – відомий український поет.
9 Задум не вдалося реалізувати. Установити, чи вислав Іван Франко свою світлину, 

не вдалося.
10 Микола Йосифович Федюшка (1889–1919) – відомий літературознавець та критик 

під псевдонімом Микола Євшан.
11 Ідеться про «Всеукраїнський катехизм».
12 Рецензію під назвою «Що мусить знати кожний українець?» Іван Франко 

опублікував у № 490 газети «Неділя» від 17 грудня 1911 року (с. 5). Стаття не була 
внесена в основний корпус 50-томного видання творів Івана Франка. З’явилася тільки 
2011 року у 54 томі (с. 875–878).

13 Наступні  випуски задуманої праці не вийшли.
14 Брошура мала такі розділи: « Чи є ще на сьвітї инші народи?», «Чи ми маємо 

свою історію?», «Чим можемо повеличати ся?», «Що треба все памятати?» та «Що 
значить  нищити зрадників?».

15 Поганий жарт (польс.).
16 Олександр Борковський (1843–1921) – український письменник, журналіст та 

педагог. У 1889‒1895 роках був директором Дрогобицької гімназії, у 1886, 1888 та 1897 
роках редагував журнал «Зоря», входив до складу редакційного комітету «ЛНВ». Зауваги 
Івана Франка були враховані і під назвою «Що треба знати кожному українцеві?», ще 
два випуски цієї брошури побачили світ у Відні 1915 та 1916 роках.



300 Роман ГОРАК, Богдан ЧУДІЙОВИЧ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Лист Корнила Заклинського1 до Івана Франка
                                                            Львів, 20 грудня 1911 

Високоповажаний Пане Доктор!
Учера одержав я лист від батька2 з порученям віднести Панови Докторови 

матеріяли3, що батько назбирав  до Лукіяна Кобилиці4. Також довідую ся , що батько 
вже давно обіцяв передати П. Докторови  ті матеріяли, хоч менї не казав віднести їх.

Щоб виповнити порученє, ходив я  вже двічи до Вас, вчера і нині, але до хати  
добути ся не міг. Супроти того посилаю рукописи почтою, щоби справа  ще далї не 
проволїкала ся.

Матеріялів батько не друкував через вісїм лїт через родинні невзгодини.
Долучаю до матеріялів про Кобилицю також спогади  Кантеміра  про 1848 рік 

в Чернівцях та у Львові та невеличку замітку, що відноситься до участи Українців в 
мадярськім повстаню – все те вишукано в батькових паперах5.

Остаю з глубоким поважанєм. 
                                               Корнило Заклинський

                                                Студ. філь.
ІЛ. – Ф. 3. – № 1630. – Арк. 139–140. Рукопис. Оригінал.                                            

Примітки
1. Син Богдана Заклинського. 
2. Роман Заклинський. 
3. Стосовно матеріалів про Лук’яна Кобилицю велося тривале листування між 

Романом Заклинським та Іваном Франком (див. листи Романа Заклинського до Івана 
Франка).

4. Як зазначав Іван Франко у вступному слові до своєї розвідки  «Лукіян Кобилиця. 
Епізод  із історії Гуцульщини в першій половині XIX cт.», вперше опублікованої в 
ЗНТШ, т. 49, кн. 5 за 1902 рік (с. 1‒40), що скористатися матеріалами, зібраними 
Р. Заклинським, не міг. 

5. Ці матеріали у фонді Івана Франка відсутні.    



301ЛИСТИ ЗАКЛИНСЬКИХ ДО ІВАНА ФРАНКА
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

LETTERS FROM THE ZAKLYNSKIA TO IVAN FRANKO

Roman HORAK

Lviv National University named after Ivan Franko,
1, Universytetska Str., Lviv, Ukraine, 79001,

e-mail: r.d.horak@gmail.com

Bohdan CHUDIYOVYCH

Lviv National Literature-Memorial Museum of Ivan Franko
150–152, Ivan Franko Str., Lviv, Ukraine, 79011,

e-mail:chudiyovych@ukr.net

This is the fi rst publication of the letters from Roman, Leonid, Bohdan, and Kornyl 
Zaklynski to Ivan Franko. The letters describe Ivan Franko’s work on publication of Yurii 
Fedovych’s work, on the monograph about Lukyan Kobylytsia, and a whole range of works. 
The letters also offer a lot of valuable material on social and political relations in Galicia 
and Bukovyna of that time.

Keywords: Roman Zaklynski, Bohdan Zaklynski, Leonid Zaklynski, Kornyl Zaklynski, 
Yurii Fedovych, Lukyan Kobylytsia, Marko Vovchok, Opanas Markovych, letters.



УДК 821.161.2-6 «18/19»

DOI: http://dx.doi.org/10.30970/uls.2018.83.2180

ЛИСТИ АРТИМА ХОМИКА ДО ІВАНА ФРАНКА

Віолетта ЧЕРНІЄНКО

Львівський національний літературно-меморіальний музей І.Франка,
 вул. І.Франка 150–152, Львів, Україна, 79011,

e-mail:lviv_franko@ukr.net

Досліджено життєвий та творчий шлях письменника, публіциста, перекладача 
Артима Хомика, становлення його як журналіста, вплив Івана Франка на його світогляд. 
Письменницька спадщина А. Хомика невелика: цикл «Всесильний долар» (1905–
1910), який складається із 12 нарисів, новела «На боєвищі життя (Уривки з листів до 
приятеля)» (1906), шкільних підручників «Початкова географія (фізична)», «Опис 
рідного краю. Коротка географія України. Дві части». Протягом 1917–1918 років. 
працював у Києві редактором видавництва «Дніпросоюзу», дописував до часописів 
«Українська Республіка» (Київ, 1917), «Відродження» (Київ, 1918), «Вільне життя» 
(Одеса, 1918). Брав участь у студії «Майстерня мистецького слова», виступав у травні 
1919 року разом з іншими письменниками у «Льоху мистецтв».

На основі листів А. Хомика до І. Франка, а також публікацій його творів на 
сторінках «Літературно-наукового вісника» та інших періодичних видань з’ясовано 
найвиразніші риси творчості цього малознаного письменника. У відділі рукописних 
фондів і текстології Інституту літератури ім. Т. Г. Шевченка НАН України зберігається 
п’ять листів А. Хомика до І. Франка, що написані впродовж 1903–1908 років. 
Перший лист (від 7 червня 1903 року) свідчить про матеріальну скруту молодого 
гімназійного учителя. Він, як співробітник «Літературно-наукового вісника», просив 
І. Франка надіслати гонорар за свої нариси, що їх подав до часопису. У другому 
листі за 13 листопада 1903 року А. Хомик з’ясовував долю власного перекладу з 
німецької мови трагедії «Праматір» («Die Ahnfrau») Ф. Ґрільпарцера для «Українсько-
руської видавничої спілки». Третій лист від 22 лютого 1905 року з Кам’янки-Лісової 
засвідчує скромність молодого журналіста і сумніви щодо художньої вартості його. 
З останнього листа (18 лютого 1908 року) довідуємося, що А. Хомик працював над 
новими художніми творами та перекладав історичну драму Гергарта Ґауптмана 
«Флоріан Гайєр», що її надіслав І. Франкові. Листи друкуються вперше зі збереженням 
авторських особливостей тексту. 

Ключові слова: Іван Франко, Артим Хомик, письменник, діяльність, творчість, 
новели, листування, листи, письменницька спадщина.

Коло товаришів і знайомих Івана Франка було дуже широке. «Особистість творить 
оточення, тому чим більше знатимемо друзів, тим більше знатимемо й про Франка» 
[7]. Крім письменницької, публіцистичної, наукової, громадсько-політичної діяльності 
вагоме місце у його житті займає епістолярна спадщина. Одним із Франкових знайомих, 
листи якого зберігаються в архіві Інституту літератури ім. Т. Г. Шевченка НАН України, 

© Чернієнко Віолетта, 2018

ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83. С. 302–313
Ukrainian Literary Studies. 2018. Issue 83. P. 302–313



303ЛИСТИ АРТИМА ХОМИКА ДО ІВАНА ФРАНКА
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

є Артим Хомик – непересічна особистість, український журналіст, публіцист, педагог, 
перекладач, редактор. Проте у 50-томному зібранні творів І. Франка про нього немає 
жодної згадки.

Є різні дані щодо року народження Артима Хомика. Такі видання, як «Енциклопедія 
Українознавства» [2, с. 3624], «Українська журналістика в іменах [12, с. 449; 5, с. 611], 
а також Ніна Калениченко [27, с. 4], вказують, що А. Хомик народився 1881 року. А 
в дослідженнях Петра Гуцала «Знаний і незнаний Артим Хомик» [8] та Христини 
Храмович «“Живемо на досвітку нової доби”: Артим Хомик та його публікації у журналі 
“На Переломі”» вказано, що Артим Хомик народився 12 червня 1878 року у селі Нижчі 
Луб’янки на Збаражчині у сім’ї церковного маляра Якова Прохоровича Хомика [33, 
с. 538].

Як згадує Б. Лепкий у «Казці мого життя», в Бережанах сім’я Хомиків проживала 
«на місточку, біля хреста» [19]. А в розділі «Гімназія за директора Куровського» автор 
тієї ж книжки захоплюється батьком Артима: «Я познайомився з нашим церковним 
малярем Хомиком, батьком відомого письменника, в якого “на станції” стояв наш 
пізніший модерніст-письменник Михало Яцків. Я дуже любив дивитися, як Хомик, з 
відхненним апостольським обличчям компонував якийсь релігійний образ і на крейдяні 
контури накладав краски. Робив се просто з голови, без моделя, імпровізував. Боже ти 
мій! Скільки таких Хомиків потонуло в морі нашого забуття. Ніхто й не згадав про них, 
не пом’янув їх добрим словом» [17, с. 56]. 

Упродовж 1889–1897 років Артим був учнем Бережанської гімназії [19]. Згодом 
навчався на філософському факультеті Львівського університету. З 1903 року 
працював вихователем в учнівській бурсі в Перемишлі, з 1900-х років викладав фізику 
та математику у школах Золочева, у Яворівській гімназії та в інших містах і селах 
Галичини. До 1912 року був управителем української приватної шестикласної гімназії, 
яку заснував М. Петрицький у м. Копичинці. «За свою правдомовність і принциповість 
зазнав переслідувань польської влади, отож був змушений працювати у приватних 
українських гімназіях, поки не виїхав у радянську Україну» [12, с. 449].

Артим Хомик, окрім учителювання, займався журналістикою і перекладами 
(досконало знав німецьку, французьку, латинську мови і польську мови, дещо з 
англійської, згодом вивчив російську). У 1903–1908 роках друкував свої твори та 
переклади у «Літературно-науковому віснику», редактором якого був І. Франко. Був 
активним дописувачем «Українського Голосу» (Вінніпег, 1910–1939) [24, с. 406]. У 
1909–1914 роках співпрацював із київським журналом «Українська Хата», де були 
опубліковані такі твори А. Хомика: «Психологічна свобода волі» [25, с. 146], «Raison 
d’etat» [25, с. 649–660, 714–726] (новела, присвячена Гнатові Хоткевичу, написана на 
фактичному матеріалі життя про Мирослава Січинського).

Улітку 1914 року Артим Хомик поїхав у підросійську Україну у справах співпраці 
з журналом «Українська Хата» та виданням своїх творів. Він гостював у Микити 
Шаповала, лісничого у Хінельських лісах (на межі Чернігівщини й Орловщини). 
Там його застала Перша світова війна. Поліція заарештувала Артима Яковича як 
«австрійця, підданого воюючій ворожій державі» і відправила до Севська (тепер – 



304 Віолетта ЧЕРНІЄНКО
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Брянська область Російської Федерації). А. Хомика мали відправити у Сибір. Лише 
завдяки зусиллям М. Шаповала, який взяв його на запоруки як тяжкохворого та дав 
письмове зобов’язання, А. Хомик залишився проживати в лісника під наглядом поліції. 
«Згодом А. Я. попав на посаду “лісового практиканта”, а через півтора року – після 
проштудіювання теоретично і практично лісової справи – став помічником лісничого 
з доброю платнею, помешканням і всякими вигодами… доглядав за будуванням 
вузько-торової залізниці в лісах, вимірював виїмки і насипи, доглядав за посадкою 
лісу, росадниками, був при тартаку, паркетовій фабриці, працював у конторі» [34, 
с. 8]. Часто спілкувався з російськими селянами і робітниками, а згодом з привезеними 
навесні 1916 року полоненими угорцями, хорватами. У його хаті жило подружжя 
чехів. Дратувався брехливості російської літератури та газет. В архівах М. Шаповала 
зберігалися листи, в одному з яких А. Хомик аргументував теорію самостійності 
України з антропогеографічного погляду, «доводячи, що суб’єктивізм російських 
завойовницьких стремлінь конче розіб’ється об об’єктивну силу природничих законів: 
московські ріки течуть на північ, українські на південь – і в цьому факті засуд усієї 
політики москалів, поріг для їхньої експансії на південь» [34, с. 12].

Жив самотньо, по-спартанському, без надії на особисте щастя. Ночами писав роман 
під назвою «Титан», у якому створив образ героя-самітника ученого. Не скінчив свій 
твір через революційні події 1918 року. 

Письменницька спадщина Артима Хомика невелика. Ще студентом виступив із 
циклом «Всесильний долар» (1905–1910), який складається із 12 нарисів, є автором 
новели «На боєвищі життя (Уривки з листів до приятеля)» (1906). Протягом 1917–
1918 років працював у Києві редактором видавництва «Дніпросоюзу», співпрацював із 
часописами «Українська Республіка» (Київ, 1917), «Відродження» (Київ, 1918), «Вільне 
життя» (Одеса, 1918) [4, с. 507]. Викладав у Київському українському народному 
університеті [13, с. 207]. Він видав кілька брошур («Брошура про потребу українських 
установчих зборів» розійшлася в 100 000 примірників!) та шкільних підручників [20, 
с. 2], наприклад, «Початкова географія (фізична)» [15, с. 197], «Опис рідного краю. 
Коротка географія України. Дві части» [16]. Брав участь у студії «Майстерня мистецького 
слова», виступав у травні 1919 року разом з іншими письменниками у «Льоху мистецтв».

Наприкінці 1918 року А. Хомик, заарештований гетьманівцями, сидів у тюрмі 
«Косий капонір» – фортеці над Дніпром. Його мали звільнити з арешту. Російські 
офіцери викликали до контори, щоб розписатися в документах на звільнення. А. Хомик 
підписався українською. На зауваження офіцера, розписатися російською, а не собачою 
мовою, «Хомик обернувся до офіцера і плюнув йому в обличчя. Негайно його було 
схоплено і кинуто до каземату» [22, с. 94]. Від розстрілу його врятував випадок – вступ 
до Києва військ С. Петлюри.

У січні 1919 року був призначений кореспондентом дипломатичної Української 
місії УНР на Паризькій мирній конференції. Але, не отримавши французької візи, 
залишився у Відні, де минув останній період його публіцистичної і творчої діяльності. 
Артим Хомик співпрацював із журналами «Воля» (Відень, 1919–1921), яку видавав 
Піснячевський, «Сміх» (Відень, 1920), «L’Orientale» (Париж, 1919–1920) [4, с. 103]. 



305ЛИСТИ АРТИМА ХОМИКА ДО ІВАНА ФРАНКА
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Також він долучився до видання журналу політики, літератури та мистецтва «На 
переломі» (Відень, 1920), на сторінках якого побачили світ вісім його праць: стаття «На 
досвітку нової доби» (ч. 1) про причини і наслідки Першої світової війни, друга стаття 
«Шевченко і революція» (ч. 2) присвячена річниці революційних подій 1917 року в Росії, 
розкриває вселюдське значення поезії Шевченка, публікації про міжнародну політику 
під псевдонімом Spectator [1] (ч. 1–4/5), і початок роману «Титан» (ч. 3, 4/5). Журнал 
«На переломі» заснував його приятель, письменник Олександр Олесь. За спогадами 
Надії Суровцевої, які зберігаються у відділі рукописів ЦНБ ім. В. І. Вернадського 
НАН України (Ф. 284. – Од. зб. 50. – Арк. 11–14. – Рукопис), Артим Хомик часто писав 
свої статті, працював, відпочивав, зустрічався з друзями у «Кафе Кранц», яка була 
розташована в центрі Відня. «При його столику постійно сидів і Олесь. Обоє були 
міцно заприязнені і ніколи не розлучалися. Якось не можу собі пригадати жодного 
випадку, щоб вони були не разом. Чорна кава, склянка води – і мармурові столики. 
Електричне світло – зал не мав вікон… Тужили вони обоє за Україною безмежно – і 
дедалі відсувалася можливість повороту на Україну, то мрачнішими і мовчазнішими 
ставали друзі і – пили. Дуже пили… Потім Олесь виїхав до Праги і Хомик лишився 
сам» [22, с. 95]. Він друкував свої твори під псевдонімами і криптонімами: Жабченко А., 
Яковенко, Яковенко А., Spectator, А. Х. [9, с. 49]. У 1919–1920 роках Артим Хомик був 
одним із засновників і членом Союзу українських журналістів і письменників (СУЖіП) 
у Відні, брав участь у дискусіях на літературних вечорах [6].

У літературі відомий і його брат – Олександр Хомик (1891–1929), що виступав з 
гуморесками і сатирами в українських часописах [15, с. 196].

Є різні дати смерті журналіста. У т. 76 «ЛНВ» за 1922 рік було вміщено «Пом’яник 
співробітників ЛНВістника, що померли на протязі війни». Серед інших у списку 
згадано Артима Хомика, який помер 10 квітня 1921 року у Відні [3, с. 96].

Михайло Лозинський вказує, що помер Артим Хомик 10 березня 1921 року на 
41-му році життя від туберкульозу у віденській лікарні «Вільгеміненшпіталь» [18, 
с. 2]. Проводжали письменника на місце вічного спочинку представники українських 
емігрантів Відня. Серед них був президент Центральної Ради УНР професор Михайло 
Грушевський, член «Союзу українських письменників і журналістів» Юрій Сірий, 
товариш з університетських часів письменник Антін Крушельницький. Похований 
Артим Хомик на кладовищі віденської дільниці Оттакрінґ (шістнадцятий район Відня).

«Наступного року у видавництві “Чайка” вийшла впорядкована і зредагована 
друзями збірка творів А. Хомика під назвою “Всесильний доляр і инші новелі”, 
залишивши невмирущу пам’ять про автора» [33, с. 540]. До збірки увійшли такі твори: 
«Капіталізм», «Не видержите конкуренції», «Новий Олександер і Новий Діоген», 
«Блудний син», «Перерваний тост», «Трагедія поетичної творчости», «Комедія 
поетичної творчости», «Сексуальний мотив соціяльної революції», «Liberté, égalité, 
fratérnité», «Слідами гумористики», «Безсмертність, «Психолоґічна свобода волі». 
За січень 1922 року Володимир Дорошенко опублікував рецензію на цю збірку 
А. Хомика у «Літературно-науковому віснику»: «Дуже добре зробило видавництво 
“Чайка”, що видало сю посмертну збірочку передчасно померлого автора» [10, с. 347]. 



306 Віолетта ЧЕРНІЄНКО
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Гумористичні новели письменника були настільки актуальними, протягом десятиліть 
передруковувалися українськими часописами діаспори. Його новели були спробами 
відобразити філософію життя, розуміння суспільства, зокрема капіталістичного [5, 
с. 612]. Частина нарисів А. Хомика із циклу «Всесильний долар» ввійшли до збірки 
«Українська новелістика кінця ХІХ – початку ХХ століття» [23, с. 508–514].

Новели з циклу «Всесильний долар» були настільки оригінальними й новими в 
тогочасній літературі, що дехто з критиків навіть уважав їх перекладними і зустрів 
мовчанкою. Першим їх високо оцінив Гнат Хоткевич у літературно-критичній статті «Камні 
отметаємиє»: «А от власне про Хомика і не було нічого сказано в нашій критиці. Правда, він 
мало ще написав, але те, що він дав, звучить так оригінально і так… сучасно, що заслуговує 
на увагу» [32, с. 528]. Відомий перекладач і письменник Григорій Кочур у листі до Богдана 
Рильського, сина М. Рильського, директора Київського літературно-меморіального музею 
М. Рильського, згадує А. Хомика, а також пояснює вислів «камні отметаємиє»: «Це справді 
вираз, що корінням вріс у Біблію. Мова йде про щось, до чого ставляться зневажливо, а 
воно справді має велику цінність. Колись 1909 року, Гнат Хоткевич в “Українській хаті” 
вмістив статтю про трьох українських письменників (Філянський, Хомик, Черемшина), на 
яких критика або не звертала уваги, або й зустрічала неприхильно. Хоткевич доводив, що 
ці письменники мають велику вагу. Так він згадав отой біблеїзм, де мова йде про камінь, 
яким знехтували, відкинувши, будівельники» [21, с. 249].

Через п’ять років після смерті А. Хомика у газеті «Діло» за 18 вересня 1925 року 
була опублікована стаття І. Німчука «Пам’яті трьох українських журналістів: Грудка 
землі на могили Р. Сембратовича, Я. Веселовського й А. Хомика у Відні» [35, с. 249]. 
«А лежить по різних віденських цвинтарях багато тисяч синів і доньок українського 
племені, в тім числі немало передових громадян, діячів на полі культурнім, політичнім, 
економічнім». Одна з найдорожчих могил українському серцю – це могила Артима 
Хомика, який пожертвував для ідеї українського визволення «своїми нервами і своїм 
здоровлям» [20, с. 1]. На жаль, у дуже занедбаному стані. 

Великий вплив на формування світогляду Артима Хомика мав Іван Франко. Артим 
Хомик співпрацював із «Літературно-науковим вісником», редактором якого був 
І. Франко. У травні 1905 році на сторінках цього часопису вперше було опубліковано 
чотири нариси із циклу «Всесильний доляр» [28, с. 108–115]: «Капіталізм», «Не 
видержите конкуренції», «Новий Александр і Новий Діоген», «Блудний син». У грудні 
цього ж року було опубліковано нарис А. Хомика «Сексуальний мотив соціальної 
революції» [29, с. 260–265]. Наступного року побачила світ новела «На боєвищі 
життя; уривки із листів до приятеля» [30, с. 3–14, 213–225]. У 1908 році А. Хомик 
публікує нариси «Безсмертність» [26, с. 139–142] та «Слідами юмористики: із циклю 
“Всесильний доляр”» [31, с. 229–238]. 

 У Львівському національному літературно-меморіальному музеї І. Франка 
експонується світлина – «І. Франко серед слухачів українських наукових курсів» (Львів, 
червень–липень, 1904 року). Серед студентів, які відвідували курси, у третьому ряду 
другий справа – молодий Артим Хомик. 

11 травня 1911 року на засіданні виділу загальних зборів Товариства прихильників 
української літератури, науки і штуки присутні, а саме М. Грушевський, І. Франко та 



307ЛИСТИ АРТИМА ХОМИКА ДО ІВАНА ФРАНКА
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

М. Мочульський, постановили заплатити Артиму Хомику за редагування перекладу 
лекцій Володимира Антоновича українською мовою 20 корон [14, c. 407].

У відділі рукописних фондів і текстології Інституту літератури ім. Т. Г. Шевченка 
НАН України зберігається п’ять листів Артима Хомика до Івана Франка. На превеликий 
жаль, листи письменника до Артима Хомика не збереглися. Листи А. Хомика до І. Франка 
охоплюють невеликий період з 1903 по 1908 роки, тобто п’ять років. Вони свідчать 
про велику повагу до письменника. Артим Хомик звертається до Івана Франка такими 
словами: «Високоповажаний Пане Докторе» і «Високоповажаний Пане редакторе». 
Перший лист А. Хомика до І. Франка, відправлений із Золочева 7 червня 1903 року, 
свідчить про матеріальну скруту молодого гімназійного учителя. Він, як співробітник 
«ЛНВ», просить І. Франка надіслати гроші за свої нариси, відправлені до часопису. 
Очевидно, ці нариси були опубліковані на сторінках часопису через два роки. Також з 
листа довідуємося про те, що А. Хомик піклується своїм молодшим братом і утримує 
його матеріально.

У другому листі за 13 листопада 1903 року йдеться про переклад з німецької мови 
трагедії «Праматір» («Die Ahnfrau») Франца Ґрільпарцера, який здійснив А. Хомик 
для «Українсько-руської видавничої спілки». Доля перекладу, який Олександр Сушко 
повинен був оцінити і передати І. Франку, невідома. 

Третій лист А. Хомика до І. Франка відправлений 22 лютого 1905 року з Кам’янки-
Лісової (неподалік Рави-Руської, тепер не існує). Молодий журналіст виявляє велику 
скромність і сумнівається, чи його твори варті уваги: «На свої річи я дивлю ся з 
“наплювательной точки зрєнія” – як на послїдну дрянь»; «робіть як знаєте, хоч друкуйте, 
хоч кидайте в піч чи в кіш – мені однаково». Очевидно, І. Франко вважав творчість 
А. Хомика вартою уваги, заохочував до подальшої співпраці та радив йому серйозно 
зайнятися літературною діяльністю. Бо в наступному листі за 10 квітня 1905 року з 
Золочева Артим Хомик повідомляє, що отримав лист від І. Франка. Учитель обіцяє 
продовжити свою роботу над нарисами та відправляти їх частинами І. Франку, проте: 
«Мої службові обов’язки не позволять менї віддати ся цілою душею літературі», а 
зможе продовжити роботу над белетристикою під час канікул.

З останнього листа, який зберігся (датований 18 лютого 1908 року) довідуємося, що 
А. Хомик пише художні твори та перекладає історичну драму німецького драматурга 
Гергарта Ґауптмана «Флоріан Гайєр», яку відправляє І. Франку.

Листи А. Хомика до І. Франка друкуються вперше зі збереженням авторських 
особливостей тексту.

№ 1
Золочів1 дня 7.6.[1] 903

Високоповажаний Пане Доктор!
Велїть присилати менї яко співробітникові2 Л.Н.В.3 вільний еґземпляр, бо думаю, 

що це звичай по всіх редакціях, як також прошу о ласкаву відомість, чи ЛНВ гонорує 
белетристичні4 твори. Коли так то прошу а конто 40 корон5, які мені дуже потрібні, бо 
утримую брата гімназиста. А коли нї, то в кождому разї прошу о відповідь.



308 Віолетта ЧЕРНІЄНКО
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Дальші 2–3 нарисів циклю (тепер вони на точалї) пришлю за тиждень. Чи попередні 
два дістали?

З глибоким поважанєм
Артим Хомик

уч[итель] гімн[азії]
в Золочеві6.

ІЛ. – Ф. 3. – № 1635. – Арк. 127–129. Рукопис. Оригінал.

№ 2
Перемишль7 13/ ХІ. [1]903.

Високоповажаний Пане Докторе!
Як Вам звісно, я дав для «Видавничої спілки»8 переклад Грільпарцерової9 

«Ahnfrau»10, який мав Вам бути переданий до перегляненя і оцінки тов. Сушком11. Я писав 
до тов. Сушка, щоби був ласкав менї відповісти себто написати про долю чи недолю 
мого перекладу, однак я не удостоїв ся іще сеї чести, щоби тов. Сушко, правдоподібно 
дуже занятий своїми історичними працями12 про Гербеста13, менї відповів.

Хоча я знаю, що ви маєте далеко більше працї як тов. Сушко – однак осьміляюся 
запитати Вас про долю чи недолю мого перекладу сподїючи що Ви менї відповісте.

Зістаю з глибоким поважанєм.
Артим Хомик
Перемишль

буська бурса.
ІЛ. – Ф. 3. – № 1635. – Арк. 131–132. Рукопис. Оригінал.

№ 314

Камінка лїска15 22/ 2 [1]905
Високоповажаний пане редакторе!

Досадно стало, прочитавши16 Чайковського17, тож простіть за темперамент. На свої 
річи я дивлю ся з « наплювательной точки зрєнія» – як на послїдну дрянь. Сподїюся, що 
і Ви так само на них глянете, прочитавши їх. Бою ся, чи не будуть вони «Ефремівськими 
порожніми місцями» в ЛНВ в разі надрукованя, та в тім, робіть як знаєте, хоч друкуйте, 
хоч кидайте в піч чи в кіш – мені однаково. 

З глибоким поважаням
Артим Хомик

ІЛ. – Ф. 3. – № 1635. – Арк. 133–134. Рукопис. Оригінал.

№ 4
Золочів дня 10 цьвітня 1905.

Високоповажаний Пане Редакторе!
Не винен тому, що відповідаю Вам так пізно, але я саме в суботу дістав лист Ваш, 

посланий менї моєю родиною в Каменці лїсці. Тож тепер відповідаю Вам по пунктам. 
Мої службові обов’язки не позволять менї віддати ся цілою душею літературі, однак 



309ЛИСТИ АРТИМА ХОМИКА ДО ІВАНА ФРАНКА
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

буду старати ся викінчити мойого Бамбертона18 по змозі як найскоріше. Мій Бамбертон, 
се перзонїфікация капіталу в своїм найвизшім розцьвітї і в хвилї свойого розкладу. 
Цикль –– становити цілість яку, як хто схоче, може назвати і повістю. В кожному разї 
буду старати ся випрацювати принайменьше тих 6-8 циклїв на місяць і Вам присилати.

Відтак під час вакацій19 заберу ся до одноцїльнїйшої белетристичної роботи. В 
кожному разї тему вже маю. 

Здоровлю і зістаю з глибоким поважаням 
Артим Хомик

уч[итель] гімназії
в Золочеві.

P. S. До кінця місяця я з певностю пришлю кілька нарисів цаклю.

ІЛ. – Ф. 3. – № 1635. – Арк. 135–136. Рукопис. Оригінал.

№ 5
[18.02.1908]

Камінка лїска п. Добрусин20

Високоповажаний Пане Докторе!
Більше як місяць тому я прислав побіг переводу прольогу до «Фльорияна Гаєра»21 – 

також і мої річи. Каю ся – без числа согрішах – та на моє щастя – блуд ще мож направити – 
завдяки Вам. Дуже вдячний, що мене не помістили побіч Д-ра Андрія Чайковського, 
Кибальчич і таких иньших – а то трохи ратує мою репутацію. Там то прийміть від мене 
як найсердечніше подяку за се переконаня, що є ще добрі люди на сьвітї, які не дають 
попусту шаленим головам.

З глибоким поважаням
Артим Хомик

ІЛ. – Ф. 3. – № 1635. – Арк. 137. Рукопис. Оригінал.

Примітки
1 Золочів – місто районного значення Львівської області, у якому з 1900-х років 

А. Хомик викладав фізику та математику.
2 Артим Хомик став співробітником «Літературно-наукового вісника» з 1905 

року, дебютувавши чотирма новелами з циклу «Всесильний долар».
3 Л.Н.В – «Літературно-науковий вісник» – перший всеукраїнський літературно-

науковий і громадсько-політичний часопис, що виходив з 1898 по 1932 рік. Заснований 
за ініціативою Михайла Грушевського. Видавався часопис Науковим товариством 
імені Шевченка. Першими редакторами були Михайло Грушевський, Іван Франко, 
Олександр Борковський, Осип Маковей. Двох останніх невдовзі замінив Володимир 
Гнатюк. Фактичним редактором першого періоду існування був Іван Франко.

4 Першим пунктом програми «Літературно-наукового вісника» була «оригінальна 
белетристика і переклади з чужих літератур».



310 Віолетта ЧЕРНІЄНКО
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

5 Корони – (лат. Corona, нім. Krone, скор. Kr) – назва грошової одиниці Австро-
Угорщини в 1892–1918 роках. 

6 Артим Хомик від початку 1900-х років працював учителем фізики та математики 
у школах Золочева, Перемишля.

7 Перемишль – місто на правах повіту в Польщі, розташоване за 7 кілометрів від 
українсько-польського кордону. Найдавніший з великих центрів Галичини, історичний 
центр Перемишльщини.

8 Українсько-Руська Видавнича Спілка – акційне товариство, засноване 1899 року 
у Львові з ініціативи М. Грушевського для видання творів українських письменників, 
перекладних творів світової літератури і популярно-наукових книжок. Головними 
редакторами були І. Франко та В. Гнатюк. 

9 Франц Ґрільпарцер (1791–1872) – австрійський поет і драматург, який поєднав 
у своїй творчості риси класицизму, романтизму та реалізму.

10 «Die Ahnfrau» («Праматір», 1817) – трагедія Ґрільпарцера, яка з величезним 
успіхом ставилася у Відні і по всій Німеччині.

11 Олександр Сушко (1880–1966) – історик, журналіст і громадський діяч, родом 
з Галичини, гімназійний учитель у Львові та автор праць з історії Церкви XVI століття. 
Дав назву праці І. Франка «Біблійне оповідання про сотворення світу в світлі науки» і 
здійснив її друге окреме видання 1918 року в Канаді.

12 Йдеться про дослідження О. Сушка «Предтеча церковної унії 1596 р. Бенедикт 
Гербест: критично-історична студія», опублікованій у Записках НТШ, 1903 р., т. 53, 
с. 1–71; 1903 р., т. 55, с. 72–125; 1904 р., т. 61, с. 126–77.

13 Бенедикт Гербест (близько 1531–1598) – польський богослов, педагог, 
організатор польської школи XVI століття, учитель львівської гімназії, єзуїтського 
колегіуму в Ярославі, викладач Познанського університету, єзуїт.

14 Кореспонденційна карта з двома штемпелями на адресу: «Високоповажаний 
Добродїй Іван Франко Львів ул. Чернецького ч. 26».

15 Кам’янка-Лісова – збірна назва місцевостей Бишків, Боброїди, Буди, Криве 
Кам’янецьке, Миляво і Пирятин, які належали до неіснуючого тепер села Кам’янка-
Волоська, Рава-Руського повіту.

16 Очевидно, йдеться про повість Андрія Чайковського «З ласки родини», яка 
була опублікована у «Літературно-науковому віснику» за 1905 рік, т. 29, ч. І, с. 42–64, 
133–167, 223–243; т. 30, ч. І, с. 27–56, 122–148, 218–248, т. 31, ч. І, с. 44–74, 142–175, 
231–264; т. 32, ч. І, с. 33–56, 115–149, 214–248.

17 Андрій Чайковський (1857–1935) – український письменник, громадський діяч, 
доктор права, адвокат у Галичині.

18 Бамбертон – мільярдер, символ капіталу в нарисах Артима Хомика «Всесильний 
доляр».

19 Вакація (заст.) – канікули, перерва в роботі навчальних закладів, установ.
20 Добросин (польс. Dobrosin, Dobrusin) – село у Жовківському районі Львівської 

області з присілком Лісові, лежить над рікою Біла, притокою Бугу. Село лежить у 
низькій, мокрій, піщаній околиці; має хороші луги і пасовища, від яких село отримало 
свою назву: «добре сіно».



311ЛИСТИ АРТИМА ХОМИКА ДО ІВАНА ФРАНКА
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

21 «Флоріан Гайєр» – історична драма німецького драматурга, лауреата 
нобелівської премії, Гергарта Гауптмана, написана у 1895 році. (Флоріан Гайєр (1490–
1525) – німецький лицар і дипломат, один із ватажків Селянської війни і Німеччині). 
І. Франко дав характеристику літературної діяльності письменника у статті «Гергарт 
Гауптман», його життя і твори», опубліковану в «Літературно-науковому віснику» у 
1898 році.

СПИСОК ВИКОРИСТАНОЇ ЛІТЕРАТУРИ

1. «На переломі» : словник літературознавчих термінів [Електронний ресурс] // 
Український літературний портал. – Режим доступу : http://www/ukrlit.vn.ua/info/dict/
i17si.html.

2. Артим Хомик // Енциклопедія Українознавства: Словникова частина : перевид. в 
Україні. – Львів, 2000. – Т. 10. – 4016 с.

3. Артим Хомик [Некролог] // ЛНВ. – 1922. – Т. 76. 
4. Блаватський С. Українська франкомовна періодика Європи доби національно-

визвольних змагань : ідентифікація, систематизація. Класифікація / Сергій Бла-
ватський // Зб. праць Науково-дослідного інституту пресознавства. – Львів, 2013. – 
Вип. 3 (21). – 616 с.

5. Брайлян Н. Хомик Артим Якович / Н. Брайлян // Українська журналістика в іменах : 
матер. до енциклопедичного словника. – Львів, 2013. – Вип. 20. – 664 с.

6. Власенко В. Союз українських журналістів і письменників у Відні: створення, мета і 
завдання [Електронний ресурс] / В. Власенко, І. Битюк. – Режим доступу : http:esuir.
edu.ua/bitstream/123456789/6933/1/Vlasenko,%20 Bitiuk.pdf.

7. Горак Р. Іван Франко не дає спокою багатьом до сьогодні / Роман Горак // День. – 2011. – 
25 лютого.

8. Гуцал П. Знаний і незнаний Артим Хомик / Петро Гуцал // Вільне життя плюс. – 2001. – 
20 січ.

9. Дей О. Словник українських псевдонімів та криптонімів (XVI–ХХ ст.) / О. Дей. – 
Київ, 1969. – 560 c.

10. Дорошенко В. Артим Хомик. Всесильний доляр і инші новелі / Володимир Дорошен-
ко // ЛНВ. – 1924. – Т. 82.

11. Енциклопедія Сучасної України. – Київ, 2005. – Т. 4. – 700 с.
12. Жеплинський Б. Артим Хомик / Богдан Жеплинський // Українська журналістика в 

іменах : матеріали до енциклопедичного словника. – Львів, 2005. – Вип. 12. 
13. Завальнюк О. О. С. Грушевський і становлення національної університетської освіти 

в Україні (початок ХХ століття) / О. Завальнюк  // Проблеми історії України ХІХ–по-
чатку ХХ ст. : зб. наук. праць. – Вип. VIII / НАН України. Ін-т історії України; редкол.: 
О. П. Реєнт (голова) та ін. – Київ, 2004. – 295 с.

14. Записки НТШ. Праці Секції мистецтвознавства. – Львів, 1994. – Т. CCXXVII. – 510 c.
15. Калениченко Н. Сильний вірою. Силует маловідомого письменника / Ніна Калени-

ченко // Вітчизна. – 1970. – № 5.
16. Кузеля З. З культурного життя України. – Зальцведель, 1918. – Ч. 5.
17. Лепкий Б. Гімназія за директора Куровського / Богдан Лепкий // Казка мого життя. – 

Нью-Йорк, 1967. – 244 с.
18. Лозинський М. Памяти Артима Хомика / Михайло Лозинський // Свобода. – 1921. – 

7 цьвітня (ч. 81).



312 Віолетта ЧЕРНІЄНКО
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

19. Музей книги [Електронний ресурс]. – Режим доступу : http://www.facebook.com.mu-
seumbooks.

20. Німчук І. Пам’яти трьох українських журналістів (Грудка землі на могили Романа 
Сембратовича, Ярослава Веселовського й Артима Хомика у Відні / Іван Німчук // 
Діло. – 1925. – 18 вересня.

21. Стріха М. Листування Григорія Кочура і Богдана Рильського (24 жовтня 1983 р.) / 
М. Стріха // Літературознавчі студії : зб. наук. праць. – Київ, 2012. – Вип. 34. – 348 с.

22. Суровцева Н. Думки та спогади про Олеся / Надія Суровцева // Слово і час. – 1990. – 
№ 7. 

23. Українська новелістика кінця ХІХ–початку ХХ ст. : Оповідання. Новели. Фрагментарні 
форми (ескізи, етюди, нариси, образки поезії в прозі / упор. і прим. Є. К. Нахліка ; 
вступ. ст. І. О. Денисюка ; ред. Н. Л. Калениченко. – Київ, 1989. – 690 с.

24. Українська преса в Україні та світі ХІХ–ХХ ст. : іст.-бібліограф. дослідж. – Львів, 
2011. – Т. 3.

25. Українська Хата. – 1910. – Кн. 11. – 778 с.
26. Хомик А. Безсмертність / Артим Хомик // ЛНВ. – 1908. – Т. 41.
27. Хомик А. Всесильний долар / упор., вступ. ст. і прим. Ніни Калениченко. – Київ : 

Дніпро, 1990. – 188 с.
28. Хомик А. Із циклю «Всесильний доляр» / Артим Хомик // ЛНВ. – 1905. – Т. 30. – Кн. І. 
29. Хомик А. Із циклю «Всесильний доляр» / Артим Хомик // ЛНВ. – 1905. – Т. 32. – Кн  І.
30. Хомик А. На боєвищи життя; уривки з листів до приятеля / Артим Хомик // ЛНВ. – 

1906. – Т. 35.
31. Хомик А. Слідами юмористики; з циклю «Всесильний доляр» / Артим Хомик // ЛНВ. – 

1908. – Т. 43.
32. Хоткевич Г. Камні отметаємиє / Гнат Хоткевич // Українська хата. – 1909. – № 10.
33. Храмович Х. «Живемо на досвідку нової доби»: Артим Хомик та його публікації у 

журналі «На переломі» (Відень, 1920) / Христина Храмович // Зб. праць Наук.-дослід. 
інституту пресознавства. – Львів, 2015. – Вип. 5 (23). – 652 с.

34. Шаповал М. Артим Хомик (Уривок із споминів) / М. Шаповал // Хомик А. Всесиль-
ний доляр і инші новели / А. Хомик. – Київ ; Відень; Львів : Чайка, 1922. – 188 с.

35. Шаповал Ю. Діло ( 1880–1939 рр.): Поступ української суспільної думки / Ю. Шапо-
вал. – Львів, 1999. – 384 с.

Стаття надійшла до редколегії 02.10.2018
Прийнята до друку 11.10.2018 

АRTYM KHOMYK’S LETTERS TO IVAN FRANKO

Violetta CHERNIENKO

The Lviv National Literary Memorial Museum of Ivan Franko,
150–152, Ivan Franko Str., Lviv, Ukraine, 79011,

e-mail:lviv_franko@ukr.net

The article examines the life and creative path of the writer, publicist, translator Artym 
Khomyk, his forming as journalist. The writer’s legacy of A. Chomyk is not numerous: the 
cycle «The All-Powerful Dollar» (1905–1910), consisting of 12 essays, the novella «In the 
Struggle of Life (Excerpts from Letters to a Friend)» (1906), school textbooks «Primary 



313ЛИСТИ АРТИМА ХОМИКА ДО ІВАНА ФРАНКА
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Geography (Physical)», «Description of the Native Land. Brief Geography of Ukraine». 
«Two Parts». In 1917–1918, he worked as editor of the publishing house Dniprosoyuz in 
Kyiv, contributed to the magazines «Ukrayins’ka Respublika» [«The Ukrainian Republic»] 
(Kyiv, 1917), «Vidrodzhennia» [«Renaissance»] (Kyiv, 1918), «Vil’ne zhyttia» [«Free Life»] 
(Odesa, 1918). Participated in the studio «Workshop of the Artistic Word», performed in 
May 1919, together with other writers, in the «Liokh mystetstv» [«The Cellar of Arts»].

Owing to A. Khomyk’s letters to I. Franko, as well as his works’ publications in the pages 
of the «Literaturno-naukovyi vistnyk» [«Literary-Scientifi c Herald»] and other periodicals, 
the most striking features of this low-profi le writer have been clarifi ed. There are fi ve letters 
from A.Khomyk to I.Franko written during 1903–1908 and kept in the Manuscript Holdings 
and Textology Department at the T. Shevchenko Institute of Literature, National Academy 
of Sciences of Ukraine. The fi rst letter (dated June 7, 1903) shows the material straits of the 
young grammar-school teacher. He, as employee of the «Literary and Scientifi c Herald», 
asked I. Franko to send a fee for his essays which he had submitted to the journal. In the 
second letter of November 13, 1903, A.Khomyk clarifi ed the fate of his own translation from 
German of F. Grillparzer’s tragedy Die «Ahnfrau« [Ukr. tr. Pramatir, E. The Ancestress] for 
«The Ukrainian-Ruthenian Publishing Union». The third letter from February 22, 1905 from 
Kamyanka-Lisova testifi es to the modesty of the young journalist and his own doubts as to 
his artistic value. From the last letter (February 18, 1908), we learn that A. Khomyk was 
working on new literary artistic works and translating the historical drama Florian Geyer by 
Gerhart Hauptmann which he sent to Ivan Franko. The letters are printed for the fi rst time 
with the preservation of author’s peculiarities of the text.

Keywords: Ivan Franko, Artym Khomyk, writer, activity, creativity, short stories, 
correspondence, letters, writer’s heritage.



РЕЦЕНЗІЇ

АВІРОНИ У ВИШИВАНКАХ. 
ПРО ДВАНАДЦЯТИЙ РОМАН ЗІНОВІЯ ЛЕГКОГО

[Легкий З. Се мого серця драма. – Львів : «Тріада плюс», 2015. – 504 с.]
DOI: http://dx.doi.org/10.30970/uls.2018.83.2181

(Зіновій Миколайович Легкий народився 1940 р. в с. Заланів Рогатинського р-ну 
Івано-Франківської обл. По закінченні Коломийського педучилища (1958) вчителював, 
відбував військову службу, навчався у Львівському університеті (1962–1967), повернувся 
до вчительської праці. Учить українську мову та літературу від 1958 р., з них в 
Мурованській школі (під Львовом) пропрацював від 1971 до 2012 р. Як письменник 
дебютував наприкінці 1960-х, є автором новелістичних збірок «Голубий вогонь»  (1982), 
«Терпкий цвіт любові» (1985), «Аве, Марія» (1989); романів «До Гераклових стовпів» 
(1986, про проблеми школи), «В ім’я Отця і Сина» (2004), «Страсний тиждень» 
(2005), «Тарасові страсті» (2007), «Дивовид» (2008), «Агнець офірний, або Каменем 
у Спасителя» (2009), «Майдан»  («На зрище», «Перестріч», «Пієта», 2015) та ін.) 

Цей текст – про Івана Франка. У заголовку книжки його слова: «Се мого серця 
драма». Про жанр можна сперечатися, однак найточнішою, на моє переконання, буде 
літературознавча дефініція «роман про митців». Це та генологічна ніша, яку англійці 
точніше означують як «novel concerning an artist», німці називають «Künstlerroman», 
а поляки – «powieść o artyście». В анотації до «літературно-художнього видання» 
написано: «У пропонованому творі – драма зболеної душі Великого Чоловіка. На основі 
документальних матеріалів (листів, протоколів, свідчень і спогадів), літературознавчих 
досліджень, а найпаче художніх текстів автор намагається проникнути у “заборонену 
зону”, у святая святих письменника – у внутрішній світ Титана». Як тут не згадати 
менторське напучування власне І. Франка про те, що під час літературної освіти для 
формування творчої та неординарної особистості треба читати найкращі тексти, добрі 
життєписи, спогади та листи визначних людей, дискутувати про сучасні письменникові 
заходи і змагання людського духу. Герой Франкового дидактичного оповідання вчитель 
Міхонський, формуючи у своєму учневі самостійність суджень та естетичних оцінок, 
після рефератів і відповідей про твори чільних майстрів світової літератури, після 
уже фрагментів «стереометричного» (багатопланового) розуміння «...давав йому 
читати докладні життєписи даних авторів, збірники їх листів, мемуари їх самих та 
їх сучасників і тим приучував його, з одного боку, розуміти всякий твір людського на 
основі того часу й тих живих людських взаємин, яких він був витвором і виразом, а 

ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83. С. 314–324
Ukrainian Literary Studies. 2018. Issue 83. P. 314–324

© Микитюк Володимир, 2018



315РЕЦЕНЗІЇ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

з другого боку, призвичаював розуміти історію даного часу, так сказати, аналітично, 
із свідоцтв та настроїв тогочасних людей, а не з готових шаблонових конструкцій 
шкільних підручників» [5, т. 18, с. 186]. Звісно, провідною для твору З. Легкого є 
також і моральна проблематика, а точніше – філософсько-моральна, що і передбачає 
жанрова специфіка «роману про митця». Як, власне, осмислення вічної теми ролі митця 
у суспільстві, місця і призначення «художника слова» в історії.  

Художні тексти З. Легкого мали і мають визначних критиків і поціновувачів. Згадати 
б хоча імена Івана Дзюби, Олеся Гончара, Романа Іваничука, Миколи Петренка, Євгена 
Гуцала, Юрка Коваліва, Романа Гром’яка, Василя Гориня, Левка Різника... Не ставлю 
за мету тут і зараз градуювати критичний та історико-літературний супровід творчості 
белетриста. Систематичне і системне вивчення творчості майстра ще попереду. 
Наголошу лише на одному з можливих зрізів для академічного літературознавства та 
мовознавства – вивчення й освоєння лексичного огрому та велеслів’я його творчості. 
Легкий – справжній моволюб і майстерний мовотворець. Архаїзми у нього зовсім 
не звучать застаріло, історизми розширюють до безмежжя омонімічну палітру 
української мови, здебільшого використані із певним емоційним забарвленням. 
Діалектизми і провінціалізми охоплюють чи не половину України, їхнє стилістичне 
навантаження у текстах Легкого дуже посутнє. Особливо цікаво спостерігати за 
органічною українізацією германізмів та полонізмів, що є неминучим для відтворення 
мовного образу Франкової Галичини. Неологізми епіка і загальновживані (головно 
семантичні), але більшість – авторські. Особливо частотними у письменника є 
оказіоналізми – контекстуальні новоутвори за певними моделями. Отак, «навскидку» 
профільтрований «лексемний плин» мурованського «цехмістра прози» у романі «Се 
мого серця драма»: змирщина, відпокутний чин, промінна доріжка, розкидливий, 
роботизна, має рехт, байдуги, літнівка, мишигина, викажчик, часувати, чеплій, 
стрибливо, осмута, шкурлат, любва, пинява, закоханець, злюб, митка, капарити, 
мовчуня, полегейки, гристо, невидь, гучить, упереваж, правдист, поука, нестрим, 
мозола, хапун, лукавець, зментрожений, зудвобабіч, дурійка, одвокрилилась, незліч, 
штрамака, зусібіч, вишпануватися, банелюки, сліпцуни… До слова, ще незабутній 
Олесь Гончар захоплювався мовою творів З. Легкого, були спроби мовознавчого 
аналізу його окремих текстів [1, с. 158–159].

Отож, на мою думку, книга З. Легкого адресована передовсім учителям і викладачам 
української літератури, які пробують на цьому шкільному «святі песимізму» (тут і 
далі використовуватиму місткі авторові лексичні і семантичні новоутвори-означення, 
що їх так багато на сторінках книги!) вчитатися у Франкові твори, пізнати «цілого» 
чоловіка. Франка – як «інакшого» Мирона, для якого «ліс – його церква», як «небору-
школярика», котрий збирає на громадському пасовиську пух птиць на м’якеньку 
подушку улюбленому вчителеві-пиякові. Як юнака, що  «просто жив, – незалежно, 
розкуто, свавільно, як хлопунь зі села, від якого місто не ховало своїх спокусливих 
щедрот», як продовження шляхтича Яся Кульчицького, «полеглого в повстанській валці 
поляків проти імперії». Як продовження «роду, в якому не було гнучохребетних», як 
«чесного Епамінонда, спроможного вмент обернути щирого правдолюба й правдомовця 



316 РЕЦЕНЗІЇ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

у чесного вбивцю»; як нещадного критика «рутенців, прислужників влади, які бояться 
правди», «…бо в ньому кров Мазепи і Миколи Джері». 

Аналізований текст З. Легкий написав ще упродовж 2007–2010 років, оприлюднений 
востаннє 2015-го, однак ця книга ніколи не буде опізненою. Не знаю жодної художньої 
чи наукової книжки про І. Франка, у якій би, зокрема, так всебічно, глибоко і проникливо 
прорефлектовано усі шкільні пороги й університетські сходи класика – мабуть тому, 
що письменник сам уже понад «шістдесятку» років тому почав учити рідної літератури 
«шкільну босоту», головно, у Мурованому під Львовом. Проблеми школи, образи 
дидактів, формування особистості, зростання і доростання до вічних істин завжди 
хвилювали митця, в якого жанр педагогічного есею був у пошанівку, зокрема роман «До 
Гераклових стовпів» і присвячено повністю вчительській квестії. Тому ще раз відзначу 
у педагогічному ракурсі дидактичну функціональність роману З. Легкого про Франка-
митця і ментора, що за своїм характером і змістом є конче необхідною для українського 
школяра, студента, вчителя, будь-якої освіченої людини, яка прагне знати національну 
літературу, історію, педагогіку з першоджерел. Зазначу також принагідно, що абсолютно 
неможливою та небезпечною у вивченні літератури є фетишизація підручників, на 
що не раз вказував той-таки І. Франко, адже жоден із них не зможе замінити «живого 
навчання» (метафоричний вислів-термін Романа Інґардена), а є лише додатком, засобом, 
власне підручним матеріалом. У літературній освіті основою і першоджерелом завжди 
буде Текст (і це центральний дидактичний Франковий концепт учіння літератури) та 
індивідуальна інтерпретація реципієнта: саме Франкові художні, публіцистичні, наукові 
тексти та епістолярій стали канвою роману З. Легкого, а його неповторне сприйняття та 
поцінування життєдолі загальноєвропейського масштабу українського національного 
діяча – індивідуально-неповторним авторським мистецьким наративом. 

Отож, для творчих учителів, які прагнуть розвивати і стимулювати пізнавальну 
діяльність й критичне мислення учнів, не стільки інформувати, як спонукати до 
самостійного аналізу та оцінок «канонічних» текстів і постатей, незамінним щодо 
І. Франка стане книга З. Легкого. Сучасна освіта все ще цінує систематизовані знання, 
але водночас на уроках літератури дуже важливо, щоб інформація не «тиснула», а 
засвоєння її мало динамічний, відкритий характер. Читачі оцінять цей твір, бо він 
«заводить», інспірує до дискусії, залишає поле для самостійної інтерпретації, тому 
теперішні перевантажені інформацією учні і студенти акцептуватимуть цю оригінально 
написану, з виразним авторським обличчям книжку, що представляє різні погляди 
на певну проблему, забезпечує можливість вибору. Можна сказати, що роман «Се 
мого серця драма» певною мірою є також антологією текстів, адже на його сторінках 
густо цитовано І. Франка й осмислено не тільки його творчість, а й увесь історико-
літературний процес, тогочасні літературознавчі дискусії і проблеми. Постать І. Франка 
відтворена не тільки у загальнонаціональному просторі, але й у контексті світової 
літератури та культури, корелюється зі сучасними українськими реаліями. 

У романі безперечно маємо авторську суб’єктивну концепцію «перепрочитання»-
рецепції особистості класика нашої культури. Інакше і не може бути, адже говоримо про 
художній твір, а не про науковий трактат за всілякого (часто зумисно підкресленого) 



317РЕЦЕНЗІЇ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

намагання об’єктивізації розповіді про І. Франка через використання у тексті художнього 
твору З. Легкого численних цитат, документів, описів. Звернувшись до «формул» 
самого І. Франка, скажу, що текст сучасного романіста має «індивідуальну закраску», 
позначений «духом» автора, який не йде «утертими стежками». Так писав про свою 
наукову роботу (підручник «Нарис історії українсько-руської літератури до 1890 р.») 
1910 року Франко-вчений, прагнучи до безстороннього об’єктивного висвітлення 
історії української літератури: «Мій “Нарис” при всій своїй науковій об’єктивності 
має все-таки певну індивідуальну закраску. Мені досить часто доводилося говорити 
про здобутки моїх власних літературних та наукових праць і наводити свої погляди, 
замість утертих досі в науці» [5, т. 41, c. 470]. Що вже говорити про белетристику, яка 
за визначенням і постає для комунікації автора з читачами, позатекстовою дійсністю,  
ґрунтується на пізнанні багатства ідей, змістів, на поліфонії значень і прочитань. І саме 
антропологійний аспект є головним у творі З. Легкого, бо цей текст змінює читача, 
формує людину як неповторну особистість через акцептування змісту та форми роману, 
через особистісний суб’єктивізм автора у змалюванні «конкретно-історичних» обставин. 

Зіновій Легкий, як і його літературний протеже, теж завжди намагається «проти 
хвиль плисти, проти рожна перти», висновує оцінки подій і постатей на власних 
«відстеженнях», тому має свій погляд на багато уже сьогодні, здавалось би, незаперечних 
істин. У романі «Се мого серця драма» відсутня все ще усталена подекуди і сьогодні 
константа радянського літературознавства про Львівський університет часів Івана 
Франка тільки як «офіціальну інституцію», що сумлінно виконувала функцію онімечення 
чи ополячення автохтонного українського населення Галичини; науковий та методичний 
рівень навчання не витримував жодної критики, тому І. Франко й ігнорував навчання, 
нещадно судив своїх професорів, нічого не почерпнув із стін «альма матер». У цьому 
ракурсі відзначу незвичайно приязне й об’єктивне трактування у книзі З. Легкого 
постаті Франкового університетського викладача української мови і літератури 
професора Омеляна Огоновського, котрий здобув у нашій історіографії внаслідок 
пересмикування і вибіркового тенденційного цитування передовсім наукових оцінок 
його студента, що однозначно «переріс» учителя, несправедливу опінію недалекого 
та анахронічного педагога й науковця-консерватора. Мало місце тут передовсім 
міжпартійне суперництво народовців і радикалів, нетерпимість М. Драгоманова і 
М. Павлика до галицького духівництва, дійсно, головно, «клерикалізованого», але у 
книзі З. Легкого бачимо симпатичний образ завідувача кафедри української словесності у 
час, коли після арешту найкращий його студент-філолог позбувся «педагогічної кар’єри 
й професорування в гімназії чи в університеті» (с. 92). О. Огоновський, «…стрункий 
худорлявий інтелігент у сірому вбранні й краваті, зогледівши мене в університетському 
коридорі, мовчки бере попідруч і веде до себе, на кафедру… В його карих очах причаєна 
осмута, а на високому чолі й у складках тонких, міцно стиснутих уст – вираз задуми 
й стурбованості… Екстреми – привілей молодих завзятців. … Хочемо цього чи ні, 
розмірковує далі старий, та ви, русинські соціалісти, – заручники великих амбіційних 
апетитів пажерливої польської еліти…» (с. 92–93). І. Франко далеко пізніше збагне, 
що польські соціалісти завжди залишалися передусім поляками, і годі у справі націє- і 



318 РЕЦЕНЗІЇ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

державотворення сподіватися на «дружбу»! Зіновій Легкий переконливо демонструє 
у книзі, як польські націоналісти використовували український соціалістичний рух 
для дискредитації опонентів, і це майже неминуче, адже між націями, на жаль, рідко 
визначальними є міжособистісні морально-етичні принципи. Тому й укладає в уста 
Франка-героя слова: «Винен я, Михайле… Бачу, концепцією Лімановського Україні 
відведена доля рабині в Польщі від моря до моря. Це, до речі, й Огоновський ще коли 
втовкмачував мені…» (с. 122). 

Рельєфно і проникливо, експресивно виразно змальовано загальну інертність 
української громади, що особливо «вбивало» І. Франка! З. Легкий створив 
характеристичний образ-символ «цілої імперії Лімбахів» (с. 95), що уособлює своїх 
«перевертнів» та «хрунів», «загорілих патріотів», «перекинчиків» і «рутенців». 
Передовсім це неодноразово згадувані у книзі З. Легкого «педагоги» Е. Черкавський 
чи І. Шараневич, котрі були яскравими представниками галицького «хрунівства». І 
тут доброю ілюстрацією буде той парадоксальний факт, що часто під час урядування 
у Львівському університеті етнічних русинів-українців, ренегати-перекинчики запекло 
сповідували шовіністичну «польськість». Зокрема, ректором і проректором у 1876–1877 
навчальному році відповідно були «греко-католики» згадуваний повище Е. Черкавський 
(два роки підряд, а пізніше ще раз – рідкісний випадок в історії виборної однорічної 
посади!) і К. Сарницький. Ректором у 1878–1879 Л. Білінський, раніше – Я. Головацький, 
однак лишень О. Огоновський послідовно обстоював українські національні інтереси 
в університеті й став через це жертвою переслідувань і шантажу з боку намісника 
Галичини А. Голуховського та того ж Е. Черкавського [3, с. 33, 91]. (A propos, саме 
О. Огоновський, виконуючи обов’язки декана філософського відділу у 1871–1872 років, 
вперше виголосив інавгураційну промову у Львівському університеті не німецькою 
мовою, а українською, і лише наступного року офіційно пролунала польська). 

«Проблема відступництва доймала мене віддавна… 1875-го… мабуть під впливом 
Адама Міцкевича у п’єсі із старокиївських часів “Славой і Хрудош” я заторкнув 
питання зради як рушійного націєтворчого компонента, який через навмисну посилену 
пригнобу свого ж народу неодмінно спровокує його бунт супроти гнобителя-наїзника 
за волю краю» (с. 77). «Та чи жде на Хрудоша слава навіть у визволеній державі? Не 
розтерзає його, як Саву Чалого, кривджений і цькований ним плебс, не посвячений у 
його благородну мету й не спроможний осягнути її?..» (с. 79) – психологічно вивірено 
і точно аналізує З. Легкий сіть образів та асоціацій у творах І. Франка, розкриваючи 
грані його особистості, проектуючи його інтелектуальні сумніви і муки «духа» вже на 
нинішні українські реалії. Таке враження, що сьогоднішні українські «Хрудоші» все ще 
інспірують повстання проти окупанта, захопившись за інерцією по-валленродівськи! 
Роздуми З. Легкого про природу і зло конформізму в українському суспільстві, про 
причини (суто нашої?!) «ворожди, якоїсь фізіологічно-фібральної зненавиді і злоби до 
людини з іншою думкою та з більшою владою, ніж у тебе» (с. 329) мали би (contra spem 
spero!?) допомогти усвідомити свою духовну неміч не одному сучасному українському 
«наполеончику» чи інтриганові-чинуші. Змальовуючи, до слова, стосунки того ж 
М. Драгоманова й О. Огоновського, сучасний письменник з болем пише: «Яка химерна 



319РЕЦЕНЗІЇ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

й жорстока українська доля. Розриває нашу хоругов на клапті псом підшита, злобою 
згодована, заздрісна і мстива фурія-планида. Щось не так сказав, знебачки зачепив 
старий професор амбіції Драгоманова – і покривджений тут же віддає навідліг своєму 
кривдникові за злая… Отаке воно, наше піклування про себе?..» (с. 322).

Наскрізним для художнього осмислення З. Легкого стала проблема «двійництва», 
дослідження «імпульсивно-хворобливої реакції» І. Франка на власні помилки-ґанджі, на 
причини певного фіаско у співпраці з поляками у політиці, журналістиці, белетристиці. 
«Мислити однією мовою, а писати іншою – се не легкий і вільний біг атлета, а поступ 
зі спотиканням, разуразними запинками, виважуванням кожного кроку, пак слова чи й 
речення, від остраху зашпортатися й помилитися. Се, панове, явне роздвоєння: один 
шкрябає, а хтось другий чипіє над тобою й вичитує, править, коригує» (с. 261), – 
концентрується увага на процесі творчості не-рідною мовою. Чи ж була гармонія між 
двома Франковими «Я» у «Похороні», у «Лелі і Полелі», «Перехресних стежках», у 
чому виявилась ота уже класична єдність і боротьба протилежностей, симбіоз раціо 
та емоціо, еросу і танатосу?

Дуже проникливими, вічними, такими, що резонують і, на жаль, довго (завжди?!) 
будуть посутніми для українських інтелектуалів, є роздуми З. Легкого про Франкові 
болючі пошуки причин роз’єднаності, поділу, міжусобиць, чвар та – як наслідок – 
нашого історичного програшу, національної поразки у боротьбі із сусідами за свою 
державність. «Мойсеї не родяться щодня, то правда, вони формуються під зовнішнім 
впливом, а той зовнішній тиск є в нас у десять разів більший, ніж у вас. Якщо ви колись 
відчуєте його так, як ми сьогодні, тоді й у вас почнуть оглядатися за своїм Мойсеєм 
і, напевне, знайдуть, хоча сьогодні його ще бажали б знищити», – мовить тодішній 
«міфотворець» Теодор Герцль українському вченому у Відні (с. 297). А на риторичне 
запитання-уточнення («Але ж нація об’єднується мовою...») ствердно говорить: «Божий 
дім не можна збудувати іноземною мовою» (с. 298). 

Майже через десяток років у прохідках Римом із Михайлом Грушевським І. Франко 
завмиратиме у церкві Сан П’єтро ін Вінколі перед статуєю Мойсея та згірчено думатиме: 
«Тяжка то місія – вести здеморалізований народ, якому неволя дає похилу, повзку, мов 
повитиця, душу, привчає слугувати на задніх лапках володареві, лизати руку, яка б’є… 
…Та чи реалізувався б такий лідер в українському ареалі? Не спіткала б його доля 
міфічного попередника? Скільки ж тут Датанів! Скільки Авіронів у вишиванках! 
Скільки заздрісників, що вражають опонентів наповал камінням, словом чи Юдиним 
жестом» (с. 465). Цей саркастичний образ зрадника-відступника у «тенденційній 
вишиванці, яка, відомо, підкреслює патріотичне серце носія» (с. 471), котрий і не 
приховує, що потребує України лишень для «хліба і кусня сала», але стає «вишиваним» 
суддею Мирона-автора-політика-вченого-вчителя, є сюжетним стержнем 71-го розділу-
параграфа та й усієї книги З. Легкого. Цей типаж, на думку сучасного письменника-
мислителя, став центровим й у життєдолі Франка-Мойсея, який на сторінках книги 
риторично запитує: «О, як можна опідлитись і принизитися задля кусня хліба..!» 
(с. 470). Йдеться про Франкове балотування на доцентуру до Львівського університету, 
про його візити до К. Бадені, М. Бобжинського, до міністерства у Відні. Ці та інші 



320 РЕЦЕНЗІЇ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

україножери стоять на шляху народу з рабства. Як і хруні-москвофіли Гушалевич, 
Дідицький, Площанський… Однак знову і знову З. Легкий формулює через свого 
літературного героя і вчителя основне запитання: «Усі патріоти, лідери, батьки нації – і 
вони з лютими воріженьками в камінному моноліті нездвигною перепоною на нашому 
шляху поступу?! Боже, коли ти єси, спаси наш люд од таких вождів!» (с. 485). 

Чи ж не через таких «батьків нації», «Датанів та Авіронів у тенденційних 
вишиванках», які своєю зажерливістю і продажністю дискредитують саму ідею 
незалежної держави, народ стає «тисячами маріонеток» (с. 353), що продаються тисячами 
способів?! Звідси – страшні у своїй наготі і правдивості слова Зіновія Легкого, що їх 
він оприявнює вустами І. Франка у розмові з М. Євшаном: «Патріотизм, націоналізм – 
се фразеологія розпухлих від розкошів товстосумів, яким і пташиного молока не 
бракує. Коли ж твоя родина гола-боса й чахне з голоду на рідній землі, не люба тоді 
тобі така вітчина й продаєш душу навіть чортові задля кусника разового хліба»… (с. 
355). «Мотив національної самокритики» (Ю. Барабаш. – В. М.) як вияв справжнього 
патріотизму та громадянської мужності є наскрізним у романі і засвідчує світоглядну 
зрілість письменника.

Авторські (З. Легкого. – В. М.) сприйняття і не-сприйняття Франкових сучасників, 
друзів-суперників, одвертих ворогів і прихованих друзів надзвичайно оригінальні і 
мотивовані цілісною життєвою світоглядною системою: передусім людинолюбством, 
україноцентризмом і християнською (пра-, глибинною, первісною, прямою, 
неопосередкованою – згадується Шевченкове «Молітесь Богові одному, молітесь 
правді на землі») життєвою етикою. Зразу ж прошу вибачити за немічну спробу 
окреслити «святая святих» шанованого письменника, – це зможе відчитати кожний 
уважний реципієнт книжки. Я ж лишень промоціюю сторінки книжки «Се мого серця 
драма», де митець пізнає і мислить про І. Франка у його взаєминах з І. Верхратським, 
О. Огоновським, М. Павликом, М. Драгомановим, М. Грушевським, О. Терлецьким, 
В. Ягічем, В. Коцовським, Оленою Пчілкою і Лесею Українкою; аналізує його судження 
щодо Т. Шевченка, М. Гоголя, О. Пипіна, І. Тургенєва і ще сотень відомих і незнаних 
людей. Легкого-письменника вирізняє блискуча ерудиція та обізнаність у Франковому 
часі, тому в цьому ракурсі є всі підстави називати цей роман історичним. Читач відчує 
на сторінках твору не просто «флер епохи», «дух часу», а дізнається безмір цікавої і 
пожиточної точної інформації про «цісарську Галичину» ХІХ століття, а вже на цьому 
«ґрунті» пан Зіновій висновує плетиво думок та емоцій про І. Франка і його людей. 
Відзначу від себе у книжці З. Легкого цікавий образ «useful idiot» («корисного ідіота») 
Ватрослава Ягіча (с. 298–300) та уточню, що І. Франко називав таких «угодовців» 
і «симпатиків» Росії «сангвініками в Західній Європі», а в статті «Подуви весни в 
Росії» писав, що на «пропагандистський гачок» «карикатурної весни» (декларативної 
лібералізації. – В. М.) російського чиновника «… в Європі не зловився ніхто, крім 
тих, які мають свій інтерес у тім, щоб піддержувати престиж і повагу російського 
самодержавного чиновника» [5, т. 45, с. 360–361; детальніше про це див.: 4, с. 312–325].

Книга Зіновія Легкого однозначно не про Франка-Каменяра. Але і не виключно про 
Мойсея-провідника нації чи Ментора-вчителя народу. Свого часу І. Франко наголошував 



321РЕЦЕНЗІЇ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

на універсальності творів Тараса Шевченка, а не тільки на сегменті «мужицького» 
поета і «сокирника», що його так активно (і доволі успішно!) виокремлювало пізніше 
радянське літературознавство, витворивши оксюморонний по суті міф «революціонера-
демократа». Заперечував однобічну рецепцію «осколка» Шевченка, нерозуміння 
поліфонічності його творчості, популістське та «іконне» використання спадщини 
митця з утилітарною метою, наче передбачаючи, що до нього теж буде застосоване 
таке ж «прокрустове ложе». Повістяр З. Легкий створив дуже читабельну (для когось – 
драстичну!) сюжетну лінію Франкового інтимного життя. Власне, так і названо роман – 
«серця драма». Напевно, самому авторові пасуватиме означення, яким він у тексті 
іронічно характеризує Франкового «запеклого друга» Михайла Павлика – «мудрай-
жонознавець»! Зацікавленому темою «Франко і його жінки» читачеві З. Легкий пропонує 
галерею наближень і перепрочитань драматичних і трагічних, інколи – трагікомічних 
чи навіть фарсових – любовних історій насиченого інтимного життя класика. «А 
недурний вигадав: чим дужче твоє жадання дременути від дівки, тим міцніше вона 
тримається за твою полу» (с. 104), – незвично застосовує парадоксальну пушкінську 
формулу до певного етапу стосунків з Ольгою Рошкевич. Про таємничу Юзефу 
Дзвонковську (Густю Грабову, Августу Трацьку з «Не спитавши броду») З. Легкий 
пише:  «Загадка – не дівчина. Дантова Беатріче, ангельської вроди, перед якою хоч 
падай на коліна та й молись. І тримає тебе на повідку не лишень красою, га, Борисе? А 
чим же: розважною стриманістю, ввічливим тактом, усмішкою (задуманою й сумнавою 
водночас) чи маломовністю, якою вона приховує власну сутність» (с. 175–176). Як 
це подібно до класичного уже жіночого архетипу Марії Вілінської – «нерозгаданого 
сфінкса», «мовчущого божества» для Куліша, Тургенєва і цілого сонму поклонників 
у неповторній інтерпретації-прочитанні письменника Марка Вовчка авторства В. 
Петрова-Домонтовича… «Будучи мовчазною, являє собою стіну, на якій люди малюють 
ідеали…». «Прекрасна мовчуня». Це вже знову І. Франко із «Не спитавши броду». Як 
звідти ж й осиротіла через «чесність Епамінонди» донечка Міхонської, яка представляє 
мотив «каламутної води» у романі і житті І. Франка. 

І «дівиця з Бібрки (не скромна Уляна Кравченко, а таки Юлія Шнайдер з тверезим 
німецьким розрахунком), що заганяє в глухий кут і притискує до стіни навіть тебе, 
кмітливого розумника»; і Климентина із Жовтанців – «тендітна поетка з русявими 
кучерями», жовтанецька «Зулейка», яку «я принукував до щоденного писання, впрягав, 
як вола в ярмо…». «О, ті жіночки, пак дівчата… Коли їх більше, ніж одна, то вже, рахуй, 
справжній клопіт і морока голівоньці… Наразі в ньому дві поетки – чорнява і білява. Одну 
жаль попустити, і все чекаєш на рішенець її матері, а вже друга реп’яхом у серці: не одірвеш 
без рани й крові» (с. 208). А все вирішує у життєплині І. Франка (і в романі Зіновія Легкого) 
deus ex machina – лист про рантку, написаний у Жовтанці, а відправлений у Бібрку… 
«Траплялось-таки щось містичне, глузду непідвладне: листом кличеш на звидання одну, а 
в той же час (із втручанням нечистого?) виціловуєш устонька другої» (с. 220). 

Як, власне, містичним і трагічним днем вважає сучасний романіст 4 вересня 1885 
року (фатальних дат не виколупнеш із пам’яті нізащо!), коли написано лист до Ольги 
Хоружинської «будьте моєю дружиною» «майже за шаблоном», адже «до цього тексту 



322 РЕЦЕНЗІЇ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

я, нівроку звик, бо адресував його і в Лолин, і в Бібрку, і в Жовтанці…». Автор роману 
стоїчно формулює життєвий рецепт-діагноз: «Але ж одруження – се завше лотерея, 
котра 99 % хибляє» (с. 238). Тому і привіз І. Франко з Києва «…молоденьку вродливу 
дружину з доктрини…» (с. 246), а непогасне прагнення віднайти отой «один відсоток» 
зумовило незбагненну ситуацію: «Написав, одніс на пошту і мов закляк у віконечку, 
пожираючи очима молоденьку поштову маніпулянтку з великими чорними очима…». 
«Вона, Хоружинська, бах – і вивела тебе на Целіну Журовську… Дякуй панні з Києва 
за звідництво…» (с. 234–235). І, звісно, містично-проста і фатальна Ґеня з Відня… Ще 
один «каламутний», дуже «каламутний» – такий архетипний,  і такий земний образ-
привид жінки у житті І. Франка. І, либонь, найбільш переконливий у мистецькому 
ракурсі здобуток Зіновія Легкого – це трагедійний образ фатальної Анни Павлик! 
Забутої і трафаретно-соціологічної у літературознавстві та мемуаристиці. Ще більш 
нещасної в особистому житті, ніж І. Франко… 

У романі «Се мого серця драма» шанувальники Франка-письменника знайдуть 
глибинний «розбір» та алюзії до текстів «Захар Беркут», «Борислав сміється», 
«Мойсей», «Сойчине крило», «Як Юра Шикманюк брів Черемош» і безміру ліричних 
і драматичних творів класика… Але знову й знову з’являтиметься «Борис Граб», який 
«женщин уважав предметом розкоші, люксусовим меблем, а в приложені до себе 
математичним зрівнянням із двома невідомими, які вносять непевність і хиткість у 
всі життєві рахунки». Усебічним є аналіз журналістської діяльності Джеджалика-
Каменяра-Мойсея у книжці З. Легкого, подібну «суб’єктивну об’єктивність» бачимо 
хіба у Я. Грицака у відповідному розділі [2, с. 201–213].

«Як давні співали, так тепер молоді насвистують» (нім.): так І. Франко писав 
уже 1902 року, аналізуючи вплив університетської науки на «елементарну» («Раз 
завели “вчені” церковщину для трактовання “вищих” предметів в університетських 
викладах, – ну ж за їх прикладом пішли й автори букварів та книжок для елементарного 
навчання…» [6, т. 54, с. 382]). Сутність художнього тексту неможливо витлумачити без 
використання термінів – складників іншої системи, ніж сам твір. Інтерпретація, передусім 
герменевтична, завжди передбачає використання «фону», «тла», що найбільш влучно 
«пояснить» словесний утвір. Отже, дослідник-літературознавець не тільки формулює 
цілісну гіпотезу сприйняття твору, але й подає свою пропозицію контексту, який цю 
«цілість» висвітлить. Чим же є контекст? Загалом можна виокремити два обшари: 
1) конкретний твір постав серед конкретних соціо-психологічних та історико-літературних 
обставин, які можливо реконструювати; 2) художній текст позначений літературознавчою 
«фізіономією» інтерпретатора, його смаками, уподобаннями, постулатами, знаннями. Це 
дає підстави назвати два інтерпретаційні типи – історико-літературний та літературно-
критичний. Якщо ж ідеться про компетенції інтерпретатора, то класично виділяємо 
особистісні якості, наявність базових когнітивних умінь (аналізувати, структурувати, 
систематизувати…), здатність реалізовувати антропоцентричні принципи гуманності. Іван 
Франко блискуче володів обома інтерпретаційними моделями, оригінально володів ними 
й З. Легкий, поєднавши у романі  про митця і вченого досконале знання франківського 
контексту та свою неповторну мудру візію національної історії і сучасності.  



323РЕЦЕНЗІЇ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

Сам Іван Франко не сприймав детерміністичну концепцію людини в суспільстві і 
вважав, що долю жодної особи, а передусім освіченої людини, не визначає виключно 
провидіння, збіг обставин чи навіть суспільні або національні умови життя. Хоч і 
не бачив людину також й абсолютно вільною щодо свого оточення. Цю проблемну 
ситуацію можна пояснити через осердя життєвої філософії І. Франка – позиція людини 
визначається її здатністю до оцінювання тих чи тих особистих або суспільних явищ та 
норм, здатністю зробити вибір. Можливість оцінювати і вибирати є головною ознакою 
інтелектуала, особи мислячої. Звісно, що будучи прихильником емпіричного натуралізму, 
І. Франко бачив себе і людство загалом невід’ємною частиною природи, яка в процесі 
еволюції набула здатності мислення, що і має «ціхувати» людину вільну, тобто, – 
відповідальну за свої вчинки. Згрубша можна виокремити два основні типажі тодішнього 
галицького інтелектуала в художніх і публіцистичних творах Франка-письменника: 
1) зразковий та «ідеальний» образ Франкового сучасника-інтелігента, позначений рисами 
«самомалювання» (за його ж визначенням), «культурного автобіографізму» (дефініція 
Тамари Гундорової); 2) збірний типаж «лінивої», «картярської», консервативної 
«русько-української інтелігенції» (і народовської, і – передусім, москвофільської) у 
час модернізації Східної Європи. У Франкових текстах відображено реалії розвитку 
української громадськості Галичини, головною проблемою якої був процес дифузії 
національної інтелігенції, чимала частина якої доволі часто вибирала пропольську 
(прогерманську, промосковську) орієнтацію, ослаблюючи, обезкровлюючи можливості 
модернізації свого народу. Без сумніву, головну роль у такому поступі мала відігравати 
національна школа, освіта рідною мовою, що в умовах конституційної монархії було 
можливим. Тому саме на освідомлення, просвітництво «нашої публіки», поборення 
її пасивності і «яловості» були спрямовані зусилля, бо ж І. Франко як літературний 
критик причиною слабкого розвитку української белетристики у Галичині вважав 
занадто великий вплив у літературі та політиці хоча й особисто порядних і чесних, 
але надзвичайно консервативних, заскорузлих гімназійних учителів, які все ще 
сповідували літературні й естетичні правила середини XVIII століття. Письменник 
створив промовистий образ «професорської цензури» – це і буквальне, і метонімічне 
означення консервативно-клерикальної позиції панівної в «Просвіті», НТШ, редакціях 
газет і журналів народовської партії. Часто І. Франко вибірково та доволі суб’єктивно 
трактував у своїх наукових і публіцистичних працях художню та суспільно-національну 
діяльність своїх політичних супротивників, намагаючись балансувати між вимогами 
непримиренного М. Драгоманова та об’єктивною доцільністю брати участь у провідному 
народовському потоці національно-культурного життя Галичини другої половини XIX 
століття. 

Врешті, логічно доходить висновку З. Легкий, судячи про долю І. Франка, «Політика – 
потворна сфера, яка не лише обдасть тебе брудом з ніг до голови, але й поламає долю» 
(с. 349). Справедливо вважає романіст із Мурованого, що політичне фіаско радикальної 
партії і самого І. Франка зумовило фатальну передмову до «Галицьких образків», а 
об’єктом його «нелюбові до Русі» передовсім є галицька інтелігенція. «Кого ж бо мав 
він любити? Адвокатів, які зі шкури друть селянина в ім’я патріотизму; попів, що не 



324 РЕЦЕНЗІЇ
ISSN 0130-528X. Українське літературознавство. 2018. Випуск 83

кращі від перших; урядовців, котрі соромляться свого походження; кількох діячів-
ділків, які самовладно загорнули українську політику в свої руки, роками сварилися і 
гризлися між собою і довели до того, що їх повага перед народом зійшла до нуля? Чи 
їх має любити д-р Франко?» (с. 379).

Зіновія Легкого, як і його літературного героя і наставника, хвилює й обурює «…
психічна організація нації, яка є дуже вразливою на найменшу власну кривду, а водночас 
може кривдити іншу з таким виглядом, немовби це найприродніша у світі річ. Звідки 
ця подвійна етична міра (одна для себе, інша для других) у поляків? Звідки це джерело 
національної дволикості?..» (с. 383). Можна «паралелити» зі сучасним польським 
політичним істеблішментом, однак треба пам’ятати і Я. Каспровича та Г. Бігеляйзена, 
і сучасних Я. Куроня та Ізу Хруслінську… Якщо спрощено, то йдеться про розуміння 
націоналізму як політичного принципу Е. Ґелнера, за яким політичні та національні 
одиниці мають збігатися, а сам історично неминучий націоналізм є творчим і первісним 
чинником у творенні націй. І в останні роки політикум дружньої нам країни очевидно 
не розрізняє націоналізм «політичний» і націоналізм «культурний» (Д. Гатчінсон); 
націоналізм як прагнення до гетерогенності культури поневоленої нації і шовінізм 
гомогенний державного імперського народу. 

У читабельній розумній книзі З. Легкого вдумливий читач знайде ще чимало «не 
заторкнутих», «не діткнутих» у рецензії цікавинок із «серця драми» великої людини, 
перед ним постане надзвичайно скомплікований феномен українського інтелектуала 
з виразною європейською ідентичністю. Приклад діяльності Івана Франка, історичне 
значення його «біографії» і його «спільноти» може активно впливати на формування 
світоглядної позиції сучасної України, майже половина якої все ще ідентифікує себе із 
міфічною «східнослов’янською» спільнотою, відмежовуючись від європейської історії.

СПИСОК ВИКОРИСТАНОЇ ЛІТЕРАТУРИ

1. Буда В. А. Лексика вчителів як засіб характеристики педколективу у романі Зіновія 
Легкого «До Гераклових стовпів» / В. А. Буда // Розвиток педагогічної освіти і нау-
ки в Західних областях України : тези доповідей наук. – практ. конф. Ч. 1 / редкол.: 
А. В. Вихрущ, Р. Т. Гром’як, Ю. В. Іващенко та ін. – Тернопіль, 1990.

2. Грицак Я. Пророк у своїй Вітчизні. Франко та його спільнота (1856–1886) / Ярослав 
Грицак. – Київ : Критика, 2006.

3. Горак Р. Іван Франко. Університет / Р. Горак, Я. Гнатів. – Львів : ВЦ ЛНУ імені Івана 
Франка, 2004. – Кн. 4: Університет.

4.  Микитюк В. Педагогічні концепти Івана Франка (теорія та методика навчання літератури) : 
монографія / Володимир Микитюк. – Львів : ЛНУ імені Івана Франка, 2017.

5. Франко І. Зібрання творів : у 50 т. / Іван Франко. – Київ : Наукова думка, 1976–1986.
6. Франко І. Додаткові томи до Зібрання творів у 50 т. / Іван Франко. – Київ : Наукова 

думка, 2008–2011. 

Стаття надійшла до редколегії 02.10.2018 
Прийнята до друку 11.10.2018

Володимир Микитюк



325

ЗМІСТ

ІНТЕРПРЕТАЦІЯ  ФРАНКОВОГО ТЕКСТУ 

Марія МОКЛИЦЯ. АЛЕГОРІЯ ЯК КЛЮЧ ДО СТИЛЮ ІВАНА ФРАНКА ..................3
Ірина КОЧАН. СТРУКТУРА ФРАНКОВОГО ТЕКСТУ 

(НА МАТЕРІАЛІ НАУКОВО-ПУБЛІЦИСТИЧНИХ ПРАЦЬ ІВАНА 
ФРАНКА ПОЧАТКУ ХХ СТОЛІТТЯ). ...........................................................11

Любомир СЕНИК. ПСИХОДРАМА ОПАНАСА  МОРИМУХИ 
В ЛІТЕРАТУРНІЙ ТА КІНЕМАТОГРАФІЧНІЙ ІНТЕРПРЕТАЦІЇ ..............21

Володимир ПРАЦЬОВИТИЙ. ДВІ РЕДАКЦІЇ ДРАМИ «РЯБИНА» 
ІВАНА ФРАНКА ...............................................................................................29

Ольга ШОСТАК. ТОПІКА «ЕМІГРАЦІЙНОГО» ТЕКСТУ ІВАНА ФРАНКА ...........38
Мар’яна ГІРНЯК. ДІАЛОГІЧНІСТЬ У СТРУКТУРІ ПРИТЧОВИХ 

ОПОВІДАНЬ ІВАНА ФРАНКА ......................................................................52
Олександра САЛІЙ. ГУЦУЛЬЩИНА ЯК LOCUS AMOENUS. ЗАСНОВКИ ДО 

ВИВЧЕННЯ ГУЦУЛЬСЬКОГО ТЕКСТУ .......................................................65
Галина МАЗУР. ФОЛЬКЛОРНІ  ОБРАЗИ-СИМВОЛИ ДОЛІ / НЕДОЛІ 

У ПОЕТИЧНОМУ СВІТІ ЗБІРКИ ІВАНА ФРАНКА 
«З ВЕРШИН І НИЗИН» ...................................................................................76

Святослав ПИЛИПЧУК. ФОЛЬКЛОРНИЙ «СЕРПАНОК» 
ФРАНКОВОГО ОПОВІДАННЯ «У КУЗНІ» .................................................85

ТЕОРЕТИЧНІ ТА МЕТОДОЛОГІЧНІ АСПЕКТИ

Михайло ГНАТЮК. ІВАН ФРАНКО І ДЕЯКІ ПИТАННЯ РИТОРИКИ 
(ТЕОРІЯ І ПРАКТИКА) ...................................................................................99

Ivan TEPLYY. THE FOREIGN-LANGUAGE DISCOURSE OF IVAN FRANKO: 
CREATIVE REVERBERATIONS ...................................................................107

Катерина ШМЕГА. ДІАПАЗОН ҐЕНДЕРНИХ ЗАЦІКАВЛЕНЬ 
ІВАНА ФРАНКА: ОСОБИСТИЙ ДОСВІД І ТВОРЧА РЕФЛЕКСІЯ ........137

Вікторія ГОГОЛІНА. «БУЛО СЕ ТРИ ДНІ ПЕРЕД МОЇМ ШЛЮБОМ...» 
ІВАН ФРАНКА ТА СВЯТЕ ПИСЬМО: АСПЕКТИ МІЖТЕКСТОВОЇ 
ВЗАЄМОДІЇ.....................................................................................................147



326

ТВОРЧІ КОНТАКТИ І МІЖКУЛЬТУРНІ КОНТЕКСТИ

Тимофій ГАВРИЛІВ. «ЩЕ Й НАМ ВЕСНА ПРЕКРАСНА РОЗЦВІТАЄ...»: 
ІВАН ФРАНКО – ПЕРЕКЛАДАЧ НІМЕЦЬКОЇ ПОЕЗІЇ .............................156

Марія КОТИК-ЧУБІНСЬКА. ЖИТТЯ ОСТАПА ТЕРЛЕЦЬКОГО: 
ПРАГНЕННЯ ДО ІДЕАЛУ І ПРИСУДИ РЕАЛЬНОСТІ ............................167

Марія ЛАПІЙ. «ЙТИ БІК-О-БІК ПО ОДНІЙ ДОРОЗІ І ДО ОДНОЇ ЦІЛІ»: 
ТВОРЧА СПІВПРАЦЯ ІВАНА ФРАНКА ТА УЛЯНИ КРАВЧЕНКО ........195

Олена ЛУЦИШИН. ІВАН ФРАНКО Й ОЛЕКСАНДР ЗДЕРКОВСЬКИЙ .................209 
Ірина РОЗДОЛЬСЬКА. «ВІСТНИК ПРЕСОВОЇ КВАТИРИ УКРАЇНСЬКИХ 

СІЧОВИХ СТРІЛЬЦІВ» ЯК ДЖЕРЕЛО СТРІЛЕЦЬКОЇ ФРАНКІАНИ ...219
Микола КРУПАЧ. ЗАПИТАННЯ БЕЗ ВІДПОВІДІ 

(ДО ПРОБЛЕМИ АБРИСУ ІВАНА ФРАНКА 
В РЕЦЕПЦІЇ ДМИТРА ДОНЦОВА) .............................................................227

ПУБЛІКАЦІЇ

Яким ГОРАК. З ІСТОРІЇ ФРАНКОВИХ ПУБЛІКАЦІЙ ДОКУМЕНТІВ 
РОДИНИ ШАШКЕВИЧІВ (НА МАТЕРІАЛІ ЛИСТІВ ТЕРЕСИ 
НЕСТОРОВИЧ ДО ІВАНА ФРАНКА) .........................................................244

Микола ЛЕГКИЙ. МАЛОЗНАНА РЕЦЕНЗІЯ НА ВІДОМИЙ ТВІР 
(«ЗАХАР БЕРКУТ» У ПОЛЬСЬКОМОВНІЙ КРИТИЦІ) ...........................263

Роман ГОРАК, Богдан ЧУДІЙОВИЧ. ЛИСТИ ЗАКЛИНСЬКИХ 
ДО ІВАНА ФРАНКА ......................................................................................270

Віолетта ЧЕРНІЄНКО. ЛИСТИ АРТИМА ХОМИКА ДО ІВАНА ФРАНКА .........302

РЕЦЕНЗІЇ

Володимир МИКИТЮК. АВІРОНИ У ВИШИВАНКАХ. 
ПРО ДВАНАДЦЯТИЙ РОМАН ЗІНОВІЯ ЛЕГКОГО 
[ЛЕГКИЙ З. СЕ МОГО СЕРЦЯ ДРАМА. – 
ЛЬВІВ: «ТРІАДА ПЛЮС», 2015. – 504 С.] ..................................................314



327

CONTENTS

FRANKO’S TEXT INTERPRETATION

Maria MOKLYTSIA. ALLEGORY AS KEY TO IVAN FRANKO’S STYLE ..................... 3
Iryna KOCHAN. THE STRUCTURE OF IVAN FRANKO’S TEXT

(BASED ON IVAN FRANKO’S SCIENTIFIC AND JOURNALISTIC 
WORKS OF THE EARLY 20TH CENTURY) .................................................... 11

Liubomyr SENYK. THE PSYCHODRAMA OF OPANAS MORYMUKHA 
AS QUEST FOR THE ETERNALAND INCOMPLETELY 
COMPREHENSIBLE IN THE LITERARY 
AND VIDEO-VISUAL INTERPRETATION .................................................... 21

Volodymyr PRATSOVYTYY. TWO REDACTIONS 
OF IVAN FRANKO’S DRAMA «RIABYNA» [«THE ROWAN TREE»] ....... 29

Olha SHOSTAK. THE TOPOI IN IVAN FRANKO’S «EMIGRATION» TEXT ............... 38
Maryana HIRNIAK. DIALOGICITY IN THE STRUCTURE 

OF IVAN FRANKO’S PARABOLIC STORIES ............................................... 52
Oleksandra SALIY. HUTSULSHCHYNA AS A LOCUS AMOENUS

BASICS FOR THE STUDY OF THE HUTSUL TEXT .................................... 65
Halyna MAZUR. FOLKLORE SYMBOLIC IMAGES OF GOOD 

FATE / ILL FATE IN THE POETIC WORLD OF IVAN FRANKO’S 
COLLECTED POEMS FROM THE HEIGHTS AND THE DEPTHS ............... 76

Sviatoslav PYLYPCHUK. FOLKLORE «HAZE» IN FRANKO’S 
SHORT STORY «IN THE SMITHY» ................................................................ 85

THEORETICAL AND METHODOLOGICAL ASPECTS

Mykhaylo HNATIUK. IVAN FRANKO AND SOME ISSUES OF RHETORIC
(THEORY AND PRACTICE) ............................................................................ 99

Іван ТЕПЛИЙ. ІНШОМОВНИЙ ДИСКУРС ІВАНА ФРАНКА: 
ТВОРЧЕ ВІДЛУННЯ ..................................................................................... 107

Kateryna SHMEHA. THE RANGE OF IVAN FRANKO’S GENDER INTERESTS:
PERSONAL EXPERIENCE AND CREATIVE REFLECTION ..................... 137



328

Victoriya HOHOLINA. «IT WAS THREE DAYS BEFORE MY MARRIAGE...» 
BY I. FRANKO AND THE HOLY SCRIPTURE: 
ASPECTS OF INTERTEXTUAL INTERACTION ........................................ 147

INSPIRING CONTACTS AND INTERCULTURAL CONTEXTS

Tymofi y HAVRYLIV. «AND FOR US TOO THE SPLENDID 
SPRING IS BLOOMING...»: IVAN FRANKO AS TRANSLATOR 
OF GERMAN POETRY ................................................................................... 156

Mariya KOTYK-CHUBINS’KA. OSTAP TERLETSKY’S LIFE:
STRIVING FOR THE IDEAL AND VERDICTS OF REALITY ................... 167

Mariya LAPIY. THE CREATIVE COLLABORATION 
OF IVAN FRANKO AND ULIANA KRAVCHENKO ................................... 195

Olena LUTSYSHYN. IVAN FRANKO AND OLEKSANDER ZDERKOVS’KYI .......... 209
Iryna ROZDOLSKA. «REPORTER OF PRESOVA KVATYRA 

OF THE UKRAINIAN SICH RIFLEMEN» 
AS THE SOURCE OF FRANKO SUCCESSORS OF RIFLEMEN ............... 219

Mykola KRUPACH. QUESTIONS WITHOUT ANSWERS
(TO THE PROBLEM OF IVAN FRANKO’S OUTLINE 
IN THE RECEPTION OF DMYTRO DONTSOV)......................................... 227

PUBLICATIONS

Yakym HORAK. FRANKO ARCHIVE PUBLICATIONS 
OF SHASHKEVYTCH FAMILY IN TERESA NESTOROVYCH’ 
FRANKO EPISTOLAR COLLECTION ......................................................... 244

Mykola LEHKYY. LITTLE-KNOWN REVIEW OF A FAMOUS COMPOSITION
(«ZAKHAR BERKUT» IN POLISH-SPEAKING CRITICISM) ................... 263

Roman HORAK, Bohdan CHUDIYOVYCH. LETTERS FROM 
THE ZAKLYNSKIA TO IVAN FRANKO ...................................................... 270

Violetta CHERNIENKO. АRTYM KHOMYK’S LETTERS TO IVAN FRANKO ......... 302

REVIEWS

Володимир МИКИТЮК. АВІРОНИ У ВИШИВАНКАХ. 
ПРО ДВАНАДЦЯТИЙ РОМАН ЗІНОВІЯ ЛЕГКОГО 
[ЛЕГКИЙ З. СЕ МОГО СЕРЦЯ ДРАМА. – 
ЛЬВІВ: «ТРІАДА ПЛЮС», 2015. – 504 С.] .................................................. 314


