
ІРАРН ОАЕ 
ІТЕРАТУРО: 

знаАвство 

внгзск | г





ЧУ ДИ | 

"ГУ 

МІЖВІДОМЧИЙ 

РЕСПУБЛІКАН- 

СЬКИЙ ЗБІРНИК 

Ф
о
ф
ь
Ф
о
ф
ь
ф
о
о
ф
ф
о
ф
о
ф
ь
ф
ф
ь
ф
ь
б
о
ф
о
ф
ь
ф
о
ф
ь
і
 

УКРАЇНСЬНЕ 

ЛІТЕРАТУРОЗНАВСТВО 

ВИПУСН ІЇ 

ВИДАВНИЦТВО 
ЛЬВІВСЬКОГО 
УНІВЕРСИТЕТУ 
1966 9

9
0
9
9
0
0
0
0
0
0
9
0
0
6
9
0
6
0
0
9
6
0
0
0
0
0
0
0
0
0
с
0
6
0
0
9
9
9
0
6
6
0
0
6
0
6
5
6
6
ф
5
0
0
0
9
0
0
0
0
0
7
5
0
Ф
9
9
9
9
0
0
0
9
0
ф
Ф
0
0
0
Ф
Ф
0
9
9
9
Ф
9
9
Ф
0
0
Ф
9
0
9
0
0
Ф
Ф
9
0
Ф
9
9
9
Ф



ЗУІ 
У45 

У другому випуску республіканського збірника «Українсь- 
ке літературознавство» читач знайде роздуми про зв'язки 
письменника з життям і про природу літературного твору, 
ознайомиться з розвідками про майстерність художніх творів 
М. Коцюбинського, Марка Черемшини, О. Вишні, М. Куліша, 
М. Стельмаха. 

Особливий інтерес становитимуть дослідження в галузі 
давньої, нової і радянської літератури, які розкривають ма- 
ловідомі і невідомі сторінки з життя і діяльності україн- 
ських письменників, а також  недруковані досі 0 ш листи 
В. Стефаника, Є. Ярошинської та академіка Ф. Є. Корша. 

Збірник розрахований на викладачів вузів, аспірантів, 
студентів, | учителів середніх шкіл, літературознавців, 
письменників і всіх тих, хто цікавиться життям і творчістю 
українських письменників та питаннями української  літе- 
ратури. 

РЕДАКЦІЙНА КОЛЕГІЯ: 

Доцент Я. П. Білоштан, Г. С. Домницька, до- 
цент І. М. Д узь, професор Л. Д. Іванов, профе- 
сор А. С. Іщук, доцент М. П. Комишанченко, 
доцент М. Я. Корж, професор Б. Г. Кубланов, 
доцент В. М. Лесин, доцент О. Н. Мороз (заст. 
відпов. редактора), доцент Ф. М. Неборячок (від- 
повідальний редактор), професор Ї. І. Пільгук, до- 
цент П. П. Пономарьов, професор М. І. Руд- 
ницький, доцент М. С. Федорчук, доцент 
Н. М. Федченко, доцент А. М. Халімонкнчух 
(відповідальний секретар), професор С. М. Шахов- 
ський, доцент С. Я. 

7--2--2 

41--Б3--9--66 М 



с5
00

00
00

60
96

60
99

09
06

66
06

69
 

ю
о
о
о
о
о
о
Ф
о
ф
Ф
о
0
0
0
0
9
9
9
9
0
0
9
9
9
9
9
0
0
9
9
0
0
0
9
9
9
9
9
0
9
0
0
0
9
0
9
9
9
0
0
9
0
0
9
9
9
9
9
9
9
9
0
9
9
9
9
9
9
0
0
9
9
9
9
9
9
9
9
0
0
9
9
9
9
9
9
о
0
0
о
о
о
о
 

Теорія 

літератури



П.ІП.ІКОНОНЕНКО 

(Київ. Держуніверситет ім. Т. Г. Шевченка) 

Епоха, письменник, герой... 

(За оповіданням «Слава» О. Довженка) 

у
ф
о
ф
5
о
о
ф
ф
о
с
ф
о
ф
е
ф
о
ф
о
о
г
 

П ясьменник і час; реальні люди життя і художні типи мис- 
тецтва -- ці проблеми актуальні та вічні, як саме мистецтво, як життя лю- 
дей і еволюція їх духовного світу. І не дивно: природа, її розвиток -- не- 
вичерпні не лише у своєму багатстві, а й в контрастах та діелектичних 
суперечностях. Особливо помітно це на формах, етапах і виявах су- 
спільного прогресу, де проявляють свої сили не тільки закономірності 
природної еволюції, але й індивідуальні риси психології та спалахи енер- 
гії інтелектуальної, шукань духовних. Особистість у своєму розвитку 
від найнижчої (чисто біологічної) до найвищої (духовно-інтелектуаль- 
ної) форм проходить, з одного боку, шлях поколінь всіх попередніх 
епох. А з другого, -- окреслює шлях абсолютно неповторний і ніким не 
звіданий, який визначений тільки для неї одної і лише в цей, а не в 
жоден інший історичний час, бо вона-- наслідок двох визначальних 
факторів: природи, яка кодує її характер з моменту зародження (маємо 
на увазі риси, які не змінюються за весь час її життя), і суспільної 
дійсності, яка визначає її змінні й несталі риси, такі, як світогляд, мо- 
раль, етика, психіка... 

Це змушувало раніше й змушує тепер ставити людину в центр ху- 
дожнього втілення дійсності не лише тому, що всяка свідома індивіду- 
альність завжди прагнула жити і працювати, творити та боротися в 
ім'я людини, а й зокрема тому, що людина як у своїй індивідуальній 
неповторності, так і в своїй суспільній всезагальності була, є і буде 
(уже хоча б завдяки постійній зміні та розвиткові) феноменом найменш 
пізнаним і в той же час найбільш таємничим та цікавим. 

Нерідко сучасні вульгарні соціологи твердять, що етапи розвитку 
людства -- це щаблі сходження його до вершин лише матеріальної 
культури; історичний досвід свідчить, що високий рівень науки та тех- 
ніки, життєвих (зокрема матеріальних) благ не давали омріюваного 
повного щастя, бо особа тому й емансипувалася від тваринного світу, 

що розвинула у собі незаміниму потребу мислити й почувати, отже, 
вбачати головний зміст життя в розвиткові благ і культури духовної, 
і її (особи, а з цим і суспільства) еволюція -- це еволюція характеру, 

еволюція образу духовного. 
Мистецтво в кращих своїх зразках засвідчило ці етапи духовних 

шукань та змін; герої народних міфів, творів таких митців, як Гомер, 

Вергілій, Шекспір, Гете, Шевченко, Ромен Роллан, Довженко і Шоло- 

хов, стали образним втіленням еволюційних процесів, визначивши цим 

шлях шукань і на майбутнє. Правда, тепер чимало з'явилося теоретиків, 

на думку яких проблема героя стала чимось на зразок рег5опа поп 

4



єгаїа, мало не основною причиною слабкості багатьох явищ сучасного 
мистецтва, проте ні вони, ні ті, хто наслідує цю «теорію», не можуть 
визначити магістральних шляхів літератури, бо і представники екзи- 
стенціалізму, і поборники модернізму, формалізму та літератури, що 
проповідує теорію мистецтва «потоку свідомості», прагнуть протиста- 
вити творчість суспільству, основною ж метою мистецтва завжди була 
краса життя людей і народів, їх інтереси. 

На жаль, є чимало радянських митців, для яких творчість стала 
знаряддям опису, а не пізнання й художнього відображення дійсності. 
Не такі уже й рідкі випадки, коли митці капітулюють перед складністю 
й багатогранністю форм та внявів життя, і теорія «дегероїзації» літе- 
ратури стає їх якщо не теоретичним, то фактичним кредо, Проте їх зу- 
силля повести й інших своїм шляхом -- марні, бо високий дух ніколи 
не вміщувався у вузьких рамках правил, він прагнув бути у всьому 
й проникнути в таємниці всього, тому й ставав рівновеликим життю. 
Дійсно, приглянемося до свідчень історії, і ми побачимо: нове слово 
знаходили й дарували людям не ті, хто копіював чи просто відтворю- 
вав бачене, зовні реальне, а ті, хто осягав важливість баченого і причи- 
ни його існування, тобто -- хто реалістично відображував внутрішню 
якість речей, істинну суть відчутого і пережитого, а до того ж -- тако- 
го, що торкалося духовного життя людини (чи в тій або іншій формі 
тенденцій її духовних шукань), її історично-конкретну виразність та 
всю неповторність характеру. Не дивно, що письменниками залиша- 
лись для наступних поколінь не всі, хто видавав (іноді дуже «плідно») 
один чи багато творів, а ті, хто засвідчував такі риси і якості свого 
генія: власну неповторну й колоритну та всеосяжну індивідуальність; 
могутній дух шукання і глибокий розум; якості природодослідника й 
вченого (соціолога, історика, економіста), а головне -- людинознавця 
(психолога, гуманіста , філософа) та художника. А понад усім -- гро- 
мадянина-борця, який сам вічно потребує горіння, перебуває у стані 
творчого неспокою, шукань і хоче, щоб такими одержимими були й 
інші, бо знає: щоб бути людиною, треба завжди прагнути злетіти вище, 
адже до абсолютного осягнення ідеалів правди й краси ще далеко; бо 
в самій людині сховані такі джерела оновлення й багатої неповторністю 
краси, які не дадуть припинитися розвиткові й життю ніколи. Бо бути 
письменником -- значить виявляти риси вченого-першовідкривача, бор- 
ця за передові ідеали епохи. 5 

Одна з кращих форм боротьби за ці ідеали -- виховання народу 
образами героїв, які були б реальними, неповторно красивими у свої 
індивідуальній виразності і великими, близькими до ідеалу суспільства 
у своїй характерній людям епохи всезагальності. 

Історія мистецтва знає не так багато образів-типів, які стали б сим- 
волом доби і виявляли не лише характер, а й устремління людей епохи 
так, як це виявляють Прометей, Ілля Муромець, Гамлет, Сід, Фауст, 
Гонта, Жан Крістоф, Павло Власов. Нашою літературою ще не ство- 
рений символ доби, хоча вона і явила світові такі образи, як Чапаєв, 
Давид Мотузка, Павло Корчагін, Макар Нагульнов, Соколов, Безсмерт- 
ний, герої Лаціса, Гамзатова, Межелайтіса, Айтматова, інших. 

Причин цього немало. Одна з найголовніших -- недостатня, іноді, 
філософська заглибленість наших митців при осмисленні природи ге- 
роїчного, яка й штовхає їх шукати героїчне або серед помпезного, зовні 
великого (і тому позитивного на час), або, впадаючи у крайність, шу- 
кати її серед приземленого, одверто буденного. Ця відсутність маєс- 
штабності у пізнанні та відтворенні справді героїчного іноді виправ- 
дується тим, що для створення образу героя-сучасника потрібна, мовляв, 

5



епопея... Але це виправдання позбавлене істинності. На доказ цього зу- 
пинимося на невеличкому оповіданні О, Довженка «Слава» !. 

Відомо, що сам Довженко також мріяв написати епопею «Золоті 
ворота», у якій би на повен зріст постала наша людина, герой часу. 
Але епопею не за кількістю сторінок -- Ю. Яновському для створення 
«Вершників», яких Луї Арагон назвав «Іліадою» нашої доби, вистачило 
одного невеликого тома, -- а за познотою вираження напруги й непов- 
торної величі та складності життя, виходячи при цьому з сгедо: вели- 
кою є та держава, у якій великими є малі люди. 

У цій новелі 4 сторінки. А скільки сторінок життя, пристрастей, 
устремлінь, мук і трагедій та величних звершень і злетів людського 
безсмертя! Ціла епоха. Так, без жодних перебільшень, ціла епоха... 

Завдяки чому? Що обумовило ту глибину і всеосяжну значимість 
образів-слів? 

«В оповіданні, якому тісно в книгах, відколи їх складають люди, 
описано тут, як у Вітчизняну війну серед многих мільйонів убієнних 
двадцять вісім пішло на загибель і загинуло смертю шщонайхоробрі- 
ших» (216). 

Так починає оповідання сам письменник. Що ж він хоче, відтворити 
ще один з найяскравіших епізодів війни з фашизмом і цим запалити чи- 
тача на нові подвиги? Чи йому забаглося прославити смерть в ім'я 
Вітчизни? 

Якщо виходити з переважаючого в нашій критиці принципу тема- 
тичного аналізу (який знецінює твори у їх змістовній значимості і по- 
над усе ставить сюжет, прикладом чого може бути й доля «Людини і 
зброї» О. Гончара, твору, який приплюсували до написаного «про вій- 
ну» і цим значимість звели до «нового слова про її початок», не звер- 
нувши уваги навіть на винесене в заголовок, де бачимо відсвіт думи 
про одвічну проблему людства -- війну і мир, життя і смерть людсько- 
го генія та їх причини), -- це оповідання з серії воєнного циклу. А коли 
вдуматись та спробувати визначити його зміст? До того -- причину 
його створення?.. 

Під оповіданням дата -- 20.П 1947 р, Чи не був це рік, коли народ 
дізнався щось нобого про хід минулої війни? Або його якусь подію, 
зокрема про битву 28-и під столицею? НІ. Історичні документи того часу 
ще нічого особливо нового не говорили. Отже, чогось нового, опертого 
на дані науки, про війну не міг сказати й О. Довженко. Та він і не 
ставив перед собою завдання писати будь-що про війну загалом. Дов- 
женко був істинний художник, і предметом його всепоглинаючих роз- 
думів була (як і завжди, і для всіх справжніх митців) людина. Пафос 
оповідання «Слава» визначила пристрасно полемічна дума письменника 
про долю людини, долю народу в той важкий час...А був він достойний 
пензля Данте: руїни, смерть -- ось що лишили нам прокляті на віки 
історією гітлерівські головорізи. Переможцям не вистачало найнеобхід- 
нішого: житла, одягу, взуття. Землю орали власними ранами, й поли- 
вали не лише потом, а й кров'ю. Кому ще випадали на долю подібні 
випробування? 

О. Довженко побачив це і відчув, а усвідомивши, не зміг мовчати. 
В основу його оповідання «Слава» і лягли роздуми про сучасність 
(ставлення до людини-плереможця). Вибір епізода війни, що визначив 
сюжетну канву, був цілком виправданим, бо виразнішого контрасту -- 
подвигу людини на війні і незаслуженої неуваги до її гідності та ду- 
ховних запитів -- придумати неможливо. 

|О, Довженко. Твори в 5-и томах, т. І. «Дніпро», К., 1964. Далі всі пося- 
лання на це видання подаються в тексті із зазначенням у дужках сторінки. 

6



Характерний уже сам стиль відображення конфлікту (до речі, муд- 
ро перенесеного в сферу внутрішніх, душевних переживань героя), по- 
родженого суперечностями життя: автор у вищій мірі гостро публіцис- 
гично й пристрасно говорить про подію, яка б для іншого стала хіба 
що предметом побутової мелодрами: про те, як дружина забула (а точ- 
ніше -- зреклася) свого живого чоловіка-героя в ім'я його втіленої в 
бронзу постаменту слави. К. Симонов у «Листі до жінки з Вічуга» торк- 
нувся лише чисто моральної сторбни проблеми. Олександр Довженко 
задумується над суспільною причиною цих фактів та людської пове- 
дінки і бере за основу відображення лише те, що становить характер- 
ну закономірність життя. Він зображує наслідок, прагнучи збудити 
наше сумління і нашу думку про причини й масштаби зла, Тому якщо 
у Симонова з подібного факту вимальовується моралізаторський пам- 
флет, у Довженка -- постає духовна драма, характер вияву якої да- 
леко не сімейно-побутовий. Ну й справді, уже початок оповідання зму- 
шує наші нерви напружитись до краю: ми бачимо, що не засохла ще 
кров бійців, ще лунають по світові слова про «поезію й героїку війни» 
(її розносять «урочисті диктори»), місто ще не прийшло до себе від 
потрясінь війни. А тим часом «безсмертя прийшло відповідно природі 
людській: скоро всі, хто поліг у боях, були персонально забуті і щезли 
з буття, аби не давити живих своїм неймовірним числом, А навіки в 
умах остались нетлінними лише потрібна кількість гордих імен героїв, 
знаменуючих собою всіх і все, суворі й прекрасні репрезентанти велико- 
го» (217). 

Хочемо думати, що це випадковість. Коли ж дізнаємося з опові- 
дання, що один із героїв виявляється живим, починаємо думати про 
невідворотність торжества справедливості, а не зла, -- та О. Довженко 
суворо реалістичний до краю: ми бачимо, що від цього єдино живого 
зідрікаються ті, в ім'я кого він умирає, аби нетлінною лишилася слава, 
як матеріальна основа життєвого благополуччя живих... Особливо вра: 
жаюче впливає письменник на читача тим, що після піднесеного, пате- 
тичного зачину його оповідання «знижується» раптом до реальних зем- 
них людей і тенденцій: ми бачимо драму окремої людини (героя), яка 
бажає, щоб не невідомий для нього світ, а власна дружина визнала 
його близьким і живим. А відстояти свого права не може. 

Чи не означає це, що Олександр Довженко в основу задуму свого 
твору поклав невір'я в людину і захотів показати як мізерність суєтно- 
го, падкого на Славу світу, так і нікчемність тих, кого життя піднесло 
як героїв середини ХХ віку? Ні. Якраз навпаки: письменник хотів ска- 
зати, що радянська людина -- більш героїчна Й велика, ніж ми часом 
думаємо, і вона заслуговує на те, щоб її любили та шанували живою. 
П -- в цій суворій зовнішній непривабливості та матеріальній безкорис- 
ливості, її -- до такої міри великої духом, що перед нею блідими ста- 
ють навіть найгероїчніші богатирі минулого. 

Показовий тут і шлях реалізації Довженком задуманого: ми бачи- 
мо його Григорія Загнибіду, який повертався в рідний Казахстан (при- 
йом, уже відомий нам з творів Шевченка), у стані, коли особистість 
нікчемна і дрібна могла або вже десять разів насправді померти, або 
ж -- наробити чогось нерозумного й божевільно мерзенного. Його зрек- 
лася рідня, він ледве живий клигає рідними місцями і його ніхто не 
пізнає, більше того, його здоров'я забрала війна, а майбутнє більш 
як не ясне. «--Я тобі покажу героя, гадино, -- шептали його запеклі 
засмаглі уста. -- Доберусь, почекай, недалечко вже. «Я вас не знаю 
і знати не хочу. Я забороняю вам писати мені. Ви самозванець, а не 
муж. Мій муж герой, і загинув він смертю героя». Ах, ти ж проклята 

7



сука. Значить, тобі хотілося моєї загибелі... уб'ю..» (218). Перед нами 
реальна, заполонена цілком реальними життєвими пристрастями люди- 
на, у яку віриш, і яка, здається, крім як виплакатись на грудях мате- 
рі -- ні на що не здатна: її скалічила війна, її зламала несправедли- 

вість живих і невдячність рідних. Та саме цей реалізм і допомагає 
Довженкові побачити найістотніше: перед нами справжній герой істо- 
рії! Він піднімає голову, бачить золоті літери на камені, які говорять 
у віки про нього як героя, і задумується, який він більше потрібний 
людям: немічний і буденний -- живий, чи ось такий (хай і мертвий) 
героїчно величний? У нього вистачає сил, щоб (уславивши себе под- 
вигом) відмовитися від своєї слави, проте у цій рішучості і в самозре- 
ченні він ще раз народжується як герой. 

Григорій Загнибіда Довженка -- справжній герой на віки, бо віч 
творить подвиг безкорисливо, і його вчинок -- не вияв афекту чи на- 
віть безвихідності, а нормальний стан душі, у якій героїчне -- таке бу- 
денне й постійне (а тому і справді величне), як життя, як вічно пре- 
красний і героїчний у своїй праці народ. 

Зміст цілого життя мав усвідомити в одну ніч звичайний селянин. 
тобто, крім уміння сіяти хліб та боронити Вітчизну, він мусив виявити 
себе ще й політиком та філософом. І виявив. Він «все пойняв. Похи- 
лилась сива голова. Пронеслися грізні події людські, спалахнули до 
неба пожежі минулих і майбутніх воєн, і всі клятви, й прощання, і бла- 
гословіння синів. Очистилась душа його в мізерному умученому тілі, 
піднеслась до найвищих висот розуміння, страждання». (218--219). Бо 
саме в цю вирішальну хвилину звелися всі його живі душевні сили, бо 
таким він був завжди. 

І досі сперечаються: малювати героя ідеальним чи реальним. Дов- 
женкові чужі були ці схоластичні витребеньки, бо він знав, що завдан- 
ня письменника -- перш, ніж ставити питання як, -- вирішити кого. 
зображувати, тобто осягнути велич сучасної людини і, пізнавши, роз- 
крити її, велику і небувалу, з позицій народу. 

«Йому перемінили паспорт, і трудився він уже під чужим ім'ям...» 
Яку ж силу Загнибіді треба було мати для цього? А яку проникливість 
та мужність Довженкові, щоб, заглибившись у сплетіння суспільних 
пристрастей та конфліктів, стати на сторону виразників характеру лю- 
дей нового часу! 

Великий подвиг Шолохова, який дав світові «Долю людини». Яки- 
ми ж. мірками визначити зроблене Довженком, який порушив подібну 
проблему на півтора десятиріччя раніше? Розкрив суть її, показавши, 
в якому нерозривному зв'язку є-життя і мистецтво, як взаємовплива- 
ють одне на одного письменник і епоха, люди життя і герої мистецтва. 

-
ф
е
с
»
о
ф
о
г



3.С.ГОЛУБЄВА 

(Харків. Держуніверситет ім. О. М. Горького) 

Пошуки форми роману 

-
о
о
ф
5
о
с
о
о
с
ь
о
г
о
г
о
г
а
 

В стетнка реалізму розглядає зміст і фому літературного твору 
в діалектичній єдності як фактори взаємопов'язані -- такі, що впли- 
вають один на одного. Але, на жаль, зміст і форма аналізуються не 
завжди з однаковою грунтовністю. Інколи форма літературного твору 
згадується лише принагідно і не є об'єктом глибокого літературознав- 
чого дослідження. Така прогалина наявна і в історії української радян- 
ської романістики, зокрема романістики 20-х років. 

20-і роки в українській радянській літературі -- період налполег- 
ливих пошуків нових форм художнього відображення життя. Ці по- 
шуки спостерігаються майже в усіх літературних жанрах, причому слід 
відзначити, що відмовлення від старих форм че завжди життєво необ- 
хідне. Інколи захоплення нововведеннями було тільки даниною галаєс- 
ливій моді, яка нічого спільного не мала із справжньою творчістю. 
Більшість же письменників експериментувала, керуючись єдиним ба- 
жанням -- відшукати для показу нової пореволюційної дійсності спів- 
звучну форму. 5 

Експериментаторство в галузі форми було найбільш поширеним у 
поезії. Але й прозаїки, хоч і не в такій мірі, як поети, також шукають 
шляхів оновлення форми прозових жанрів -- від новели до роману 
включно. У практиці переважної більшості романістів 20-х років -- 
А. Головка, І. Ле, Б. Антоненка-Давидовича, О. Слісаренка, 0. Копи- 
ленка, ІО. Смолича, Л. Первомайського та інших -- спостерігається 
тенденція збереження форми класичного роману як основи для вдос- 
коналення, поглиблення окремих компонентів та деталей її у відповід- 
ності до нового змісту. хоч і не всім їм вдається впоратися з таким 
складним завданням. , 

Такі ж письменники, як Г. Шкурупій, Л. Скрипник, Ю. Яновський. 
ідуть іншим шляхом, І хоч не завжди в їхніх спробах оновлення тра- 
диційної форми роману було вдалим, експерименти їх заслуговують 

на увагу як цікава і повчальна сторінка в історії нашої літератури. 
Гео Шкурупій у романі «Двері Б день»! руйнує звичне уявлення 

про конструкцію роману -- твору, якому властиві чітка послідовність 
у зображенні подій, глибокий аналіз вчинків, суджень, внутрішнього 
світу людини, показаних у зв'язку з найважливішими суспільними яви- 
щами доби. Г. Шкурупій відмовляється від сюжету як певної живої 
послідовності дії (чи дій) та взаємодії, поданих у їхній цілісності, русі. 

Романіст спрощує фабулу роману і показує свого героя Теодора 

| Г. Шкурупій. Двері в день. Харків, 1928.



Гая, людину бездіяльну, в такому ж бездіяльному оточенні. Тому вро- 
мані на першому плані не реальне життя Гая, а його підсвідомі ма- 
рення, змалювання яких не вимагає від письменника розгортання подій 
в їх послідовності. 

Як відомо, сюжет і композиція взаємопов'язані між собою, тому 
відмовлення від сюжету, що має місце у Г. Шкурупія, обумовило осо- 
бливості композиції. В архітектоніці роману «Двері в день» відсутні 
такі традиційні компоненти класичного роману, як експозиція, розвиток 
дії, кульмінація. Наявні лише зав'язка та розв'язка, які виконують 
функцію своєрідного обрамлення для досить хаотично згрупованого 
матеріалу (марення Гая), що становить серцевину твору і є, за автор- 
ським задумом, головним у ньому. Немає у романі й зовнішнього кон- 
флікту, бо герой показаний не в дії, а в споглядальному «спокою». 

Відмовившись від сюжету та ряду компонентів архітекгоніки, що 
цементують будову роману, письменник шукає їм замінника, який ви- 
конував би їхні функції. Таким замінником стає підтекст, широке ви- 
користання якого дозволяє авторові з'єднати воєдино досить строкатий, 
а то й хаотичний матеріал. 

У романі «Двері в день» немає єдиної, спільної для всіх розділів 
манери розповіді. Основною структурною одиницею тут є новела з при- 
таманними їй рисами. Новела іноді існує у романі як цілком самостій- 
ний твір -- з власною фабулою, з власним героєм, чітко окресленими 
ситуаціями, грунтовно відтвореними обставинами тощо (наприклад. 
розділи ПІ, ХМІП). 

В інших випадках кілька новел, об'єднаних спільною фабулою, роз- 
гортаються у більш широку оповідь, іноді навіть переростають у не- 
зелику повість (розділи ХІУ--ХУП, ХІХ--ХХІ). Цікаво, що в романі 
новела, група новел чи маленька повість, коли розглядати їх як само- 
стійні художні одиниці, зберігають традиційні жанрові ознаки: мають 
сюжет, визначений межами власної внутрішньої теми; їхня архітекто- 
ніка прозоро проста, без ускладнень; наявні майже всі компоненти 
композиції тощо. 

Отже, основним нововведенням у романі Г. Шкурупія є відмовлен- 
ня від сюжету і конфлікту в їх традиційній ролі, що дозволяє письмен- 
никові створити «зламану» композицію, 30 всіма притаманними їм 
несподіванками та дивацтвами, своєю «новизною» здатними з першого 
погляду ошелешити непризвичаєного читача. Насправді це нововведен- 
ня не витримує випробування вже у самого Г. Шкурупія: письменник не 
зміг відмовитись від сюжету та конфлікту в окремих складових части- 
нах твору. Тут романіст повертається до того, що досі здавалося йому 
зайвим і непотрібним. Власною практикою письменник доводить не- 
спроможність свого експерименту -- оновити форму роману за допо- 
могою відмовлення від наскрізного сюжету. Використання у романі 
прийомів і засобів інших прозових жанрів, і в першу чергу жанрів «ма- 
лої» прози, заслуговують на увагу, бо в цій спробі Г. Щкурупія певною 
мірою відбилося уявлення про роман як синтетичну форму літератури. 

Леонід Скрипник у романі «ЇІнтелігент» 2 ніби цілком дотримується 
одного з найбільш поширених принципів побудови цього жанру -- роз- 
горнутого послідовного зображення життя героя, починаючи від дня 
його народження. Однак, зберігаючи зовнішні ознаки структури твору 
такого типу, письменник істотно змінює її внутрішній характер, вво- 
дячи до роману авторський коментар -- своєрідну форму вільного по- 
засіюожетного діалога. Авторський коментар у Л. Скрипника -- дружня 

2.Л. Скрипник. Інтелігент. Харків, 1929, 

10



бесіда з читачем -- відіграє винятково важливу роль у розкритті ідей- 
ного змісту твору. Матеріалом для коментаря служать факти і події, 
далекі від життя героя. Автор торкається найрізноманітніших проблем, 
питань, явищ, дає їм відповідну оцінку, тобто охоплює сферу більш 
широку, ніж життєдіяльність такого мізерного і мерзенного індивіду- 
ума, як Інтелігент. Тоді ж, коли автор змальовує події з життя героя 
чи його вчинки, авторський коментар надає їм сатиричного спрямуван- 
ня, а то й гротескного характеру. 

В останніх частинах роману, де розповідається про життя Інтелі- 
гента в пореволюційні часи, характер зображення змінюється. Оповідь 
втрачає притаманний їй досі динамізм, стає більш статичною, тому що 
внутрішній розвиток, інтелектуальне зростання, які не припиняються 
в житті справжньої людини до останнього її подиху, Інтелігентові вза- 
галі не властиві. Він зростає тільки фізично. Кінець фізичного зростан- 
ня є водночас і початком загибелі Інтелігента як особистості. Цілком 
правомірними здаються нам ті зміни в структурі роману, які наявні 
в останніх розділах його. Тут життя Інтелігента, що дійшов до своєї 
фізичної зрілості, до початку власного кінця, відступає на другий план. 
Все частіше в романі з'являються епізоди та сцени, пов'язані вже не 
з особистим життям того чи іншого персонажа, а з громадським жиг- 
тям доби, причому особливо виділені ті з них, що відбивають ставлення 
буржуазної інтелігенції до революції, громадянської війни, радянської 
влади. 

Авторський коментар стає все гострішим і цілеспрямованішим -- 
тепер він майже завжди зосереджений на показі історичної прирече: 
ності буржуазної інтелігенції як певного соціального прошарку, обме- 
женості і безперспективності її прагнень, надій і сподівань. І, нарешті, 
в епілозі коментар набуває особливої публіцистичної загостреності. Це 
полум'яний виступ письменника-громадянина, який попереджує своїх 
співвітчизників про величезну загрозу для нового суспільства, про за- 
грозу, яку приховує в собі той тип буржуазного інтелігента, що став 
героєм сатиричного роману «Їнтелігент». 

Отже, як бачимо, такий коментар у Л. Скрипника є одним з най- 
більш важливих засобів розкриття ідейного змісту твору і, на наш 
погляд, був вдалою митецькою знахідкою в процесі творення нової 
форми сатиричного роману. 

Л. Скрипник, так само як і Г. Шкурупій, звертається до синтезу 
різних форм, але вже не в межах одного роду. Письменник намагаєть- 
ся «оновити» форму роману за допомогою прийомів і засобів кінема- 
тографії, тому твір має підзаголовок: «Екранізований роман на шість 
частин з прологом та епілогом». 

Кіно в 20-х роках було ще молодим, але перспективним видом ми- 
стецтва. Ще дуже примітивне в технічному відношенні, воно вже тоді 
продемонструвало свої наявні переваги: динамізм, широкий діапазон 
зорових вражень, надзвичайну смислову та емоціональну насиченість 
жесту і міміки, досі небачений лаконізм. І це, зрозуміло, не могло не 
зацікавити письменників -- тих, хто перебував у пошуках найвиразні- 
шого, найбільш значущого слова -- того єдиного, без якого немає ху- 
дожнього образу, без якого немає літератури. Тоді-то й з'явилася 
спроба створити екранізований роман. Л. Скрипник подає основну ча- 
стину твору (життєпис Інтелігента) у формі сценарію для німого кіно. 
Специфіка сценарію зумовлює і відповідні прийоми зображення люди- 
ни, її діяльності, обставин тощо. 

Єдиним принципом зображення людини у Л. Скрипника є показ 
її у зовнішній дії, тобто намагання викликати у читача в першу чергу 

п"



зорове сприйняття образу. Таке зображення покликало романіста 
відмовитись від висвітлення внутрішнього стану ліодини, а тому Ппси- 
хологічний аналіз, одна з підвалин класичного роману, у Л. Скрипни- 
ка відсутній. 

Л. Скрипник у відповідності до вимог «німого» кіно не вживає роз- 
горнутого діалога. Єдиною формою прямої мови у романі є гасла, ло- 
зунги. У всіх інших випадках люди говорять, але читачеві не дано са- 
мому сприймати їхню мову як живу. Діалог замінюється авторським 
переказом (коли розмова коротка, незначна за своїм змістом), або 
подається як зорова картина (коли розмова тривала чи зміст її багато 
важить для розуміння подальших подій). Причому письменник подає 
одну й ту ж ситуацію в різних варіантах -- показує, як було насправді 
і як про це розповідає той чи інший персонаж. 

Тенденція стислого, конденсованого малюнка наявна і в портреті 
(відзначаються найбільш важливі риси узагальнюючого характеру), 
і в зображенні побуту, і в картинах соціального життя доби. У цьому 
плані цікавою і, на наш погляд, вдалою є спроба показати важливі 
соціальні події у вигляді вертепного дійства. 

Світова війна, революція, громадянська війна в уяві буржуазного 
Інтелігента -- то кінець світу, остаточне руйнування всіх життєвих 
підвалин, крах, хаос. Оскільки ж всі ці події доби показані у романі 
через світосприйняття переляканого Інтелігента, то форма вертепу з 
його сконцентрованістю дії, плакатною виразністю типажу, з оголеною 
прямолінійністю ідейного спрямування дуже вдало  «відроджена» 
Л. Скрипником. Слід відзначити, що використання жанрів давньої лі- 
тератури в той час не було винятковим явищем (пор., наприклад, «Мі- 
стерію-буфф» В. Маяковського). 

Поряд з такими значними змінами, внесеними Л. Скрипником 
у форму роману, спостерігаємо чимало нововведень більш дрібних -- 
вживання специфічної кінотермінології з відповідним смисловим та ху- 
дожнім навантаженням (монтаж, затемнення, діафрагма, екран і т. п.), 
використання різних графічних засобів, які все більше наближали 
екранізований роман до кіносценарію у сучасному розумінні цього 
жанру. 

Спроба Л. Скрипника оновити форму роману за допомогою ком- 
понентів кіносценарію не знайшла в українській романістиці послідов- 
ників і продовжувачів. Сталося це, очевидно, тому, що з часом кіно- 
сценарій, завдяки інтенсивному розвиткові кіно, стає цілком самостій- 
ним, повноправним як кіномистецьким, так і літературним жанром -- 
жанром синтетичним, що увібрав у себе і продовжує засвоювати бага- 
тющий досвід літератури. 

Нам здається, що експеримент Скрипника заслуговує на увагу 
в історії кіносценарію, бо письменник одним із перших (можливо й 
підсвідомо, бо писав він все ж таки роман) розширив можливості 
того досить примітивного виду мистецтва, яким був кіносценарій в час 
свого дитинства. Поєднавши його з романом, Л. Скрипник зробив кі- 
носценарій більш об'ємним, гнучким, тобто певною мірою сприяв «са- 
мовизначенню» кіносценарію як художнього твору. У даному випадку 
Л. Скрипник, мріючи оновити старий жанр, насправді торував шляхи 
художнього збагачення молодого ще жанру за рахунок надбань та 
досвіду вже зрілого жанру роману. 

Юрій Яновський у романі «Чотири шаблі» З також відходить від 
градиційної форми класичного роману, проте засобів оновлення її шу- 

з Ю. Яновський. Чотири шаблі. К., 1930. 

12 

з
е
 
ф
е
в



кає не в найновітніших видах мистецтва, не в синтезі різних жанрів, 
а в усній народній творчості. 

Тема роману «Чотири шаблі» -- зображення складності і супереч: 
ностей партизанського руху на Україні. Незвичайний, складний життє- 
вий матеріал, що став основою роману, зумовив відповідний вибір 
форми. 

Народні повстання, бунтарство... Як змальовані вони в літературі? 
Перебираєш у пам'яті приклади і переконуєшся, що найчастіше з цією 
темою зустрічаєшся у фольклорі. Письменники, що з різні часи нама- 
галися змаліовати народні повстанські рухи, часто черпали" у народній: 
творчості не тільки тему, ситуацію, лодію чи образ, а й відповідну фор- 
му художнього відтворення їх. Так, наприклад, у поемі «Гайдамаки» 
Т. Шевченка з'являються цілі розділи, що за ритмікою, строфікою, ха- 
рактером художнього малюнка близькі до народної думи, до героїчної 
пісні. А Марко Вовчок свою інтерпретацію історії народного месника- 
бунтаря Устима Кармелюка подає у вигляді казки.. Отже, незвична 
побудова роману «Чотири шаблі» (замість розділу чи глази -- пісня, 
що складається з двох частин: віршованого заспіву і прозової оповіді) 
не була насправді чимсь несподіваним. У даному випадку Ю. Янов- 
ський -- традиціоналіст у кращому розумінні цього слова. 

Оригінальність романіста найяскравіше виявляється тоді, коли вія 
поєднує пісенні прийоми з прийомами роману, намагаючись досягти їх- 
нього злиття у єдине, органічне ціле. У Яновського пісня -- не тільки 
синонім глави чи розділу; їй належать особливі функції у сюжетно- 
композиційній структурі роману. 

Пісня у своїй звичайній формі виконує функцію заспіву і водночас 
є епіграфом до кожного з розділів роману. Складається вона з двох 
неоднакових частин: сольної партії (голос), яка розкриває головний 
зміст, провідну думку наступного прозового розділу, і хору (афористич- 
ний висновок). Пісня виконує також роль акомпанементу до основної 
частини розповіді (наприклад, пісня в сценах весілля або в батальних 
сценах). Пісня часто править за Засіб розкриття внутрішнього стану 
героя, засіб виявлення його емоцій (наприклад, пісня в житті Остюка 
за кордоном). 

Прозові розділи роману не випадково називаються піснями, ком- 
позиція їхня нагадує пісенну. Наскрізної дії у романі немає. Всі сцени, 
всі ситуації твору -- розрізнені, мало пов'язані між собою героїчні 
епізоди. В центрі уваги письменника так само, як і в героїчній пісні, -- 
незвичайна ситуація, неабиякий прояв відваги і мужності. Буденне ма- 
ло цікавить автора. І все ж, коли воно потрапляє на сторінки роману, 
Ю. Яновський не може втриматися, щоб не опоетизувати, щоб якось не 
піднести його. Саме така манера змалювання буденного була однією 
з причин численних закидів романістові в апології і поетизації стих!ї 
та анархії. Справді, Ю. Яновський у своєму захопленні небуденним, 
героїчним часто не може спуститися на «грішну» землю, не може тве- 
резо оцінити усього того, що є у його героях, у їх вчинках негідним, 
а то й огидним, Не скажеш, що письменник не бачить бридкого в житті. 
Ні, він бачить, але памагається, якщо не виправдати його, то в усякім 
разі якось приглушити, затамувати небажані емоції, що можуть бути 
викликані негативними зчинками героїв. 

У змалюванні справді героїчного Ю. Яновський відзначається 
особливою художньою щедрістю. Так, як і в героїчній народній пісні, 
у нього славиться подвиг, звитяга, дружба, братерство, вірність, і увіч- 
нюються вони в образах яскравих, емоційно багатих, гіперболічних, 
написаних кров'ю полум'яного серця: «Земле наша, матінко, кровію 

ІЗ



политая, лежиш ти напохваті у всіх! Кожний руки, що від бажання 
спітніли, кладе на тебе. Але хто покладе руки на чепіги? Хто потом 
закрапле борозну на дощ і на врожай? Такі хочеться застромити зброю 
на межі, і піти вздовж за скибою, витираючи пітх ? 

Героїко-пісенна тенденція відчутна в деяких прийомах зображен: 
ня людини і події, в трактуванні і розумінні трагічного в житті і мисте- 
цтві, в функції діалога тощо. 

Трагічне у Ю. Яновського, хоч і посідає чільне місце у романі, 
існує не тільки само по собі як засіб показу доби, дійсно багатої тра- 
гедійними ситуаціями та обставинами, а й як своєрідна форма відо- 
браження героїчного. Якими б складними і воістину драматичними не 
були картини, змальовані письменником, характер зображення, самий 
дух їх такий, що не породжує відчаю і розпачу. Навіть у трагедії ро- 
маніст вміє відтінити і подати крупним планом такі моменти, що за- 
хоплюють і викликають подив справді величними і прекрасними прояза- 
ми людського духу. Згадаймо, для прикладу, сцену похорону одного з 
братів Виривайлів, під час якого брати вбитого своєю мужністю, своїм 
справді людським горем здивували навіть ворогів... Як перегукується 
цей елізод з численними аналогічними ситуаціями, оспіваними в геро- 
їчному народному епосі! Бо від давніх давен і до наших днів в устах 
народних увічнюються краса вірності вітчизні, мужність, чесність як 
найкращі людські якості. 

Діалоги, що є основним засобом розвитку дії роману, здебільшого 
розгорнуті, емоційно піднесені, динамічні, а інколи переходять на ре- 
читатив, -- все це так само притаманне поетиці героїчної народної пісні. 

І нарешті, кожна пісня (розділ роману) являє собою завершене 
ціле, що побудовою нагадує героїчну думу чи пісню: віршований вступ-- 
то заспів; основна частина прозової пісні -- то розкриття провідної 
думки розділу; фінал прозової частини пісні -- розв'язка, яка перегу- 
кується з висновком віршованої пісні (слова хору). Яким би строкатим 
не здавався матеріал, включений до тої чи іншої пісні, добір його не 
здається випадковим. Окремі епізоди і сцени в межах пісні тісно по- 
в'язані між собою, і порушити той внутрішній зв'язок, що існує між 
ними, не уявляється можливим, не зруйнувавши стрункості всього 
розділу. 

Спроба Ю. Яновського за допомогою фольклору оновити поетику 
роману, цього найбільш віддаленого (за безпосередністю зв'язків) від 

народної творчості літературного жанру, була, на наш погляд, безсум- 
нівно цікавою. В українській романістиці наступних десятиліть цей 
експеримент зкайде своє продовження, особливо в історичному романі. 

Отже, як бачимо, радянські письменники в 20-х роках робили спро- 

би оновити форму роману за допомогою використання у його поетиці. 

прийомів і засобів різних жанрів (як в межах, так і поза межами літе- 

ратури) і шляхом переробки, поглиблення та вдосконалення того, що 
успадкував радянський роман від класичного. 

4«ЇЮ. Яновський. Чотири шаблі, стор. 93. 

ь
о
о
б
ь
с
о
о



В Г.ЧУМАК 

(Ужгород. Держуніверситет) 

| 

Ідейно-художнє осмислення 
історичних джерел у романі 
С. Скляренка ,Володимир" 

Ф
ж
о
о
5
о
ф
5
о
5
о
с
ь
о
с
о
о
о
о
о
ф
 

о смислення історичних фактів образотворчими засобами є 
однією з найскладніших проблем у художній творчості. Розгляд ро- 
ману С. Скляренка «Володимир» (1962) переконливо стверджує цю 
думку. 

С. Скляренко протягом усього життя виношував задум написати 
твір про Київську Русь, історія якої хвилювала його з юнацьких років. 
історизмом пронизані мало не всі нариси С. Скляренка другої половини 
20-х і першої половини 30-х років. Історико-революційна тема майстер- 
но розкрита прозаїком і в його трилогії «Шлях на Київ» (1937--1940) 
та романі «Карпати» (1952--1954). Все це була величезна багаторічна 
підготовча праця перед створенням фундаментальних творів про дале- 
ку прабатьківщину. 

Неодмінною умовою для письменника-реаліста, який звертається 
до історичної тематики, є досконале знання історії, марксистське ро- 
зуміння суспільних процесів. 

Зрозуміло, що в художній твір у «чистому» вигляді історичні фак- 
ти, події не завжди залучаються. Тут вступають у дію закони мисте- 
цтва. Методологічні, історичні погляди письменника, набуті наукові 
знання про зображувану ним епоху, роздуми і суб'єктивні уподобання 
«розчиняються» в образах твору, в усій його художній тканині. Змальо- 
вані засобами мистецтва, історичні події повинні ніби «ожити», постати 
в деталях, у вчинках, психологічно вмотивованих, тобто стати й ху- 
дожньою правдою в творі. Тому важливим і нелегким завданням митця 
слова є ідейно-художнє осмислення історичних джерел, поєднання, 
злиття достовірності, скажімо, вчинків історичного діяча з художньою 
правдою образу. Та й самі взаємозв'язки персонажів у творі повинні 
випливати з логіки розвитку історичних подій, відтворюваних у романі. 

Конфлікти і ситуації, змальовані у творі в конкретно-чуттєвій фор- 
мі, повинні відтворювати і художньо узагальнювати провідні тенденції 
епохи. Отже, вивчаючи історичні документи, наукові праці, художник 
слова мусить добре орієнтуватися в істотних проблемах зображуваної 
епохи, глибоко розуміти рушійні суспільні сили та перешкоди, що стоя- 
ли на шляху народу, держави. Від цього залежить історична правди- 
вість конфліктів, які змальовує автор за допомогою поетичної фантазії, 

Постаті київських князів Святослава і Володимира та їх епоха в 
художній літературі майже не відтворені та недостатньо вивчені й іс- 
ториками. 

Цікаві погляди на твори історичного жанру висловлені Ів, Франком 
у передмові до повісті «Захар Беркут»: «Повість історична -- се не 

15



історія. Історикові ходить передовсім о вислідження правди, о сконста- 
товання фактів, натомість повістяр користується тільки історичними 
фактами для своїх окремих артистичних цілей, для воплочення певної 
ідеї в певних живих, типових особах. Освічення, характеристика, мо- 
тивування і групування фактів у історика і повістяра зовсім відмінні: 
де історик оперує аргументами і логічними висновками. там повістяр 
мусить оперувати живими людьми, особами. 

Праця історична має вартість, коли факти в ній представлені до- 
кладно і в причиновім зв'язку; повість історична має вартість, коли її 
основна ідея зможе заняти сучасних живих людей, то значить, коли 
сама вона жива Й сучасна». 

Дещо по-іншому підійшов до ідейно-художнього осмислення істо- 
ричних джерел, як це побачимо нижче, С. Скляренко у романі «Воло- 
димир». Уже в «Святославі» (1959) «С. Скляренко не вдається до ре- 
комендованого Іваном Франком розмежування історика та історичного 
белетриста, -- зазначав О, Білецький. -- До описуваних ним подій він 
підходить і як проникливий митець, і як історик, що сміливо ламає 
міцно вкорінені історичні традиції» ?. 

Провідна ідея твору -- велич, непорушна сила Київської Русі, яку 
відстояли у важких битвах з ворогами славні пращури слов'ян. Пись- 
менник звернувся до часів князювання Володимира (978--1015), коли 
Київська Русь, за висловом К. Маркса, досягла кульмінаційного мо- 
менту свого історичного розвитку. В основу сюжетної схеми твору по- 
кладено події з Початкового літопису та найновіші історичні дослі- 
дження радянських вчених. Вміло користуючись домислом і вимислом, 
постійно дбаючи про логіку розвитку подій і характерів, автор по-своє- 
му відбирає і систематизує історичний матеріал, виявляючи при цьому 
талант художника слова і вдумливого історика-дослідника, який міцно 
стоїть на грунті марксистсько-ленінської методології. 

Складність ідейно-художнього осмислення історичних джерел, від- 
бір матеріалу, зображення подій і конкретних історичних осіб, діячів 
минулого полягають і в тому, що, кажучи словами В. Шишкова, автор 
повинен дивитись на людей того часу «ніби очима їх сучасника і од- 
почасно з позицій сьогоднішнього дня». Неабиякого мистецтва вима- 
гає трансформація конкретних історичних фактів у сюжет, образи. 

Композиційним стержнем роману є образ князя Володимира. В ос- 

нову образу Володимира С. Скляренко кладе скупу розповідь Почат- 

кового літопису, в загальних рисах знайомить з життям і діяльністю 
князя. Читаючи роман і пильно стежачи за долею головного героя, 
аж ніяк не можна погодитись з твердженням дослідника історичного 
жакру С. Петрова, який запевняє: «Письменник повинен заставити нас 
передусім хвилюватись долею вимислених персонажів, тому, що про 
долю історичного діяча ми знаємо з історії». Насправді ж доля, ска- 

жімо, Володимира нас хвилює не менше, ніж життя таких вимислених 
героїв, як гридень Тур, дружина Микули Віста та ін. 

Справа тут, мабуть, передовсім у тому, щоб кожний з героїв тво- 

ру -- історичний і вимислений -- діяв відповідно до історичної й ху- 

дожньої правди образу. Порівнюючи «Повесть времениьх лет» з ро- 

маном, помічаємо, як обережно, відповідно до ідейного задуму, 

С. Скляренко добирає й осмислює факти, надає постаті князя Ціле- 

спрямованості і логічної переконливості. Не важко помітити, що літо- 

писець спочатку всіляко гудить, очорнює Володимира-язичника, а Зго- 

і |ван Франко. Твори в 20-и томах, т. 6. К., 1951, стор. 489. 

2 0. І. Білецький, Письменник і епоха. К., 1963, стор. 360. 

з С, М. Петров. Советский исторический роман. М., 1958, стор. 461. 

16



52
28

60
 

дом підносить до небес -- уже як християнина. Про це говорить і 
С. Скляренко; «У літописах далеких днів про ці події (запровадження 
християнства на Русі. -- В. Ч.) говориться багато й натхненно, рядки 
їх, написані древнім уставом у тиші монастирів, осуджують князя Воло- 
димира як язичника і возвеличують його як християнина, вони осу- 
джують також і всіх руських людей-язичників, благословляють русів- 
християн. 

Де правда, а де вигадка в цих давніх повістях, невже ж руські 
люди були варварами, дикунами до охрещення і добрими, боговгодними 
стали тільки після прийняття християнства?» 4 Ось чому С. Скля- 
ренко не тільки використовує факти Початкового літопису, але й звер- 
тається до праць радянських учених, зокрема Б. Грекова, який писав, 
що постать князя Володимира «дуже добре відома всьому тодішньому 
світові. Він не обмежується звичайною традиційною політикою київ- 
ських князів -- розширенням і охороною кордонів і обкладанням да- 
ниною підлеглого населення. Подібно до Святослава, він бере участь 
в європейських справах того часу» 5. 

Всупереч літопису, письменник показує, що Володимир не тікає, 
як боягуз, до варягів, дізнавшись про розправу Ярополка з Олегом 8, 
а їде в Свіонію як посланець Новгорода наймати військо для походу 
проти свого брата-зрадника. Отже, літописному матеріалу письменник 
дає власне ідейно-художнє осмислення. Наведемо ще кілька таких при- 
кладів, де автор, беручи факти з літопису, відтворює їх по-своєму. Так, 
не Володимир, а його дружинники убивають князя Регволда і двох си- 
нів, а він, навпаки, зупиняє криваву січу («Багато смерті навкруг, і не 
хочу її примножувати», -- каже герой твору, новгородський князь). 
Не Володимир підбиває до зради воєводу Ярополка -- Блуда, як про 
це йде мова в літописі, а останній сам пропонує послуги. Письменник 
не засуджує Володимира за співучасть у вбивстві Ярополка. Скляренко 
різко негативно зображує зовнішню політику Ярополка, наголошуючи 
на невигідних для Русі зв'язках з Візантією, печенігами. Останнє не 
підтверджується історичними даними і є явним домислом автора. Про- 
те така оцінка подій потрібна була С. Скляренку, щоб дати свою кон- 
цепцію образу Володимира -- справедливого, поміркованого, чесного 
(кохає Рогніду, постійно радиться з боярами, воєводами, чуйно ста- 
виться до Микули, карає смертю убивцю Ярополка -- Блуда). 

У другій книзі роману («Василевс») трактування образу- Володи- 
мира ще більше відрізняється від літописного. Тут письменник частіше 
спирається на найновіші праці радянських істориків -- Б. Д. Грекова 
«Киевская Русь» ії М. В. Левченка «Очерки по истории русско-визан- 
тийских отношений», звертаючи увагу на ті місця, де йдеться про мету 
походу Володимира на Корсунь. 

Похід на Корсунь є одним з композиційних центрів другої книги, 
бо саме ці події мали велике суспільно-політичне значення для Київ- 
ської Русі: після повернення у Київ Володимир запроваджує христи- 
янство. Щоб підтвердити міжнародний авторитет і визнання Київської 
Русі серед інших держав, Володимир одружується з сестрою імперато- 
ра Візантії. Одна лише вимога князя видати за нього заміж царівну 
Анну означала для грецьких імператорів, як пише М. В. Левченко, -- 
«визнати руського князя рівним собі. Ця вимога була безпрецедент- 

«Семен Скляренко. Володимир. К. 1962, стор. 475, 
5 Б. Д. Греков. Київська Русь. К., 1951, стор. 460. 
9 До речі, так твердить вслід за літописом і М. В Левченко в «Очерках по ис- 

торий русско-византийских отношений» (Изд-во АН СССР, М., 1956, стор. 349). 

о, Українське літературознавство, вип. І. 

ж 
фа 

поні п 

17 

кА 



ною... руський князь вимагав від Візантії те, чого від неї не могли до: 
битись західні імператорн» 7. 

Вчений також припускає, що князю був даний титул, адже в русь- 
ких літописах Анну звуть царицею, а на київських гривнях Володимир І 
зображений у царському одязі. С. Скляренко цю гіпотезу робить ху- 
дожнім фактом. Володимир став рівним з імператорами Візантії. Автор 
підкреслює, що це був не лише особистий тріумф князя, а й усієї Ки- 
ївської Русі, яка стала однією з найбільших, провідних держав Європи. 
Так факти історії набувають під пером вдумливого і талановитого пись- 
менника великого ідейно-художнього узагальнення. 

Важливе місце у творі займає проблема хрещення Володимира. 
За Корсунською легендою, занесеною в Початковий літопис, київський 
князь ніби охрещений візантійцями у Херсонесі. Такої ж думки дотри- 
мується радянський історик В. Мавродін?. С. Скляренко показує, що 
Володимир таємно охрестився раніше, вдома. 

Саме таке трактування цієї події має для письменника принципове 
значення: Володимир іде на Херсонес уже християнином і не потребує 
для себе послуг грецьких священиків. Отже, С, Скляренко творчо 
осмислює Корсунську легенду і висуває на перший план не релігійні, 
а важливі зовнішньо-політичні міркування, що спонукали князя саме 
до таких вчинків. 

Через образ князя Володимира, його взаємини з іншими персона- 
жами автор передає значну частину проблем внутрішньої і зовнішньої 
пслітики Київської Русі. У багатьох подіях і ситуаціях викарбовується 
цілеспрямований і мужній характер Володимира. Це звитяжиий пол- 
ководець, мудрий державний діяч, який ненастанно дбає про велич, 
могутність Русі. На противагу Ю. Опільському, який у повісті «Ідоли 
падуть» антиїсторично протиставляє зовнішню політику Володимира 
його попереднику Святославу, С. Скляренко підкреслює, що Володимир 
послідовно дотримується політики свого батька. Так, після обрання 
лого князем він каже боярам і воєводам: «Мушу йти стезею отця свого 
Святослава, мушу устроїти, захистити, зробити незборную Русь!» 

Дбаючи про «устрояння» Русі, під тиском нових суспільних та 
історичних обставин князь запроваджує християнство, добивається не- 
залежності руської церкви від Візантії, зміцнює кордони держави, спо- 
руджує церкви, заводить школи. 

Яскраво відтворено письменником запровадження християнства. 
Відповідно до історичної правди він показує, що хрещення відбувалось 
під примусом, той, хто відмовлявся, зазнавав матеріального, а то Й 
фізичного покарання. На противагу літопису, де говориться, що люди 
хрестилися з радістю, охоче, автор змальовує таку типову картину: 
«Мовчазні, суворі, темні від сонця й печалі люди йшли важким кроком 
до Дніпра, за ними тягнулися, ніби чайки, що втратили гнізда, жони, 
тільки діти не розуміли, що діється, поспішали попереду старих» 7. 

До речі, постать Володимира С. Скляренка близька до Петра 
О. Толстого за способом розкриття характеру -- «становлення особи 
в епосі», як називав це російський письменник, тобто особа героя від- 
творена історично і художньо правдиво на широкому суспільному тлі, 
характер героя змінюється разом з тими глибокими суспільно-еконо- 
мічними процесами, що відбуваються у державі. 

7 М. В. Левченко. Очерки ло шисторий русско-византийских 0 отношений, 
стор. 354. а , 

8 В. В. Мавродін. Нариси з історії СРСР, К., 1958, стор. 139. 
9? Семен Скляренко. Володимир, стор. 416. 

18



Характер Володимира поданий у розвитку, динаміці. Якщо на по- 
чатку твору це ще недосвідчений у державних справах князь і навіть 
близький народу, то згодом, після утвердження своєї влади на київ- 
ському престолі, характер його дедалі змінюється. Тепер це феодал з 
необмеженою владою, який карає смертю бідняків, дбає передусім про 
інтереси бояр і воєвод, «мужів ліпших», все більше віддаляється віл 
народу. 

Ми бачили, що на початку твору письменник очищав образ Воло 
димира від зайвих звинувачень літописця-християнина. У другій же 
книзі роману, де описуються ті вчинки князя, які автор літопису подає 
як святі і рівні апостольським, С. Скляренко анітрохи не ідеалізує сво- 
го героя і викриває діяльність Володимира-феодала. Письменник по- 
казує зміцнення влади феодальної знаті, загострення протиріч між 
трудящим народом і феодальною берхівкою і переконливо доводить, 
що, незважаючи на об'єктивно прогресивні тенденції у державних ак- 
ціях Володимира, він служив передусім своєму класу. Саме так осмис- 
люються у романі суспільні взаємини нової економічної формації -- 
доби феодалізму. 

Для всебічного відтворення постаті Володимира автор використо- 
вує найрізноманітніші художні засоби і прийоми. Князь показаний че- 
рез вчинки і дію, у численних полілогах (скажімо, переговори з грека- 
ми у Корсуні), у багатьох, відповідно до часу й обставин, портретних, 
психологічних, мовних характеристиках, через широкий діапазон розду- 
мів і почуттів, через авторську оцінку. Образ Володимира поданий у 
епічному 1 емоційному планах. Найкраще дався письменнику «сплав» 
громадського й інтимного в композиції образу. Відкинувши геть літо- 
писну вигадку про «многожонство» князя, автор зворушливо змальовує 
взаємини Володимира і Рогніди. Тут прозаїк найбільше дає волі своїй 
поетичній фантазії. «Можна, не сумніваючись, заявити, -- писав 
М. Т. Рильський, -- що сторінки особистого життя Володимира і бли- 
зьких йому людей належать до найбільш хвилюючих і переконливих 
у романі» 1, 

Отже, С. Скляренко, пильно вивчивши історичні джерела про епо- 
ху і особу Володимира, по-новому осмислив їх і створив власну худож- 
ню концепцію образу князя, вперше в українській радянській літературі 
змалювавши постать видатного державного діяча та полководця часів 
Київської Русі. 

Не менш цікавим у ідейно-художнім осмисленні письменником 
історичних джерел є змалювання у творі постатей Микули, Малуші, 
Добрині, які згадуються у Початковім літописі буквально одним ре- 
ченням: «Володимерь бо 65 оть Малуши, ключниці Ользинь; сестра 
же бь Добрьнь, отець же бБ нма Малькь Любечанинь, и бь Добрина 
уй Володимеру» ". 

Взявши лише оцю скупу згадку з літопису про якийсь знаменитий 
рід Малка Любечанина, автор створює повнокровні образи цієї сім'ї. 

З глибоким психологічним проникненням і епічною широтою пись- 
менник зображує смерда Микулу, його дочку Малушу, гридня Тура, 
які уособлюють типову гірку долю простолюдина Київської Русі часів 
Володимира. 

Важливе значення для розуміння ідейно-художнього осмислення 
С. Скляренком історичних джерел мають численні публіцистичні від- 

ю М. Ф. Рюльский. Семен Скляренко и его роман «Владимир». Послесловие. 
М., 1963, стор. 565. - 

й Повесть временньх лет, ч. І. Изд-во АН СССР, М.--Л., 1950, стор. 49. 

2" 19



ступи у творі. Призначення їх у романі найрізноманітніше. Так, пись- 
менник розповідає про події в багатьох країнах -- у Київській Русі, 
Візантії, Свіонії, Римі. Вдаючись до історичних екскурсів у минуле 
цих держав, автор використовує публіцистику, справедливо побою- 
ючись вкладати такий матеріал в уста героїв, щоб цим самим не мо- 
дернізувати їх. Іноді ці відступи -- історичні довідки, пояснення істо- 
рико-дослідницького чи й полемічного характеру. Тут і екскурси в ми- 
нуле Візантії (48--51), Болгарії (62--63), і розповідь про зовнішню 
політику Ярополка (69) та ін. Деякі публіцистичні відступи мають 
яскраво виражене гумористичне забарвлення, зокрема ті місця, де автор 
змальовує епізодичний образ візантійського історика «Лева Диякона 
(306). Активно використовує письменник, як ми бачили вище, пові- 
домлення ШПочаткового літопису, хоч дає їм часто своє тлумачення, 
наводить окремі цитати і навіть відтворює безіменну постать «чорно- 
ризця-літописця», вкладає в уста героїв окремі репліки, прислів'я, при- 
казки, взяті з «Повісті...» («Рогнедь не хоче роззути робочича», «Біда, 
аки в Родні», «Аще не буде між нами миру, тоді камінь почне плавати, 
а хміль тонути» і ін.). 

С. Скляренко зумів проникнути в сивину віків, історично Й худо- 
жньо її відтворити, дати читачу відчуття епохи навіть у ритмомелодиці 
розповіді, в досконалому зображенні побуту і звичаїв народу. Цьому 
підпорядкована вся образна система твору. 

На основі найновіших досліджень учених С. Скляренко дав своє 
трактування і художню концепцію образів Ольги, Святослава, Воло- 
димира та історичних подій цієї епохи, пов'язав історію Київської Русі 
з історією інших країн Європи, розкрив суть сили патріотизму людей 
нашої далекої прабатьківщини. 

Роман «Володимир» -- ще один доказ того, як метод соціалістич- 
ного реалізму, яким користувався С: Скляренко, марксистсько-ленін- 
ський світогляд митця слова дозволив йому створити глибоко реаліс- 
тичний, історично й художньо правдивий твір. 

.
о
о
5
о
о
о
б
о
ф
о
о



т. В.КОБРЖИЦЬКА 

(Львів. Держуніверситет ім, І. Франка) 

Ритм і смисл 
(Спостереження над російськими перекладами 
«Лісової пісні» Лесі Українки)! 

о
о
о
9
о
0
0
6
6
ф
ь
д
о
Ф
ф
ф
9
Ф
ф
Ф
 

Довгий час в очах наших літературознавців і критиків так звана 
дев'ята муза, муза перекладу, була попелюшкою, а самі перекладачі 
свою діяльність вважали «чорним хлібом майстерності». Зараз же на 
сторінках газет і журналів друкуються критичні зауваження, відгуки 
і виступи, автори яких прагнуть визначити і підсумувати те краще з 
досвіду практики, що повинно спрняти повному розквіту мистецтва 
перекладу. 

Проте, на наш погляд, ще недостатньо вивчено питання збережен- 
ня ритму оригіналу як одного з безперечних засобів художнього від- 
творення смислу того твору, що перекладається. І особливо, якщо пе- 
рекладу підлягає драматичний твір. 

Зважаючи на труднощі, що викликані самим жанром твору, пере- 
кладач повинен враховувати ще й можливість наступного осмисленого 
відтворення перекладу зі сцени театру. В такому разі переклад сприя- 
тиме не лише збагаченню літератур, а й розвиткові радянського бага- 
тонаціонального театру. Актор перед тим, як виступити зі сцени, пови- 
нен зрозуміти свій текст, але не з тією приблизністю, яка звичайно за- 
довольняє нас при читанні тексту про себе. 

Проте актор -- митець слова -- позбавлений тієї допомоги, якою 
забезпечені співак і музикант (у поетичному тексті на відміну від му- 
зикального немає ніяких пояснювальних знаків), тому для передачі 
ідейного смислу віршованої драми акторові допоможе творче усвідом- 
лення ритму твору. 

На російських перекладах «Лісової пісні» Лесі Українки з'ясуємо, 
наскільки важливим є збереження ритмічної будови оригіналу. 

Вірш «Лісової пісні», за визначенням більшості літературознавців, 
найчастіше білий п'ятистопний неримований ямб. Додамо, що віршова 
структура драми набагато складніша: ми зустрічаємо тут і тристопний, 
і чотиристопний ямб, які ускладнюються пірихієм, і хорей, і амфібра- 
хій, У ряді місць білий вірш змінюється римованими строфами, У пе- 
рекладі, здійсненому М. Ісаковським, точно відтворено форму і розмір 
оригіналу. : 

Наведемо переклад діалогу Мавки з Русалкою Польовою. 

"Див. оригінал і переклади за такими виданнями: Леся Українка, Лісова 
пісня. Твори в 5-и томах, т. 3, К., 1952; Леся Украннка, Лесная песня. Перевод 
М. Исаковского. Гослитиздат, М. 1960; Леся Украйнка. Лесная песня. Пере- 
вод М. Комиссаровой. Мабранног ОГИЗ, М., 1946. 

Всі посилання на ці видання даються у тексті із зазначенням у дужках сторінки, 

21



В оригіналі: 
1 Уже ж мене пошарпано, 

всі квітоньки загарбано, 
всі квітоньки-зірниченьки 
геть вирвало з пшениченьки! 
Мак мій жаром червонів, 
а тепер він почорнів, 
наче крівця пролилася, 
в борозенці запеклася.. (232) 

У Ісаковського: 

И так все изувечено, 
помято, искалечено. 
Цветь мон без времени 
повьрвани с кореньями. 
Мак мой жаром пламенел, 
а теперь он почернел, 
словно кровь текла, лилася 
и в бороздке запеклася... (115) 

Віршова структура поданих уривків абсоліотно однакова: 

й оц Б ко 

ЕН оно ДСН в и 

Я ДУ А 

п и а ДБ че а 

ко Я КО Кай Й 

оннеог марка о в зи 

Подібне зіставлення віршового розміру оригіналу з перекладом не- 
вірно вважати за формалістичний аналіз. У справжніх митців зміст і 
форма твору завжди перебувають у найщільнішій єдності. Ця єдність -- 
одна з тих рис, що визначають високу майстерність нашої геніальної 
поетеси. На основі аналізу віршової та ритмічної структури «Лісової 
пісні» було б абсолютно правомірним дослідження широкого, цікаво- 
го питання ритму і смислу. 

Відомо, що у кращих поетів емоційна піднесеність думки часто 
збігається з очевидними порушеннями метричної схеми. Це положен- 
ня переконливо ілюструють наведені вище уривки. Русалка Польова 
постає перед фактом невблаганної і неминучої смерті. Який біль і 
розпач чуємо ми в її словах! Перші чотири рядки написані чотиристоп- 
ним ямбом. Щоб уникнути одноманітності, Леся Українка другу і чет- 
верту стопу робить пірихіїчними. Дактилічна клаузула немов підкрес- 
лює сум і тугу за радістю, що відходить без вороття, Наступні чотири 
рядки -- різкий перехід від ямба до хорея. В ньому -- розпач Русалки 
Польової. Але цілком очевидною є різка відмінність і цих хореїчних 
рядків. 

Поєднання рядків з новими клаузулами -- чоловічими і жіночи- 
ми -- створює ще одну нову ритмічну варіацію. Дві різкі чоловічі рими 
допомагають у передачі відчаю, а поруч -- знову сумна інтонація без- 
надійного прохання -- подвійна жіноча рима. 

Отже, еквіритмічність, еквівалентність у передачі всіх формальних 
ознак були тут абсолютно необхідні. Здійснення їх -- величезне до- 
сягнення перекладача. 

Мова «Лісової пісні» на протязі всього твору залежить від зміни 
настрою персонажів. Там, де діалог носить спокійний розповідний ха- 
рактер, маємо відповідно спокійний ритм білого вірша. При емоційному 
піднесенні мови з'являється новий ритмічний малюнок. Мові Мавки 

22



в таких випадках характерна пісенність ритміки. Взагалі в «Лісовій 
пісні» Леся Українка, як ніде, передає глибоке відчуття народної укра- 
їнської мелодичної культури. І сам текст твору настільки музикальний, 
що питання ритмомелодики, метру твору ще чекатиме свого доскональ- 
ного дослідження. 

Розглянемо, як приклад, один з монологів Мавки: 
Коли б ти, нічко, швидше минала! 
Вибач, коханая, ще ж я не знала 
днини такої, щоб була щасна 
так, як ти, ніченько, так, як ти, ясна! 

Чом ти, березо, така журлива? 
Глянь, моя сестронько, та ж я щаслива! 

Не рони, вербо, сліз над водою, 
буде ж. матусенько, милий зо мною.. 

Батьку мій рідний, темненький гаю, 
як же я ніченьку сюю прогаю? 

Нічка коротка -- довга розлука... 
Що ж мені суджено -- щастя чи мука? (223) 

Графічно ритміку поданого уривку можна визначити такою схемою: 
й . 4 

р ий "пЙЬьЬх юцшт.Ьь" йт2ьЬой.ь» лм -'т- ті 

с рн іьььссі ьо і ні 

ни дн 

ко І і 

Зауважимо, що питання злитості смислового змісту з ритмом з'я- 
совується лише при усвідомленому виголошенні, тобто в реальному 
бутті вірша?. Сприйнявши цей уривок на слух, ми відчуваємо, що він 
написаний на основі мелодичного ладу народних українських пісень. 
У цьому монолозі Леся Українка передає передчуття нових незнаних 
страждань, що охоплюють Мавку. Мавка схвильована, і ця її схвильо- 
ваність, збудженість розкриваються через метричний склад кожних 
двох рядків. 

Будова першого рядка: 

акцентована доля -- дві слабких, 
акцентована доля -- одна слабка (повторюється двічі). 

І будова другого рядка: 

акцентована доля -- дві слабких (повторюється тричі). 
акцентована доля -- одна слабка. 

За допомогою трьохдольного і дводольного метричних ходів Леся 
Українка і досягає найповнішого відтворепня психічного стану Мавки. 
її монолог має м'який, журливий настрій, і ця журливість передається 
певною ритмічною будовою: послідовним повторенням визначених ви- 
ще метричних ходів. 3, 5, 7, 9, 11-й рядки побудовані відповідно до 
першого, так само 4, 6, 8, 10, 12-й -- відповідно до другого рядка. 

Л. Тимофєєв категорично заперечує можливість існування так зва- 
ної музикальної теорії вірша 2. На його думку, ця теорія суперечить 

2 Цікавим є спостереження К. Чуковського, який, аналізуючи переклад І. Білоу- 

сова Шевченкової поезії «У неділю та ранесенько», зазначав: «У Шевченка ця гені- 
альна по своїй ритміці народна пісня звучить такою смертельною тугою, що коли б ми 

навіть не знали її слів, а вслухувались в її плачливий ритм, ми зрозуміли б, що з 
ній біль і горе... Коли перекладач замініює протяжну мелодію цих жалібних віршів 
моторним танцювальним хореєм, він виявляє зневагу не лише до законів переклада- 
цької техніки, але тим самим і до живого людського горя. Він глухий не тільки вухом, 
але й серцем». (К. Чуковский. Вьсокое искусство. М., 194, стор, 96). 

з Проф. Л. И. Тимофеев. Теорня литературь. Учпедгиз, М., 1948, стор. 954. 

23



самим властивостям мови, яка не заснована на музикальних началах. 
Л. Тимофєєв виступає проти введення в аналіз літературного твору 
поняття музикального такту, наголошуючи, що склади не рівні за дов- 
готою вимови і тому не можуть бути покладені в основу співмірності 
ритмічних одиниць. Він говорить, що шукати в складах аналогії до 
музикальних тактів не можна, не відірвавши вірш від мови. 

Але сама вже пісенність ритміки вірша відриває його від власне 
акцентованого і наближає до наспіву. А, як відомо, наспівне читання 
вірша зрівнює вимогу довгих і коротких складів; приклад -- наведений 
вище монолог Мавки. Перший і другий рядки дають нам можливість 
відчути мотив наспіву, який вкладається у 8-тактове музичне речення 
і фактично написане у такті 9/,. Акцентована доля, дві слабких -- такт, 
акцентована доля, одна слабка -- теж повноцінний музичний такт, бо 
пауза, що створюється клаузулою в кінці рядка і в середині його Коли 
б ти, нічко, (швидше минала|, доповніоє цей такт. 

Ф. Колесса у праці «Українська усна словесність» зазначав, що 
якщо коломийкові мелодії укладаються у розмірі 2/4, то мелодії повіль- 
ні і сумні укладаються, переважно, саме в такти З/4, З 9. 

Отже, вимога еквіритмічності, з якою ми підходимо до перекладів, 
обумовлена бажанням знайти в них всю глибину і своєрідність май- 
стерності поетеси. 

Розглянемо монолог Мавки у перекладі М. Ісаковського. 

Если б ть, ночка, скорей миновала 
Я ведь ни разу еще не встречала 

счастья под солнцем, счастья такого, 
как под твонм повстречала покровом! 

Что ж ть, береза, так сиротлива? 
Видишь, сестриченька, -- я же счастлива! 

Верба, не лей же слез над водою, -- 
спова, родная, он будег со мною! 

Лес мой, отец мой, скажи -- посоветуй, 
как скоротаю я ноченьку зту? 

Ночь коротка -- но долга разлука... 
Что суждено мне -- счастье иль мука? (97) 

Цей уривок можна віднести до найкращих місць перекладу, де 
різностороннє виявилась майстерність перекладача, Ісаковський дотри- 
мується метричної будови рядків оригіналу, а незначне порушення по- 
слідовності їх чергування не помічається. Проте бажано, щоб перекла- 
дач відчув ще визначене вище значення клаузули і також зберіг її. 

Добре відтворений ритм і початку твору -- прологу. У Лесі Україн- 
ки майстерно переплітаються найрізноманітніші ритми-- від нестрим- 
ного рвучкого ритму танку до простого, рівного, оповідного. І тут 
М. Ісаковський цілком відтворює ритміку оригіналу. 

З гір на долину С вершин в долину 
біжу, стрибаю, рину! потоками я хльнул! 
Місточки збиваю, Мостіт розбиваю, 
всі гребеньки зриваю, плотинь размьваю, 
всі гати, всі запруди, все гати, все запрудь 
що загатили люди, -- свожу на нет повсюду, -- 

бо весняна вода, весенняя вода, 
як воля молода! (186) как воля молода! (22) 

У наведеному прикладі не збігається ритм лише першого рядка: 
оповідний -- З гір на долину -- із зразу прискореним -- с вершин 

«Ф. Колесса. Українська усна словесність, Львів, 1938.



в долину. Але цей відступ не має істотного значення і, звичайно, аж 
ніяк не знижує загальної оцінки перекладу. 

Перекладач М. Ісаковський правильно зрозумів вимоги еквіритміч- 
ності, заглибившись у питання єдності ритму і смислу. І мусимо дода- 
ти, що на протязі цього перекладу М. Ісаковського не зраджує рідкіс- 
ний природний дар точного відчуття нюансів ритму. 

На жаль, ми не можемо прийти до такого ж беззастережного ви- 
сновку, розглянувши інший переклад «Лісової пісні», зроблений 
М. Комісаровою. 

Візьмемо уривок, де знов-таки, на наш погляд, виникає ускладне- 
пий ритмічний малюнок. 

Той, що греблі рве 

Тую русалку, 
Що покохав я змалку, 
бо водяній царівні 
нема на світі рівні! 

Збігав я гори, 
доли, яри, ізвори, 
милішої коханки 
нема від озерянки. 
Зіб'ю всю вашу воду, 
таки знайду ту вроду! (187) 

Ось яким постає цей уривок в перекладі М. Комісарової: 

Русалку молодую, 
для сердца дорогую, -- 
царевне зтой славной 
нет в целом свете равной! 

Бежал я с горь! 
через доль и ярь, -- 
нигде я не заметил 
милей ее на свете. 
Всю воду расплещу я, 
Красотку отьщу я! (392) 

Цікавою в наведеному уривку є будова першого і п'ятого рядків 
Кожен з них у порівнянні до інших коротший на два склади. Ці усіче- 
ні рядки ламають симетричний малюнок ритму уривка. До того ж лише 
на початку цих двох рядків ми маємо хореїчні іпостаси, а весь уривок 
написаний ямбом у поєднанні з пірихієм. Замість другого наголоше- 
ного складу тут наголошений перший. Це зразу відтворює різкість, по- 
ривчастість Того, що греблі рве. Цей спосіб дуже подібний до музич- 
ного явища -- синкопування, коли відбувається зміщення ритмічно 
опорного звука з сильної долі такта на слабку. Як наслідок -- у ритм 
привноситься елемент несподіваності, раптовості, гостроти. Такий за- 
сіб, як правило, дуже ефективний. 

Далі, Леся Українка, щоб уникнути одноманітності ритму, поруч 
з ямбічними стопами створює пірихіїчні. Іноді вони розміщені на по- 
чатку рядка, іноді -- в середині його. 4-й, 6-й і останні два рядки сві- 
домо написані чистим ямбом, тут чіткість ритму дає можливість знову- 
таки відчути рішучість Того, що греблі рве. ; 

М. Комісарова не змогла відтворити все багатство ритмічного ма- 
люнка оригіналу. В її перекладі ритм монологу менш виразний. Замість 
двох скорочених рядків у перекладі лише один. Останні два рядки на- 
писані ямбом з пірихієм на другій стопі. Все це, звичайно, руйнує отой, 
визначений нами, внутрішній зв'язок ритму і смислу, 

Для більшої наглядності подамо графічний запис ритму.



В оригіналі В перекладі 

о ДО С а Й кий 

зав ун а не Сак чн ко чо Тк ПК 1 і 

с о чо Б в о В с Гі ад че но, 

Зауважимо також, що і розпливчастість закінчень не дає чіткості, 

різкості ритму (пор.: молодую, дорогую, славной, равной--русалку, 

змалку, царівні, рівні). В останній парі закінчень-- славной -- рав- 

ної -- широкий російський а ще більше підсилює враження спокійног 

урівноваженого плину ритму. 
В інших випадках М, Комісарова створює свій нічим не виправ- 

даний ритмічний малюнок. 

На снегу нагорном вьбелим сквозную 
фату кружевную. 

Миь тебе добудем лесную корону, 
Мь Змею-Царицу сбросим наземь є трона, 
Каменньие горь дадим в оборону!.. (414) 

(тут і далі виділено нами, -- Т. К.) 

Раптове вклинення хореїчних стоп у ямбічні створює непотрібну 

нерівність ритму. Більше того, ритмічний наголос тут не збігається з 

логічним -- фату, лбсную, дідим. Це призводить до незручності як чи- 

тання, так і сприйняття. І, звичайно, подібні явища абсолютно непри- 

пустимі. На жаль, з перекладу М. Комісарової можна було б навести 

ще кілька таких прикладів. 
У переважній більшості інших випадків М. Комісарова намагаєть- 

ся відтворити ритміку оригіналу. Але відтворення це відбувається шля- 

хом не завжди мистецьким. 
Майстерність перекладу передбачає в міру можливостей створен- 

ня відповідного за функцією новотвору. 
Перекладач М. Комісарова йшла шляхом підрахування кількості 

складів і відтворення цієї кількості введенням безлічі службових слів. 

вигуків, часток, слів, що не несуть ніякого смислового навантаження В, 
Ось приклади: 

она сейчас уж начала тебе 
сплетать из трав венок зеленоярьй 

Перелесник 

Уж я ес забьіл. (413) 

Прошлое то лето, видно, позабьто? 
Мавка 

Прошлое то лето так давно минуло! 
То что летом пело, то зимой заснуло 
и не вспомнить снова! (415) 

-«Мше зто все равно 
все, 6с2 на свете. (422) 

Но я 
Но я 

его спасла, не радуйся же. 

А кто же 
и бьть тут мог? (472) 

ен 

5 І, Франко у статті «Дещо про штуку перекладання» вказав, що основною хи- 

бою польського перекладу «Каменярів», здійсненого С. Твердохлібом, було порушен- 

ня певного співвідношення групи слів, що творить смислову основу твору, з групою 

слів допоміжних, які повинні лише упластичнювати зображувану картину. (Іван 

Франко. Твори в 20-и томах, т. 16, К,, 1955, стор. 408). 

26



В іншому випадку погоня за зайвим складом привела до нісеніт- 
ності: 

и бросился, не говоря, ни слова, 
в овраг терновьй, там исчез из глаз (462). 

Внаслідок подібного засобу відтворення ритму мова твору неви- 
разна, тонке відчуття слова, яким була наділена Леся Українка, згу- 

«билося. Губиться також і викінченість тексту «Лісової пісні». А твір 
цей збагачує нас не лише ідеями -- мовою впливає на серця і емоції 
людини. 

Подолання М. Ісаковським труднощів при відтворенні ритміки «Лі- 
сової пісні» повчальне для творчої практики усіх перекладачів. 

Успіх його роботи над перекладом ще раз підтверджує думку 
М. Т. Рильського, який писав: «Бажано, навіть потрібно, щоб між ав- 
тором оригіналу і перекладачем була внутрішня спорідненість, щоб 
перекладач не був ремісником, який перекладає все, що йому замовлять 
перекласти, щоб тут доконче був момент творчого вибору» 5. 

«Лісова пісня» Лесі Українки близька творчості М. Ісаковського 
перш за все своєю тематикою. Паралельний розвиток людини і при- 
роди властивий усій його оригінальній поезії. 

Проте слід наголосити ще й на тому, що М. Ісаковського ми знає- 
мо як майстра ліричної пісні. І, очевидно, близькість поета не лише 
до російської, але й до білоруської та української пісенних традицій 
допомогла йому так майстерно зберегти у перекладі єдність ритму 

і смислу оригіналу. 

5 М. Рильський, Під зорями Кремля. «Радянський письменник». К., 1953, 
стер. 65. 

е
о
ф
е
с
о
в
е
г



М.І РУДНИЦЬКИЙ 
(Львів. Держуніверситет ім. І. Франка) 

Критик і друг талантів 
ь
о
о
о
-
ф
о
о
о
о
о
о
о
о
о
 

В історії світової літератури навряд чи можна знайти другого 
такого критика, як Франко, який на протязі сорока років стежив би 
з непослабною увагою за розвитком таланту своїх сучасників -- стар- 
ших і молодших письменників. Знайомі і зовсім невідомі автори пере- 
силали йому свої рукописи, і він незвичайно сумлінно перечитував їх. 
давав їм оцінку. Цю величезну його працю можна пояснити не лише 
всесторонньою освітою, невичерпною енергією та залізною силою волі, 
але і тим, що розвиток нової, передової літератури, яка повинна слу- 
жити інтересам якнайширшої народної маси, він уважав особистої 
справою. 

Франко -- єдиний в історії світової літератури критик, який за 
свою щоденну невтомну працю не одержував жодного гонорару. Не- 
має можливості підрахувати, скільки рукописів він перечитував на про- 
тязі одного місяця та року. Перші спроби пера та твори вже відомих 
йому авторів привертали його увагу не тільки як редактора різних 
журналів та видань, а передусім цікавили його як психолога та мис- 
лителя. Він стежив за обставинами, серед яких народжувались і зро- 
стали різні таланти, і за самим процесом літератури. Письменник і 
критик поєднувалися в його душі з громадським діячем, який ніколи 
не забуває про завдання спрямовувати працю письменників на шлях 
реалізму та народності, на вірне відтворення дійсності в її характерних 
проявах, 

Франко ставив до письменників не менші вимоги, як до себе, проте 
не забував про умови історичної доби, труднощі, зв'язані з так би 
мовити «приватною» їх професією, яка забезпечувала їм прожиток, а 
також їх особисті, іноді невимовно тяжкі переживання. Він усвідомлю- 
зав, як легко можна автора знеохотити несправедливою оцінкою і як 
тяжко можна його скривдити надмірною похвалою. Його самого рідко 
критикували і вихваляли. І він розумів, що немає для письменника ні- 
чого гіршого, ніж мовчанка, рівнозначна з байдужістю до людини. 

Відомо, що письменники, з якими Франко дружив, пересилаючи 
свої рукописи, зверталися до нього за порадою, наче до лікаря. Вони 
часто забували про те, що Йому не вистачає часу для здійснення влас- 
них задумів, вважаючи чомусь зовсім природним те, що він повинен 
широко мотивувати свої погляди, відповідаючи на їх листи, ще біль- 
ше -- вести з ними довгі дискусії. Тяжке завдання, яке він добровільно 
взяв на себе, -- перечитувати, виправляти і готувати до друку рукопи- 
си, -- моЖНАа порівняти з обов'язком учителя, який перевіряє домашні 

вправи своїх учнів. 

28



В одному листі до Павла Грабовського Франко писав: «Я чоловік 
незаможний, журналіст, що з місячного жалування (85 гульд.") му- 
сить вижити з жінкою, і З дітьми, купити деяку книжку, сплачувати 
деякі довги, а тільки що з сього урву, можу обертати на видавництва, 
котрі звичайно не оплачуються»!. Зрозуміло, що заробітку ре- 
дактора «Літературно-наукового вісника» і бібліотеки «Українсько- 
руська видавнича Спілка», йому ледь-ледь вистачало на злиденний про- 
житок. А водночас два чи три десятки письменників старшого та мо- 
лодшого покоління зверталися до нього з своїми творами, вважаючи 
його найбільш авторитетним на Україні знавцем рідної та світової лі- 
тератури. Його погляди шанували і цінили передусім тому, що він ні- 
коли не кривив душею, а говорив безоглядну правду своїм друзям і 
ворогам. ; 

Коли ми сьогодні перечитуємо твори сучасників Франка, не може- 
мо навіть збагнути, яка частка Франкової праці залишилася в них, 
тому що тільки невеличка кількість виправлених ним рукописів збе- 
реглась в архівах. Як критик він нагадує нам в дечому режисера, який 
підготовляє виставу п'єси на сцені. Розкриття артистами задуму драма- 
турга без допомоги досвідченого режисера -- неможливе. Як тільки 
вистава закінчена -- глядачі можуть викликати режисера рясними оп- 
лесками на сцену, проте швидше, ніж п'єса зійшла з афіш, вони забу- 
вають про його заслуги. 

Коли охопити одним поглядом процес розвитку літературної кри- 
тики хоча б у двох таких країнах, як Англія і Франція, де значно 
раніше, ніж у нас, вона дозріла, то можна помітити одне характерне 
явище: представники цієї критики більше думали про абстрактні теорії 
або про особисті враження, ніж про живих людей -- авторів. Причина, 
мабуть, у тому, що критика ще не стала тоді окремою ділянкою літе- 
ратури і нею займалися тільки принагідно самі письменники. Ще до 
того часу, поки Шекспір створив неперевершені шедеври драматургії, 
найвидатніший поет раннього англійського Відродження Філіп Сідней 
написав у 1580 р. трактат «Захист поезії». Він засуджував штучні 
красномовні метафори і прикрашений стиль, прирівнюючи його до тих 
цяцьок, якими захоплюються дикі індійці, коли проколюють собі губи 
і вуха. Захищаючи народну творчість, вказував на найкращі зразки 
класичної драматургії. З 

Батьком англійської критики називають представника англійського 
класицистичного напрямку ХМІЇ ст. Джона Драйдена, головною заслу- 
гою якого є те, що він зумів оцінити геній Шекспіра, хоч висловлював 
своє незадоволення занадто «свобідною» формою його п'єс. 

Два видатні критики ХУПІ ст. що співпадає з періодом. англій- 
ського романтизму, -- Чарльз Лем і Вільям Гезліт, -- всесторонні та 
плодовиті, були по суті імпресіоністами, погляди яких на літературу 
можна з'ясувати коротко: «Цей твір викликає в мене ось такі вражен- 
ня, той мені до вподоби, а третій -- ні». й 

Вихований на класичній літературі та біблії представник «Вікто- 
ріянського періоду», тобто ХІХ ст. Метю Арнольд обурювався занепа- 
дом інтелектуального рівня англійської нації, причому вважав, що го- 
ловна мета поезії -- формувати характер людини і вказати їй норми 
благородної поведінки. Ось і все. 

м -- австрійська монета, більш-менше рівна карбованцю. Я 
рн со ори в 20-н томах, т. 20, Держлітвидав, К. 1955, стор. 44. 

Далі тео і на це видання подаються в тексті із зазначенням у дужках тома 

і сторінки. 
Р 

29



Зрозуміло, чому такі розпливчаті уявлення про мету критики не 
могли підготовити дискусії про методи її дослідження. За той час дру- 
кувались кількатомні «історії літератури», приміром Кембріджського 
університету, та поодинокі монографії про письменників. 

У Франції справа стояла трохи краще. У 1674 р. Буало у своєму 
«Поетичному мистецтві» з глибоким переконанням формулював прин- 
ципи, яких повинен дотримуватися поет: вірити в силу людського ро- 
зуму, усвідомити, що від розуму автора залежить краса поетичного 
твору і що краса -- абсолютна, вселюдська і незмінна, а найголовні- 
ше -- однозначна з Правдою. 

А редактор першої французької «Енциклопедії» Дені Дідро, зали- 
шивши 20 томів художніх і публіцистичних творів, приблизно в 1750 р. 
нагадував письменникам і художникам, що природа не дбає про красу, 
ідеал краси втілює мистецтво. Ось чому треба зображати всі форми 
різноманітного життя і відтворювати людські характери. Він передба- 
чав початок нової доби, коли люди вивчатимуть закони природи, а ці 
закони замінять давню заскорузлу буржуазну мораль. 

Мине ще сто років, і професор-критик Сент-Бев у своїх «Понеділ- 
кових балачках» (28 томів!) шукатиме у творах не зображення суспіль- 
ного життя, а тільки.. темпераменту письменника, зупиняючись на різ- 
них подробицях його інтимних взаємин із людьми. А тому що науки 
про письменників створити не можна, то треба її замінити «прироло- 
знавством духовних рис людини». 

Мого сучасник, теж професор, Шоліт Тен у своїй «Філософії ми- 
стецтва» робить спробу з'ясувати принципи наукової критики, Критик 
повинен призбирувати типові явища, риси та деталі і психологію ліо- 
дини замінити її фізіологією. Всі художні твори обумовлені трьома за- 
гальними факторами: расою, середовищем -- фізичним або історичним, 
і даним моментом; а цей момент є наслідком минулого, впливає на су- 
часність і підготовляє майбутнє. Мета мистецтва не наслідувати при- 
роду, а тільки відкривати взаємозв'язки її явищ. Тен не враховує інди- 
відуальних особливостей таланту та генія. Він прирівніоє свої досліди 
до праці ботаніка, анатома або хіміка. 

Чи далеко вперед пішов у своїх поглядах на критику відомий ро- 
маніст Еміль Золя? У своїх книгах «Експериментальний роман» і «На- 
туралістичний роман» він зводив життя людини до фізіологічних явищ, 
а людську психологію розглядав як хімічну речовину. 

Досить вже коротко згадати про відомих французьких критиків з 
половини до кінця ХІХ ст. Фернан Брюнетієр -- академік, католик, за- 

хищаючи авторитет традиції, поставив знак рівняння між історією лі- 

тератури і природознавством. Він розробив теорію еволюції літератур- 
них жанрів, яка ніби-то не нехтує характерними рисами кожного та- 
ланту і генія. Еміль Фаге, професор-академік, залишив чимало книг 

про французьку літературу з ХУІ по ХІХ ст., але проблеми методу до- 

слідження літератури не цікавили його ні трохи. Нарешті, Жюль Ле- 

метр, теж академік, автор 14 томів нарисів про різних письменників і 
драматургів, -- воював із соціалізмом як прихильник монархії, задо- 
вольняючись імпресіоністичними настроями читача-інтелігента -- хи- 

мерного, іноді дотепного. Його погляди «розтрощив» І. Франко,у своїй 
статті «Із секретів поетичної творчості». 

Франко був грунтовно ознайомлений з сучасним йому етапом кри- 
тики в різних країнах. В українській літературі він відіграв аналогіч- 

ну роль до тої, яку в свій час у Росії виконали Чернишевський, Бєлін- 
ський і Добролюбов. До речі, варто пригадати датського критика Жор- 

жа Брандеса, вплив якого на дальший розвиток літератури скандинав- 

30



ських країн був так само плодотворним, як Франковий на українську. 
Франко мав нагоду зустрічатися з ним у 1898 р. коли Брандес приїхав 
до Львова з лекціями. 

Основоположник німецької естетики Олександер Баумгартен у сво- 
їй «Естетиці» (1758 р.), написаній латинською мовою, доводив, що ес- 
тетика -- незалежна від психології. Він не визнає різниці між розумом 
і уявою. Об'єктивна істина, на його думку, недосяжна тому, що естети- 
ка включає в собі логіку і тільки почуттєві враження. А логіка |і ці 
враження -- різні в усіх людей. 

Видатний теоретик німецької літератури Готгольд-Єфраїм Лессінг 
у своїх «Гамбурзькій драматургії» та «Лаокооні» підкреслював, що 
вищої краси треба шукати тільки в людині. Але й ця краса, на його 
думку, існує в людині виключно як уявлений нею ідеал. Він перший 
висунув проблему вартості художнього твору, яку можна розв'язати 
з «естетичної» точки зору, беручи до уваги особливості окремих видів, 
жанрів мистецтва. А Гегель у своїй «Феноменології духу» (1807) ствер- 
джував, що змістом художнього твору є ідея, а його формою чуттєве 
її зображення; вони повинні бути у взаємозв'язку. Справжній поет по- 
винен перед і під час написання свого твору замислюватись над вису- 
нутими проблемами. Мистецтво не відтворює нічого загального, а тіль- 
ки конкретне. 

Прогресивний італійський критик Франческо де Санктіс, який по- 
чав свою діяльність в 1838 р., не погоджувався з поглядом Гегеля на 
взаємини понять краси і правди. На його думку, форма не існує апріо- 
рі (тобто незалежно від досвіду), бо вона не є чимсь самовизначеним, 
відмінним від змісту твору, наче зовнішня прикраса або одяг, зверхня 
видимість або додаток до змісту; вона породжена змістом; який зміст -- 
така форма?. А у статті «Принцип реалізму» наголошує на тому, що 
«реалізм бере за основу факти, доступні для всіх людей і про які вони 
можуть провадити дискусію. Філософія, побудована на принципах реза- 
лізму, дає тривалу підставу для з'ясування, що таке істина, ясною і 
стислою мовою, без протиріч, доступною навіть для неосвічених лодей, 
щоб вони могли самотужки розібратись у соціальних силах і законах, 
які діють в їх довкільній дійсності» 9. 

Французький анархіст П'єр Прудон у книзі «Про принцип мисте- 
цтва і його соціальне призначення» (1875) висловлював думку, що всі 
види мистецтва -- поезія, скульптура, живопис, музика, роман та дра- 
матургія мають єдину мету -- підтримувати чесноту і засуджувати 
порок. 

Німецький естетик Теодор Ліпс доводив, що «завдання мистецт- 
ва -- допомогти пізнати дійсність, навіть коли ця дійсність осоружна. 
схвильовувати нас, допомагати нам ліпше осмислювати життя, роз- 
кривати людині її індивідуальність, полегшувати її турботи і дати по- 
штовх до розбудження її уяви» ". 4 | 

І. Франко вже з перших років своєї художньої зрілості ставив пе- 
ред собою питання про взаємини мистецтва і науки, форми і змісту, 
про метод оцінки художніх творів. Його вразило те, що одні твори з 
добрим задумом погано написані, інші, невдало задумані, -- написані 
доброю мовою і непоганим стилем. Як же ж це можливо, щоб ясна 
думка могла бути висловлена у нехудожній формі? Це не давало йому 
спокою. Він не міг погодитися з тим, щоб літературна критика могла 
бути суб'єктивною, згідно з відомим латинським прислів'ям: «Про ко- 

бе, де бапсіїз. Миоуі 5аєрі сгійісі. Неаполь, 1911, стор. 239. 
ЗТам же, стор. 486. ал 
"Тр, Цшіррз5 Котік ипа Нитог. Лейпціг, 1892, стор. 293. 

ЗІ



льори і смаки сперечатися не можна». Він усвідомлював, чому не мож- 
на з'ясувати принципів універсального смаку, наслідком чого є розхо- 
дження в поглядах філософів, літературознавців, художників і вихо- 
ваних на добрих зразках літератури читачів. Франка не задовольняли 
спроби створити загальну «теорію критики», «естетичної критики», кри- 
тики історичної, або наукової, історії літератури чи мистецтва; він 
вимагав, щоб у кожній такій спробі автори висловлювали свої суджен- 
ня про твори, які характеризували. 

Виникали й інші питання і досі невирішені: як ствердити, що пись- 
менник пише щиро? Чи оцінка його твору не залежить від освіти, тон- 
кого смаку і досвіду критика? Якою повинна бути ця освіта, на яких 
зразках мистецтва можна виплекати свій смак, як вимірити і переві- 
рити життєвий досвід критика? 

Вже у своїй статті «Література, її завдання та найважніші ціхи» 
22-річний Франко з'ясував, що «мимовільний, несвідомий реалізм, ко- 
нечний у всіх літературах, конечний у кожній стрічці кожного писате- 
ля.. Література певного часу повинна бути образом життя, праці, бе- 
сіди і думок свого часу» (ХУІ, 11). Сімнадцять років пізніше у своїй 
доповіді «Найновіші напрямки в природознавстві» він указує на нік- 
чемність усяких філософських теорій, побудованих на абстрактних мір- 
куваннях. Він підкреслює той факт, що народився новий еволюційниїї 
погляд на світ і на людську історію. Цей «вислід матеріалістичного 
погляду в Гегелевих учнів, таких як Фейєрбах і Маркс, здобуває вели- 
ку підтримку в геніальних природничих працях Дарвіна, що зі свого 
боку дали сильний імпульс для розвитку багатьох емпіричних наукг 
(ХІХ, 148). 

І досі радянські критики і літературознавці звертаються до статті 
Франка «Їз секретів поетичної творчості», написаної 42-річним, гвсебікх- 
но освіченим письменником. У ній з'ясовано кілька принципів літера- 
турної критики. Ця критика «мусить бути поперед усього естетичною, 
значить, входить в обсяг психології і мусить послугуватися тими мето: 
дами наукового досвіду, якими послугується сучасна психологія». 
А ідею краси Франко роз'яснив так: «Для поета, для артиста нема ні: 
чого гарного ані бридкого, прикрого ані приємного, доброго ані злого, 
характеристичного ані безхарактерного. Все доступно для його творчо- 
сті, все має право доступу до штуки (мистецтва). Не в тім річ, які речі, 
явища, ідеї бере поет чи артист як матеріал для свого твору, а в тім, 
як він використав і представить їх, яке враження він викличе при їх 
помочі в нашій душі, в тім однім лежить секрет артистичної краси» 
(ХУІ, 258, 296). 

З таким глибоко осмисленим світоглядом і зрілим досзідом Франко 
міг піклуватись про розвиток таланту не одного свого сучасника. Ан- 
дрій Чайковський до кінця свого життя залишився вдячний Франкові 
за те, що він зумів оцінити його своєрідний гумор і включив оповідання 
в бібліотеку «Українсько-руської видавничої Спілки». «Я думаю, -- 
писав йому Франко, -- що з тим широким знанням життя і мови люду 
і з тим талантом обсерваційним, який у Вас є, Вам не може не поща- 
ститися» (ХХ, 548). 

Франко з непритаєною гордістю визнав, що жодному з сучасних 

йому авторів не призначив такого високого гонорару, як 400 гульденів 
Ользі Кобилянській за «Землю», надруковану в «Літературно-науково- 
му віснику». Вже перші збірки її новел «Покора» і «До світа» він 
прийняв до редагованої ним бібліотеки «Українсько-руської видавничої 

Спілки». У гурті своїх друзів вона раз зітхнула: «Якби Франко міг ви- 

32



правляти всі мої повісті та оповідання, то я не наважилась би після 
цього сама писати!» 

А з якою щирою радістю він привітав появу молодого таланту 
Лесі Українки, висловивши найбільшу похвалу, яку міг їй дати, доба- 
чивши в ній спадкоємця бунтарського полум'яного пориву Шевченка. 
Чи могла б вона надрукувати дві перші збірки поезій «На крилах пі- 
сень» і «Думи та пісні» без його підтримки? 

Він виявив особливу увагу до перших літературних спроб Ольги 
Рошкевич, Уляни Кравченко та Климентії Попович. В одному з перших 
листів до О. Рошкевич писав: «Коли я налягаю на то, щоб ти трібувала 
своїх сил у літературній роботі, -- так це не для того, що женщина- 
літераторка була моїм ідеалом, а скорше для того... що робота подібна 
до моєї, зближує тебе зо мною, може вказати нам більше спільних 
інтересів, ніж усяка друга...» (ХХ, 51). К. Попович він нагадує, що 
«поезія в наших часах перестала бути забавкою неробів, а сталась ве- 
ликим ділом, горожанською службою, вона повинна.. одушевляти | 
провадити покоління, кристалізувати все, що в їх життю і мислях було 
найкращого і найліпшого, і перевиховувати на науку і скріплення по- 
томності» (ХХ, 215). Чи не те саме міг би і наш сьогоднішній критик 
сказати не одному авторові-початківцеві? Коли Попович зневірилась 
у свому хисті, він потішав ії: «Ви зовсім без потреби вдаєтесь у роз- 
пуку; талант у Вас є, але нема тільки любові до діла; при кожнім вір- 
шу Ви думаєте поперед всього не о тім, щоб зглибити і серцем огріти 
саму річ, але о тім: що на те скаже цей або той, хто буде це читати» 
(ХХ, 267). 

Уляні Кравченко він докоряє: «Ви на ховзькій дорозі. Покиньте 
етери і фалі, і соловіїв і мотилів, -- усе те дрянь, не зарта Вашого 
пера, -- глядіть на речі трохи реальніше, -- а то пісні Ваші швидко 
розплинуться в тони і перестануть бути зрозумілими для людей» 
(ХХ, 212). 

Франко хотів, щоб ці молоді жінки зрозуміли вимоги реалістичного 
мистецтва, яке служить громадській справі і звертається до широкої 
маси читачів. Довгорічне листування з Агатангелом Кримським, видат- 
ним знавцем численних мов, ученим, прозаїком, поетом і перекладачем, 
свідчить про тісні дружні зв'язки обидвох письменників. Франко пік- 
лується виданням його творів, але не вагається сказати і гірку правду. 
«Оба Ваші оповідання я перечитав і скажу Вам про них свою думку 

зовсім щиро: «Батьківське право» мені видалося доволі слабеньке, 
якесь шаблонне.. Психологія неглибока., по моєму, зовсім невірна. 
..Не знаю, може я несправедливий, але більша часть «новел» молодих 
українських писателів (Чайченка, Катренка, Обачного і др.) робить 
на мене іменно таке враження. Формули, доктрина драматизована, а 
при тім елементарна невмілість схопити і передати найпростіший факт, 

найзвичайнішу фізіономію з окружаючого життя» (ХХ, 433). Проте та- 
кі критичні зауваження не перешкодили Франкові надрукувати першу 

збірку поезій А. Кримського «Пальмове гілля» і повість «Андрій Ла- 
говський». Він не забуває раз у раз заохочувати його «перекладати де- 
що з орієнтальної (східної) поезії на нашу мову» (ХХ, 446). | 

Відомо, що Франко у 1898 р. притягнув до співпраці в редагуванні 
«Літературно-наукового вісника» молодого письменника Осипа Ма- 
ковея, Згодом він надрукував його перші оповідання. У 1923 р. у гурті 
львівських письменників Маковей визнав, що, пишучи свою історичну 
повість «Ярошенко», увесь час бачив перед очима Франкового «Захара 
Беркута», як зразок книжки для молоді. Франко допоміг Михайлові 
Яцкову, зовсім невідомій людині у Львові, надрукувати перші свої опо- 

3. Українське літературозпавство, вип. І. 33



відання «В царстві сатани» та повість «Огні горять». У тому самому 
часі, у роки злиднів Яцкова, він дав йому можливість заробляти на 
прожиток коректурою різних видань. Про це Яцків часто згадував зі 
зворушенням. А чи Лесь Мартович, Василь Стефаник, Наталія Кобрин- 
ська і Степан Ковалів могли будь-коли забути, хто дав їм змогу опуб- 
лікувати свої твори? 

У 1884 р. коли Франко мав намір підготовити докторську дисер- 
тацію, він знайшов час написати Кобринській, щоб вона не журилась 
тим, що не зможе друкувати свої твори у «Зорі», яку він сам покинув. 
«Я бажав би, щоб Ви не тратили надії і не опускали рук. Тепер при- 
ходить на нас пора тишини, хоч і не добровільної; що в ту пору зроби- 
мо, то буде зроблено і буде, певчо, триваліше і краще, ніж те, що зроб- 
лене прихапцем, в поспіху та серед завірюхи...» (ХХ, 259) 

Познайомившись з Володимиром Самійленком у Києві 1886 р.. 
у 1907 Франко видав його першу збірку поезій і залишив нам одну з 
найкращих характеристик цього поега: «Він рідкий приклад лірика 
об'єктивіста: все у нього, чи власне почуття, чи чужі діяння, тільки тоді 

входять у стадію поетичної репродукції, коли в душі поетовій набрало 
закруглення, пластики і повної ясності» (ХМІЇ, 461). Цією одною ри- 

сою Самійленка Франко нагадував усім іншим поетам, коли треба 
здійснювати свої поетичні задуми. У 1898 р. передчасно помер 22-річний 
поет Олександр Козловський. Франко видав у 1905 р. деякі його поезії 
з рукопису, назвавши збірку «Мірти і кипариси». Це, за його словами, 
мала бути «пам'ятка по чоловіці талановитім і щирім, якому доля за 
життя не дала нічого для скрашення існування, та який полишив 
найкращі цвіти своєї душі іншим..» Франко видав чотири томи по- 
вістей та оповідань Михайла Коцюбинського; з цим незрівняним 
майстром слова його єднала досмертна дружба. 

І. Франко чи не перший у нашій літературі зазнав глибокого впли- 

ву російських революційних демократів Бєлінського, Чернишевського та 

Добролюбова. На цю тему написано чимало радянськими літературо- 
знавцями. Але немеркнуча заслуга Франка в тому, що він раз у раз 
нагадував вимогу Бєлінського, що мистецгво повинно відтворювати, 
відповідно до своїх різних видів -- музики чи живопису, -- ідею за- 

гального життя природи. Як критик він умів переконливо ілюструвати 

зауваження Чернишевського про те, що змалювати чудово людське 

обличчя і змалювати чудове обличчя це не те саме. Або погляд Доб- 

ролюбова, що для того, щоб стати справжнім народним поетом, необ- 

хідно пройнятись народним духом, наблизитись до життя народу і стати 

з ним поряд, відкинувши всі забобони та пересуди. 

Прикладів повсякденного любовного піклування талантами своєї 

доби можна б у біографії Франка та його діяльності критика підібрати 

значно більше, А втім для того, щоб охопити повну картину його кри- 

тичної діяльності і оцінити її як слід, треба б мати перед очима всі ті 

твори, які він перечитував, характеризував і оцінював. Аналіз літера- 

турного твору, проведений Франком, завжди ставав невичерпним дже- 

релом міркувань для самого критика-письменника і для його читачів. 

Він не задовольнявся оцінкою твору; наче учитель, він доповнює її 

повчальною порадою. Кожна його оцінка була результатом роздумів 

над літературним і громадським шляхом автора, над його середови- 

щем, освітою, над зв'язком його твору з іншими творами доби, над 
ідейним спрямуванням і художніми якостями творів. 

Чимало книжок і ще більше статей написано на тему, чи Франка 

можна вважати справжнім марксистом і в якій мірі він вірно підій- 

шов у даний історичний момент до марксистських ідей як письменник 

34



і критик. Немає сумніву, що він ставив до себе та до інших письменни- 
ків вимогу, щоб у своїх творах якомога свідомо, конкретно, перекон- 
ливо і художньо відображати ті значущі явища, суспільно-політичні 
процеси, людські характери та конфлікти, які ставали актуальними, 
невідкладними проблемами широкої народної маси. Хоча він витратив 
майже безмежну силу енергії і незвичайно дорогий свій час на те, щоб 
популяризувати прогресивні ідеї у статтях, наукових дослідженнях |і 
художніх творах, він ніколи не забував про обов'язок поширювати свій 
світогляд і дбати про підвищення розумового рівня та духовного багат- 
ства усіх класів свого суспільства. і 

Иого піклування талантами людей різного віку, освіти, походження, 
різноманітної творчої уяви, вдачі, темпераменту та характеру заслу- 
говує подиву. І тяжко збагнути, в якому тоді стані опинилась би укра- 
їнська література, критика та всі ті ділянки науки, яким він присвятив 
не одну вдумливу сторінку як їх дослідник, якби Франко не стежив 
за ними і не допомагав їм невпинними зусиллями. 

У світовій літературі можемо знайти чимало блискучих талантів, 
навіть геніїв, але, як це не дивно, дуже мало серед них є таких, які 
вважали б обов'язком свого сумління та честі допомагати як громадя- 
ни іншим в їх прагненнях і намаганнях поширити свій світогляд і удо- 
сконалювати найтяжче з мистецтв -- мистецтво художнього слова. 

5 
5 

За



НОТОМАШУК 

(Дніпропетровськ. Держуніверситет) 

о питання про вплив марксизму 
а світогляд О. Кобилянської щ 

ю
о
Ф
о
ф
Ф
о
Ф
о
ф
5
с
ф
о
ф
о
с
6
о
о
 

У творчій біографії Ольги Кобилянської є сторінки, які вимагають 
детальнішого вивчення. Зокрема недостатньо висвітлювалося питання 
зв'язків української письменниці з німецькими соціал-демократичними 
діячами, її ставлення до ідей наукового соціалізму. Зумовлювалося це 
в значній мірі тим, що не всі матеріали до останнього часу були відомі 
дослідникам, а окремі вже доступні факти не бралися серйозно до ува- 
ги. Крім того, деякі літературознавці, що вивчають творчість письмен- 
ниці, ще й досі повністю не позбулися вульгарно-соціологічних схем 
30-х років і часто говорять про Кобилянську як про ідеалістку. Внаслі- 
док цього письменницю відмежовують від прогресивних віянь свого 
часу. Так, скажімо, при аналізі повісті «Земля» Л. Чернець порівнює 
твір О. Кобилянської з «Каїа тогеєапа» М. Коцюбинського і підкреслює: 
«М. Коціобинський глибше знав життя селянства, його боротьбу, за- 
знав впливу марксизму і це визначило революційну спрямованість його 
повісті про землю. У О. Кобилянської цього не було»!. Дослідник за- 
буває, що Михайло Коціобинський закінчував твір після революції 
1905--1907 рр., був збагачений її досвідом, а «Земліо» написано в ціл- 
ком інших умовах Буковини, у 1899--1901 рр. Письменниця не могла 
вигадувати того, чого не було в самому житті. 

Що ж стосується знайомства О. Кобилянської з ідеями наукового 
соціалізму та їх впливу на зироблення світогляду письменниці, то факти 
засвідчують таке. З марксистськими ідеями О. Кобилянська познайо- 
милася у 80-х роках, коли жила в Кимпулунзі. Допомогла їй у цьому 
С. Окуневська, котра перебувала тоді у Львові, особисто знала 
І. Франка, М. Павлика. Вона не тільки інформувала О. Кобилянську 
про літературне життя Галичини, але й надсилала їй періодичні ви- 
дання, соціологічні та філософські праці різних авторів. Особливий ін- 
терес у Кобилянської викликає праця відомого полуляризатора еконо- 
мічного вчення Маркса С. Подолинського «Громадівство і теорія Дар- 
віна», що була надрукована в  женевському журналі «Громада» 
(1881 р., Мо 1). 

цієї праці, яку письменниця докладно законспектувала ?, вона 
вперше познайомилася з еволюційною теорією Дарвіна, її співвідношен- 
ням до суспільного розвитку, з критикою реакційної природи соціал- 
дарвінізму, з викладеним автором статті розумінням характеру взає- 
мин при соціалізмі, де зникне класова боротьба, а її місце заступить 

гОльгаКобилянська, Статті і матеріали. Чернівці, 1958, стор. 35. 
2 Конспект праці С. Подолинського зберігається в Чернівецькому  літературно- 

меморіальному музеї О. Кобилянської. 

36



боротьба «солідарних між собою», «здружених у єдиний організм лю: 
дей» проти сил природи. Праця С. Подолинського була першим джере- 
лом, з якого О. Кобилянська довідалася і про ідеї наукового соціалізму 
Маркса й Енгельса. Після цього інтерес О. Кобилянської до творів 
Маркса й Енгельса зростає. А умови для цього в Кимпулунзі були 
сприятливі. Зокрема, в батька С. Окуневської Атанаса, що поселився 
в Кимпулунзі в 1881 р., була багата і добірна бібліотека. У ній було 
чимало праць класиків марксизму, в тому числі і «Капітал» К. Марк- 
са. Тут О. Кобилянська знайомиться з «Розвитком соціалізму від утопії 
до науки» Енгельса. Цю роботу вона цитує в повісті «Царівна», коли 
викладає свої погляди на розвиток суспільства і критикує реакційні 
ідеї прибічників органічної теорії в соціології, носієм яких виступає 
Орядин. 

Прагнення письменниці виробити матеріалістичне світорозуміння 
активно підтримував М. Павлик, до якого на початку 90-х років вона 
часто зверталася за порадами й допомогою. Так, у листі від 11.Х 1891 р. 
О. Кобилянська писала до М. Павлика: «Я дуже Вам вдячна, що Ви 
надішлете історію матеріалізму. Він для мене необхідний, як живо- 
творні ліки. Я знаю, що я ще у великій мірі ідеалістка, і пуже радо 
хотіла б позбутися цього баласту, котрий мене давить, як тяжкий одяг 
у літню гарячу спеку» ?, М. Павлик з увагою поставився до запитів 
письменниці, Він прагне, щоб її творчість розвивалася на матеріалістич- 
ній основі, бо «матеріалістичний світогляд, -- каже він у листі до 
О. Кобилянської, -- єдиний найправдивіший.. Дух єго проймаючий 
наскрізь, і він уже повитав і в штуці (мистецтві. -- Н. Т.) -- в новіших 
реальних творах. Він віє і з Вашої Лореляй.. Це відкрила тонка зна- 
точка літератури -- донька Косачки, Леся, котрої лист і посилаю» 7. 

На початку 90-х років, коли родина О. Кобилянської переселилася 
до м. Чернівців, письменниця систематично читає німецькі теоретичні 
соціал-демократичні видання -- штутгартський журнал «РДіе Меце 7еїї» 
та берлінську газету «Могуйдгі5» -- центральний орган німецької со- 
ціал-демократії. У них друкувалися твори Маркса, Енгельса, Мерінга. 
Ці видання О. Кобилянська популяризує серед знайомих потайки: пись- 
менниці доводилося зважати на обивательське оточення, в якому жила 
і яке підозріло ставилося до прогресивних ідей. Свої зв'язки з «радика- 
лом і соціалістом» М. Павликом О. Кобилянська вимушена була при- 
ховувати навіть від батьків. 

У середині 90-х років О. Кобилянська налагоджує особисгі зв'язки 
з редактором «Ріе Меце 7еїв» К. Каутським, який був тоді одним 
із лідерів німецької соціал-демократії, а згодом і з редактором газети 
«Уогудгіз» В. Лібкнехтом. У цих виданнях О. Кобилянська друкує свої 
твори. А коли в 1898 р. серед радикальної інтелігенції Чернівців виник 
задум видавати українську «переважно соціалістичного змісту, політи- 
ки і т. п.» газету, письменниця охоче погодилася співробітничати у ній. 

До штутгартського журналу «РЩіе Меце 7еїї» О. Кобилянська на 
початку 1895 р. надсилає новелу «Природа». Відповіді довго чекати 
не довелося. 18 березня письменниця писала до А. Кохановської: «Один 
з найвидатніших німецьких (не австрійських) соціал-демократичних 
журналів «РДіе Меце 7еії» в Штутгарті прийняв і назвав її (новелу 
«Природа». -- Н. Т.) чудовою, але з нею історія така, поки що вони 
мають дуже багато матеріалу і через пару місяців вирішиться, чи 

9 Лист О. Кобилянської до М. Павлика від Ш.Х 1891 р. Інститут літератури 
їм. Т. Г. Шевченка АН УРСР, ф. 101, М» 234 (переклад з німецької). Далі посилання 
на цей архів дається скорочено -- ІЛ. 

"Лист М. Павлика до О. Кобилянської від 13. ІМ 1891 р. ІЛ, ф. 14, М» 829. 

37



журнал і далі буде друкувати новелн, чи залишиться чисто науковим. 
Коли буде ухвалено, що новели будуть і далі друкуватися, тоді затри- 
мають вони мою новелу» 5. Редакція ухвалила друкувати художні твори 
і відкрила річник 1895--1896 р. новелою О. Кобилянської. Після 11- 
річного змагання за місце на сторінках німецької періодики опубліку- 
вання в провідному соціал-демократичному журналі новели «Природа» 
було великою перемогою письменниці, важливим літературно-громад- 
ським фактом для української літератури взагалі. Тим більше, якщо 
мати на увазі, що художні твори друкувалися в цьому журналі не так 
уже й часто. 

Підбадьорена успіхом, О. Кобилянська надсилає до «УМогу/агів» 
новелу «Мужик», яка надрукована була у 1897 р., і надалі підтримує 
творчі контакти з журналом «РЩіе Меце 7еії». У травні того ж року 
вона передає сюди у власному перекладі новелу «Некультурна», яка 
була опублікована в кінці 1898 р. Після цього зв'язки з «Ріе Меце 
Сеїї» підтримувалися і надалі, але з кінця ХІХ ст. художні твори вньо- 
му вже не вміщувалися. Все ж, коли О. Кобилянська, не знаючи про 
це, на початку ХХ ст. надіслала до журналу оповідання «Під голим 
небом», К. Каутський порекомендував їй звернутися до віденського ро- 
бітничого календаря «Озіеггеїспізсбег  АгБеїйїег-Кайепдет», що його 
видавав австрійський соціал-демократ Еленбоген. З приводу цього 
письменнкця в листі до О. Маковея від 11.Ї 1903 р. писала: «Мій нарис 
«Під голим небом» прийнятий (в перекладі) до «робітницького кален- 
даря» віденського» 5. 

Отже, О. Кобилянська єдина з українських письменників друкува- 
лася в «Ріе Меше 7еі|», «Могудгі5» та в австрійському робітничому ка- 
лендарі. Це було яскравим свідченням визнання таланту письменниці. 
І коли в 1902 р. буржуазний критик-націоналіст С. Єфремов звинува- 
тив О. Кобилянську в антигромадському характері її творчості, пись- 
менниця цілком слушно зауважувала, що якби твердження Єфремова 
відповідали дійсності, то німецькі соціал-демократи не були б такі 
прихильні до неї і не друкували б її творів ?. Подібну думку на захист 
письменниці висловив у 1903 р. і М. Мочульський у польському журналі 
«Кгуїука»: «Талант Кобилянської великий і свідомий своєї мети. 
коли б її твори були антигромадські, то мені здається, що їх не друку- 
вав би Карло Каутський у своєму журналі «Ріе Меше 7еії» 8. 

Публікації в соціал-демократичних виданнях шновел «Природа», 
«Мужик», «Некультурна» -- творів, у яких показано моральну красу 
і духовну велич простої людини, -- сприяли згодом значній популярно- 
сті української письменниці в Німеччині, а відтак і в Австрії. Саме 
з 1895 р. (тобто після надрукування в «Ріе Меце 7сії» новели «Приро- 
да») перед О. Кобилянською відкривається широка дорога і до інших 
провідних німецьких та австрійських журналів. Про письменницю віц- 
тоді в німецькій періодиці з'являються і критичні статті. О. Кобилян- 
ську запрошують співробігничати в багатьох часописах. З творів пись: 
менниці, що вміщувалися в соціал-демократичних журналах, згодом 
була укладена окрема збірка, надрукована в Німеччині в 1901 р.ісхва- 
льно оцінена і в Німеччині, і в Чехії. 

5 Лист О. Кобилянської до А. Кохановської від 18 березня 1895 р. (переклад з 

німецької мови). Зберігається в Архіві Чернівецького літературно-меморіального музею 

О. Кобилянської, ф. 4. Далі скорочено -- архів ЧЛММК. 
ФІЛ, ф. 14. М» 253. й 
т Див. Леся Українка. Твори в 5-и томах, т У. Держлітвидав, К., 1956, 

стор. 443. 
Р в Ольга Кобилянська в критиці та спогадах. Держлітвидав, К., 1963, стор. 92. 

28



о 

Знайомство з окремими працями основоположників наукового со- 
ціалізму, систематичне читання часописів «Ріе Мешце 7еїй» та «Могмйгів», 
особисті зв'язки з німецькими соціал-демократичними діячами мали 
дуже важливе (поряд з багатьма іншими факторами) значення для 
формування світогляду письменниці. Соціалістичні ідеї, по-своєму 
сприйняті О. Кобилянською, знайшла свій вияв частково в повісті «Лю- 
дина», повніше у «Царівні» та інших творах. А у недавно відшуканих 
нотатках-роздумах (нотатки ці стосуються 90-х років) знаходимо дуже 
цікаві матеріалістичного характеру думки про будову світу ?. Вони свід- 
чать, що О. Кобилянська була добре обізнана не тільки з найновішими 
матеріалістичними теоріями про походження й будову світу. В окремих 
випадках зустрічаємо прямий перегук з думками автора «Анти-Дюрін- 
га». Вихідним пунктом у міркуваннях О. Кобилянської, що відбилися 
в цих нотатках, є визнання нею матеріальності світу та закономірностей 
його розвитку. «Матерія і рух, -- каже письменниця, -- є вічні. Ство- 
рення світу з нічого -- це порожнє слово». «Матеріалізм ХІХ віку, -- 
продовжує вона, -- має в своєму розпорядженні раніш не відому суму 
знань і фактів та ряд принципів, які, при їх сьогоднішній ясності і за- 
вершеності як твердо встановлені досягнення науки, не можуть бути 
заперечені». Доказом цьому є «незруйнування речовини, атомів, збе- 
рігання сили, нероздільність сили і матерії, астрономічна безконечність 
всесвіту, незмінність законів природи, природна історія землі» тощо, а 
також досягнення науки у вивченні органічного світу і людського су- 
спільства. При цьому письменниця відзначає, що «сьогоднішній мате- 
ріалізм не є колишнім матеріалізмом Епікура, або енциклопедистів, 
але цілком інший напрям, або метод, оснований на досягненнях пози- 
тивних наук». Стверджуючи єдність матеріального світу, О. Кобилян- 
ська визнає і те, що «все на світі перебуває в постійному русі і зміні, 
і що всякий спокій є відносний. І найбільш тривкі тіла, -- каже пись- 
менниця, -- підлягають постійній зміні». 

- О. Кобилянській було ясно, що наукові погляди спростовують всякі 
релігійні вигадки про божественне походження світу, людини, бо «все- 
світ астрономічно безконечний, світовий простір заповнений матерією», 
а «природна історія землі і органічного світу» перебувають у «внутріш- 
ній єдності з усіма органічними явищами природи». Тому письменниця 
не вірить у релігійну вигадку, що бог існує як надприродна сила, вер- 
ховний творець, що керує світом: «Бог?» Це кожної людини її «я», 
а як воно вже помре раз, тоді і бог помирає. Під фідеїстичним поняттям 
«бог» О. Кобилянська, подібно до Л. Фейєрбаха, з працею якого «Сут- 
ність християнства» вона була знайома, розуміла найвище самовдоско- 
налення ліодини, її гуманізм. «Безсмертність одиниці -- це ніщо інше, 
як лиш безсмертність її творіння, бо воно не кінчається, а залишається 
у вічній чинності, -- каже О. Кобилянська в цих нотатках, 

Матеріалістичного погляду дотримувалася О. Кобилянська і в та- 
кому дуже складному питанні, як психічна діяльність людини. Дані 
науки, каже письменниця, яскраво доводять, що «душа -- це ніщо ін- 
ше, як діяння матерії, зокрема мозку, який є центром усіх діянь, орга- 
ном душі». 

Отже, у багатьох моментах світорозуміння О. Кобилянська стояла 
на рівні досягнень передової науки, при розгляді найважливіших тео- 

(7. Нотатки зберігаються в Чернівецькому  літературно-меморіальному - музеї 
О. Кобилянської. 

39



ретико-філософських питань дотримувалася матеріалістичних поглядів, 
хоч і не завжди була послідовною, не завжди робила логічні висновки, 
коли їй доводилося вирішувати питання, пов'язані з конкретними умо- 
бами життя свого часу. Це, зокрема, бачимо в її ставленні до релігії. 

У листах, публіцистичних статтях та художніх творах О. Кобилян- 
ська різко й послідовно виступає проти служителів церкви, які віками 
в інтересах панівних класів насаджували в народі покору і терпіння, 
духовно поневолювали його («Привилд», «Картина з життя Буковини», 
«У св. Івана». а пізніше «Земля». «За готар», «Ніоба» та ін.). У листі 
С. Окуневської знаходимо свідчення. що О. Кобилянська, сприйнявши 
погляди французьких енциклопедистів на церкву, рішуче виступала 
проти духовенства, проти одурманення народних мас 19, 

Викриття антигромадської ролі церкви та духівництва викликало 
злобу й напалки на письменницю з боку реакційно-клерикальної пре- 
си. Газета «Руслан» обурювалась тим, що в нарисі «На полях» пись- 
менниця «паплюжила високі моральні якості» «христового воїнства». 
Духовенство намагалося вплинути на сім'ю письменниці і таким чином 
відвернути О. Кобилянську від критики антинародної ролі церкви та 
духовенства. У листі до О. Маковея О. Кобилянська писала: «Батько 
вчора казав мені пілком спокійно., щоби я не доторкувалась священ- 
ства, бо все ж то наше -- і що він се не може похвалити. Се його вже 
хтось обробив, бо лосі ані слсва мені не казав» !!. Згодом О. Кобиляи- 
ська прямо вказувала, що це клерикал Костецький «закидав батькові, 
що я до церкви не ходжу і проти священства пишу» 12, 

. Так само як попівство й церкву, О. Кобилянська засуджувала й ре- 
лігію за те, що остання перешкоджала потягу людини до знань, світла, 
віками тримала народні маси в покорі й духовному рабстві. У повісті 
«Доля чи воля» (1883) письменниця, перефразовуючи видатного фран- 
цузького матеріаліста Жана Мельє, писала: «...релігія -- це гарна каз- 
ка, винайдена на те, щоб тримати народ у кайданах» З. Цю ж думку 
повторить письменниця пізніше у повісті «Ніоба» (1904). Звідси, як із 
інших художніх творів, видно, що О. Кобилянська добре розуміла со- 
ціальну природу релігії. Та не зважаючи на послідовну боротьбу пись- 
менниці проти духовенства, церкви і релігії як духовного гнобителя 
народу, О. Кобилянська була за збереження на певний час «очищеної, 
не забрудненої» церквою релігії як моральної опори для народних мас, 
у цих же інтересах не заперечувала «великої ілюзії ліодськості» -- бога. 
В листі до М, Павлика від 11.Х 1892 р. вона писала: «Нащо в народу 
без вагань грабувати те, що дотепер було його моральною опорою, до 
того, як він сам собі ще жодної шляхетнішої заміни не знайшов». По- 
дібних поглядів на релігію дотримувалися Л. Толстой, Р. Роллан та ін. 
Вплив Л. Толстого, безперечно, позначився в поглядах О. Кобилянської 
на релігію. Сприймаючи толстовську проповідь всезагальної любові, 
Ольга Кобилянська, однак, відкидає його доктрину всепрощения, при- 
мирення з дійсністю. 

З позицій матеріалістичної філософії О. Кобилянська прагнула 
розглядати розвиток суспільства. Вона визнає закономірність у суспіль- 

ному процесі («все підлягає строгим законам», «має свої причини |і 

1ю Лист С. Окуневської до О, Кобилянської від 20Л/11 1887 р. ІЛ, ф. 14. 
п Лист О Кобилянської до О. Маковея від 7.ХІЇ 1898 р. ІЛ, ф. 14, М» 164. 
і2 Лист О. Кобилянської ло О. Маковея від 21.1У 1899 р. ІЛ, ф. 14, Хе 179. 
ІЗ Архів ЧЛММК, ф. 14, ХМ» 1591/67. Порівняй у Ж. Мельє: «Все зто (релігія з 

її таїнствами. -- Н. Т.) вьдумано... хитрьми и топкими политиками., поддержано й 

закреплено законами государей и сильньх мира сего, которье воспользовались зтиміг 

вьдумками для того, чтобь: с их помощью легче держать в узде народ...» (Ж. Ме- 
лье. Завещание, т. І, М., 1954, стор. 82). 

40



наслідки»), стверджує пізнаваність світу, дотримується думки, що лю- 
дина є продуктом суспільного середовища, обставин, виховання, При 
цьому письменниця йшла від французьких матеріалістів, що розробили 
вчення про залежність людини від обставин і виховання, до марксист- 
ського розуміння того, що «обставини змінюються саме людьми і що 
вихователя самого треба виховувати» |, Цього положення О. Кобилян- 
ська дотримувалася в художній практиці. А в «Царівні» устами пози- 
тивної героїні вона прямо каже: «Я вірю у вплив обставин, в те, що во- 
ни формують наші думки і сили, але я вірю ів те, що в чоловіці суть 
і відмінні черти, котрі опираються обставинам і опановують їх» 15, 

З кінця 80-х років під впливом соціалістичних ідей О. Кобилянська 
критикує буржуазну соціал-дарвіністську теорію, за якою розвиток су- 
спільства поясніоється «боротьбою за існування», зумовленою не со- 
ціальними причинами, а фізичною і психічною організацією людей. Ця 
критика найяскравіше виразилася у повісті «Царівна», де поставлено 
цілий ряд важливих для суспільно-громадського життя тодішньої Бу- 
ковини питань. 

Народження протесту проти буржуазного укладу життя письменни - 
ця пояснює соціальними причинами, критикує пасивність буржуазної 
інтелігенції, її байдужість до долі народу. На початку 90-х років О. Ко- 
билянська підійшла до розуміння економічної основи класової нерівно- 
сті в буржуазному суспільстві. Так, один із персонажів «Царівни» каже, 
що буржуазне суспільство -- це такий «спосіб присвоювання, котрий 
дозволяє бідному лише тому жити, щоб працювати на других і то лише 
до того часу, доки це владолюбній верстві потрібне» (І, 156). Письмен- 
ниця висловлювала також правильні думки про те, що історія суспіль- " 
ства становить собою закономірний процес, який здійснюється з вну- 
трішньою необхідністю, залежно від продуктивних сил і що суспільство 
розвивається в прогресивному напрямку. В «Царівні», вслід за Енгель- 
сом, письменниця каже, «що всіх причин суспільного перевороту або 
змін не шукати нам в людських головах, в їх зростаючим пізнанні 
«вічної» правди або неправди і справедливості, але попросту в змінах 
продукування й заміни; не в релігії й філософії, лише в економії до- 
тичної епохи, -- і що соціалізм не є ніякою хоробою й ніяким з'явищем 
поодинокими умами штучно виробленим, а рухом природнім» (І, 156). 
Можна навести чимало подібних висловлювань письменниці, які свід- 
чать про її прагнення по матеріалістичному зрозуміти розвиток су- 
спільства. 

Однак, вказуючи на ці матеріалістичного характеру думки пись- 
менниці про розвиток суспільства, зауважуємо, що правильного науко- 
вого розуміння класової структури буржуазного суспільства О. Коби- 
лянська не мала. Читаючи праці основоположників наукового соціаліз- 
му, письменниця не сприйняла (бо її більше цікавили морально-етичні 
проблеми) вчення про класову боротьбу як рушійну силу в класовому 
суспільстві, не побачила і тієї реальної сили, що здатна очолити народ 
у боротьбі із старим буржуазним ладом. Звідси випливали її хибні дум- 
ки про шляхи визволення народу від соціального і національного гніту. 

О. Кобилянська, що була міцно зв'язана з життям народу, вірила 
р його сили в боротьбі за краще майбутнє людини, розуміла, що старий 
буржуазний світ приречений на загибель («Сей лад не вічний»), Разом 

МК. Маркс, Ф. Енгельс. Вибрані тварк в 2-х томах, т. ЇЇ. Держполітви- 
дав, К. 1955, стор. 350. 

зОльга Кобилянська. Твори в 3-х томах, т. І. Держлітвидав, К., 1956, 
стор. 250. Далі всі посилання на художні твори подаютіся в тексті за цим виданням. 
із зазначенням у дужках тома і сторінки. 

41



із своїми героями, критикуючи буржуазний світ, письменниця прагнула 

йти назустріч новому суспільству, при якому будуть «знесені форми 
буржуазної власності», а людина праці буде щасливою і зможе «вільно 
розпоряджатися своєю особою, чи своїм «я», де «великі здобутки науки 
служитимуть людському поступові». Суспільним ідеалом для письмен- 
ниці було майбутнє соціалістичне суспільство. «Я вірі в те, й для того 
вірю, що з царством соціалістичних догм зросте правдивий поступ, що 
світло знання й краси поллється широкою струєю скрізь, і що аж тоді 
виб'є для всіх досі гнетенних, невчнслуханих і слабих година дійсного 
людяного щастя, розвинеться цвіт правдивої лобові!» (І, 156). 

Звичайно, уявлення О. Кобилянської про майбутнє соціалістичне 
суспільство були невиразні, вони не йшли далі морально-етичних, пси- 
хологічних засад. І коли один з позитивних персонажів «Царівни» каже; 
«Якби ви знали, як то тяжко, коли, напримір, думки блукають і не на- 
ходять нічого, блукають у чимсь неяснім, великім, ведені більше чут- 
тям», -- то ці думки можна з певністю віднести і до самої письменниці, 
яка в 1891 р. писала до М. Павлика: «..наша інтелігенція пересічно не 
є ще так дозріла, щоб розуміти соціалістичні принципи, а що ж гово: 
рити про ліодину з народу» !8. 

Не маючи наукового розуміння класової структури буржуазного 
суспільства, а відтак і того, що класова боротьба є рушійною силою 
в класовому суспільстві, О. Кобилянська схилялася до думки, що ро- 
зумове і моральне самовдосконалення людини є основою суспільного 
розвитку, а ідейні переконання -- провідний фактор у здійсненні про- 
гресивних ідей та ідеалів. «Хто вірить в ідею поступу, -- каже письмен- 
ниця, -- той мусить пізнати й переконатися, що вона становить основу 
всякого руху й праці» (І, 156). Тут О. Кобилянська йшла за ідеалістич- 
ними буржуазними теоріями, зокрема за думками англійського філосо- 
фа-позитивіста Д. С. Мілля, з працями якого була добре обізнана. Але 
українську письменницю-мислителя відрізняє від англійського філософа 
те, що вона визнавала загальні закономірності у суспільному житті 
і ніколи не зводила їх до закономірностей розвитку окремої людини, у 
своїх поглядах спиралася на народні маси і працювала в ім'я їхнього 
блага. Тому вона й закликала у своїх творах, у листах (хоч це й було 
наївним) до об'єднання всіх суспільних сил, щоби спільними зусиллями 
працювати на благо соціально пригноблених і морально зневажених. 
Подібні думки знаходять своє вираження в «Аристократці», «Царівні», 
«Землі» та багатьох пізніших творах -- «Думи старика», «Ніоба», «Че- 
рез кладку», «Апостол черні». 

Отже, для поглядів О. Кобилянської на розвиток суспільства були 
властиві глибокі суперечності, які виражалися в тому, що вона, з од- 
ного боку, стверджувала об'єктивний характер розвитку суспільства, 

причини заміни однієї формації іншою прагнула шукати в економіці -- 

способі виробництва й розподілу матеріальних благ, які не залежать 

від свідомості людей; а з другого. -- думала, що «здібні уми критично 

мислячих осіб» шляхом «заражаючих прикладів» для загалу допрова- 

дять усіх людей, незалежно від їх класової приналежності, до пізнання 

«правди й обов'язку» перед народом і таким чином сприятимуть пере- 

будові соціального укладу життя в ім'я трудящих мас. ; 

І все ж свої найкращі ідеали О. Кобилянська пов'язувала з соціа- 

лізмом. Тому визволення Північної Буковини в 1940 р. вона сприйняла 

як здійснення і своїх мрій, і заповітних мрій народу. | 

іб Лист О, Кобилянської до М. Павлика від 11.Х 1891 р. ІЛ, ф. 101, Хе 234. 

Ф 
?



Історія 

літератури 

)
Ф
ф
Ф
Ф
ф
о
Ф
ф
о
о
0
ф
0
0
Ф
9
0
0
ф
Ф
0
Ф
0
0
0
0
Ф
0
0
0
0
0
0
Ф
0
0
о
0
0
0
0
0
0
0
Ф
0
Ф
Ф
0
0
Ф
Ф
0
0
0
0
0
9
Ф
0
0
ф
9
0
0
0
0
9
0
2
0
0
0
9
0
0
0
9
9
0
9
0
Ф
0
9
0
0
Ф
9
9
Ф
0
:
)
6
ф
Ф
6
ф
ф
ф
о
ф
о
ф
о
 

9
9
4
9
5
9
9
Ф
9
9
Ф
Ф
Ф
Е
Ф
Ф
О
Ф
О
Ф
Ь
Ф
Ф
І
Н



М. С.ГРИЦАЙ 

(Київ. Держуніверситет ім, Т. Г. Шевченка) 

Українські інтермедії 

ХУП-ХУПІ ст. 

і народна творчість 

2
9
9
о
Ф
9
0
ф
9
6
ф
о
ф
о
ф
о
ф
о
 

-- Поннження зв'язку між літературою і народною творчістю є 
одним з першочергових завдань сучасного літературознавства та фольк- 
лористики. Особливо воно актуальне для української літератури, оскіль- 
ки вчені мало нею займались, хоч, як відомо, українські письменники 
повсякчас опирались на народнопоетичну творчість, використовуючи її 
безцінні здобутки. «Народна творчість, -- писав Максим Рильський, -- 
це той грунт, на якому виростають і література, і театр, і музика, і об- 
разотворче мистецтво -- без якого вони б засохли»". 

Помітні активні взаємозв'язки між давньою українською літерату- 
рою і фольклором. Автори гострополітичних полемічних творів, пись- 
менники-літописці, «мандровані» поети, шкільні драматурги тягнулись 
до життєдайного джерела -- народної творчості. Вони черпали з нього 
теми, ідеї, образи і образне слово. Особливо зримий вплив фольклору 
на оригінальний жанр давньої української драматургії -- інтермедії. 

Невеличкі за обсягом п'єси-інтермедії користувались великим успі- 
хом у глядачів -- в порівнянні з нудною релігійною чи моралізаторсь- 
кою великою драмою вони були цікавими і захоплюючими; від них вія- 
ло непідробним гумором, зі сцени лилась афористична народна мова. 
Водночас у багатьох інтермедіях порушувались пекучі проблеми часу, 
які не могли не хвилювати публіку. В підході до зображення тих тем, 
які лежали в основі поважних шкільних драм, інтермедії часто займа- 
ли протилежні позиції. Про що в драмах говорилось серйозно, в інтер- 
медіях -- з іронією, навіть глузливо, 

Інтермедії, як свідчить історія української драматургії та театру, 
фактично розпочали літочислення нашого театру (як відомо, воно по- 
чинається з 1619 р., з моменту постановки у м. Кам'янці-Струмиловій 
двох українських інтермедій при драмі польського драматурга Якуба 
Гаватовича, хоч час зародження українського театру, як про це свід- 
чать обставини розвитку української духовної культури, варто посунути 
назад), з успіхом прожили аж до середини ХУПІ ст. і припинили своє 
життя разом із поважною шкільною драмою, до якої додавались. На 
протязі майже півторастолітнього свого існування інтермедії поступово 
зиробляли традиції української комедії, які проклали шлях новій укра- 
їнській драматургії і реалістичному театру. 

Загальновідомо, що українські інтермедії народились не без пев- 
ного впливу західноєвропейського, зокрема польського. Це дало право 
декому з дослідників твердити, що польські інтермедії були взірцем для 
українських. Подібні твердження є невірними. Справедливо про це 

| М. Рильський, Твори в 10-и томах, т. ЇХ, К., 1962, стор. 190.



сказав М. Гудзій: «Справа не в сюжеті, використання якого не позбав- 
ляє твір художньої самостійності, а в національному його трактуванні, 
в зображенні побуту певного народу, характерів» 2, Справді, майже всі 
відомі українські інтермедії, незважаючи на те, що окремі з них мають 
паралелі з іноземної літератури, тримаються рідного грунту не лише 
за мовою, а й за національними та побутовими традиціями. Це і є ви- 
значальним при вирішенні спірних питань, які торкаються стосунків 
однієї літератури з іншими літературами та фольклором. О. Білецький 
писав, що «про залежність (українських інтермедій. -- М. Г.) від іно- 
земних зразків говорити можна остільки (за кількома винятками), 
оскільки говорять про цю залежність при вивченні пам'яток народної 
творчості взагалі» 3. 

Головним призначенням інтермедій було розважати глядачів під 
час антрактів поважної шкільної драми, тому героями їх повинні були 
бути люди простого стану, теми -- анекдотичними, побутовими чи су- 
спільними, мова народною. Коли взяти до уваги, що авторами інтерме- 
дій в основному були бідні студенти, які в пошуках заробітків блукали 
по Україні і добре знали багатющу народну творчість, то стане зрозу- 
мілим, чому інтермедії так міцно зв'язані з фольклором. 

Інтермедії до драми Якуба Гаватовича неодноразово піддавались 
кваліфікованому аналізу в працях визначних дослідників давньої укра- 
їнської літератури. Л. Махновець у статті «Інтермедії до драми Якуба 
Гаватовича» " торкнувся питання ролі українського фольклору в цих 
творах. Вплив народнопоетичної творчості на ці інтермедії був значним. 
і саме завдяки використанню авторами фольклорних мотивів, ці п'єси 
дістали визнання глядачів. Цей факт свідчив про те. що фольклор є 
придатним живленням для жанру драматургії. 

У 1930 р. Я. Гординський опублікував десять інтермедій 5, знайде- 
них у с. Дернові (4 км від м. Кам'янки-Струмилової). Як гадає М. Гу- 
дзій, відшукані інтермедії, можливо, були створені в Кам'янці-Струми- 
ловій через років п'ятдесят після відомого 1619 р.5. Коли взяти до ува: 
ти, що Кам'янка-Струмилова знаходиться близько 25 км від Львова, осе- 
редка освіти і культури на західноукраїнських землях, і що г ній була 
школа, то не буде дивним, що саме в цій місцевості культивувався те- 
атр, розвивалась драматургія. Думається, що основним глядачем тут 
був народ. Адже п'єси Я. Гаватовича разом з інтермедіями ставились 
на ярмарку. 

Перша інтермедія з Дернівського збірника «Проворний син» роз- 
повідає про стосунки між батьком і сином, очевидно циганами. Твір по 
вінця насичений комічними ситуаціями. Словесне оброблення виконано 
за рахунок фольклору. Тут і народні фразеологізми, і стилізація під 

приказки та прислів'я, і народний гумор. Наприклад, наприкінці інтер- 
медії автор так передає епізод розподілу вкрадених сином грошей: 

Тато. Ну, синку, тобь єдин, а мЬнь пять, 
Албо мьнь пять, а тоб єдин от пяти. 

Син. Ой, зле ти, татку, не по правьдь дьлиш! 
На себе пят, а мене одино мьриш?. 

2М. Гудзій. Передмова до книги «Українські інтермедії ХУП--ХМІШ сти», 
Вид-во АН УРСР, К., 1960, стор. 11, 

з О, Білецький. Зародження драматичної літератури на Україні. Твори в 2-х 
томах, т. П, 1960, стор. 172. 

4 Див. «Радянське літературознавство», 1962, Х» 3. 
5 Пам'ятки української мови та літератури, т. МПІ. З поля української драма- 

тичної літератури ХМИП--ХМПІ ст., Львів, 1930. 
5 М. Гудзій. Вказ. праця, стор. 15. 
т Українські інтермедії ХМІЇ--ХУПІ ст, Вид-во АН УРСР, К., 1960, стор. 52. 

Далі всі посилання на це видання даються в тексті із зазначенням у дужках сторінок. 

45



Репліка батька є видозміною анекдотичного прислів'я типу: «Або 
ти, синку, будеш іти, а я буду їхати, або я буду їхати, а ти будеш іти». 

«Иньтермедия на дв персонь: син с татом» свідчить, що народ 
цінив освіту. В компактній сценці виразно змальовано конфлікт між 
батьком і сином з приводу навчання. Батько дорікає дорослому синові, 
що той не хоче вчитися, не знає навіть азбуки і через це батькові до- 
водиться червоніти перед людьми за неписьменного сина. 

Фольклорна образність цієї інтермедії проявляється там, де тема 
переплітається з офольклоризованою творчістю «мандрованих» студен- 
тів. Батько каже синові: 

А нащо-сь свьнь, пасав, а не смотриш кеблиць... (53). 

Відомо, що подібна фраза дуже популярна серед народу. Син від- 
повідає: 

Коли мене не можеш письма научити, 
"От ти мене по святах волиш оженити (54). 

«Иньтермедня на двь персон: ньмец и хлуп» є гострим соціально- 
побутовим твором. Український селянин, якому вкрай набридли іно- 
земні грабителі, вирішив боротись з ними, використавши ціп проти шпа- 
ги. Селянин, добре потовкши німця ціпом, перемагає. Епізод подано 
у комедійно-сатиричному плані. У німця, який побачив рішучість укра- 
їнського селянина, вмить зникає напускна бравурність і пихатість; по- 
битий, він стрімголов тікає. 

Автор інтермедії, йдучи за традиціями народнопоетичної творчості, 
малює загарбника в неприглядному, карикатурному вигляді. Селянин 
же зображений мужнім, кмітливим і завзятим. Таке діаметрально про- 
тилежне ідейне і художнє зображення героїв властиве фольклору. 

Сюжетна основа інтермедії теж фольклорна. На Україні побутува- 
ло чимало казок та анекдотів на аналогічну тему. Стиль, повнозвучний 
гумор, сарказм реплік селянина, який глузує з німця, перегукуються 
з народними думами та історичними піснями, в яких дотепно змальова- 
но бундючне, хвальковите польське панство: 

Хиба-с ено, зас..нче, о Камьінци чував, 
А о двадцат миль з войском вод него стояві 
Чув я, що-сте ся барьзо с татарьми стирали, 
А от страху-сте усь плюндра посте...али! 
И то-ем чув, що-сте двох татар поймали, 
А ваших ено сто татаре звязали. 
Ба й ти, слишу, великоий слави доказав, 
Коли-с не едну бабу на печи везав! (57) 

Твір з Дернівського збірника «Інтерьмедия на три перьсонь: хлоп, 
поляк и ньмец» -- за своїми ідейними та художніми якостями виділя- 
ється серед інших драматичних образків цієї збірки. Інтермедія розпо- 
чинається гострим диспутом між українським козаком, з одного боку, 
і поляком та німцем, з другого, про свята та на суспільні теми. Козак 
виходить переможцем. Репліки козака -- зразок гострої разючої 
зброї -- мови, до якої часто вдавалось козацтво в подібних ситуаціях. 

На образливі слова поляка до українського козацтва представник 
народу відповів: 

То ти минь якби загадку загадав, 
Щоби-м тобь каждоєе слово витольковав? 
Ну, добре. Пришов козак -- упартій вол -- 
Зломав турьчина -- дубовій кол, 

А ляха -- зеленую траву -- подопьтав, 
Ньмьця -- черьвоную рожу -- по..ав (61). 

В окремих репліках козака відчутна співзвучність з відомим лис- 

том запорізьких козаків до турецького султана та мовою запорожця 

46



з українського народного вертепного театру. Доречно зауважити, що 
лист запорожців та вертепна драма писались приблизно в той же час, 
що й згадана інтермедія. Близькість цих творів пояснюється тим, що 
вони живились з одного джерела -- народної творчості. | 

Інтермедії з Дернівського збірника відзначаються багатством 
фольклорних елементів. Але їх автори використовували народну твор- 
чість з метою кращого відтворення життєвих подій. Тому в цих творах 
навіть пригодницьке чи анекдотичне поставлене на реальну основу, 
пов'язане з народним побутом давньої України. Прикладом останнього 
може бути «Інтермедія на перьсон три: хлоп, жид и студент». Сюжет 
твору в своїй основі анекдотичний: селянин без жодних зусиль обдурює 
єврея-шинкаря і задарми напивається горілки. Бідняк змальований на- 
багато хитрішим їі проворнішим, ніж лихвар. Загалом у дернівських 
інтермедіях, як і в інших українських інтермедіях, з успіхом розв'язу- 
валися всі складні ситуації. Зрозуміло, що тут маємо вплив народно- 
поетичної творчості. 

Цікава з погляду єднання літератури і фольклору «Інтермедия на 
три персонв: баба, дьд и чорт». Її вперше опублікував В. Перетц. Тема 
твору співзвучна з народними жартівливими піснями. Це розповідь про 
пригоди діда та баби, які мандрують по Україні. У творі переплітають- 
ся життєві та казкові ситуації. Репліки мають народнопісенне забарв- 
лення. Так баба, звертаючись до діда: «Дедушку мой, порадо моя...»-- 
згодом шкодує: 

Не маємо ш дударя, щобь нам тилко жаграв, 
А ти бь ижо мною хорошо пошкакав (94). 

Очевидно, пишучи. ці рядки, автор орієнтувався на широковідомі 
народні пісні. 

Казкова фантастика, яка займає значну частину інтермедії, сприя- 
ла створенню цікавих, захоплюючих картин і ситуацій. Реальне і фан- 
тастичне тло тут майстерно переплетено, так як це робилось у казках, 
переказах та легендах. 

Тема інтермедії була популярною. Доказом цього є той факт, що 
згадана інтермедія дуже близька до аналогічної сценки світської части- 
ни народної вертепної драми 85. Пізніше інтермедійна та вертепна кар- 
тини були використані І. Котляревським для створення відомої сцени -- 
сватання возного до Наталки, Таким чином, тема нерівного залицяння. 
поширена в народній творчості та літературі ХМІЇ--ХУПІ ст., трансфор- 
мувалась у літературі ХІХ ст. 

З часу свого опублікування інтермедії до драм М. Довгалевського 
«Комическое дьйствіе» і «Властотворній образ» не раз привертали ува- 
гу дослідників, які підкреслювали ідейно-художню вартість цих творів, 
визначали їх місце серед інших інтермедій та в літературному процесі 
ХУМПЇ ст. | 

У ХМПІ ст. творчі взаємини між літературою і фольклором перехо- 
дять на вищий щабель. В інтермедії були внесені нові теми, породжені 
суспільним життям та вітчизняною історією. Стали чіткіше і правиль- 
ніше осмислюватись події минулого. Це примушувало авторів дещо по- 
слабити увагу до побутового фольклору (хоч все-таки і у ХМПІ ст. було 
написано чимало інтермедій на побутові теми), звернутись до народ- 
них творів гостросуспільного спрямування, художнє зерно яких могло 
бути використаним для написання п'єс, цікавих і одночасно актуальних. 

Уже перша інтермедія до драми «Комическое дЬйствіе», що розпо- 
відала про пригоди польського астронома в українському селі, показу- 

з С. Марковський. Український вертеп, К., 1929, стор. 61. 

47



вала, що в українській інтермедії ХУМПІ ст. міцно утвердилися її про- 
відні риси. Герої опинялись у комічному становищі, вчинки їх виклика- 
ли сміх; сатирично змальовані сценки мали відчутний політичний під- 
текст. Особливу роль тут відігравала мова -- кожний персонаж гово- 
рив мовою нації, до якої він належав, або ж українською, перекруче- 
ною на свій лад. Комізм викликався вже і тим, що герої по-своєму тлу- 
мачили незрозумілі слова, цілі фрази співбесідника. Подібне зустріча- 
ється і в народній творчості. 

Антишляхетська тематика була однією з найпоширеніших в україн- 
ських інтермедіях, як і в інших літературних жанрах і народнопоетич- 
ній творчості. Пояснюється це не лише тим, що вже надто багато лиха 
принесло польське панство на Україну. У ХУМПІ ст. чимало українських 
земель все ще томились під владою польської шляхти, тому питання бо- 
ротьби проти польських загарбників були актуальними. 

Створювати образи шляхти авторам інтермедій дуже допомагала 
народна творчість. У фольклорі виробилась своєрідна схема малюнка 
загарбників. Вони зображувались в одних ситуаціях хвальками, пиха- 
тими, бундючними, в інших же -- боягузами і страхополохами. В тако- 
му плані змальований і образ польського астронома, який хвалиться 
перед селянами своїми знаннями, потім, осоромлений, тікає. 

Третя інтермедія до драми «Комическое дьйствіє» воскрешає одну 
з найважчих сторінок історії українського народу -- добу безмежного 
панування шляхти на Україні та Білорусії. Твір розпочинається піснею 
козака. На сцені лях із соколом. Піддані, литвини (білоруси), прихо- 
дять на поклон до нього, але тут же їх безневинно карають. З'являють- 
ся ще ляхи, які радяться, як побити козаків і не допустити визволення 
України. Козак разом з москалем спритно вигоняють ляхву, 

Пісня козака, в якій, неначе в панорамі, відбилися жахи життя 
України -- наслідок варварської політики польських панів, татаро-ту- 
рецьких орд, -- скомпонована в унісон із народними думами. Між ін- 

термедійною піснею та фольклорними творами виразно відчутні пара- 
лелі. У пісні козака звучить біль за долю зруйнованої турками і шлях- 

тою вітчизни: 

Льсь, поля спустошенни, лугь, сьна покошенни, 
Пороспускав дьтьі..; 

роздуми над «козацькою славою»; 

Егей, коли б впять, як була, козацкая слава, 
Щоб розпустилась всюдн, як пбрамь пава! 
І щоб зацвіЬла знову, як рожа ульть..; 

намір піти на Січ: 
Пойду знову на Сьч-мать, пойду доль вниз шукать..; 

бажання потягатися з ворогом: 

Буду турков воевати, мечем слави добувати... 
Або ляхов на той час трапится поймати 
Л сьм кіем козацким по реоесам дати..; 

прагнення до дружби з російським народом: 

Ачей буду потугою, а в москаля заслугою (108). 

У народних творах, народжених у ХМП--на початку ХМПІ ст., ча- 

сто-густо зустрічаються ці мотиви. Запозичена з народнопоетичної твор- 

чості і картина втечі ляха. Шляхтич із своїми поплічниками погрожує 

помститися запорожцям, але, побачивши козака, всі стрімголов: тіка- 

ють. Ця народна сценка вдало інтерпретована авторами і майстерно 

48



вплетена в сюжет інтермедії. Вона нагадує подібну картину із вертепу. 
де образ шляхтича змальований ще яскравіше 9, 

За темою з цим твором перегукується і п'ята інтермедія до драми 
«Властотворній образ». Знахабнілий лях вивозить на продаж у клітці 
свого раба -- українського селянина. Його купує інший експлуата- 
тор -- єврей-орендар. Та вчасно нагодився козак, який визволив селя- 
нина, а ляха і єврея-орендаря запряг у ярмо. Автор вірний фольклорній 
та інтермедійній традиції -- чванливий лях перед козаком раптово пе- 
ретворюється в безневинне ягня і просить: - 

О, мосьпане козаче, змилуйся наді мною 
І цій моїй глупоті, прошу, не дивуйся... 
«0, будь ласкав, мосьпане, до мене, свого слуги, 
Уже далебі не буду того чинити вдруге (141--142), 

(Переклад з польської). 

Інтермедії до драм М. Довгалевського, писав М. Возняк, «пред- 
ставляють собою найвищий щабель розвитку щодо змісту, оброблення 
і мови |). За всіма своїми якостями ці твори далеко обігнали драми, 
при яких вони ставились, стали цілком самостійними п'єсами. 

Помітне місце серед інтермедій займають інтермедії до драми 
Г. Кониського «Воскресеніе мертвьх». Одна з них розповідає про життя 
мандрівного люду -- циган. Образ цигана намальований правдиво, 
дотепно і привабливо. Таким був прототип цього образу в житті і на- 
родній творчості. Циган має заповітну мрію -- смачно і досхочу наїсти- 
ся, проте він опиняється в таких ситуаціях, що його мрія залишається 
далеким маревом. 

В українській (з рештою, не тільки в українській) народній твор- 
чості циганське життя було возведено в квадрат гумору, жарту, йому 
було відведено чимало місця майже в усіх жанрах фольклору. Тому 
не дивним є те, що так багато смішного подибуємо в інтермедіях про 
циган -- драматургам було де почерпнути матеріал для своїх творів. 
Чим багатше і повніше говорилось у народній творчості про тих чи іч- 
ших людей, тим краще їх малювали автори інтермедій. Їм було де по- 
вчитися, було що наслідузати. 

Репліки інтермедій -- це здебільшого інтерпретовані прислів'я, 
приказки або народні афоризми. Ось кілька прикладів: 

.Возми лиш да покушай, аж злипаєтся губа! 
..Се ж твій борщ походив на ракову юшку! 
.Ой, ратуйте панове! В лихо я попався! (177--178) 

Окремі фразн близькі до народнопісенних: 
Не буйсь, муй лебедю бьлій! 
-Ха-ха-ха! Як я тебе убрала, старого! 
Лежи, лежню, я собь зкайду молодого! (178) 

Інші інтермедії ХУПІ ст. також цікаві своїм зв'язком із фолькло- 
ром. В них багато народного гумору, сатири, фольклорних ситуацій. 
Окремі інтермедії будувались на основі народних обрядів. Особливий 
інтерес тут являє уривок інтермедії під назвою «Мужик з дочкою на 
торг иде», в якому майстерно передано один із епізодів весільного об- 
ряду -- сватання. «б 

М. Тихонравов українські інтермедії визнав як «чудові літературні 
пам'ятки... нащадок народної словесності» ". Так, життя інтермедій не- 

9Є. Марковський. Вказ. праця, стор. 76. 
ю М. Возняк. Початки української комедії, Львів, 1919, стор. 70. 
и НН, С. Тихонравов. Вступительная лекция.. читанная в Московском уви- 

верситете 25 сентября 1859 года. Соч. т. П, Спб., 1898, стор. 8. 

4, Українське літературознавство, вип. ТІ, 49



розривно зв'язане з фольклором. Фольклор давав для них теми, сюжет- 
ні ситуації, багатюще словесне живлення, вчив авторів художньому 
зображенню типів. Народнопоетичні твори були маяком, на який орі- 
єнтувались безіменні автори інтермедій. 

Народна творчість допомагала розвиткові творчої ініціативи укра- 
їнських драматургів, сприяла розширенню образного мислення. 
УХМИП--ХМПІ ст., коли писемна література ще не зуміла реалістично 
відтворювати оточуючу дійсність, фольклор був тим джерелом, з якого 
черпали натхнення прогресивні письменники. Він вчив зображенню ба- 
гатогранного життя. Цю тезу підтверджують наслідки аналізу окремих 
інтермедій. 

Українські інтермедії прожили довге життя. Іван Франко, коротко 
характеризуючи розвиток українського театру ХМІ--ХМПІ ст., відзна- 
чав, що інтермедії важили «для дальшого розвою нашої літератури... 
далеко більше», ніж поважні драми І2. В основному думка Франка від- 
повідає істині, хоч не треба огулом відкидати певної ваги шкільної 
драми в історії розвитку української літератури і культури ХУП-- 
ХУПІ ст., бо загальновідомо, що в окремі періоди шкільна драма під- 
німалась досить високо і позитивно впливала на розвиток літератур: 
ного процесу на Україні. 

2 |. Франко. Русько-український театр (історичні обриси). І. Южноруський: 
театр ХУ1--ХУПІ віку. Твори в 20-и томах, т. ХМІ. К., 1955, стор. 218. 

р
о
ф
ф
о
о
о
ф
о
ь
«



Ф Я ШОЛОМ,Я. Є. БОРОВСЬКИЙ 

(Київ. Держуніверситет ім. Т. Г. Шевченка) 

| Проблеми атрибуції 

і 
5 

. творчість І. Г. Некрашевича 
До питання про авторство 
країнського сатиричного вірша 1786 р. 
Плач кіевских монахов») дя

 
ч
о
 

ч
а
 

т
 

Успіхи радянської текстології в останній час, зокрема розробка 
проблеми атрибуції літературних творів у дослідженнях П. Н. Беркова, 
В. В. Виноградова, Д. С. Лихачова, В. С. Нечаєвої! та ін., зробили 
можливими не тільки постановку, але й вирішення ряду питань про 
встановлення авторства більшої кількості переважно анонімних творів 
в українській літературі ХМІ--ХМПІ ст. 

Провідну роль у розвитку передової української літератури ХМПІІ ст. 
грала рукописна соціально-політична сатира, здебільшого анонімна. 
Ще в 40--50-і роки один із авторів даної статті, вивчаючи українську 
суспільно-політичну поезію ХМПЇ ст. а також працюючи над пробле- 
мою російсько-українських літературних взаємин тієї епохи, прийшов 
до висновку, що ряд українських сатиричних віршів має свого автора 
в особі маловідомого нині і скромного у свій час письменника і свя- 
щеника І. Г. Некрашевича (1742--1796) 2. Так, сатира 1764 р., підписа- 
на ініціалами «К. Р.» і «К. Ї», на нашу думку, безсумнівно належить 
перу Івана Некрашевича, який із цілком зрозумілих причин і за існую- 
чою в той час традицією не назвав свого імені. 

Дуже велика подібність і майже дослівний збіг окремих місць 
справжніх творів І. Некрашевича і сатири 1764 р. наштовхують нас на 
думку, що і ця сатира, яка ще донедавна вважалась анонімною, також 
написана Іваном Некрашевичем, про що ми писали раніше у вказаних 
вище статтях 8, 

!Див. П. Берков. Об установленни авторства  анонимньх произведений 
ХМИЙТ века. --«Русская литература», 1958, ХМ» 2, стор. 180--189 та їн. його праці; 
Вопрось текстологин. Сб. статей. Под ред. В. С. Нечаєевой, вьп. І. Изд-во АН 
СССР, М., 1957; вьп. 2, М., 1960; вьш. 3, М., 1964; Основь текстологин. Под редакцией 
В. С. Нечаєевой. Изд-во АН СССР, М., 1962; В. В. Виноградов. Проблема 
авторства и теория стилей. ГИХЛ, М., 1961; Д. С. Лихачев. Текстология. На ма- 

териале русской литературь Х--ХМІ вв. Изд-во АН СССР, М.-Л., 1962. ї 
2 Див. Ф. Я. Шолом. Російсько-українські зв'язки в галузі громадсько-лолі- 

тичної поезії ХМІШ століття. Наукові зап. Київськ. ун-ту ім. Т. Г. Шевченка, т. ХІ, 
вип. ЇХ (філологічний збірник М» 4). К., 1952, стор. 125--151; Ф. Ч. Шолом. Із істо- 
рії української сатири ХУПІ ст. (Сатиричний вірш 1764 К. Р. «К. 3») та питання 
про його автора. Вісник Київськ. ун-ту Хе І, 1958. Серія філології та журналісгики, 
вип. 1, стор. 7-22; Ф. Я. Шолом. Соціально-політична сатира та бурлескно-гумори- 
стичні вірші ХМПІ ст. Матеріали до вивчення історії української літератури в п'яти 
томах. Посібник для філологічних факультетів університетів і педагогічних інститу- 
тів, т. І. Давня українська література (до кінця ХМИІ ст.). Упорядкували 0, І. Бі- 
чепаині, і Ф. Я. Шолом, «Радянська школа», К., 1959, стор. 556--559. 

ам же. 

4» 51



Подальше вивчення сатиричного жанру в українській літературі 
привело нас до думки, що й інший, один із найбільш талановитих вір- 
шів на Україні ХМПІ ст. «Плач кіевских монахов» (1786), теж має не- 
мало спільного з творами І. Г. Некрашевича, а описані в ньому події 
у багатьох випадках збігаються хронологічно із фактами біографії 
цього письменника. 

Сатира «Плач кіевских монахов» є безпосереднім відгуком на кон- 
кретні факти і явища життя 80-х років ХМІЙП ст. на Україні. Так. 
10 квітня 1786 р. вийшов царський указ про секуляризацію монастир- 
ських земель і передачу монастирських маєтків разом із покріпаченим 
селянством (з І липня 1786 р.) в розпорядження «Коллегиий Зкономнии». 
Цій події і присвячено сатирично-викривальний вірш «Плач кіевских 
монахов», у якому цікаву картину із побуту вищого чорного духівни- 
цтва перенесено саме в собор Києво-Печерського монастиря. Вперше 
він був надрукований у журналі «Русская старина» за 1881 р. (Ме 10). 
До редакції був надісланий 26 грудня 1879 р. ігуменом одного із мо- 
настирів Західної Росії в копії 1792 р. На першій сторінці її вказано 

«1 автора: «..сочИиненне дерзкое(?) перводнакона печерского Іоасафа Бо- 
гова (2)». 

Вже редакція «Русской старинь» внявила сумнів щодо вірності 
читання імені автора, адже приписка ця зроблена скорописом значно 
пізніше (після 1792 р.) невідомою особою і є невдалою спробою в роз- 
шифруванні ініціалів, написаних під  «Прибавком до Плачу»: 
«СД К: ГІ. ГІ». 

Їван Некрашевич після закінчення Київської академії був свяще- 
ником села Вишеньки, яке належало Києво-Печерському монастиреві. 
Ще в Академії у нього виявився неабнякий талант до ораторського 
мистецтва. Весь час підтримує він дружні відносини з учителем по ака: 
демії Самуїлом Миславським та архимандритом лаври Зосимою. 

1764 р. Некрашевич пише вже відому сатиру «К. Р.». Можливо 
І. Некрашевич, боячись неприємності саме за цей вірш (який, одначе, 
не був підписаний), протягом тривалого часу (майже 10 років -- з 
1764 по 1773 рр.) просто пе брався за перо і нічого не писав. 

У 1773 р. з'являється вірш філософського характеру «Спор души 
"м твла». Потім знову до 1785 р. про життя Некрашевича нічого неві- 
домо. А 5 лютого 1785 р. Некрашевич звертається до київського митро- 
полита Самуїла Миславського з проханням благословити Степана Світ- 
ловського на одруження з дочкою Некрашевича та висвятити зятя на 
штатну дияконську посаду. 27 лютого цього ж року він промовляє 
архимандритові Зосимі Валькевичеві, звертаючись до нього з цим са- 
мим проханням... -- «благословенія иметь промоцію в діяконство». 
| травня 1785 р. Некрашевич разом з зятем дякує митрополитові за 
бажане «произведеніє во діякона» і повертається в село Вишеньки, де 
живе.звичайним життям сільського духівництва. 

4 серпня 1787 р. з'явилось «Писмо написанное к отцу Арсенію 
"Криньцкому». Читаючи вірш, ми дізнаємось про важкий матеріальний 
стан поета, про те, що йому іноді доводилось звертатись за допомогою 
до заможніших товаришів («ах, в надобностях моих сколко помога- 
ли» 3). Можна здогадуватись, що з ним сталося якесь нещастя. Нази- 
ваючи цей період життя «время люто», Некрашевич пише: 

Не думал я никогда иміть, что нмію, 

донельже в гробі сам, нешасливій почію (8). 

1. Тексти віршів І. Некрашевича подаємо за книгою: Наталя Кістяківська. 

Твори Івана Некрашевича (розвідка та тексти) К., 1929, стор. 8. Далі посилання на це 

видання даються в тексті із зазначенням у дужках сторінки. 

52



Якщо ми пригадаємо, що від часу закінчення Академії зв'язки 
у Некрашевича з Києвом не припиняються (це доводять хоча б його 
промови та справи до Печерського монастиря у зв'язку з призначенням 
зятя на дияконську посаду), що особливо часто він бував у Києві про- 
тягом 1785--1786 рр. і був свідком багатьох подій київського монастир- 
ського життя, яке він міг висвітлити в своїм творі, то можна прийти до 
висновку, що причиною неприємності для Некрашевича міг стати який- 
небудь його вірш. 

І цілком можливо, що таким віршем і була сатира «Плач кіевских 
монахов», написана, як відомо, І травня 1786 р. саме в нещасливу для 
Некрашевича пору. Ця думка цілком вірогідна: деякі особи, до яких 
потрапив «Плач», могли знайти в ньому певний натяк на автора і за- 
підозрити в авторстві Некрашевича як людину, здатну до літературно- 
го писання, 

Зважаючи на дружні відносини Некрашевича з Самуїлом Мислав- 
ським, можна припустити, що вірш «Плач кіевских монахов» був 
адресований саме С. Миславському. Можливо, що реалістична картина, 
підмічена спостережливою людиною і вміло, художньо викладена у вір- 
ші, викликала у митрополита гнів, і владика зробив застереження Не- 
крашевичу. На деякий час Некрашевич був, певно, позбавлений вишен- 
ського приходу і перебував у скрутному матеріальному стані. 

На підставі згаданих біографічних даних Некрашевича, його про- 

мов Валькевичу, а також на підставі того факту, що «произведеніем 
в діякона зятя» Некрашевич не задовольнився, а продовжував виношу- 
вати мрію бачити Світловського священиком, що він і після 1785 р. ча- 
сто бував у Печерському монастирі («За дЬлом») 7, і в митрополита, 
до якого звертається з яскравою промовою у 1788 р., можна припусти- 
ти, що саме Некрашевич є автором сатири «Плач кіевских монахов». 

Звичайно, поет не хотів наражати себе на неприємності і тому 
під твором не залишив свого підпису. Проте у приписці до «Плачу» він 
використовує акростих, широко відомий на Україні з ХМІ--ХМІІ ст. 

Милостивьй государь! 
Вь меня знайте, непременно чаю, 
Для того й имя своего тут не изясняю. 
Любопьтство же ваше и впред ловолствоват буду, 
И вашим покорньм слугою пребуду. 

Конец (262). 

Прочитавши початкові літери чотирьох віршів, ми можемо частко- 
во встановити ім'я автора: 

ВІншенский) (був священиком в монастирському селі Ви- 
шеньки), 
Диякон) (штатна посада священика в церкві), 

ЛІюбезньй), 
ИЇвані. 

У цьому вірші-приписці є ключ і для розгадки прізвища самого 
письменника. Адже не випадково приписано слово «конец» (в даному 
підтексті воно рівнозначне слову «ключ»). Якщо ми будемо вважати 
вираз «милостивьй государь» за рядок у вірші, то одержимо п'ять 
рядків. 

5 Вчера бьл я в Печерском за ділом, 
Где застал ченцов в собранін цьлом (254). 

Текст сатири «Плач кіевских монахов» подаємо за книгою: В. Рєзанов, Дра- 
ма українська, вип. МІ. К., 1929. Далі посилання на це видання даються в тексті Із 
зазначенням у дужках сторінки. 

53



Милостивьй государь! 

1 З З 4 5 

Вь меня знанте непременно чаю, 

1 "Зав СО 5 6 7 8 
Для того и имя своего тут не изясняю. 

1 23 4 5 6 7 
Любопьтство же ваше и впред доволствоват буду 

ї 2 З 4 5 

И вашим покорньм слугою пребуду. 
З 5 

Конец 
12345 

Чи не криється зашифроване прізвище в якомусь певному розмі- 
щенні літер якихось певних слів? Шукаємо певні смислові розміщення 
і.. цифра три дає зрозуміти весь хід думки поета. 

Перш за все під цією цифрою криється літера Н/ в слові Конец, 
перша літера прізвища письменника. А далі.. Будемо читати знизу 
вгору тільки за цифрою три. В останньому рядку -- це слово покорним, 
в ньому під трійкою буква К і через одну Р (цифра п'ять, яка теж вхо- 
дить в наш ключ). Тепер читаємо КР... знамените «КР» з однойменно- 
го вірша 1764 р., найбільш звучні літери з прізвища НеКРашевич... 

У четвертому рядку -- ваше, яке повністю входить до шуканого 
слова -- ашев, 

у третьому -- и, 
у другому -- (п'яте слово, перша літера) -- ч. 
Тепер повністю -- Некращевич. 
Що це саме так, говорить автор натяком «милостивому государю»: 
Вь меня знацте, непременно чаю.. 

У цьому вірші якось само собою напрошується співзвуччя: 
Вью меня узнацте, непременно чаю.. 
Іван Некрашевич у даному випадку скористався з досить пошире- 

ної в українській і російській літературах кінця ХУ1І--ХУПІ ст. тра- 
диції зашифровування імені і прізвища письменника або за допомогою 
виділення окремих букв у спеціальних віршах (це робили, наприклад, 
«Иеромонах Климентій Зеновіев син» і «Величковскій Іоанн» в укра- 
їнській літературі) або за допомогою створення з літер імені і прізви- 
ща даного автора зовсім нових імені і прізвища. 

Тепер підпис автора звучить цілком офіційно: «Вишенский диакон 
Иван Некрашевич». 

«Прибавок к плачу кіевских монахов», який датується 1792 р., на- 
писаний автором «Плачу», У цьому ж році 23 січня Некрашевич резо- 
люцією митрополита С. Миславського «мимо собственное свое желаніе, 
определен десятоначальником, при чем его Вьсокопреосвященство бла- 
гословил сделать и носить скуфію». А 5 лютого митрополит «возложил 
своеручно на голову скуфію» отцю Некрашевичу. В обох випадках Не- 
крашевич виголосив промови в Софії Київській. І тому не таким уже 
аоца здається підпис під «Прибавком к Плачу». «С. Д. П.К. П. 

. 1792». 
Якщо зважити, що у цей час Некрашевич уже був десятоначаль- 

ником і що «Прибавок» написаний після 23 січня 1792 р., то прочи- 
таємо: 

«Сочиненіє Десятоначальника -- Протопопа Кіевской Православ- 
ной Парафін. 1792 р.». 

Отже, «Плач кієвских монахов» міг бути написаний Іваном Не- 
крашевичем, який був на службі у Печерському монастирі 1 чудово 

54



володів літературним стилем. Інші, яким приписували авторство, були 
або мало причетні, або зовсім не причетні до літературної творчості. 

Дехто з дослідників вважає, що вірш належить перу якогось чен- 
ця Києво-Печерської лаври: 

В. Рєзанов -- за Іоасафа Богословського 5, 
І. Каманін -- за ченця Ієремію, автора «Плачу» 1773 р.7. 
Вже сам Каманін у праці «Плач киевского лаврского Меремиий 

1773 р.» піддає сумніву авторство І. Богословського (Богова) і при- 
пускає, що автором міг би бути Ієремія, хоч і говорить про відмінне 
у стилі обох віршів 8, Порівнявши тексти «Плачів» 1773 і 1786 р., ми 
знайдемо великі відмінності в мові, стилі і ритміці. Правда, і в тому, 
і в іншому вірші маємо виступ проти лаврської старшини, яка займа- 
ється не чернечими справами, і бажання бачити ченців за їх справж- 
німи заняттями -- «служінню богові». 

З усього виходить, що «Плач кіевских монахов» 1786 р. писався 
людиною, причетною до духовного сану, яка добре знала всі монастир- 
ські порядки і була там на службі. А такою людиною саме і є вишен- 
ський священик Іван Георгійович Некрашевич, 

Ось деякі текстуально-стилістичні докази належності сатири «Плач 
кіевских монахов» Іванові Георгійовичу Некрашевичу: 

І. Сатира написана в кінці ХМПЇ ст. Це час особливо інтенсивної 
літературної діяльності І. Некрашевича. 

2. Обидва твори «К. Р.» і «Плач» написані українською книжною 
мовою з певними домішками русизмів, церковнослов'янізмів, з деякими 
північно-українськими особливостями. Майже в усіх відомих віршах 
Некрашевича («Замьсл на попа», «Исповвдь», «Ярмарок», листи та 
«К. Р.» і «Плач») вживані однакові українські форми і слова: 

кажут, люде, буде, що, хлопець, треба, робити, гроши, ченці, свята, 
чували, хиба, мене, ничого, чорти, купити, грунтом та інші. 

Крім суто українських слів, у «К. Р.» та інших віршах Некраше- 
вич використовує церковнослов'янізми та русизми, необхідні елементи 
тодішньої літературної книжної мови. 

«Плач кісвских монахов», а також «К. Р.» та деякі інші твори на- 
писані поширеним у той час 13-складовим силабічним віршем. 

Слід також нагадати, що улюблені рими Некрашевича -- іменни- 
кові та прикметникові (верь -- мерь, дВлом -- тбБлом, такого -- Зло- 
го, утайки -- байки, добродетель -- хранитель, ласку -- казку). Деякі 
рими в його віршах досить часто повторюються: 

а) «Плач» і «К. Р»: 
четьре -- псалтьгре, время -- бремя, люде -- буде і т. д. 

б) «Исповьдь» і «Плач»: 
люде -- буде, неложно--можно. 

в) «Плач» і «Суплика»: 
ходити -- робити, люде -- буде. 

г) «Плач» і «Спор»: 
неба -- треба, можно--ложно. 

д) «Плач» і «Писмо Фильповичу и его сьну»: 
неба -- треба, бога -- дорога. 

3. У «Плачі» розгортаються ті ж події, зав'язку яких бачимо ще 
у вірші «К. Р.» (уривок про ченців). 

5 В, Рєзаков. Драма українська, вип. МІ, К. 1929, стор. 252. 
ТИ. М. Каманин. Плач киевского лаврского Йеремин конца ХМ века, 

відбиток. 10. 1907. 
зв Там же.



Автор переносить картини чернечого життя з одного вірша до іншо- 
го майже повністю, викриваючи у «Плачу» пороки ченців устами кож- 
ного з тринадцяти лаврських «соборних старців», які зі страхом за 
майбутнє зустріли звістку про указ 1786 р. 

В обох віршах автор наголошує на сутяжництві, пияцтві, обжер- 
ливості, хабарництві ченців, обурюється тим, що вони грабують підлег- 
лих і підсусідків, не вірять у бога... І уже в промов! останнього, три- 
надцятого ченця писаря Андріана, автор викриває ще один порок -- 
страшенну розпусту в монастирях. 

Звичайно, «Плач» написаний більш досконало, ніж вірш «К. Р.», 
відчувається майстерність автора, який пройшов більш як 20-річну лі- 
тературну школу. 

Композиція «Плачу» проста і гармонійна: вірш написаний у формі 
ради лаврської адміністрації з приводу одержаної звістки про немину: 
чу біду і виступи кожного «старця». Сатира 1786 р. починається звер- 
ненням автора до читача («милостивого государя»), якому він хоче 
розповісти цікаву історію з життя лаврських ченців. Подібне ми вже 
бачили у вірші «К. Р.»: 

Милостивьй государь! 
Вьдая вашу к наукам охоту, 
Посьлаю от себя к вам работу 

(«Вірш «К. Р.», 441) 9. 
Милостивьй государь! 

Я віьдая, что вь делами не заботнь, 
А о новостях любопьтствоват охотнь, 

Тепьрь же я новость имью, 
И об оной донести вам смью 

(«Плач», 255). 

В обох віршах повторюються окремі вирази, лише в першому 
вірші звертання більш стисле. 

Такі вступи, взагалі, характерні для промов Некрашевича і його 
віршів. Наведемо приклади: 

Вьисокопреосвященнийший владьшко, вьсокомилостивьй Архипастьгрі, мой 
(«Промова митрополиту Самуїлу, 1785») - 

Любезнне М и М, наши пріятели, 
И мь всегдашние вам доброжелатели 

(«Писмо к нькоторьм гостям писарнсе», 10). 

Мосце отче Арсеній, з своей госпожею, 
Радуйтеся на віки со всею семьею 

(«Писмо написанное к отцу Арсенію Криньцкому», 8). 

Далі в обох віршах («К. Р.» і «Плач») образно говориться про 
секуляризацію монастирських земель і плач ченців за своїми «вотчи- 
нами». Це справжня сатирично-викривальна картина із життя духів- 
ництва 60--80-х років ХМІПІ ст.: 

Адам столко не плакал, как они редали, 

Как изгнаніє из вотчин свое посльхали 

(«К. Р.», 445). 
А по нем и протчія рть отворили, 
И нижеписанное со слезами говорили 

(«Плач», 255). 

Поет показує, як ченці зводили наклепи, тягалися по судах («За 
позов так держатся, як чорть за душу», -- «К. Р.», 445). Чернець Орест, 

9 Текст сатири «К. Р.» подаємо за «Хрестоматією давньої української літератури 
(доба феодалізму)». Упорядкував О. І. Білецький. «Радянська школа», К., 1952, Далі 
посилання на це видання даються в тексті із зазначенням у дужках сторінки. 

56



маючи великий досвід у подібних справах (бо й сам він не менш сприт- 
ний сутяжник, ніж його попередники, що описані в «К. Р.») пропонує 
свої послуги в затриманні маєтків за монастирем: 

Чи мнь-ж тяжебнья дЬла нейзвістнь? -- 

Для их одних бьли судь віфзде тіснь (256). 

Та біда невмолима, і тому ченцям до душі порада архимандрита 
Зосими, який пропонує використати всі можливості, щоб «до сроку 
сдьлать келій непорожни». 

Перш за все, на думку економа Епіфанія, необхідно продати худо- 
бу («можно б спродать стада при початкб», 257), або хоч «одни коні». 
Досвід є: у 1764 р. вони вже продавали свою худобу. Задля прибутків 
готові на все, їх не лякає навіть погроза заслання на Камчатку («Хоть 
учует за вину далеку Камчатку», -- «К. Р.», 446; «Когда б знать, что 
не бить за то в Камчаткбф», -- «Плач», 257). 

Поет устами самих же «старців соборних» викриває різних духов- 
них мешканців монастирів, звинувачуючи їх в обжерливості і пияцтві: 

Как же нам осетрину свьжу позабути? 
Лутче почитаю во гробф лежати, 
Нежели тараню я буду вживати 

(«Плач», 258). 
В силу мертвец за брюхом дойдет до вечернь 

(«К. Р.», 444). 
Я без кушанья жити превозмогу, 
Но без водки жити одного дня не могу 

(«Плач», 259), 
Гдь старец стонт соборньй в началной скважнь, 
Редкою да горьлкою смердит на три сажни 

(«К. Р.», 444). 

Ченці погрязли в розкошах і розпусті, вони не уявляють собі, як 
будуть жити без «сахара» і «чая» (про що згадується в обох віршах), 
як будуть ходити знову «во власяницях», бо звикли вони вбиратися в 
дорогі шати, «матерьянь рясь» (в обох сатирах). 

Представники вищого чернецтва до того розбещені багатством, що 
навіть деякі з них до церкви забули дорогу, за декого з них прислуж- 
ники читають навіть псалтир (в обох сатирах): 

Я правил економію разов и четьре, 
А ставши ченцом не читал ни разу и псалтьйре: 
А хотя було к чтенію время и настанет 
Но за меня хлопец всегда прочитаєт 

(«Плач», 258). 
К чему не могу пристать, ниже иму вьру, 
Будто хлопць их крестять, толко не чрез мьру. 
Есть тое, что читають за их псалтирм, 
Бо в соборного их есть два, три и четирі 

(«К. Р.», 444). 

Ченці, які проповідують на словах «любов до ближнього», на ділі 
визискують монастирських кріпаків: 

Лутче нам бьшло уступати свог, 
Нежели к монастьірю присвоєвать чуже! 
Мь хотя во Христа ц твердо вфруем, 
Но по словам его мало что дблаєм 

(«Гілач», 261). 

Як велить раздіть чернєць бьдного с кожуха, 
Во цмя отца и сьна, говорить. и духа 

(«К. Р.», 445). 

Закінчується вірш уже відомим нам акростихом.



Не називати свого імені і прізвища у віршах -- взагалі характерна 
риса для Некрашевича. В цьому нас переконують численні витяги із 
його віршів, 

Вь меня знайте, непременно чаю, 
Для того ц имя своего тут не изясняю 

(«Плач», 262). 
Кто и таков, -- не пишу; такая мні приміЕта: 
Хоть не жив чиновньм, не тягну до вЬйта 

(«К. Р.», 447). 
Інші приклади: 

а) Писал извфстньй, затім пояснять не треба 
(«Писмо к нЬькоторьм гостям писанногс», 11). ' 

б) Писав Іван, 
бо вмфе сам -- навчився у школь. 
Годі писать; як прозьвать, -- 
вьн вам вобм знакомьй 

(«Письмо, писанное к гньдинскому сівященику), 
Ісанну Фильповичу», 18). 

Як бачимо, в «Плачі кіевских монахов» розвиваються та продовжують- 
ся ті події, що лиш починаються у вірші «К. Р.». Це характерна риса 
творчості І. Некрашевича. 

Подібне ми спостерігали вже раніше: 
а) «К. Р.» (1764) -- «Плач кіевских монахов» (1786). 
б) «К. Р.» (1764) -- «Исповідь» (1789). 
в) «ИсповЬдь» (1789) -- «Замьісл на попа» (1791). 
4. У «Плачі кіевских монахов» і в «К. Р.» автор користується од- 

наковими стилістичними засобами, однаково змальовує побут чорного 
духівництва. Іноді цілі вислови, які зустрічаються в «Плачі», знаходять 
свою відповідність і в інших віршах та листах Некрашевича. 

1) «Плач» --«Исповідь»: 
«бьл за дблом» -- «ходил за дблом». 

2) «Плач» -- «Спор души и тьБла»: 
«І сіе вам говорю неложно» -- «зто есть неложно». 

3) «Плач» -- «К. Р.»: , 
«Во власяницех ходити» -- «излежанноє волосяноге рясь». 

4) «Плач» -- «Суплика» -- «Исповідь»: 
«теперь же в церковь доведется почаще ходити» -- «до церкви 
ходити» -- «ходити в церковь». 

5) «Плач» -- «К. Р.»: 
«ченцом не читал ни разу и псалтьре. 
Но хотя було время к чтенію и настанет, 
Но за меня хлопец всегда прочитаєт». -- 
«Есть такце, что читают за их иц псалтирбі». 

6) «Плач» -- «Писмо А. Криньцкому»: 
- «лутче почитаю во гробе лежати», «увидите меня скоро во гро- 
би»; -- «донележе в гробе сам нещасливій почию». 

7) «Плач» -- «К. Р.» 
«А о святьшй печерских поговоримо» -- «здаєтся мне говорят в 
пещерах святіц». 

8) «Плач» -- «Писмо к И. Фильповичу»: 
«присвоєевать чуже» -- «тем чуждого присвоцть всякой не дер- 
заєт». 

9) «Плач» -- «К. Р»: 
«чаю куповатиц» -- «чай покупаєт». 

10) «Плач» -- «Писмо к нькоторьм гостям писанноєе»: 
«Ваг меня знацте, непременно чаю, 
Для того ц имя свогго тут не изясняю»... -- 
«писал извбстньй, затбм пояснять не треба».



Крім того, Некрашевич у своїх творах і промовах часто використо- 
вує однотипні питальні, окличні речення, молитовні звертання, такі ви- 
рази, як «час горкий и слезной» («К. Р.»), «о горьстно и печално время» 
«Плач»), «время ж люто» («Писмо написанное к отцу Арсенію Кри- 
ньцкому») та ін 

Ми подали тільки деякі вирази, характерні як для творів Некраше- 
вича, так і для вірша «Плач кіевских монахов». 

У нас немає сумніву, що вірш «Плач кіевских монахов» писав ви- 
шенський священик Іван Некрашевич, талановитий письменник другої 
половини ХУМПІ ст. творчості якого були властиві ті риси, які ми ви- 
значили вище, аналізуючи сатири «Плач» і «К. Р». 

Розглядуваний твір «Плач кіевских монахов» є показовим для істо- 
рії літератури саме другої половини ХМІІ ст. -- періоду появи в Росії 
і на Україні жанру сатири. 

Та дана у сатирі характеристика лаврського життя (як зазначив 
ще Каманін) «ніскілечки не перебільшена, скоріше навіть блідно обри- 
сована; офіційні документи і справи ХУМПШІ ст. являють собою картину 
більш похмуру» 19. 

Зрозуміло і це, адже Некрашевич в основному стояв на позиції по- 
півства, хоч і виступав іноді з гострою соціальною сатирою (вірш 
«К. Р.»). Та з роками він стає більш обережним і залишається осторонь 
від тих соціальних мотивів, на які є лише натяк у вірші «Плач кіев- 
ских монахов»: 

Я сльшу, что уже люди збунтовались, 
И от послушанія нас вовсе отказались; 
Не слушают и отказьвают грубо. 
Чем умножают они нам печаль сугубо (227). 

Селянські повстання в монастирських маєтках у той час набували 
грізного характеру, про що свідчать численні документи і матеріали 
Києво-Печерської лаври. 

Як уже говорилося вище, Некрашевич добре знав лаврське життя, 
становище покріпачених селян і тому радо сприйняв указ 1786 р. про 
секуляризацію монастирських земель. 

Маючи великий літературний хист, він пише сатиричну сценку із 
життя лаврських соборних ченців, реалістично змалювавши їх плач за 
відібраними землями. 

Вірші Некрашевича правдиво відображають існуючу дійсність 
(«ИсповЬдь», «Замьсл на попа», вірші-листи), а «Плач» і «К. Р.» ви- 
кривають представників пануючих класів: чорне та біле духовенство, 
поміщиків, чиновників. Своїми спробами художнього відображення дій- 
сності Некращевич одним з перших в українській літературі ХУМПІ ст. 
прокладав шлях новій українській поезії. 

Отже, розглядаючи сатиру «Плач кіевских монахов» поряд з ін- 
шими творами Некрашевича (їх спільність ідейно-змістова, суспільно- 
політична, стильова, мовно-стилістична), ми прийшли до висновку, що 
автором сатири є вишенський священик Іван Георгійович Некрашевич, 
талановитий письменник другої половини ХМПІ ст. 

Це ще раз свідчить про те, що українська література ХУПІ ст, 
творилась і розвивалась на реальному грунті тодішнього життя, і цей 
зв'язок літератури і дійсності є значною підставою для встановлення 
авторства численної кількості анонімних віршованих творів давнього 
письменства на Україні. 

ИЙ. М. Каманин. Плач кіевского лаврского Иеремин. 

о
о
о
»



Є. Г ВЕРБИЦЬКА 

(Харків. Держуніверситет ім. О. М. Горького) 

з розшуків про життя 

Порфирія Кореницького 

ю
о
о
о
о
о
о
о
о
о
о
с
о
ф
ь
ф
о
 

Л ітературознавча наука досліджує не лише життя і діяльність 
найвидатніших письменників, а й усіх тих, хто стверджував прогресив- 
ні тенденції, підтримував нове, перспективне в мистецтві. 

Ім'я Порфирія Кореницького, українського поета-гумориста і са- 
тирика, з'являється у літературі в 30--40 роки ХІХ ст. 

З критиків уперше про нього згадують М. Петров! та О. Огоногв- 
ський 2, проте про біографію письменника вони "не говорять майже 
нічого. 

Дещо про життя П. Кореницького стає відомим читачеві у 1894 р., 
коли Павло Грабовський надрукував у журналі «Зоря» невелику замітку 
«Дещо про Порфира Кореницького» 2. Тяжко хворий, заклопотаний ви- 
данням першої своєї збірки поезії «Пролісок», Павло Грабовський вва- 
жав невідкладним публікувати й перевидавати твори демократично на- 
строєних маловідомих українських письменників, «містячи при збірках 
хоч коротенькі життєписи, а то й патретики», 

З розиовіді священика Мартиновича, товариша П. Кореницького по 
Харківській духовній семінарії, П. Грабовський дізнався про антикле- 
рикальні настрої Кореницького. «Кореницький, -- читаємо у згаданій 
замітці, -- був сином священика Харківської губернії, учився в Хар- 
ківській семінарії (в тридцятих роках). Належав до гурту Писарев: 
ських, Петренка, що славились в той час у Харкові своїми українськи- 
ми концертами, бувши до того й поетами українськими. Одним із пер- 
ших творів Кореницького була віршована поема «Куряж», в котрій 
поет сміливо зобразив життя та побут ченців Куряжського монасти- 
ря.., вивів кілька майстерно змальованих, схоплених із дійсності типів. 
Поема ця не могла бути видрукована, а переходила з рук в руки, по- 
ки, мабуть, десь не загинула. Вона обурила проти себе чимало людців 
серед міського духовенства, у декотрих шапки зайнялися на голові; 
на автора посипалася догана. Що тим небезпечним автором був Коре- 
ницький, знала тільки невеличка купка його товариства, -- то він і не 
був поворушений» 7. 

|Н. И. Петров. Очерки истории украйнской литературь ХІХ столетня. К., 
І884, стор. 146--148. й | 

20. Огоновський. Історія літератури руської, ч. П, (Львів, 1889, 
стор. 250-951. 

З єЗоря», 1894, ч. 6, стор. 142. - 
4Павло Грабовський. Зібрання творів у трьох томах, т. 3. К., 1960, 

стор. 4, 

ба



Другим цінним біографічним джерелом є стаття В. Науменка «Пор- 
фирий Кореницкий -- забьтьй малорусский писатель» 5, де так само 
найбільше говориться про поему «Куряж», що дала «найсильніший роз- 
голос з-поміж інших творів поета». Оскільки ця поема назавжди втра- 
чена для нас, наведемо відгуки сучасників про неї, щоб увести «Куряж» 
в обіг історії української літератури як факт, що хвилював, будив роз- 
думи. За словами того ж священика Мартиновича, сатирична поема 
«Куряж» ходила в руколисах серед семінаристів і духівництва і, оче- 
видно, загинула в той час, коли почалися розшуки з боку духовної вла- 
ди, обуреної її змістом. Справа в тому, що дехто пізнавав себе в пое- 
тичному відображенні, ..пізнавали непринадну картину дійсності, на- 
мальовану сатиричним помахом невідомого смільчака, Ті, кому бажано 
було б знати, очевидно не знали, що таким смільчаком був Корениць- 
кий, -- 1 він залишався в семінарії, продовжуючи по-старому вправля- 
тися в складанні творів і радуючи дотепними експромтами товаришів. 
Нарешті чаша переповньклася -- і П. Кореницький був виключений із 
семінарії, будучи на 4-му або на 5-му курсі. Розповідають, що коливін 
в останній раз, діставши уже свідоцтво про звільнення, йшов по кори- 
дорах семінарських і побачив перед собою двері ректорської квартири, 
у нього промайнуло в голові: «треба віддячити»! Намацавши у кишені 
грудку крейди, він написав на дверях квартири такий експромт: 

Отут цілісінька сім'я -- 
Сірко, рябко та цуценя. 

А в квартирі цій жили: сам ректор, його секретар -- ряба, вся побита 
віспою людина, і хлопчак-келейник, що був у них на послугах, При зу- 
стрічі з товаришами, сам Кореницький потім розповів, що це він Зали- 
шив «невеличку дяку, бо більшої ніколи було» 5. П. Грабовський уточ- 
шоє цей важливий для біографії П. Кореницького епізод такою подро- 
бицею: «Кругом було тихо, семінаристи сиділи по класах, бо до семіна- 
рії саме навідався владика, щоб зробити огляд» 7. 

Сучасники знали П. Кореницького як автора сатиричних творів: 
«Крім поем, Кореницький, за словами Мартиновича, писав байки, по- 
слання до друзяків, пісні і відрізнявся експромтами українськими» 8, 

Пройшов час, і Кореницький став «забутим малоруським письмен- 
ником», хоч у свій час (30-і--початок 40-х років) він був шанованим 
у колі друзів, як «видатна людина, прекрасний товариш, душа товари- 
ства, дотепний співбесідник» 9, 

У 1903 р. Д. Багалій опублікував лист Н. Соханської (псевдонім 
Кохановська) до Г. Данилевського від 29 квітня 1854 р., з якого впер- 
ше стала відома дата смерті П. Кореницького. Популярна в 50-х роках 
ХІХ ст. російська письменниця Н. Кохановська про П. Кореницького 
пише з великим співчуттям, натякаючи на його свідомий крок само- 
вбивці, на «добру волю» в припиненні свого життя: «А чим закінчило- 
ся поприще дякона Кореницького; за яким -- пам'ятаєте? -- Ви поси- 
лали від нас? -- запитує письменниця і сама ж відповідає: ...смертю, 
замерз бідняк. «В житті і в смерті бог проявляє свою волю», -- гово- 
рить наша російська людина, і тому не будемо розбирати, наскільки 
брала участь тут добра чи недобра воля самого дякона Корениць- 
кого» 19, 

5 «Киевская старина», 1899, т. ІХУ1І, жовтень, стор. 11--14. 
б Там же, стор. 12--13. 
?Павло Грабовський, т. 3, стор. 41--42. 
8 Там же, стор. 42. 

9 «Киевская старина», 1899, т. | ХМІЇ, жовтень, стор. 12. 
ю Д. И. Багале й. Матерналь для биографни южно-русских научно-литератур- 

чьх деятелей ХІХ века (Письма к Г. П. Данилевскому). К., 1903, стор. 24. 

бі



Український літературознавець та етнограф М. Сумцов у 1919 році 
здійснив задум П. Грабовського, видав окремою книжечкою твори 
П. Кореницького і додав власну передмову. Тут вперше було поміще- 
но разом чотири твори, що дійшли до нас від чималої спадщини цього 
письменника... «Чутка ходила, -- писав дослідник у передмові, -- що 
Кореницький написав багато віршів, але з друку відомо тільки чотири. 
Його «Куряж», здається, цілком загублено в рукопксу. Найбільші вір- 
ші -- ціла поема «Вечорниці» була надрукована в «Снопі» Корсуна 
в 1844 р. «Панько і верства» в збірнику Гребінки «Ластівка» (1841), 
«Нехай у «Київській Старині» (1889, Х, стор. 13--14) і «Дяк і гуси», 
в «Записках Наукового Товариства ім. Шевченка» у Львові (1910) 1. 
Біографічні факти М. Сумцов переказує за П. Грабовським та В. Нау- 
менком. 

Лише у 1926 р. документально підтвердилися чутки про велику кіль- 
кість творів П. Кореницького, коли було надруковано його деякі листи 
Стало відомо, що крім опублікованих творів, він написав два зошити 
українських віршів, повість «Антипка», 12 байок та повісті російською 
мовою -- «Человек ХІХ ст.», «Чудньй живописец», «Говорун без язь- 
ка» та «Гудок» 1/2. Дуже шкода, що сьогодні ми не можемо читати прозу 
Кореницького, але така значна кількість повістей, де автор пробував. 
осмислити зміст життя сучасників, як це видно з назв, в українській 
літературі 40-х років була явищем не таким уже й поширеним. Байки 
та частина назв повістей натякають на їх сатирично-гумористичне 
спрямування, 

І досі не вдалося встановити рік народження П. Кореницького, як 
і багато інших дат його біографії. В описі архівного фонду Харківської 
духовної консисторії за 1839 р. значиться така назва рукопису: «О руко- 
положений искл. уч. П. Кореницкого в дьяконь» 3. Цей важливий до- 
кумент настільки потерпів під час війни від вогкості, що зараз не 
піддається прочитанню. Але на підставі самого заголовку можна вста- 
новити рік виключення з семінарії -- 1838. 

Вигнаний з вовчим білетом із семінарії П. Кореницький дуже бі- 
дував, потім дістав місце дяка в Харкові "" і одружився, З листів П. Ко- 
реницького можна відновити основне із життя письменника в перші 
роки нелюбого йому дияконства, коли провідною думою стало бажання 
творити, розвивати українську літературу. 

П. Кореницький спочатку пройнявся довірою до О. Корсуна, який: 
надрукував у «Снопі» поему «Вечорниці» 75, Від'їжджаючи на село, він 
просить видавця альманаха систематично інформувати його про літера- 
турні новини. «Коли я був у Харкові, -- читаємо в листі І. Кореницько- 

"го до О. Корсуна, -- ти обіцяв писати до мене і повідомляти мене про 
обставини Малоросійської літератури, але я крім однієї маленької за- 
писочки, писаної тобою, як видно во время оно, а одержаної мною через. 
п'яного дячка, більше від тебе нічого не одержував» 15, 

Всі численні прохання П. Кореницького, силою відлученого від лі- 
тературного центру, зводилися до бажання мати «Сніп», «Ластівку», 

И П. Кореницький, Твори, Харків, 1919, стор. 5. - 

і2 Науковий збірник за рік 1926 (Записки Укр. наук. т-ва у Києві, т. ХХІ), 

стор. 158. 
і іЗ ХОДА, ф. 40, оп. 26, спр. 1177, арк. 25. 

м П.Кореницький, Твори, Харків, 1919, стор. 5. Вр 
15 У рецензії на «Сніп» про поему «Вечорниці» читаємо: «вірші Кореницького- 

плавні, легкі, грайливі, як у Котляревського», -- жаль лише -- навіщо шановний ав: 
тор такими прекрасними віршами описав тен'єрівські картини..», «Маяк», 1842, т. М 
(критика), стор. 4. 

б Науковий збірник за рік 1926, стор. 160. 

62



«Гайдамаки» Шевченка, «Енеїду» та «Наталку Полтавку» Котлярев- 
ського, «Сатирические Аттестать, сочиненнье обществом господ сту- 
дентов». І. Айзеншток робить припущення, що це, можливо, відомі гу- 
мористичні атестати, що їх написав М. Ф. Щербина 7. Автор «Куря- 
жа» найбільше цікавиться сатирою, гумором, хоч романтичні твори 
були також у колі його читацьких інтересів. 

Уміння сприймати передусім смішне і в собі, і з інших помічаємо 
також в його листах, веселих за формою і часто драматичних за змі- 
стом. «У панів грошей до чорта, а в мене чортма ні копійки, на силу 
збився на алтин, щоб послати цю писульку. Пане, пане Олександре! 
Як до тебе, скажи, будь ласкав, на виду папірки писати? чим тебе ве- 
личати! Чи Голосним, чи Волосним! чи, може, ти вже Соцький? се ска: 
жи, будь ласкав, тепер пишу на абиняк і сим словом остаюсь твій 
козак Порфир» 18, і - 

І хоч як застерігали друзі П. Кореницького від нещирості О. Корсу- 
на, так і не вдалося ніякими засобами вирвати з рук зрадливого ви 
давця жодного рукопису, що були в одному лише екземплярі, і які так 
і не повернулися до автора, що ніжно називав їх своїми «дитбночками» 
Загинули тоді також п'єси М. Петренка «Польська любов» та Слов'ян- 
ські пісні», що їх високо оцінив П. Кореницький. До речі, М. Петренко 
і П. Кореницький разом з іншою літературною молоддю часто бували 
в талановитій родині Писаревських, що нараховувала аж трьох поетів. 

Дяка П. Кореницького часто переводили із села в село, За корот- 
кий час він побував у Селіванівці, Рай-Олександрівці, Антипівці, Орха- 
тові, Бахмуті, бував і зовсім без роботи, а останні роки служив дяком 
в одній із харківських церков. Про неможливість займатися улюбле- 
ною літературною працею П. Кореницький пише в листі до відомого 
російського письменника Г. Данилевського. «Лист диякона-поета Коре- 
ницького» -- так назвав він свою відповідь Данилевському, сміючись 
і над гидким дияконством, і нещасливим своїм віршуванням. «Диякон 
Кореницкий с удовольствієм бь исполнил просьбу г. Данилевского, но 
він тепер вертиться, як муха в окропі» 9, -- пише Кореницький з 
іронією від третьої особи, просить вибачити за неакуратність і обіцяє 
вислати все потрібне своєму кореспондентові 29. 

Отже і в тих найтяжчих моральних і матеріальних умовах, в якнх 
він завжди був після виключення з семінарії, П. Кореницький пори- 
вається щось зробити для літератури. 

Дещо стає відомим нам із листів П. Кореницького і про його ро- 
динне життя. Він з сумом говорить про смерть матері і невиліковну 
хворобу сестри: «Друга і остання сестра із числа 12 теж хвора, але лі- 
кар надіється на одужання, Від отаких випадків батько живий чи не 
живий. Один я бадьорюся!» 2. П. Кореницький одружився по любові 
з дочкою дяка, жив деякий час у тестя, якого називав тираном, бо той 
ненавидів зятя за бідність. «Одна лише радість у дітях, Маші і Анто- 
ніні, та в дружині Вірі» 2. Шанував П. Кореницький і брата дружини: 

7 Науковий збірник за рік 1926, стор. 158. 
8 Там же, стор. 161. 
ОД. И. Багалей. Материаль для биографий южно-русских научно-литера- 

турньх деятелей ХІХ века. (Письма к Г. П. Данилевскому). К., 1903, стор. 24. 
20 М, Плевако розшифровує цей лист, як відповідь «на прохання Г. Даннлев- 

ського мабуть відносно матеріалів, чи згадок про Г. Квітку, що його біографію той 
збирався тоді писати» (М. Плевако. Хрестоматія нової української літератури, 
т. І, ДВУ, 1926, стор. 129). 

21 Науковий збірник за рік 1926, стор. 161. 
| 22 Науковий збірник за рік 1926, стор. 160. В опублікованому І. Айзенштоком 
листі це місце надруковане так: «Одна только отрада в детях, в Маше ц Антошке, 

63



«Коли шуряк мій не буде соромливим, -- читаємо в одному з листів, -- 
і буде навідувати тебе, то люби і жалуй, як і колись-то мене. Його зва- 
ти Ксенофонт Автономович Полицький» 23, 

Яка ж доля родини П. Кореницького, що була чи не єдиним світ- 
лим променем у його нещасливому житті? Відповісти на це питання 
допомогла онука письменника Лідія Степанівна Кореницька, 1883 р. 
народження, що з 14 років і по сьогодні живе у Харкові по Ярослав- 
ській вулиці 13/18, кв. 1. Лідія Степанівна бібліотекар в минулому, те- 
пер пенсіонерка, втратила слух, порозумітися з нею вдалося за допо- 
могою Наталії Василівни Викул, яка писала питання на папері, за що 
їй складаю подяку. 

Дружина П. Кореницького Віра Автономівна була вірним другом 
чоловікові, хоч і жили постійно в нужді. Залишившись вдовою з мали- 
ми дітьми, вона, не маючи нізвідки допомоги, змушена була роздати 
дітей на виховання людям. Сама була служницею, рано осліпла. По- 
мерла 1890 р., у 64-річному віці, на руках сина Степана Порфировича. 
(Ці дані записані рукою сина на звороті фотографії, зробленої незадов- 
го перед її смертю). 

З дітей П. Кореницького лише Степан дістав освіту, закінчив Хар- 
ківську духовну семінаріїо, потім вчителював у Куп'янську, куди забрав 
і матір. За родинними спогадами він був дуже подібним до батька. 

Онука П. Кореницького зберегла в пам'яті ще один цікавий факт. 
Дочка письменника опротестовувала опис смерті батька, який було по- 
дано в хрестоматії літератури в перші роки після Жовтневої револю- 
ції. Лідія Степанівна не пам'ятає автора хрестоматії, але знає добре, 
що справа розбиралася в Харківському університеті, архіви якого, на 
жаль, загинули під час війни. Очевидно, вона мала на увазі П. Пле- 
вако, який походив з Куп'янщини, у 1926 р., працюючи в Харківському 
університеті, випустив «Хрестоматію нової української літератури», де 
навів деякі факти біографії П. Кореницького. Тон розповіді про обста- 
вини смерті справедливо обурив дочку письменнника: «..вертаючись 
якось у лютий мороз на підпитку з передмістя, куди він ходив по деше- 
ву горілку, Кореницький замерз у дорозі» 2. 

П. Грабовський про цей факт пише з хвилюванням, бо мартиролог 
трагедій все збільшується: «..Його настановлено дияконком при одній 
з харківських церков. Гірке, мабуть, було життя Кореницького 1 після 
того, бо він став запиватись дужче й дужче, поки не замерз серед улиці, 
вертаючись додому п'яним. Так занапастилась хистка, талановита лю- 
дина» 25. 

Тут маємо таке ж розуміння трагедії життя письменника, як і в 
цитованому листі Соханської. Хіба можна не здригнутися, почувши 
слова людини, що заплуталася в труднощах життя: «Проклятий той 
час і день, в який я задумав у духовне звання.., іноді стає життя не в 
життя -- пропав би, як собака та й кінці у воду -- і то, подумаєш, гріх 

да в Жене и Версі». Онука П. Кореницького Лідія Степанівна сказала, що її батько 

був єдиним хлопцем в родині П. Кореницького. Батько з нагоди народження довго- 

жданого сина Степана засвітив усі вогні в домі. 3 лі 

Я звернулася до тексту рукопису листа, що зберігається в рукописному відділі 
Інституту російської літератури (Пушкінський дім) в Ленінграді, і встановила справ- 

жній текст: «Одна только отрада в детях, в Маше и Антонине, да в Жене Вере!». 
І. Айзеншток припустився помилки через нерозбірливість почерку ,П. Кореницького. 
Слово єжена» написане з великої літери з поваги до дружини. 

3 Там же, стор. 161. 5 
й М, Плевако. Хрестоматія нової укр. літ., т. І, стор. 121. 
5 Павло Грабовський, т, 3, стор. 42. 

64



самому кидати світ, жінку й дітей. Біда на світі жити, покинути світ -- 
друга. Тільки весело стає, як згадаю що-небудь із козацького життя 
розгульного». І закінчує гірким виразом: «Пропав я, як руда миша на 
білім світі» 26, 

Розгульним життям П. Кореницький називав свої семінарські роки, 
коли він сміливо йшов проти течії, примушуючи скаженіти мракобісів, 
и перший час по тому, коли з-під його пера з'являлися вірші, байки, 
поеми, повісті. Проте з друкуванням не щастило, рукописи загинули. 
забракло гарту для подальшої боротьби. 

У 1891 р. невідомий автор захотів ще раз нагадати читачам про 
своєрідну постат  П. Кореницького. Але цензор заборонив друкувати 
статтю, рукопис її переслав Київському окремому цензорові, де вона, 
мабуть, і загинула. Лишився лише відгук цензора, який з невеликими 
купюрами був надрукований у статті В. Данилова «Киевская старина» 
за цензурними документами» 27. 

«Порфирій Кореницький, -- пнше цензор, -- як видно з цієї статті 
про його нікчемну сатиричну діяльність був другом тієї малої партії, 
яка була представницею українських симпатій і прагнень 40-х років. 
Від його поезії залишився в підпільній літературі памфлет на духо- 
венство Курязького монастиря, заборонений в свій час «Куряж» 28, 
В іншому місці: «Без всякого сумніву, нагадування про сатиричний та- 
лант Кореницького викликане бажанням нагадати про рух до самостій- 
ності» 2. | ще далі «..Кореницький є героєм малоросійської сатиричної 
літератури» 29, і, нарешті, «..напрям і зміст названих його творів був 
обурливо викривальний і неблагопристойний...» 3! 

Невідомий автор забороненої статті явно підкреслював антикле- 
рикальну лінію творчості П. Кореницького, що найдужче виявилася в 
поемі «Куряж», а трохи пізніше у байках «Панько та верства», «Дяк 
та гуси». Царський слуга оцінив статтю про бунтівливого Корениць- 
кого як небезпечну. 

Крім наведених матеріалів, внести нове у біографію П. Корениць- 
кого можуть ще ліричні відступи з поеми «Вечорниці» 22, У ній поет на- 
зиває себе «хлоп'я попове» (285), значить П. Кореницький був сином 
священика, а з листів відомо -- багатодітного. Те, що «попович» із шко- 
ли «Обірваний і голий причвалав.. в село» (286) і добирав своє свят- 
кове вбрання з решток батькового та дідового одягу, свідчить про не- 
пролазні злидні юнака. Був спритний, «невсидющий» (284) -- і в семі- 
нарії вчився, і в господарстві батька працював. Ростив дві грушки на 
подвір'ї, «беріг, мов ока їх» (278), найбільшу ж радість мав від пісні, 
танцю, й сам охочий був «ударить тропака» (297). 

Випадково знайдений ліричний вірш П. Кореницького «Нехай» є ні- 
би синтезом всього життя письменника. У ньому трагедія людини, що 
почала свій шлях з гордого «сміюсь, нікого не боюсь» (307), а кінчила 
скаргами на коротання віку: «О гірко мні на світі жити!» (308). 

У лютому 1965 р. доктор педагогічних наук О. Р. Мазуркевич ви- 
ступив на Вченій раді філологічного факультету Харківського держав- 

29 Науковий збірник за рік 1926, стор. 163. 
27 «Бібліологічні вісті», 1925 р., кн. 1--1Ї, стор. 64--65. 
28 ЦДІА СРСР, ф. 776, оп. 12, 1881, стор. 50, арк. 101. 
2 Там же. 
39 Там же. 
з Там же, арк. 102. 
32 Бурлеск і травестія в українській поезії першої половини ХІХ ст. К. 1959, 

стор. 274--300. Далі посилання на це видання дається в тексті із зазначенням у дуж- 
ках сторінки. 

5, Українське літературознавство, вип, |Ї. 65



ного університету як опонент до дисертації Л. Селіванової «Є. Гребін- 
ка і процес розвитку літератури та мистецтва 30--40-х років ХІХ століт- 
тя» і закликав вивчати літературних супутників Є. Гребінки, передусім: 

П. Кореницького, щоб розкрити повніше літературний процес того часу. 
Завданням зібраних тут матеріалів є довести -- рано обірване жит- 

тя П. Кореницького лишило яскравий, хоч і короткий слід в українській 
літературі першої половини ХІХ ст. 

.
-
о
9
о
ф
ь



А.П.АКОРЖУПОВА 

(Вінниця. Педінститут ім. М. О. Островського) 

Перші українські письменники 

на Буковині 

(Ю. Федькович і о Воробкевич) 

6
о
5
о
9
ф
о
ф
о
Ф
о
ф
ф
ф
о
о
о
о
 

Юрій Федькович і Сидір Воробкевич виступили майже одночасно 
в 60-х роках ХІХ ст. в складних суспільно-політичних умова» Букова- 
ни, що була тоді на становищі колонії австрійської імперії. Політика 
соціального і національного гноблення, розпалювання національної 
ворожнечі, онімечення та румунізація українського населення привели 
до того, що до виступу Ю. Федьковича та С. Воробкевича української 
літератури на Буковині по суті не було. 

Перші поезії Ю. Федьковича опубліковані в 1861 р.!, наступного 
року побачила світ збірка його поетичних творів ?, а через рік з'явилися 
друком вірші С. Воробкевича 3, відомого в літературі під псевдонімом 
Данило Млака. Обидва письменники звернули на себе увагу читачів 
і критиків народною мовою, фольклорною основою творів. Саме це від- 
значали рецензенти, автори статей, наукових розвідок про письменни- 
ків. Більшість дослідників дорадянського часу ставили С. Воробкевича 
поряд з Ю. Федьковичем, даючи перевагу то першому, то другому. 

Радянські літературознавці глибоко досліджують творчість Федь- 
ковича і дуже мало уваги приділили його талановитому сучаснику. Не 
згадано про Воробкевича в «Історії української літератури (К., 1954), 
рідко зустрічаємо його ім'я в працях про Федьковича (закид цей сто- 
сується і автора даної статті). 

Після возз'єднання Буковини з Радянською Україною з'явилося 
кілька невеликих за розміром газетних та журнальних статей про 
С. Воробкевича і лише в 1958 р. вийшов нарис М. Білинської «І. І. Во- 
робкевич» 7. У ньому розглянуто життєвий і творчий шлях письменни- 
ка, висвітлено його композиторську діяльність. У 1964 р. окремою книж- 
кою видані поезії Воробкевича 5 із вступною статтею В. Лесина та 
О. Романця. Але й сьогодні ще існує розбіжність у поглядах вчених 
на місце і роль Воробкевича та Федьковича у культурному житті Бу- 
ковини. Так, наприклад, у вступній статті В. Лесина та О. Романця чи- 
таємо: «Отже, ні глибиною та ясністю суспільних ідеалів, ні демокра- 
тизмом ідей, ні барвистістю мови та оригінальністю таланту Воробке- 
вич не зрівнявся з «буковинським соловієм» Федьковичем» ?7. М. Бі- 

| Перші сім віршів Федьковича опубліковані у брошурі А. Кобилянського «Сло- 
во на слово до редактора «Слова», Чернівці, 1861. 

2 Поезії Іосифа Федьковича. Львів, 1962. 
з 36. «Галичанин», т. ЇЇ. Львів, 1863. Тут під загальним заголовком «Думки з 

Буковини» надруковано вісім віршів С. Воробкевича. 
4М. Білинська. І І. Воробкевич, Вид-во образотворчого мистецтва. К., 1958, 
зСидір Воробкевич. Вибрані посзії. «Радянський письменник», К., 1964, 
бТам же, стор. 17. 

5" 57



линська іншої думки: «А коли порівняти вплив І. Воробкевича на рісг 
і розвиток свідомості буковинського українського народу з впливом 
Ю. Федьковича в ті часи, можна сміливо віддати перше місце Вороб- 
кевичу, -- пише всна у нарисі і продовжує: -- При, безперечно, мен- 
шому таланті, у нього було більше чуйного розуміння потреб і життя 
буковинської громадськості. Його вірші вміщувались радо в усіх га- 
зетах і журналах, його пісні розспівувались так під бідною стріхою, 
як і в салонах заможної інтелігенції. Поетичні твори Данила Млаки 
збуджували любов до свого рідного краю -- Буковини» 7. 

У цілому схвально ставлячись до нарису М. Білинської, ми не 
можемо погодитись з вищенаведеним твердженням. Адже твори Федь- 
ковича не менше, як Воробкевичеві, впливали на розвиток свідомості 
народу Буковини і Галичини. Не було жодного періодичного видання, 
де б не друкували твори «соловія Буковини», вірші його піснями лу- 
нали в народі і збуджували любов до рідного краю, кликали до ак- 
тивної дії. 

У діяльності Федьковича та Воробкевича можна знайти багато 
спільного: жили і творили вони в одному краї, у своїй творчій практиці 
орієнтувалися на фольклорні джерела та прогресивну українську літе- 
ратуру, першими на Буковині вони писали твори українською мовою, 
вважали Т. Г. Шевченка своїм учителем. Для творчості обох письмен- 
ників характерним є жанрове багатство: писали вони вірші, поеми і 
балади, повісті й оповідання, комедії і драми. Дещо спільне є і в тема- 
тиці їх творів: рекрутчина, тяжка доля трудящих, визвольна боротьба 
слов'янських народів знайшли своє відображення у їх творах. Обидва 
письменники відстоювали ідею створення народних шкіл, видавали для 
дітей «співанники» українською мовою, писали для них вірші та опо- 
відання. Федькович і Воробкевич прагнули розпочати видавничу спра- 
ву на Буковині, вони були редакторами перших буковинських видань. 
Данило Млака видав альманах «Руська рада» (1877), Федькович ре- 
дагував першу українську газету -- «Буковина» (1885--1888 рр.). 

. З першою появою на сторінках преси творів Федьковича й Вороб- 
кевича між «москвофілами» та «народовцями» розгорнулася боротьба 
за цих письменників, що була виявом політичної боротьби за шляхи 
розвитку літератури, її роль у суспільному житті. Після того, як вірші 
Федьковича з'явилися на сторінках брошури «народовця» Антона Ко- 
билянського, спрямованій проти «москвофілів», «москвофіл» Дідицький 
залучає молодого поета до участі у редагованій ним газеті «Слово», а 
через рік видає збірку його поезій. 

Перші вірші Данила Млаки надруковані у «москвофільському» ви- 
данні (зб. «Галичанин»). Представники «народовського» табору, від- 
чувши силу поетичного хисту тоді ще не відомого поета, намагалися 
привернути його на свій бік, втягнути у боротьбу проти «москвофілів». 
Осип та Олександр Барвінські, Данило Танячкевич домагались, щоб 
Воробкевич порвав зв'язки з Дідицьким, забрав від нього рукописи 
своїх творів і прилюдно оголосив про своє вороже ставлення до «мо- 
сквофільських» видань. 

Важко було молодим письменникам розібратися у безпринципних 
спереченнях «москвофілів» і «народовців», проте вони більше схилялися 
до «народовців», які зробили дещо корисне для них: надсилали твори 

Т. Шевченка, Марка Вовчка, Квітки-Основ'яненка, а також П. Куліша, 
М. Стороженка, знайомили їх з фольклорними збірками, допомагали 
вивчити українську мову, друкували їх твори. Але намагання «народов- 
- 

7М. Білинська. І. І. Воробкевич, стор. 23--24. 

68



ців» спрямувати письменників у бажаному їм напрямі сковувало твор- 
чу ініціативу митців, обтинало їм крила, Особливо гостро відчув це на 
собі Федькович під час роботи у львівській «Просвіті», коли керівники 
товариства примущували талановитого письменника писати твори на 
задані теми, нещадно правили їх. Про ці роки «підневільного життя» 
згадує Федькович: «Ледве-ледве я зміг протягти 14 місяців цієї чорної 
роботи...» Нещадно правили «народовці» і твори Воробкевича, часом 
викликаючи обурення письменника, який змушений був відстоювати 
свої авторські права. «Там не мій, а твій стиль, -- пише він з обурен- 
ням О. Барвінському, що надто вільно повівся з його повістю, -- під 
ту повість належало би ся, як коли діждуся, щоб її друкували, -- такий 
підпис дати: матеріали Данила Млаки, стиль Осипа Барвінського» 8, 

«Народовці» несправедливо критикували ліричні поезії Воробкеви- 
ча, у яких з найбільшою силою проявлялися кращі риси його поетич- 
ного хисту, і спрямовували автора на писання історичних поем, що, за 
висловом Франка, «зашкодили славі письменника, притьмили в очах 
молодшого покоління вартість його дрібних, ліричних пісеньок, у яких 
він являється вповні паном своєї сили..»?, Так було і з Федьковичем: 
буржуазні видавці приховували його кращі твори («Поменники», «Дикі 
думи», поему «Лук'ян Кобилиця»), охоче друкували слабіші, а особли- 
во ті, у яких проявлялися моралізаторсько-дидактичні тенденції («Фар- 
мазони» та ін.). 

Різні інтриги та наклепи, боротьба між партіями серед галицької 
та буковинської інтелігенції дезорієнтували письменників, штовхали 
на манівці, і часом вони ставали осторонь життя. 

Відчуваючи деяку спільність письменницької долі, Федькович і Во- 
робкевич прагнули до особистого знайомства. Перша їх зустріч відбу- 
лась у 1875 р. «Соловій Буковини» відвідав свого земляка. Це сталося 
тоді, як Федькович, порвавши з львівською громадою, відчуваючи са- 
мотність, повернувся на Буковину і шукав друзів та однодумців. Про 
свої враження від зустрічі з Федьковичем Воробкевич писав О. Бар- 
вінському 25 серпня 1875 р.: «Нині посітив мене в перший раз Юріїї 
Федькович, по-гуцульськни одітий, в окулярах і слом'янім кресаку. Здо- 
ровий плечистий і гарний чоловік, лиш тихий і задумливий; здається, 
що велика тяж му серце давить. Єго, так мені здається, не тішить 
ні сонце, ні луна, ні днина, ні ніч, єму все однаково, і слова тяжко од 
него почути. Дивувався я, ци то сей Федькович, котрий щирим руським 
словом нас кормив і огрівав» 19, Високо оцінюючи талант свого сучас- 
ника, Воробкевич неодноразово в листах до знайомих називав твори 
Федьковича «гарними», клав їх на музику. Звертаючись до поета, на- 
зивав його «любий мій побратиме», «ліобий брате, друже і товаришу», 
«мій милий друже, кобзаре наш славутий» та ін. 

Потішаючи Федьковича, Данило Млака скаржиться і на власну до- 
лю: «Милий мій друже, кобзарю наш славутий! Коли міг я моє серце, 
то трутою наполнене бідне серце відкрити, Ви б єначе о мені судили 
б і мене, як щирого друга, до грудей пригорнули б і нещечком шеп- 
нули: таже сей подібно, таже сей так, як я, страдає, таже і сего душа. 
подібно моєї, терпить і мучиться, таже і єго серце, отже, як і моє, од- 
ним вогнем палає, одним болем гине і минається.. Якби я Вам відо- 
крив, як люди зо мною поступають, тільки я невдяки за моє добре 
серце зазнав, як з моєго труду люде користають, а мені навіть і не 
-- 

8 «Руслан», 1907, ч. 169. 
Данило Млака. Над Прутом. Збірник поезій. Львів, 1901. Передмова 

І. Франка. 
Ре «Руслан», 1909, ч. І,



скажуть... то сказали би сьти: от і другим так діється, як мені, -- і Вам 
легше стало б на серденьку» 1. 

Видаючи альманах «Руська хата», Данило Млака звертається ло 
Федьковича з проханням надіслати свої твори, друкує їх на сторінках 
альманаху, а в передмові пише, що Федьковичева кобза збудила «най- 
кращі надії, зогріла вона не одне серце до любові братньої, і гомін її... 
в груді нашій не замовкне» !2. 

Федькович також з великою повагою ставився до свого земляка. 
покладаючи на нього великі надії. Коли різні інтриги і цькування пі- 
дірвали здоров'я поета і він втратив віру у власні сили, тоді звернувся 
він до Воробкевича з надією, що той продовжить його справу. У вір- 
ші «Данилу Млаці» Федькович скаржиться, що марно втрачена моло- 
дість, розгублені сили, що літа свої молодії він в «Італії на шварку 
посіяв». У поета болить серце за «Буковину, щасливу, веселу», і він 
закликає Данила Млаку: 

Світи, батьку, світи світло, 
Бо я вже не всплію! 
Світи правду, світи віру, 
Любов і надію 
По тій нашій Буковині, -- 
Най люде побачать! 13. 

Поет кличе запалити вогонь, який засяяв би сонцем і освітив на- 
род, щоб Україна «сповнила великі заповіти». Та Воробкевич не в силі 
був запалити той сонцедайний вогонь, бо також відчував процес боліс- 
ного згасання творчих сил. Проте у Федьковича цей процес відбувався 
гостро і бурхливо: демонстративно порвавши з «Просвітою», він виїхав 
на Буковину, а згодом майже на десять років відійшов від життя, 
займався астрологією, писав твори, сповнені містики, мало цікавився 
тим, що відбувалося в культурному житті. І лише в 1885 р., ставши 
редактором газети «Буковина», дещо активізував свою творчість. 

Відхід Воробкевича від громадського та культурного життя від- 
бувався повільшо, хоч і не менш болісно. У 1867 р., переїхавши у Чер- 
нівці, він викладав співи в духовній семінарії, писав релігійні пропові- 
ді. Але це не задовольняло його. Він знову береться до пера, пише 
драматичні твори, оповідання, працює як композитор. | 

Намагаючись вийти із стану творчої самотності, Воробкевич про- 
являв великий інтерес до періодики, прагнув осмислити нові віяння в 
літературі. Він шукав іншого середовища, інших людей, не схожих на 
тих, що оточували його. В період гірких розчарувань Воробкевич зна- 
ходить таку людину. То був Іван Франко. Не поділяючи суспільно-по- 
літичних поглядів Франка, не розуміючи його революційно-демократич- 
них прагнень, Сидір Воробкевич не міг, проте, не відчути в ньому веле- 
тенської сили, що протистояла галицькій «патріотичній зграї». 

Один з неопубліксваних досі листів Воробкевича свідчить, що він 
читав твори Франка, захоплювався силою його поетичного слова, те- 
матичним багатством, реалістичним звучанням. «Ваші твори з одушев- 
ленням читав, їх красу, їх високий лет, геніальну диспозицію і чудесну 
мову удивляв», -- писав він Франкові". Данило Млака ділиться 
з Франком своїми болями, розловідає про ті обставини, що змусили 

й 306. «Юрій Федькович у розвідках і матеріалах». К., 1958, стор. 170--171. 
орРуська хата. Літературний буковинсікий альманах на 1877 рік. Видав Данн- 

ло Млака. Львів--Чернівці, 1877. 
із Юрій Федькович. Твори в 2-х томах, т. І, К., 1960, стор. 319. 

ба м Відділ рукописів «Інституту літератури ім Т. Г. Шевченка АН УРСР, ф. 3, 
о 1638. 

70



його послабити письменницьку діяльність і привели до творчої пасив- 
ності та знеохоти: «Вже давно, буде кільканадцять років тому, як на- 
хожусь під анафемою галицьких братів. Відцурались они від мене, як 
од больного на проказу, обходять мене, як хворого на холеру, -- пише 
Воробкевич Франкові і далі додає: -- Обскуранти пекучими 1 злостиви- 
ми клеветами від ніг до голови очорнили, підбили крила до дальшого 
скромного лету, всіо бувшу енергію гірше підкроїли, ніж ті дівчата ве- 
селому козакові, і наповнили бездну болючу душу безділлям |і апа- 
тією» 15. 

зак Франко критикував Воробкевича як попа -- проповідника 
ідеї примирення, непротивлення злу: у полемічному сонеті «Данилові 
Млаці» він викриває обмеженість і нечіткість мистецької програми 
письменника, його розгубленість, слізливість. В той же час Франко під- 
тримує Данила Млаку як поета-лірика, друкує його твори, а в 1901 р. 
видав окремою книжечкою «невеличку, але запахущу китицю» його по- 
етичних творів 5, У передмові до збірки Франко зазначав, що у своїх 
ліричних поезіях Данило Млака є «вповні паном своєї сили, розсипає 
велике багатство життєвих спостережень, осяяних тихим блиском щи- 
рого, глубоко людського і народолюбного чуття. Отся щирість чуття, 
близькість до народа і його життя, та простота вислову -- все те прик- 
мети, що запевшоють кращим поезіям Данила Млаки почесне місце в 
нашім письменстві» 17, 

Франкова критика і підтримка для Воробкевича була одним із 
факторів, що не давали йому цілком відійти від творчого життя. 

У Федьковича склалося по-іншому. Коли Франко вийшов на лі- 
тературну арену (початок 70-х років), Федькович переживав уже ду- 
ховну кризу і не відгукнувся на виступи Каменяра, не реагував навіть 
на його статтію, написану до ювілею письменника. У ювілейній статті 
«Осип Юрій Федькович», як і в інших своїх працях про письменника, 
Франко дав об'єктивну оцінку його творчості; не замовчуючи слабких 
сторін, він підкреслював своєрідність поетичного хисту, щирість творів 
«соловія Буковини», ставлячи його на перше місце серед письменників 
Західної України того часу. 

І дійсно, силою та оригінальністю таланту, демократизмом Федь- 
жкович стояв вище своїх сучасників, у тому числі і Воробкевича. При 
певній подібності і спорідненості письменники були цілком оригіналь- 
ними, у кожного з них було своє бачення світу, своє розуміння життя, 
"своя манера письма. Федькович, що народився і зріс серед гуцулів, був 
органічно зв'язаний з ними побутом, способом мислення, думками |і 
прагненнями. На світ він дивився очима свого народу, його мовою го- 
ворив, з його позицій оцінював події. С. Воробкевич, що провів своє 
дитинство у Чернівцях серед людей, що не знали народу, ставилися зне- 
важливо до його мови, життя трудящих пізнав пізніше, переїхавши 
у Кіцмань. Там він захопився народною творчістю і через неї пізнав 
«людей праці, відчув їх творчий геній. Проте при безпосередньому зітк- 
ненні з народом (майже сім років, починаючи з 1861, він був свяще- 
ником в гуцульських селах Давиденах, а потім у Руській Молдавиці)), 
письменник не зрозумів його, не побачив тієї привабливої сили, краси 
і своєрідності гуцульського життя, що надихала Федьковича на ство- 
рення чудових повістей та оповідань. Тоді як «соловій Буковини» опи- 
сує поетичну сторону життя гуцулів, Данило Млака показує бідність, 

із Відділ рукописів Інституту літератури ім. Т. Г. Шевченка АН УРСР, ф. 3, Х» 1638. 
іб Данило Млака. Над Прутом. Львів, 1901. Передмова Франка. 
тТам же. 

71



злиденність життя простої людини. Проте причину людських страждань 
шукає не в суспільних підвалинах, а в моральному занепаді гуцулів, 
у пияцтві, розбещеності. В цьому проявляється ліберальна обмеженість 
письменника. 

Заперечуючи тяжке життя в сучасному, Данило Млака звертаєть- 
ся до минулого, шукаючи там героїчного («Турецькі бранці», «Хто ви- 
нен!» та ін.). У більшості випадків його звертання до минулого є своє- 
рідним засобом відійти від сучасності. Особливо це позначилось на 
історичних поемах та драмах. Тут Воробкевич докорінно відрізняється 
від автора поеми «Лук'ян Кобилиця», який, звертаючись до революцій: 
них історичних подій, відгукується на сучасне, заглядає в майбутнє і 
кличе до боротьби. 

Воробкевич критикував сучасне, пе бачив майбутнього і тікав у ми- 
нуле. Тут він, безперечно, поступається перед Федьковичем. Проте як 
драматург він стояв вище свого сучасника. Певну позитивну роль він 
відіграв у розвитку українського театрального мистецтва на західно- 
українських землях. Він перший створив українську оперету з народ- 
ного життя, написав музику до багатьох драматичних творів (у тому 
числі і до «Назара Стодолі»), його кращі мелодрами та оперети («Гнат 
Приблуда», «Убога Марта», «Пан Мандатор», «Пані молода з Босні» 
та ін.) збагачували релертуар театрів, користувалися успіхом у гляда- 
ча. Данило Млака першим в українській драматургії, можливо, не без 
впливу Франка, ввів картини з життя робітників Борислава («Блудний 
син»). Отже і в його діяльності було багато такого, що заслуговує 
на увагу. 

Позитивна роль Сидора Воробкевича і Юрія Федьковича у розвит- 
ку української літератури полягає в тому, що вони першими на Букови- 
ні стали писати твори українською мовою про народ і для народу, звер- 
таючись до багатих джерел народної поетичної творчості. Своєю діяль- 
ністю вони прокладали перші борозди на незораніїй ниві української 
культури Буковини. 

Хоч Воробкевич не стояв ка ідейно-естетичному рівні свого тала- 
новитого сучасника, хоч не досягнув поетичної майстерності «соловія 
Буковини», все ж вніс посильний вклад у розвиток української культу- 
ри на західноукраїнських землях. Не випадково Іван Франко назвав 
його одним «з перших жайворонків нової весни нашого народного від- 
родження» 8, а Осип Маковей, ніби продовжуючи цю думку, писав: 
«Справді, він, може, і не соловій між поетами, може, дійсно, лише 
жайворонок, але й жайворонкова пісня дуже люба -- та ще по такій 
тяжкій зимі, по такій безпросвітній темноті, в якій жила Буковина до 
часів Воробкевича та Федьковича» 19. 

8 Передмова І. Франка до збірки Данила Млаки «Над Прутом». Львів, 1901. 
Осип Маковей, Загальні замітки про поезії Ісидора Воробкевича. У кн. 

Твори Ізидора Воробкевича, т. І. Львів, 1909, стор. 408. 

.
-
е
ф
ь
ф
ь
ф
ь



П.П.ІПОНОМАРЬОВ 

(Ужгород. Держуніверситет) 

Полеміка М. Драгоманова 

з Б. Грінченком 

о
с
о
о
о
ф
о
ф
о
ф
о
ф
о
ф
о
г
о
ь
о
 

У центрі полеміки М. Драгоманова з Б. Грінченком стояли проб- 
леми, викликані складними умовами розвитку української літератури 
дожовтневого періоду. Полеміку розпочав Б. Грінченко своїми «Листа- 
ми з України Наддніпрянської», які друкувалися в «Буковині» протя- 
гом 1892 і 1893 рр. М. Драгоманов виступав у журналі «Нарол» і ча- 
стково в газеті «Буковина». Статті Драгоманова редакція «Народу» 
видала 1894 р. окремою книжкою під назвою «Листи на Наддніпрянсь- 
ку Україну». 

Полеміка мала значення не лише для свого часу. Про це, зокрема, 
свідчить стаття О. Маковея «З життя і письменства» (1998). Характе- 
ризуючи статті, спрямовані проти «Літературно-наукового вісника», 
О. Маковей зазначав, що в них висловлені «думки наших критиків про 
загальне положення нашого письменства і поради, як його дальше роз- 
вивати»!. Цим критикам О. Маковей протиставив Драгоманова і Грін- 
ченка, бо вони, за його словами, «дивилися на відносини нашої літера- 
тури справедливіше й про вартість та будуччину нашої літератури ска- 
зали далеко більше нового і основного» ?. О. Маковей позитивно ста- 
виться до обох учасників дискусії тому, що «вони оглядали нашу літе- 
ратурну продукцію з усіх боків і брали її, як результат нашого життя, 
знаючи, кого і за що можна винуватити» 3. 

Важливим у «Листах» М. Драгоманова і Б. Грінченка 0. Маковеїї 
вважає те, що в них «находимо розбір обставин, в яких розвивається 
наша література в Росії і в Австрії, важке слово про наших письмен- 
ників і поради, як ті обставини змінити і в якому напрямку». Такий 
погляд на літературу Маковей протиставляє погляду тих критиків кін- 
ця ХІХ ст., які «подивилися на нашу літературу, як на об'яв, що не має 
зв'язку з життям народу і сам про себе може бути гарний, хоч би об- 
ставипи були дуже погані» 5. 

Суті полеміки -- того, що роз'єднувало Драгоманова і Грінченка, - 
О. Маковей не розглядає. Для нього важливим було підкреслити, що 
обидва учасники полеміки не відривали літературу від життя і що тіль- 
ки на такій основі можливий дальший розвиток української критики. 
Маковей правильно орієнтував українську критику, але в надто загаль- 
них рисах. Йому здавалося, що Драгоманов і Грінченко, полемізуючи, 
тільки доповнювали один одного. Насправді ж у ряді питань розходжен- 

|ЛНВ, 1898 р., т. 2, кн. 6, стор. 184. 
2Там же. 
зТам же. 
Там же, стор. 187. 
Там же. 

73



ня були досить суттєві. Без з'ясування цих розходжень неможливо 
повністю показати роль і значення полеміки між Драгомановим і Грін- 
ченком у розвитку української критики та літератури. 

Радянськими дослідниками зроблено тільки перші кроки в справі 
дослідження «Листів» М. Драгоманова і Б. Грінченка. На цьому пи- 
танні коротко спиняються Д, Заславський та І. Романченко б. Рецен- 
зуючи їх роботу, М. Д. Бернштейн пише, що в полеміці позиція Драго- 
манова була прогресивною, що «він справедливо критикував погляди 
Грінченка в національно-культурних справах, вияви консерватизму й 
національної обмеженості». Далі рецензент зазначає: «Автори моно- 
графії приймають цілковито позицію Драгоманова в полеміці, і це за- 
кономірно. Однак вони не мають рації, коли оголошують Грінченка- 
Вартового поборником «примирення української буржуазії з царською 
дійсністю», який став «на шлях затуманення свідомості народу пропа- 
гандою українського войовничого націоналізму» (стор. 176), коли ви- 
ставляють його ледве не проповідником обскурантизму». Зауваження 
слушне, але потребує уточнення. Свою думку М. Д. Бернштейн аргу- 
ментує уривками не з «Листів» Грінченка, а з статті «Яка тепер народ- 
на школа на Вкраїні», що була надрукована в 1896 р., тобто через 
чотири роки після початку полеміки. Позиція Грінченка в статті 896 р. 
відрізняється від позиції, занятої ним у «Листах», особливо на почат- 
ку полеміки. 

У монографії Д. Заславського та І. Романченка сказано, що в по- 
леміці «зіткнулися з одного боку Драгоманов, а з другого -- конищина, 
романчуківщина,  чайченківщина» 85. Цілком правильно зауважує 
М. Бернштейн: «Безумовно, позиція Чайченка (Грінченка) -- це не 
позиція Романчука і не позиція Кониського» 2. З позицією Романчука 
і Кониського не можна ототожнювати навіть ту позицію, яку Грінчен- 
ко зайняв у «Листах», особливо наприкінці полеміки, 

М. Бернштейн зазначив також, що в аргументації М, Драгоманова 
дещо було спірне і що це питання вимагає спеціальної розробки, 

У даній статті порушуються тільки ті питання, висвітлення яких 
допомагає показати значення полеміки М. Драгоманова з Б. Грінченком 
для розвитку української критики 90-х років ХІХ ст. 

У першому «Листі» Б. Грінченко писав про два табори на Україні 
(пани та мужики, інтелігенція та народ), між якими існує прірва. Ос- 
новним завданням на Україні в той час була, на його думку, культурна 
праця, спрямована на знищення цієї прірви. Він вважав, що це зав- 
дання є основним і для української літератури. Пізніше, в статті «Іван 
Левицький, Б. Грінченко високо ставить творчість письменника, бо 
вона, мовляв, навчає, «як засипати безодню між так званим народом 
і так званою інтелігенцією» 19, 

У «Листах» Грінченко категорично заявив, що справжньої україн- 
ської інтелігенції, за окремими винятками, немає. Українську інтеліген- 
цію в Росії (а не в Галичині, як помилково сказано в монографії Д. За- 
славського та І. Романченка на стор. 175) він поділив на три групи: 
І) українофіли, або формальні націоналісти, 2) радикали, 3) свідомі 
українські націонали-народолюбці. Українофілів Грінченко критикував 
за боязкість і за відсутність народолюбства й не сподівався від них 
якоїсь позитивної праці. У радикалів йому не подобався «соціалістич- 

5 Д. Заславський, І. Романченко. Михайло Драгоманов. К., 1964. 
? «Радянське літературознавство», 1964, Хе 5, стор. 140. 
8 Д. Заславський, І. Романченко. Михайло Драгоманов, стор, 175. 
9 «Радянське літературознавство», 1964, М» 5, стор. 141. 
і «Буковина», 1894, М» 15, стор. 5. 

тА



ний колір». Від них він теж нє сподівався позитивної праці, бо вони, за 
його словами, ігнорували національне питання. За галицькими радика- 
лами Грінченко визнавав корисну працю, але вбачав її тільки у видавни- 
цтві газет і книжок українською мовою. Виходячи з таких позицій, він за- 
являв, що галицькі «народовці» добрі українсько-руські патріоти» й за- 
кликав радикалів не критикувати їх так гостро, а шукати шляхів для 
спільної з ними праці. Сам Грінченко відмічав, що для «народовців» 
характерні клерикалізм, обскурантизм, ретроградство, і все ж закли- 
кав галицьких радикалів єднатися з ними в справі «народної просвіти». 
Як бачимо, в цей час для нього була на першому плані мова. Питан- 
ня про соціальні перетворення, про'шлях розвитку суспільства Грінчен- 
ко вважав несерйозним. Цим і пояснюється те, що він закликав ради- 
калів і «народовців» припинити боротьбу й робити спільну національну 
справу. Він вважав неможливим мир і співпрацю тільки з галицькими 
«москвофілами», бо всі вони, на його думку, «зрадники», «ренегати», 
«люті вороги українського народу». 

Найбільшу надію покладав Б. Грінченко на «свідомих українських 
націоналів-народолюбців». При цьому він підкреслював, що ця інтелі- 
генція відмовляється від усяких заходів, спрямованих на зміну політич- 
ного становища та радикальні зміни соціального ладу. Вони ставили 
перед собою завдання підносити просвіту і добробут народу. Таку 
програму Б. Грінченко вважав практичною й зумовленою реальними 
обставинами. Він намагався довести, що тільки ця партія може мати 
силу й вагу в українській справі, що тільки вона може посунути її 
наперед. 

М. Драгоманов підкреслював, що висунута Грінченком програма 
піднесення народного добробуту «надто смирна», а в справах просвіт- 
них цілком «простонародна» і є «ще більш смирною», ніж розкритико- 
вана ним програма української літератури «для домашнього обиходу» 
Костомарова. За образним виразом Драгоманова, «національно-народо-: 
любна гора д. Вартового родила мишенятко!»"". М. Драгоманов дово- 
див, що «серйозна праця для маси української неможлива, поки не буде 
в Росії політичної волі, а значить, що й український рух не може мати 
серйозної громадської ваги, поки не стане на політичний грунт» 12. 

Б. Грінченко писав, що завдання «свідомих українців-народолюб- 
ців» полягає в тому, щоб сприяти усяким легальним заходам відмінити 
режим в Росії. М. Драгоманов доводив, що така програма є чистою 
фантазією, що в царській Росії легальних заходів зовсім не може бути. 
Він і в інших своїх працях критикував лібералів за їх мирну тактику. 
В. І. Ленін писав: «Справедливо говорив Драгоманов: «Власне цілком 
«мирних способів» у лібералізму в Росії і бути не може, бо всяку за- 
яву про зміну вищого управління у нас заборонено законами...» ІЗ 

Заперечував Грінченкові Драгоманов і в питанні поділу українсь- 
кої інтелігенції на групи. Він показав, що немає істотної різниці між 
групами, які Грінченко назвав «українофілами» й «свідомими україн- 
цями», При цьому він зазначив, що між «українофілами» є визначні 
вчені, які дають праці, корисні для української літератури. Українську 
інтелігенцію Драгоманов ділив на дві групи: 1) українські націоналі- 
сти, 2) українські гуманісти. Гуманістами він називав радикалів. 
М. Драгоманов доводив, що націоналістичні теорії доживають свого 
віку серед відсталих шарів інтелігенції і що на зміну їм прийшли тео- 

рії, за якими головна мета громадської праці однакова в усіх народів. 

И М. Драгоманов. Листи на Наддніпрякську Україну. Коломня, 1894, стор. 92. Там же, стор. 90. 
із В. І. Ленік. Твори, т. 5, стор. 36. 

75



З думкою Грінченка, що ніби всі «москвофіли» є ренегатами, 

М. Драгоманов не погодився. Він доводив, що існують глибші причини 
виникнення «москвофільства» і що між «москвофілами» є чесні, пат- 
ріотично настроєні люди. Погоджуючись з тим, що галицькі «москво- 
філи» реакційні, Драгоманов підкреслював, що значна частина галиць- 
ких українофілів теж реакційна. «Тут, значить, -- писав він, -- суть 
діла не в тих, чи інших національних «фільствах», а в реакційних дум- 
ках. Так треба й поставити справу!» ". М. Драгоманов писав, що з ке- 
рівництвом «москвофільства» ніякої угоди не може бути. При цьому 
він додавав: «Точки, спільні українським поступовцям з чеснішими мо- 
сквофілами, можуть згодом визначитись, по крайній мірі, на полі со- 
ціальнім і політичнім» 15. 

Торкаючись думки Грінченка про необхідність спілки українців з 
поляками, Драгоманов підкреслював, що без російського народу пере- 
могти російський царизм неможливо, і наголошував на життєвій необ- 
хідності для прогресивних українців і поляків єднатися з російським 
народом, з прогресивною інтелігенцією Росії. 

М. Драгоманов обвинузачував Грінченка в необ'єктивному став- 
ленні до російської інтелігенції. Він заперечував думку, що ніби вся 
російська інтелігенція неприхильно ставиться до української культури. 
Драгоманов писав, що багато російських журналів виявляють прихиль- 
ність до українців, а націоналісти це замовчують. Він гостро критику- 
вав і рішуче заперечував теорію відрубності української літератури від 
російської, яку відстоював Грінченко, Драгоманов переконливо дово- 
див, що українська література досягала найбільших успіхів тоді, коли 
розвивалась у найтіснішому зв'язку з прогресивною російською літе- 
ратурою. 

В основі поглядів Б, Грінченка, за словами Драгоманова, лежала 
лінгвістично-етнографічна думка, що й зумовило його помилкові оцінки 
спадщини ряду українських письменників. 

М. Драгоманов рішуче заперечив думку Грінченка, що нібито ни- 
зька національна свідомість зумовила монархізм Котляревського, Квіт- 
ки-Основ'яненка, Гулака-Артемовського і Стороженка. 

Б. Грінченко писав, що Шевченко перший з українських письмен- 
ників виявив повною мірою національну самосвідомість і що для нього 
українська справа була нерозривною з мужицькою справою. Проте 
розкрити соціальний зміст і політичне значення творчості Шевченка він 
не зміг. На його думку, Шевченко -- «козакофіл» і прихильник гетьман- 
щини», у вірші «П. С.» виступив лише проти галушкового патріотизму, 
а в усій своїй творчості закликав панство обняти найменшого брата. 

М. Драгоманов не зміг спростувати неправильні погляди Грінченка 
на Шевченка, бо і в його власних твердженнях про творчість поета було 
багато помилок і суперечностей. Заперечуючи Грінченкові, Драгоманов 
цілком правильно доводив, що Шевченко не був прихильником від- 
рубності української літератури від російської, Проте він недооцінював 

оригінальність, самобутність, революційну ідейність творчості Шевчен- 
ка, як і всієї прогресивної української літератури. Драгоманов вважав, 

що Шевченко нібито не мав належної освіти. Тому у «Листах» він ви- 
являє негативне ставлення до форми Шевченкових поем, ідейного змі- 
сту таких творів, як «Сон», «Посланіє», «Неофіти» 19. 

й М. Драгоманов. Листи на Наддніпрянську Україну, стор. 136. 
5 Там же, стор. 138. / і 

16 Про погляди Драгоманова на українську літературу, творчість Шевченка див.: 

Д. Заславський та І. Романченко, Михайло Драгоманов. К., 1940; В. Сар- 

бей, «Комуніст України», 1965, Ме І, стор. 93--94, 

76



За словами Б. Грінченка, Куліш робив шкідливу справу, коли під- 
ривав авторитет Шевченка, бо це, мовляв, сприяло тому, що українська 
інтелігенція «відкидалася від рідного краго», і все ж Куліша він назвав 
першим після Шевченка борцем «за нашу народність». Костомарова 
Грінченко критикував за його теорію української літератури «для до- 
машнього обиходу». Він гостро виступав проти праці Драгоманова «ЛІ- 
тература російська, великоруська, українська і галицька», доводячи, 
що в основу цієї праці покладено ту саму теорію Костомарова, яка, на 
його думку, була основним гальмом розвитку української літератури. 

М. Драгоманов підкреслював, що він ніколи че заперечував багат- 
ства української мови і не обмежував можливості розвитку української 
літератури, що і в 1873 р. у праці «Література російська, великоруська, 
українська і галицька» немає заперечення «можливості законності зро- 
сту» української літератури не тільки простонародного характеру. Дра- 
гоманов визнає, що українська література пішла вперед, але вважає, 
що досягнення її Грінченко переоцінив. М. Драгоманов зазначав, що 
у відставанні української літератури винна не теорія української літе- 
ратури «для домашнього обиходу», а «в'ялість, пасивність та неосві- 
ченість української інтелігенції, а також реакційність, яка прикрива- 
лась патріотизмом». 

Б. Грінченко з націоналістичних позицій вів боротьбу проти теорії 
української літератури «для домашнього обиходу» й тому робив непра- 
вильні висновки. М. Драгоманов цю боротьбу недооцінював. Проте його 
думку про потребу розвивати українську літературу «знизу вгору» не 
можна ототожнювати з теорією української літератури «для домаш- 
нього обиходу». З приводу цього І. Франко говорив: 

«Драгоманов, беручи річ практично серед російських обставин, 
склонявся до тих, що бажали українського письменства для домаш- 
нього обходу, але розумів той домашній обхід далеко ширше, по- 
дав план цілого круга популярних книжок по всім галузям науки - - план 
такий широкий, що ще й досі праця українських писателів нездужала 
його виповнити. Драгоманов знав добре, що коли український народ 
привикне читати на своїй мові початки, то забажає на тій же мові чи- 
тати і дальше; коли інтелігенція привикне тою мовою говорити і писа- 
ти для народу, то згодом почне говорити і писати по-українськи також 
між собою і для себе» "7. 

І. Франко зазначав, що Драгоманов у «Листах» «не думав висту- 
пати проти тої інтелігентної літератури, що за той час виросла на Ук- 
раїні, і особливо в Галичині...» 18. Критикуючи твори українських пись- 
менників, в яких змальовано життя інтелігенції, Драгоманов зауважу- 
вав, що він не був і не буде проти таких виступів, а тільки хоче, щоб 
вони були більш вдалими. Обгрунтовуючи свій план розвитку україн- 
ської літератури «знизу вгору», Драгоманов зазначав: «До того ж така 
література зробила б величезний грунт і для широкої національно- 
самостоячої літератури і дала б їй живість, вберегла б її від схола- 
стики» 19, 

М. Драгоманов звужував завдання української літератури, і це 
було слабким місцем у його поглядах на шляхи її розвитку. Однак бо- 
ротьба Драгоманова за реалізм, життєвість, ідейність і майстерність ук- 
раїнської літератури мала прогресивне значення і була підтримана 
демократичними українськими критиками та письменниками. 

І? «Народ», 1895, Х» 1--2, стор. 9. 
Там же. 
юр М. Драгоманов. Листи на Наддніпрянську Україну, стор. 46.



В останніх «Листах» Б. Грінченко відмовився від деяких своїх по- 
передніх тверджень. У зв'язку з цим М. Драгоманов писав, що вже 
немає практичної різниці в справах політичних і соціальних в думках 
радикалів і Грінченка, При цьому він додавав: «Теоретична різниця 
зводиться хіба на те, що одні йдуть до цілів національних (автономія 
і розвиток нашої нації), виходячи від принципів всесВітнього поступу, 
а другі йдуть до цих принципів, виходячи від основ національних» яОі 
Драгоманов негативно ставився до марксистського вчення про класову 
боротьбу, не розумів історичного значення революційної боротьби тру- 
дящих мас. Звідси обмеженість його позитивної програми (йти «до ці- 
лів національних») і примирення з тими, що виходять з «основ націо- 
нальних». На міркуваннях з приводу «теоретичної різниці» позначились 

його помилки націоналістичного характеру, на які вказував В. І. Ленін. 

Позитивно характеризує Драгоманова така його заява: «В однім 
тільки миру між нами не може бути: в справі поступу чи реакції, в 
справі кастових чи всенародних інтересів, бо се справи основні, з-за ко- 
трих вже тисячі років іде між людьми боротьба невсипуща, без кот- 

рої життя людей перестало би бути людським» ?, Непримиренний ви- 
ступ М. Драгоманова проти кастовості, реакційності, клерикалізму, на- 

ціоналізму, проти нехтування політичними й соціальними справами, 
проти ігнорування останніх досягнень світової і насамперед російської 
науки та літератури мав для свого часу позитивне значення, особливо 

для розвитку української літератури і критики, 
У полеміці з Б. Грінченком М. Драгоманов стояв в основному на 

прогресивних позиціях, тому й вийшов з неї переможцем. Показово, 
що в ході полеміки Грінченко при розв'язанні деяких важливих питань 

наблизився до Драгоманова. Це свідчить про чесність Грінченка, про 
його щире уболівання за долю українського народу і справжнє лпіклу- 
вання про розвиток української літератури. Пізніше в поглядах Грін- 
ченка не раз виявлялися демократичні риси, які були зумовлені насам- 
перед впливом життя. Проте не останню роль у цьому відіграли «Листи 
на Наддніпрянську Україну» М. Драгоманова. 

2 М. Драгоманов. Листи на Наддніпрянську Україну, стор. 160. 
1 Там же, стор. 93. 

.
ф
о
ф
ь
о
о
о
ф



П.М.ЛІСОВИЙ 

(Харків. Держуніверситет ім, О. М. Горького) 

Поклик до бою 
(Твори Франка на сторінках закарпатської 
комуністичної преси 20-х років) 

9
9
6
ф
о
6
ф
Ф
ф
ф
о
о
о
ф
о
о
Ф
о
ї
 

З іменем І. Я. Франка пов'язано багато сторінок національно-ви- 
звольної боротьби трудяших Закарпатської України. Твори І. Я. Фран- 
ка, як і Т. Г. Шевченка та інших українських і російських класиків, 
сприяли національному пробудженню закарпатських трудящих, впли- 
вали на зародження прогресивної літератури. 

Питання поширення творчості І. Я. Франка на Закарпатті вже ча- 
стково висвітлене у радянському літературознавстві. Воно було поруше- 
не нами у статті «Українська література на сторінках комуністичної 
преси Закарпаття 20--30-х років»!. Пізніше про це писали радянські 
дослідники М. Г. Ясько, І. П. Вишневський, Є. П. Кирилюк. На сторін- 
ках українських видань ЧССР цю проблему порушували Іван Долгош 
та Юрій Бача. Автор цих рядків у 1957 р, опублікував статтіо «Іван 
Франко в освітленні комуністичної преси Закарпаття 20-х років» 2, Пра- 
цюючи над темою «Франко і Закарпаття», ми знайшли ряд нових ма- 
теріалів, тому (зважаючи на актуальність даного питання) ще раз 
повертаємося до нього у даній статті. 

Коли вперше твори Франка потрапили на українську землю за Кар- 
патами, сьогодні сказати важко. Однак, як свідчать факти, твори 
І. Я. Франка стають все більше відомими на Закарпатській Україні з 
середини 90-х років минулого сторіччя. Так, наприклад, у фондах За- 
карпатського обласного краєзнавчого музею в Ужгороді і сьогодні збе- 
рігаються книги, що потрапили сюди в кінці ХІХ і на початку ХХ ст. 
Серед них «Варлаам і Йоасаф». Рисунки і проби тексту із Крехів- 
ського рукопису 16 віка. Додаток до розвідки Івана Франка «Варлаам 
і Йоасаф», Львів, 1895 р.»; «Панщина і її скасування в 1848 р., напи- 
сав Іван Франко, Львів, 1898 рік»; «Апокрифи і легенди з українських 
рукописів, зібрав, упорядкував і написав Іван Франко, т. ТУ, Львів, 
1906 р.»; «Нарис історії українсько-руської літератури до 1890 р., на- 
писав Іван Франко, Львів, 1910 р.» і т. д. 

У фондах колишньої бібліотеки Мукачівського монастиря знаходи- 
мо «Малий Мирон та інші оповідання» Івана Франка (Львів, 1903), 
«Свинську конституцію» (Чернівці, 1906), повість «Воа соп5ігісіог» 
(рік і місце видання невідомі) і т. д. 

З середини 90-х років появляються на Закарпатті і переклади тво- 
рів І. Я. Франка на угорську мову 3. 

| Див. альманах «Радянське Закарпаття», М» І. Ужгород, 1955. 
2 Див. «Наукові зап. Ужгородськ. ун-ту», т. ХХУ. Ужгород, 1957. 
" Див. Я. Штернберг. До історії перекладів творів Івана Франка на угор- 

ську мову. «Наукові зап. Ужгородськ. ун-ту, т. ХХУ. Ужгород. 1957, 

79



Безперечно, ім'я письменника і його твори були відомими на За- 
карпатті значно раніше, 

Важливу роль у популяризації революційної спадщини Івана Фран- 
ка на Закарпатті відіграла місцева комуністична преса, яка видавалася 
тут легально і напівлегально у 20--30-х роках, тобто в роки панування 
чеського буржуазного режкму. Головним друкованим органом закар- 
патської комуністичної організації (КПЧ) була газета «Карпатська 
правда», яка видавалася в Ужгороді, а потім у Мукачеві з 1920 по 
1938 рік. 

Вперше три поезії І. Я. Франка «Каменярі», «Товаришам» і «На 
суді» були надруковані у 47 номері «Карпатської правди» за 192| р. 
Поява згаданих революційних поезій І. Я. Франка на сторінках дру- 
кованого органу закарпатських комуністів у той час було явищем не- 
випадковим. 1921 рік знаменний в історії визвольного руху на Закар- 
патті початком високого революційного піднесення в краї під впливом 
Великого Жовтня. 

Очолені комуністами трудящі Закарпаття з новою силою підніма- 
лися на бій проти ганебного колоніального рабства. В краї раз у раз 
вибухали страйки, що переростали у політичні протести. Слідом за мі- 
стом піднімалося село: селяни самоправно захоплювали поміщицьку 
землю, рубали панський і державний ліс і т. ін. У серцях трудящих 
Закарпатської України жив бойовий дух революції в Угорщині. 

Революційні поезії І. Я. Франка на сторінках покаліченої цензор- 
ським олівцем «милої новинки» (так трудящі називали «Карпатську 
правду»), кликали до справедливої боротьби за визволення: 

Борітеся! ..По всій землі 
Рівняйте стежку правді! 

(«Товаришам у тюрмі»). 

З 1926 р., тобто після того, як газета перейшла на норми україн- 
ської літературної мови, твори І. Франка зустрічаються на її сторінках 
все частіше. (До того часу газета друкувалася місцевим діалектом). 
«Карпатська правда» все більше починає приділяти уваги питанням 
літератури. 

У 17 номері за 1926 р. зустрічаємо оповідання І. Я. Франка «Вів- 
чар», в якому автор показав невільницьке становище безземельного 
гуцула-вівчаря, вигнаного важкими умовами життя з мальовничих кар- 
патських полонин і «кинутого долею у глибоку підземну штольню». 
Доля героя оповідання нагадувала життя закарпатських безземельних 
гуцулів-вівчарів, яких голод і злидні тисячами виганяли з рідних Кар- 
патських гір шукати заробітку в Америці, Франції, Бельгії. Лише 
з 1919 по 1926 р. у США й інші західноєвропейські країни емігрувало 
10558 закарпатців ?. А скільки закарпатських «вівчарів» загинуло 
у темних підземеллях далекої Америки, в шахтах Бельгії... Безперечно, 
франківський «Вівчар», як і інші твори письменника, допомагали га- 
зеті викривати страхітливу капіталістичну дійсність з усіма її драко- 
нівськими законами. і 

Про актуальність творів І. Я. Франка на Закарпатті, про їх рево- 
люційно-агітаційний характер, про їх близькість до дум і почуттів наро- 
ду, що віками невтомно боровся за своє соціальне і національне визво- 
лення, свідчить той факт, що окремі твори письменника передрукову- 
валися місцевою комуністичною пресою по декілька разів. Так, на- 
приклад, у першотравневому номері «Карпатської правди» за 1927 р. 
знову зустрічаємо поезію «Каменярі». Чому цей революційний твір 

4 «Працююча молодь», 8 лютого 1929 р.



письменника знову потрапив на сторінки друкованого органу закарпат- 
ських комуністів і чому редакція вмістила його саме у першотравне- 
вий номер, -- здогадатися неважко. Адже Франкові «Каменярі» допо- 
магали «Карпатській правді» мобілізовувати револіоційні маси на бо- 
ротьбу за їх політичні й економічні домагання. На першій сторінці вно- 
мері надруковано заклики ЦК КПЧ до трудящих, в яких партія закли- 
кала народ до згуртування сил в боротьбі проти ненависного капіталі- 
стичного ладу. А поряд (на тій же першій сторінці) наче перегукують- 
ся з закликами КПЧ, стверджуючи єдність і силу партії та народу, ві- 
щуючи світлий день жаданого визволення, рядки «Каменярів»: 

Отак ми всі йдемо, в одну громаду скуті 
Святою думкою, а молоти в руках. 
Нехай прокляті ми і світом позабуті! 
Ми ломимо скалу, рівняєм правді путі, 
І шастя всіх прийде по наших аж кістках. 

Викривати страхітливу капіталістичну дійсність і затавровувати 
реакцію допомагала «Карпатській правді» Франкова сатира. 

В одному з номерів газети за той же 1927 р. зустрічаємо франкіз- 
ський вірш-сатиру «Марш галицько-руських «твердих». Цим твором 
І. Я. Франко у свій час висміяв москвофільську, рутенську і народов- 
ську реакційну інтелігенцію Галичини за так звані «азбучні війни» між 
ними. Протягом цілих десятиріч точилися подібні «війни» і на Закар- 
патті, тут їх називали «мовні сварки». 

З метою притуплення революційно-визвольного руху і прискорення 
чехізації Закарпатської України окупанти створювали тут різні партії, 
засновували реакційні товариства типу «Просвіти», «Общества Духно- 
вича» і т. п. В 20-х роках на Закарпатті існувало близько 15 різних ан- 
тинародних партій. Майже кожна з них мала свою «граматику» і «пра- 
вописні канони». Власті штучно розпалювали між партіями мовно-на- 
ціональну ворожнечу. «Мовні сварки», штучно спровоковувані окупан- 
тами, були справжнім соціальним лихом для простого народу. Відомий 
закарпатський патріот, комуніст Микола Сидоряк заявляв у чехосло- 
вацькому парламенті у 1928 р. що вони вигадані окупантами для того, 
щоб «по їх плечах входили на Закарпатську Україну чехізація і коло- 
ніальний режим» ?. 

Ідким сатиричним франківським «Маршем..» «Карпатська правда» 
таврувала реакцію, що танцювала під дудку чеського імперіалізму. 

У шостому номері «Карпатської правди» за 1928 р. надруковано 
інший сатиричний твір І. Я. Франка -- оповідання «Свинська консти- 
туція». Як відомо, у цьому сатиричному творі І. Я. Франко гостро ви: 

сміяв експлуататорсько-лицемірну суть конституції Австро-Угорської 

монархії, прийнятої там після скасування кріпаччини. Письменник по- 

казав безправ'я трудового народу в умовах Габсбурзької імперії, де 

«хлоп мусів завидувати простій свині». 
Друкуючи твір 1. Я. Франка на своїх сторінках, «Карпатська прав- 

да» мала на меті повернути тим самим вістря гострої сатири 
проти антидемократичних законів буржуазної Чехословаччини. Фактич- 
но газета висміювала ним «Конституційну грамоту ЧСР», прийняту там 
у 1920 р. котра мало чим відрізнялася від «Свинської конституції», 

яку так майстерно розвінчав Іван Франко. Тому не випадково поруч 

з оповіданням І. Я. Франка «Свинська конституція» «Карпатська прав- 
да» надрукувала статтю «В тюрмі на Панкрацу», в якій розповідається 

про знущання властей над політичними в'язнями в одній з празьких 

» «Карпатська правда», І8 листопада 1928 р. 

6. Українське літературознавство, вип. 1. 81



тюрем, Зміст статті досить співзвучний із змістом «Свинської конститу- 
ції» Гвана Франка. У цій же статті газета заявляла: «Тюрмою і мушт- 
рами не можна вбити революційного почуття. Робітники і селяни цілої 
держави ще більш зненавидять буржуазію за такі звірства. А також 
і ті, що попали в тюрму...» б 

Франкові твори і матеріали про нього друкувалися також у так 
званих «Календарях «Карпатської правди», які періодично видавалися 
редакцією газети з 1920 р. «Календарі «Карпатської правди» -- це од- 
норічні журнали-додатки до газети. Добре проілюстровані, цікаво | 
просто написані, вони були своєрідними читанками, настільними кни- 
гами трудящих Закарпаття. В них друкувалися статті теоретичного 
і науково-популярного характеру, революційні пісні, твори класиків 
і радянських письменників. Інколи тут зустрічаються матеріали літе- 
ратурознавчого характеру. 

У «Календарі «Карпатської правди» на 1927 рік» надруковано по- 
езію І. Я. Франка «На суді». У передовій статті «Календаря» КПЧ за- 
кликала трудящих «стати в бойові лави пролетарських організацій, ши- 
рити класову свідомість. і під прапором нашої комуністичної партії йти 
в рішучу надходячу боротьбу». 

Надруковано також статтю популярного характеру «Іван Франко», 
в якій підкреслено роль письменника-революціонера в історії культури 
українського народу. «Він, -- писалося у статті, -- ліричний й епічний 
поет, повістяр, драматург, учений, літературний критик, історик й істо- 
рик літератури, перекладач з чужих мов, громадський діяч -- апостол 
соціалізму в Галичині» 7, 

У цій книзі «Календаря» надруковано ряд революційних пісень, 
зокрема «ЇІнтернаціонал», «Варшав'янка», «Червоний прапор» і ін. 
У «Календарі «Карпатської правди» за наступний, тобто 1928 р. Фран- 
кові і його творам комуністичний журнал приділив ще більше уваги. 
Тут надруковано «Каменярі», революційний гімн «Вічний революціо- 
нер», ліричну поезію із збірки «Зів'яле листя» «Ой, жалю мій, жалю», 
оповідання «Ліси і пасовиська», уривок з поеми Гавлічка-Боровського 
«Хрест святого Володимира» у перекладі Ів. Франка тощо. 

Книга комуністичного «Календаря» за 1928 р. була своєрідною хре- 
стоматією творів Каменяра. Безперечно, Франкові твори, як і твори 
Тараса Шевченка та інших класиків, пробуджували класову і націо- 
нальну свідомість гноблених українських мас за Карпатами. 

Чимало цікавого про Франка і його твори знаходимо у закарпат- 
ському журналі «Наша земля», який спочатку редагував місцевий поет 
Гренджа-Донський, а потім комуніст Іван Мешко. Журнал видавався 
на кошти комуністів у 1927--1928 рр. На початку 1929 р., в зв'язку з 
посиленням наступу урядової реакції, «Нашу землю» було заборонено. 

У восьмому номері за 1927 р. «Наша земля», продовжуючи друку- 
вати велику статтю-нарис «Українське письменство», у простій і доступ- 
ній формі розповідала своїм читачам про Франка: «Окрему главу вна- 
шій літературі творить літературна спадщина нашого другого генія 
побіч Шевченка, уродженця галицької України, Івана Франка (1856-- 
1916).. Франко -- це величезний талант, що кидався на всі сторони, 
щоби заповнити невиповнені прогалини в будові української культури. 
Він поет, публіцист, філософ, новеліст, літературний критик, драматург, 
етнограф, соціолог, перекладач, він передовий громадський діяч» 8. 

9 «Карпатська правда», 5 лютого 1928 р. 
7 Календар «Карпатської правди» за 1927 рік. Ужгород, 1927, стор. 70. 

8 «Наша земля», 1927, Ж» 8, стор. 8. 

22



Розповівши про роль і місце Франка в історії культури нашого на- 
роду, редакція журналу рекомендувала читати такі твори і збірки Ка- 
меняра: «З вершин і низин», «Зів'яле листя», «Мій Ізмарагд», «зетрег 
йго!», поеми «Панські жарти», «Мойсей», збірки оповідань «В поті 
чола», «Малий Мирон», «Бориславські оповідання», повісті «Бори- 
слав сміється», «Воа сопзігісіог», «Захар Беркут», «Основи суспільно- 
сті» і ін. 

Хоч твори Франка майже не зустрічаються на сторінках даного 
журналу -- пояснюється, очевидно, тим, що в ці роки (1927--1928) ба- 
гато творів Франка були опубліковані в комуністичних «Календарях» 
та на сторінках місцевих комуністичних газет, -- але духом Франкової 
музи віяло майже з кожного номера «Нашої землі». 

Так, зразу ж у другому номері за 1927 р. (цей номер був присвя- 
чений пам'яті Т. Г. Шевченка) «Наша земля» надрукувала гостро по- 
літичний памфлет А. Крука, озаглавлений дещо перефразованим вира- 
зом Франка «Гей, розлилося то нашеє горе...» (у Франка: «Гей, розли- 
лося ти руськеє горе», із циклу віршів «До Бразілії», збірка «Мій 
їзмарагд»). 

Автор памфлета їдко висміює підступницьку політику чеської бур- 
жуазії на Закарпатті і її місцевих буржуазно-націоналістичних лакуз. 
Чеську буржуазію автор іронічно називає «сусідкою». Стаття кінчала- 
ся такими палкими словами прокляття і заклику до дальшої боротьби: 

«Удар, громе, (пригадай Шевченка «Гімн чернечий», -- П. 41.) 
над нашою хатою та просвіти блискавкою наші очі. 
Щоб ми всі зрозуміли, що й ми люде, що лиш у нас сила 
й ми будемо мати лише те, що самі собі здобудемо: 

Не ридати, а добувати!» 9 

Останній вираз, яким закінчується цей памфлет, як бачимо, взято 
з Франкового гімну «Вічний революціонер». 

Твори І. Я. Франка і матеріали про нього можна зустріти і в іншій 
комуністичній періодиці 20-х років, зокрема в газеті «Працююча мо- 
лодь» (орган комуністичної молоді Підкарпатської Русі), яка почала 
виходити в Ужгороді у 1926 р. Газета виходила двічі на місяць. За 
своїм політичним спрямуванням «Працююча молодь» була близькою 
до «Карпатської правди». 

У дев'ятому номері за 1928 р. з метою антирелігійної пропаганди 
«Працююча молодь» передрукувала ряд приказок «З етнографічного 
збірника доктора Івана Франка». Приказки вміщено під сатиричною 
рубрикою «Сміх і правда». 

Навколо імені і спадщини Івана Франка, як і Тараса Шевченка, на 
Закарпатті в минулому точилася гостра боротьба. 

Місцеві буржуазні націоналісти намагалися принизити постать 
Івана Франка, фальсифікувати або просто замовчувати його духовну 
спадщину. Так, у 1926 р., коли і на Радянській Україні, і на західноук- 
раїнських землях, в тому числі і на Закарпатті, трудящі свято вшано- 
вували пам'ять (10-річчя з дня смерті) письменника-революціонера, -- 
місцева націоналістична газетка «Свобода» обійшла цю дату мов- 
чанкою. 

Велика заслуга належить комуністичній пресі Закарпаття 20--30-х 
років не лише тому, що вона популяризувала твори І. Я. Франка серед 
широких мас, запалюючи ними серця трудящих до боротьби за визво- 
лення. Комуністична преса захищала світле ім'я письменника-револю- 

ціонера від приниження й фальсифікації його спадщини націоналістич- 

9 «Наша земля», 1927, ХМ» 2, стор. 5. 

83



ною реакцією. Вона першою у 20-х роках дала правильну, марксист- 
сько-ленінську оцінку титанічній духовній спадщині І. Я. Франка. вка- 
завши на його роль і значення в історії визвольного руху всього укра- 
їнського народу. 

«Франко, -- писала у 1926 р. «Карпатська правда», -- се фанатик 
праці, борець за кращу долю українського пролетаріату, це вічний ре- 
волюціонер... 

Ми саме тепер найкраще розуміємо його героїзм, його безстрашну 
відвагу постояти за правду, коли нам в демократичній республіці (тоб- 
то в буржуазній Чехословаччині, слово «демократичній» вжито в іро- 
нічному тоні. -- П. 41.) щодня більше стягують шнур на шиї... 

Але пам'ятаючи його слова, будемо боротися доти, доки не досягне- 
мо того, що досягли українські селяни й робітники» 19. 

Образно кажучи, Іван Франко у роки боротьби за шматок хліба 
та волю не раз крокував у колонах закарпатських трудящих. Так, ста- 
рий комуніст Ф. М. Чорногорський із закарпатського села Великий Бич- 
ків (Рахівський район), розповідає, що під час першотравневої демон- 
страції (яку, до речі, силою зброї розігнали чеські жандарми) у 1927 р. 
демонстранти несли у своїх колонах портрети Маркса, Леніна, Шевчен- 
ка і Франка. 

Справжнім духовним надбанням для трудящих Закарпаття твор- 
чість Великого Каменяра стала тільки після визволення і возз'єднання 
краю з рідною Радянською Батьківщиною. 

1 «Карпатська правда», ІЗ червня 1926 р. 

:
о
5
о
ф
ь
с
о
г
о



Ф.М.НЕБОРЯЧОК 

(Львів. Держуніверситет ім. і. Франка) 

Рильський-прозаїк 

Ф
9
9
9
9
9
9
9
0
9
9
9
9
о
0
0
9
о
Ф
 

У листі до редакції газети «Більшовик» 29.ІХ 1923 р. Максим 
Рильський серед інших думок стверджує ще й таку: «Смію сказати, що 
моє життя, мої погляди й звички до і під час революції дуже далекі 
од тієї назадницької ідеології, яку бачить дехто в моїй ліриці». 

Це не єдине авторське заперечення отих скороспілих «узагальнень 
і присудів», що, на жаль, супроводжували Рильського майже протягом 
усього його життя. Згадуємо це заперечення ми з тією лише метою, щоб 
зайвий раз ствердити прикрий, одначе вірогідний факт: творча біогра- 
фія раннього Рильського до недавнього часу вивчалася далеко не з 
належною повнотою і об'єктивністю. 

Одним з підтверджень цього є майже повна байдужість дослідни- 
ків до прози Максима Рильського. 

Справді, навіть серед шанувальників (не кажучи вже про масового 
читача) могутнього обдарування Рильського знайдемо не так багато 
людей, обізнаних з його прозовою спадщиною. А між тим без неї наше 
уявлення про творчу діяльність, про творчий подвиг письменника не 
буде повним. Та й не все буде ясним. 

Справа в тому, що на перші десять-п'ятнадцять років активної лі- 
тературної діяльності Рильського припадають не лише болісні, проте 
послідовні, неухильні пошуки ним методу, не лише прагнення усвідо- 
мити і визначити своє місце в житті Й літературі. У цей час письменник 
шукає найбільш відповідні його обдаруванню літературний рід, жан- 
рові форми. Ось чому протягом 1910--1925 рр. (приблизно так прийня- 
то визначати ранній період у творчій біографії Рильського) у доробку 
письменника зустрінемо не тільки найрізноманітніші жанрові форми 
ліричного роду (пісня, роздум, пейзажна лірика, сонет, поема); молодий 
поет пробує свої сили в епосі (прозові етюди -- новели, початок робо- 
ти над романом) і навіть у драмі (драматичний малюнок «Бенкет»). 

Різними аспектами привертає до себе увагу прозова спадщина 
Рильського. 

По-перше, вона є свідченням універсального таланту письменника, 
Адже захоплення прозою у Рильського не було ні випадковим, ні ко- 
роткочасним, Епічний спосіб художнього зображення дійсності органіч- 
но притаманний, близький Рильському. Дослідники його спадщини схо- 
дяться на тому, що спокійна, розповідна манера є чи не найбільш ви- 
значальною стильовою рисою усієї його поезії. Інша справа, що розпо- 
відь Рильський веде завжди з такою непідкупною щирістю, що вона 
полонить слухача і сприймається як зворушлива лірична сповідь. Влас- 
не інтимність розмови й надає прозі Рильського досить відчутного, ча- 
сом переважаючого ліричного забарвлення. Тим більше, коли йдеться 

85



про його новели-рефлексії, у яких головна увага зосереджена на 
роздумах, змінах настрою героя, 

Проза, виявляється, завжди вабила Рильського. Розшукані нами, 
а також С. А. Крижанівським по різних періодичних виданнях новели 
Рильського публікувалися в такій часовій послідовності: І. «Король» 
(«Українська хата», 1911, М» 5), 2. «Чарівний город» («Українська ха- 
та», 1911, Хо 10), 3. «Бабине літо» («Українська хата», 1912, Ж» 2). 
4. «Казка про щастя» («Українська хата», 1912, М» 6), 5. «Тишина» 
(Восени) («Українська хата», 1912, Х» 7--8), 6. «Тишина» (Зимою) («Ук- 
раїнська хата», 1912, М» 10), 7. «Кузьмик і Семенко» («Молода Україна», 
1912, М» 11), 8. «Тишина» (Побережникова дочка) («Українська хата», 
1913, М» 3), 9. «Глас вопіющого» («Українська хата», 1913, М» б), 10. «Ве- 
ликодного ранку» («Сяйво», 1913, М» 4), 11. «Художник» («Сяйво», 1913, 
М» 5--б), 12. «Коли копають буряки» («Життя і революція», 1925, М» 9), 
13. «Петро» («Нова громада», 1925, Х» 5--6). 

Можливо, дослідники виявлять ще й інші зразки художньої прози 
Рильського в призабутій, для сьогоднішнього читача вже рідкісній пе- 
ріодиці. Але й перераховані нами тринадцять назв прозових творів да- 
ють право говорити про те, що Рильський початок своєї свідомої літе- 
ратурної праці проголошував також і прозою. 

До сказаного додамо ще один, на наш погляд, дуже переконливий 
аргумент. У 1925 р. в журналі «Червоний шлях», Хе 5 Рильський опуб- 
лікував прозовий твір з поміткою, що це уривок з роману «Веселі бра- 
ти». (Вивчення архіву письменника допоможе відповісти на запитання, 
чи був цей роман дописаний). Цей факт дуже промовистий: після проб 
пера в жанрі новели Рильський вирішив розпочати роботу над великим 
епічним полотном -- романом. Отже, прозу не можемо вважати хви- 
левим, короткочасним замилуванням письменника. Про це ж перекон- 
ливо говорять і знамениті «Вечірні розмови», які слід оцінювати в пер- 
шу чергу як художню прозу (адже ні в кого немає сумніву, що такі 
твори з цієї збірки, як «Батьковбивця»!, «Останнє полювання», «Ко- 
ротка новела» -- це справжні новели високої проби). А «Вечірніми 
розмовами», тобто художньою прозою, творчий шлях Максима Риль- 

ського по суті й закінчився. 
Другий аспект дослідження прози Рильського -- виявлення і уточ- 

нення творчих шукань молодого письменника, визначення ідейно-тема- 
тичних і естетичних взірців, на які настроював, по яких вивіряв він 
свою ще на той час не зовсім впевнену та самостійну. музу. 

Насамперед художня проза Рильського також спростовує «скоро- 
спіле узагальнення» тих дослідників, які вважали, що декадентство за- 

ворожило й безроздільно полонило молодого Рильського. 
Прозова новела -- дуже зручна і вдала форма для читача й пись- 

менника «несупокійного, поспішаючого» двадцятого віку. І Рильський 
відчув це: звернувшись до прози, він інтенсивно пробує свої сили 

в жанрі новели, Та справа була не лише у виборі форми. 
Увагу молодого Рильського привернула безправна, скривджена. 

для багатьох непомітна, але на кожному кроці про себе нагадуюча так 

звана «маленька людина», Звичайно, не Рильський був першовідкри- 

вачем цього героя в літературі. Не він першим розпочав дослідження 

його внутрішнього світу, його психології. Та для нас важливішим є 

ствердження на основі ранніх новел Рильського іншого відрадного 
факту: Виявляється, своїми творами міжреволюційного періоду (маємо 

Рильський цей твір називає «ополіданнячком» (див. його «Вечірні розмови», 
ДВХЛ, К. 1963, стор, 65)., . " . бо й 

86



на увазі творчість 1907--1917 рр.); а прозою і п'єсою «Бенкет» насам- 
перед, Рильський протестував проти основних концепцій тогочасної 
декадентської літератури. Вибором героя, ідейно-емоційним пафосом 
новели його гостро полемізували з різноманітним, модним для років 
реакци антинародним літературним шумовинням. Правда, впевнено 
сказати (як це ми вже точно знаємо, з ким полемізував А. Головко 
творами «Червоний роман» і «Можу», чи кому протиставляв червоні 
етіоди -- збірку новел «На соняшних гонах» І. Микитенко), проти чиїх 
творів і концепцій виступав своїми новелами Рильський, не можемо. 
Зате без труднощів визначаємо їх магістральну спрямованість до того 
животворного русла демократичної літератури, з якого живився, на 
якому і виростав, зрів письменник. 

А чи так це насправді? Чи немає у щойно наведеному твердженні 
втрати почуття міри й критичності? Чи не заступають від нас істину 
час і ті майже ідеальні риси митця і людини нової соціалістичної доби, 
з якими війшов у свідомість радянської епохи Рильський останнього 
десятиріччя свого життя? Ні, така оцінка є абсолютно об'єктивною. 
І новели Рильського це красномовно підтверджують. 

Головний зміст його ранньої прози складає протест, щоправда за- 
вуальований, проти тогочасної жорстокої дійсності. Більшість прозових 
творів письменника -- настроєві етюди, Тому в них Рильський не стіль- 
ки прагне змалювати повчальну, гідну наслідування акцію (дію), по- 
ведінку героїв, скільки утверджує ті морально-етичні принципи, які 
різко протистояли духовному світу героїв декадентської літератури. 

У новелах відтворено внутрішній світ морально чесної, чутливої, 
інтелектуально багатої і вразливої людини -- не так часто зображува- 
ного тоді в літературі міського інтелігента, якого вже розхвилювали 
і кличуть до діяльності (покищо розумової) демократичні ідеї та іде- 
али. Саме ці ознаки героя виявляються в новелах «Бабине літо», «Глас 
вопіющого», «Казка про щастя» та ін. 

Рильський завжди був романтиком ?, і романтичний спосіб спри- 
йимання дійсності (саме сприймання, бо при відтворенні її він у першу 
чергу був реалістом) робить зрозумілою наявчість у прозі Рильського 
алегоричних образів, як от Король, Пророк, Заможній Хазяїн, Світлий 
Юнак, птиця Нудьга, казкових прийомів, пейзажних картин з відчутним 
емоційним акцентом, виразною настроєвістю. Часто в новелах відсутні 
вказівки на час і місце події. Підкреслено-нарочитою в них є увага до 
мальовничих картин природи і -- шо дуже важлиро й показово -- до 
мудрих, але змучених старістю чи важкою працею трудівників-селян. 

Саме втомленого селянина помічає Рильський і пише про нього 
в більшості своїх поезій. Нагадаємо для прикладу, його «Пісню», при- 
свячену композиторові М. Лисенку. Для тих років (вірш написаний 
приблизно в 1910 р.) це було дуже сміливо -- закликати митців слу- 
жити трударям, піснями розважати їхню тугу. Тільки поет-романтик, 
але з тривкою основою реалістичного світовідчуття, міг не побоятись 
сказати: «Подивись: женці схилились, потомились і від праці, од тяж- 
кої потом вкрились», Оці демопстративно вжиті вирази («потомились», 
«потом вкрились») заперечували поетику декадансу, яка підкреслюва- 
ла свою рафінованість від «грубих виразів», від «житейської прози». 
Гіе випадково П. Тичина пізніше писав, що він «почув протест у тій 
маленькій книжечці, що звалась «На білих островах». До речі, й у Ти- 
чини передреволюційних років помітна також увага до сільського тру- 

2 Згадуючи свою зустріч з П. Тичиною в дореволюційні роки, М. Рильський у 
194! р. сам зізкається: «..мені, романтикові тоді, як і тепер романтикові..». «Кому- 
ніст», 28 січня 1941 р. ; 

87



дівника, і йому властиве теж демонстративне ігнорування декадентської 
поетики (пор. вираз «піт прилипа до брудної сорочки, як плугатар кін- 
чає роботу» із вірша П. Тичини «Розкажи, розкажи мені, поле»). 

Оцей знесилений працею хлібороб стає головним об'єктом дослі- 
дження і Рильського-прозаїка (старий рибалка Мусій з новели «Ба- 
бине літо», дід Степан, дід Махтей, побережник Аврам з «Тишини» 
тощо). Побут селянина, оточуючий його світ, мінлива природа зафіксо- 
вані також у новелах «Кузьмик і Семенко», «Глас вопіющого», «Коли 
копають буряки». Герой новели «Глас вопіющого» -- збентежений жит- 
тям і, мабуть, не зовсім щасливим коханням юнак переживає «період 
філософування». Проте він (як і автор) у міській сутолоці відразу по- 
мічає постать селянина: «Приїхав недавно з далекої тишини замисле- 
них ланів, і так тут натомився.. Сидів і дивився, і мабуть не бачив 
нічого у своїй втомі. Вийняв з торбини і їв хліб, черствий хліб, що ви- 
ріс на рідній, винищеній, виснаженій землі» 3. 

Аналізуючи ранню творчість М. Рильського, слід пам'ятати про 
наскрізну свідому настанову автора зображувати дійсність контрастно. 
Тут ми торкнулися найбільш визначальної риси новел Рильського -- 
наявності в-них обов'язкового елементу зіставлення--протиставлення. 
Думається, що до найхарактерніших ознак новели ХХ ст. (психологізм 
і фрагментарність), про які ведуть творчу дискусію сучасні дослідни- 
ки , необхідно долучити ще й контрастність зображення. Цей художній 
прийом у Рильського має дуже багату гаму виявів -- зіставлення по- 
нять, речей, емоцій, звуків, кольорів, настроїв тощо. 

Норгела «Бабине літо» пройнята саме таким контрастовим настро- 
єм. Кольори осені -- це настроєвий, але не однотонний фон: жовте 
листя -- і сонячні візерунки, прощальний журавлиний крик -- і голос 
безжурної синиці, сиве павутиння -- і сопячні золоті промені. Далі 
розгортається -- в тому ж плані протиставлення -- картина людського 
життя (минуле і сучасне діда Мусія). І, нарешті, як синтез і кульміна- 
ція -- контрасти соціальні. Вони, власне, і визначають мету, задля якої 
велися роздуми про життя: поїзд мчить до міста, «де в хаосі і суєт! 
шумлять люди, безсильні й могутні, голодні і надто ситі, де в неждан- 
но-фантастичних узорах сплелися сльози зі сміхом, поезія з болотом...» ?. 

У психологічному етюді «Великодного ранку», присвяченому дру- 
гові шкільних років, нині відомому вченому М. Алексєєву, мелодія ту- 
ги, розпачу протиставляється ясному ранкові, сон -- пробудженню, про- 
кльон -- любові і т. д. 

Не лише морально-етичний, але й соціальний контраст є основою 
і навіть пружиною сюжетної дії новели «Казка про щастя». У цьому 
алегоричному творі ситому, безтурботному й спокійному, а отже -- без- 

радісному життю людини протиставлена «розкіш боротьби, краса одва- 
ги, краса гордого поривання в чужу стихію». Образу птиці Нудьги, 
яка завжди співає одну й ту саму пісню, протистоїть образ Світлого 

Юнака, який розповідає Хазяїнові про «силу життя, про красу божест- 

венного захвату життям». 
Контрастно сприймає і зображує дійсність сивоголовий письменник 

Антін Сергійович -- герой новели «Художник», присвяченої пам'яті 

М. Коцюбинського. Ось як змальовує Рильський «муки творчості» Ан- 

тона Сергійовича: «Срібним паутинням опутує мелодія слів осіннє поле 

душі, а на сріблі тому одбились білі хмари, білі хмари весни . 

з «Українська хата», 1913, Ме 6, стор. 339. - й 
«Див. Розвиток української радянської новели. Тези доповідей до міжвузів- 

ської наукової конференції. Ужгород, 1966. : 
? «Українська хата», 1912, Ме 2, стор. 69. 

88



Пише про сльози, -- а в сльозах грає сонце; -- малює бруд жит- 
тя - а в малюнку трояндовим цвітом бринить те, що не згасло ще 
в серцях людських» 9, 

Нарешті, третій аспект, у якому новели Рильського привертають 
до себе увагу дослідників. Уся рання новелістика М, Рильського за- 
свідчує закономірне, плідне і багатообіцяюче переплітання, схрещуван- 
ня стилів і навіть методів відображення дійсності 7, що взагалі було 
властиве для творчості всіх прогресивних письменників дожовтневого 
періоду. 

Вияснення цього питання дасть можливість назвати більш точно 
безпосередніх учителів Рильського, виявити характер тих впливів, які 
сприяли формуванню молодого Рильського. - 

Коли заходить мова про творче навчання М. Рильського у своїх 
попередників та сучасників, дослідники найчастіше вдаються до слів 
самого Рильського, що Шевченко, Пушкін і Міцкевич були його «най- 
святішими вчителями», а з любов'ю до народної пісні він «і вродився». 
Це, звичайно, так. Але ж коло вчителів Рильського було значно шир- 
шим. Його лише важко визначити, бо, за словами Рильського, справж- 
ній письменник учиться в інших, щоб не бути до них подібним. 

Новела «Король», у якій в алегоричній формі роз'яснюється модна 
й для початку ХХ ст. болісна проблема взаємин можновладця і наро- 
ду, дуже нагадує почерк, творчу манеру Лесі Українки. Про те, що мо- 
лодий Рильський взагалі виявляв особливу увагу до творчості Лесі 
Українки, свідчать його численні поезії, писані під очевидним впливом 
мужньої поетеси, а також новели «Чарівний город» і віршова драма 
«Бенкет» 8. 

Пейзажно-настроєві малюнки, що так контрастують з тогочасною 
дійсністю, у новелах «Бабине літо», «Тишина», «Великодного ранку», 
«Художник» виявляють вже іншу творчу залежність письменника. Хви- 
лююче м'які, теплі кольори, якими змальовано природу в новелах, на- 
штовхують нас на думку, що цьому мистецтву Рильський навчався в 
Коцюбинського. Новела «Художник» навіть ритмікою фрази, синтакси- 
сом подібна до прози Коцюбинського (напр. схвильована розповідь 
героя двічі переривається заохочувальним словом «Далі... Далі», яке 
привертає і конденсує увагу слухача так само, як і знамените «Говори... 
Говори...» в новелі Коцюбинського «Інтермеццо»). 

А от засудження «ситого спокою», виклик бездіяльності і байду- 
жості та звеличання краси людського поривання до подвигу, до боро- 
тьби у новелах «Казка про щастя», «Глас вопіющого» асоціюються з 
творами такого характеру, як «Буревісник», «Пісня про Сокола». Не 
лише у змісті, але й в образній системі «Казки про щастя» відчуваємо 
вплив на Рильського нових життєвих віянь, а також тих нових спосо- 
бів, методів їх мистецького відтворення, які проголошував, утверджу- 
вав Максим Горький. - 

Примітивному животінню Заможного Хазяїна протистоїть незвіда- 
ний, вабливий світ. Журавлі кличуть «в небо, в далечінь». Соловейко 
розповідає про «розкішні, привабливі країни», про любов, «яка сяє, 
наче Жар-птиця». Рветься своїм зеленим листом до манливого неба 
молода берізка. Брязкають у небі мечі лицарів-хмар, нагадуючи «про 

5 «Сяйво», 1913, М» 5--6, стор. 130. З 
7 Детально про це див; Л. М. Калениченко. Українська проза початку 

ХХ століття, «Наукова думка», К., 1964. 
З Залежність цього твору від драм Лесі Українки М. Рильський ствердив у свос- 

му виступі з Ковелі на Республіканській науковій конференції, присвяченій 50-річчію 
рід дня смерті Лесі Українки. 

89



розкіш боротьби, про красу одваги». Місяць кличе: «Летім у необме- 
жені простори, де розкинула свої крила цариця всесвіту -- Воля». Ла- 
стівка щебече «про красу гордого поривання в чужу стихію, про красу 
буйного розмаху, про красу легкого і сміливого захвату». Світлий Юнак 
з високої гори показує «незмірну велич світу» і радить Заможному 
Хазяїнові кинутися з цієї гори вниз: «Летючи, -- каже він, -- ти по-. 
чуєш красу буйної одваги, красу польоту, красу неба: бо на кілька 
хвилин у тебе виростуть крила». А коли Заможній Хазяїн переборов 
муки нерішучості і кинувся з гори на гострі скелі, де його чекала 
смерть, -- то «зрозумів він, про що трубили в срібні сурми журавлі, 

4 почув красу буйного розмаху безумної одваги, оп'яніння життям 
з його безкраїми розкошами, красою гордої міці...» 9 

Немає потреби перебільшувати художні якості та значення ранньої 
прози Рильського. У потоці тогочасної української новелістики вона не 
стала помітним явищем, проте заслуговує на увагу вже тому, що до- 
повнює кількісно незначну групу українських новел переджовтневих 
років про міського інтелігента. 

Крім того, ранні новели Рильського у значній мірі -- якщо не на- 
самперед -- відтворюють роздуми, тривогу, неспокій і сум'яття самого 
автора в ті складні часи, Отже, новели стають додатковим джерелом 
для вивчення творчої біографії письменника. Одночасно вони мають 
і ширшу пізнавальну цінність, бо доповнюють біографію епохи, накла- 
дають додаткові штрихи на типізований портрет сучасника Рильського. 

Новели Рильського відзначаються економністю вислову, утверджен- 
ням моральної чистоти з людини, виразною ідейною спрямованістю. 
Письменник вміє в поодинокому факті розкрити широкий, загальнолюд- 
ський зміст. Він тактовно, не нав'язливо повчає, пропагує гуманістичні 
ідеали. І ці якості дають нам право зарахувати прозу Рильського до 
могутнього крила демократичної переджовтневої літератури. 

Новелістична розповідь властива також Рильському-поетові. На- 
гадаємо для прикладу його поему «Сіно», побудовану, по суті, із двох 
об'єднаних ідеєю людяності, новел. Новелістичний характер має пере- 
важна більшість розмов письменника з читачами, відомі нам під наз- 
зою «Вечірніх розмов». 

Та якщо рання проза Максима Тадейовича Рильського помітного 
впливу на літературний процес не зробила, то щасливо знайдена ним 
форма постійного спілкування, розмови письменника з читачами через 
газету, вже стала досить популярною і впливовою. «Вечірні розмови» 
зразу ж зацікавили і завоювали довір'я не лише читачів газети, у якій 
вони вперше друкувалися. Час показує, що Рильський відкрив і запо- 
чаткував новий жанр (чи різновид жанру) художньої прози і публіци- 
стики. Цей жанр набуває прав громадянства, тому обов'язком наших 
письменників є розвивати і поглиблювати його, продовжувати корисно 
починання Максима Рильського. 

9 «Українська хата», 1912, М» б, стор. 333. 

ф
о
с
о
с
о
г
о
г



В М. ЯКОВЕНКО 

(Львів. Держуніверситет ім. І. Франка) 

1 раматичний малюнок 

. Рильського ,Бенкет" (1918) 

.
ф
о
ф
о
ф
ь
ь
ь
о
ф
о
о
о
ф
о
ф
 

Ві іршована драма молодого Рильського «Бенкет» (автор назвав 
її драматичним малюнком) займає особливе місце в творчій спадщині 
поета. Твір був опублікований у журналі «Шлях» у червні--липні 
І918 р. і з того часу не передруковувався. Ми дістали змогу прочитати 
його у посмертній збірці «Іскри вогню великого» !. 

Драму написано у складний період творчої біографії поета. Моло- 
дий поет вже надрукував другу збірку («Під осінніми зорями»), а по- 
шуки власного поетичного кредо продовжувались: 

Рильський у цей час ще не відчував себе поетом нової доби, а ли- 
ше шукав шляхів у революційне мистецтво, поступово звільняючись 
від впливу декадентської поезії, вивчаючи життя і навчаючись у нього. 
Могутнє і грізне слово «революція» не можна було оминути -- треба 
було осмислити гігантський переворот у суспільному житті, мистецтві, 
душах людських, який воно означало. 

У І9І8 р.Маяковський писав: «Блок чесно і захоплено підійшов 
до нашої великої революції, але тонким, вишуканим словам символі- 
ста не під силу було витримати і лідняти її важкі найреальніші, най- 
грубіші образи» 7. 

Як і Блок, кращі представники української поезії в ці роки напру- 
жено шукали нові образи, нових героїв, розуміючи гостру потребу в них. 
Шукав їх і Рильський. 

Блискучий знавець світової класики, поет розумів, що після Жовт- 
ня мистецтво не може залишатись на старих позиціях, що епоха вима: 
гає нового, щирого і народного мистецтва. Але перехід цей відбувався 
у творчості Рильського поступово. 

Нам здається закономірним, що жіночий образ «Царівни» близь- 
кий до «Незнайомки» Блока. Ця спорідненість не лише зовнішня, вона 
свідчить про зв'язок внутрішній. Рильський любив Блока, вчився 
у нього. Навіть побіжне порівняння епітетів свідчить про те, що Риль- 
ський відштовхнувся від надбань класики, щоб іти далі у своїх поетич- 
них пошуках. На цьому шляху драматичний малюнок «Бенкет», -- без- 
перечно, важлива і помітна віха. 

Рильський не випадково, на наш погляд, вибрав для Банку» 
форму драми. Відомо, що вона більш ніж інші роди літератури потре- 

"Максим Рильський. Іскри вогню великого, «Радянський письменник», 
К. 1965, стор. 47--64. Далі всі посилання на це видання подаються в тексті із за 
значенням у дужках сторінки. 

2Владимир Маяковский. Полин. собр. соч. в тринадцати томах, т, 12, 
Гослитиздат, М., 1959, стор. 21. аа ; 

91



бує гострих конфліктів: без них драма просто не може існувати. Саме 
в цей період Маяковський створює свою «Містерію-буф», де в узагаль- 
неній, політично гострій формі відображено розкол світу на два табори. 

Дія «Бенкету» розпочинається і закінчується у льоху, де сховались 
від боротьби поет, юнак, представники богеми. Це символ, який під- 
тверджено розвитком конфлікту драми. Десь на поверхні, на землі, 
йдуть бої, ллється кров, а тут, у льоху, шумить веселий бенкет. 

Але чи такий вже він безжурний? Вже зі слів першої дівчини, яка 
докоряє юнакові за його заклик вийти на поверхню, кинутись у вир 
боротьби, ми дізнаємося, що у цьому зовні безпечному, спокійному то- 
варистві зріють гострі конфлікти, які не можна обійти, згладити. 

Перша дівчина говорить юнакові: 

Ти знов своє почнеш? 
Що? «Соромно нам у льоху ховатись, 
Коли навколо братня ллється кров?» 
Що? «Соромно бенкети нам справляти 
Під грім гармат і ранених мольби?» 
Я вивчила усю твою промову, 
І вже вона докучила мені, 
Як азбука дитині докучає (48), 

У ті роки Максим Рильський ще не бачив перед собою людини но- 
вого світу, тому конфлікт твору розв'язувався певною мірою умоглядно. 
Діючі особи п'єси -- це насамперед символи, а не живі герої тих літ. 

Слід зауважити, однак, що Рильський значною мірою уникнув схе- 
матизму образів, хоч, щоправда, вони у нього не такі рельєфні, як, на- 
приклад, образи драми Лесі Українки «У пущі» та «Оргія». 

Всього дев'ять років (1909--1918) розділяють у літературі ці твори 
Лесі Українки і Максима Рильського. За цей час сталась суспільно- 
політична подія величезної ваги -- Велика Жовтнева соціалістична 
революція. 

Трагедія митця у Лесі Українки полягає в тому, що висока краса, 
яку він створює, високі ідеали, за які він бореться, не знаходять відгу- 
ку в людей, які оточують художника. 

«..Так, замість мрій тут потребують хліба» 3, -- з невимовною гір- 
котою говорить Річард з драми «У пущі». 

Трагедія поета Юлія у драматичному малюнку Рильського полягає 
в тому, що він не може піднестись до розуміння боротьби, яку веде на- 
род там, на поверхні; в тому, що в зв'язку з цим він не може взяти 
участі у цій боротьбі, -- справедлива народна боротьба за волю зда- 
ється поетові війною сліпою, «що прогримить і згасне, й знову між 
людьми настане спокій» (48). 

Боягузливо покинувши поле бою, Юлій потрапляє у товариство 
людей, які ізолювали себе від світу (перша дівчина і друга, п'яниця, 
кокотка, старий дідусь). Але навіть ці люди знають дійсну ціну Юлія, 
не приймають його. Кокотка глузливо говорить: «...бідний Юлій: він, уті- 
кавши, свій талант згубив на полі битви» (51). Сказані ніби ненароком, 
ці слова звучать як присуд Юлієві. Не знайшовши свого місця в рядах 
борців за щастя народу, поет чужий і тут, серед тих, хто поволі починає 
розуміти, що тільки там, де йде боротьба, -- справжнє життя, з його 
радощами і горем. У цьому трагедія Юлія. Епоха вимагала чіткого роз- 
межування сил, і той, хто не вставав на боротьбу проти старого світу, 
об'єктивно захищав його і гинув разом з ним. Така сувора логіка історії. 

Якщо у Л. Українки (і не тільки у неї) митець стоїть вище гро- 
мади, для якої чужі його ідеали, то у Максима Рильського відчуваємо 

з Леся Українка. Твори з десяти томах, т. 5. «Дніпро», К., 1964, стор. 39. 

92



дихання нової епохи -- революційні маси змітають старий світ, а поет, 
який не може піднятись на новий щабель, до рівня цих мас, гине. 

., Життя не давало класикам минулого яскравих фактів про револю: 
ційні здобутки народу -- Максимові Рильському пощастило вступати 
у пору поетичної зрілості саме в той час, коли народжувалась нова 
епоха, народжувалось нове мистецтво. 

- Звичайно, молодому поетові важко було до кінця осмислити су- 
спільні зміни, які відбувались, але сама спроба відобразити їх свідчила 
про те, що Рильського насамперед цікавило справжнє життя, а не ма- 
нівці надхмарної поетичної вишуканості. Для того ж, щоб знайти влас- 
ні поетичні засоби. пройшовши «крізь бурю й сніг» пошуків, потрібні 
були роки наполегливої праці. 

Хоч образам «Бенкету» бракує життєвості, перед нами не схема. 
а своєрідний поетичний твір. Читач навряд чи відчує симпатію до меш- 
канців льоху, він разом з автором пильно вдивляється в обличчя тих 
людей, які вриваються до ненадійної схованки у фіналі драми. Висно- 
вок, що саме цим людям належить майбутнє, не декларується, а зако- 
номірно випливає з усього, що сталося. Чорна і біла фарби не влашто- 
вували талановитого художника: поет Юлій, який об'єктивно протисто- 
іть народові, з гіркотою відчуває сам, що перебуває у жалюгідному 
становищі «нікчемного зрадника». 

Ну, що ж ... хай так. Кому мене судити? 
Невже мавпам потворним і смішним, 
Ще вже не раз мої слова судили, 
Хоч не для їх мої слова писалисі, (48). 

Вже тут, у перших словах поета, ховається причина його загибелі 
як художника, громадянина -- він не визнає народного суду над мит- 
цем. Поет вагається. Він навіть заздрить юнакові, який знаходить у собі 
сили покинути льох малодухих і вступити в боротьбу. 

Рильський поставив майже підряд дві репліки: 

Юнак 
Я знаю, що чиню! 

Поет 
Бо й я, здається (курсив наш, -- В. Я.), знаю, що чиню! (52) 

Так підкреслюється протилежність їх життєвих позицій, перекона- 
ність одного і вагання другого. Назріває розрив юнака і поета. 

Розвиток конфлікту драми відбувається поступово. Щоб показати 
його. назрівання, автор овідомо не загострює ситуації на початку дра- 
матичного малюнку. Це посилює психологічну вмотивованість роз- 
в'язки. 

Спогади дівчат про незабутні насолоди юності, пісня п'яниці, вякій 
славиться чарівне вино, не можуть не хвилювати сердець поета та юна- 
ка. Але юнак твердо вирішує покинути льох, долаючи останню пере- 
шкоду: проголошуваний устами п'яниці заклик до спокійного, безбу- 
ремного життя: 

П'яниця 
Пощо цей гвалт? Навіщо вам іти 
Із тихого, глибокого затону 
У вир страшний, де різні ідіоти -- 
Герої, наче різники, в крові, 
Згубивши розуму останні крихти... 

Юнак 
.Забув ти, видко, що за боротьба, 
Во ім'я чого...



П'янння: 
Рад я, що забув. 

(Лагідно). 
По бурі цій тебе чекає, може, 
Солодке щастя: теплеє гніздо, 
Садок веселий, дітоньки слухняні, 
Позільна праця... 

Юнак 
Славу дезертира 
Куди я діну в теплому гнізді, 
Хоч би й утік я од страшної кари? 

П'ягиця: 
А слава вбивця -- чи вона принадна? 

Юнак 
Коли убивець волю боронив... 

П'яниця: 
Це все одно! 

Юнак 
Тобі не зрозуміти! 

Пост 
Іди, іди, іди! З тобою бог (53--54). 

Саме в цьому уривку останнім штрихом перекреслюється мотив 
спокійного особистого щастя, не поєднаного із щастям народу, з його 
боротьбою. ЮОнак першим знаходить у собі мужність переступити поріг 
задушливого льоху назустріч світлу. Справжнє почуття кохання повело 
за ним другу дівчину. 

Драматичний малюнок «Бенкет» охоплює ціле коло проблем. Без- 
перечно, що «Бенкет» був твором полемічним. Рильський дав відповідь 
тим, хто захищав «чисте мистецтво» у вигляді нових модифікацій у лі- 
тературі перших років Жовтня. Це був твір, яким розпочинався новий 
етап у творчому житті Рильського. Було зроблено крок уперед після 
«Царівни», хоч обидва твори були надруковані майже одночасно. Тема 
боротьби народу чи не вперше ставилась Рильським у значному за 
обсягом поетичному творі. 

За сюжетом «Бенкет» близький до відомої трагедії О. Пушкіна 
«Пир во время чумь». Можна порівняти, -- на наш погляд, небезпід- 
ставно, -- ці твори, відділені часом і несхожістю епох. У пішкінській 
трагедії ми вслід за Бєлінським бачимо трагічні натури на тлі відчай- 
душних веселощів. Відомий літературознавець і психолог Л. Виготський 
називає «Пир во время чумь» прикладом катарсису протилежних 
ідей 7. Максим Рильський, осмислюючи питання мистецтва, може, навіть 
несвідомо лерегукувався з великим поетом у своїх спробах відтворити 
гострі проблеми нової доби. 

Не зовнішні прояви, а внутрішня напруга рухає дію у «Бенкеті». 
Герої зовні майже статичні, але в той же час ми не можемо не помі- 
тити, що образи їх подано у розвитку. Поет Юлій на початку драми -- 
це не той Юлій, який випиває фатальну чарку вина у фіналі «Бенкету». 
У перших сценах він багато і захоплено говорить, мова його барвиста, 
яскрава, дзвінка, потім сумніви його зростають, все частіше він замис- 
люється, наближаючись до свого трагічного кінця. 

Майже одночасно з Рильським звертається до цієї проблеми Яків 
Мамонтов; художні засоби, до яких він вдається, звичайно, інші. Ха- 
рактери драми «Веселий хам» (1921) менш художньо переконливі, хоч 
риси епохи драматург прагне передати окреслено, чітко. 

«Див. Л, С. Вьготекий. Песнхология искусства. «Йскусство», М., 1965, 
стор. 289. 

94



Як і Рильський, Мамонтов поволі звільнявся від впливу декадент- 
ської поезії. Тема відносин суспільства і митця хвилювала і його. По- 
казово, що в одній з статей про новий театр драматург висловив дум- 
ку, яка, на наш погляд, може бути епіграфом до «Бенкету»: «Мені зда- 
ється, що земля зірвалася зі своєї одвічної орбіти і з войовничим га- 
ласом кинулася шукати в світових просторах нових шляхів: руйнують- 
ся вікові традиції, переглядаються всі культурні вартості, перебудову- 
ються всі підвалини людського життя. Наша старенька планета зовсіх 
боків охоплюється полум'ям нових ідей, нових закликів, нових надій. 
Певна річ, що пережити цю добу може той, хто спалить себе в револю- 
ційних пожежах, щоби потім, як фенікс, відродитися для нового життя. 
А ті хати, що завжди стоять з краю і в час світових подій з жахом за- 
чиняють свої віконниці, ці хати засуджені на загин» (курсив наш. -- 
еТеРо РА 

Якщо у Мамонтова суб'єктивізм Валерія засуджується так, що ми 
відчуваємо самого автора, позиція і полемічний запал якого висловлені 
дуже чітко (проголошення відповідальності, чесності перед людством, 

«перед тим вищим законом, який носить у собі людина і який каже їй, 
що гидко бути вільним серед рабів, ситим серед голодних, щасливим 
серед нещасних» 8, то Рильський ніби стоїть збоку: його герої діють так, 
як вимагає сама логіка їх характерів. 

Ідейний «збіг» творів таких різних художників, як Рильський і Ма- 
монтов, знаменний. Він свідчить про те, що українські письменники 
після перемоги Жовтня намагались якнайповніше відобразити нову 
дійсність, ресзуміючи, що не можна «зачиняти віконниці» у буремні ро- 
ки революційних перетворень. 

Як свідчить творчий досвід багатьох митців, те, що спочатку усві- 
домлюється художником у загальних рисах, навіть просто декларуєть- 
ся, згодом конкретизується у виважених образах наступних творів. Са- 
ме такий процес спостерігаємо у Рильського: прагнення «бути сього- 
денним» виникло 1 декларувалося у нього значно раніше, ніж сучасність 
стала повноправною господаркою його творчості. 

Образу маси у Рильського немає. Поетові потрібен був час, щоб 
глибоко осмислити події, пізнати людей, які були «тими і вже не тими». 
Максим Рильський, непорушним законом якого було підходити до явиш 
життя уважно, не міг творити лише на сснові теоретичних, раціональ- 
них міркувань. Він повинен був сам відчути і пережити те, що потім 
виходило з-під його пера. 

Академік О. І. Білецький, який довго і плодотворно займався до- 
слідженням творчості Максима Рильського, вказуючи на те, що шлях 
багатьох талановитих митців у радянське мистецтво був складним, пи- 
сав: «І М. Т. Рильський зовсім не являє такого виключного випадку, 
як це здається багатьом. І, очевидно, завданням того, хто вивчає його 
творчість, повинно бути не стільки вишукування його минулих помилок, 
скільки розкриття тих здорових зерен, тих обіцяючих задатків, які були 
в його ранній творчості і котрі потім розвинулись і розквітли пишним 
цвітом» 7. 

Спиняючись на питанні про дещо повільний перехід поета на пози- 
ції активного відтворення нової дійсності, О, Білецький відзначив, що 
молодий Рильський належав до тих поетів, які настільки глибоко пере- 
живають враження від творів мистецтва, «що між зовнішнім життям 

5Яків Мамонтов. Твори. Держлітвидав, К., 1962, стор. 9. 
ЗТам же, стор. ІЇ. , 
7 О. І. Білецький. Письменник і епоха. Держлітвидав, К., 1963, стор. 502. 

95



і їх внутрішнім світом виникає певна завіса, і безпосередність сприйнят- 
тя оточуючої їх дійсності тимчасово (курсив наш. -- В. Я.) ніби атро- 
фується» 8. 

Активна участь у громадсько-літературному житті, висока поетична 
культура, що була наслідком великого таланту, наполегливої роботи 
над словом, -- зробили Максима Рильського одним з найсвоєрідніших 
поетів-майстрів нашої доби. 

Драма «Бенкет» приваблює дослідників і читачів не лише ідеєю, 
темою. З висоти, на яку піднялась поезія Рильського останніх років, 
ще виднішим, рельєфнішим став увесь його творчий шлях. І «Бенкет» --: 

помітна віха на цьому довгому шляху. Звідси починається поворот до 

живих проблем дійсності. Ще не раз після цього і в поезії, і в публіци- 
стичних виступах підтвердить Максим Рильський свою вірність вічному 
принципові -- митець повинен звіряти кожен свій крок з життям. Тіль- 
ки тоді його творчість потрібна народові. 

з О. І. Білецький. Письменник і епоха, стор. 503. 

-
о
о
ф
о
і



т. Українське літературознавство, вип. П, 

р
о
9
о
о
б
ф
о
о
с
ф
6
о
0
ф
ф
о
0
6
ф
0
ф
ф
о
Ф
 

чі 

худонкньої майстерності 
Питання 

н
е
о
ф
е
ф
о
ф
ф
ф
о
о
о
о
о
о
о
ф
д
о
о
ь
с
е
ф
о
Ф
о
ф
о
ф
о
о
о
о
о
о
Ф
о
Ф
е
о
о
о
о
о
о
о
Ф
о
о
9
ф
о
9
9
0
0
0
0
9
0
0
9
9
9
0
9
9
0
0
9
9
0
0
с
9
0
0
0
0
0
о
б
а
о
в
а
н
н
и
н
и



І Р СЕМЕНЧУК 

(Київ, Держуніверситет ім. Т. Г. Шевченка) 

Портретно-психологічна 
характеристика 
Ганни Безсмертної в романі 
» Правда і кривда" М. Стельмаха 

о
ф
о
ф
о
о
б
ь
о
о
о
о
о
о
г
о
г
о
ї
 

Повертаючись із госпіталю в рідне село, Марко з болем у серці 
відзначає: «Гей, яким тепер страшним, наче закляття стало це слово 
«нема»!. І в Безсмертного «нема жінки, нема доньки, але є стара ма- 
ти...» (ТУ, 21). Як провісниця всього доброго -- щастя, радості, миру. 

Образ матері навмисне поданий М. Стельмахом в контрастному 
протиставленні усім жахам війни, тому невимовному горю, яке при- 
йшлося Маркові пережити, переборюючи навіть саму смерть. 

Мати! Вона і найрідніша і найдобріша.. Єдина. Дає вона найдо- 
рожче -- життя -- і оберігає протягом життя від усього злого, Тому 
з такою трепетною любов'ю, з якоюсь особливою ніжністю вимальову- 
ється її образ. 

М. Стельмах переходить від загального -- до конкретного. Правда, 
ми ще не уявляємо зовнішнього портрету Ганни Безсмертної. Подаєть- 
ся, так би мовити, її «внутрішній портрет» -- і все у тому ж «пісенно- 
му ключі»: «..але є стара мати, в якої завжди так добре пахнуть потріс- 
кані руки -- то весняним зіллям, то соняшником, то чорнобривцями, 
то осінними грибами, то свіжим хлібом» (ТУ, 21). 

Усім, чим жив Марко, що бачив і відчував найкращого, -- він за- 
вдячує рідній матері... 

Як не згадати тут оте Стельмахове з повісті «Гуси-лебеді летять...» 
«Вона першою в світі навчила мене любити роси, легенький ранковий 

туман, п'янкий любисток, м'яту, маковий цвіт...»? ? 
Стельмахова мати -- Ганна Іванівна -- влила в душу майбутнього 

письменника оцю «таємничу мінливість» природи, її «довершену і зав- 
жди нову красу», а художник слова, щедро роздаючи це багатство лю- 
дям, не біднішає, а, навлаки, стає сам ще багатшим. Саме так, як тру- 
дівник-творець, особливо яскраво і по-новому «відкриває» світ Марко 
Безсмертний -- через найпривабливіші риси, знайомі і милі з чарівного 
світу дитинства, в якому сувора дійсність переплітається з казкою, по: 
етичними мріями і пориваннями до кращого життя. 

Нічого «конкретного» не сказано про Маркову матір, а ми вже 
пройнялися до неї симпатією. Ми вже відчули -- повірили, що цетру- 
дівниця: в її устах і душі (як і з матері самого письменника) «на- 
сіння було святим словом». Вона -- з тонко розвиненим від природії 

ІМихайло Стельмах. Твори в 5-и томах, т. ІУ, Держлітвидав, К., 1962, 
стор. 21. Далі всі посилання на це видання подаються в тексті із зазначенням у дуж- 
ках тома і сторінки. 

2?Михайло Стельмах. Гуси-лебеді летять... «Радянський письменник», 
К., 1964, стор. 54. 

98



сстетичним чуттям. Ганна Безсмертна -- ЯКЩО Хочете -- поет. У душі.., 
У праці.. У щедрості сердечній. 

Бо такою бачить свою матір поранений Марко Безсмертний. 
Бо такою вона є насправді... 
Оті деталі (як пахнуть руки Безсмертної) дуже тонко, непомітно 

створюють в уяві читача «тональність» образу. 
Як підтвердження цьому -- новий «акорд»: «Навіть батько-небіж- 

чик напідпитку не раз дивувався: 
-- Коли ти, Ганно, була дівчиною, у тебе славно пахли коси, а те- 

перечки пахнуть руки. Чи так воно завжди буває у вашого брата, чи 
й тут маєте якусь хитрість?» (ТМ, 21). 

У героїні Коцюбинського Маланки руки -- «сухі і чорні, немов за- 
лізні»?; в Ганни ж Безсмертної «потріскані» руки «пахнуть» травами, 
соняшниковим пилком, квітами, осінніми грибами, свіжим хлібом... Ці- 
лий «букет» пахощів -- таких милих і рідних з дитинства! 

Перед нами дві трудівниці; і Михайлом Коцюбинським в повісті 
«Баїа тогєапа»і Михайлом Стельмахом в романі «Пратда і кривда» 
використовується одна і та ж портретно-індибідуалізуюча деталь --- 
руки, Але яку різко протилежну ідейно-художню навантаженість вона 
несе в кожного з цих письменників! 

Цей портретно-психологічний штрих у М. Коцюбинського характе- 
ризує важку підневільну працюю вічної наймички, працю, що ніколи не 
приносила втіхи і радості Маланці, а тільки виснажувала, сушила і за- 
бирала осганні сили, 

Щиросердна і клопітлива, Маланка стільки лереробила роботи цими 
руками, що вже за молодих рокіз стали вони і сухими, і жилавими, 
і чорнимг... 

Наснагу і сплу Маланчиним рукам могла б дати лише творча пра- 
ця -- не на гнобителів, а на себе -- на вільній землі. Маланка споді- 
вається, що «ще дочекають наші руки обробляти свої ниви, свої горо- 
ди, свої садки... Поділять тебе, земле, ой, поділять...» " Ці працьовиті 
руки треба прикласти до «розкішної» землі, і бони знову не знатимуть 
втоми. 

«А на той голос (землі. -- І. С.) подає голос Маланчине серце, 
обзиваються руки, сухі і чорні, що силу віддали землі і в себе 
взяли від неї силу» 7. 

Епітети «сухий», «чорний», весь час повторюючись, варіюючись, 
стають постійним портретно-психологічним засобом у виліпленні образу 
Маланки. 

Михайло Стельмах, як бачимо, у використанні цієї портретної де- 
талі (руки) іде зовсім іншим шляхом, Це обумовлюється не лише своє- 
рідністю «почерку» кожного з цих художників, але й ідейно-компози- 
ційним навантаженням образів. 

Та й -- різні епохи відтворені письменниками... 
У повісті «БКаїа тогоапа» відтворено життя й боротьбу українсь: 

кого селянства напередодні і під час буржуазно-демократичної револю- 
ції 1905 р. за свої соціальні права, за землю й волю, за ліквідацію со- 
ціальної нерівності у суспільстві. 

У романі «Правда і кривда» -- ствердження високогуманних взає- 
мин між людьми в радянському суспільстві. 

З М. М. Коцюбинський, Повісті та оповідання. Держлітвидав, К., 1948, 
стор. 162. 

Там же, стор. 164--165. 
5 Там же, стор. 187. 

Уфа 99



Ганна Безсмертна ніби «перехопила» «естафету» від Маланки Во: 
лик, Те, про що мріяла, у що так пристрасно вірила героїня Коцюбин- 
ського («Яка ти розкішна, земле, -- думала Маланка. -- Весело засі- 
вати тебе хлібом, прикрашати зелом, заквітчати квітами...» 5, --: суди- 
лось побачити героїні Стельмаха, Це Ганні Безсмертній -- за радян- 
ських часів -- не у мріях, а наяву «співав... колос», «сміялася лука 
ранніми росами, дзвоном коси»; це її «кликали городи синім сочистим 
листом», це на неї стучна земля дихала... теплом...» 7 

Як тут багато спільного -- між Маланкою Волик («Каїа тогеапа»), 
Ганною Ізанівною («Гуси-лебеді летять..») та Ганною Безсмертною 
(«Правда і кривда»)! 

Духовна велич, невичерпна душевна щедрість і краса скромної і 
небагатослівної Ганни Безсмертної найповніше розкривалися у радіс- 
ній праці як творчості на звільненій землі, у тому великому «випромі- 
нюванні» сердечної доброти, якою вона, як сонце, наділяла всіх ото- 
чуючих її людей. Сонячною, привабливою і доброю вона була завжди. 

До такого висновку підводить нас Михайло Стельмах... Так вправ- 
но і тонко накреслює він «перспективні лінії» образу. 

Яким же вимальовується портрет Ганни Безсмертної у молоді роки? 
Він, як видіння, на мить спалахнув... 
Вихоплені лише дві індивідуалізуючі портретні деталі, особливо 

яскраво освітлені: «Майнуло її смагляве, обсіяне золотим пилком об- 
личчя, до якого ми так мало придивляємссь у свої молоді роки» (ІУ, 
21). До шему в серці милі риси обличчя рідної матері подані М. Стель- 
махом -- як скарга, як докір, як біль: 

«Марко почув, як прокинувся задавлений біль у грудях, завору- 
шився під повіками. Скоріше, скоріше б побачити свою єдину, відчути 
на своїх плечах її вічно потріскані руки, що пахнуть якимсь зіл- 
лямчи хлібом» (ТУ, 21). 

Через світосприймання здивованого і приголомщеного побаченим 
Марка М. Стельмах композиційно «вводить» читача в обставини, умо- 
ви, за яких живе Ганна Безсмертна. Те, що було колись «цвітом» і «са- 
дом», -- «згорбилось», «здичавіло» і «поменшало»... 

І оце в таких обставинах -- як за умов «печерного» віку мати ви- 
тримала? Здолала всі жахи страшної війни? Витримала і знесла звірства 
жорстоких німецько-фашистських окупантів? Якою це стійкою треба 
бути! Яке серце треба мати, яку волю до життя -- любов до людей! 

Так можна «визначити» попередню характеристику Ганни Безсмерт- 
ної перед зустріччю з уже похованим і оплаканим пекучими материн- 
ськими сльозами сином. А Марком «гаряче перехитували спогади, ра- 
дість і тривога...» (ТУ, 30). Все в одну мить якось змішалося -- бентежні 
спогади про щасливі довоєнні роки; радість, що ось нарешті зустріне 
1 -- рідну матусю, яка стільки винесла горя, перестраждала, тривога 
і здивування, що лишився живим 1 добрався таки до «отчого дому». 

Але особливо гостро мучить його власне сумління. «Невже з-під 
самого краю смерті ти добрався, дошкутильгав до тих дверей, за якими 
тебе чекає твоя єдина, якій ти навіть не писав після останнього по- 
ранення...» (ПУ, 30). Я 

Маркс «навпомацки знаходить запітнілу клямку, штовхає її кула- 
ком і, пригинаючи голову, обвалюється в оселю кам'яного 
віку» (ІМ, 30). Так воно й є насправді -- в низькій і напівтемній сиріїї 
землянці глухне старечий голос жінки. Але в той же час Безсмертно- 

9М. М.Коцюбинський, Повісті та оповідання, стор. 166. 
ТТам же, стор. 187. 

100



му він -- «до болю знайомий». Як на картині Рембрандта -- 
тонке відчуття світлотіні, «гра» світла. Постать матері -- немов видіння. 
Ще більше -- в уяві сина. Реальний образ перемежовується з уявним, 
яким виносив його Марко за всі ці дозгі і страшні роки розлуки. Тому 
и «не віриться», що перед ним мати. 

Уявний образ Ганни -Безсмертної мовби віддаляється, розпливаєть- 
ся. В центрі тепер -- мати «звичайна», якою вона є. Як змінили її нуж- 
да 1 страждання, невиплакане горе за сином, на якого вона одержала 
«чорнову»: 

«Мати саме сидить за прядкою -- пальцями виводить, а устами 
вирівнює свою безконечну нитку» (ГУ, 30). 

Конкретний образ цієї «безконечної нитки» в підтексті має сим- 
волічний «заряд». Багато горя перенесла Безсмертна -- «безконечну 
нитку» Його «виводить» і зараз. Так серце її материнське обкипіло кро- 
в'ю, що вона вже й Марка не впізнає. Зате Марко все помічає до най- 
дрібніших деталей: 

«Одна нога матері взута в чуню, а друга, що крутить колесо 
прядки, боса» (ТУ, 30). 

Це одразу синові «нагадало дитинство», коли Ганна Безсмертна 
«всю зиму пряла і людям, і собі», і завжди вона крутила колесо 
«тільки босою ногою» (ІУ, 30). Одна деталь у спогаді про дитинст- 
во, -- і розуміємо, що нелегко жилося замолоду Безсмертній.. Ще 
один штрих до попередньої «біографії» Ганни -- її характеристики. 

Коли ж мати нарешті пізнає сина, її здивування, радість, щастя 
і несподіваний страх (для неї Марко із «мергвих воскрес») Михайло 
Стельмах передає через афектовані вигуки. Точніше -- риторичні 
питання: 

«-- Ой? Що це? -- по-пташиному стрепенулася і аж поменшала 
в переляці мати» (ТУ, 31). 

Дуже рідко ми зустрінемо оцю форму риторичного питання -- ви: 
гук «ой» не з окличним знаком, а із знаком запитання. Ця форма най- 
більш точно передає душевний стан Безсмертної. У першу мить вона 
не так зраділа синові, як перелякалася. У цьому сприйманні Марка 
(«аж поменшала в переляці») й подаватиметься далі зовнішній портрет 
Безсмертної: 

«Невеличка, суха, трохи падломлена в плечах, вона ошеле- 
шено зіскакує з ослінчика, повертається до сина, розводить руки, а по- 
тім зціплює вузлом і кладе на середгруддя» (ГУ, 31). 

У зовнішньому портреті увага читача концентрується на основному: 
горе так прибило Ганну Безсмертну, що вона справді поменшала 
(«невеличка, суха, трохи надломлена в плечах»). І далі через жести, 
міміку -- душевний вияв героїні. Ніби якесь «заціплення» раптом охо- 
пило її -- не може вимовити й слова. М. Стельмах не передає «душез- 
ної бурі» Ганни через внутрішні монологи. Це в дану мить звучало б 
фальшиво. : 

Поява сина така несподівана, що Безсмертна «не збереться з дум- 
ками». В цю мить вони в неї обірвані, хаотичні -- спалахують, як блис- 
кавки. Тому письменник вдається до надзвичайно складного засобу 
психологічного аналізу, Автор, як 1 В. Стефаник, не деталізує пережи- 
цань своєї героїні. «Художня дійовість» жестів Ганни Безсмертної силь- 
ніша «всяких душевних аналізів». Потім психологічний стан її розкри- 
вається через пряму мову. І знову ж -- в тому оклично-запитальному 
«ключі». Тепер «оціпеніння» пройшло -- в її словах і радість, і жах, 
і незвичайне здивування. Ніби ось тут, в її землянці, повно людей: 

-- Ой, людоньки добросердні, та що ж це?.. (ІМ, 31). 

101



І знову не вистачило слів -- «перехопило подих». Знову опис: 
«Якусь мить шукає по стінах невидимих людей, далі німотно 
зупиняє погляд на синові. -- Ти?. Марку, невже ти? -- і в словах Її 
тремтять біль і сльози» (ІМ, 31). 

Далі внутрішній психологічний стан знайде свій найповніший і най- 
чіткіший вияв у виразі обличчя Ганни. 

«-- Марку!. Дитино! -- аж тепер надривно скрикнула мати, ще 
не вірячи, що перед нею стоїть син, і не радість, а пе реляк 
івидимаскорбота проходять її поораним і темним, як земля, об- 
личчям, здригаються в тих зморшкуватих гніздечках біля уст, де ко: 
лись були лагідні ямки молодості. І очі, налиті страхом, опаса- 
ються засвітитися хоча б росиною надії. Неначе боячись, що син її от- 
от зникне, мов сон, вона болісно допитується: -- Марку, так ти на- 
справді живий?» (ТУ, 31). 

В кожну окрему мить М. Стельмах домальовує портрет Безсмертної. 
Художника слова цікавлять індивідуальні портретні риси не взагалі, 
а той «рух душі», що відбивається через них. 

Поруч з тим письменникові вдається (скупими штрихами) «конкре- 
тизувати» образ Ганни Безсмертної. Бо такою бачить її Марко. 
Поступово -- з окремих штрихів -- постає образ матері-трудівниці. 
Яскравий, повнокровний, рельєфний. 

М. Стельмах при портретному живописанні завжди наголошує: чим 
живе в цю мить герой? Які думки й почуття відбилися на його обличчі, 
у виразі очей? Як взагалі життя «залишило» свій «відбиток» на 303- 
нішності людини? Останнє у наведеному вище уріївкові -- на першому 
місці: «..здригаються в тих зморшкуватих гніздечках біля уст, де ко- 
лись були лагідні ямки молодості». 

Коли Марко переконує матір, що це він, реальний, живий, намага- 
ється навіть пожартувати з нею, Ганна «зойкнула», призналася про 
найстрашніше: 

«-- Ой, Марку, це ж ти!.. - - матизойкнула, тісніше притуляючи 
до грудей викручений вузол рук, а ноги починають самі заточуватись -- 
одна взута, друга боса. -- А я ж на тебе похоронну, чор- 
нову получила..» (ТУ, 31). 

Підкреслені слова Ганни -- кульмінаційна «розрядка» психологіч- 
ного напруження всієї сцени. Логічно-композиційною «підготовкою» 
цієї «розрядки» послужили попередні слова: «Ой, Марку, це ж тиі!.» 
Безсмертна вже не питає, а стверджує: це її син, рідна «крови- 
ночка»! 

Біль ще не вгамувався -- мати «застогнала всім тілом»; проте 
вперше «найрадіснішиі почуття захитали нею, мов росяним ку- 
щем». 

«-- Марку! Синочку мій дорогий!.. Живісінький..» (ТМ, 32). 
Ганна Безсмертна ніби перероджується на наших очах. Невимовні, 

невиплакані материнські страждання перемежовуються з першими ве- 
ликими і несподіваними, як весняна злива, найрадієнішими почуттями. 
Це єпереродження» М. Стельмах вдало передає через окличні речення- 
звертання, які, як водоспад, прориваються у мові героїні. Тільки глибоко 
любляча мати -- після стількох років переживань, розлуки з єдиним 
сином -- може так щиро, так безпосередньо-зворушливо чарешті «від- 
критися» -- як до малого, звернутися до Марка: «Синочку мій доро- 

й! 

Ра вісінький..» -- ось де кульмінаційний центр наростаючої 
радості Ганни. 

102



Хочеться звернути увагу ще на одну особливість художньої майстер- 
ності Михайла Стельмаха -- глибоке проникнення у внутрішній світ 
персонажа. Письменника цікавить сам процес душевного життя ге- 
роїні, «мінливість» її «психіки». Він весь час прислухається до пульсу 
й серця, тембру голосу, придивляється до виразу очей, помічаючи на- 
віть найтонкіші відтінки їх кольору, викликані внутрішніми порухами 
почуттів. 

Основою творчого методу Михайла Стельмаха -- принципом пси- 
хологічної майстерності -- став толстовський метод. Ось що писав Лев 
Толстой: 

«Головна мета мистецтва... та, щоб виявити, висловити правду про 
душу людини, висловити такі таємниці, які неможливо висловити про- 
стим словом... Мистецтво є мікроскоп, який наводить художник на та- 
ємниці своєї душі і показує ці загальні всім таємниці людям» 8. 

8 Л. Н. Толстой. Полн. собр. соч. в 90-а томах, т. 53, ГИХЛ, стор. 94. 

.
-
о
9
о
ф
ь
І



ГС.ДОМНИЦЬКА 
(Київ. Держуніверситет їм. Т. Г. Шевченка) 

Майстерність драматурга 

Ф
о
о
о
5
о
о
ф
о
б
о
0
ф
6
о
ф
о
6
о
 

(Справжні митці завжди шукали нових методів відображення 
життя. До них належав і видатний радянський драматург Микола Гу- 
рович Куліш. Створити роман про війну і революцію письменник вва- 
жав своїм обов'язком. В листі до І. Дніпровського читаємо: «Виконати 
ще один обов'язок перед революцією, а тоді вмерти.. 1914--1922 рр. 
(війна і революція) не покинуть мене доти, доки я не виллю на папір 
їх в живих словах і згустках правди». і 

Свій обов'язок перед революцією Микола Куліш виконав з честю, 
написавши хвилюючу драму «Патетична соната». 

Назва твору М. Куліша мимоволі примушує згадати великого ні- 
мецького композитора кінця ХУІП--початку ХІХ ст. Використання му- 
зики «Патетичної сонати» Бетховена, до якої звернувся Микола Куліш, 
працюючи над одноіменною п'єсою «про війну і революцію», було ре- 
зультатом прагнення драматурга створити в драматичному творі по- 
етичний образ героя епохи поєднанням художніх засобів різних видів 
мистецтва і перш за все музики і слова. До речі, п'єса Куліша склада- 
ється з трьох актів, які відповідають трьом частинам «Патетичної со- 
нати» Бетховена. Для відтворення війни і революції драматургові не 
вистачало слів, потрібна була ще й музика, як у свій час Бетховену 
в 9-й симфонії стало потрібним слово і він ввів у фіналі хор та солістів. 

Бетховен по духу близький М. Кулішу. Проте не тільки революцій- 
ний пафос його творів полонив драматурга, але й те, що в музиці ком- 
позитора доля людства і почуття окремої людини відтворені з такою 
хвилюючою силою, з таким взаємопроникненням. 

У «Патетичній» Бетховена відбилась його особиста трагічна скор- 
бота. Не схилятися під ударами долі, боротися. Таким був девіз ком- 
позитора. Бетховен писав: «Те, що у мене на серці, повинно знайти собі 
вихід», Ці слова є, певною мірою, ключем до пояснення, чому Микола 
Куліш взяв собі у спільники Бетховена і назвав свою драму «Патетич- 
на соната». У ній знайшла вираження мрія М. Куліша показати люди- 
ну в її зіткненні з ворожим світом, зобразити небачені досі потрясіння 
суспільних основ і торжество споконвічного ідеалу трудівників. 

Музика в «Патетичній сонаті» М. Куліша -- не лище фон, вона ор- 
ганічно поєднана із змістом драми і є одним з найбільш виразних за- 

собів, які допомагали автору донести до глядача основний задум твору. 
Талановита п'єса М. Куліша малює шляхи українського народу в со- 
ціалістичній революції. Два протилежні світи, два табори змальовано 

! «Прапор», 1958, М» 7, стор. 95. 

104



в ній. Один ворожий революції -- монархісти та буржуазні націоналі- 
сти (останні виступають під забралом псевдоромантичних ідеалів, при- 
крашених флером незвичайного, казкового, в тумані якого заплутався 
на певний час романтик і поет Ілько Юга), другий -- відвертий, муж- 
ши і суворий у своїй правді -- табір пролетарів, табір революціонерів. 

«Дійова особа «я» -- говорив драматург про свого романтичного 
героя, -- це образ, що йде від ідеалізму до матеріалістичного світо- 
гляду... Це образ хиткої мінливої інтелігенції» 2, І розкриває його автор 
всебічно, усіма засобами драматичної дії. Найбільшу роль для психо- 
логічного змаліовання внутрішнього героя відіграла поетичність мови 
«Патетичної сонати». 

М. Куліш ставив перед собою завдання -- розкрити в різноманіт- 
них ситуаціях нікчемність ідеалістичної філософії дрібнобуржуазної 
інтелігенції, перетинаючи шлях героя із шляхами білогвардійських, на- 
ціоналістичких сил контрреволюції, з одного боку, та шляхом револю- 
ци, -- з другого, зіставляючи героїчну романтику революції з комірча- 
кою романтикою інтелігента. 

Реалізуючи свій художній задум, драматург розвінчує націоналізм 
та реакційну романтику. Проте образи Ілька та Марини змальовані так 
детально, так художньо досконало, особливо в порівнянні з образами 
позитивних героїв, що це дезорієнтувало критику і стало приводом для 
звинувачення автора в симпатії до Марини. Але жодної ідеалізації во- 
рогів у п'єсі немає: драматург ставив собі за мету розвінчати надкласо- 
вий романтизм Ілька, протиставивши його правді класової боротьби. 
Для цього М. Куліш використовує прийом контрасту. Відчувається су- 
ворий реалістичний стиль при створенні мужнього, грубуватого, може 
навіть дещо спрощеного образу захисників революції і -- романтичне 
змаліовання витонченої інтелігентки Марини, поетичного Ілька. Поєд- 
нання в п'єсі реалістичного і романтичного способу відображення пов- 
ністю продумане автором. - 

Складність твору вимагала відповідної композиції. Гарячий при- 
хильник новаторських методів зображення дійсності, М. Куліш створює 
надзвичайно оригінальну за своєю будовою драму. «Патетична соната» 
нагадує кіносценарій, розповідь одного з героїв, що ведеться буквально 
не переводячи подиху. Це ніби єдиний, суцільний вибух чуття. Поділ 
на окремі сцени, навіть не сцени, а на маленькі розділи, епізоди, 
автор робить у відповідності до художнього стилю. Так, наприклад. 
третя дія складається з 32-х епізодів, причому кілька з них, зокрема 
5-й і 6-й -- це ліричні роздуми юнака, розкриття його мрій і почуттів. 
Окремі картини передають лише звучання музики, даючи їй образне. 
життєве втілення. Ось один з таких пройнятих музикою внутрішніх 
монологів-роздумів Ілька: 

«За акордами басів неспокійний тупіт, цокання копит. Хтось креше 
вогонь. Темним степом кінь біжить. Ах, то ж я лечу в країну вічного 
кохання». 

П'єса «Патетична соната» багатопланова. Але її багатоплановість 
не заважає розвитку дії, а навпаки, робить твір насиченим діями, дум- 
ками, широким охопленням життя. | 

Драматург М. Куліш був поетом у душі. Виняткова емоційність 
і насиченість тексту високохудожніми тропами робить твори його зраз- 
ком художньої поетичної мови. Ніби казковий чародій, якому доступні 
незвідані багатства рідної мови, він щедрою рукою розсипає перли на- 
родної мудрості, рукою вправного «ювеліра» наносить нові грані, зба- 

2 «Літературна газета», 30 березня 1931 р. 

105



гачуючи мовні скарби художньої літератури. Тут і синоніми (сумно, 
елегійно), і епітети (високе, зоряне), повтори (схвильований, зворуше- 
ний, любий, дорогий), риторичні звертання (скажіть, угадайте) і образні 
порівняння (напнутим вітрилом піднялась завіса) і т. д. 

Часто образне слово у творі стає художнім символом. 
У п'єсі «Патетична соната» на повну силу виявляється синтетична 

природа мистецтва. В особі автора розкрилися риси тонкого романтич- 
ного поета і глибокого реаліста, Закоханий у ранню лірику П. Тичини, 
М. Куліш включає в свої твори музичні акорди поетичного слова, що- 
разу звертається до ритмізованої фрази, посиліоючи таким чином пое- 
тичне начало свого твору. Та й сюжетно це виправдано -- адже розпо- 
відь ведеться поетом і романтиком Ільком Югою. 

Ремарки у п'єсі також виразно художні, це свого роду поезії в про- 
зі. В них пульсує живий нерв хвилювання і пристрасті автора і героїв. 

Образна система п'єси виконує не тільки художню, але перш за 
все смислову функцію, посилюючи ту чи іншу авторську думку. Напри- 
клад, роль наскрізного символу в п'єсі відіграють окремі деталі: у кім- 
наті Ілька «мідяним удавом» виблискує гелікон -- атрибут романтика, 
який збирається своєю грою «гасити зорі на небі»; у підвальній кімнаті 
Насті із стелі ритмічно падають краплі, -- вони, наче водяний годин- 
ник, безупинно відмірюють хвилини Настиного життя. 

Напруженість становища перед початком атаки революційних по- 
встанців підсилюється картиною тривожної ночі -- «вітром розорана, 
вітром збурунена», «з ясночервоним од вітру неспокійним місяцем». 
Велич революції, її всенародний характер драматург підкреслює незви: 
чайними, гіперболізованими, часто символічними епітетами  («світло- 
ярливий пафос, вируючі глибини, зоряні простори, стоголоса мідь»), 
створюючи, таким чином, атмосферу схвильованості, піднесення, Вітер, 
цей постійний синонім революційного руху в радянській поезії, особли- 
во у віршах П. Г. Тичини, у п'єсі також має символічне значення. «Наш 
місяць. Ї вітер наш, Почекайте ще трошки, буде нашим весь світ», -- 
говорить з піднесенням Гамар. 

Суть образу, характер його поглядів загострюють художні порів- 
няння в мові героїв. Так, добором відповідних порівнянь автор створює 
картину тяжкої долі Насті «Все життя, як решето»; «Як статуя» стоїть 
скам'яніла від горя Настя). 

Одним із джерел художньої та смислової наснаженості п'єси є ши- 
роке і вміле використання автором асоціацій, які збуджують думку 
читача та глядача, роблять їх уяву активнішою, 

Вдумуючись у походження окремих художніх асоціацій, використа- 

них у п'єсі, приходиш до висновку, що вивчення драматургом рефлек- 

сології, про яке писав він ще на початку 20-х років І. Дніпровському, 

не пройшло марно. Так, наприклад, музика Марини, як умовний реф- 

лекс, викликає в уяві Ілька її образ, і, навпаки, її слова: «Я... я за Дів- 

чину скажу. Вона в поетавірила і вірить і, передайте, що береже для 

нього свою любов», -- обертаються на музику. Натренована уява 
Їлька підказує звичну картину: «Звичайно, музика, акорди до небес 1 

зорі, і голубі зірниці». і ; 

Експресивність вислову досягається в п'єсі не тільки завдяки ху- 

дожній образності мови, але й завдяки своєрідній будові фрази. Син- 

таксична структура мови відповідає особливостям композиції п'єси, по- 

ділу цілої дії на невеличкі епізоди. Автор широко вживає неповні ре- 

чення (еліпсиси), або речення присудкові, підкреслюючи ДіІйовість, рі- 

шучість героя («..Гамар обернувся, подивився, нахмурився»). Зустрі- 

чаються розірвані, незакінчені речення, що передають схвильованість 

106



героя, несподівану зміну настрою, З тією ж метою автор часто вико- 
ристовує інверсії, риторичні питання, звороти. Образ героя визначає 
вибір слів, конструкцію фрази та інтонаційне забарвлення її. Саме то- 
му мова «Патетичної сонати» становить надзвичайно складне поєднан- 
ня різноманітних мовних шарів: експресивна мітингова мова Луки і Га- 
мара; скупа, грубувата -- матроса Судьби; демагогічна -- Андре, над- 
ривна з еротичним забарвленням -- повії Зіньки; ліро-епічна, сповнена 
метафор, персоніфікацій, слухових та зорових образів мова ремарок. 
Близька до народної мова Оврама, романтично-піднесена в Ілька, різ- 
номанітна -- в залежності від обставин -- мова Марини: рішуча у чле- 
на контрреволюційного штабу Чайки. Таким чином, мова кожного героя 
визначена самою суттю його характеру. 

Те, що драма подана як розповідь Ілька Юги про свій революцій- 
ний маршрут, обумовлює досить широке використання драматургом 
монолога. Монологи -- виступи на мітингу -- Оврама, Луки, Гамара 
розкривають їх ставлення до революції. Це свого роду декларація по- 
всталого пролетаріату, а виступ Андре Пероцького -- лише машкара, 
за якою ховається ворог. Він говорить про революцію, а мріє про мо- 
нархію, говорить про волю, а в уяві бачить шибениці для революціоне- 
рів. Щодо характеристики другорядних (епізодичних) персонажів, то 
тут спостерігаємо таке: чим менше реплік, тим вони колоритніші, 

Глибини психологічної характеристики героя М. Куліш досягає за- 
вдяки використанню внутрішнього монолога. Монологи-роздуми, діало- 
гізовані монологи допомагають розкрити суперечності характеру героя, 
його сумніви, вагання і мрії. Це своєрідні роздуми вголос. В п'єсі від- 
бувається ніби роздвоєння образу на його зовнішнє і внутрішнє «я». 

В основному такі монологи пов'язані з образом Ілька, оскільки 
сюжет драми по суті обернений у внутрішній світ центрального героя. 

Не менш поширений і засіб сну, що дає можливість, як і монологи, 
краще охарактеризувати внутрішній світ персонажа, коло його думок 
та прагнень. Націоналісту Ступаю-Ступаненкові сниться «гетьман всія 
України Іван Степанович Мазепа», монархісту генералу Пероцькому -- 
голе поле, посередині піч і Христос у валянках («А Христос у валян- 
ках -- це добрий знак», -- говорить він). Видіння Ілька -- породження 
його хворобливої уяви -- теж близькі до снів. Сон, що сниться Ількові, 
коли він стоїть на варті, є своєрідним прологом до наступних подій. 

Використання прийомів сну, видінь, напливів викликали в свій час 
вогонь критики на драму М. Куліша, послужили приводом до звинува- 
чення драматурга в містиці, символізмі. Насправді, це був лише засіб 
змалювання романтичного світу персонажів. 

Наведемо приклад. Створюючи романтичний світ мрійливого Ілька, 
автор удається до гіперболізованих метафор: 

«Марина грає. Мені здається -- ще хвилина, ще один дотик руки, 
і хвиля світло-ярливого пафосу досягне неба, задзвенить об зорі і 
тоді небо -- зоряний рояль, місяць -- срібний ріг -- заграють над зем- 
лею патетичну симфонію, Мені до болю ясно в очах, я бачу далекі зо- 
ряні світи, чую музику зір». Романтичний настрій героя тут розкрива- 
ється якнайкраще. 

У художній системі драми М. Куліша далеко не останнє місце за- 
ймають народно-поетичні засоби, зокрема засіб антропоморфізації, тоб- 
то олюднення явищ і речей, «здатність надавати стихійним явищам 
природи і речам людських почувань і навіть намірів», як писав Горь- 
кий. Завдяки цьому засобу підснлюється романтичний струмінь твору. 
Ількові здається: «Підскочила свічка, ворухнулись речі», «На мене пли- 
ве щось беззвучне й темне. Свічка тоне». Або: «Я біля дверей підва- 

107



лу, -- говорить Ілько. -- Прислухаюсь. Мій слух такий напружено-про- 
зорий, що я можу чути й чую, як течуть в просторі час і зорі...» 

Часто образне слово, широкий художній вираз, деталь чи картина 
в п'єсі «Патетична соната» стають символом. З приводу використання 
різноманітних художніх засобів, аж до символічних, у творах письмен- 
ників-реалістів М. Т. Рильський писав: «Франко -- поет, Франко -- 
прозаїк, Франко -- драматург у творчій своїй практиці прямо і просто 
йшов реалістичною дорогою. Цьому твердженню ніяк не перечать ні 
алегоричність його загальновідомих «Каменярів», ні біблійна умовність 
його «Мойсея», ні імпресіоністичний зовні характер оповідання «Сой- 
чине крило», ні болюча суб'єктивність його збірки «Зів'яле листя». 
Адже й «Оливковий сад» такого безперечного реаліста як Мопасана, 
і «Смерть Ісана Ілліча» реаліста з реалістів -- Л. Толстого, і «Мати» 
основоположника соціалістичного реалізму Горького і «Тіні забутих 
предків» Коцюбинського, і «Лісова пісня» Лесі Українки мають у собі 
риси, які при добрій чи лихій долі можна назвати символічними... Мож- 
на, але не треба. Маємо, звичайно, тут не символізм, -- особливо, коли 

брати філософське значення цього слова, як його брали деякі літера- 

турно-мистецькі школи, -- а великі узагальнення, без яких не може 
жити література» 3. 

«Патетична соната» М. Куліша є новаторським твором не тільки 

за оригінальним поданням теми, але й за формою. В ній ми бачимо 
гармонійне поєднання змісту і форми, інтелектуальності і художності, 
слова і музики, Це один з кращих оригінальних творів соціалістичного 
реалізму, де висока романтика злилась з хвилюючою правдою буднів, 
героїкою боротьби за перемогу революції. 

«Патетична», -- говорив М. Куліш, -- це експериментальна робота, 

це спроба сконденсованого драматичного образу, стислої сцени, стис- 

лого слова, це спроба запровадження в драматичний твір музики як 

органічної складової частини, а не як супроводу, це спроба ритмічної 

будови п'єси од початку до кінця, це спроба збудувати твір на орга- 

нічному пов'язанні слова, ритму, руху, світла, музики, це боротьба, шу- 

кання (можливо і невдале) нової драматургічної техніки» ". 
Експеримент синтезування у драмі художніх прийомів різних видів 

мистецтв виявився вдалим. І поетична романтика Ілька, і суворий ре- 

алізм Луки, музика і фарби яскраво художніх ремарок становлять 

єдине ціле драми, про яку німецький драматург Ф. Вольф у передмові 

до німецького видання її писав: 

«Форма «Патетичної сонати» -- цієї до цього часу найбільшої ук- 

раїнської драматичної поезії в світовій літературі -- може бути порів- 

няна тільки з драматичними поезіями «Фауст» і «Пер-Гіонт» ?. 

з М.Рильський. Наша кровна справа. К., 1959, стор. 360--361. 
4 «Патетична соната» М. Куліша (на диспуті в будинку Блакитного). «Літератур- 

на газета», 1931, Хе 10. і 

5 Н. Кузякіна. Драматург Микола Куліш. «Радянський письменник», К., 

1961, стор. 131. 

-
Ф
о
5
9
ф
о
ф
о



ЛП.ІВОЛКОВА 

(Чернівці. Держуніверситет) 

Остап Вишня -- 
перекладач комедій Гоголя 

о
9
ф
ф
9
ф
о
Ф
ф
о
Ф
Ф
о
Ф
о
о
о
о
о
 

Якість перекладу великою мірою залежить від любові перекла- 
дача до творчості письменника, який перекладається, від близькості їх 
творчого методу, бо це сприяє проникненню в дух і майстерність ори- 
гіналу. 

Остап Вишня як перекладач Гоголя ідеально відповідав цій умові. 
Обох письменників живили ті ж самі джерела українського народного 
гумору. Не дивно, що Вишня від першого дитячого враження про «Со- 
рочинський ярмарок» до старості «пройшов» усе життя з Гоголем. Звер- 
нення Вишні до творчості Гоголя закономірне. «Хіба може письменник, 
кожний письменник, а тим паче такого жанру, як я, пройти повз твор- 
чість мого великого земляка, Миколи Васильовича Гоголя?» -- писав 
О. Вишня!. Радянський сатирик учився в свого земляка, багато думав 
і писав про нього. Ще 1925 р. він переробив гоголівського «Вія» в «му- 
зичний гротеск на 4 дії» для театру ім. І. Франка. 

О. Вишня любив і глибоко поважав М. Гоголя. Те, що видавництво 
«Мистецтво» у 1951 р. запропонувало йому перекласти гоголівську дра- 
матургію, Вишня вважав «за честь» для себе, а здійснення цього зав: 
дання «за свій громадський обов'язок» 2, Сам блискуче володіючи скар- 
бами українського слова, звертається Вишня також за допомогою до 
М. Т. Рильського, який став неофіційним редактором перекладів. 

На якості роботи величезною мірою позначилося те, що і Гоголь, 
ії Вишня -- сатирики. Сатира вимагає від письменника (отже і від пе- 
рекладача) особливого бачення життя і відповідного вміння викривати 
його пороки специфічними художніми засобами. Драматичний твір та- 
кож має специфіку: він покликаний бути не тільки прочитаним, але й 
побаченим зі сцени та почутим у живому слові. Тому перед переклада- 
чем постають додаткові труднощі (тут Вишні став у пригоді власний 
досвід драматурга); Заперечуючи як буквалізм, так і перекладацьке 
свавілля, О, Вишня виявляє глибоке розуміння теоретичних проблем пе- 
рекладу, який має бути не копією, але й не переробкою: «Треба пере- 
класти «Ревізора» Гоголя.. А як це зробити? «Адекватно!» -- чую я 
голоси, будь вони трижди прокляті!» «Я ж буду злочинцем, коли зроблю 
з Гоголя Вишню! А хіба я зможу підпаскудитися, щоб із Вишні зробити 
Гоголя?!» 3 

(О., Вишня, Твори в 7-и томах, т. МП. «Дніпро», К., 1965, стор. 13. 
2Там же, стор. 390. 

"З Там же, стор, 362, 364. 

109



На жаль, вишнівські переклади не досліджені. Зауваження С. Ков- 
ганюк, що Вишня «своєрідно переклав «Ревізора» ?, декілька рядків 
у книзі І. Дзеверіна «Остап Вишня» 5 та рецензія Є. Старинкевич на 
виставу «Ревізор» в театрі ім. І. Франка? -- майже і все, чим обмежи- 
лися літературознавці. Однак зразкові переклади драматичних творів 
Гоголя, які злійснив О. Вишня, стоять в одному ряді з оригінальними 
творами українського сатирика й так само, як і вони, потребують до- 
слідження. 

Переклади О. Вишні цілком відповідають нормі української мови, 
зберігаючи волночас особливості гоголівського стилю. Вони зрозумілі 
глядачеві та читачеві, Логічний бік п'єс Гоголя передається повно та 
ясно. 

Висвітлити всі аспекти вишнівського перекладу в невеликій статті 
неможливо, Тому розглядаються лише деякі питання передачі Вишнею 
ідейної спрямованості і стилістичігої забарвленості комедій: переклад 
ідеом, лексичних компонентів, до яких немає українських відповідни- 
ків, ії переклад слів лексичних шарів, що їм Гоголь вперше в історії 
російської літератури надав права на літературне вживання. 

Гоголь одним з перших відобразив соціально важливий конфлікт 
доби, що визрівав між збіднілим дворянством та купецтвом, яке зро- 
стало економічно й прагнуло політичних привілеїв, У «Ревізорі» ця ідея 

проходить в діалозі городничого та купців (У дія, 2 ява) 7. 

Оригінал Переклад 

Городничий, И брюхо Городничий. Ще й пузо 
сует вперед: он купец, его не вперед висуває: він купець, його 
тронь. є«Мь, говорит, и дворя- не займай. «Ми, каже, й дворянам 
нам не уступим». Да, дворя- не поступимось». Так, дворянин... 
нин.. ах ть, рожа!.. а как ах ти ж пика!.. а як розіпре 
разопрет тебе брюхо да набьешь тобі пузо та понабиваєш собі ки- 
себе карман, так и заважничал! шені, то й губу закопилив! Фу 
Фу ть, какая невидаль! Оттого, ти, яке диво! Від того, що ти 
что ть: шестнадцать самоваров шістнадцять самоварів видулиш 
вьдуешь в день, так оттого и за день, од того й губу копилиці? 
важничаєшь? Да я плевать на Та плювати мені на твою голову 
твою голову и на твою важность! й на твою пиху! 

Наведене зіставлення доводить, що перекладач не просто наслідує 
текст оригіналу, а передає соціальний зміст репліки засобами рідної 
мови. Тому гоголівське важничаешь передано губу копилиш. Хоча в ро- 
сійській мові виразові «губу копилиш» відповідає «нос задираещь» ?, 
мовний колорит не змінюється, бо перекладач враховує ідейний зміст 
та емоційну забарвленість тексту. 

Ще більше розкриває конфлікт між дворянством та купецтвом су- 
перечка тітки зі свахою в «Одруженні» (І, І3). Переклад і в цьому ви- 
падкові передає і соціальний, і емоційний бік суперечки. У Гоголя мова 
дійових осіб є важливим засобом їх характеристики. В «Одруженні» 

в згаданій суперечці поряд з іншими елементами характеризуючого 
значення набуває словосполучення: ...право, купец один станет за всех. 
У перекладі посилюється просторічне звучання вставного слова лпра- 

4С,. Ковганюк. Переклад художньої російської прози на українську мову. 
36. «Питання перекладу», К., 1957, стор. бІ. 

5 І, Дзеверін. Остап Вишня. К., 1957, стор. 43. 
о Є. Старинкевич. На гоголівських виставах. «Літературна газета», 12 бе- 

резня 1952. 
7 Далі римські цифри позначають дії комедії, арабські -- яви. 
з Б, Гр не рено української мови, т. І, К., 1907, стор. 335; В. Даль. 

Толковьй словарь живого великорусского язька, т. Г, М. 1955, стор. 573; т. П, 

стор. 556. 

по



80 -- їй право. Це зроблено тому, що перекладач «виправляє» непра- 
вильно сформульовану через некультурність дійової особи другу части- 
ну фрази: купец один станет за всех. Переклад звучить: їй право, один 
купець вартий усіх. Без частки їй випала би важлива характеризуюча 
подробиця. Дуже вдало вжита форма вартий усіх. Вона зливається з 
внутрішнім змістом усієї суперечки. Оскільки доводиться матеріальна 
перевага купця, у контексті відновлюється первісна семантика слова 
вартий. 

Прагнення перекладача зберегти ідею твору ілюструє і зіставлення 
заключних реплік суперечки: 

Арина Пантелеймоновна, Орина Пакнтелеймоківна, 
Врешь, врешь: дворянин... Губернах- Брешеш, брешеш: дворянин... Гу- 
тор больше сенахтора! Разносилась бернахтор більший за сенахтора! Роа- 
с дворянином, а дворянин при слу- носилась з дворянином! А дворянин, 
чає также гнет шапку, як треба, теж скидає шапку. 

Переклад має певне відхилення від оригіналу, яке обумовлено 
труднощами передачі фразеології. Постає проблема перекладу фразе- 
ології, яку Гоголь часто використовує для соціально-сатиричної харак- 
теристики дворянства царської Росії. Вишня творчо, щоразу по-іншо- 
му, розв'язує це завдання. Він намагається зберегти «дух твору», а не 
літеру, -- говорячи словами Бєлінського, не передає фразеологізми та 
ідіоми дослівно, але підшукує паралелі з української мови, які внутрі- 
шньо відповідали б змістові оригіналу. 

Метонімічний фразеологізм замінюється виразом: гнет шапку -- 
скидає шапку. Зберігаючи гоголівську ідею, Вишня знаходить відповід- 
ник до фразеологічного сполучення Гляди налет на свой полет, а ц по- 
хвастаться нечем: шапка в рубль, а щи без круп -- Каже дядя, на себе 
глядя, а й хвастонути нічим. Верба товста, а в середині пуста. У Гого- 
ля прислів'я натякає на розорення дворянства, У перекладі цей натяк 
дістає ще додаткового значення, яке наголошує аж ніяк не обгрунто- 
вану дворянську пиху, Перекладач зумів зберегти й риму: налет--по- 
лет, дядя--глядя. 

Наведемо ще приклад з «Одруження» (І, 21): 
Подколесин. Да мне самому Подкольосін. Та вона мені 

она сначала бьло понравилась, да пос- самому спочатку була сподобалась, 
ле, как начали говорить: длинньй 
нос, длинньй нос, -- ну я рассмот- 
рел, и вижу сам, что длинньй нос. 

а потім, як почали говорити: дов- 
гий ніс, довгий ніс, ну я роздивився 
і бачу, що довгий ніс. 

Кочкарев, Зх ть, пирей, не Кочкарьов. Ех ти, тютя з по- 
нашел дверей! Они нарочно толкуют,  лив'яним носом. Вони навмисно го- 
чтобь тебя отвадить... ворять, щоб тебе спровадити... 

Сам Гоголь міг підписатися під таким перекладом, де повністю 
збережено суто гоголівське комічне забарвлення. Словник Грінченка 
пояснює приказку «Се тютя з полив'яним носом» як «Вот еще дурак, 
простофиля» 2, Нагадаємо, що Кочкарьов постійно називає Подкольо- 
сіна: дурак, свинья, мерзавец, старьій бабий башмак і т. д. Отже вну- 
трішньо переклад цілком відповідає оригіналу. Більше того в перекла- 
ді посилюється комічний ефект сцени. До цього спричиняється калам- 
бур: длинньй нос--довгий ніс відданиці і раптом -- Сам ти тютя.. 
з носом. (Зрештою цей каламбур перегукується з фіналом комедії, коли 
і Подкольосін, і Агафія Тихонівна, і сам Кочкарьов -- всі залишають- 
ся «З носом»). 

Якщо перекладач не знаходить рівноцінної заміни фразеологізмові, 
він іде шляхом, який вказав сам Гоголь 19: щоб наблизитись до оригі- 

9 Б. Грінченко. Словар української мови, т. ТУ, К., 1909, стор. 300. 
10Н, В. Гоголь. Собр. соч. в б-и томах, т. 6, ГИХЛ, М., стор. 293. 

ПІ



налу, О. Вишня відходить від нього. У «Ревізорі» (П, 8) зустрічаються 
такі відходи-наближення: 

Городничий.. Славно завязал Городничий.. Славно закру- 
узелок! Врет, врет -- и нигде не тив! Бреше, бреше -- і ніде не спіт- 
оборвется! А ведь какої невзрачнь/й, кнеться! А дивись, яке мале, мир- 
низенький. Кажется, чогтем бь при- шаве, Здається, нігтем би Його -- 
давил его. разі 

Переклад не збігається дослівно, А якщо зробити зворотний каль- 
кований переклад, то ані узелка, ані придавил бог в такому російському 
тексті не буде. Але в тому й полягає талант перекладача, щоб пере- 
дати текст «своїми словами», рідною мовою, зберігаючи всю принадність 
оригіналу. У Вишні на відміну від гоголівського тексту виникає навіть 
деяка експресивність: Кажется-ногтем біг придавил его -- здається, ніг- 
тем би його -- раз! Та ця експресивність не сприймається як переклад- 
ницька сваволя: вона зливається з усім змістом сцени, де городничого 
нетерплячка бере довідатися, що за птиця прибулий ревізор і чи вда- 
сться його обдурити та скоріше позбавитися «инкогнита проклятого». 

У сцені першої зустрічі городничого з Хлестаковим Гоголь вживає 
дві синонімічні ідіоми. Маючи підозру, що Хлестаков -- ревізор, город- 
ничий говорить: О, тонкая штука! Зк, куда метнул! Какого туману на- 
пустил! Разбери, кто хочет. І далі: Он хочет, чтобьї считали его инког- 
нитом. Хорошо, подпустим ц маг турусь, как будто совсем и не- знаєм, 
что он за человек. У словнику Даля наведені приказки тлумачаться 
так: «Турусь -- пустая болтовня, вздорное вранье» ". «Пустить тумана, 
задать тумана, пустить пьль в глаза, обморочить» 2. 

Вишня в такий спосіб перекладає гоголівські приказки: 
Городничий. 0, тонка штука! Он куди закинув! Якого туману 

напустив! Розбери, хто хоче. Ї: Він хоче, щоб вважали його інкогнітом. 
Добре, і ми напустимо туману, удамо, ніби зовсім і не знаємо, що він 
за один. Грінченко поясніоє приказку: «Туман навести на кого» -- 
обморочить, отуманить З, Отже, ідіому збережено, але Гоголь, уникаю- 
чи повторення, вжив дві приказки, близькі за значенням. Вишня по- 
вторив туману напустити, та компенсував це повторення введенням ін- 
шого фразеологізму: що він за один. Гоголівський стиль збережено. 

У деяких випадках ідіоми «розшифровуються», проте, дух фрази 
не порушується. У монолозі Хлестакова (ШІ, 6) слова; Я цм всем задал 
острастку перекладено: Я їм усім нагнав страху. Це вдалий переклад, 
бо він переходить у дальший текст -- та мене сама державна рада 
боїться, -- не порушуючи цілосності думки. Або в «Одруженні»: Мне 
кажется зто, однако, насчет личности -- Мені здається, це одначе об- 
разливо. 

Іноді спостерігаємо протилежне явище, Словосполучення заміню- 
ється фразеологізмом. Тут знову ж таки перекладач відступає від тек- 

сту для найвірнішої його передачі (ЇЇ, 8): 

Хлестаков. Унтер-офицерская Хлестаков.  Унтер-офіцерська 
жена совсем другое, а меня вь не жінка зовсім інше, а мене ви не смі- 

сместе вьсечь, до зтого вам далеко... єте шмагати, руки короткі... і 

Доля окремих ідіоматичних словосполучень вирішується по-різному, 
Часом підшукуються еквівалентні заміни: судьба индейка -- доля слі- 

па. В інших випадках Вишня знаходить українські фразеологічні си- 

ноніми: волось; дьібом встают -- волосся дибки стає; отдает немного 

водкою -- одгонить трохи горілкою; пьет горькую -- п'є оковиту. 

и В, Даль, Толковьй словарь, т. ТУ, стор. 444." 
І Там же, стор. 442. | 3 
і Б, Грінченко. Словар української мови, т. ГУ, стор. 294. 

112



Майстерність перекладача проявляється також, коли він передає 
«слово-ер». В українській мові немає прямого відповідника цьому ви- 
разові. Найчастіше його в перекладах замінюють ввічливою формою 
«прошу» ". Використовує це і Вишня. Та не завжди такий переклад 
відповідає нюансам змісту, який несе в російській мові вказаний вираз. 

.У комедії «Одруження» розлючені женихи йдуть з дому Агафії Ти- 
хонівни, яка не виправдала їх надій. Анучкін кидає свасі: Знай я, что 
невеста с таким образованием, да я... да и нога ба! моя просто не бьла 
здесь. Вот как-с. У даному випадку «слово-ер» підкреслює претензію 
на світськість, галантність. Заміна цього виразу через «прошу» знизила 
6 удавану гідність Анучкіна. 

Тому перекладач вводить додаткове слово й репліка звучить: От 
як воно. Спостерігаються й інші цікаві заміни («Ревізор», У, 8): 

Бобчинский. У нас с Петром | Бобчинський. У нас із Пег- 
ЙИвановичем шшестьдесят | пять-с на ром Івановичем шістдесят п'ять, про- 
ассигнации-с, да-с. шу вас, аснгнаціями. Іменно. 

Своєрідно розв'язується завдання заміни «слова-ера» в тих випад- 
ках, коли перекладач пропускає згаданий вираз, але інші слова репліки 
отримують зменшувально-принижуючі суфікси. Цим компенсується про- 
лущення дуже важливого характеризуючого елементу мови персонажу. 
Так, у мові Бобчинського до багатьох слів додається постпозитивна 
частка-с, що передає самопронизливе «сюсюкання» дійової особи. Пере- 
клад чудово передає цю особливість (У, 5). 

Бобчинский. Дай бог вам Бобчинський. Дай боже вам 
всякого богатства, червонцев и сьн- усякого багатства, червонців і синоч- 
ка-с, зтакого маленького, вот знта- ка отакого манісінького, отакунького, 

кого-с! Чтоб можно било на ладош- Щоб можна було на долоню посади- 
ку посадить, да-с! Все будет маль- ти, прошу вас, а синочок, усе крича- 
чишка кричать... тиме... 

Гоголь перший у російській літературі закріпив за просторічно-роз- 
мовною, а також лайливою лексикою право на літературне вживання 
з метою мовної характеристики персонажів. Вказані лексичні шари ши- 
роко й різноманітно використані в Його комедіях. У той же час мова 
кожного персонажу індивідуалізована. Перед Вишнею постало завдан- 
ня зберегти в перекладі як багатоманітність просторічної й лайливої 
лексики, так й її зображально-характеризуюче значення. Український 
переклад відображає грубість і солдафонство городничого, Наприклад: 
Зк куда хватили -- Ото бевкнули. Особливо колоритна мова городни- 
чого в діалозі з купцями (М, 2): 

Городничий. Самоварники, ар- Городничий. Самоварники, ао- 
шинники., архиплуть, протобестни,  шинники,.  архизлодії,  протобестії, 
налуваль  мирские.. Знаєте ли ви, шахраї мирські.. Та чи знаєте ви, 
семь чертей и одна ведьма вам в сім чортів і одна відьма вам у зу- 
зубь... би... 

Не менш показовий монолог городничого в останній дії (М, 8): 
Городничий.. как я, старнії Городничий.. як я, старий ду- 

дурак? Виьжил, глупьй баран, нз рень! Одурів, старий баран! 
ума!.. «Дурня йому, дурня старій пад- 
Дурака ему, дурака, старому под- - люції!.. 

лецу!.. 
Я  бьі всех зтих бумагомаракі! 

У, щелкоперь, либераль  проклятьге! 
Чертово семя! 

Я б усіх отих писак! У, перодря- 
пи, ліберали прокляті! Чортове на- 
сіння! 

Вишня обирає слова, які найбільше відповідають оригіналові, хоча 
часом, прагнучи передати внутрішній зміст, він відходить від літери 

й Пор. М. Рильський. Художній переклад з однієї слов'янської мови на 
іншу. Вид-во АН УРСР, К., 1958, стор. 29. 

5, Українське літературознавстио, вип. ІЙ, 13



оригіналу: ввіжил, глупьшй баран, из ума -- одурів, старий баран; бума- 
гомараки... щелкоперьі -- писаки.. перодряпи. 

Різні значення слова оригіналу мають у перекладі несподівані на 
перший погляд відповідники, які, проте, точно передають змістовні 
відтінки оригіналу. Слова дурак і глуп звичайно передаються як ду- 
рень. Перекладач використовує й інші можливості (І, 11): 

Кочкарев. Дурак, дурак наби- Кочкарьов. Дурень ти, дурень 
тьй, зто тебе всякий скажет: глуп,вот  несосвітенний, це тобі всяк скаже. 
просто глуп, хоть и зкспедитор... Молоп, от просто йолоп, хоч і експе- 

дитор... . 
Лежит, проклятьй холостяк! Ну, Лежить, проклятий холостяк! НУ, 

скажи.. на кого ть похож? Ну, ну, - скажи... на що ти схожий? НУ, ну, 
дрянь, колпак... погань, тюхтій... 

Чи можлива така заміна? Так! Вона не порушує сенсу репліки. 
Більше того, вище Кочкарьов звертається до Подкольосіна з питанням: 
Ну не олух ли ть? Вишня перекладає: Ну не йолоп ти? Двічі повторю- 
валася лайка дурень і, уникаючи нових повторень, перекладач робить 
цілком припустимий відхід від оригіналу. Вільно, але передаючи 
стилістичну забарвленість гоголівського тексту, перекладено коллак -- 
тюхтій. 

Перекладаючи розмовно-просторічну лексику, Вишня не лише праг- 
не вірно її передати, але й слідкує за тим, щоб переклад був живий, 
легко сприймався. Перекладач обирає найбільш яскраві, влучні вирази, 
зберігаючи при цьому семантичне значення кожної гоголівської реплі- 
ки. Крім цього, враховується зв'язок репліки з усією мовною партією 
персонажу. Так, мовна партія дворянина Кочкарьова рясніє вульга- 
ризмами та розмовно-просторічними виразами: улизнешь -- дреманеш, 
тресну со смеху -- лусну 30 сміху, нелегкая прибрала биг его -- лиха 
година прибрала б його зовсім. Це підкреслює, що Кочкарьов належить 
не до високого світського кола. 

Характерна деталь у мові свахи мать моя, матушка перекладаєть- 
ся: матінка моя, люба моя. Обидві форми властиві мові перекладу. 

У драматичних творах Гоголя сваха, купчиха, Осип перекручують 
лексику іншомовного походження, в тому числі лексику, що відображає 
чиновницьку ієрархію царської Росії. Ці форми в перекладі зберігають- 
ся без змін: екзекухтор, сенахтор, губернахтор, єлистратишко, по міні- 
стеріях, хлігер, кумпанія, прошпект, велікатний. 

Представники привілейованої соціальної верхівки вживають слова 
іншомовного походження з претензією на світськість, проте також пе- 
рекручують їх: амбре, мове-тон, реприманд, жуїрую. Цей прийом у Го- 
голя мав певну зображальну мету, тому перенесення подібних форм 
у переклад художньо виправдано. 

Зустрічається поодинокий випадок перекладу слова зі «світського» 
жаргону словом, яке є нормою української літературної мови. В «Одру- 
женні» сваха називає одного з женихів субтильним. Це слово створене 
від французького 8цЬіЇ, -е -- витончений, дрібний і оформлене на зра- 
зок російських прикметників. Заміна цього слова на тендітний від- 
повідає мовній традиції перекладача. 

Проте, перекладу без жертв не буває. На жаль, втрачають народ- 
но-розмовний характер репліки купця Старикова і тітки-купчихи, Част- 

ки замінюються: чай -- мабуть, кажись -- здається. 
Художньо не виправданий і такий переклад, коли властиві для мо- 

ви важкодума Подкольосіна численні вставні слова й частки пропуска- 

ються, Наприклад: однако ок ведь сукно-то на них будет, чай, похуже, 
чем на моем? -- А сукно ж на них буде, мабуть, гірше, як на моєму? 

ПА



Перекладач із п'яти таких форм залишає три, чим порушується мовна 
характеристика образу. 

-. Не зберігає переклад гоголівського прийому змішування різних сти- 
лів, коли поряд стоїть висока лексика і вульгаризми: 

Городничий. Да, таков уже Городничий. Атож. Такий 
нензьяснимьй закон судеб: умиьй уже незрозумілий закон долі: розу- 
человек -- или пьяница, или рожу  мна людина або п'яниця, або таку 
такую состроит, что хоть святьх вь- пику скривить, що хоч святих ви- 
носи. нось (І, 1). 

У деяких випадках перекладач робить кальки фразеологізмів: глуп, 
как сивьй мерин -- дурний, як сива шкапа; зато уж каких женихов тебе 
припасла! -- зате вже яких женихів тобі припасла! 

Дружина перекладача В. А. Губенко-Маслюченко згадувала на між- 
вузівській науковій конференції («Остап Вишня і проблеми української 
сатири», Одеса, березень 1964 р.), що, шукаючи відповідника епіграфу 
до «Ревізора», Вишня радився не лише з М. Т. Рильським, але букваль- 
но з усіма знайомими, які мали відношення до української літератури, 
та так-таки не знайшов і залишив кальку: не кивай на дзеркало, колі: 
пика крива. 

Часом у перекладі зустрічаємо русизм баришня, хоча в ряді випад- 
ків маємо і відповідну традиційну українську заміну: панночка. 

Вказані огріхи не знижують високої якості перекладу, над яким 
Вишня продовжував працювати і після того, як було здійснено поста- 
новки комедій у його перекладах. 

На жаль, звірити редакцію тексту, за яким ставилися спектаклі, З 
останніми варіантами не вдалося. Однак у рецензії Є. Старинкевич від- 
значалося як негативне явище часте вживання звороту: що він за один 15. 
У друкованому тексті цей вираз зустрічається лише там, де він відпо- 
відає оригіналові. 

О. Вишня писав: «Українській радянській літературі потрібні до- 
сконалі переклади творів М. В. Гоголя, і коли мені припала ця честь. 
то це не значить, що роботу виконано як слід і що до неї не слід ще і ще 
повернутися, щоб таки справді мати переклад, достойний незрівнян- 
ного оригіналу» 15. І хоча перекладач через свою скромність сумніва- 
ється, «що роботу виконано як слід», зіставлення оригіналу і перекладу 
показує: своє завдання О. Вишня виконав блискуче. 

Польський письменник і перекладач М. Русинек говорить, що «пе- 
рекладацьке мистецтво може в своїх найвищих досягненнях зрівнятися 
з оригінальною літературною творчістю» 7. Це повністю стосується Ви- 
шні-перекладача. 

Читаючи комедії М. Гоголя в перекладах О. Вишні, зазнаємо есте- 
тичної насолоди, радісно дивуємось високій художності перекладу. Ана- 
лізуючи переклад, бачимо, що він гідний творів М. Гоголя і витримає 

випробування часу. 

і5 Є. Старинкевич. На гоголівських виставах. «Літературна газета», 

ІЗ березня 1952 р. 
і О. Вишня. Твори.., т. МІ, стор. 14-15. 
п Місбна| ВизіпеКк. Ргама різаг5кіє Шитасга. 36. О 57іисе Шитас7епіа, 

ХУгосіам, 1955, стор. 439. 

у
)
ф
ф
ф
ф
ф
о
ф
 

8



8 П.ПОПОВ 

(Львів. Держуніверситет ім. І. Франка) 

Шевченко в перекладах І.Сурикова 

»
о
с
о
о
ф
о
ф
о
9
0
Ф
Ф
Ф
0
9
Ф
е
9
Ф
 

Творчі взаємозв'язки літератур народів нашої країни привер- 
тають до себе все більшу увагу дослідників. Один із аспектів цієї про- 
блеми -- з'ясування впливу російської літератури на розвиток братніх 
літератур -- як стверджує критика, вивчений з достатньою повнотою. 
Менше розроблено питання впливу літератур братніх народів на твор- 
чість російських письменників і поетів. 

Наша уява про творчий розвиток багатьох оригінальних обдарова- 
ностей в російській літературі не може бути повною, якщо не врахову- 
вати впливу на них літератур інших народів СРСР, зокрема україн- 
ського. 

Одним із тих, чий творчий розвиток проходив під могутнім впли- 
вом української літератури, зокрема музи Т. Г. Шевченка, є таланови- 
тий і своєрідний російський поет І. З. Суриков. Спадщина Сурикова ще 
мало досліджена. Вивчення творчих взаємин поета з українською літе- 
ратурою допоможе більш повно з'ясувати особливості його творчого 
шляху. 

Відомий український поет П. Грабовський один з перших звернув 
увагу на народність поезії І. Сурикова і на те, що становлення його 
таланту проходило під впливом Т. Г. Шевченка. У 1894 р. Грабовський 
видав у Львові збірник віршів І. З. Сурикова в своїх перекладах на ук- 
раїнську мову і з власною передмовою, в якій писав: «Іван Сурик ці- 
кавий для нас яко поет щиро народний, а в друге -- яко поет, що ви- 
робив ся переважно під впливом творів Шевченкових і в значній части 
слідував тим творам» ?. 

П. Грабовський не вважає цей факт випадковим у творчій біогра- 
фії російського поета, бо, за його словами, І. Суриков «не тільки доб- 
ре знав і переймався Шевченком, а читав навіть інших письменників 
українських, та був знайомий і з народною поезією нашою, звідки не 
раз черпав мотиви» 3. 

На підтвердження того, що «Сурик кохався в письменстві україн- 
ському... і був навіть добре ознайомлений» з українською мовою, Гра- 
бовський нагадує про приватне листування І. Сурикова українською 
мовою (лист до поета-самоуки Вороніна) 7. 

! Див. Корнелий Зелинский. Что дают русской литературе народь СССР. 

Лите я газета», 18 февраля 1964 г. 
5 Рози ти б Череклав з російської Павло Грабовський. Накладом 

Костя Паньковського, Львів, 1894, Дрібна бібліотека, книжечка б, стор. 3. 
зЗТам же, стор. І?. 
Там же, стор. 14. 

116



На це звертають увагу також радянські дослідники І, Федоров 7. 
Є. С. Калмановський 5, А. Димшиць" та ін. 

Дослідники слушно зазначають, що основною причиною уваги 
І. Сурикова до демократичної української поезії і особливо до творчо- 
сті Т. Г. Шевченка було відчуття спільної історичної долі трудящих 
братніх народів і їх прагнень. У творчості Шевченка волелюбні мотиви. 
як відомо, набували грізного пафосу і чіткої політичної спрямованості. 
Гому зрозуміло, що Суриков, який сам повною мірою відчув тягар со- 
ціального гноблення, всією душею тягнувся до соціально зрілої і худо- 
жньо виразної музи Т. Г. Шевченка, в якій він вбачав «поразительное 
разнообразие мотивов», пояснюючи це тим, що Т. Г. Шевченко «видел и 
пережил многое...» 8. 

Виступаючи продовжувачем таких поетів, як Кольцов, Циганов, НІі- 
кітін, І. Суриков не міг обминути впливу їхньої творчості. А однією з 
особливостей творчих зацікавлень Кольцова -- поета, найбільш близь- 
кого Сурікову, були повага й інтерес до української літератури. 

Кольцов добре знав життя і мистецтво українців, про що свідчать 
його вірші «Путник» і «Ночлег чумаков». Він написав українською мо- 
вою три поетичних твори: пісню «Голубонько, доню!», вірші «Возвра- 
щение запорожцев з Кавказа» і «Послание к другу из Малороссии». 
Крім того, Кольцов, як свідчить радянський дослідник А. Ковальов ?, 
дружив із Щепкіним, приятелював із українським поетом Є. Гребінкою. 
Творчість Кольцова, в свою чергу, високо оцінювали видатні діячі ре- 
волюційно-демократичної культури, зокрема Т. Г. Шевченко, який на- 
зивав його «позт наш», 

Показово також, що Шевченко мету свого щоденника «Журнал» 
з'ясував такими рядками із вірша Кольцова: 

Пишу не для мгновенной славні. 
Для развлеченья, для забави. 

Для мильх искренних друзей, 
Для памяти минувших дней. 

Дружні взаємини представників братніх літератур, ідейне та твор- 
че взаємозбагачення їх не могли не бути сприйнягими поетом, який 
вийшов із надр простого народу і тягнувся до світлого розуму своїх по- 
передників і сучасників, що боролись за щастя трудящого люду. 

Це ще одно джерело тих симпатій до української літератури, що 
їх виявив І. Суриков. Щоб познайомити широке коло російських читачів 
із скарбами української поезії, Суриков береться за переклади творів 
Т.Г. Шевченка. 

Одним із перших віршів, перекладених І. Суриковим у 1839 р., бу- 
ли «Думи мої, думи мої...» Це, по суті (як слушно зауважує А. Дим- 

5 И. Федоров. Из архивньх матерналов И. 3. Сурикова. Записки отдела ру- 
кописей Всесоюзной библиотеки им. В. И. Леннна, вьп. 5, Соцзкгиз, 1939, стор. 35. 

ЗЕ. С.Калмановский. Вступительная статья к сборнику «Л. Н. Трефолев. 
И. 3. Суриков, С. Д. Дрожжин. Стихотворення». Библиотека позта. Малая серня. 
Изд. 3. «Советский писатель», М.--Л., 1963, стор. 48--49. 

А. Дьмшиц. Вступительная статья к сборнику «Й. 3. Суриков. Собранис 
стихотворений». Библиотека позта. Большая серия, «Советский писатель», Л., 1951; 
Див. також: И. 3. Суриков, Песни, Бьмлинь, Лирика. Письма к самородкам-писа- 
телям. Под ред. и с предисловнем Т. Д. Десва-Хомяковского, Всероссийское общество 
крестьянских писателей», М., 1927, стор. 133-- 168. 

8 Див. И. Федоров. Из архивньх матерналов И. 3. Сурикова. Записки отдела 
рукописей Всесоюзной библиотеки им. В. И. Ленина, Письмо Сурикова к И. Н. Ба- 
рьишеву 27 нюня 1878 г. Соцзкгиз, 1939. є 

9 А. Ковалев. Братская связь. «Подьем», Х» 5, 1959. Див. також: О. Мель- 
ниченко. О. В. Кольцов і Україна (До 150-річчя з дня народження). «Вітчизна», 
Хе 10, 1959. 

и7



шиць), тільки варіація зачину шевченківського твору 19. Інші ж мотиви 
соціального та історичного характеру, властиві цьому творові, револю- 
ційно-демократичні заклики залишились поза увагою перекладача. 

Але вже другий вірш «Вдова», який є перекладом Шевченкового 
твору «По улиці вітер віє» (1848), зберігає всі основні мотиви оригі- 
налу, в тому числі і ноти соціального протесту, які є в творі Шевченка. 
Зберігся і ритмічний малюнок оригіналу: 

Воєет ветер, злится вьга, 
Снег кругом взметаєт. 
По селу вдова-старуха 
Бродит, чуть ступаєт. 
Осьпаємая снегом 
Спереди и сзади, 
Бродит, просит горемька, 
Просит христа-ради ". 

І. Суриков зберігає і цю викривальну ноту в своєму перекладі: 

Бродит, просит со слезами 
У людей богатьх, 
Что ее кормильца-сьна 
Отдали в солдать. 

Як бачимо, усі особливості оригіналу перекладач намагається збе- 
регти. 

Цей переклад став основою для популярної дореволюційної народ- 
ної пісні 13. 

Другий вірш Т. Г. Шевченка «На улиці невесело...» (1848) в пере- 
кладі дістав назву «Нет мне радости, веселья...» 

І. Суриков уміло передає глибоко драматичні переживання героїні -- 

Долго ль мучиться, терпеть мне, 

Долго ль с горем биться? 
Вьйти замуж за другого, 
Или утопиться? 

Якщо цей переклад ми порівняємо з відповідними рядками оригі- 
налу 

Що ж мені робити, 
Де мені подітись? 
Чи то з іншим полюбитись, 
Чи то утопитись? -- 

то побачимо, що він зберігає лексично-ритмічні особливості Шевченко- 
вої строфи. Але І. Сурикову можна закинути те, що далі граничну стис- 
лість Шевченкових рядків він розбавляє зайвим багатослів'ям. Замість 
стислого Шевченкового: 

Скажу йому: «Сватай мене 
Або одчепися! 
Бо як мені у матері... 
То лучче утопиться». -- 

ю Д. Дьимшиц. Комментарии к сборнику «Й. 3. Суриков. Собрание стихотворе- 

ний», Библиотеха позта, Большая серия. «Советский писатель», Л., 1951, стор. 326. 

ПИ. Суриков. Собрание стихотворений. Библиотека позта. Большая серня. 

«Советский писатель», Л., 1951, стор. 268. , М 

і Тарас Шевченко. Повна збірка творів в З-х томах, т. 1, Поезії, Держав- 

не вид-во художньої літератури, К., 1949, стор. 433. 

із праоданоноях «Краснье зори», ГИЗ, М.-Л., 1928. 

118



у Сурикова дві строфи, які явно програють при порівнянні з оригіналом: 
Я скажу ему: «Послушай, 
Друг мой, не сердися. 
Если любишь, так посватай, 
Нет -- так откажися! 
Чем терпеть мне все попреки, 
С матерью браниться, 
Чем идти мне за другого -- 
Лучше утопиться! 

Як бачимо, така деталізація почуттів і дум героїні знижує емоцій- 
чу напруженість вірша. Однак перекладач все ж досягає мети -- пере- 
дати ідейну спрямованість і художню своєрідність оригіналу. Цей пе- 
реклад також набув популярності у 80-і роки як народна пісня. Різні 
варіанти його можна знайти у старих пісенниках «Колечко» (М., 1908), 
«Лучинушка» (М., 1910), «Золотье гусли» (М., 1910), «Русский песен- 
ник» (М., 1912) та ін. М, Як характерна пісня про минуле, вона включена 
у збірник пісень «Красное знамя» (ГИЗ, М.--Л., 1930) 15, Але не зав- 
жди І. Сурикову вдавалося зберігати в перекладі високий ідейно-худож- 
ній рівень творів Т. Г. Шевченка. Подекуди він збивається з послідов- 
но реалістичного тону, притаманного оригіналові, вносить у переклад 
інтонації сентиментально-ідилічного характеру. 

І. Суриков пише вірш «Во чистом поле калина...» (1847) за мотива- 
ми твору Т. Г. Шевченка «Чого ти ходиш на могилу?» Поряд із страж- 
даннями доньки Шевченко змальовує горе матері, охопленої тяжкими 
передчуттями, У творі Сурикова немає образу матері, душевні муки якої 
зрагічним акордом завершують твір Шевченка. Отже, емоційно-психо- 
логічний малюнок перекладу Сурнкова не передає з достатньою силою 
почуття ліричного героя у Шевченка. Внаслідок цього ідейно-художня 
виразність твору в перекладі дещо послаблена. 

Але незважаючи на окремі недоліки, переклади І. Сурикова зага- 
лом вірно передають ідейний задум Шевченка, мелодику його віршів, 
характерність їх образної структури, зберігають «украйнский степной 
колорит». 

Зв'язки творчості І. З. Сурикова з творчістю геніального сина Ук- 
раїни наочно показують глибину коренів тієї братньої співдружності, 
яка зливає воєдино прагнення великих народів єдиної долі. 

М Про це дивись у згаданих вище коментарях Димшиця до збірника віршів 
І. Сурикова, стор. 327--328. . 

і5 Цікаво також згадати, що переклад вірша Т. Г. Шевченка «На вгороді коло 
броду...» був покладений на музику російськими композиторами П. І. Чайковським та 
Е.Ф. Направником. 

9
6
ф
о
с
о
б
о
у



8. М.О ГЛАДКИЙ 

(Львів. Держуніверситет ім. І. Франка) 

» Моя література -- 

в моїх листах" 

у
ф
ф
ф
о
ф
о
о
ф
ф
о
ф
ф
Ф
ф
ф
Ф
О
"
 

ряд чи нині хто-небудь буде нарікати на недостачу критичної 
літератури про творчість Василя Стефаника. Адже маємо монографії. 
наукові розвідки, статті в періодичних виданнях, методичні розробки 
про творчість письменника тощо. А проте не можна сказати, що про 
Стефаника ми вже знаємо все. Взяти хоча б таке питання, як зв'язок 
його новел з його листами. 

Може хтось спитати: а хіба дослідження такого характеру внесе 
щось нове до відомого досі про творчість новеліста? Без сумніву так, 
бо епістолярна спадщина Стефаника -- своєрідна. У Стефаникових ли- 
стах нерідко можна знайти деякі накреслені образи, а то й цілі карти- 
ни, що є начебто ембріонами художніх творів. Одні з них так і зали- 
шились «ненародженими дітьми», інші -- поступово переросли у завер- 
шені новели. Так з листів розвинулись «Виводили з села», «Похорон», 
«Побожна», «Лист», «Вечірня година», «Новина» та ін. Зіставлення цих 
новел з їх задумами у листах дає можливість ознайомитись з процесом 
художньої творчості новеліста. Возьмімо для прикладу новелу «Нови- 
на». За листами можна визначити літературну історію цієї новели. Ось 
вона: 

Першу згадку про подію в Трійці знаходимо в листі до О. Коби- 
лянської від 14 жовтня 1898 р. Страшний злочин сільського злидаря 
переданий в ньому лише десятьма рядками, переважно описовими: 

«У Трійци вмерла жінка одному чоловікови і лишила двоє дітий. 
Не було кому їх чесати і обперати. Одного вечора взяв чоловік ма- 
леньку дитину на руки, а май більшу за руку та й повів до Прута то- 
пити. Маленьку кинув у воду, а старша взялася просити, «Но, то йди 
собі сама додому та й газдуй, а я Йду до суду замельдуватися. Заки 
я вернуси з кременалу, то ти давно вже у жидів у мамках будеш». 
Та й розійшовся тато з доньков. 

-- «Та вже рівно на тім місци страшно йти убрід, заведе у буль- 
бону, коби хоть хрест на то місце покласти», -- додав той мужик, що 
мені розповідав сесю пригоду». 

Неважко помітити, що тут наявний зародок майбутньої новели, але 

скільки-то треба було ще тяжкої праці, щоб з цих рядків розвинулась 
така перлина, як «Новина». 

Два місяці пізніше, 16 грудня 1898 р., в листі до цієї ж письмен- 
ниці? Стефаник додає деякі деталі про випадок у Трійці. З них видно, 

Василь Стефаник, Пови, зібр. тв. в 3-х томах, т. ПІ, Вид-во АН УРСР. 

К., 1954, стор. 150. 
2 Там же, стор. 160. 

120



що письменник побував на місці злочину, зустрічався і розмовляв з 
дочкою дітовбивці -- восьмилітньою дівчинкою, що випросилася у ба- 
тька, щоб її не топив, Нові ІЗ рядків -- це, головним чином, діалог 
батька і дочки на березі Прута вже після того, як холодні хвилі вкри- 
ли тільце меншої дівчинки. 

Окремі фрази з цієї розмови, що болюче запали в душу письмен- 
ника, відтворені у листі дослівно. «Як не хоч, то я не буду (топити. -- 
В. Г.), але тобі би ліпше було а, мені однако пацити ци за одну, ци за 
дві», або: «На -- бучок, бо якби ті де пес надибав, то би роз'їв, а так 
меш мати оборону». Як показує зіставлення, ці заготовки пізніше ввій- 
шли до новели без істотних змін. 

Подальші листи свідчать, що подія у Трійці довго мучила уяву 
письменника, а думка написати новелу сверлила мозок. Лист до В. Мо- 
рачевського з другої половини грудня З є вже, по суті, першим варіан- 
том новели (26 рядків), в ньому появився образ селянина-бідака Ми- 
хайла. Цікаво, що у листі Стефаник використовує і попередні зарисов- 
ки. Так, приміром, був внесений діалог батька і дочки, відтворений 
раніше в листі до О. Кобилянської, але з суттєвим доповненням. Пись- 
менник переконує читача, що батько, який топить рідну дитину, не є 
вбивцею, він тільки полегшує муки своїх дітей, які мали б вмирати 
голодною смертю. Старшій, яка залишилась жити, він радить: «То вер- 
тай же си у село, аді оцев дорогов просто, просто аж до першої хати. 
Зайди до хати, скажи, що так і так, дьидя втопили Катрусю (появи- 
лось ім'я. -- В. Г.), а я віпросиласи тай вони пішли мильдуватися до 
суду, а мене справили до вас. Та й просили, аби я де стала коло дити- 
ни, аби бавити...». 

Як бачимо, життєва правда поступається перед художньою, крок 
за кроком удосконалюється форма вислову, зарисовуються контури 
художнього образу. Але новели у Стефаниковому розумінні ще не було. 
Її принесла весна 1899 р. 

Зіставляючи новелу з першоваріантом у листі до В. Морачевського, 
можна простежити, як формувалась композиція твору. Після того, як 
було знайдено заголовок, Стефаник переробив кінцівку твору, якій він 
завжди надавав особливого значення. У листі було: «Михайло перебрив 
Прут та й пішов до Коломиї». Таке закінчення звучало надто проза- 
їчно, Новеліст вирішив підняти силу чуття до кульмінації і там рапто- 
во обірвати, З цією метою він бере початковий варіант закінчення, про 
який повідомляв у листі до 0. Кобилянської: «Та вже рівно на тім міс- 
ци страшно йти убрід, заведе у бульбону, коби хоть хрест на то місце 
покласти» 1. Але й цей варіант тепер не задовольняв автора. НІ, навіть 
хрест святий не допоможе перейти ріку, на дні якої лежить маленька 
русалочка. І в пошуках потрібної форми для передачі провідної думки 
народжується драматично напружене, неповторно Стефаникове: 

«Гриць закочував штани, аби перейти ріку, бо туди була дорога 
до міста. Вступив вже у воду по кістки, та й задеревів. -- Мнєоца і си- 
на, і сьвітого духа, амінь. Оче наш іжи єс на небесі і на землі... Вер- 
нувся і пішов до моста...»? 

Розвиваючи сюжетну лінію, Стефаник скупими рядками, але до- 
кладніше, ніж у листах, малює злидні у Грицевій хаті, що були по- 
штовхом до трагічного кроку. «Не міг собі дати ради з дітьми без жін- 
ки. Ніхто за него не хотів піти заміж, бо коби то лишень діти, але то 

зВаснль Стефаник. Повн. зібр. тв. в 3-х томах, т. ПІ, стор. 161. 
" Там же, стор. 150. 
зЗВасиль Стефаник. Повн. зібр. тв. в 3-х томах, т. І, К., 1949, стор. 55. 

121



ще й біда і нестатки» 2, Дописані фрази лаконічні, але багаті на зміст 
У листі (коли діти просять їсти) батько лютиться і в безпорадності ви- 
крикує: «Дес є тріло на щурі, коби-м го дістав, то би-м вас раз наго- 
дував». У новелі цієї фрази нема. Очевидячки, вона видалась авторові 
невмотивованою, Со можна було подумати, що батько радий якнай- 
швидше позбутися дітей. Насправді ж Гриць навіть у цих жахливих, 
нелюдських обставинах зберіг щире батьківське почуття, тільки воно 
було пов'язане з жалем і гіркою безпорадністю, що зросли до відчаю. 
Тому автор замінив цю фразу болючо-роздратованим: «То їжте мене, 
а що ж я дам вам їсти?» І тут же кидає дітям останній кусень хліба, 
біля якого вони заходились, «як щенята біля голої кістки». 

А щоб підкреслити двоїстість поведінки нещасного батька, автор 
додає ще таке: збираючись топити дітей, Гриць «зварив їм бараболі, 
посолив та й кинув на пічаби їли. Як поїли, то він сказав: «Злізайте 
з печі, та підемо десь у гості» 7. 

Подібна ситуація є і в новелі «Катруся», коли батько проклинає 
свою хвору дочку і водночас якось несміливо подає їй 3-за пазухи 
яблуко. 

У листі до Морачевського було ще немало описовості, назв і по- 
нять локального характеру. У новелі автор уникає їх, підіймаючись до 
художнього узагальнення. Ті речення, які мало говорили або повторю- 
вали вже сказане, письменник дбайливо викреслював. 

На основі окремих штрихів до образу Михайла пізніше розвива- 
ється образ Гриця Летючого. Письменник не оповідає про життя Гриця, 
а, як каже Франко, «за своїм героєм щезає зовсім, а властиво перено- 
сить себе в його душу, заставивши нас бачити світ і людей його 
очима» 8. 

Так, чорні злидні й голод у Михайловій (тепер у Грицевій) хаті 
передаються засобом роздираючих душу внутрішніх монологів. Ось він 
дивиться на схудлі тільця дівчаток, а в тім'я молотом б'є: «Мерці. Аж 
холодний піт обсипає». Живі трупи, бо «лишень четверо чорних очей 
були живі». Грицеві здається, що тільки ці очі мають вагу, як олово, 
«а решта тіла, якби не очі, то полетіла би з вітром, як пір'є» 7. 

Такою ж силою драматичного напруження визначається внутріш- 
ній монолог -- стогін Гриця на березі ріки, коли ця блиснула сріблом 
і заморозила його, а «той камінь на грудях став ще тяжчий», Заува- 
жимо: творення художнього образу засобами думок героя вголос, як 
і майстерно викарбованих діалогів виразно проступає у першоваріантах 
і в новелі. 

Зіставляючи «шкіц» образу Михайла і образ Гриця (лист і новела), 
неважко помітити, як Стефаник в остаточній редакції посилює психо- 
логічне зображення. У листі, приміром, нічого не сказано про душевні 
муки героя по дорозі до місця злочину. «Взяв меншу на руки, більшу 
за руку та й пішов полем у долину до ріки...» У новелі це місце по- 
глиблене. Наблизившись до ріки, Гриць відчув, що фізичний тягар (на 
руках дитина) і тяжкий камінь-на душі тепер злились водно і пригні- 

чують його немилосердно. Іти далі нестає сили. Гриць задихається, 

скрегоче зубами, «аж гомін лугом розходиться», але ноги підкошують- 
ся. Нерви не витримують, і Гриць кидається до ріки бігом, Ще з роз- 

гону шпурнув у воду меншу дівчинку 1 напівсвідомо, ніби виправдую- 

чекаю т 

сВасиль Стефаник. Пови. зібр. тв. в 3-х томах, т. І, К., 1949, стор. 51. 

т Василь Стефаник. Пови. зібр. тв. в 3-х томах, т. І, стор. 54. 

5 Іван Франко. Старе і нове в сучасній українській літературі, ЛНВ, т. ХХУ, 

1904, стор. 82. 
"з а силь Стефаник. Пови. зібр. тв. в 3-х томах, т. Ї, стор. 51. 

122



чись, скоро заговорив: «Скажу панам, що не було ніякої ради: ані істи 
що, ані в хаті затопити, ані віпрати, ані голову змити, ані ніц. Я си кари 
приймаю, бо-м завинив, та й на шибеницю» 19, 

Уже в первісних варіантах виразно помітна тенденція новелісга 
використовувати образні засоби мови, серед яких центральне місце за- 
ймають метафора і порівняння. У новелі ці засоби конденсуються, на- 
приклад: «Почорнів, аж очі запали в середину так, що майже не диви- 
лися на світ, лиш на той камінь, що давив груди..»!! Або «метафорич- 
на персоніфікація» Стефаникової проби: «Цеї хати і чума збояла би си» 
чи гіперболічне порівняння у парі з метафорою «Гриць скреготав зу- 
бами, аж гомін лугом розходився, і чув на грудях довгий вогневий пас, 

що єго пік у серце і в голову». 
Водночас поряд з тропами у художній мові новеліста співпрацює 

просте, «необразне» слово, взяте безпосередньо з народної мови. Напри- 
клад: «Гриць кинув» дітям на піч окраєць хліба, щоб ті «начинялися», 
а вони «глемедали» його, як «щенята голу кістку». Виглядали, як «мер- 
ці». Збираючи дівчат «у гості», Гриць «натягнув на них драночки». Дає 
Гандзі «бучок», щоб її «пес не роздер» (у першому варіанті було «не 
роз'їв»). Ріка, що «розстелилася» у місячнім світлі, «заморозила» його, 
а як «вступив» у воду, то «задеревів» та ін. 

Як бачимо, листи були своєрідною лабораторією, в якій письменник 
проводив експерименти, щоб пстім перенести їх у новелу. Недаремно 
Стефаник писав до О. Гаморак: «Моя література -- в моїх листах». 

юВасиль Стефаник. Гіовн. зібр. тв. в 3-х томах. т. І, стор. 54. 
"Там же 

9
о
ф
о
ф
Ф
о
5
е



ВО ПАСІЧНИЙ 

(Харків, Держуніверситет ім. О. М. Горького) 

Марко Черемшина -- 

майстер оповідання 
(Спроба аналізу композиції 
оповідання «Святий Николай у гарті») 

ф
о
ф
Ф
ф
Ф
о
о
ф
о
о
ф
ф
ь
о
Ф
о
о
о
о
 

Події, зображені в одному з кращих творів збірки «Карби» Мар- 
ка Черемшини -- оповіданні «Святий Николай у гарті», відбуваються 
в межах одного дня. Центральною серед них є відвідини селянина Ку- 
рила Сівчука представником держави, екзекутором, в результаті яких 
сім'я Сівчуків втратила ікану святого Николая. Інші події -- те, що 
було до і після приходу чиновника. 

В оповіданні «Святий Николай у гарті» виявляються деякі риси 
класичної новели: динамічність, несподіваний фабульний поворот тощо. 
Події розгортаються у причинно-часовій послідовності. 

В основі твору лежить соціальний конфлікт: зіткнення інтересів ро- 
дини Сівчуків і збирача податків, ширше -- селянина і австро-цісар- 
ської держави. Селянин намагається вберегти від «найяснішого цісаря» 
останній шмат хліба, останню одежину, Навколо мужицького майна і 
розгортається боротьба інтересів, 

Зав'язкою зображених подій є повідомлення, що селом ходить ек- 
зекутор і забирає селянське майно за несплату податків. Проте 
зав'язка не подається безпосередньо у творі. Вона мала місце перед 
тим, як розпочалися події, зображені в оповіданні, і з'ясовується част- 
ково з розмови Сівчуків, якою відкривається новела, і остаточно -- 
в ході подальшої розповіді. 

З початкового діалога стає відомо і про перший етап розвитку 
дії -- сім'я Курила закінчує ховати речі і чекає на представника вла- 
ди. Появу екзекутора, його розмову з господарем, безрезультатні пошу- 
ки в хаті селянина -- все це відносимо до наступних етапів розвитку дії, 
які йдуть у визначеній тут послідовності. 

Конфіскація чиновником ікони святого Николая становить кульмі- 
наційний момент оповідання. 

Розв'язкою є той епізод твору, де Курило, його дружина та діти 
дістають із схованок свої «скарби». 

Сцена вечері селянської сім'ї, розпитування дітей, де святий Нико- 

лай, і відповідь батьків, що він у гарті, становить своєрідний епілог, 

у якому з'ясовується -- що було потім, після завершення основної по- 

дії: відвідин екзекутора і викликаних ним дій Курилової родини. | 

М. Черемшина продемонстрував в оповіданні «Святий Николай у 
гарті» майстерне використання художньої деталі -- ікони СВЯТОГО. Ця 
деталь в першу чергу наголошує на думці, що «найясніший цісар», 

живлячись добром своїх підданих сівчуків, не гребує нічим. Деталь, 
яка дала назву творові, з великою силою підкреслює бездушне ставлен- 
ня держави до убогого гуцула: адже урядовець бачив, що забирає з ха- 

ти Курила останню річ, яку можна продати. Екзекутора не цікавить 

124



сам образ святого як такий, бо він не мав матеріальної вартості, а ли- 
ше різьблені рами. Він їх забирає, а вже на додачу до них і самого 
святого. Навпаки, темні, забиті, отруєні релігійним дурманом Сівчуки 
збентежені втратою не рамок, а самого святого («Та єк же без образа 
в хаті, проше ясного пана? -- падькався Курило»). Художня деталь 
виступає своєрідним засобом характеристики персонажів. 

Що переважає в оповіданні -- показ подій чи розкриття психоло- 
гії героїв? І тому і другому письменник приділяє істотну увагу. Проте 
події все ж стоять на першому плані, незважаючи на те, що образ Ку- 
рила Сівчука належить до числа найбільш вдалих типів селян-гуцулів 
у збірці «Карби». З обставин, у яких перебуває головний герой твору, 
автор виділяє дві: взаємини селянина з австро-цісарською державою 
і його матеріальне становище. 

М. Черемшина будує новелу так, щоб взаємини персонажів і матері- 
альне становище Сівчука розкрити достатньо повно в межах малої епіч- 
ної форми. Весь твір становить один епізод і композиційно складається 
з чотирьох не рівних за обсягом сцен: 1. розмова Курила Сівчука з си- 
ном Василем, які готуються до зустрічі з екзекутором; 2. відвідини зби- 
рачем податків хати Курила; 3. Сівчуки, випровадивши непроханих го- 
стей, повертають речі домашнього вжитку на їх звичайні місця; 4. ве- 
черя Сівчуків, діти виявляють зникнення святого Николая. 

Коротка розмова іа початку твору між Курилом Сівчуком і його 
сином Василем виконує в основному інформаційну функцію -- повідом- 
ляє про події. Читач дізнається, що розмовляючі на когось чекають, 
що цей «хтось» уже наближається до їхнього двору, що від нього хова- 
ють домашні речі, «бо возме». Ще майже нічого не відомо про людей, 
які розмовляють, проте окремі слова («під», «кожушанка», «опинка»)), 
манера говорити, діалектні особливості мови вказують на селян. Ко- 
роткі, іноді -- З одного слова, питання, такі ж короткі відповіді, нака- 
зові інтонації, весь зміст сказаного -- передають настороженість роз- 
мовляючих і відповідно настроюють читача. Таким чином початковий 
діалог не лише інформує про ситуацію, але і вводить частково у пси- 
хологічну атмосферу дійових осіб. З першого діалога дещо довідуємо- 
ся і про родинні зв'язки розмовляючих: один -- батько («дє» -- звер-: 
тається до нього інший, говорить на «ви» -- як до старшого, виконує 
його розпорядження, звітує про зроблене), інший -- син Василь, так 
в одній із реплік називає його батько. Подекуди напруженість ситуації 
підсилюється відсутністю авторських ремарок. Це, до того ж, «утаєм- 
ничує» зображуване, до певної міри інтригує читача, підсилює його 
інтерес до подій. 

Друга, основна, центральна у творі сцена, логічно продовжуючи 
попередню розмову, починається з появи того, на кого насторожено 
чекали батько і син. «За воринням показалася фігура, вся в чорному 
одінню, а на голові шапка з чорно-жовтою мотузкою на долішніх краях 
і з кругленьким гудзиком напереді. Гудзик виходить понад рівне дно 
шапки. Під лівою пахвою довгаста книга, в правій руці бук»!. Це -- 
екзекутор, чиновник, представник австрійської держави. Відклавши ко- 
ментарі напотім, письменник буквально через кілька рядків подає порт- 
рет Курила Сівчука для того, щоб протиставити урядовця і мужика, 

- державу і селянство. Чиновник, підійшовши до Курилової хати, кличе 
господаря. І ось ми знову чуємо голос Сівчука (але який чемний!), 
спостерігаємо і самого Курпла: 

|Марко Черемшина. Вибрані твори. Держлітвидав, К., 1962, стор. 39. 
Далі всі посилання на це видання подаються б тексті із зазначенням у дужках сто- 
рінки. 

125



«-- Чому б не дома, проше ласки божої та й панцької, -- віді- 
звався з низенької, майже безвіконної хати хрипливий, придушений го- 
лос. Слідом за тим скрипнули чорні закурені двері і випустили надвір 
чоловіка середнього росту. Його худе, поморщене лице, кучма нерозче- 
саного волосся, сухоребрі груди, що їх не обіймає собою темна, латана 
сорочка, витерті червонаві холошні і худокості, босі ноги говорили самі 
за нього, що він є. Він не потребував представлятися. На його стан 
зложилися віки нужди і вип'ятнували на ньому грубими буквами: «му- 
жик» (стор. 40). Це єдиний в оповіданні опис зовнішності головного 
героя, коли не брати до уваги авторських вказівок на рухи Сівчука 
під час розмови (типу -- «повторяз Курило Сівчук, схиляючись вниз»). 
Але цей індивідуалізований автором промовистий портрет сягає майже 
символічного узагальнення. Його типовість підкреслена М. Черемшиною 
в останніх рядках опису -- «Він не потребував представлятися» і далі. 
Показово, що засоби портретної характеристики письменник використав 
у цьому творі інакше, ніж, наприклад, в оповіданні «Карби». Тут порт- 
рет виступає, по-перше, як більш цільний опис, як комплекс дета- 
лей, що дає зорове уявлення про всіо людину, а не про одну, хоч 
і важливу, але окремо взяту деталь, як у творі «Карби». По-друге, в 
аналізованому оповіданні письменник не лише добирає яскраві мовні 
засоби при створенні образу-портрета. У прямій публіцистичній формі 
він коментує цей образ небайдужим словом громадянина: «На його стан 
зложилися віки нужди і вип'ятнували на ньому грубими буквами: «му- 
жик». По-третє, засіб портретної характеристики використовується тут 
М. Черемшиною з метою зіставлення і протиставлення двох конфлікту- 
ючих сил -- держави і селянства. 

За змістом, за художніми функціями та авторським до них став- 
ленням це два виключно різних портрети. Справа, звичайно, не в тому, 
що в екзекутора на шапці «чорно-жовта мотузка» і «кругленький гу- 
дзик», а в Курила «червонаві холошні». З опису зовнішнього вигляду 
Курила перед читачем з'являється постать людини, тоді як в описі 
цісарського чиновника її немає не лише у переносному, але і в букваль- 
ному, фізичному розумінні. Розповідаючи про селянина, автор вказує 
на його обличчя, волосся, сухоребрі груди, босі ноги, і читач бачить 
живу людину, розуміє, що вона нещасна, страдник, сповнюється 
до неї співчуттям. Сівчук -- «чоловік середнього росту». Саме так, чо- 
ловік! Тоді як екзекутор не «чоловік», а «фігура» (слово «фігура» 
автор повторює в оповіданні чотири рази). М. Черемшина досить сум- 
лінно перелічує деталі його одягу: і одежа у нього чорна, і шапка на 
голові, і на тій шапці -- чорно-жовта мотузка, і та мотузка саме «на 
долішніх краях» шапки, а не в іншому місці, і «кругленький гудзик» на 
тій шапці, і його місце точно визначене «напереді», і той же «гудзик 
виходить понад рівне дно шапки». Називаються й інші аксесуари «фі- 
гури»: «подовгаста книга» «під лівою пахвою», «бук» «в правій руці». 
Ми вдруге перелічили подробиці портрета, але... людини не знаходимо. 
Є «чорне одіння», але не відчувається плоть, яку це «одіння» огортає, 
є детально описана шапка, але немає голови, на яку вона одягнена, 
є книга і бук, але немає рук, що їх тримають. Саме такими засобами 
портретної характеристики автор хотів позбавити образ чиновника будь- 
якого натяку на людську індивідуальність. Бо він -- не індивідуальність. 
Він -- держава, що прийшла до Курила Сівчука, її символ. Тому увага- 

автора й перенесена на деталі уніформи, а не на живу особу, яка носить 

цю уніформу. Промовистим є також подвійне підкреслення чорного ко- 
льору: «фігура, вся в чорному одінню», п «шапка з чорн о-жовтою 

126



мотузкою» 2. У загальному описі зовнішності екзекутора набувають 
конкретного, відповідного цілому портретові значення і такі деталі (та 
їх сполучення), як книга і бук, наче символізуючи закон і його караючу 
функцію. 

Такий художній аспект змалювання портрета дає письменникові 
можливість досягти, у поєднанні з іншими засобами, великої міри уза- 
гальнения. Не просто Курило Сівчук і конкретний екзекутор, а селян- 
ство і австро-цісарська держава загалом, не окремий сумний випа- 
док, а типове явище, 

Серед інших, крім портрета, композиційних засобів слід особливо 
відзначити діалог та інтер'єр, частково також -- стислу, багатозмістов- 
ну ремарку. 

Опис Сівчукової хати, як і розглянутий вже опис зовнішності її 
хазяїна, становлять дві сторони єдиної, одна одну доповніоючої харак- 
теристики селянства, його долі. І якщо портрет Курила Сівчука є еле- 
ментом виявлення типового характеру персонажа, то зображення жит- 
ла розкриває одну із сторін типових обставин, у яких цей характер 
сформувався, виявляє себе, діє. Перед очима екзекутора, що зайшов 
до хати боржника, постає картина жахливої бідності: «Під передньою 
стіною довша дошка на трьох стовпцях -- то лавиця; під примежньою 
стіною коротка дошка на двох стовпцях -- то «стіл», на середині хати 
яма на ватру, присипана попелом, -- то піч. Бачив це добре, але з при- 
вички «шукав». По хвилинці зупинив свій погляд на стіні, що під нею 
стояв «стіл», Там висів образ. Тло його чорне, закурене, тілько темно- 
жовтаві пасамужки нагадували лице, голову і ясність якогось святого. 
Одні лишень рами, що, видко, вийшли з-під майстерського гуцульсько- 
го долота, додавали йому поваги і приманювали око» (стор. 41). Цю 
картину доповнює згадка про те, що хата була «низенька, майже без- 
віконна», що вона не мала сіней, лиш «штири голі стіні та й по всьому». 

Діалог в оповіданні «Святий Николай у гарті», виконуючи кілька 
функцій, доповнює також і інтер'єр: «- Де ж ви спите? -- Шінуючи 
чєсну голову панцку та й світі образи, та й нас, ірщених, ми спимо на 
землі, а діти на лавці. -- На чім спите? -- Таки на землі. -- А подуш- 
ки де? -- Га! Подушок даст біг, на кулаці спимо» (стор. 41). Тільки-но 
зайшовши в хату, представник влади питає господаря: «-- Де ж тво! 
речі? І, не слухаючи відповіді, зауважує: «-- Я нічого не виджу». На 
це Курило цілком резонно відповідає: «-- Га! нічьо ж бо й видіти панц- 
ким очам; біда та й клопіт!» Рефреном через увесь твір проходить кіль- 
ка разів вживана Курилом фраза: «-- Бідно-си діє, ясний та добрий 
панічку». 

Отже, діалог використовується з інформаційною метою. Через роз- 
мову частково з'ясовується матеріальний стан Сівчуків («маржинки 
дасть біг» ,рухомого» майна немає тощо), стає відомо, звідки у Кури- 
ла з'явилися різьблені рами, що робила сім'я після відходу екзекутора. 
Важлива роль належить діалогові й у розкритті характерів дійових 
осіб, їх взаємин та суспільного становища, М. Черемшина уважно пра- 
цював над створенням мовних партій Курила, екзекутора, в першу 
чергу, а також постатей другого плану -- дружини Сівчука, сина Ва- 
силя та доньки Аннички. 

Разючий контраст являють собою репліки Курила й екзекутора: 
за їх змістом, за лексичним складом, за інтонаційними особливостями. 
Вся розмова чиновника і мужика нагадує суд, де допит веде представ- 
ник держави, відповідає -- знедолений її громадянин. За репліками 

2 Тут і далі підкреслення наші. 

127



першого вчувається влада, сила, право, закон. За репліками другого -- 
не лише крайня матеріальна нужда, але й безправність, залежність, 
приниженість. Він змушений всіляко догоджати «панові здикуторю», 
ублажувати його, викручуватися, дурити. Мову екзекутора характери- 
зують короткі речення, часто -- наказова інтонація, звертання на «ти», 
вживання грубих слів. Зневага екзекутора до представника «нижчого 
стану» -- мужика -- підкреслюється авторськими коментарями. Так, 
наприклад, підійшовши до хати Курила Сівчука, урядовець викликає 
господаря. Курило ж не досить швидко, як видалося панові, відгукнув- 
ся. «-- Чому не відзиваєшся, як тебе кличуть? -- сердито спитала фі- 
гурка». Коли ж селянин, відповідаючи на поставлені екзекутором пи- 
тання, пояснює, що не має ні худоби, ні сіней при хаті, і загалом «бід- 
но-си діє», «фігурка» кидає різко: -- «Брешеш! Присяжний! Пішли до- 
середини», У хаті Сівчуків голо. «-- Де ж твої речі? -- питав невдо- 
волений екзекутор». Далі низка питань, що нагадують допит: «-- То 
твоя жона? -- Де ж ви спите? -- На чім спите? -- А де подушки?» 
«Бесіду» пан завершує виразним -- «брешеш!», -- що є відповіддю на 
скарги господаря. Наказавши присяжному забрати ікону святого Ни- 
колая, екзекутор закінчує свій візит словами: «-- Шкода гадання! Ще 
й хата піде на ліцитацію, як не заплатиш податку. Я права не ска- 
сую, -- гримнув пан екзекутор і вийшов надвір». Авторські ремарки -- 
«сердито спитала фігурка», «питав невдоволений пан», буркнув сам до 
себе екзекутор», як бачимо, виразно розкривають загальну «тональ- 
ність» мовної партії представника влади, характеризують і його самого 
і його ставлення до селянина. 

Інший за змістом образ Курила Сівчука, інші особливості має |і 
його мовна партія у бесіді з екзекутором: «-- Я дома, лпроше ласки бо- 
жої та й... -- повторяв Курило Сівчук, схиляючись вниз», «Шо ж дієти, 
проще ясного пана та й здикуторя», «Маржинки дасть біг, проше пана. 
Вже давно не кушіли-сми скороми», «Бідно-си діє, пишний та й годнийї, 
та чємний панічку!», «Самі здорові видите, бог би вам дав панованнє!», 
«То, проше ласки пана, жінка», «Та як же це, панічку? Спадайте на ра- 
ни божі, лишіть світого, -- просив Курило», «Та єк же без образа в хаті, 
проше ясного пана? -- падькався Курило». Пишномовність раба, ви- 
мушена догідливість та запобігання, почуття приниженості, страху і за- 
лежності! Пан екзекутор може швидко вирішити долю такої незначної 
у цісарській Австрії особи, як Курило Сівчук. Селянин це добре ро- 
зуміє. Звідси його намагання, боже борони, не образити «ясного», «пи- 
шного», «годного», «чємного» «панічка» (Курилиха до цієї китиці чес- 
нот додає ще «чесного і любого комісарика»). Наказових інтонацій, 
питальних речень (не він тут ставить питання!), грубих слів у мові Сів- 
чука, природно, не знаходимо. Разом з тим навряд чи кому спаде на 
думку, що Сівчук усі ті ласкаві слова говорить з щирої поваги до екзе- 
кутора. Та й сам чиновник, мабуть, не вірить пишним словам Курила 
і його дружини. Епітети «чємний» та «чесний», вжиті Сівчуком у роз- 
мові з екзекутором, яхий «гримав» і «сердито питав», сприймаються 
читачем дещо іронічно. Вітієватість, пишномовність з'являються у Ку- 
рила Сівчука лише у випадках, аналогічних до зустрічі з екзекутором. 
При інших обставинах М. Черемшина виключає з мови героя всю оту 
барвистість. 

Отже, основними композиційними засобами, які використовує пись- 
менник в оповіданні «Святий Николай у гарті», є діалог, портрет та 
інтер'єр. Допоміжна роль належить авторській ремарці. Вартий уваги 

ще один засіб -- показ персонажа через дію. Цей прийом є у розгляду- 

ваному творі хоч і допоміжний, але вагомий. Вперше автор використо- 

128



вує його, голи повідомляє. що збирач податків і присяжний заходять 
до хати К зила Сівчука: «Пан екзекутор штовхнув палицею двері, що 
до половини вже були одверті. Двері заскрипіли і відхилилися аж до 
самої стіни. Екзекутор зігнувся і переступив поріг, за ним увійшов при- 
сяжний, а відтак Сівчук. Другий присяжний лишився із своєю в'язкою 
надворі їі прилагоджував посторонки на новий пакунок» (стор. 40). 
В цьому уривку впадає у вічі поведінка чиновника, Він почуває себе 
господарем становища: першим заходить до хати, недбало штовхає две- 
рі палицею. Ця деталь поведінки є красномовним штрихом до цілого 
образу збирача податків: у короткому жесті виявилися зневага, зверх- 
ність, грубість, неввічливість. 

Авторські вказівки на дії збирача податків, вкраплені у діалог, 
створюють повну ілюзію бачення того, як цей пан підійшов до хати Ку- 
рила, викликав хазяїна, разом з ним і присяжним зайшов до примі- 
щення, оглянув його, забрав ікону святого Николая і вийшов надвір. 
Саме цей прийом (показ персонажа через дію) дає можливість відчути 
і темп руху: екзекутор поспішає, йому потрібно, очевидно, відвідати ще 
чимало сівчуків. Почуття темпу передано і в швидких, коротких реплі- 
ках при розмові з Курилом (передача темпу дії -- ще одна з функцій 
мовної партії урядовця), і вказівкою автора на те, що «екзекутор пе- 
рейшов скорим ходом по хаті», і розпорядженням, яке останній дає 
після виходу з хати Сівчука; «Присяжні! До Гриця Саїна!», Часу мало, 
а боржників багато. Так автор веде нас від Курила Сівчука до селян- 
ського загалу: бідність Курила -- явище, характерне для всього се- 
лянства. - 

Прийом зображення персонажів через дію застосовує М. Черемши- 
на також з метою наголосити на думці, що в селі не всі такі нужденні, 
як Курило, є й заможні, тобто село розшароване в соціально-економіч- 
ному відношенні, Про це, зокрема, говорить така фраза: «Тоді, як багач 
Приймак видоїв своїх шість овець і ніс у дійниці скором до хати, сиділи 
його сусіди Сівчуки за «столом» та й доїдали гарячу кулешу і мисочку 
огірків, а серед хати дотлівало в ямі вугля» (стор. 42). 

Показ дійових осіб через їх вчинки служить також доповнюючою 
вказівкою на нужду Сівчуків. Автор пише: «Другий присяжний лишив- 
ся із своєю в'язкою надворі і прилагоджував посторонки на новий па- 
кунок», Ця фраза характеризує не стільки того присяжного, який «при- 
лагоджував посторонки на новий пакунок», скільки самого Курила. 
Присяжний -- односелець Сівчука, і він добре знав, що Сівчук не має 
грошей на податок і що екзекутор забиратиме речі. Тому й «прилаго- 
джував посторонкхи». Отже, ще одне, посереднє, свідчення того, що село 
знало Курила як бідняка. Деталь ця невеличка, проте і вона доповнює 
враження. 

Важливу іде (но-художню роль відіграє остання сцена твору, що 
розповідає про події в господі Сівчуків після того, як збирач податків 
пішов від них. у 

З діалога, який починає оповідання, було відомо, що родина хова- 
ла майно від «здикуторя». З останньої ж частини твору дізнаємося, які 
то були скарби, що потребували такого ретельного схову. Тому ця сце- 
на композиційно міцніше зв'язує в єдцне змістове ціле твір. Вона по- 
будована на діалозі та показі дій персонажів. «Надворі вже добре ве- 
чоріло, коли Курилиха Сівчука з маленькою донькою Аниичкою розко- 
пувала серед хати яму і видобувала з неї «начіннє»: два глиняні горш- 
ки, п'ять дерев'яних ложок, стільки ж червонявих мисочок і кулешін- 
ник. Юрко відвалив камінь з пригнилої тертиці на даху і витягав із 
задненого поду одежину та подавав Василькові і Петрикові, що бігцем 

9. Українське літературознавство, вил, 1. 129



носили її в хату» (стор. 42) На питання батька, чи все добуто із схо- 
вок, Василько каже, що все, і перелічує: «Ваш сардак та й сорочка, 
ненин кіптар, опинка та й сорочка, наші кожушанки тай сорочічки, обі 
верітці, вузлик муки, бербеничка з огірками, Анниччина хустка, та Й 
ваші, аді, постоли» (стор. 42). Щоб підкреслити бідність сім'ї, письмен- 
ник, як бачимо, старанно, не пропускаючи жодної речі, перелічує по- 
житки Сівчуків. Їх виявилося легко повернути на старі місця, а ще ра- 
ніше -- заховати від представника влади. 

Проте це місце твору має ще й інше смислове навантаження: сама 
процедура спочатку ховання, а потім добування речей із схову наголо- 
шує на ставленні Курила до «рідної» держави, до «найяснішого цісаря». 
На державу селянин-гуцул дивиться як на ворога, від якого треба хо- 
ватися. 

Використовуючи невелику кількість художніх композиційних засо- 
бів і компонуючи їх за принцигсм «крупного мазка» (тобто портрет чн 
інтер'єр дається цільно, масивно, в манері старої школи українських 
прозаїків П. Мирного, І. Нечуя-Левицького), М. Черемшина, разом з 
тим, уміє зберегти художню міру цього мазка у відповідності до вимог 
жанру малої епічної форми, уникає надмірності, розтягненості. 

Оповідання «Святий Николай у гарті» свідчить, що М. Черемшина 
був продовжувачем творчих традицій української реалістичної літера- 
тури ХІХ ст. Своїм твором письменник підтвердив глибинні можливості 
цих традицій, спростовуючи тим самим твердження, що реалізм ХІХ ст. 
ніби вичерпав себе. Використавши досягнення попередників, автор 
«Святого Николая у гарті» створив новелу значної мистецької вар- 
тості. 

'
ь
о
ь
о
о
о
г
о



І О. ДЕНИСЮК 

(Львів. Держуніверситет ім. І. Франка) 

На верховині слова 

(Про майстерність повісті М. Коцюбинського 
«Тіні забутих предків») 

2
р
9
9
9
9
0
о
ф
о
9
9
0
9
0
о
6
ф
о
о
 

М ихайло Коцюбинський належав до тих перших.митців слова, 
які на початку нашого віку пішли з блокнотом та олівцем у пленер, щоб 
придивлятись до барв і рухів природи, вловлювати її звуки й аромати. 
Ці безпосередні враження й переживання, помножені на творчу уяву 
письменника, у добірних словесних образах лягали на папір, вражаю- 
чи читача небувалою свіжістю та експресивністю малюнка. Пишучи 
«Тіні забутих предків», Коцюбинський, якщо можна так фігурально ви- 
словитись, вмачав перо в «зелену кров гір». Хворий на серце, задихаю- 
чись від астми, у пошуках вражень, пульсу життя, спинається він на 
найвищі полонини й груні Карпат. Переповнене враженнями серце пись- 
менника не витримує, але для української літератури здобуто нев'яну- 
чий едельвейс -- повість «Тіні забутих предків». 

Коцюбинський не був піонером у гуцульській тематиці. Та ніхто не 
заглянув у такі глибини душі дітей гір, як він. «Тіні забутих о мя 
шедевр української літератури. 

Тямущі, з добрим смаком читачі щиро захоплювалися нею відразу 
й писали про це авторові. Серед них був і Максим Горький, котрий 
«Тіні» назвав «отличньм очерком». М. Лисенко вважав цю річ поемою 
в прозі. Як згадує Климент Квітка, поява кожного нового твору Коцю- 
бинського для Лесі Українки була святом, а «Тіні забутих предків» 
«привели її в правдивий екстаз». 

Але вульгарні соціологи застерігали читача від оманливої, мовляв, 
романтики «Тіней». Навіть такий прекрасний знавець Гуцульщини й 
далеко не соціолог, як Гнат Хоткевич, вважав, що нібито «Тіні забутих 
предків» не приносять честі ні авторові, ні українській літературі... Хот- 
кевичеві, довголітньому дослідникові Гуцульщини, не містилося в голо- 
ві, як міг Коцюбинський написати такий твір лише після дворазового 
кількамісячного перебування в Криворівні та в навколишніх селах та 
горах. Не збагнув Хоткевич того, що так добре підмітив польський ре- 
цензент Коцюбинського: автор «Тіней», вдивляючись у широкі горизон- 
ти, бачив в одну мить може вдесятеро більше порівняно до інших 
людей. 

У наш час не знайдеться критика, який би недооцінював «Тіней 
забутих предків». Про повість захоплено пишуть усі автори монографій, 
присвячених Коцюбинському. Створений за мотивами цього твору фільм 
справив враження у всьому світі. 

Климент Квітка. На роковини смерті Лесі Українки, Спогади про Лесю 
Українку. «Радянський письменник», К., 1963, стор. 234. 

9" 131



Письменник прагнув у цьому творі вловити відлуння віків, дати 
образ первісного світосприймання, повести нас у казку людського ди- 
тинства. Цю ідею виражає заголовок повісті. Про це свідчать і різні 
варіанти заголовку, що збереглись у записній книжці автора: «Тіні ми- 
нулого», «Голос віків», «Відгомін передвіку», «Подих віків», «Голоси пе- 
редвічні», «Спадок віків», «Дар предків забутих», «Голос забутих 
предків», «Слідами предків», «Сила забутих предків». Коцюбинський 
використовував фольклорний та етнографічний матеріал у плані осмис- 
лення філософії гуцульської душі. Одначе у цій предковічній «зеленій 
казці гір» (О. Олесь) письменник не захоплювався примітивом. Роздуми 
над одвічною загадкою життя, над відомим і недовідомим у природі, 
величезний подив до краси гір, до творчих сил природи, розмаїтості барв 
і форм її -- все це знайшов він у світогляді гуцула, вихованого в гнізді 
орла на полонинських вітрах чи над вічношумливим неспокоєм Чере- 
моша. А на тому тлі -- важливі питання сучасності, сенс життя. Герої 
«Тіней забутих предків» спрагнено шукають відповіді на це питання. 
Навіть на смертному одрі Іван, здавалось, думав над цим: «В піднятому 
кутику вуст застряло гірке міркування: Що наше життя? Як блиск на 
небі, як черешневий цвіт..»2 Раз життя коротке, то як його прожити? 
«Раз жиємо на світі», -- усвідомлює з філософським спокоєм «фудуль- 
на» Палагна і робить висновок, що треба зазнати якнайбільше насо- 
лод, «набутися». Але ця філософія плитких душ не може задовольнити 
Івана й Марічки -- натур безмірно глибших від Палагни, для якої ціл- 
ком досить для відчуття повноти життя розкішного одягу, багатства та 
сили мужчини (мольфара, що богує на високім груні). 

Іван та Марічка -- це митці-самородки з витонченою психічною 
організацією. Їхні душі увібрали в себе всю красу дивного краю зеле- 
но-синіх гір і створили красу нову. Оригінально, як ніхто інший, пока- 
зав Коцюбинський акт народження мелодії та слів пісні -- органічний 
витвір душі цих поетичних дітей гір, які по-своєму вміють читати вели- 
ку книгу природи. Уява, розум і серце Івана ще з дитинства б'ються над 
таємницями світу, який ввижається йому як «казка, повна чудес, таєм- 
нича, цікава й страшна» (307). Світ сприймає він у співах -- у шумі 
смерек і Черемоша, навіть у гомоні власної крові вчувається йому 
якась мелодія. Все життя тягне його кудись на неясні високості, у край 
фантазії і краси. В образі Івана -- одвічний розлад між дійсністю і 
мрією, порив високих душ до незвіданого, до кращого і чистого, уміння 
злетіти вище над дрібницями буденщини. А разом з тим і трагедія са- 
мотності людини, яка переростає своє оточення, бо ж кожна мірка ви- 
щості дає кілька мірок самотності. Соціальні дисонанси тогочасного 
життя не давали простору для розвитку таких талантів, як Іван, і вони 
були приречені. 4 

Але, незважаючи на сумовиті, як задума карпатських верхів, тони, 
в цілому «Тіні забутих предків» -- це хвала життю. Хвала казково гар- 
ній землі гуцульській, її талановитим синам, українському народові, 
частину якого вони становлять. Не тільки «тусок» вчувається у ритмах 
мови цієї поетичної повісті, але й радість, поетичний привіт життю. 
І хоч життя -- невпинна боротьба, в кінці якої чекає неодмінна смерть, 
проте й саму смерть гуцул сприймає з погордою. Акордом погорди до 
смерті закінчив Коцюбинський і «Тіні забутих предків». За прадавнім 
звичаєм гуцули при мерці влаштовують веселу забаву. Лунає дзвінкий 

сміх. Смерть зневажено, забуто. Перемогло життя. То ж свіжим вітром 

2 М. Коцюбинський. Твори в 3-х томах, т. П, К., 1955, стор. 354. Даші 
всі посилання на це видання даються у тексті із зазначенням у дужках сторінки. 

132 



віяло від цієї повісті Коцюбинського у час засилля декадентської літе- 
ратури, яка оспівувала смерть. 

Один із секретів майстерності Коцюбинського полягає в особливій 
добре виробленій манері ущільненого письма, в якій написані повісті «Фата моргана» і «Тіні забутих предків». Ці невеликі за розміром тво- ри роблять враження широких панорам. Засобом могутньої сили уза- 
гальнення послужила, з одного боку, редукція всього неїстотного в 
сюжеті, а з другого -- добір образів, деталей, в яких сконцентровано 
поетичну енергію, образотворчу силу. У «Тінях забутих предків» ма- 
люється життя гуцула від колиски аж до смерті. Та це не звичайна 
хроніка, а лише окремі найістотніші кадри з того життя: кілька епізо- 
дів з дитинства і молодості героя та після його одруження, а між ними 
локонічний конспект подій для з'єднання цих картин. Великі антракти 
в біографії героя не тільки не пошкодили гармонії композиції, але дали 
змогу зосередити увагу на моментах найістотніших. Автор міг би, ска- 
жімо, розгорнути картину злиднів у гуцульській хаті, докладно описати 
історію та причини зубожіння. Але читач має змогу про все це судити 
з одної деталі: з двадцятьох дітей вижило п'ятеро! Приголомшений ба- 
гатством та оригінальністю етнографічного матеріалу, інший описав би 
детально гуцульське весілля, хрестини тощо. А Коцюбинський все це 
обминув. Він брав тільки ті моменти із звичаїв гуцульського села, в 
яких вбачав глибшу філософську підкладку (сцена похорону, напри- 
клад, вірніше, лише своєрідна забава при померлім -- «грушка» як 
вираз поглядів народу на життя і смерть, народного оптимізму). Зо- 
внішність героїв накреслено силуетно, загально, Письменник примушує 
читача вслухатись в музику їхньої душі, а вже через неї уявити зо- 
внішню привабливість людини. Автор фіксує увагу на виразі очей -- вони 
є неначе віконцями, через які заглядаємо в душі героїв. В очах Івана -- 
поетична задума, в очах мольфара -- незвичайна напружена енергія 
волі. А от про очі Палагни нічого не сказано: не було потреби виражати 
її духовний світ -- він у неї неглибокий. Головна прикмета цього обра- 
зу -- все тілесне. То ж і тіло Палагни описано докладно -- «таке ро- 
жеве і свіже, як позолочена хмара, переповнене теплим весняним до- 
щем» (337). 

Коцюбинський мав особливий хист добувати естетичну вимовність 
зі свіжих, нестертих слів багатого гуцульського діалекту. Скільки ва- 
жить хоча б одно гуцульське слово у кованій характеристиці Палагни, 
слово фудульна. Потенціальні можливості слова Коцюбинський вико- 
ристав повністю, ставлячи щоразу його в інший контекст. неначе бом- 
бардуючи іншими епітетами, добуваючи все новий відтінок значення. 

1) «Його Палагна була з багацького роду, фудульна здорова дів- 
ка, з грубим голосом і воластою шиєю» (332). 

2) «Фудульна Палагна, що звикла шість день на тиждень робити 
і тільки в свято одпочивала, пишаючись красним лудіннєм, сердито до- 
рікала за його примхи» (334), 

3) «Коли б захотіла мати любаса, узяла б Юру. Але Палагна була 
фудульна, її силком не візьмеш» (339). 

У першому випадку епітет фудульна сприймається як «дебела», у 
другому -- «запопадлива», в останньому -- «гордовита». 

Кожен персонаж має характерний для вияву його натури епізод. 
Для Івана -- це зустріч зі щезником -- своєрідна кристалізація труд- 
новловимих тонів у виразну мелодію при найбільшій напрузі уяви. 
Щира, добра Марічка виявила себе всю у тому жесті, яким вона, скрив- 
джене дівчатко, подала Іванові цукерка. Згадаймо знамените ворожіння 
Палагни чи приборкання хмари мольфаром! 

133



Такі ефективні засоби ущільненого письма, як побудова образів за 
допомогою сконденсованих деталей чи особливих потенціальних ситуа- 
цій дали авторові змогу уникнути довгих історій і передісторій, описо- 
вості. Заощаджене місце використано для зображення сучасного героє- 
ві життя, для пейзажів, виробничих описів, картин звичаїв, вставних 
поетичних оповідань пастухів на полонині. Все це, розуміється, не са- 
моціль, а прийом характеристики гуцульської «колективної індивіду- 
альності» (вислів Лесі Українки). Це теж надає повісті рис енциклопе- 
дизму при відтворенні життя гуцульського краю. 

Природа у «Тінях забутих предків» змальована в усі пори року 
і дня, у різну погоду, при різному освітленні. Саме ці зміни, нюанси 
світотіні, мінливість настрою і найбільше цікавлять художника слова, 
бо на них озивається арфа гуцульської душі. Іван, такий чутливий на 
музику, природу сприймає передусім через звуки, звідси посилення зву- 
кового образу у повісті. Іван заслуханий у музику потоків, у тихий ше- 
піт снів літньої ночі, у ніжний дзвін хвої смерек. «Співали йому до сну 
та й будили своїм дзвоном потоки» (307). Іван іде вгору, а за ним «під- 
німався.. глухий гомін ріки, а в нього капав од часу до часу прозорий 
дзвін колокільця» (308); «дзвінки корів озиваються, як тихе зітхання» 
(308). Звичайно звукові образи таких персоніфікованих пейзажів пере- 
даються метафорами та порівняннями. Але час від часу письменник 
прагне дати ілюзію безпосередності звуку. І коли оповідає про Чере- 
мош, то хоче, щоб ми почули шум гірської ріки і притишений шепіт її 
допливів: «Чи то вічний шум Черемоша і скарги гірських потоків, що 
сповняли самотню хату на високій кичері, чи сум чорних смерекових 
лісів лякав дитину» (306). Наявність дев'яти шиплячих та восьми сви- 
стячих приголосних тут невипадкова. Або: «Ніжно дзвеніла над ним 
фоя смерек, змішавшись з шумом ріки...» (308). | 

Поруч з активізацією внаслідок спеціального угрупування слів із 
звуконаслідувальним елементом (алітерація, асонанс), звукової експре- 
сивності письменник досягає часто вживаними словами ономатопеїчного 
характеру. Слова трембіта, трембітати безперечно у якійсь мірі онома- 
топеїчні, бо наслідують звук інструмента, який вони означають. Низка 
слів, інструментованих на т, р, м, н, посилює, як оточення, цю якість 
слова трембіта. «І втретє затрембітала трембіта про смерть» (312). 
«Під вікнами сумно ридали трембіти» (355). Або: «Трембіта! Туру-рай- 
ра... Туру-рай-ра... Заграло серце у вівчарів...» (314). 

Дуже багата на фоніку картина випасання овець, створена пере- 
важно засобами ономатопеїзму («хрум-хрусь... бе-е... ме-е» тощо). Вра- 
ження величезної тиші на полонині передано найніжнішим дзизчанням 
мух, завиванням вітру у воринні, дзвоном крові в жилах, -- все це по- 
трібне для показу самотності Івана, для розуміння його великого «тус- 
ку» після розстання з Марічкою. Смуток, розлитий по «чорних з синім 

диханням» смереках на схилах виражає сум поетичної душі Івана, яка 
«банує» за кращим і щасливішим життям. 

При відтворенні світу в звуках (відповідно до сприймання Івана) 

Коцюбинський застосовує так званий айдїйїоп соїогес (кольорове слу- 
хання). Що сам автор підлягав цій ацдїбоп соїогес маємо свідчення в 
його нарисі «На крилах пісні», де він признається, що звуки пісні ля: 

гали перед його очима барвами. Розбуджена звуками флояри Іванова 

уява малює барвисті видіння: «Зеленим духом дихнули смереки, зеле- 

ним сміхом засміялись трави, на всьому світі дві барви: в зеленій -- 

земля, в блакитній -- небо» (313). В окремих випадках стрічаємо зво- 
ротне явище: Іван чує кольори: йому здається, що Маріччині пісні «ви- 
дзвонює сонце», У морозяну ніч «зелені гори, убравшись у білі гуглі, 

134



прислухалися чуйно, як дзвеніло на небі золото зір» (335). Образи та- 
кого типу у модерністів були часто надумані. А в Коцюбинського вони 
виступали як наслідок реальних асоціацій та великого узагальнення, 

Коцюбинський віртуозно орудує не тільки кольоровими та звуко- 
вими образами, але й руховими, Він здатний схопити навіть рух, форму 
ії барву гірського водопаду ось у такій короткій, але ж'якій поетичній 
«формулі»: «В щілині поміж горами летів в долину потік і тряс по ка- 
мінню сивою бородою» (312). 

.. Природа Карпат не подібна до кримської, молдавської чи ка-- 
прійської, яку Коцюбинський малював раніше. Великі кольорові плями 
акварелі, вжиті для передачі пейзажу Криму в новелі «На камені», не 
могли виразити специфіки карпатського краєвиду. Кримські пейзажі 
статичні, карпатські -- вічно мінливі. В передачі останніх уже не сам 
колір, а його зміну, перехід у все нові й нові тони та півтони треба 
було змалювати. Ї Коцюбинський у гуцульських пейзажах менше вжи- 
ває кольорових епітетів, а частіше замінює їх метафорою чи оксюморо- 
ном для передачі змін в освітленні, для зображення руху води, шуму 
смерек, дзвону потоків. «З-за галузки смереки виглядали зажурені гори, 
напоєні сумом тіней од хмар, що все стирали бліду усмішку царинок. 
Гори щохвилини міняли свій настрій: коли сміялась царинка, хмурився 
ліс» (308). Як і його герой, письменник намагається вдивитись в рухо- 
ме обличчя гір і вловити його мінливі настрої. Трудно це зробити, при- 
знається він у цій повісті, але майстер такої міри, як Коцюбинський, 
блискуче передав усміх і похмурість, радість і смуток обличчя гір. Дум- 
ка Бальзака про те, що завдання мистецтва полягає не в копіюванні 
природи, а у вираженні її, має тут найкращий доказ. «Хмари все при- 
бувають. Вони вже закрили півнеба, гасне далекий Бескид і чорніє і 
похмурніє в тінях, мов удовець, а полонина ще молодіє. І питається 
вітер тонко в воринні: «Чому ти ся ба й не жениш, високий Бескиде?»-- 
Бо зелена полонинка за мене не піде», -- сумно зітхає Бескид» (321). 
Проста і геніальна персоніфікація, і яка картина, який настрій! Скіль- 
ки поезії! 

Характерно, що тропи в Коцюбинського не ходять одиноко й самот- 
ньо, а цілими групами, виступають цілими комплексами. Розглянемо. 
як письменник будує один такий комплексний образ -- образ Черемо- 
ша. Спочатку ми почули ту ріку («Чи то вічний шум Черемоша...») 
Відтак через певний проміжок тексту ми її побачили. Одночасно з з30о- 
ровими враженнями подано й дотикові, -- не тільки показано рух во- 
ди, але й дано відчути її температуру. І для цього знайдено оригіналь- 
ний оксюморон: «Під ним, в долині, кипів холодний Черемош» (307). 
Поступово образна формула Черемоша ускладнюється. Появляється ко- 
лір. «А долом Черемош мчить, жене зелену кров гір, неспокійну і шум- 
ливу» (314). Кров гір, зелена кров гір -- це вже образи, які відзнача- 
ються високим ступенем метафоричності. Щоб їх знайти, треба було, 
мабуть, поглянути на Черемош не лише зблизька, але й з певної висо- 
ти, коли ріка з численними допливами справді нагадує кров'яні артерії. 
Так появилася асоціація «кров». Та вода Черемоша там, де у ній відби- 
ваються смереки й вільхи, зелена, і тому виникає сміливий, але ж ціл- 
ком реалістичний оксюморон: «зелена кров». Отже, один образ, одно 
коротке речення відбиває багато спостережень та узагальнень. Май- 
стер-прозаїк уміє образно і максимально точно виражати ці життєві 
асоціації. Взагалі культура асоціативного образу Коцюбинського вели- 
чезна. 

Зелений колір Черемоша ще й «психологізовано» -- він виконує 
додаткову функцію: вдало передає настрій персоніфікованої ріки. Зе- 

135



лену барву Коцюбинський залюбки вживає на означення люті, злості. 
Розлючені персонажі в «Фата моргана» завжди мають зелені очі. Че- 
ремош у «Тінях забутих предків» напередодні того, як забере в свої 
холодні хвилі Марічку, «сердито поблискував сивиною та світив попід 
скелі недобрим зеленим вогнем» (317). 

Оригінальні у повісті виробничі описи (доїння овець, переробка 
молока в будз тощо). Композиційно вони зайняли центральне місце -- 
вставлені там, де перервано цікаву історію кохання гуцульських Ромео 
і Джульєтти. В описах міняється і сам тон оповіді. То співучо задум- 
лива, то прискорена, як біг гірської ріки, оповідь тут перейшла у спо- 
кійно епічну, розважливо мудру. Автор робить все можливе, щоб вироб- 
ничі описи не набридали своєю монотонністю -- чергує їх з пейзажни- 
ми малюнками, казками та легендами пастухів, послуговується коло- 
мийковими зачинами. Мова скрізь образна. Речі такі ж поетичні, спов- 
нені своїх таємниць, як і люди, як і природа. Вони одухотворені, пер- 
соніфіковані. «Нові бербениці й барильця німують в кутку, хоч тільки 
запукай до них -- і обізветься голос, що там жиє. Холодна жентиця 
світить з коновки зеленим оком» (325). Інший письменник не звернув 
би уваги на якусь там сироватку -- жентиціо. А для Коціобинського 
є це -- поезія. Жентиця живе своїм окремим життям. То вона «зелені 
подові води», що дзвінко стікають у посудину при народженні будза, 
то вона «гуляє коломийки» в казанку, що закипає, підвішений над ба- 
гаттям. 

З цією поетичністю описів поєдналась велика точність, докладність 
та спостережливість. Описано запахи молока і молочних продуктів, теп- 
лоту доєного овечого вимені, не забута й така деталь: «а густе молоко 
дзвінко дзюрчить в дійницю та затікає теплим струмочком аж за ру- 
кав» (324). 

Взагалі повість написана неначе благородним сплавом усього кра- 
щого, що є в різних літературних методах. Тут і наукова солідність та 
точність натуралізму, вірніше, «наукового реалізму» (вислів Франка), 
свіжість та безпосередність імпресіонізму, піднесеність, оптимістична 
тональність романтизму. 

Глибока правда та поезія життя, верховини чар і краса людської 
мрії створили «Тіні забутих предків» -- цю запашну гірську квітку на- 
шої літератури. В історії письменства -- це одна з мистецьких верхо- 
вин слова. 

ю
с
»



Публікації 

)
9
Ф
о
Ф
0
0
Ф
0
0
0
0
0
0
0
0
0
0
0
0
0
0
0
0
0
0
0
0
0
0
Ф
9
0
2
0
0
0
0
9
0
0
0
0
0
0
0
9
0
0
9
9
0
0
0
9
9
0
0
0
0
0
9
9
0
9
0
0
9
0
9
9
0
9
Ф
9
9
9
9
9
Ф
Ф
Ф
Ф
Ф
Ф
Ф
Ф
Ф
О
Ф
Ф
Ф
Ф
Ф
Ф
Ф
Ф
Ф
О
Ф
Н
 

9
.
4



ВМ ГЛАДКИЙ 

(Львів. Держуніверситет ім. І. Франка) 

Листи В. Стефаника 

до С. Морачевської 

о
9
ф
о
ф
о
с
ь
ь
ь
ь
о
о
о
о
о
г
о
 

Частина листів Стефаника до Софії Морачевської ! надрукова- 
на у третьому томі академічного видання творів письменника 1954 р. та 
в однотомнику 1965 р. В архіві Русівського музею зберігається ще пів- 
тора десятка листів до Софії Морачевської, але редколегії згаданих 
видань чомусь вважали, що ці листи мають чисто інтимний характер 
і публікація їх кидала б тінь на відносини письменника з сім'єю Мо- 
рачевських. Тим часом такі побоювання позбавлені реальних підстав. 
У листах до Морачевської Стефаник розкриває свою душу, висловлю- 
ючи у поетичній формі власні погляди на життя, У них справді дуже 
багато суб'єктивного чуття, але сповнені вони винятковою щирістю | 
відвертістю. Зупинимо увагу лише на одній обставині: у надрукованих 
листах до С. Морачевської, як і в усій епістолярній спадщині Стефа- 
ника, помітні основні риси поетичного стилю новеліста. 

Відомо, що однією з прикмет індивідуальної творчої манери Сте- 
фаника є відсутність в його творах докладних описів, бо увага автора 
зосереджена, насамперед, на психології героя, на «стані його душі в тих 
чи інших обставинах» 2, Неопубліковані листи до Морачевської позначе- 
ні власне цією особливістю обминати описи, а передавати суть дією. 
Таке «передавання настрою в розмовах і обстановці» породило специ- 
фічну форму -- драматизацію розповіді, переданої майстерними діало- 
гами та монологами. | 

Як новатор прози свого часу, Стефаник подібно до Чехова і Коцю- 
бинського вміло послуговується художньою деталлю. 

Характеризуючи стиль новел Стефаника, критики здебільшого на- 
голошують на тому, що письменник є оригінальним майстром запрова- 
дження в літературний твір простого, «необразного» слова. Це цілком 
слушно, але поетичний стиль Стефаника у великій мірі визначається 

також використанням образних засобів мови, системою тропів. Листи 
Стефаника до Морачевської сповнені метафор і надзвичайно влучних 
порівнянь, скупих, але завжди настроєвих епітетів. Як показує вивчен- 
ня, про Стефаникові тропи не можна говорити вроздріб, бо «образне» 

слово в художньому мисленні новеліста має свою специфіку. Для Сте- 
фаника характерним є синтетичне сплетіння тропів. 

Асоціативний троп, поєднаний у мові письменника з іншими, тво- 

рить якісно новий сплав. Стефаникові властиві гіперболічна метафора 

у парі з порівнянням, метафоричний епітет з символічним відтінком 
тощо. 

ї Софія Окуневська-Морачевська -- дружина близького друга В. Стефаника Вац- 
лава Морачевського, перша в Галичині жінка -- доктор наук, відомий громадсько- 
культурний діяч свого часу. | аа є 

Іван Франко. Старе і нове в сучасній українській літературі. ЛНВ, 1904, 

т. ХХУ, річник МІЇ, стор. 81. 

138



Листи Стефаника до С. Морачевської сприяють також вивченню 
стилістики новеліста. Вони засвідчують, що найулюбленішою стилістич- 
ною фігурою письменника була, так би назвати, «еліптична градація». 
Саме «еліптична градація» у побудові фрази. а не «прості речення», 
творить отой загальновизнаний ударний Стефаників ритм, що набли- 
жує його фразу до віршованої строфи, надає їй поетичного звучання. 

ЗМІ 

Добрі. 
Я читав Ваш послідний лист і мені ставало якось добре. 

У тім листі я найшов якби то сказати, ну, найшов розум. Ви добрі 
справді. Ви чули мою муку тай мене трохи врозумили, бо-сте казали: 
душа меньше стане самотна, ніж є, Оце і є то, що мене успокоює. Я бо- 
юся, що я замало даю і мучуся, і падаю в обморок, але воно так не є. 
Я замало не даю, бо я і душу даю, і все довкола неї. Тепер вірте і по- 
слухайте: у мені мої чувства стоять закопані, про них ніхто не знає 
і не сміє знати, бо я би не був чоловік, але простітутка, То, що йде 
з них у люди, то є блиск від них, але не вони самі. Се мої найглибші 
чувства, се моя душа. До мої душі належить і моя любов. Вона стоїть 
там спокійно, викута з таких елементів, що їм назви нема. Понад нею 
висить раз мягка, чорна ніч, то знов синє небо, то ще квіти з небес 
і з землі. Я сам, як до тої статуї зближаюся, то мовкну і маю над со- 
бов єї велику і святу, а довкола або ніч, або небо, або квіти. Другі 
глибокі чувства чуют або ніч, або небо, або квіти. Я клякаю перед нею 
і мовчу, мовчу і чую своє божество. Уважаю негідним давати справо- 
здання з моєї статуї: Я Вам колись казав, що як буду любити, то ні- 
кому того не скажу, навіть тій, що єї люблю. Так би повинно бути, але 
я не досконалий. А тепер я чую, що як-коли-небудь я за ню, мою любов, 
говорю, то потім терплю муки. Чую, що нема такої бесіди, аби єї ви- 
сказала, що не вродився такий чоловік, аби найшов таку бесіду. Чую, 
чую і чую. Ще чую, що треба стати не собою, але висшим від себе, 
аби хоть одно слово таке сказати за любов, щоби не було брехня. 
Відай би треба здуріти або я знаю. Очима може, може складом уст, 
може музиков можна би дати хоть крішку правди за любов, але мовою 
ніколи. 

А ще кажу: любов то є статуя свята, форму має коханої, але житє, 
святість не єї, але божі. Власне то відай і велич коханої, що дає собою 
якісь великі святости з царства богів і заковує в свої форми ті краси. 

Вірте мелі, що для мене є мука давати слова за свою любов, бо 
се святотатство. Прецінь Ви не схочете, аби я брехав Вам за любов, 
бо таку єї показати, як вона є -- я не годен. І те чую, що то зле писано, 
що неправда. Любов є пропасть і єї сказати словом, обняти зором або 
здумати головою не можна. Обіймаєся єї відай тогди, як падаєся в ню, 
але тоді вже нема ані голови, ані слова, ані зору. 

А я вірю в тото, що як видиться свою кохану, то можна бути щас- 
ливим поза границі щастя всего, бо видиться трошки правди з ідеалу. 

Тут я моїй і Вашій вірі кладу печатку і во вік віки за любов свою 
не говорю. А Ви вірте, що любов моя то є святість. 2 

Чи я ідеаліст? Мій господи, або я знаю. Я лиш знаю, що кождий 

чоловік має у собі таке, чого нікому не годен сказати. Для мене Ваша 
просьба свята. Хочете, аби писати, то буду. Але прошу Вас не згаду- 
вати мені за мою святість. 

Будьте здорові. 
Стефаник. 

139



Я тепер пишу річ п. з. «Морози» -- молоді люди мають тут твар і сло- 
во своє. Чи до Ст. можна їхати, дайте знати, бо маю замовленє і мушу 
відповісти. 

м З 
П. 

У мене є превелика охота все Вам казати, що роблю і що гадаю, 
і що загадую. Це відай слабість є, відай є говірливість бабина, Пишу 
оце папірчик далеко за селом у сіножатах, сижу та й пишу й чи пішлю 
це писання до Вас -- не знаю. 

Перед мінутов я видів сад з самими достиглими сливками, видів 
очима душі, як то в книжках приповідають. Добре воно є рвати сливку 
з галузки тай пойідати, але рвати так, що фостик межи двома пальця- 
ми лишається у долони, Рвати цілов долонев відай нефайно. Але відай 
ліпше ще дивитися на такий сад. То осінь. Проміні соняшні не такі со- 
чисті, як навесні, і не такі дужі, як вліті, за весну і літо май-май та 
змахалися, а тепер такі змаргані, що ледзи дгигають і то трошки сьвіт- 
ла, що йім сонце дало. Такі ті проміні, як дитина при грудях маминих, 
що ще ссе, але очи то вже зліпилися і спати, так спатки дитина хоче. 
То такі промінчики над садом. 

А сад, як долинов подивитися, то як картка з корану Магомета. 
такі галузі подобні до літерів тої книжки, а поглянути угору та й за 
очи хапає. Листє з мацінькими зубчиками легонько слухає вітру, а по- 
межи листям сливки, як коровки божі. Чорні та й червоні, але на слив- 
ках є трошки білого воску, а у рівчику, що від фостика йде до чубка, 
ще трохи зеленого є. 

Збанєтка ці поволеньки обертаються то сюди то туди, але так лі» 
ниво, що вітер зі злости не однов аж до землі кине, То такий сад. Але 
на паркані сидить горобець. Так наївся, як коли би то його сад був, та й 
спустив одно крило на опашки, та й травить. У такім, знаєте, стані то 
думається-гадається усякої, але так помаленьки, що аж. Та й гадає 
горобчик: аді, мой, усьо у бога однако чиниться. Дивлюся на ту змор- 
щену сливку на земли, та й ми нагадуєся моя стара горобчиха, а глип- 
ну на ту, що висить на галузці жовтим воском обліплена, та й таки 
вижу свою донечку цвірючку, як воно мале з жовтими заїдами визирає 
з гнізда та Й дивиться на жінку, як порпається на земли. Гай, гай, яка 
то силенна міць божа. Такий дух коло саду під промінчиками. 

А далі не схотіломи-ся вже гадати, лиш погадав-им собі: якби мені 
хто такий образ намалював, тоби-м отаке об'яснинє написав і ходив 
би-м щодня, аби засміятися над тим духом, що дрімає і гадає: боже 
всемогучий. А таки пішлю Вам цей папір з сіножат і не буду навіть 
вписувати у нотатку. Най буде, що Ви ще й мене поставите коло саду 
ніби другого духа, що дрімає і гадає: боже великий, коби я вмів ма- 
лювати. А може в злобі душі Вашої гадатимете, дрімаючи: боже, який 

він під пару панні цвірці з жовтими заїдами. Але напишіть, що-сте га- 
дали. 

В. С. 
мб 

Добрі Ви мої. Ен 
Мені є зле, я с тим не криюся. Про око я спокійний, а в душі щось 

видить, щось точить. о 
Моя мати хора, моя любов далека, далека. Терпіня і туга безмеж- 

на. Оце я. Тим двом силам я не даюся, я змагаюся не впасти в одну 

або в другу і що минутки впадаю. Пекольний біль. 

От пропадати би. 

140



Але у мене є то, що мене ратує і.держить. Я хлопчик. Діточий сміх 
і біль є ще у мене. То така невинність, чистота дитини, Се є у мене 
сила первісна, елєментарна. 

Сто раз, не раз було так. Точить біль, гризе сум, я йду в поле. Ле- 
тить птаха попід облаки. Аді, пташка, аді і друга за нею, аді, як бага- 
то. -- Тай сміюся. Чого. Но так, бо мусю. Се є благодать господна. 

Я багато вижу, ще більше чую. Люцький біль цідиться крізь серце 
моє, як крізь сито, і ранить до крови. Люцьке щастє пересіваєся крізь 
душу, як сонце крізь хмару, і до неба мене вносить. Сто раз спадати 
з неба у сором люцький -- болючо. 

Серед отих болів, мук і туги виринає маленький хлопчик, моя ста- 
лість і кричить: овва, а якби таки утечи та й сховатися. 

Правда, хлопцям у життю зле, але вони того не чують, Хиба йім 
хто старший скаже. 

Але мій хлопчик має часом дуже великі очи. Щось у нім таке бу- 
шує, перевертає, аж ніяк не може втечи від того. То є таке щось, що 
родиться, що-ся творить і тому мня нема, А велике, бадю рідний. 

Чекаємо чогось нового, якоїсь сили свіжої, бо чуємо, що то має 
сила бути. Коби лишень мій хлопчик зміркував ту силу, аби мав відвагу 
і мені, і єї сказати: овва. 

Чую, видите, якусь зміну у собі, що надійне і зробить мене доб- 
рим, Ой, цего мені треба, ой треба... 

Рад би-м, ой як радо пойіхав на цілі вакації до Сторожинця. Чую, 
що там багато би-м зробив. Прошу Вас, вивідайтеся у Тата, чиби мені 
не дав мешкати у себе? Але лиш під одним услів'єм аби-м харчувалися 
у реставрації, аби у хаті через мене клопотів не було. Мені би файно 
бути самому у Ст. 

Нотатку дописую, як допишу, то пришліть мені грубу, звичайну 
нотатку, аби-м мав на вакації, Поцьюлюйте Юрчика... 

Пишіть, що робите, бо я нічо. 
Будьте добрі. 

Стефаник. 

м 7 

Добра моя приятелько. 
Мені було у Вас дуже добре, дякувати файненько Вам за любість 

і за доброту, Вже в пятницю то мені дуже було прикро. Нагадав-єм 
собі, що я за Ваші гроші йіхав і здавалося мені, що я наймлений. Ду- 
же-м терпів, хоть знав-єм, що Вам і на гадку не приходило мене най- 
мати. Коби-м мав грошей багато, але коби-м мав. (Перший раз хотів-єм 
забогатіти на гроші), Ви не гнівайтеся на мене, бо я ані не хотів, ані 
силоміць не тягнув грошової сторони мого побуту собі у голову -- само 
прийшло. Само прийшло, та й до сегодня відійти не хоче. Не гнівайтеся, 

бо на дурних гнів не лік. Я 
Як чекав-єм на станції, то мені все здавалося, що Ви ще найідете, 

але Ви, розумієся, не надйіздили. Та й дуже, дуже банно мені стало, 
але не на Вас, а так таки. 

А потім я поїхав коло Снятина, тай так моцно плакав, що аж 

відхлипував. Але не плакав-єм за того, що до мами не повертаю, але 
тому, що мені було дуже банно, але не на Вас, а так таки. | 

А у Львові здибав-єм ся з моєв приятельков, колишнов семіна- 
ристков у Кракові, а тепер жінков якогось професора. Вона нарікала 
на житє і так казала: ще як Ви були у нашім тайнім кружку семіна- 
ристок, е, -- то було житє. І мені дуже банно стало, але не на Вас, 
а так таки. 

141



А як я вже був на місци, у Кракові, то моя пані казала: яки-сте 
їхали, то-сте плакали, я гадала, що дома яке нещастє лучилося, І дуже 
мені банно стало, але не на Вас, а так таки. Сум, тай сум, тай сум. 

Голова тяжка, серце у тузі, а губи мої шепчуть: виглядаю, як 
співробітник гумористичної газети, що жде собі заплати за кепський 
вірш, 

Чи Ви писали або читали коли такий лист, що кожде слово і гад- 
ка в нім написані, і виразно написані, а таки лист з словами і гадка- 
ми, - сумна мовчанка? Такий лист повинен і мій бути, хоть не є. 

Я може пойіду на Крету, коби лиш вдалося як. До Відня не поїду, 
бо не можна. 

З великим несупокоєм жду від Вас листу, бо зобачу по нім, яка 
відомість прийшла з Цюріху. Вчера дістав-єм від чоловіка Вашого 
прегарний лист. 

Юрчикови поцілунок в ручку і Вам також, а доброму татови 
Вашому сердечний поклін. 

Будьте здорові 
В. Стефаник. 

ж 9 

Передумую та перегадаю, щоби Вам у дарунку дати? Нагадую: 
вертав-єм від Вас, то була гадка післати Вам мою ліпшу працю, пи- 
сану крейдою на табличці. Ви мали єї прочитати, та змазати, а чорну 
табличку собі лишити тай покласти єї на спід у сховок, А потім, я собі 
далі гадав, Ви будете у дорогу збиратися, у далеку, тай будете обзи- 
рати всі сховки, тай чорну табличку найдете. Ви єї мали викинути, 
так я хотів, а віник єї мав вимести, Але я потім не хотів такої пам'ят- 
ки Вам давати. За чорне Ви би нагадували мене, А ще й то було, що. 
я нікому не можу дарувати дарунку, що дешевий і нефайний. Усі мої 
папері, ба й усіх пишучих панів, то є не дарунок, а лищ просьба: за 
це мені дарунок патриться. 

А тепер нема у мене нічого файного, аби Вам дарувати. Нічо 
нема. Якби Ви змогли зайти у мою душу, тоби Ви там найшли багато 
файних дарунків Ваших тай й би-сте раді дуже були, що дарунки 
Ваші у такі красі обмаєні. 

Як мій човник плавав по водах, як филі нас заливали, як товариш 
потім задушився піском і конав, як я потім, недобиток, взяв бучок 
дубовий і босий ходив по білім коріню і зросював росою червоною 
зівяле бадилє і як не мав-єм моци йти далі -- то мене тручали напе- 
ред дарунки Ваші, Вас обоїх. Ще лиш побачити ті дарунки у моїй. 
хаті обмаєні. 

-- Дайте мені те, що любите. 
То беріть собі мою маму, то беріть собі себе з чоловіком, то озміт 

собі мої думи молодії, то озміт собі свого хлопчика на руки, то позби- 

райте усі чічки перші на весну, то заграйте шум ліса у бурю і плачь. 
пряхи над дитиною у студеній хаті. Все заберіть, бо це файне і моє. 

А таки дати треба і, господи любий, чому мусю дати Вам лише 

таке, що не ціле файне і моє. 
У четвер вечером виїзджаю з Кракова до Добромиля до моїх 

приятелів мужиків, а в суботу вечером зі Львова йіду просто до Вас.- 
Якби не йіхати до Вас, то в четвер зателеграфуйте. Усіляке може Вам 

у хаті випасти. 
Ваш 

В. С. 

142



МХь 10 

Добрі. 
Нині я увидів на афіші оголошений концерт з перед двох днів: 

грав якийсь Грінфельд. В програмі було І/мпромту Шуберта. Дуже 
мені жаль, що борше не видів, був би-м пішов і слухав Вас. Я так 
докладно нагадую собі музику оту, що нераз собі підсвистую. 

Як я до Вас надйіду, то Ви мені гратимете, а я Вам за заплату 
розповім за Вас, як Ви росли, яки-сте доростали, як-сте віросли. Маю 
цілу Вашу біографію. Дуже-м собі єї файно уклав, а Ви потвердите 
лишень, що все правда. 

Я дуже веселий, що вже забавки буду у Вас, а буду аж 4. квітчя, 
у неділю ранішнім поїздом відай у 10. Хоть у мене тепер дуже не 
файний час. Багато жури маю. Так би-м рад вже бути або у Вас, або 
у мами, аби-м розповів, як мені зле та як тошно. Моя мама погла- 
дила би мене по голові тай би промовляла: «Видиш, дитинко, якби ти 
умів помолитися, якби ти та хотів молитву до матери божої віказати, 
то гет би тебе відійшла жура. Чим тобі журитися, Ти ще такий мо- 
лодий». 

-- А потім би мене мати таки перемогла, і я би почув, що нема 
чим журитися, бо-м молодий. А якби мене мати вже гет розжурила, 
тоби зараз питала: «Василю, а коли гадаєш женнтися? Господи, яка 
погана в панів установа, десь мусит уперед посивіти, аби оженитися?» 

На сю тему то моя мати дуже говірлива, а я сьміюся, аж на ма- 
минім лици викличу усмішку, тоді вже я кажу, що пари не нашов 
ще, але вже начну шукати і ще перед смертю то мама буде видіти 
невістку. Мати раз тішиться, раз не вірит, але все довільна з мене. 

Не годен я тепер писати ані добре, ані файно. Тож не гнівайтеся, 
як, може, не напишу завтра або й позагтою. Мені добре, але я на мак 
розбитий, а ще сонця нема, то крім гадки за йізду нема другої ніякої. 
А чи Ви будете мені раді? Може би не поїхати, бо часом є такий час, 
що нікого не хочеться видіти. 

Здорові будьте. 
В. С. 

ме 11 

Добрі. 

Мені було за вузко у Русові, тай я пойіхав трохи у гості, але 
і в гостях мені зле. Нині вертаю до Русова. Ви будьте такі добрі, то 
напишіт, коли мете минати Снятин, аби-м Вас ще видів. 

Я був вчера у Вижници і оглядав-єм місто, і все-м собі думав: 
суди мемо ходити, а отут мемо сідати. Та я ходив та ходив, вже-м 
і хату усмотрив. То би дуже файно було, якби Тато перейшли до Ку- 
тів. По правді, то мені би жаль було того ганку, що перед Вашов 
хатов. Воно ніби сухі дошки, отот ганок, але як йіх умайіти Юрчиком, 
Вами, мнов, але як йіх словами і сміхом, і сумом Вашим оживити, то 
ті сухі дошки та не сухі, та не чорні вони, тай не старі. Та й я би так 
хотів на тім ганку посидіти хоть мінутку і чекати, аж Ви війдете 
с хати. 

Мені дуже супокійно на душі, Хотів би-м знати, як Вам душа 
дописує. 

Як я йіхав від Вас, то-м видів, що Ви завернули у той бік до 
Ролча. Мені було спочатку дуже зле, що Ви йідете за мною і дога- 
няєте мене, але потім то я гет успокоївся. Казав-єм собі, що то все 
одно, чи Ви напереді на дорозі, чи я напереді. Трохи лишень мене 

143



мучило, що повіз і Ви поволи зникали. Але я вже був спокійний і 
сильний. 

Як Вам не хочеся писати, то не пишіть, але рівно дайте знати, 
що лиш тому не пишеся, що не хочеся. Я лиш хочу, аби-м знав до- 
певно, коли йідете і чи не лучилося що нефайного. 

З дому пішлю Вам три аркуші письма, аби Вам дати знати, що 
пишу все, аби Вас зрадувати. Тіштеся мною -- я тепер дуже файний 
чоловік. 

Я в Кутах день лиш був тай вертаюся, лист тому такий до нічого, 
що дівчинки не дають писати. Йду з ними до міста цукерки купувати. 

Юрчикови файно ручку поцьюльюйте, а тата поздоровіт. 

Ваш В.С. 

М 15 

Добрі пані! 

Як лист до Вас запізно пишу, то лиш тому, що я с Кракова 
пойіхав до решти зупсований і немічний, а тут, у горах, то зачивєм 
відходити. А як я «відходжу», то забуваю за свої дни і за все: Ваш 
лист був не те аби файний, але такий, що правду каже та ще файни- 
ми словами. Тепер буду Вам казати, як сижу. 

Є у саду стара хата, є у тій хаті старі меблі, а газдує стара вір- 
мінка.., лице смагляве, остре, ще й з глибокими морщинами. Старий 
стіл має дві нозі, але не такі, як ноги, але як дві лірі. То вона мені 
той столик до ліжка приставляє і приговорює: як я була молода і чо- 
ловіка мала, ще тоді ці ліри гей грали, гей голос з них голосив у хаті, 
а тепер то це ноги від стола тай більше нічого, Я тогди співала і ці 
ліри співали. Тепер пропало... 

Ся пані та називаєся Богданова Ромашкан і каже, що єї родина 
давна ще й славна. 

А ранком і вечером то я хожу по горах і по лісах здовж пото- 
ками. Прошу Вас, скажіть Ви мені, що я правду кажу. А хочу казати 
таку правду: йду я дубовим лісом тай на голові капелюх поправляю, 
бо він так на голові стоїть, що у лісі так не має стояти -- якось інак- 
ше, так, як галуза на дубі, так має стояти. А ще очи то мають не так 
дивитися, але так, як лист кучерявий у небо дивиться, так вони мають 
дивитися. А ще на дубів то я не маю глядіти як на ліс, але як на ду- 
бів, що кождий сам росте, сам жиє і сам гниє. І я дубам кажу: ви 
мой кождий свій пан. Ти, старий дубе, наслухався Черемошу тай ба- 
гато знаєш, а ти, молодий, слухай, як старий говорить, то будеш 
з вітрами-ся пізнавати, то будеш сонце знати та ще будеш дубом серед 
лісу ставати. -- Але старий дуб поважно мене питає: а ти дуб є, ци 
береза, ци що ти є? -- Я чоловік. Але старий дуб якось згірдно за- 
шумить листєм, гей-би переказував: ага, то ти плакати любиш. 

Файно мені жити. Жию таким житєм, що сильне та й спокійне, та 
й тверде. 13-го серпня йіду до Сторожинця, бо Ваші тато йідуть до 
Москви на зйізд лікарів, а я маю коло хати бути. Дуже тішуся, що 
йду до Ст. А Ви ще мені напишіть тутки. Юрчикови та напишу пись- 
мо, а тепер то єго файно витаю здоровєм і добром. 

Бувайте здорові 

Стефаник. 

ю
о
ф
ф
е
Ф
О
Н



П.І СТЕЦЬКО 
(Чернівці. Держуніверситет) 

з неопублікованих листів 

Є. Ярошинської та М. Павлика 

Передові люди Західної України завжди прагнули дружніх 
зв'язків з російськими громадськими діячами, вченими і письменниками; 
виражаючи любов до великого російського народу, вивчали його мову, 
захоплювались його літературою. Саме такі прагнення і симпатії до 
братнього народу висловлені в листах української письменниці, ак- 
тивної громадської діячки Є. Ярошинської. Невтомна популяризатор- 
ка народно-поетичної творчості буковинських українців після невда- 
лих спроб опублікувати збірник народних пісень у Чернівцях і Львові 
звернулась у Петербург до Російського географічного товариства. 
Вона надіслала туди збірник «Пісні буковинсько-руського народу з-над 
Дністра», який було схвалено російськими вченими. А 22 грудня 1888 р. 
на засіданні Ради Російського географічного товариства за поданням 
відділу етнографії складача збірника Є. Ярошинську нагороджено 
срібною медаллю. 

Відзначення роботи Є. Ярошинської свідчить про те, що її збір- 
ник був одним. із кращих серед численних фольклорно-етнографічних 
матеріалів, які надійшли до Російського географічного товариства 
в 1888 р. Знайомлячись з рішеннями Ради товариства за цей і наступ- 
ний рік, що стосуються збірника народних пісень з Буковини, дохо- 
димо висновку, що він готувався до друку. Але, на жаль, «Пісні бу- 
ковинсько-руського народу з-над Дністра» не побачили світу. Листи 
Є. Ярошинської, які друкуються нижче, певною мірою розкривають 
причину цього. Вже перший лист буковинської письменниці до Росій- 
ського географічного товариства від 25 травня 1888 р. секретар това- 
риства переслав голові відділу етнографії В. Ламанському!, який за- 
пропонував Є. Ярошинській дописувати до редагованого ним журналу 
«Известия славянского благотворительного общества». У листі від 
14 червня 1888 р. він цікавиться «буковинським народом», «Його еконо- 
мічним становищем, його духовенством, церквою, школами, відноси- 
нами до румунів, галичан, його поглядами на Росію»?2, радить саме 
про це писати до «Известий». 

На клопотання В. Ламанського, як це видно з його листа від 
З грудня 1888 р. Є. Ярошинській за збірник народних пісень видано 

! Володимир Іванович Ламанський (1833--1914) -- російський славіст, про- 
фесор Петербурзького університету, створив велику школу слов'янознавців, довший 
час входив до складу Ради Петербурзького комітету «Славянского благотворитель- 
пого общества», з вересня 1887 р. до січня 1889 р. був редактором органу цього 
товариства, 

2 Відділ рукописів Інституту літератури ім. Т. Г. Шевченка АН УРСР, ф. 101, 
Х» 518 

10, Українське літературознавство, вип, 1. 145



грошову допомогу «товариством, яке допомагає слов'янським вченим 
і письменникам». Мова йде про «Славянское благотворительное об- 
щество». Та В. Ламанському не вдалося схилити письменницю допи- 
сувати до монархічних «Известий славянского благотворительного 
общества». Відмова Є. Ярошинської стала причиною того, що збірник 
не було надруковано. Вже на листа Є. Ярошинської від 20 грудня 
1888 р. з проханням допомогти їй у навчанні та на наступні листи, 
адресовані йому, В. Ламанський не відповів. 

Після смерті Є. Ярошинської М. Павлик мав намір надрукувати 
«Переписку Євгенії Ярошинської з Михайлом Павликом», до якої ду- 
мав додати листування письменниці з іншими особами. З проханням 
надіслати копії листів Є. Ярошинської та дати до них деякі пояснення 
звернувся М. Павлик і до В. Ламанського. 17(29) січня 1906 р. Ла- 
манський відписав М. Павликові, що листи Є. Ярошинської нібито не 

може знайти, а яке «Общество» видало допомогу письменниці, зможе 
повідомити лише після наведення відповідних довідок 7. 

У листі до В. Ламанського М. Павлик висловив своє негативне 
ставлення до панславістських ідей, запровадження єдиної слов'ян- 

ської мови й азбуки, пропагандистом яких і був В. Ламанський. 
Листи Є. Ярошинської і М. Павлика, виявлені нами в фондах 

В. Ламанського (Архів Академії наук СРСР, м. Ленінград), подаються 
повністю. 

Листи Є. Ярошинської написані російською мовою, але тому, що 
письменниця належто не володіла нею (про це вона писала її сама 
до В. Ламанського), подаємо їх у перекладі українською мовою. 

Листи Є. Ярошинської 

МІ 

Шановні Добродії! 
Слідуючи добрій пораді мого земляка, одноплемінника і одновір- 

ця пана Григорія Івановича Купчанка ", я зібрала протягом останніх 
років 440 пісень руського народу на Буковині, котрі за тою ж пора- 
дою пана Гр. Ів. Купчанка надсилаю при цьому до Вас з уклінним 
проханням прийняти цей мій збірник у Ваші дорогоцінні видання 

і прислати мені декілька окремих відбитків цього мого збірника 
пісень. 

Я дочка дуже бідного сільського вчителя, в якого велика сім'я 
і котрий не може допомогти мені матеріально в моєму занятті по зби- 
ранню і обробці етнографічного матеріалу про руський (малоруський) 
православний народ на Буковині. 

Коли б Ви, шановні добродії, були ласкаві прислати мені ма- 
леньку винагороду за мій збірник пісень, я ще в цьому році. приго- 

тувала б для Вас новий матеріал, а саме декілька сот нових пісень 

та опис нравів і звичаїв нашого руського народу в Північній Буко- 

вині. 
Чекаю з нетерпінням прихильної Вашої відповіді і маю честь 

бути Ваша покірніша. 
Євгенія Ярошинська 

С. Брідок, 25 травня 1858 р. 

з Листи В. Ламанського до М. Павлика див. Центральний державний історич- 
ний архів УРСР у м. Львові; ф. 663, оп. І, Хе 220, арк. 24-28. 

Григорій Іванович Купчанко -- український буржуазний етнограф і фольк- 

лорист, автор ряду праць про побут та поетичну творчість українців Буковини. 

146



м 2 

Шановний Добродію! 

Дякую Вам щиро за Вашого шановного листа і за дану мені в 
ньому обіцянку виклопотати для мене що-небудь у «Ради», Те викло- 
потання було б мені дуже корисне, 

Не менше я Вам, Шановний Добродію, вдячна за Вашу увагу до 
мене і за пересилку декількох чисел Вашого дорогоцінного журналу 
«Известий» 9. Цей журнал мені дуже подобався, але, на превеликий 
жаль, я не можу користуватися Вашою пропозицією, щоб до нього 
дописувати. Причина цього та, що я тільки дуже погано володію ве- 
ликоруською мовою. Якщо б, Шановний Добродію, приймали статті 
на малоруській мові, то я з охотою можу Вам служити моїми допи- 
сами. 

Що стосується читання, то я його пристрасно люблю. Але як Ви, 
Шановний Добродію, помітили, у мене російських книг дуже мало. 
З творів російських авторів я читала тільки Пушкіна і гр|афа) Льва 
Толстого в оригіналі, а Тургенєва в німецьких перекладах. Коли б Ви. 
Шановний Добродію, мали намір післати мені книжки (за то я Вам 
була б дуже вдячна), то прошу вибирати на Ваш розсуд, знаючи по 
сказаному вище, що могло би бути для мене корисним. 

Тішусь приємною надією, що Ви, Шановний Добродію, не зали- 
шите мене без відповіді на мого листа. 

Прийміть, Шановний Добродію, запевнення в глибокій моїй по- 
шані. 

Ваша покірна слуга 
Євгенія Ярошинська 

Село Брідок, 
08 червня (11888. 

м 3 

Шановний Добродію! 

Ваш шановний лист зробив мені дуже велику радість, тому що 
я думала, що Ви вже забули про мене. 

Дуже мені жаль, що не можу задовольнити Вашої просьби, бо 
з часу, коли писано мій останній лист, зайшли різні обставини, котрі 
перешкоджають мені дописувати до Вашого шановного часопису. Цих 
перешкод не можу я Вам, Шановний Добродію, висловити, але будьте 
впевнені, що вони є такого роду, що я не можу їх перемогти. Я, від- 
чуваючи до Вас найбільшу пошану і вдячність, не могла би Вам від- 
мовити свого співробітництва (ще до цього, коли мені обіцяно бли- 
скучий гонорар), якщо би мене щось не зв'язувало. 

Пробачте мені великодушно, Шановний Добродію, що я відмов- 
ляю Вашій просьбі, і не залиште мене свого покровительства, за котре 

я Вам буду дуже вдячна. 
Не знаю, якими словами висловити Вам мою щиру подяку за на- 

діслані мені книжки, вони зробили мені так багато приємності, що я 
не можу знайти слів, щоб Вам, Шановний Добродію, достойно подя- 
кувати. Читаючи ці книжки, я навчаюсь великоруських слів і висло- 
вів, що робить мені велике задоволення, 

5 «Известня слазянского благотворительного общества» -- журнал, який вихо- 

див у Петербурзі з 1883 р. У грудні 1888 р. журнал переїменовано на «Славянския 
нзвестия». ; - 

По 147



Насмілюсь просити Вас, Шановний Добродію, про ласкаве пові- 
домлення мене, як Вам подобався мій збірник пісень, чи удостоїться 
він того великого щастя бути прийнятим між дорогоцінні видання 
«Географічного товариства». 

Доданий листок зображає узори, якими вишиває наш буковинський 
народ свою білизну, як сорочки, рушники і ін. Тому що ці узори не є 
взяті із модних журналів, а просто видумані народом, то становлять 
вони етнографічну достопам'ятність щодо народного розвитку в пла- 
стиці і орнаментиці. Я, малюючи такі узори з оригіналу, посилаю їх 
в німецькі модні журнали 5 і одержую за це добрий гонорар. Тому що 
мені здається, що ті взори можуть мати вартість для етнографічного 
товариства, то насмілюсь запропонувати Вам один листок із цією 
творчістю нашого народу. Коли б вони з етнографічного погляду не 
вартували нічого, то прошу Вас зворушливо, Шановний Добродію, 
будьте такі добрі, зарекомендуйте їх російським модним журналам. 

Ви питаєте мене, як я звусь по батькові. Мене звуть Євгенія 
Іванівна. Цього місяця мені сповнилось 20 років. Наш рід походить 
із Росії. Дід мого батька не відомо за які справи змушений був утекти 
із Росії. Маючи прекрасний голос, співав він майстерно і цим за- 
робляв собі на життя. В Галичині не хотів поселитись, з причини, 
що там немає православних, прийшов на Буковину і тут одружився 
з бідною дівчиною. Не мігши привчитися до тутешніх звичаїв, він по- 
чував себе дуже нещасливим і вічно тужив за своєю батьківщиною. 
Перед смертю сказав, що він походить з дуже багатого, знатного 
роду, але що йому заборонено вернутися на свою батьківщину. З цими 
словами він помер, не залишаючи більше вістей про себе. Мій батько 
є народним учителем, і я живу при ньому, займаючися письменництвом 
і наукою. От все, що Вам мала сказати, пробачте, якщо воно забагато, 
але я, як розбалакаюсь, то вже не хочеться мовчати. 

Чекаючи з нетерпінням Вашої відповіді (позвольте мені надія- 
тись, що Ви на мене не сердитеся за мою відмову), залишаюсь 

З глибокою пошаною 
Ваша покірніша 

Євгенія Ярошинська 
Брідок, ІЗ жовтня 1888. 

ма 

Шановний Добродію! 

Прийміть мою щиру подяку за виклопотання мені нагороди за 

мій збірник пісень, бо за ціо винагороду я тільки Вам зобов'язана. 
Дуже приємно було б мені довідатись, коли мій збірник буде на- 

друкований, і одержати декілька примірників його. 

Шановний Добродію, не гнівайтеся на мене, що я знову звер- 

таюсь до Вас з великою просьбою. Читаючи у Ваших дорогоцінних 

«Известиях», що «Благотворительное общество» надає стипендії бід- 

ним слов'янам, насмілюсь і я просити через Ваше представництво: 

про неї. - 
і Я хотіла навчитися бухгалтерії. Але тому що в нас на Буковині 

такого закладу для жінок немає, то я писала у Відень, де існує та- 

кий заклад, Бухгалтерські курси продовжуються протягом 6 місяців. 

Але тому що в мене немає грошей, то я змушена не відвідувати Ці 

курси. Якщо б Ви, Шановний Добродію, зробили мені таку милість 

6 Багато узорів народних вишивок, намальованих Є. Ярошинською, вміщено: 
в журналі «М/іепег Мофйе» (1888--1895 рр.). 

148 

-



і виклопотали мені на той час стипендію, яка б мені подала засоби 
навчитися чомусь корисному, то я б Вам була вдячною до смерті. Бла- 
гаю Вас, Шановний Добродію, почуйте мене і подайте мені допомогу 
досягти самостійності. і 

В селі не можу здобути освіти, без якої письменникові не можна 
існувати. 

Якщо Ви, Шановний Добродію, будете такі ласкаві, то. прошу 
прислати мені книги і ноти, я дуже цікава пізнати російську музику. 

Ще раз прошу пробачте мені великодушно, що я Вам роблю 
стільки клопоту. 

Бажаючи Вам, Шановний Добродію, веселого та щасливого 
різдва Христового. 

Залишаюсь з глибокою пошаною і честю 
Ваша покірніша 

Євгенія Іванівна Ярошинська 
Брідок, 20. Х11--ЦП1)888. 

Р. 5. Мої спостереження і замітки про руський народ я незаба- 
ром надішлю на Ваші руки. 

Єв. Я. 

м 5 

Шановний Добродію! 
Доданий збірник народних пісень разом з нотами передала мені 

пані Наталія Кобринська, вдова по о. Теофілю Кобринському, який їх 
зібрав. Вона благала мене передати ті пісні «Імператорському росій- 
ському товариству», щоб воно зайнялось їх надрукуванням. 

Виконуючи її просьбу, прошу Вас, Шановний Добродію, зайня- 
тися долею цих пісень і написати мені про те, який замір має відділ 
етнографії відносно них. б 

Ще маю честь запитати Вас, Шановний Добродію, коли мій збір- 
ник «Пісні буковинсько-руського народу з-над Дністра» буде надру- 
кований. . у 

Маю приємну надію, що одержу від Вас, Шановний Добродію, 
скору відповідь. 

Залишаюсь з глибокою пошаною 
Ваша покірніша 

; Євгенія. Ярошинська 
Брідок, 2 ліотого 1892 р. 
почта Вікно в Буковині. 

Листи М. Павлика 

| МІ 
нотодрабувах С. х Львів, 7. І. 1906. 

- | вул. Люблинської унії, 5 

"Високоповажаний Добродію! 

Я оце ладжу до друку мою переписку з пок(ійною) Євгенією Яро- 
шинською (з Буковини) і бажав би покористуватися при тому й її 

перепискою з іншими людьми, між іншим 1 Вами. То позволю собі 

запитатися Вас, чи вільно мені вжити до того й Ваших листів до не- 

біжки (трьох із 1888 р.) і чи не були би Ви такі добрі прислати мені 
копії з її листів до Вас. Та може Ви пам'ятаєте, яке то було «Общест- 
во», перед яким Ви ходатайствували, яко предсідатель отдіелення) 
Ріусского| геогр(афического) общіества) по етнографії, аби дало під- 

Пп. Українське літературознавство, вип. 1. 149



могу покійній за її збірку бук(/овинських) народних пісень і яке й дало 
їй 50 р.?, які Ви прислали Ярошинській в кінці 1888 р. Чи то правда, 
що Ріусскоє| геогріафическое) общ(ество) присудило небіжці на зборах 
НП. І. 1899 велику срібну медаль? 

«Звиніть, що, незнакомий Вам, завдаю тілько питань. Ваші листи 
до Ярошинської дуже інтересні, і я думаю, що Ви не матимете нічого 
проти опублікування їх, тим більше що нема в них нічого «неблаго- 
надежного» на Ваш російський погляд. 

Не знаючи Вашої адреси, шлю лист у Ріусское) геогр(афическоє| 
общ(ество) -- чей дійде. 

і Здорові будьте! 
Мих. Павлик, 

літерат. 

Ль 2 

Львів, 4. 1Ї. 1906. 

Високоповажаний Добродію! 
Спасибі за дозвіл надрукувати Ваші (три) листи до неб(іжки| 

Ярошинської. Для осіб там нема нічого обидного, а щодо моїх слів 
про «неблагонадежность» із Вашого «російського погляду», то мені і в 
думку не прийшло допікати Вам, а хотів я сказати, що в Ваших ли- 
«стах нема нічого такого про Росію, російську державу, із-за чого Ви 
Могли би мати «неприятности». Я все думав, що роздражнення між 
"українським і всеруським напрямами йде від того, головно, що нам 
гусеруси наказують, а то й примушують нас силою: маєте вважати себе 
«крусскими» -- росіянами, їх літературну мову вашою, їх державу -- 
вашою вічною домівкою і не смійте мати себе за щось осібне -- роз- 
"вивати свою мужицьку мову до літературної, балакати й про націо- 
нальну, автономію. А була би на все воля, то все й пішло би нату- 
ральною ходою-та й розвилося до чого може -- а з сего вийшла би 
користь і-великорусам. За такі самі претензії ми мусимо воювати і з 
поляками, що вважають нас за .. .З польської "нації, нашу ж мову 
"за наріччя своє!!! Се все виходить у чесніших людей із великорусів і по- 
ляків із того, що вони формалісти й поверховці -- не дивляться на 
зміст літератури та й На те, що література в простонародній мові 
(та ще такій одноцільній, як наша українська) служить мільйонам, 
десяткам мільйонів, двигаючи їх вгору, тим часом як т. зв. літера- 
турні мови захоплюють ледве десятки тисяч? вищих верств і навіть 
задеревіли, не розвиваються далі, бо й не в силі вибитися з своїх 
варварських форм -- такі літературні мови: німецька, французька, 
російська, польська. 

Та ніколи мені сьогодні писати про се. 
Справок у Геогріафического) об(щества) щодо Ярошинської вже 

негробіть -- я добився потрібного з документів. А листи Яр(ошинської), 
коли найдете, пришліть. 

Посилаю Вам, при нагоді, моє видання «Переписки Др(атомано)ва 
-з Окуневським»;-о чей же пустять. 

роумотг паио поптєодорові будиі) сб 
С копоої , М. Павлик, і , 

/ Р. 85. Ваших листів до. мене не рекомендуйте -- вони дійдуть 

їотак. з вул: мод іат'нЯ НО І ми 

1 Карбованців. ані МО чий | 

8 У рукописі нерозбірливо. оман ок 

з Підкреслено М. Павликом." (| 

160 ї



- Львів, 12. 1. 1906 - 
вул. Люблинської унії, 5 

Високоповажаний Добродію! 
Я знов до Вас із просьбами: 
Коли збірник бук(овинськорріуських) пісень Ярошинської надру- 

ковано (я щось не читав про се), то чи не могли би Ви бодай пози- 
чити мені екземпляр? Його нема навіть у батька Ярошинської. Я вер- 
нув би Вам через яких 2 тижні. 

Та й ще одно: можливо, що в бібліотеці «Р(усского) г/еографи- 
ческого) обіщества)» або деінде є фольклорні публікації, то, будьте) 
ласкаві) звістіть мене якнайшвидще, чи нема: Сопоргез55 ої ЇоіК-Іоге, 
П, ІГопдоп,-..... , 1892. -- та ПІ, СНісаєо, 1893219 Та чи є «КоїК-ЇІоге 
Хоигпаї», «Агсбіміо рег Іе гад. рор.», «Веушпе Нізі. ев Пій» П. Там фольк- 
лорні праці Драгоманова і мені треба дістати їх бодай до 4-го, тому 

що фольклорних творів, які я видаю під фірмою Товіариства) ім(ені) 
Шевченка (тепер кінчиться т. 3, і зараз же піде 4). 1 

Звиніть, що турбую Вас. Європейські бібліотеки в сумному. стані 
щодо фольклору, то може вивезе варварська Росія. 

Чи дістали мій передущий лист? і книжку? 
Здорові, були! 
М. Павлик. 

10 Конгрес фольклору, П, Лондон,--.., 1892, та 1, " Чікаго, 1893 (анг.). 
Крапками позначено слово, яке в рукописі написано нерозбірливо. 

й «Фольклорний журнал» (анг.), «Архів загальнодоступних перекладів» (італ.), 
«Журнал з історії та літератури» (франц.). 

-
о
ь
Ф
о
а
 

117



о.н. мо Р оз 

(Львів. Держуніверситет ім, І. Франка) 

З неопублікованої спадщини 

академіка Ф. Є. Корша 

ю
Ф
ф
о
ф
о
о
Ф
о
Ф
ф
Ф
Ф
Ф
О
ф
о
Ф
о
ї
 

- 

У червні 1958 р. М. Р. Лозинська повідомила нас, що, перегля- 
даючи архів свого чоловіка, вона виявила два листи О. Маковея і де- 
в'ять листів академіка Федора Корша до М. Лозинського. 

На наше прохання Марія Рафаїлівна Лозинська надіслала згадані 
листи в оригіналі. 

М. Лозинський відомий у Галичині як громадський діяч і вчений- 
юрист. Він сприйняв прихильно Жовтневу революцію і саме тому пе- 
реїхав у 1927 р. з усією родиною на Радянську Україну. 

У Харкові М. Лозинський працював у Всесоюзному Комуністич- 
ному інституті будівництва і права на посаді завідувача кафедри 
міжнародного права. 

Листування академіка Ф. Є. Корша з М. Лозинським припадає 
на 1911--1914 рр. 

У ті роки Ф. Є. Корш, видатний мовознавець і перекладач, голова 
товариства слов'янської культури, академік Петербурзької Академії 
наук, займався проблемами не лише російської, класичної філології, 
східними мовами, а й питаннями славістики, велику увагу він приді- 
ляє дослідженню історії українського народу, його культури та літе- 

ратури. 
У 1907 р. академік Корш разом з академіком Шахматовим висту- 

пили з пропозицією обрати Івана Франка членом- кореспондентом Ро- 
сійської Академії наук. Трохи згодом Ф. Корш видає кілька праць 
про Т. Г. Шевченка, друкує наукову роботу «Український народ 
і українська мова» (1913) та багато інших. Федір Євгенович вивчав 
українську мову і добре нею володів. Про це свідчать, зокрема, листи 
до М. Лозинського, писані українською мовою. Хоч Корш належав 
до вчених ліберально-буржуазного напрямку, за його словами. «не 
втручався у політику, а займався чистою наукою», проте він так чи 
інакше реагував на лодії навколишнього життя, відповідав на запи- 
тання, які те життя ставило. 

Це видно і з листів Ф. Корша до М. Лозинського. У них він дає 
оцінку політичного напрямку газет, дбає про зближення прогресив- 
пих культур слов'янських народів, розкриває зміст деяких своїх ста- 
тей тощо. 

З листів ми бачимо, як учений щиро прагнув зрозуміти, що яв- 
ляли собою галицькі партії і яка з них представляла інтереси україн- 
ського народу. Корш гаряче полемізує з М. Лозинським щодо його 
поглядів на українофільство і москвофільство, критикує політичних 
діячів, які, виходячи із своїх вузько групових інтересів, вводили в 
оману громадську думку. 

152



г Аналізуючи суспільні відносини в Галичині, Ф. Корш приходить: до 
висновку, що базікання «москвофілів» про народолюбство, демократії, 
якими прикривались Марков і К? з «Товариства слов'янської культу: 
ри в Москві», по суті, форма маскування їх шовіністичної діяльності. 
Одночасно Корш викриває націоналістичний вибрик Чудновськогс, 
який вийшов із «Товариства слов'янської культури в Москві» ніби 
тільки через те, що вся російська інтелігенція співчуває «урядовому 
націоналізмові». Даючи оцінку цьому факту, він зауважує: «Це вже 
такий наклеп на росіян усіх більш чи менш ліберальних напрямків, 
що йому за те влетіло навіть од поляків». ; 

У листі від 24 серпня (6 жовтня) 1912 р. Ф. Корш висловлює своє 
щире бажання взяти участь у збірнику «Привіт Іванові Франкові в 
сорокаліття його письменницької праці». Про те, що вчений не запіз- 
нився із своєю роботою, свідчить збірник, складений на пошану Івана 
Франка. Тут надруковано працю академіка Корша під заголовком 
«Дещо про вийстя (походження. -- О. Н.) вкраїнської народності». 
У цьому ж листі Ф. Корш просить М. Лозинського подякувати М. Воз- 
няку «за його чудову статтю про Лаврентія Зизанія». 

З листа від 26 листопада (9 грудня 1913 р.);, в якому автор пише 
про «розруху» між «австріяцькими вкраїнцями» і «російськими вкра- 
їнцями», бачимо, що Ф. Корш не робить диференціації між ними на 
прогресивно і реакційно настроєних. Проте симпатії російського вче- 
ного лишаються й далі на боці передової частини українського на: 
роду. Він категорично відмежовується від О. Соболевського та його 
шовіністичних поглядів, а також від націоналістичної писанини С. Єф- 
ремова. і 

Ф, Корш докладно інформує свого приятеля про суспільно-полі- 
тичні та культурно-освітні новини Москви, Петербургу, Києва й Одеси. 
Цікавиться долею своїх праць, надісланих до львівських видань, по- 
відомляє про свої творчі плани. 

Лист від лютого 1914 р, цікавий тим, що в ньому автор широко 
коментує питання «москвофільства» і «австрофільства» в Галичині. 

Листи академіка Ф. Корша -- нові і важливі Факти із літератур- 
ного, суспільного та культурного життя, які свідчать не лише про ін- 
тернаціоналізм Ф. Коршща, а й про кращі приклади взаєморозуміння 
між слов'янськими народами, зокрема між російським і українським. 

14/27 березня 1911 

Шановний Добродію! 

Спасибі Вам за тії два нумери «Діла», де Ви пишете про мою 
статтю «Триєдиная Русь» (хоч цей демонстративний заголовок походить 
не від мене, бо в мене було щось полібне до «Еще к украннскому во- 
просу»). Але не можу не звернути Вашу увагу на деякі непорозуміння, 
що мені дуже хочеться усунути хочби задля того, щоб ні в кого не 
було непорозуміння відносно до мене самого, себто до моїх поглядів 
та переконань. Здається мені, що це не пошкодило б і цілій справі, бо 
оборонець мусить мати віру не тільки тих, проти кого він боронить 
свойого клієнта, але й тих, кого він боронить. А непорозуміння в Вас 
ось яке. Ви кажете: «Можемо не спинятися на наукових підставах його 
теорії «трнединої Русі», полишаючи се точній науці», ніби в таких 
питаннях мала ціну сама політика, а точна наука була зовсім не до 
речі. Але це бачу не так, і найвимовнішим доказом тому може слу- 
жити саме те непорозуміння, що я говорив про нього вище. Ви кажете 

153



далі, що «поняття ,більше вузької народності" логічно потягає за 
собою поняття ,ннародності більще широкої"». Правда. Але грунтовна 
неправда, що в такому послідованню думок «більше широка народ- 
ність» мусить -- також логічно -- значити народність російська»: так 
воно може здаватись тільки з політичного становища, найгіршого з усіх 
можливих при вишукуванню правди, але зі становища наукового та 
«більше широка народність» не може бути нічим іншим як народностю 
загальноруською, котрої іп гегит паїига! вже давно немає, але котра 
за наших часів складається ідеально з усіх трьох реально животячих 
галузей руського народа вкулі. Себто мірка й тут та сама, яка в пер- 
шій тезі, що Ви її полишаєте буцім непотрібній у цьому випадку точ- 
ній науці, а саме абсолютна не релятивна. Таким побитом, коли хто 
з нас відхиляється від спершу занятого становища, то це не я, і те, що 
я там сказав, мені «лиціює». Що ж належить до Маркова |ипіог? з 
його трьома товаришами, то й окрім Вас багато українців, та ще таких, 
що без порівняння краще від мене знають галицькі справи, ледве не 
присягаються, що ті молоді пагонці старого москвофільського стебла 
відкрили мені свої карти не вповні. Може, воно й справді так; та якось 
тяжко, больно не вірити людям, за якими не знаєш ніякої погані, 
а надто молодіжи, Але, коли тому правда, що вони мені тільки туману 
в вічі напустили, таким станом речі ще раз підтверджується правиль- 
ність мойого зазначення, з котрого боку обдурюються мої земляки -- 
чи з українофільського, чи з москвофільського. Не здається мені спра- 
ведливим і знак питання після моїх слів «зовсім» особливими «Руте- 
нами» або «Русинами» у Вашій першій статті. бо звісно, що, приміром 
кажучи, поляки не раз уживали ім'я «Русин», безумовно старе та 
правильне, не менш тенденціозне, ніж наші націоналісти ім'я «руський». 
Ось ті пункти, які би я хотів означити хоч в тім же «Ділі», -- чи так, 
чи інакше, -- як мені здається, для користі самої справи. А що до того, 
що часи тепер погані, то в нас ані однісінька душа не буде суперечити. 
Ще недавно в листі до Ягіча я пригадав слова пісні: «,Бо вже така 
пора прийшла, що і не бувало: який дідько не поб'є, то й пиши ,дпро- 
пало"». Постриваймо. 

Щиро прихильний до Вас 
Хв. Корш. 

Р. 5. Ще одна справа. Ви згадуєте мої вкраїнські статті; але 
я й досі не знаю, чи ту, що я був послав до Гнатюка, надруковано 
в якому-небудь виданні Наукового Товариства, чи ні. Принаймні я її 
ніде не бачив. Це з мойого боку ке пуста цікавість, бо ми, російські 
академіки, повинні щороку означати свої наукові праці. 

20 травня 1911. 
2 липня (помилково, му- 
сить бути червня. -О. М.) 

Високоповажаний Добродію! 

Ось як воно бува на світі: Вам здавалось, що Ви не швидко від- 
писали на мій лист -- таке ж воно й справді так було, бо роботи в 
Вас немало -- а я ще більш забарився зі своєю відповіддю. Якби Ви 
коли-небудь завернули до нас у квітні або в травні, Ви би відразу 
зрозуміли, чому так трудно одержати листа від російського вчителя 
чи професора в тій частині року, що її так люблять поети, принаймні 

|За законами природи. 
2 Молодший. 

154



молоді: це -- пора екзаменів і всякої ліквідації шкільних справ. І я 
сидів 1 ще сидітиму на екзаменах, своїх і чужих, писав теми для. пе- 
рекладів і т. д. Тепер у мене короткий «антракт», і я незабаром 
узявся за цю відповідь. Велике Вам спасибі за Ваш довгий лист, 
дуже цікавий, а ще більш -- важний тими інформаціями, які Ви 
в нього вложили. Поміж іншим, чого я звідтіль дізнався, стало мені 
зовсім ясно, що москвофілам не слід вірити й тоді, коли вони з себе 
вдають народолюбців і демократів, навіть -- соціал-демократів, яки- 
ми об'являли себе в нашому Товаристві Марков ії К?. У своїх про- 
мовах вони так дуже підкреслювали свою прихильність до соціаліз- 
ма, що мені, як голові, здалося потрібним нагадати їм нашу, принци- 
піальну безпартійність. Цікава річ: їх найбільші приятелі в Москві, 
Чех Конічек, голова якогось товариства «Славія», і Аристов, його по- 
мічник, буцім слов'янофіли, але очевидячки націоналісти урядового 
напряму, так само кричать по всіх усюдах, що «ми, мовляв, соціалі- 
сти». Правда, що Аристова та ще одного з їх зграї недавно було за- 
арештовано, але швидко й випущено на волю. Може, Коломийченко 
Вам писав, як ця ватага залізла в українську комісію нашого Товари- 
ства. А тепер вони зникли так, що про них й чутки немає; але чи на 
довго? Не знаю, що за птиця той Руський з Галичини, що пише за 
«Утро Россин» під йменням Александрова, але в його писаннях по- 
чувається щось москвофільське. В редакції його піддержує Натурин- 
ський, українець, і цей-то й намовив редактора, що від Александрова 
можна сподіватись повніших інформацій, ніж од Вас, бо Ви -- звіст- 
ний українофіл. Так, принаймні, казав мені Кашкарів, а чи цьому 
правда, чи ні, не знаю, бо окрім Кашкарова, ані з ким з редакції зна- 
йомства не маю, а в Кашкарова деякі вчинки не дуже мені подоба- 
ються, хоч, може, тільки тому, що я їх не розумію. За тим, що Ви 
читаєте «Утро Россин», Вам вже, мабуть, відомо, що Чудовський 
нас лишив; а не тільки нас, себто «Товариство слов'янської культури 
в Москві», але й саму Москву, бо, мовляв, фінансові обставини при- 
мушають його пробувати в свойому маєтку, що він був занедбав задля 
нашого Товариства. Воно б собі нічого, бо порожня кишеня теж 
справджує старовинну віру в Поггог уасиі З; тільки шкода, що, роз- 
сердившись на всю російську інтелігенцію, він задумав визначити 
своє вийстя з секретарів Товариства дуже чудним документом, у яким 
він її цілком вилаяв за співчуття до урядового націоналізму. Це вже 
такий наклеп на росіян, усіх більш чи менш ліберальних напрямів, 
особливо в Москві, де й мала бути прочитана його філіппіка, що йому 
за те влетіло навіть од поляків. Чи Ви не чули чого-небудь про «Га- 
лицко-русское благотворительное общество» в Москві, що славно (та 
не дуже) -- звістний и в нас и в вас гр. В. Бобринський святовно 
заложив у той самий вечір, коли М. Славинський читав в українській 
секції нашого Товариства лекцію про вкраїнську справу? 30 травня 

сподіваюсь утекти на ціле літо в степ (Юкго-восточних железних до- 
рог станція Анна-Воронежская. Имение Новий Курлакь). Про наше 
«непорозуміння» напишу, коли трапиться пригода. Бувайте здорові! 

Щиро прихильний до Вас 
Хв. Корш. 

рр НАР РН рл» 

з Страх перед порожнечою. 

155



Р. 5. Не дурно питав я Вас про свою статтю в «Записках», бо 
у тому 1910 р. не міг у себе відшукати. Дуже був би Вам вдячний, 
коли б Ви мені його придбали. 

10 серпня 191! 
- 23 

Високоповажаний Добродію! 

Хоч дуже хотілось мені відписати на Ваш останній лист, бо Він 
навів мене на деякі поважні думки, та ба -- і робота і не здатне ні 
до чого путнього селянське життя не дали мені прийнятись за писан- 
ня аж до цього часу. А тут, як на те, ще якась хвороба мене напала, 
що зпершу я дрижав, мов собака, потім у голові горіло так, що сливе 
цілісінький день я нічого не тямив і був з тиждень неначе п'яний. 
Це, кажуть, якісь «токсини» залізли в моє грішне тіло. бодай їм вся- 
чина! А чей тепер я їх позбувся; принаймні думки вже не бастують. 
Те, що Ви мені пишете про стан українців між росіянами і поляками, 
як «правими», так і «лівими», я розумію тим краще, що й сам, на 
підставі того, що чув і бачив, був дуже близький до того самого по- 
гляду на цю смутну справу, Це певно, що і росіяни і поляки, навіть 
найліберальніші і найбезсторонніші, ніяким побитом не можуть до- 
сягнути того переконання, що вкраїнці -- також національність, як 
вони самі, і мають таке саме право на самостійне культурне існуван- 
ня. Ті два народи привикли панувати " і не подобається їм, що якийсь 
там третій народ, котрий вони завжди признавали своїм підданим 
або і своєю частиною, зненацька забрав собі в голову порівнятись 
і з ними у-всіх політичних і культурних правах. Ось вони й тягнуть 
українців до себе, кажучи, що вони їм неначе молодші брати і тим 
мусять прийняти їх культуру і їх мову. Росіяни, як «ліві», так і «пра- 
ві» без усякої суперечки признають поляків за таку саму самостійну 
національність, як німців або французів -- чи люблять їх, чи нена- 
видять, це вже інше питання -- і так само поляки росіян; але вкраїн- 
ці... хіба ж це що-небудь особливе? Росіяни думають, що вкраїн- 
ці -- ті ж росіяни, тільки трохи попсовані польщизно, котру і треба 
і можна з них стерти, а поляки кажуть, що вкраїнці, хоч не те, що 
поляки, але значно ближчі до них, ніж до росіян. Ви й мені готові 
були. приписати російський погляд на вкраїнців -- чи справедливо. 
можете бачити вже з того, що я, може, один між усіма росіянами 
признав потрібним навчитись по-вкраїнському, і то не пригодою, не 
з якої-небудь особистої причини, а в щирому переконанні, що «ка- 
цапи» і «хохли» -- рівноправні частини руського народу, найбільшого 
з усіх слов'янських народів і призваного до найширшої діяльності, - 
народу, до якого я належу. Поспішаюсь зауважити, що, говорячи так, 
я мав на меті не політику, а тільки культуру, бо політика... хто знає, 
як житимуть наші внуки або правнуки? В усіх змаганнях політично 
несамостійних народів ховається, хоч, може, мимо свідомості, бажан- 
ня політичної самостійності, -- бажання натуральне, розумливе, бо 
іншої самостійності народи до цього часу й не знали. Але епоха на- 
ціональних держав доходить свойого кінця, і настає черга невелич- 
ких політичних одиниць, залежних не від національності, а від реаль- 
них інтересів, які б вони не були. До такого уряду веде розвиток інди- 
відуальності, котра, чим далі, тим більш домагається волі. Яка буде 

4 Звичайно, автор мав на увазі не «панування» трудящих мас Росії чи Польщі 

(Прим. редакції). 

156



" 

остання форма, що нам її принесе той дух, ще невідомо, а поки що-- 
треба слов'янам, як мога, згожуватись і єднатись, щоб не загинути 
перше, ніж діждемось повного розвитку своїх духових сил. Сгефйо погі 
диїа абзигдит уідеішг поппибіїз, 5ей фиіа песез5агіит -е5і 5. 

Зі щирою повагою 

Хв. Корш. 

Р. 5. Велике Вам спасибі за т. 96 «Записок». Д. Козловському 
я вже відписав. 

24 серпня 1912 

6 жовтня 

Високоповажаний Добродію! 

Хоч давно вже було треба написати до Вас, я сього не робив так 
довго, що тепер трудно мені й почати. Весна -- се принаймні для 
тих між нами, що мають які-небудь відносини до вчення, -- чисто 
каторжна доба, а літо мені довелось прожити в таких обставинах, що 
було не до писання. Ледве тепер, коли, може, вже пізно, я спромо- 
жився зібрати дещо для збірника на пошану Франкові. Краще було б 
напутити сю статтю безпосередньо д. Кравецькому, що, коли не по- 
миляюсь, порається найбільше із тим збірником, але я позволив собі 
звернутись до Вас із проханням, шоб Ви призволились передати моє 
писання, куди слід. Коли воно спізнилось, тоді, може, його візьме 
редакція «Записок н. т. ім. Ш.» та надрукує з присвятою Івану Фран- 
кові. А ще попрохав Вас при сій нагоді, коли побачите д. Возняка, 
виказати йому мою щиру дяку за його чудову статтіо про Лаврентія 
Зизанія, Я і сам йому написав, але не знаю, ані як його звуть на ім'я, 
ані де його шукати. Вибачайте, що Вас турбую своїми справами, та 
ще в самому початку свого листа. А почати його було треба. Дякую 
Вам за присил тих нумерів «Діла», де Ви писали про Струве. Дуже 
сподобалась мені й Ваша відповідь Кашкарову в «Утре Россни». 
Подивувався я тому, що редакція згодилась її надрукувати. Проте 
не можна не признати, що Ваша стаття написана дуже помірно. 
А коли вже правду казати, я й пишу саме до Вас найбільш із-за Каш- 
карова. Ви, мабуть, думаєте, що він сливе такий же ворог українців, 
як хочби мій академіцький колега Соболевський 5. Крий Боже! він 

добре знає, що хоч вони по вийстю брати великорусів, але один брат 
не те саме, що другий, і що вони мають право на свою самостійну 
культуру з усіма наслідками сього права. Чи він сам дійшов 
такої думки, чи тільки вірить мені, того запевне сказати не можу, 
але можлива річ, що й сам у тому переконався. От ще й симії 
днями він написав у тій самій газеті про кримського татарина Гас- 
принського, добре звісного в нас оборонця татарської шкільної спра- 
ви, і те з повним співчуттям од його вимагань. Біда його в тому, що 
він усе ж таки трохи російський (або кацапський) націоналіста 1 тим 
вірить галицьким москвофілам більше, ніж вони заслужують. Але 
се такий гріх, від якого не слободні -- пиіабі5 пиіападї5 " -- і най- 

5 Вірно не тому, що декому здається абсурдним, а тому, що є необхідним. 
5 0. Соболевський стояв на хибних позиціях у визначенні походження україн- 

ської мови та місця її в історії слов'янських мов, виступав з буржуазних позицій 
російського історика М. Погодіна, розглядав українську мову як наріччя. (Див 
УРЕ, т. 13, стор. 287). 

? Змінивши те, що треба змінити.



помірніші націоналісти інших народів, хоч би й українців. У всякому 
разі його не можна не лічити поміж російськими. приятелями українців, 
і, на мою гадку, не слід ного проклинати з-за того, що він, читаючи 
німецькі похвалки аннексії тогобічної Вкраїни, інколи злякається та 
й крикне «пробі» не туди куди треба. Бувайте здорові. 

Щиро прихильний до Вас 
Хв. Корш. 

26 листопада 1913 

- ) 9 грудня 
Високоповажаний Добродію! 

Дуже мені було любо почути добре слово ще й від Вас. Велике 
Вам спасибі. А я вже почав був думати, що політика зовсім Вас відво- 
ротила від мене: хоч він, мовляв, видає з себе приятеля вкраїнства, а 
все ж таки в ньому сидить кацап. Ї така думка -- себто, що Ви мене 
цураєтесь -- сливе повинна була впасти на розум як раз тепер, коли 
постерігається якась розруха поміж австріяцькими вкраїнцями і не 
тільки москвофілами, але й російськими вкраїнцями, А коли так, як 
же мають «закордонні» вкраїнці дивнтись на мене, такого кацапа, 
як сам Олекса Соболевський? Тим то я й не міг сподіватись якого- 
небудь вітання з Галичини, та тим приємніший мені був Ваш прияз- 
ний лист. А коїться щось недобре. Адже ж Ви читали статтіюо Єфре- 
мова в «Раді» про львівське Наукове Товариство ім. Ш.? З другого 
боку навідувались до нас деякі москвофіли, щоб заснувати якесь нове 
«галицко-русское общество» або щось таке (бо, те, що було засно- 
ване в Москві Бобринським, мабуть, вже здохло). Що правда, в Мо- 
скві їм і знов не пощастить, бо ми, московці, не дуже кохаємось 
у націоналізмі; але в Петербурзі -- чим чортяка не щуткує? Те ж 
і в Києві та в Одесі, У кожному разі вони миттю довідаються (коли 
вже не довідались), що між українцями пішло розладдя і постара- 
ються використатись такою погожою обставиною, як іегіїц5 рашдеії 8. 
А всьому виною політика з так званою тактикою, що може загубити 
Галичину, як вона вже загубила Болгарію. Знаю, що без неї жити 
не можна, але ж не слід їй все віддавати на поталу. Наші вкраїнці 
щасливі тим, що й гроші мають і беруть прикладу з своїх ворогів. -- 
А ще є в мене до Вас прохання. Чи Вам не відомо, коли вийде на 
світло той збірник, що готувався на пошану Франкові? Як ще не в 
цьому року, так я би написав для нього іншу статтю, бо 1) ту, що я 
послав був до редакції тому вже років зо два, написано дуже спішно, 
а ще тим, що мене галили, 2) тим часом я вспів зібрати ще деякі 
матеріали до тієї самої теми, 3) Франко найменш займався мовою, 
а моя стаття належить до лінгвістики, 4) Михальчук, що йому теж 
готується збірник, був навпаки завжди чистим лінгвістою. Що до 
Франка, я би написав для нього дещо про народну пісню, в якій він 
кохався спокон віку, Але, коли Ви ладні допомогти мені в цій справі, 
я би попрохав Вас відписати хоч два-три слова, але незабаром. Кінчу 
словами Жида, що прощався з прнятелем: «Блайб гезунд унд шрайб 
аткриткес»... 9 

Ваш Хв. Корш 

8 Де два б'ється -- третій радіє. . 
9 Будь здоров і пиши листівку. 

158



І8 грудня 19ІЗ 
ЗІ 

Високоповажаний Добродію! 

Я повинний прохати в Вас вибачення, бо турбував Вас даремне. 
З того, часу, як я звернувся був до Вас із проханням, щоб Ви мені 
допомогли добути від редакції збірника на пошану Франка мою 
статтю, коли той збірник має вийти з друку тільки ще в наступаю- 
чім році - не інакше, -- минуло вже більш од половини місяця, а я 
так довго не смів баритись і тому написав задля Михальчука іншу 
статтю, торіч декілька вкраїнських етимологій з переднім словом 
і з «хвостом». Окрім того я чи від когось чув чи десь прочитав -- 
добре не пам'ятаю-- буцім мою статтю про полудньово-слов'янські 
елементи в українській мові вже доложено в одповідній комісії То- 
вариства. А коли так, нехай усе зостається, як воно є. Але в такім 
разі я все ж таки прохаю в Вас помочі, себто посередництва між 
мною і Товариством, у якім я не знав особисто нікого, окрім Гру- 
шевського, що не завжди буває у Львові, та Олександра Колесси, 
що тепер, мабуть, сидить у Відні. А прохання в мене таке, щоб Вин 
передали другу половину цього листа чи Гнатюкові, чи Вознякові, 
чи кому іншому з язикознавців у Товаристві: це Ви знаєте краще 
від мене. Зі щирими бажаннями всього доброго на новий рік. 

Ваш Хв. Корш 

20(9) 
стро алла 

Високоповажаний Добоодію! 

Не дивуйтеся, коли цього разу одержите від мене аж два листи 
в однім пакеті. Це тим, що я вже був написав Вам про свою нову 
статтю для Михальчукова збірника, незалежну від тієї, що була 
призначена для Франка, та ще не вБспів відіслати свого листа, коли 
дістав, Вашу відповідь на мій перший лист. Таким робом, той пер- 
щий вже не відповідав новим обставинам, про які я міг тільки гадати, 
а Ви подали мені певні й непохибні вісті. От так-то й довелось мені 
писати другого листа, а те тим більше, що в Вашім я знайшов пи- 
тання, яке безумовно вимагає відповіді, що ж належить до тих до- 
датків, що я намірявся з Вашою допомогою доповнити їми мою 
статтю, я, може, дам ще таких порівнянь, коли як Ви пишете, мені 
буде пристачено коректуру, або по Вашому (не «Вашому») коректу. 
Я дуже радий, що все так добре зладилось, а ще більше тепер, коли 
почались між двома частинами українського народу такі непорозу- 
міння, що й тим і другим треба бути, як мога, коректними та обач- 
ними в своїх взаємних відносинах. Те пргзда, що я -- не вкраїнець. 
а такий кацапина, що й Володимир Бобринський передо мною січо- 
вик; але тим гірш, бо за кордоном можуть думати, буцім мені любо, 
що російські вкраїнці гніваються на австріяцьких. А проте я споді- 
ваюсь, що Ви, знаючи не зі слів, а з фактів мою щиру симпатію до 
вкраїнського народу, не маєте такої думки: бо для того, хто симпа- 
тизує цілій нації, що може значити якийсь там кордон? Аджеж він 
існує більш для рядів, ніж для народів, та й може змінитись у вся- 
кий час.. От я й торкнувся того пункту, що на нім тогобічні й сього- 
бічні (по кордону) вкраїнці розрізняються глибше, ніж може здава- 
тись із першого погляду. Знайдуться у нас деякі австрофіли, але 

150



найбільше між «зеленою» молоддю -- звичайно, інтелігентською. 
елементом непевним, бо він ледве не завжди міняє свій напрям тим 
скоріш, чим сміліше починає думати своєю головою. Це тим, що з 
простим українським народом краще й не говорити про залежність від 
католицького ряду. А друге те, що австрофільство розповсюджене най- 
більш між поляками, до котрих і російські українці, принаймні західні, 
ще й досі не дуже охочі. Чув я, від деяких наших українців, та певно 
не таких, як Савенко або Родзянко |, що і в вас, вже не говорячи про 
угорську Русь, між хлопами трудно спостерегти гарячу любов до 
Австрії. Це, звичайно, ще не значить, щоб вони всі були москвофілами, 
а проте хто може взяти на себе відповідальність, що вони не зроблять- 
ся такими при жодних обставинах? Хлопові найважніша річ -- замож- 
ність, а ваш сільський народ не тільки знає, що в нас хлопи замож- 
ніші від них, може, ще прибільшує їх розкіш, Ті з ваших політиків, 
які запевняли свій ряд (з-за того й писали в «Меце Їгеіе Рге55е» 11), 
що коли почнеться війна з Росією, всі вкраїнці як по цей, так і по 
той бік кордону, підіймуться проти москалів, як одна людина, не 
знаю, чи самі зрозуміли, чи дурили німців, присьорбуючись до них, 
щоб показати, що вони, вкраїнці, такі самі завзяті австріяки, як 
польська шляхта, ї таким побитом слідуючи прикладу своїх ворогів, 
хоч живуть зовсім не в однакових з ними умовах. А чим більше ваша 
інтелігенція австрофільствує, тим дзапекліше москвофіли тягнуть до 
Росії та тим горливіше ведуть свою пропаганду в народі, мож, й 
справді не без помочі 3-за кордону (кажу «мож», бо стільки дово- 
диться читати всякої брехні, як про корони та марки, так і про рублі, 
що вже й боїшся повірити, хоч би тобі заприсягались або документи 
сували в вічі). Коли Ви знаєте деякі мої писання про вкраїнців -- 
між іншим і про австріяцьких, на пр. «Украйнць и Австрия» в добре 
відомім Вам журналі «Украйнская жизнь»--, тоді Ви знаєте й те, що 
я думаю про галицьких та буковинських москвофілів, а як ціню їх 
силкування, щоб засісти на московськім Парнасі, побачите в тім разі, 
коли їх московський приятель, «націонал-соціаліста» (2), молодий, але 

вже, здається, досить зрілий Арістов, відважиться надрукувати мов 
критику на буцім російські вірші Вергуна та Глушкевича, що я її 
написав для якоїсь його книжки про щось таке дудикевичівське, Але 
вже мої відносини до тієї безплідної смоковниці здатні Вам пока- 
зати, що я далекий від того, щоб як-небудь підговорювати Вас і Ва- 
ших співчутників до чогось із категорії Ноїуеггаїе 2: я -- не націо- 
наліста а Іа Бобринський і не політик а Іа Конрад Валленрод. А ще 
дуже мені огидно підводити людей під відповідальність, поки сам 
сидиш гарненько в захисті. Ні, нехай закордонна Русь до пори -- 
якої, невідомо -- зістається собі там, куди її запроторила доля, і не- 
хай вже тим, що живе не по-нашому, піддержує своїх родичів по тім 
боці кордона. Але от що мені в ній нелюбо -- що вона, не зважаючи 
на дуже тяжкі, навіть критичні обставини, в яких вона повинна існу- 
вати, шукає собі рятунку в партійній боротьбі, дрібносній та заятреній, 
котра може, що правда, часом давати їй деякі вигоди, проте непевні й 
перебутні, але сіє взаємну ворожнечу, відбиває людей від роботи для 
розвитку свого народу та привчає до призри хоч на найближчого та 
до інтриги. Щось таке робиться й у Болгарії, де всіх опанувало по- 
літиканство. Проте чому ходити за прикладом так далеко? Поляки 

« 
о 

10 Українські магнати, поміщики (Прим. редакції), 
Й єНова вільна преса». 
1 Зрада. 

160



так заплутались у своїх політичних напрямах, що їх загальні межі 
можна опреділити хіба тільки негативно. На те, що талицькі вкраїнці 
ідеалізували наших, скажу, що нікого не слід ідеалізувати, бо всі ми 
не без гріха; тільки в них політики, може, мало аж надто. Вибачайте, 
коли сказав, що не до ладу; але 4іхі ев апітат 5аїімамі 13. 

Ваш Хв. Корш 

'9 Я сказав і врятував душу.



Зміст 

ТЕОРІЯ ЛІТЕРАТУРИ 

П. Кононенко. Епоха, письменник, герой 
С. Голубєва. Пошуки форми роману 
Чумак. Ідейно-художнє осмислення ековичних джере У романі С. Скля- 
ренка «Володимир» рю 7 : 
Кобржи цька. Ритм і смисл 
Рудницький. Критик і друг талантів 
Томашук. До питання про вплив марксизму на світогляд О. Кобилян- 

ської Р и не б 

П. 
З 
ВІ 

Жов: 
М. І. 
Н.О. 

ІСТОРІЯ ЛІТЕРАТУРИ 

о Фі грип. Українські інтермедії ХУПІ--ХМИЇІ ст. і народна творчість 
нн В олом, Я Є. раравовкня й. Проблеми атрибуції і творчість 

1. Г. Некрашевича ; рев 
. Г. Вербицька. З розшуків. про життя Порфирія Кореницького 
. Пп. Коржупова. Перші українські письменники на Буковині 
. П. Пономарьов. Полеміка М. рдерцанояа з Б. Грінченком 

М. Лісовий. Поклик до бою п ВУ РАВ 
М. Неборячок. Рильський -- прозаїк 

. М. Яковенко. Драматичний малюнок М. Рильського «Бенкет» (1918) ре
нн
ь»
тг
 

еж
 

ПИТАННЯ ХУДОЖНЬОЇ МАЙСТЕРНОСТІ 

Гч
нь
і 

в романі «Правда і кривда» М. Стельмаха 
С. Домницька. Майстерність драматурга 

. П. Волкова. Остап Вишня -- перекладач комедій. Гоголя 

М. Гладкий. кож література -- в моїх листах» - 
О. Пасічний. Марко Черемшина -- майстер оповідання - 
О. Денисюк. На верховині слова КЕ ех 

ПУБЛІКАЦІЇ 

. М. Гладкий. Листи В. Стефаника до С. Морачевської  . , 

п 
р
о
и
ю
 о 

он
о 

Н. Мороз. З неопублікованої спадщини академіка Ф. Є. Корша 

--
щФ
ЩФ
оО
ФО
ФО
 

. Р. Семенчук. Портретно-психологічна характеристика Ганни Безсмертної 

| П. Попов. Шевченко в перекладах І. Сурикова . . . . . . . . 

І. Стецько. З неопублікованих листів Є. прощниської та М. Павлика - 

116 

194 
131 

138. 
145 
152



ж
і
 

«
м
о
 

Ж 
- с
а
л
и
А
Я
 

ве 
0, 

сті
 

Сопієепі5 

ТНЕОБУ ОЕ ШІТЕВАТОВЕ 

Р. КопопелпКо. Еросії, ХУ/гіїсг, Нео . . . . . 
5. СоїцЬеуа, Іп 5еагсіп ої бе їогт ої Ме поме| . . . . . . . 
С. Тенитак. ІЧедсіоріс апа агіїзіїс з»'їфу ої не Нізбвогіса| 5ойгсе5 іп іне поме) 
«Моіодітіг» Бу 5. 5Кіагепко  . . . 

У. КобгіНніїз5Кка. Вбуїт апі Зепзе . . . . . 
. І. Видпіі5Ку. І, ЕгапКо аз а сгійіс апа Їгіепа ої Не ріїкед ЧР З 
. О, ТотазНПсНик. Оп Ше ргобіет ої Магхізі іпіїцепсе оп О. Кобу||апзка"5 

могідй оціїоок . іа ТВ о НО Но 

НІЗТОБУ ОР ІЛТЕВАТОВЕ 

Р Зі ПОВ Шкгаїпіап Іпіегіийез ої Ме ХУП--ХУЦПІ сепішгу. апд Реорієе'5 

1. 5Боїот, У. Е. Вогоуз5Ку. Тре Ргобіетз ої Айкгібийіюп апа Сгеаїіуе 

Уогіс Бу" 1- Мектавнемі сб |. 7-5 ом жк ж доні и нн ск а 

С, МегБуїзка. Оп Везеагспез аїнег їе Асііміїіез ої Рогррігу Когепіїзку 

р. Каоггбироуа. ТНе ВЕіг5в Окгаїпіап ХУгііег5 іп Викомупа  . де 

Р. Ропотагіоу. М. Огаротапоу'є роїетіс5 мії В. СгіпсбепКо 

М РЧевоуту ДОзірчЧо Вашем о «5202- че 6-го. А Ія 

М. МебБогіасНок. Вуїзку аз а ргобаїзі . . . . . ..- 
М. ЗаКоумепкКо. «Вапдиеї», а дгатабіс раїпііпе Бу М. ВуїзКу 

ОМ АБТІЗТІС МАЗТЕВІМЕЗ55 

В. 5етепісіикК. Сіагасіег-зкеїсь ої Наппа Вег5тегіпа іп їпе поме! 

«Лівіїсе апа Іпіцзіїсе» («Ргауда і Кгууа») Бу М. 5кеї такі 5 

5. РротуїзкКа. ТБе 5КіЇ ої а ріаумгієні . . . . 4.415415: 

р. МоїКоуа. Озіар Мізіпіа а5 а ігапзіаїог ої їбе сотедіе5 Бу М. Сорої 

Р. Ророу. ЗНеуїсієпко іп І. Зигікоу'є ігапзіавіоп . кода пе 

М. Ніа4кіу. ,Му Іегаїиге іп ту Іейкег5"  . . . 51 513030 

О. РазісіНпу. МагКо Тебегет5піпа а5 ап ехрегі іп Мне Іпе ої а 5іогу 

О. РОепузішК. Оп не ор ої Ше мога з Моро ун о 

РОВІЛСАТІОМ5 

мМ. Ніадкі у, У. 5іеїапік'5 ІеНег5 іо 5. Могаспеубка | . . 4 4 5. 

І. 5еїз Ко, Егогп иприфіїзкед Іейег5 Бу Е. Іаго5ріп5ка апа М. Раміїк . 

М. Мого. Егот цприбіїзней ігеазцгу Бу асадетісіап Е. Е. Когзї - 

124 
13! 

145 
152



Редгхтор Т. В. Кобржницька і 

Технічний редактор Т. В. Саранюк 

«Коректор М. В. Візгерт 

УКРАЙНСКОЕ ЛИТЕРАТУРОВЕДЕНИЕ. ; 

Вмлпуск /. 

(на укракврском язьке) 

БГ 05901. Здано до виробництва 5.М11Ї 1966 р. Підписано 

до друку 19.ХІЇ 1966 р. Формат 70Х108"/щс. 

5,195. Ум. дпук. арк. 14.35. Обл.-видавн. 

Тираж 1500. Ціна 99 коп. Зам. 1093. 

Обласна "книжкова друкарня 

Львівського обласного управління по пресі, 

Львів, Стефаннка, 11. 

Папер. арк. 

арк. 14,9. 

амійатречннчаюої паплвчО іГ РрВОЛ ИЙ 

пу Я бування 

2 пет ЖІ 



ШАНОВНІ ЧИТАЧІ! 

у Збірник «Українське літературсзнавство» має такі відділи: теорія літератури, 
історія літератури, питання художньої майстерності, публікації, бібліографія. 

Редакційна колегія збірника «Українське літсературознавство» запрошує всіх 
викладачів української літератури вузів УРСР надсилати свої статті, повідомлення, 
рецензи для друкування в наступних випусках збірника, 

Стаття повинна бути чітко і чисто надрукована з двох примірниках. 
і Обсяг статті не повинен перевищувати 12 стандартних сторінок машинопису 
(не більше 28 рядків на сторінці з полем в 4 см з лівого боку, стрічка і копірка -- 
чорні). 

До статті обов'язково додати дві розгорнуті рецензії; рішення кафедри про 
рекомендацію статті до друку за підписом завідуючого кафедрою, завіреним уста- 
новою. і 

У кінці статті подається прізвище автора, ім'я та по батькові повкістю, вчене 
звання (ступінь), посада, повна назва установи і домашня адреса. 

Статті, які не відповідають вимогам видавництва, не приймаються на розгляд 

редколегії. 
Шановні викладачі! Читайте і обговорюйте збірник «Українське літературо- 

знавство». Він виходить двічі на рік, надсилається накладною платнею за поперед- 

німи замовленнями, які слід направляти на адресу видавництва Львівського універ- 

ситету: Львів, Університетська, І, філологічний факультет. «Українське літературо- 

знавство». 
о 

я 

Редколегія



- 

у «з Б 

Н
Р
У
 
Р
Р
 

пр
и 

до
 

рот
ели

йр 
| 


