
Й нерРАтніСькЕ 
ІТЕРАТУРО: 

зндАВвеоСтВвВоО 

вРІгІ ЗС на 5 |





МІЖВІДОМЧИЙ 
РЕСПУБЛІКАН- 
СЬКИЙ ЗБІРНИК 

УКРАЇНСЬКЕ 

ЛІТЕРАТУРОЗНАВСТВО 

ВИПУСК МИ! 

г
з
у
М
М
М
У
 
М
У
 
М
М
У
 

МУ
 

МП
ИМ

 
П
И
 

МУ
РИ

МИ
МУ

МИ
ММ

МУ
МИ

 
П
У
П
И
У
М
И
У
 

МИ
 

ММ
 
П
И
Л
И
 

Л
Ь
М
И
М
И
Р
И
И
Р
И
Л
Ь
М
И
Л
Ь
М
И
М
И
М
И
М
И
М
И
М
И



ЗУТ--8У2 
У45 

У восьмому випуску міжвідомчого республіканського збірника 
«Українське літературознавство» читач знайде матеріали про дав- 

шо, нову і радянську українську літературу, статті з літературо- 

знавчої теорії, про публіцистику та журналістику па Україні. 

Особливий інтерес становлять розвідки про життя і творчість 

Митра Олельковича, Остапа Вільшипу, дослідження про майстер- 
шсть художніх творів Т. Шевченка, М. Старицького, Ю. Федько- 
вича, О. Маковея, Ю. Яповського, М. Бажана, М, Семенка, О. Гав- 
рилюка тощо. 

Завершують збірник публікації автобіографічних матеріалів 
М Костомарова і П. Куліша, сонетів Я. Жарка. 

Збірник розрахований на викладачів вузів, аспірантів, студен- 
тів. учителів-словесників, літературознавців, письменників і всіх 
тих, хто цікавиться українською літературою. 

РЕДАКЦІЙНА КОЛЕГІЯ:. 

Ф. М. Неборячок (відповідальний редактор), 
Я. П. Білоштан, Г. А. В'язовський, Г. С. Дом- 
ницька, І. М. Дузь, Л. Д. Іванов, А. 0. Іщук, 
М. П.Комишанченко, П.Я. Корж, Б. Г.Куб- 
лапов, В. М. Лесин, П. М. Лісовнй, О. Н. Мо- 
р о з (заступник відпозідального редактора), І. І. Піль- 
гук, П. П. Пономарьов, М. І. Рудницький, 
М. С. Федорчук, Н. М. Федченко, А. М. Ха- 
лімончук (відповідальний секретар), С. М. Ша- 
ховський, Ф. Я. Шолом. 

Редакор В. І. Горинь 

Технічний редактор Т. В. Саранюк 

Коректор К. Г. Логвиненко 

Межаведомственньшй республиканский сборник 

УКРАЙНСКОЕ ЛИТЕРАТУРОВЕДЕНИЄ. Випуск МІП 

(На украйнском язьгке). 

1645 прив, печ. л. Тираж 1000. Цена І! руб. Зак. 2171. Издательство Львовского университета, 
Львов, Укиверситетская, І. Областная книжная типографня Львовского областного управления 
по печати. ьвов, Стефаника, ІЇ. 

БГ 10030. Здано до набору 4. УІЇ 1969 р. Підписано до друку 25, 1І І970 р. Формат 70Жх108"/щс. 
Лапер. арк. 5,875. Привед. друк. арк. 16,45.. Обл-вид. арк. Іб. Тираж 1000. Ціна 1 крб. Зам. 2171. 

Видавництво Львівського університету, Львів, Університетська, 1. Обласна книжкова друкарня 
Львівського обласного угравління по пресі, Львів, Стефаника, ІЇ, 

7-2-9 | З 
39--69





з 
ЕМ
 
т
 
б
 

б-1
, 
р
ю
 

Р
И
Н
 

ди 
от
 
ф
о
"
 

м 
зр
іж
ні
 

Й 
п
о
 

й
 

є 
Р
о
м
 

у ч
і 
"
'
-
 



Л ТСЕНИК 

л,
 

У пошутпаж велитої 

прозової форми 

У країнська радянська повість 20-х років відіграла важливу роль 
у становленні роману. Вона допомагала письменникам осмислювати но- 
вий життєвий матеріал, опановувати більші прозові форми. Та й піз- 
ніше, коли з'явився роман, повість, розвиваючись поряд з ним, не бу- 
ла байдужою до цього жанру. 

До «великої» прози, покликаної давати філософський синтез жит- 
тя, література йшла від малих форм, які в час закладання основ ра- 
дянської літератури були дуже поширеними. Цей факт спричинений, 
між іншим, і тим, що умови творення (період громадянської війни ії 
загальної господарської руїни) не сприяли появі великих прозових 
полотем. Потрібен був також життєвий і професійний досвід письмен- 
ників, які тоді в більшості своїй були молодими і тільки починали 
творчий Шлях. 

Отож, романічна форма оповіді з'явилася пізніше, головно в се- 
редині 20-х років, коли життя все більше й більше входило в береги 
і поступово налагоджувалася систематична робота українських видав- 
ництв та журналів. «Зміни в тактиці, зміни в думках і настроях-- 
революція стає побутом (курсив наш. Л. С.)»!,-- слушно відзначав 
В. Поліщук вплив на художню творчість нових закономірностей радян- 
ської дійсності у статті «Шляхи й перспективи в сучасній українській 
лігературі». 

Інакше кажучи, життя із своєю «прозою» нестримними потоками 
вливалося в літературу. Для прозового епосу важливим було не мо- 
ментальне настроєво-імпресіоністичне відтворення, властиве багатьом 
творам малої прози, особливо написаним на початку 20-х років, а 
насамперед синтез дійсності, грунтовний аналіз її в різних площинах 
і вимірах, в яких легко вкладалась би «проза буднів» -- проза психо- 
логічного становлення нової людини, перевиховання старої, проза 
складних ліодських стосунків на шляху утвердження Радянської вла- 
ди. Це, звичайно, не значить, що новелістична форма не здатна була 
охопити складність тогочасної дійсності. Йдеться тут про підказане 
самим життям прийняття таких літературних форм, в яких багато- 
проблемне буття людини, що після завершення громадянської війни 
приступила до будівництва нового життя, вкладалося б в один твір. 
У цьому процесі освоєння таких форм позитивну роль відіграла по- 
вість. 

Новий побут, нова дійсність давали українській літературі неба- 
чений досі матеріал. Література живилася проблематикою громадян- 
ської війни, боротьби проти зовнішньої та внутрішньої контрреволюції, 
проти бандитизму, як і темами імперіалістичної війни. Більша, ніж на 

| «Шлях мистецтва», 1922, Ме 2, стор. 35.



початку першого десятиліття Радянської влади, увага художників до 
прози, до епічної розповіді обумовила появу різних жанрових 
форм, насамперед повісті. Її авторами ставали новелісти А. Головко, 
О. Копиленко, В. Підмогильний, Петро Панч, Б. Антоненко-Давидович 
та ін. Багатоманітність життєвого матеріалу визначила різні зразки 
повісті - - соціально-побутову, психологічну, історико-революційну, а 
естетична платформа авторів-- різний підхід до реальної дійсності. 

На провідне місце висуваються повісті А. Головка, Петра Панча, 
І. Дніпровського, Олеся Досвітнього, І. Микитенка та інших авторів, 
які, почерпнувши проблеми та ідеї з самої дійсності, оспівали Її в 
своїх творах. Про автора збірки «Можу» критика (рецензент сховав- 
ся за криптонім М. Л.), наприклад, писала, що він «всю свою симпа- 
тію скеровує в бік тих, хто змагається за соціальне та політичне виз- 
волення трудівників» 2. А про Петра Панча, який бачив гнійні болячки 
та виразки на виснаженому тілі народному, але не втрачав історичної 
перспективи, справедливо писали, що «віра в революцію й правильне 
розуміння шляхів розвитку революції та спостерігання дійсних фактів 
не дозволяли йому надаремно розчаровуватися чи бавитись у зайвий 
пафос» ?. Це та частина белетристів, яка постійно відчувала потребу 
достовірного зображення життя і яка служила народним устремлінням. 

Складність життя, складність суспільно-політичної боротьби в се- 
редині країни не завжди осмислювались повістярами з належною гли- 
биною й правильним розумінням. Складалось чимало причин на те, 
щоб, скажімо, окремі твори В. Підмогильного якщо й не стали осто- 
ронь самого життя, то принаймні не влилися в його найбурхливіший 
нурт. Остап Шаптала з однойменної повісті В. Підмогильного (1921) 
відірваний від революційної дійсності, позбавлений, як зазначає сам 
автор, «всякого інтересу до оточення». Цей стан героя психологічно 
вмотивований: померла сестра, яка допомагала йому своєю працею 
здобути освіту, а тепер спогади про неї «ширшали й глибшали, засту- 
паючи собою батька, матір, людей і землю». Остап відчуває ніби «ви- 
ну» за смерть Олюсі та врешті приходить до висновку, що смерть для 
нього «зробилася бажаною й необхідною». Тим самим герой повісті, 
мовляв, зіллється з мрією -- сестрою, яка в його уяві стала недосяж- 
ним ідеалом. Не може вирвати Остапа з цього заклятого кола «проб- 
лем» ні дівчина Лася, яку врятував від самогубства, ні праця, що пею 
він допоможе дівчині закінчити консерваторію, ні, нарешті, кохання 
Ласі. У цьому прекрасному почутті, як і взагалі у своєму існуванні, 
Остап бачить лише бруд. 

Не життя, а смерть, не розквіт, цвітіння, а тлін характеризують 
Остапа Шапталу -- героя, виписаного психологічно, не схематично, але 
спрямованого в ніщо. У трактуванні героя помітний вплив Фрейда. 
Психологія гербя, відносини між персонажами взяті в «чистому» виг- 
ляді. Письменник передусім зацікавився «психологічним випадком» 
і відповідно показав його в дусі фрейдівської концепції людини. Цим 
і обумовлені психоаналіз, що його застосовує письменник, і зображен- 
ня взаємин Остапа з іншими персонажами повісті, та плин думок ге- 
роя. Такий, сказати б, абстрактний підхід до дійсності й зумовив неви- 
рішеність проблеми жанру -- повісті, звичайно, реалістичної. 

А втім, не заперечуючи права автора на його власну концепцію 
життя й місця в ньому людини, звичайно, ми могли б шукати її в 
якійсь підтекстовій спрямованості твору. Так, песимістичний настрій 

2 «Літературна газета», 19. МІ 1928 р, 
ЗА. Музичка. Письменник радянських буднів і радянських свят. (З приводу 

збірки Петра Панча «Голубі ешелони». Держвидав, |Харків), 1928), «Червоний шлях». 
1920, Х» 4, стор. 86. 

6



Остапа можна сприйняти як природну реакцію людини, надзвичайно 
вразливої та чутливої до людських страждань, що їх навколо спосте- 

рігав герой В. Підмогильного, а невміння і небажання боротись З 
труднощами-- як правдиве відображення втомлених життям людей. 
(Були, зрештою, й такі в тогочасній дійсності. Красномовні з цього 
погляду, наприклад, заголовки творів інших письменників: повість 
О. Свекли «Надломлені серцем», збірка оповідань Д. Гордієнка «По- 
ламані люди» тощо). Прийнявши таку точку зору, ніяк не можемо 
виключати з процесу становлення прози твору В. Підмогильного, щс. 
на жаль, без підстав робилося в минулому. А окремі вади, зокрема, 
у творчості В. Підмогильного (не все тут погане!) не можуть бути 
перешкодою, щоб його кращі твори не друкувати сьогодні. Так чи 
інакше позначились на них і час, і пошуки шляхів нового письменства. 

Звичайно, справжній епос, покликаний змалювати всю складність 
дійсності, вимагав ширшого погляду на життя, ніж у повісті «Остап 
Шаптала». Ближчими до перспективного вирішення творчих завдань 
були ті письменники, які на основі живого матеріалу створювали свої 
повісті. Багатьом з них ще бракувало художньої глибини (а то й прос- 
то технічної вправності), справжнього філософського узагальнення, 
але їх напрям, загалом реалістичний або романтичний, визначив за- 
гальну лінію розвитку повісті. Такими творами, хай нерідко й слабки- 
ми, були: «У дикому танку» (1919) і «Можу» (1923) А. Головка, «Лі- 
совий звір» (1923) Д. Бузька, «Буйний хміль» (1924) О. Копиленка, 
«Штаб смерті» (1925) Гео Шкурупія, «Матвій Палій» (1925) П. Шос- 
така, «Ганнуся» (1926) О. Мізерницького, «Гробовище» (1927) В. Яро- 
шенка та багато інших. 

Ставляться з цих творах різноманітні питання, підказані самим 
життям. Охоплюють вони, як правило, невеликий проміжок часу, йду- 
чи слідами недавніх або й сучасних подій. Приміром, невеличка по- 
вість Н. Романович-Ткаченко «Їз зеленої книжечки» (1923) подає у 
формі щоденних записів-розділів (з такими заголовками: «Липень 
1920 р.», «Серпень 1920 р.», «Вересень 1920 р.») невеликий проміжок 
часу і, звичайно, небагато дієвих осіб, причому, як бачимо, з точним 
визначенням часу дії. Повість ця - лише спроба дати відповідь на де- 
які о морально-етичні питання, зрозуміти ті шнові відносинік які 
починають складатися між людьми і яким, можливо, належатиме 
майбутнє. Спроба не зовсім вдала своєю позитивною відповіддю на 
деякі «важкі» питання, але вона характерна для української прози 
того чи трохи пізнішого часу, прози, що шукала виразу ще не зовсім 
сформульованих нових ознак реальної дійсності. 

Тому, природно, в повістевому потоці знаходимо чимало просто 
слабких творів, але розвиток прози, як слушно писав М. Доленго в 
статті «До проблеми сучасного романтизму. (Узагальнення, перспек- 
тиви, факти)», «іде шляхом збагачення та ускладнення реалістичної 
стильової лінії» ". Важко не погодитись з критиком в основному: у 
прозі, яка зміцнювала свій реалістичний стиль, заперечення «худож- 
нього суб'єктивізму попереднього етапу», безперечно, наближувало по- 
вістярів саме до епічного відтворення дійсності. Говорячи ж про 
художній суб'єктивізм, М. Доленго має на увазі тої період у розвитку 
літератури, коли був наявний сильний імпресіоністичний струмінь та 
й інші стильові напрями, скажімо, символізм, щоправда, слабко вира- 
жений (в окремих творах Г. Михайличенка, М. Івченка, Ю. Шпола). 
На перехресних стежках повісті стикалися різноманітні тенденції, 
ідейно-стильові напрями, засвідчуючи, з одного боку, зміцнення ре- 

з «Критика», 1930, М» 9, стор. 58.



алістичної манери взагалі, а з другого, - прокладеєючи якраз на реа- 
лістичному грунті дорогу для роману. 

Зокрема, привнесення в повість різночасового матеріалу, органі- 
зованого за реалістичними принципами, розкрило перед повістярами 
ширші можливості показу дійсності в різних ракурсах, долі індивіда 
й колективу, долі народної, То аже прояв справжнього епосу, в основі 
якого лежало дослідження народного життя, історично-революційних 
перетворень, засвідчених у вчинках та роздумах героїв, у діяльності 
трудящих мас. Цю особливість новітньої прози відзначила критика, 
зокрема, в повістях Петра Панча, Так, О. Білецький вказував на спе 
цифічний підхід художника в повісті «З моря» до змалювання народу 
в революції, слушно оцінивши твір як «першу спробу широкого полот- 
на, повісті без єдиного «головного героя» або «героїні», говісті, що 
змальовує не окремих людей, а соціальну групу в момент трагічного 
соціального конфлікту» 5. 

Образ маси поступово викристалізовувався у творах Петра Панча. 
Увага до зображення маси як соціально-психологічної сили давала, до 
речі, слушну підставу критикам визначити письменницьку палітру. 
«Його реалізм, -- писав Т. Степовий у статті «Творчість Петра Пан- 
ча»,-- це малювання масової дії широкими мазками художника-мону- 
менталіста» 5. Підмічають у творчості Петра Панча поєднання мистецт- 
ва з наукою". З приводу виходу в світ повістей «Там, де верби над ста- 
вом» і «Гнізда старі» (ще невисокий їх художній рівень не був тому 
перешкодою) висловлюються також теоретичні міркування про компо- 
зицію нової повісті взагалі: «Стара особово-індивідуалістична, ска- 
зали б ми, тенденція має відійти на задній план, а її заступить новий 
стиль трактовки, де центральне положення займуть мотиви масової дЇї, 
тканина безосібних подій колективу» З. Ось чому для художника «живий 
дух пролетарської Революції обертається з простого «тла» (чи там 
«сіюжету») в центральну тему його твору (курсив наш. -- 1. С.)». 

Сьогодні дещо в цих загалом цікавих судженнях сприймається, як 
надто «радикальне», -- скажімо, відхід на задній план «особово-індиві- 
дуалістичної» (очевидно, індивідуальної) тенденції в зображенні люд- 
ського життя. (Особа героя, правда, багато дечим відмінного від героя 
дожовтневої літератури, навіть у ті роки ніяк не була відсунута на зад- 
ній план). Але характерне тут, може, трохи стихійне прозирання крити- 
ки в майбутнє рідного письменства, в якому осмислення нового досвіду 
історії, зображення народу в революції вимагали якісно нових засобів, 
що диктувалися новим розумінням історії взагалі й революційної діяль- 
ності мас зокрема. 

Власне, в дусі цих нових устремлінь художньої літератури й ство- 
рюється епічний цикл -- відомі повісті Петра Панча «З моря», «Без ко- 
зиря», «Голубі ешелони» і «Повість наших днів». Цикл названий 
С. Шаховським «романом у повістях» ?, і з нього дослідник починає 
історію українського радянського роману. Слід відзначити, що запро- 
понована назва, все-таки, умовна: хоч і зв'язаний задумом цільно, все 
ж з погляду форми цикл розпадається, власне на окремі, самостійні 
повісті. «Роман у новелах» («Вершники», «Тронка») такий розпад 
виключає. 

з О. Білецький. Передмова до ки: Петро Панч. Голуоі ешелони, «Мо- 
лодий більшовик», Харків, 1930, стор, ІЇ. 

5 «Критика», 1928, Ме І, стор. 60. 
7 Див.: «Червоний шлях», 1928, ХМ» 4, стор. 94. 
8 «Червоний шлях», 1924, М» І--2, стор, 252. 
9 Див: С. Шаховський. 10 романів та їх автори. «Радянський письмен- 

ник», К., 1967, стор. 18. 

8



Таким чином, цикл повістей Петра Панча красномовно засвідчив 
намагання українських прозаїків відтворити ширший -- і хронологіч- 
но, і проблемно -- погляд на свою сучасність, а він вимагав уже й 
нових жанрових можливостей -- рамки повісті ставали вузькими. 

Якраз традиційний підхід до жанру того часу стає непридатним. 
М. Зеров, наприклад, розглядаючи сучасну прозу, зауважував, що 
«стара повістева манера, де так мало дії і так сильно над дією пере- 
важають нескінченні описи душевних рухів, навряд чи може захопити 
теперішнього читача так, як старше покоління захоплювалося колись 
«Скучної історією» та «Палатою Хе» 6» Чехова» '?, Звичайно, причина 
тут не в психологізмі, який нібито стоїть на перешкоді уваги читача 
до нової літератури. Йдеться, очевидно, про інше. Рамки повісті з од- 
ним-двома героями і побутово-етнографічним фоном, на який була 
надзвичайно багата «стара» повість, насправді вже не вміщали нового 
досвіду історії. Можливо, саме звідси йде об'єднання творів у згаду- 
ваний цикл, що розширює жанрові можливості повісті. 

Саме це спостерігаємо також у раніше написаній «серії» повістей 
А. Головка -- широкому полотні, що може «влягтися» в роман. Тут і 
революція («У дикому танку», «Червоний роман»), і місто («Зелені 
серцем»), і село («Пасинки степу»), і, нарешті, психологічні, виниклі 
на соціальному грунті питання, іноді спірно вирішені («Можу»). Вся 
ця різноманітність проблематики, яку так полюбляє роман, по- 
дана в повістевому «ключі», безперечно, підготовляла українських про- 
заїків, в тому числі й А. Головка, до багатопроблемного романічного 
живопису. Зокрема, А. Головку після набутого досвіду в жанрі повіс- 
ті не було так важко звернутись до ширшого полотна -- роману. 

Г тут же, на цих дорогах пошуків і знахідок, можемо побачити, 
як іноді той чи інший письменник переборював «лірично-романтичну 
хвилю» -- те, що йшло головним чином від дрібних форм «малої» про- 
зи. Так, А. Головку органічно близькі ліричні «вставки», «відступи» 
і т. д, але з епічного викладу вони дещо випадають, і письменник це 
добре відчуває, вводячи їх між іншим, виносячи ніби «за дужки» епіч- 
ної розповіді свої враження, переживання, ліричний настрій, який, про- 
те, надає цілій розповіді своєрідного забарвлення. 

Власне кажуєи, при сприйманні прозаїками навколишньої дійсності 
поступово вироблявся характерний спосіб мислення, відмінний 
від ліричного. Однак в середині 20-х років О. Білецький слушно заува- 
жував, що справжня проза як «особливий тип художнього мислення 
(курсив наш.-- Л. С.) в нашій літературі ще не віддиференційований 
як слід від поезії віршованої» !. 

Поступово зменшується властива тогочасній прозі лірична хвиля, 
оповідь стає більш сконденсованою. Однак чимало ще прозаїків з не 
абнякими труднощами долали опір жанру, бо, зрештою, нелегкими бу- 
ли шукання як теми, так і формальних прийомів її вираження. То сю- 
жет, то характер, а то й самі стилістичні труднощі в багатьох повістях 
свідчать про вперте намагання белетристів виробити цей «особливий 
тип художнього мислення». 

Показові з цього погляду, наприклад, повісті «В тенетах царату» 
Я. Качури, «Юхим Кудря» Івана Ле. Великий за обсягом і хронологією 
матеріал першої повісті, розтягнутий між багатьма подіями, не вкла- 
дався в рамки повісті, зображення характерів не набуло необхідної 
для епічної розповіді «згущеності», Зайві епізоди і сцени без важливо- 
го ідейно-художнього навантаження не дозволяють письменникові «зро- 
бити повість багатою на події і водночас «характерною». Епічне мис- 

10 «Життя й революція», 1925, М» 5, стор. 36. 
Й «Червоний шлях», 1926, М» 3, стор. 136.



лення, як правило, передбачає сю жетну організацію життєвого ма- 

теріалу. Тим часом життєвий матеріал повісті оформлений в сюжет 
невдало. и раю 

На трохи вищому рівні написаний твір Гвана Ле «Юхим Кудря» 
(1926), задуманий як полотно, що має відтворити події громадянської 

війни на Україні та у зв'язку з ними показати людей того часу, їхні 
настрої, психологію. Частково це завдання автор здійснив. Проте сама 
структура твору (вся повість складається з невеликих розділів-«епізо- 
дів») значною мірою сковувала письменника. «Епізоди» звужували 
зображення важливих подій, що вимагали грунтовпішого дослідження, 
широкого сюжетного розгортання. 

Сюжетна фрагментарність, епізодичність розповіді, схематизм і пе- 
високий психологічний рівень властиві багатьом тодішнім повістям: 
Тому, між іншим, важливого значення набуває проблема сюжетності. 
Вона, власне, вела до концентрованості думки, синтетичного бачення 
світу, не розколотого на безліч хаотично розкиданих вражень чи «епі- 
зодів», і була загалом успішно вирішена в кращих творах «фабулістів» 
(«сюжетників») Олеся Досвітнього, Гео Шкурупія, О. Слісаренка, 
М. Йогансена. «Міцна» сюжетна проза вносила свіжий струмінь у 
літературу, наочно показувала невикористані ще можливості епіч- 
ного зображення револіоції, складного становлення нової свідомості. 
Разом з тим плідна праця «фабулістів», скажімо, одного з них-- 
О. Слісаренка, як справедливо писав Ф. Якубовський, «корисна для 
української літератури, бо вона прищеплює сучасній літературі один 
з основних типів прозової творчості -- сюжетне оповідання, Такі опові- 
дання є тим важливіші, що вони легше, ніж якісь інші, поширюються 
в масах» У. Проза «сюжетників», які більше орієнтувалися на епічну 
оповідь, виступала цілеспрямовано проти досить-таки відчутного в лі- 
тературі орнаменталізму, сприяла спадові ліризму в прозі, виникненню 
ширших епічних полотен -- повісті та роману. 

Була й зворотна сторона цього процесу: нерідко на письменника 
«тиснула» традиційна сюжетна схема, а гонитва за гострою фабулою 
призводила до «голої сюжетності». 

Нестримний прихід у літературу нового життєвого матеріалу ви- 
магав сміливих сюжетно-композиційних рішень, грунтовнішого дослі: 
дження життєвих проблем, Потрібні були ширші полотна для вирішення 
складних процесів, оп10о відбивали зміни в психіці й матеріальному 
житті людей. З цього погляду повісті «Смерть» (1927) Б. Антоненка- 
Давидовича й «Без грунту» (1928). Г. Епіка наближаються до роману. 
Однак категорично зараховувати їх до роману, як це, приміром, зро- 
била 3. Голубєва , очевидно, немає підстав, бо обов'язкова «форму- 
ла» роману (відображення суспільства через людину і людини через 
суспільство) тут не набула ще всебічного втілення. 

Життєва історія Софії Кравчик, покладена в основу твору Г. Епі- 
ка, - романічна: вона націлювала автора на грунтовний аналіз склад- 
них соціально-психологічних зв'язків людини з її оточенням, на ана- 

ліз їх діалектичної взаємообумовленості. Однак саме цей аналіз, що 
повинен був становити сенс епічного викладу, нерідко подається по- 
верхово, підміняється мелодраматичними моментами. Белетрист ніби 
ще не зовсім вірить у силу об'єктивного зображення, властивого реалі- 
стичному методові. Усе це так чи інакше впливало на структуру твору. 
Проблематика й матеріал вимагали масштабної, ширшої, ніж насправ- 

1? Ф. Якубовський. Силуети сучасних українських письменників. «Культу- 
ра», К. 1928, стор. 37. 

ІЗ Див. 3. С. Голубєва, Український радянський роман 20-х років. Вид-во 
Харківського ун-ту, 1967, стор. 63, 70, 76, 135--І36 та ін. 

10



ді поданої розповіді (цим твір нагадує роман). Разом з тим недовір'я 
автора, може, й деяка невпевненість у своїх можливостях достовірного 
викладу обмежували рамки твору, мимоволі звертали письменника на 
традиційні шляхи «старої» повісті (звичайно, не найкращих зразків), 
в якій любовна історія витісняла суспільний аналіз, не підпорядкову- 
валась йому. Зрештою, відсутність необхідних моментів у своєму тво- 
рі відчував Г. Епік, назвавши його повістю. І ніби заповнюючи в 
ньому ці прогалини, він, між іншим, зауважував у післямові «Мої 
зустрічі», яка друкувалася в наступних виданнях повісті, що сучасний 
художній твір, покликаний синтезувати життєві явища, по- 
глиблювати їх, що сучасний читач прагне «знайти сьогодні в сво- 
їй літературі живу й нову думку», що він «шукає в ній поставлених 
проблем» і що, нарешті, «він підготований сприймати твори, в яких 
б'ється філософська мисль (курсив Г. Епіка.--Л. С.)» ", 

Гншими словами, белетристика та її творці стояли перед потребою 
(до речі, усвідомленою багатьма прозаїками того часу) творення та- 
ких художніх полотен, які відповідали б високим вимогам епічної роз- 
повіді. Синтез, а саме: філософська думка, глибина зображення, 
масштабність -- ось конкретні напрямки загального розвитку прози. 

Що ж до повісті «Смерть» Б. Антоненка-Давидовича, то критика 
(І. Лакиза) відзначила серед таких властивостей автора, як спосте- 
режливість, композиційна і мовна вправність, ще й «нахил до узагаль- 
нень, що, логічно розвиваючись, може перетворитись на синтетичну 
здібність, так потрібну для справжньої великої літератури (курсив 
наш.-- ЛП. С.)» 15. 

Таким чином, критика ще не бачила в повісті повного розвит- 
ку творчих устремлінь, і, як здається, такий висновок був обгрунтова- 
ний. Твір задуманий як повість про одного героя (інші персонажі ок- 
реслені поверхово) і, по суті, про одну проблему: переродження Горо- 
бенка під впливом самої дійсності та безпосередньої його участі в ре- 
волюційному житті країни. Сама проблема, отже, вимагала широкої 
картини, глибокого й всебічного соціально-психологічного аналізу. Тим 
часом структура повісті націлена на те, щоб розкрити так звану «внут- 
рішню суперечку» героя повісті з навколишнім світом; це явно обмежу- 
вало автора, не дозволяло розгорнути ширше полотно. Інакше кажучи, 
авторський задум викликав до життя й відповідну форму. У зв'язку з 
цим доречно нагадати думку В. Кожинова і РЕ: Д. Гачева, які вважа- 
ють, що «жанрова структура є стверділий зміст», Жанрова струк- 
тура твору «Смерть» тяжіє до «старої» психологічної повісті й так чи 
інакше обмежує максимальне художнє виявлення нового змісту, який 
у свою чергу розсував «традиційні» рамки жанру, вимагав від пись- 
менника дослідницької праці, засвоєння нових художніх форм. Одним 
словом, «вузькість» жанру тут обумовлена дещо нечітким ідейним за- 
думом автора повісті «Смерть»: насамперед, сумнівною є теза, яка 
проходить через увесь твір, що тільки власною кров'ю герой може зми- 
ти свої ідейні збочення в минулому... 

Письменники розуміють. необхідність глибшого осмислення життя, 
в якому достовірне зображення має нести філософську думку. На цю 
особливість, наприклад, у творчості І. Микитенка вказує один із по- 
стійних дописувачів журналу «Гарт» -- М. Доленго (свою рецензію 
він підписав криптонімом М. Д.), підкреслюючи в автора повісті «Бра- 
ти» (1927) «нахил до синтезування, потрібний майбутньому романіс- 

й г. Епік. Без грунту. «Молодий більшовик», Харків, 1931, стор. ХІМ--ХХУІІ. 
5 «Життя й револіоція», 1928, М» 11, стор. 115. 
18 Див. Теория литературь. «Наука», М., 1964, стор. 179. 

п



тові» 7, І. Микитенко зумів поєднати художню майстерність з актуаль- 
ністю проблеми 19-- показ стосунків села з містом. Повість була смі- 
ливою спробою висвітлити ще одну недостатньо опрацьовану тему. 
Зрештою, в більшості випадків повістярі ставили справді підказані са- 
мим життям проблеми. Отже, освоєння прозою актуальних тем і нових 
оповідальних форм було своєрідною тенденцією розвитку літератури, 
процесом, який захоплював у свій потік усе нові прізвища. 

Якраз цю тенденцію продовжував і розвивав роман, найповніше 
використовуючи досвід повісті. Ще в 1924 р., роблячи огляд літератур- 
ного життя на Україні, О. Дорошкевич передбачав «велике літератур- 
не оживлення». | якщо загальний стан тогочасної літератури, може, 
надто категорично він назвав кризою, то ця «криза», на його думку, 
виявилася в пристрасних шуканнях шляхів мистецького «оформлен- 
ня»!?, 

Ці шляхи, що дійсно захоплювали всі жанри прози, вели її до 
більших форм. У цьому розумінні відомий висновок О. Білецького про 
«емансипацію» прозових форм від віршованих, про прихід української 
революційної прози «до великих повістярських форм» 29 був обгрунто- 
ваним, бо спирався на одну з провідних тенденцій тогочасної прози -- 
на її неухильне прямування до художнього синтезу, що в тодішніх 
умовах розвитку письменства означало появу роману. 

І? «Гарт». 1927, М» І, стор. 139. 
І Див: М. Д. Родько. Проза Івана Микитенка, Вид-во АН УРСР, К. 1960, 

стор. 100. 
19 «Життя й революція», 1925, Х» 3, стор. 68. 
209 «Червоний шлях», 1926, Х» 3, стор. 147, 149, 



в. М.ГЛАДКИЙ 

Листа письментитів 

Листи письменників уже давно привертають увагу дослідників. 
І це зрозуміло, бо епістолярна спадщина майстра слова-- це коштов- 
ний матеріал, в якому віддзеркалена багатогранність духовного життя 
митця, його характер, темперамент, індивідуальний спосіб мислення. 
Часто в листах, що, як правило, не призначаються до друку, більш 
відкрито, аніж в інших писаннях, висловлені почуття, погляди, есте- 
тичні смаки і переживання письменника. У тоні задушевної бесіди із 
своїм співрозмовником-адресатом автор листа, часто навіть непомітно 
для себе самого, вискаже найзаповітніші свої мрії та прагнення, дасть 
найбільш точну, найоб! єктивнішу оцінку певному явищу чи події, ха- 
рактеристику тій чи іншій мистецькій речі та Її авторові. Але вартість 

листів художника тільки цим обмежити не можна. 

Лист письменника уже в силу того, що його автор митець, прин- 

ципово відрізняється від листа, написаного не художником. У листі пи- 
сьменника об'єктивно мусить знайти свій, нехай навіть частковий, вияв 
творча особистість, характер автора хоч би з тої простої причини, що 
лист як одна із форм передачі мислі органічно пов'язаний із самим 
способом цього складного процесу. А оскільки митець мислить обра- 
зами, то й вираження цієї мислі буде набирати художньо узагальнених 
форм. Очевидно, тому немало письменницьких листів дуже скидаються 
на оригінальні художні твори, залишаючись в той же час листами. В 
таких випадках буває важко вловити оту грань, де кінчається лист 
і починається художній твір. 

Шоді в листах письменників виразно пробиваються зарисовки лише 
окремих образів і сюжетів, що потім знайдуть або так і не знайдуть 
свій розвиток у художніх творах. Але так чи інакше ці зачатки зав- 
жди стають радісними провісниками нових художніх народин, бо пе- 
реконливо засвідчують, що в митця, нехай, може, ще й підсвідомо, але 
нестримно виношується, визріває новий твір. Думаємо, що серйозне 
дослідження листування письменників в усіх його аспектах і у взаємо- 
зв'язку з художньою творчістю дало б цікаві результати. Та про це 
потім, а поки що кинемо погляд на ті набутки, які ми вже маємо в 
справі дослідження епістолярної спадщини письменників та епістолярії 
в цілому. 

Треба сказати, що в питаннях збирання, публікації і дослідження 
епістолярної спадщини письменників у нас зроблено чимало. Ми маємо 
любовно зібрані, впорядковані й сумлінно, з науковою скрупульозністю 
опрацьовані академічні видання листів українських класиків. До кож- 
ного з них, як правило, вміщені вступні статті, а також багатий оригі- 
нальний матеріал з докладними коментаріями до них: Наші вчені у 
монографіях, літературно-критичних статтях та розвідках широко 

ІЗ



використовують цей фактичний матеріал для аргументації своїх суд- 

жень, положень, висновків, особливо коли йдеться про біографію, пог- 
ляди, творчі стосунки і впливи, аналіз окремих художніх тВОРрів. 

І все ж ця копітка робота, що дає можливість в деталях вивчити 
багатство духовного світу художника, потребує дальших ненастанних 
зусиль і пильної уваги дослідників. Найперше, сама публікація листів 

письменників все ще просувається повільно, Їх почали добирати 1 дру- 
кувати тільки недавно і то, переважно, лише вибрані. Повного видан- 
ня листування будь-кого з українських класиків ми ще не маємо. Ба- 
гато листів письменників ще й понині лежать по різних архівах, музе- 
ях та у приватних осіб. 

От, приміром, у Львівському історичному архіві зберігається ве- 
лика переписка М. Павлика з М. Драгомановим, А. Кримським та ін- 
шими українськими письменниками. Там же в архіві О. Огоновського 
є цікаві листи М. Драгоманова, П. Куліша, М. Лисенка, Д. Марковича, 
Л. Мордовця, Олени Пчілки, Б. Грінченка. А скільки-то ще неопублі- 
кованих листів письменників в інших архівах та музеях? Очевидно, 
нашим літературознавцям треба брати приклад у цьому з своїх росій- 
ських колег. Адже в кожному томі «Литературного наследства», як 
правило, друкується ретельно впорядкована епістолярна спадщина 
якогось російського класика з грунтовним, широким і всебічним до- 
слідженням цього багатства живої письменницької думки. 

Але повернемось до досліджень тих листів українських класиків, 
що уже надруковані. Визначальне місце серед цих праць займають 
незчисленні журнальні статті-коментарі до публікацій листів письмен- 
ників, у яких подаються фактичні відомості про публіковані листи, 
хто й коли віднайшов їх тощо. Іноді автори цих статей мимохідь за- 
уважують, що друковані листи матимуть певне значення для дослідни- 
ків творчої біографії їх автора, а також викличуть інтерес у шануваль- 
ників таланту даного письменника. У більш серйозних дослідженнях 
типу статей-коментарів, наприклад, у вступних статтях до академічних 
видань листів класиків, даний більш грунтовний аналіз епістолярної 
спадщини митця та її значення для вивчення особи письменника і його 
творчості. Крім того, по наших літературознавчих журналах розпоро- 
шено безліч статей, в яких листи письменників використовуються в 
ролі свідків, особливо коли йдеться про суспільно-політичні, етичні, 
естетичні погляди їх авторів. Такі дослідження цікаві, вони мають 
певну наукову вагу, але нерідко хибують на однобічність. Тимчасом 
багатий ї розмаїтий матеріал листування письменників цілком заслу- 
говує і на ширше дослідження у багатьох його аспектах. 

От, приміром, в російському літературознавстві поряд з працями, 
в яких на базі листування досліджуються світоглядні позиції письмен- 
ників та їхні взаємини, можна прочитати немало розвідок про худож- 
ньо-мистецьку або філологічну вартість листів письменників. Окремі 
з них, наприклад, В. Малаховського!, Л. Ройзензона?, С. Касторсько- 
го? та ін. являють собою широкі, науково аргументальні філологічні 
дослідження. На Україні теж можна знайти розвідки про листування 
письменників саме в такому плані. Це роботи К. В. Ленець «Їз спо- 
стережень над суфіксами іменників -- назв осіб жіночого та середньо- 

' В. А. Малаховски й, Язьк писем А. С. Пушкина. Известия Академни На- 
ук СССР, Отделенне  общественньх наук, Ж» 3, Изд-во АН СССР, М.--Л. 1937, 
стор. 503-568. ; 

ЗЛ. И. Ройзепзон. К изучению зпистолярного наследия А. П. Чехова (Фра- 
зеология чеховских писем). Трудь Узбекского Госуниверситета им. А. Навой, Новая 
серня. Хе 100. Самарканд, 1960, стор. 51--64. 

З С. Касторский. Письма М. Горького. «Звезда», 1955, Х» б, стор. 148--158. 

14



го роду (на матеріалі епістолярної спадщини Лесі Українки, І. Фран- 
ка, М. Коцюбинського та П. Грабовського)» , М. Т. Чемерисова «із 
спостережень над мовою епістолярної спадщини Т,. Г. Шевченка» ?, але 
їх поки що одиниці. І вже зовсім-таки мало досліджень епістолярної 
спадщини письменників у взаємозв'язку її з художніми творами. 

Певна річ, що дослідження листів у такому аспекті не скрізь 
можливе. Наприклад, у багатющому листувачбі Івана Франка нема 
листів, в яких можна було б віднайти першоваріанти чи окремі зари- 
совки художніх творів, і вивчення їх у зіставленні з поезією чи про- 
зоі0 Каменяра не вносить чогось нового у дослідження художньої 
творчості письменника. ШЩоправда, дослідження  епістолярії Івана 
Франка приносить інший хосен. Маємо на оці індивідуальний поетич- 
ний стиль великого майстра, бо на листах І. Франка виразно відчутна 
печать його могутнього духу. З листів поета владно проступає вро- 
джений розум Каменяра, оте всеохоплююче, синтезуюче мислення вче- 
ного. Його листам, як і творам, притаманні послідовність у викладі 
думок, схильність до критичної оцінки явищ і фактів, сила логіки й на- 
укова аргументація суджень, Чим же обумовлена відсутність худож- 
ніх зарисовок у листах поета? Важко сказати. Очевидно, його рідкіс- 
ним, небуденним талантом, а також шщоденною титанічною працею 
над своїми писаннями в найрізноманітніших їх формах, а отже по- 
стійним браком часу. 

Але є листи українських класиків, в яких, хоч і в різних співвід- 
ношеннях, все-таки досить виразно проступає отой белетристичний 
елемент, що дуже нагадує художню творчість їх автора, і дослідження 
його в зіставленні з художніми творами викликає живий науковий 
інтерес. 

Так, у листах Лесі Українки, що поперед усього являють собою 
невичерпне джерело до вивчення біографії поетеси, творчих взаємин 
і впливів, суспільно-політичних і філософських поглядів та естетичних 
уподобань, нерідко пробиваються окрушки думок й образів, міцно по- 
в'язаних з художньою творчістю поетеси. До таких художніх вставок 
у листах треба було б насамперед зарахувати чудові описи-враження 
поетеси від подорожей. Зокрема, це описи ялтинського пейзажу, єги- 
петських пірамід та картин з італійської природи (листи до матері)?, 
італійських та карпатських пейзажів (листи до О. Кобилянської) 7, 
італійських народних звичаїв та обрядів (листи до сестри Дори) ? та 
ін. Мимохідь кинуті на папір у листі до М. Косача? описи турецької 
кріпості (Аккерман), яку поетеса спостерігала, подорожуючи по Чор- 
ному морю, повторюються пізніше уже в досконалішій і поетичній 
формі у сьомій поезії циклу «Подорож до моря». І з двох листів до 
М. Павлика! можна було б вилущити сумні, драматично напружені 
і майже викінчені в художньому відношенні оповідання про трагічну 
долю української бідноти в умовах «темної ночі» миколаївської реакції. 

Художньо-естетична оцінка зарисовок у листах поетеси навертає 
на думку: з одного боку, художньо-образний процес мислення митця 
єдиний у всіх писаннях. Так би мовити, рука Лесі Українки відчува- 
ється однаково як у її художніх творах, так і в листах. З другого бо- 
ку, в листах часто просвічують ті грані поетичного хисту, що мало, а 
то й зовсім не проявлялись у художніх творах. Очевидно, почасти це 

4 У кн. Лексикографічний біолетень, вип. 2, АН УРСР, К. 191. 
5 У ки. Шевченківська конференція (Тези доповідей). Дніпропетровськ, 1964, 
8 Леся Українка. Твори в п'яти томах, т. У. К., 1956, стор. 383, 385, 572, 634. 
7 Там же, стор. 361, 387. 
8 Там же, стор, 401. 
9 Там же, стор. 11. 
1 Там же, стор. 69--70, 163--166. 

15



можна пояснити самим жанром писань, а частково, на нашу думку, не- 
вичерпністю поетичної душі талановитого майстра. 

Епістолярна спадщина Михайла Коцюбинського, можливо, більше, 
ніж будь-якого іншого класика, носить в цілому, так би мовити, ути- 
літарний характер, проте серед листів великого майстра можна знайти 
окрайці справжнісінької поезії. Найбільше-- це капрійські й карпат- 
ські пейзажі, що вражають пластичністю і розмаїтістю кольорів і 
складають разом наче цілий згусток, цикл живих вражень від подоро- 
жей. У цих поезіях у прозі, що дуже нагадують художні послання 
Лесі Українки або щоденник зарисовок Сибіру в листах А. П. Чехо- 
ва ", відчувається вправна рука маляра, що тонко розуміє природу, 
дивовижно вміє бачити і слухати її одвічну красу. В них, як і в своїх 
художніх творах, весь сонячний Коцюбинський, людина високої духов- 
ної культури, естет у кращому розумінні цього слова, артист, роман- 
тик і великий художник. Таким же глибоким поетичним чуттям і про- 
зорістю світяться усі листи М. Коцюбинського до О. І. Аплаксіної 12. 

Але найбільше белетристики в листах Василя Стефаника. Майже 
половина всієї епістолярної спадщини новеліста має високу художньо- 
естетичну вартість. Як видно, листи для В. Стефаника були не тільки 
засобом спілкування, але й тією майстернею, в якій письменник у 
поті чола «кував чистий метал» свого поетичного слова. 

У листах В. Стефаника можна прочитати і окремі «шкіци» кар- 
тин та образів, що так і залишились «ненародженими дітьми», і перші 
варіанти відомих його новел, і мимохідь кинуті враження. Характерно, 
що окремі з них повторюються у декількох листах, і щоразу у до- 
сконалішій художній формі. Так поступово з коротких повідомлень у 
листах до друзів виросли новели «Похорон», «Лист», «Вечірня годи- 
на», «Новина», «Виводили з села», «Портрет» та ін. Порівняльне до- 
слідження цих першоваріантів у листах з новелами дало можливість 
дослідникам Р) привідкрити завісу над складним творчим процесом 
новеліста і побудувати цікаву розвідку про психологію його творчості. 
Зіставлення «художніх вставок» у листах з новелами сприяло поглиб- 
леному вивченню історії написання окремих художніх творів, показа- 
ло тяжку працю письменника, його постійне прагнення говорити «ко- 
ротко, сильно і страшно». 

Крім того, дуже цікаві наслідки дає дослідження художньої вар- 
тості листів письменника -- додаткові, а часом навіть цілком нові 
відомості про талант новеліста, чого не можна було б встановити на- 
віть при найретельнішому вивченні його художніх творів. Це особливо 
стає очевидним, коли йдеться про такі грані Стефаникового поетично- 
го хисту, як гумор і сатира, майстерність пейзажу тощо. Адже відомо, 
що у своїх літературних творах В. Стефаник драматичний аж до тра- 
гізму. Листи ж засвідчують, що трагічному Стефаникові завжди були 
притаманні іскристий народний гумор, дошкульна, в'їдлива сатира і, 
коли потрібно, гострий сарказм. У новелах В. Стефаник дуже скупий 
на пейзажі. Зате багато листів письменника пересипані чудовими опи- 
сами природи. Виходить, що В. Стефаник не наповнював свої новели 
пейзажами не тому, що йому бракувало малярського хисту, а тому, 
що мав тверді естетичні переконання новеліста «залишати на боці оті 
описи, які є на те, аби їх читач борзенько минав», і максимально пере- 
давати суть живою дією. 

ПО Див. А. П. Чехов. Собраниє сочинений в двенадцати томах, т. ХІ. ГИХЛ, 
М., 1950--1957, стор. 127, 139, 435, 453, 494, 495, 

12 «Радянське літературознавство», 1938, кн, І. 
ІЗ Див: В. М. Лесин. Творчість Василя Стефаника. Вид-во Львівського ун-ту, 

1965. 

16



При порівняльному вивченні листів і новел більш зримими стають 

ії основні прикмети поетичного стилю видатного майстра психологічної 
новели, зокрема його «ліричний драматизм» і «драматичний ліризм», 
лаконізм і художньо рафінована простота, Разом з тим, можна зроби- 
ти цікаві спостереження над поетичним синтаксисом новеліста, що виз- 
начається отою, ми назвали б, «еліптичною градацією», яка надає Сте- 
фаниковій мові оригінального ударного ритму, а також над тим, як 
вміло користувався великий майстер словом, як радо використовував 
оте просте, «довго виношене за мужицькою пазухою» слово, як шліфу- 
вав його, повертаючи потрібними гранями, як множив його зміст і 
відтінки. 

Як бачимо, дослідження листів письменників з погляду їх худож- 
ньо-естетичної вартості не тільки можливе, але й потрібне, бо дає 
цікаві додаткові відомості не лише до вивчення біографії їх автора, 
але також літературної творчості і поетичного стилю. 

и
м
 

2, Українське літературознавство, вип, УЦІ,



З. П. ГУЗАР 

м
л
и
 

До питання про природу 

художньої деталі 
«Мистецтво є мікроскоп, який спря- 

мовує митець на таємниці своєї душі 
й показує ці загальні для всіх таєм- 
ниці людям», 

Лев Толстої 

Незважаючи на першочерговість проблеми художньої деталі та 
її значення для розробки фундаментальних підвалин естетики реаліз- 
му (невипадково Ф. Енгельс у своїй відомій формулі реалізму насам- 
перед згадав про деталі), теорія цієї літературознавчої категорії поки 
що належним чином не розроблена. І досі існує термінологічна неяс- 
ність у дефініціях. Окремі дослідники розрізняють поняття деталі й 
подробиці, вказуючи, що «деталь -- інтенсивна, подробиця - - екстенсив- 
на»!, інші, навпаки, думають, що деталь тяжіє, власне, до характер- 
ності, і «кількісні критерії тут прикладати не слід»?. Знахолимо та- 
кож визнання деталі як акцентованої подробиці, важливої з погляду 
автора і здатної викликати відчуття предмета чи явища в цілому 2. 

Чим, як можна думати, пояснюється такий стан у теорії деталі? 
Очевидно, відсутністю достатнього об'єму аналітичного матеріалу. 
Надто мало" ще трактується мікроаналіз конкретного твору, а саме 
на рівні мікроаналізу й вимальовується природа деталі, її сутність. 

У процесі аналізу конкретного тексту буває дуже тяжко встано- 
вити різницю між «деталлю», «подробицею», «мазком», «штрихом», 
«рисочкою» тощо. Думаємо, що всі ці терміни можна в робочому по- 
рядку вважати синонімами, і вже під час мікроаналізу твору конкрет- 
но визначити ступінь їх ідейно-художньої навантаженості. Літератур- 
ний твір складається з «безкінечно малих моментів», без них він прин- 
ципово немислимий, і саме ці «моменти» ми й будемо вважати 
«деталями». Отже, деталь-- це специфічний момент у діалектичному 
процесі художнього мислення, це елементарна клітина живого орга- 
нізму твору. 

Деталь може бути рельєфною, пластичною, мальовничою (тоді ми 
говоримо про малярське світовідчуття автора) або «безобразною». 
Іноді це звернення і до необразного мислення читача. Не завжди лан- 
цюг асоціацій від неї зримий, не завжди він існує. Більшою чи мен- 
шою мірою деталь метонімічна, синекдохічна. Вона може бути «обов'- 
язковою» ", або «фактурною», зримо «характерною», метафоричною. 
В практиці такі деталі називають художніми. Думаємо, що терміни 

|Е. Добин. Герой, сюжет, деталь. «Советский писатель», М.Л. 1962, 
стор. 369. | 

2 Марк Щеглов. Литературно-критические статьи. «Советский писатель», М., 
1965, стор. 104, 

З Василь Фащенко. Дрібнота фактів і акцентована подробиця, «Вітчизна», 
1965, Хе 10--1Ї. 

4 Мова йде про деталі, які фіксують обов'язкові аксесуари дії, про подробиці, 
які сгановлять реальні контури описів. Без цих подробиць була б неможлива прав- 
доподібність у відображенні життя. 

18 дн



«художня деталь» і «мікрообраз» однозначні. Їх можна визначити як 
мініатюрну модель субстанції мистецтва» 7. 

Деталь може бути символічною, наскрізною. Вона може брати 
участь у дії (як той прославлєний новелістичний сокіл) і ні (наприк- 
лад, «сойчине крило» в Івана Франка). Головна роль такої деталі -- 
символізувати центральну думку, яку іноді й не можна повністю пере- 
класти на мову «раціо». Буває, що якась деталь, конкретний штрих, 
розставлений автором як аксесуарна подробиця, в усьому контексті тво- 
ру набирає символічного звучання (образ «болота» в бориславському 
циклі Івана Франка). Такі наскрізні деталі, які повторюються в різних 
ракурсах, здебільшого становлять фон дії, можуть бути її «каталіза- 
тором», зберігаючи при тому символічний зміст. 

Образ ями, скажімо, в «Полуйці» має свій підтекст, ледь вловимо 
анімізується, персоніфікується, розвивається і врешті звучить як за- 
вершальний акорд художньої ідеї твору. 

Говорять іноді про деталі першого плану і деталі дальших планів. 
Інші підкресліоють, що не можна підходити до будь-яких рис образу 
з мірою другорядності?. І справді, генералізуючи лише «рельєфні», 
«виразні», «акцентовані» деталі, ми залишаємо поза увагою інші «без- 
кінечно малі моменти» твору, а саме без них наше уявлення про твір 
не може бути всебічним. 

Як специфічний момент у процесі образного мислення деталь про- 
низує всі компоненти структури твору, всі його рівні. Плідним нам 
здається те розуміння структури твору, яке дав О. Соколов". Елемен- 
тами, компонентами, структурними рівнями твору він називає пред- 
метно-ідейний зміст твору, ейдологію, художній метод, родову і жан- 
рову форму, систему композиційних і мовних засобів. Деталь-- це ін- 
струмені художньої думки, через який життєвий матеріал втілюється 
в «плоть» художнього твору на всіх структурних рівнях, звичайно, по- 
своєму. 

Коли йде мова про деталі предметно-тематичного рівня, то вони 
здебільшого будуть «обов'язковими». На рівні ейдології -- це переваж- 
но психологічні деталі (прямі та непрямі, «безобразні» і «фактурні»). 
Оповідання Івана Франка «Навернений грішник» - - своєрідна студія 
патологічного стану людини, враженої алкоголізмом. Візьмемо опис 
ранку, коли Василь Півторак після першої «довгої безсонної, страш- 
ної ночі» з «гидкими марами і страшищами» у попівській комірчині 
прокинувся і «був зовсім безсильний», 

-- Ци ви не слабі, Василю? -- запитав його Сень. 
-- Е,-- сказав Василь, глипнувши на нього, але тото «е» могло 

значити, що хто хотів» 8. | 

Одне малесеньке слово містить у собі стільки психологічного зміс- 
ту, так розкриває сутність стану людини і, зрештою, має сюжетне зна- 
чення. Сень після такої відповіді залишив Василя самого, в жахливій 
гарячці та не менш жахливій самотності. 

Ми маємо тут на увазі деталі не ударні, не «фактурні», а ті стис- 
нені ситуації, виражені зовні не промовистими образами, через які од- 
нак розкривається людинознавче багатство твору. Приховані психоло- 
гічні процеси, часто не усвідомлені самим героєм, «вгадані» письмен- 
ником, можуть бути подані як «не примітні» на перший погляд, 
«неістотні» деталі. 

5 Е. Добин, Названа праця, стор. 367. 
6 Марк Щеглов, Названа праця, стор. 87. 
7 Див: А. Н. Соколов. Теория стиля. «Искусство», М., 1968. й 
в Іран Франко. Твари в двадцяти томах, т. І. Держлітвидав України, К., 

1955, стор. 176. 

2" 15



«Василь лежав іще довго на тапчані, не думаючи нічого, вдивлю- 
вався в один чорний сучок на стіні надо дверима» ?. 

В одному реченні -- все. І стереоскопічно уявлюваний інтер'єр 
(через «обов'язкові» деталі бачимо напівтемну кімнату, небілену, з 
дощаними стінами, убогий тапчан, звернений «ногами» до" дверей і 

т. п.), і особливо глибоко відтворений душевний стан в одному ма- 
ленькому мікрообразі. Справді, яке експресивне враження створює ця 
деталь-- «один чорний сучок»... 

Якщо в змісті поняття «метод» розрізняти відображення, зобра- 
ження і вираження, то не можна не побачити певних нюансів у природі 
деталей, зв'язаних з цими аспектами. Деталь органічна в процесах 
відбору життєвих явищ (особливості предметно-тематичного та ідей- 
ного рівня), у процесах типізації та індивідуалізації (мистецька своє- 
рідність таланту, сила і характер зображення та вираження). 

«Долина Тисьмениці закручується біля фабрики вужакою на пів- 
день, а далі на схід поміж дрогобицькими узгір'ямн, а ще далі на за- 
хід, понад сею долиною, як фантастична, темно-синя, легко схвильова- 
на стіна, стоїть поважний, часто млою, мов мріями, покритий, Діл...» 

Конкретна «географічна» деталь (образ Ділу) в оповіданні «За- 
для празника», що з нього ми взяли даний уривок, як і в інших творах 
бориславського циклу, є прикладом виразу всіх трьох елементів мето- 
ду в одному образі. В свідомості, в емоційній пам'яті Івана Франка 
назавжди відобразився конкретний куточок Підгір'я. Натура стала 
предметом зображення під певним естетичним кутом і виразила любов 
автора до рідного краю, його суб'єктивне, емоційне ставлення до рід- 
них місць, тугу за дитинством... і важко сказати, які ще почуття. 

На рівні композиції деталь часто стає прийомом, явищем «техно- 
логії» (свідченням умовності мистецької побудови) -- і тоді, коли вона 
є рушієм дії (дієвим елементом сюжету, його «часточкою», мотивом), 
і тоді, коли вона має позасюжетний характер. Врешті, природа деталі 
прямо залежить від родової та жанрової форми твору. Адже по-іншому 
будується система деталей у новелі, оповіданні, повісті чи драмі. Де- 
таль у повісті справді екстенсивніша, там ширше малюється тло, часто 
в повісті деталь менш символічна. Характер деталі найбільш залежний 
від особливостей образного мислення митців слова, від індивідуальної 

- 

манери автора, його інтелектуально-емоційної сфери. 

9 Іван Франко. Твори в двадцяти томах, т. І, стор. 175. 
і)Їван Франко. Твори в двадцяти томах, т. ПІ, стор. 186, «Діл» -- назва 

хребта гір, вкритих лісом, який тягнеться від Нагуєвич до Борислава і далі до Бес- 
кидів.



ЛІТЕРАТУРИ 
оз 1стррія 0 ЗЛ





Ф. ЯщшШоОЛОМ 

Давня утраїнська література 

в дослідженнях 

радянських учених 

Давнє українське письменство (доби феодалізму--до кінця ХМ ПІ 
ст. включно), яке привернуло пильну увагу літературознавців ще на по- 
чатку минулого віку, з марксистсько-ленінських позицій почало дослі- 
джуватися лише після перемоги Великої Жовтневої соціалістичної ре- 
волюції. Українське радянське літературознавство, продовжуючи про- 
гресивні традиції та використовуючи надбання дореволюційних вчених, 
насамперед революціонера-демократа І. Я. Франка, передових буржу- 
азних істориків літератури П. Г. Житецького (1837--1911), М. І. Петро- 
ва (1840--1921), М. Ф. Сумцова (1854--1922), В. І. Рєзанова (1867-- 
1936), В. М. Перетца (1870--1935)! та ін. досягло значних успіхів за 
00 років Радянської влади. 

Спроби загального, підсумовуючого огляду здобутків радянського 
літературознавства в галузі дослідження історії давньої української 
літератури у свій час уже робилися, але вони охоплювали або певний 
період, або ж торкалися окремих проблем і мали спеціальні завдання 
та призначення. Йдеться насамперед про ювілейні статті та наукові 
доповіді акад. В. М. Перетца, як наприклад: «История древней рус- 
ской литературь в работах ученьжх 1917--1923 гг.» («ЗІаміа», 1924, 
Мо 3); «Работь по историй русской и украйнской литературь» (зб. 
«Академня наук за десять лет (1917--1927 гг)», Л., 1927); «Нацио- 
нальная политика СССР и успехи укранйнского литературоведения в 
1917--1932 гг.» («АН СССР. Трудь ноябрьской юбилейной сессин», 
Л.1933, а також «Вестник АН СССР», 1933, Х» 7) 7. 

Згодом з'являються також бібліографічні покажчики наукових 
праць, присвячених дослідженню як історії давньої російської та укра- 
їнської літератур в цілому, так і окремих періодів. Так, у 1940 р. од- 
ночасно виходить два бібліографічні покажчики, присвячені «Слову о 
полку Ігоревім»: «Слово о полку Игореве». Библиографический ука- 

| Як перші академіки новоствореної Всеукраїнської Академії наук М. І. Петров 
і М. Ф. Сумцов (1919 р.) взяли активну участь у становленні української радянської 
філологічної наукн. Академік спочатку Петербурзької АН (з 1914 р., а потім АН 
СРСР та АН УРСР (з 1919 р.) В. М. Перетц і член-кор. АН СРСР (з 1923 р.) 
В. І. Резанов відіграли видатну роль у розвитку радянського літературознавства. 

Важливе місце серед наукових праць про давні українську літературу напере- 
додні Великого Жовтня займають серйозні розвідки про невідомі чи маловідомі 
літературні факти і явища давнього українського письменства учнів академіка 

М. Перетца, учасників його славнозвісиого Семінарія російської філології при 
Київському університеті С. І. Маслова, В. П. Андріанової-Перетц, М. К. Гудзія. 

"С. О, Щеглової, О. А. Назаревського та інших, які потім стали видатними радян- 
ськими) спеціалістами. 

2 Див. також: Академик М. Н. Сперанский. Древнерусская литература 
за 15 лет советской власти. Краткий обзор ее изучення. У кн.: Трудью ноябрьской 
чобилейной сессни Академни наук СССР, посвященной 15-летней годовщине Октябрь- 
"ской революции, 12--19 ноября 1932 г. л., 1933, стор. 586--603 і(окремнй відбиток). 

23



затель. Составили О. В. Данилова, Е. Д. Поплавская, И. С. Романчен- 

ко. Под редакцней и со вступ. статьей проф. С. І5. Шамбинаго» (Вид- 
во Державної бібліотеки СРСР ім. В. І. Леніна, М., 1940) і «Слово о 
полку Игореве». Библиография изданий, переводов и исследований. 
Составила В. П. Адрнианова-Перетц» (Видання інституту російської 
літератури (Пушкінського Дому) АН СРСР, М.-Л., 1940), продовже- 
ні згодом Л. О. Дмитрієвим у книзі «Слово о полку Игореве». Библно- 
графня мизданий, переводов и исследований  1938--1954. Составил 
1. А. Дмитриев» (Вид-во АН СРСР, М.-Л., 1955) і доповнені потім 
у статті П. М. Попова «Дополнення к библнографин работ о «Слове 
о полку Игореве» за 1938--1954 гг.» («Трудь Отдела древнерусской 
л-ри ИРЛИ АН СССР», т. ХП, М.--Л., 1957) 2. Тоді ж вийшла з дру- 
ку і «Библиография истории древнерусской литературь. Древнерусская 
повесть. Вьп. І. Составили В. П. Адрнанова-Перетц и В. Ф. Покров- 
ская» (Вид-во АН СРСР, М.--Л., 1940), продовжена пізніше у книзі: 
«Библиографня древнерусской повести. Составил А. А. Назаревский» 
(Вид-во АН СРСР, М.--Л., 1955). 

З особливою інтенсивністю вчені укладають бібліографічні покаж- 
чики і подають загальні огляди наукових досягнень у галузі давнього: 
російського і українського письменства протягом 50-х--початку 60-х 
років. У 1956 р. Інститут російської літератури (Пушкінський Дім) 
АН СРСР видає книгу: «Библиография советских работ по древне- 
русской литературе за 1945--1955 гг. Составили В. А. Колобанов, 
О. Ф. Коновалова и М. А. Салмина. Под редакцией и со вступительной 
статьей Д. С. Лихачева» (Вид-во АН СРСР, М.-Л., 1956), в якій 
подана бібліографія наукових праць російською, українською та біло- 
руською мовами, що значною мірою відбивають стан дослідження в. 
ті роки також й історії давньої української літератури. 

До 40-ї річниці Жовтня було укладено великий покажчик. «Биб- 
лиографня советских русских работ по литературе ХІ--ХМІЇ вв. за 
1917--1957 гг. Составила Н. Ф. Дробленкова. Под редакцией и со всту- 
пительной статьей В. П. Адриановой-Перетц» (Вид-во АН СРСР, 
М.--Л., 1961), продовжений тим самим упорядником у статті «Библио- 
графия работ по древнерусской литературе, вьшедших в СССР за 
1958--1959 гг.» («Трудь Отдела древнерусской литературьї ИРЛИ АН 
СССР», т. ХУПІ, Изд-во АН СССР, М.--Л., 1962) з включенням праць 
російською, а також українською і білоруською мовами та досліджень 
іноземних учених, опублікованих в СРСР. Важливе значення має та- 
кож книга «Библиографня русского летописания. Составила Р. П. Дмит- 
риева. Ответственньй редактор Я. С. Лурье» (Вид-во АН СРСР, М.-- 
Л. 1962), що подає повну анотовану бібліографію російських, україн- 
ських та білоруських праць за 1674--1959 рр. із додатком вибраних 
іноземних досліджень, укладеним Ю. К. Бєгуновим. 

Та найбільш важливими є синтетичні дослідження академіка 
О. І. Білецького «Проблеми вивчення старовинної української літера- | 
тури до кінця ХУПІ ст. («Літературна критика», 1936, М» І (2); «Ук- 
раїнське літературознавство за сорок років (1917--1957)» (Вид-во АН 
УРСР, К., 1957); «Шляхи розвитку українського літературознавства» 
та «Сучасний стан і проблеми вивчення давньої української літерату- 
ри» (обидві надруковано у книзі: «Матеріали до вивчення історії ук- 
раїнської літератури (в п'яти томах). Посібник для філологічних фа- 

3 Див. також: Ф. М. Головенченко. Слово о полку Игореве, Историко-лите- 
ратурний и библиографический , очерк, Ученье -запнеки МГПИ им. В. И. Леннна, 
т. ХХИП, вьп. 6, М. 1955; Його Ж. Слово о полку Игореве. Библнографическиїї 
очерк. Перевод, Поясиения к тексту и переводу. Под редакцией проф. А. В. Позд- 
неева. Ученье записки МГПИ им. В, И. Ленина, М., 1963. 

24



культетів університетів і педагогічних інститутів. Том Ї. Давня україн- 
ська література (Доба феодалізму--до кінця ХУПІ ст.). Упорядкували 
академік О. І. Білецький і доцент Ф. Я. Шолом. Вид-во «Радянська 
школа», К., 1959) та незакінчена стаття «До питання про періодиза- 
цію історії дожовтневої української літератури» , а також виданий за: 
його редакцією біо-бібліографічний словник «Українські письменники. 
Том І. Давня українська література (ХІ--ХУМПІ ст.). Уклав Л. Є. Мах- 
новець. Відповідальний редактор академік О. І. Білецький» (Держліт- 
видав УРСР, К., 1960), у якому вперше подано анотовані біо-бібліогра- 
фічні матеріали про давню українську літературу до 1959 р. включно. 
Велике значення для оцінки радянських наукових праць про давнє пись- 
менство має підсумовуюча розвідка академіка АН УРСР М. К. Гу- 
дзія «Основнье моменть в изучений историй славянской филологиий в 
России -- СССР»». 

Одначе повного огляду радянських наукових досліджень про давню 
українську літературу досі немає. Завданням нашої статті є системати- 
зоване висвітлення досягнень радянського літературознавства в галузі 
вивчення давнього українського письменства в цілому, розкриття з марк- 
систсько-ленінських позицій закономірностей розвитку історико-літера- 
турного процесу доби феодалізму, а також з'ясування зв'язків україн- 
ської давньої літератури з літературами інших народів, насамперед тіс- 
них російсько-українських літературних взаємин. 

Протягом перших років Радянської влади, яка створила усі мож- 
ливості для розквіту української радянської культури і науки, літера- 
тури та літературознавства, наукові студії давнього українського пись- 
менства (як, до речі, й нової української літератури) були значною мі- 
рою прямим продовженням традиції і методів дореволюційної буржу- 
азної філологічної науки. Заснована ще в 1919 р. Всеукраїнська Ака- 
демія наук стала центром становлення і розвитку українського радян- 
ського літературознавства, що відбувалися в жорстокій боротьбі з 
ворожою ідеологією українського буржуазного націоналізму, з буржу- 
азним об'єктивізмом, формалізмом, вульгарним соціалізмом, космополі- 
тизмом за утвердження марксистсько-ленінського методу історико-літе- 
ратурних досліджень. 

Відкриття нових кафедр української мови та літератури у вузах 
і повсюдне запровадження вивчення рідної мови та літератури в серед- 
ніх школах України, планова підготовка учительських кадрів для все- 
зростаючих потреб народної освіти вимагали якнайшвидшого створення 
підручників і посібників з української філології. І от уже в 1918 р. ви- 
ходить друком у Харкові «Хрестоматія по українській літературі для 
народних вчителів, шкіл учительських та середніх і для самоосвіти». 

- Зложили: проф. М. Сумцов і М. Плевако при участі проф. Д. Багалія. 
Проф. М. Сумцов. 4. І-а. Народна словесність і стара література (ХІ-- 
ХУМПІ ст.), яка до 1922 р. витримала три видання. Одночасно в Києві 
виходять три випуски хрестоматії з давньої української літератури 

і Стаття вперше надрукована уже після смерті автора в журн. «Радянське 
літературознавство», 1963, ХМ» 3; Див. також: А. И. Белецкий. Наука о литера- 
туре в историп Харьковского университета. Учені записки Харківського державного 
університету ім. О. М. Горького, т. СІ, Харків, 1959; О. А. Назаревський. Ви- 
лавнича діяльність Комісії давнього українського письменства. «Вісті ВУАН», 1929, 
Хо 11--12; О. А, Назаревський. Давня східнослов'янська повість в радянському 
літературознавстві (1917--1947). Наукові записки Київського державного універси- 
тету ім. Т. Г. Шевченка, т. МІ, вип. 3, К. 1947; М. О, Скрипиль. Старинная 
русская повесть в советеком литературоведенни. Ученье записки Ленинградского го- 
сударственного педагогического института им. А. И. Герцена, т. 67, Л., 1948. 

5 М/іепег 5Іауіз(їзснеє Уапгрисі, Негацзреребеп уст Іп5іїшці їйг 5іамізспе РНіїо- 
Іоріе. ап дег Опіуег5ійді ХМієп -- дигсіп Видфоїї Уародійзсб. Аспіег Вапа, 5опдегігисК, 
1960, стор. 9--27. 

25



ФО. Дорошкевича і Л. Білецького. Звичайно, ці перші спроби створення 
радянських посібників мали багато помилок та недоліків і з методоло- 
гічного боку зараз не витримують наукової критики, однак вони є свід- 
ченням тих інтенсивних пошуків на ниві освіти й науки, які викликала 
перемога Жовтня на Україні ?. 

Значною мірою пожвавилися літературознавчі дослідження і на 
Західній Україні, яка в той час була під владою панської Польщі. 
Протягом 1920--1924 рр. у Львові, накладом товариства «Просвіта», 
виходять три великі томи «Історії української літератури» Михайла 
Возняка, в якій виклад історії української літератури з оглядом бібліо- 
графії доведено тільки до кінця ХМІПІ ст. Тоді ж друкується і хресто- 
матія М. Возняка «Старе українське письменство. Вибір для середніх 
шкіл», Львів, 1922. В 1923 році теж у Львові виходять перші три томи 
«Історії української літератури» М. С. Грушевського, який, потім пе- 
реїхавши до Києва і включившись у роботу Всеукраїнської Академії 
наук, видає ще три книги «Їсторії української літератури» (тт. ІМ і 
У, останній у двох книгах, К., 1925--1927 рр.), довівши характеристику 
літературного процесу на Україні до початку ХМІЇ ст. (1610 р.). 

Отже, на перший погляд, давньому українському письменству надто 
пощастило в цих широких за розмахом писаннях М. Возняка і М. Гру- 
шевського, та буржуазно-націоналістичні тенденції і антинаукові кон- 
цепції знецінюють і той значний фактичний матеріал, який наведений, 
наприклад, М. Возняком у третьому томі його «Історії української л-ри» 
(ХМПІ ст.). Що ж до багатотомної «Історії української літератури» 
М. Грушевського, то через антинаукові буржуазно-націоналістичні пе- 
рекручення українського історико-літературного процесу вони зовсім 
непридатні для використання радянськими читачами 7. 

Більшість літературознавців, спеціалістів у галузі російського та 
українського письменства, які після перемоги Жовтня продовжували 
чесно працювати в університетах й інститутах України і у складі но- 
воствореної Академії наук, включилася в активне дослідження історії 
української літератури, щиро прагнучи в міру своїх знань їі можливо- 
стей по-науковому, об'єктивно висвітлювати історико-літературний 
процес. Найбільше літературознавчих праць було створено про давній 
період, але й нова українська література стала об'єктом наукових ін- 

тересів учених-філологів. Зрозуміла річ, що оволодіння марксистсько- 
ленінським методом наукового дослідження і висвітлення історико- 
літературного процесу українськими літературознавцями старшого 
покоління було справою нелегкою. Та їх щире прагнення будувати но- 
ву радянську науку і культуру, сприяти розвитку нового суспільного 
життя були запорукою значною мірою успішних і наукових філологіч- 
них студій на ниві дослідження як нового, так і давнього письменства. 

- єв цілому високо для свого часу оцінив третє, поширене видання вказаної 
«Хрестоматії по українському письменству, т, І. Народна словесність. Письменство 
ХІ--ХУПІ вв.» Всеукр. державне видавництво, Харків, 1999, 917 стор. проф. 
М. Ф, Сумцова, О. І. Білецький у своїй рецензії, надрукобаній у журналі «Путь про- 
свещения», 1922, Ме 2, стор. 300--301: «Уже сам факт появи книги третім виданням 
(перше вийшло в 1918 р.).. красномовно свідчить про те, що книга професора 
М. Ф. Сумцова не випадковий гість літературного світу, а дещо таке, що йде на- 
зустріч гострій потребі читача і цю потребу вміло задовольняє... І в такому своєму 
вигляді, -- після чималої кількості критичних зауважень пише рецензент, -- книга 
дає тому, хто вчиться, повну можливість уявити собі живе і різноманітне письмен- 
ство старої України, де під корою сухих і зашкарублих інколи слів билась жнива 
думка, кипіла полеміка, стикались ідеології, намацувались шляхи розвитку худож- 
нього слова» (див. Олександр Білецький, Зібрання праць у п'яти томах, т. І. 
«Наукова думка», К., 1965, стор. 489--491), 

7 Детально про ці книги М. Возняка і М. Грушевського див. у статті О. І. Бі- 
лецького «Стан і проблеми вивчення давньої української літератури». Олександр 
Білецький, Зібрання праць у п'яти томах, Т. І. 

26 

ль
рь

оц
ь 

сзра
дьні

р 
ч
н
і



Продовжуючи кращі традиції дожовтневого буржуазного |і особ- 

ливо  революційно-демократичного українського  літературознавства, 
вони збагачували науку про літературу великою кількістю нових, до- 
сі невідомих фактів, розшуканих в архівах і сховищах, проводили знач- 
ну текстологічну і бібліографічну роботу, підготовляли до друку старо- 
давні літературні пам'ятки і твори класиків нової літератури. 

Палко підтримав Жовтневу революцію молодий професор Харків- 
ського університету, відомий уже на той час дослідник світової, росій- 
ської та української літератур О. І. Білецький, для якого Великий Жов- 
тень став, за його власним свідченням, «знаменним рубежем, початком 

іншого, незрівнянно діяльнішого життя». Включившись в активне будів- 
ництво радянської культури, працюючи на керівних і творчих посадах 
театрального відділу Наркомату освіти, О. І. Білецький, поряд з читан- 
ням лекцій в театральних закладах і безпосередньою роботою в театрі, 
багата займається науковими дослідженнями. Він друкує ряд цінних 
наукових статей, брошур і книг. Ще напередодні Жовтня прогресивно 
настроєний допитливий шукач нового, О. І. Білецький виступає на педа- 
гогічному з'їзді в Харкові (1916 р.) з цікавою доповіддю «О препода- 
ваний древнерусской литературью в средней школе», яка 1917 р. була 
опублікована спочатку в збірнику «Наука и школа» (1916--1917, ХМ» 1), 
а потім окремою брошурою (Харків, 1917) 5. У цій статті, яка містить 
переконливу аргументацію, на підставі цікавих прикладів, потреби сер- 
йозно і глибоко вивчати давнє письменство в середній школі, автор 
«вказав на необхідність виховання юнацтва в дусі патріотизму, поваги 
до історичного минулого свого народу, до створених ним культурних 
скарбів» ?, 

Говорячи про стан вивчення давньої літератури у школі, О. І. Бі- 
лецький підкреслював: «Позбавляючи учнів можливості ознайомитися 
з давньоруською красою безпосередньо, ми разом із тим позбавимо їх 
можливості розбиратися в літературно-художніх течіях нашого часу... 
Ми готуємо своїх учнів на служіння народу...» ". І тут варто поверну- 
тися до глибоко патріотичного початку цього важливого виступу напе- 
редодні пролетарської революції; «Чи не повинна школа, - -риторично 
запитує О. І. Білецький, -готувати насамперед громадян, які не тільки 
люблять Батьківщину, а й знають, за що її треба любити, які нагро- 
маджені в ній довгими віками цінності треба оберігати і відстоювати? 

Якщо все це так, то, звичайно, молодь наша мусить знати і ціну- 
вати те позитивне, що є в нашому Мминулому і що завжди лягає і ляже 
в основу побудови кращого майбутнього»". 

Велике значення для становлення радянської літературознавчої 
науки мали статті і монографії О. І. Білецького 20-х років: «Об одной 
пз очередньх задач историко-литературной науки. (Изученне истории 
читателя)» («Наука на Укранне», 1922, М» 2); «В мастерской художни- 
ка слова» (у книзі «Вопрось теорин и психологни творчества», т. 8, 
Харьков, 1923); «Старинньй театр в Россин. І. Зачатки театра в на- 
родном бьту и школьном обиходе южной Руси-Украйнь» (М., 1923) 12; 

8 Передруковано у книзі: Олександр Білецький. Зібрання праць у п'яти 
томах. т. І. стор. 79--107. 

9 М, Гу дзій. Олександр Іванович Білецький. У кн. Олександр Білецький. 
Зібрання праць у п'яти томах, т. І, стор. 10. 

10 Там же, стор, 94. 
ПОМ, Гудзій, Олександр Іванович Білецький. У кн. Олександр Білецький. 

Зібрання праць у п'яти томах, т. І, стор. 80. й , - 
12 Згодом у перекладі українською мовою із авторськими змінами і доповнен- 

нями ця праця була надрукована у вигляді двох статей: «Зародження драматичної 
літератури на Україні» та «Українська драматургія ХУ1І--ХУПІ ст» У кн. Матері- 
али до вивчення історії української літератури, т. І. Давня українська література 

(доба феодалізму -- до кінця ХМПІ ст.), К. 1959. 

27



«Сімеон Полоцький та українське письменство ХУІЇІ-го віку» (В кн.: 
«Ювілейний збірник на пошану академіка Дмитра Івановича Багалія з 
нагоди сімдесятої річниці життя та п'ятдесятих роковин наукової діяль- 
ності. Збірник Історико-філологічного відділу», Ме 51, К., 1927); неве- 
лика стаття «Вьишенский Иван», надрукована в «Большой Советской 
Знциклопедни» (т. 14, М., 1929). 

Монографія «Старинньй театр в Россий» (цю назву без погоджен- 
ня з автором дало московське видавництво Думнова) присвячена ви- 
світленню українського народного і шкільного театру від перших почат- 
ків драматургії на Україні до кінця ХМПІ ст. 

Вихід у світ капітальних досліджень в галузі давнього українсько- 
го письменства протягом перших років Радянської влади був наслідком 
попередніх наукових студій, переважно ще в дожовтневий час. Так, 
1917 р. у Петрограді виходить з друку велика книга (магістерська ди- 
сертація) В. П. Адріанової «Житие Алексея Человека божня в древней 
русской литературе и народной словесности», у якій «головна увага 
приділена автором найбільш точній текстологічній історії цілого ряду 
літературних і фольклорних творів, їх міжнародним зв'язкам і взаємо- 
залежностям.. Особливий інтерес у монографії являють детально роз- 
роблені автором взаємовідносини літературних і фольклорних версіїї 
цієї пам'ятки -- російських, українських, польських та ін.» "3. 

Приват-доцент Київського університету, колишній активний учас- 
ник семінару руської філології академіка В. М. Перетца -- М. К. Гудзій 
у 1917 р. видає книгу «Переводь» Лумоїбм 5міеїусп «Петра Скарги в 
Юго-Западной Русин», («Печатано по определению Совета Университета 
св. Владимира», Київ, 1917,), написану на конкурс при закінчені авто- 
ром Київського університету і відзначену золотою медаллю як 
оригінальне наукове дослідження одного з важливих питань давнього 
українського письменства, а також висвітлення українсько-польських 
культурних і літературних стосунків у давню епоху. 

Протягом 1917 р.в «Университетских Известнях» Київського універ- 
ситету друкується велика розвідка іншої учасниці семінару акад. 
В. М. Перетца-- С. О. Щеглової «Богогласник». Историко-литератур- 
ное исследованиє», що наступного 1918 р. вийшла окремою книгою і 
захищена автором у Київському університеті як дисертація на ступінь 
магістра російської мови і літератури. Академія наук за цю моногра- 
фію присудила С. О. Щегловій Макарівську премію. За сучасною оцін- 
кою члена-кореспондента АН СРСР В. П. Адріанової-Перетц, це до- 
слідження «Богогласника» «всебічно висвітлило походження і наступ- 
ну долю найпопулярнішого у ХУМПІ ст. на Україні віршового збірника, 
створеного в Західній Україні на захист національної незалежності 
народу, який залишався під гнітом польсько-католицького оточення» "З 

Того ж 1918 р. виходить невелика за обсягом, але цінна за вмі- 
щеним у ній бібліографічним матеріалом праця найстарішого учасника 
Перетцівського семінару професора Київського університету С. І. Мас- 
лова «Критико-библиографический обзор новейших трудов по славя- 

ІЗ Д. С, Лихачев. Краткий очерк научно-исследовательской и проподалл: 
тельской деятельности В. ГП. Адриановой-Перетц. У кн.: Академия наук СССР. Ма- 
терналь  к биобиблиографий ученьх СССР. Серия литературь и язька, вьт. 4. 
Варвара Павловна Адрианова-Перетц. Вступительная статья Д, С. Ли- 
хачева. Библиографня составлена Р. И. Горячевой. Изд-во АН СССР, М., 1963, 
стор. 10--1Ї. 

НВ, Адрианова-Перетци С. А. Щеглова (Некролог), У кн, Акаде- 
мия наук СССР. Институт русской литературьм (Пушкинский Дом). Трудь Отдела 
древнерусской литературь, ХХІ. Новонайдениье ни неопубликованнье произведений 
древнерусской литературь «Наука», М.Л. 1965, стор. 394. 

28



но-русской библиографий й палеографни» (Київ, 1918, окремий відби- 
ток із «Университетских Известий» за 1917 р.). 

Написана наступного, 1919 р, цікава стаття С. І. Маслова «Из 
наблюдений над старопечатньми  церковнославянскими  изданиями» 
(згодом була опублікована у книзі: «Историко-литературньй сборник. 
Посвящаєтся Всеволоду Изманйловичу Срезневскому (1891--1916 гг.)», 
Ленинград, 1924), що містить важливі наукові спостереження, узагаль- 
нення і висновки. Так, досліджуючи всі наявні примірники чималої 
кількості стародруків пам'яток давнього українського письменства, 
автор звертає увагу на різні розбіжності в окремих примірниках того 
самого видання, характерні для багатьох стародруків, наукові методи 
і принципи вивчення яких, -- пише С. І. Маслов, - «повинні бути до- 
повнені вимогою -- описуючи те або інше видання, притягати, по мож- 
ливості, всі примірники його, що збереглися до наших часів. 
Лише докладне дослідження кожного примірника, порівняння цих при- 
мірників між собою, дасть нам справжнє уявлення про видання, про 
одноманітність у складанні, про єдність тексту в окремих його пред- 
ставниках, про аутентичність тих умов виходу, які позначено на його 
заголовному аркуші» '5. За оцінкою академіка В. М. Перетца, «це фор- 
мулювання завдань та способів опису», запропоноване вперше 
С. 1. Масловим, -- «є цінним набутком для науки» 15. 

Протягом 1925--1928 рр. виходить три випуски наукового дослі- 
дження С. І. Маслова «Етюди з історії стародруків», І--МПІ (К., 1925); 
ІХ--Х (К., 1927) ії ХІ--ХП (К., 1928), у якому з винятковою скрупу- 
льозністю і науковою точністю вивчено і описано ряд українських ста- 
родруків ХМІІ--ХМИЇ ст. зокрема книг І. Галятовського, Л. Барано- 
вича, Д. Ростовського, І. Максимовича, В. Лащевського, історичного 
трактату «Синопсис» "? тощо. 

З їм'ям професора С. І. Маслова зв'язані були у 20-х роках всі 
найважливіші наукові студії з історії української стародрукованої 
книги ХМІ--ХУПІ ст. Як співробітник журналу «Бібліографічні вісті» 
і голова Комісії історії книги Українського наукового інституту книго- 
знавства (з 1923 р.), як керівник Секції історії книги голова академіч- 
ного «Комітету для опису видань, що вийшли на території України 
в ХМІ--ХУМПІ вв.» (з 1924 р.) і завідуючий відділом стародруків Все- 
народної бібліотеки України при Академії наук УРСР (з 1926 р.), 
С. І. Маслов публікує ряд наукових розвідок: «Друкарство на Україні 
в ХМІ--ХУПІ ст.» («Бібліографічні вісті», 1994, Хо 1--3; окремий від- 
биток: К., 1924) 18; «Каталог ювілейної виставки українського друкар- 
ства» (К. 1925); «Спроба інструкції та план роботи над складанням 
українського бібліографічного репертуару ХМІ--ХУПІ ст.» («Україн- 
ська бібліографія. Вип. І. Методологічний збірник», виданий Бібліо- 
графічною комісією Всеукраїнської академії наук. К., 1928, (окремий 
відбиток: К., 1928); «З культурного життя старої Прилуччини. С. В. Лу- 
комський» («Бюлетень Прилуцького окружного музею», М» 2, Прилуки, 
1929) та інші. 

І Историко-литературньй сборник. Посвящаєтся Всеволоду Изманловичу Срез- 
невскому (1891--1916), Л. 1924, стор. 165. її 

і6 В. Перетц. Нарис наукової діяльності проф. С. І. Маслова. У кн.: Сергій 
Маслов (1902--1927). (Український науковий ,інститут книгознавства. Українські біб- 
ліологи). К. 1927, стор. 28. й Ро 

і Див. ще статтю: С. И. Маслов. К историн низданий Киевского «Синопси- 
са», У кни. Сборник статей в честь академика Ал. Ив. Соболевского. Л. 1928, стор. 
341--348. 

ів У переробленому вигляді ця праця надрукована в 1926 р. німецькою мовою 
в Майнці у щорічнику Гутенберського товариства: «ЮКгаїпієспе ЮДгисККип5і дез 16 
різ 18 Таргнипдегі5 тій Таїеіп 2 Біз 6. Моп 5. І. Маз5іоу, Кіем, «З5опдегаблир ай5 
«Фет Сиїепрегріабгрисіп», Маїпі, 1926, стор. 65--76 і окремим відбитком. 

29



Особливе місце посідає написана в той же час синтетична праця 
«Українська друкована книга ХУІ--УПІ вв» (К., 1925), яка здобула 
високу оцінку спеціалістів. «Щасливий дар, -- писав академік В. М. Пе- 
ретц,-- в небагатьох словах вміщати багато цінних відомостей -- є 
характерною рисою С. Ів. як вченого. Ледве чи ми помилимося, якщо 
скажемо, що ця маленька книжечка -- 76 стор. у 162-- є своєрідною 
енциклопедією старого українського друкарства, в якій багато 
сторін вивчення книги вперше в науковій літературі знайшли собі на- 
лежне освітлення. Так працювати над історією книги й так писати 
про неї -- може людина, що щиросердечно любить книгу, це найбіль- 
ше культурне досягнення людства...» 9. 

Початок видання серії «Науково-популярна бібліотека кингознав- 
ства за редакцією Ю. О. Меженка» УНІК'у (Українського наукового 
інституту книгознавства), під четвертим номером якої з'явилася наз- 
вана вище книга С. І. Маслова, був покладений розвідкою О. М. Мас- 
лової «Рукописна книга» (Держвидав, К. 1925), що вийшла під ХМ» | 
цієї серії і являє собою нарис про виникнення і розвиток рукописної 
книги 2), 

Дослідження пам'яток давнього українського письменства було 
тісно пов'язане з книгознавчими студіями також і інших учених. В. 
активну науково-дослідну і культурно-освітню роботу в перші роки 
після Жовтня включається спочатку аспірант Київського університету, 
а потім науковий співробітник Всеукраїнської Академії наук та про- 
фесор Київського художнього інституту П. М. Попов". Широке коло 
-2наукових інтересів у галузі літературознавства і фольклористики, біб- 
ліографії і книгознавства, діалектології і мистецтвознавства визначи- 
лось уже на початку його науково-педагогічної діяльності. Наукове: 
дослідження П. М. Попова, що складалося із трьох окремих розвідок 
під загальною назвою «Замітки до історії українського письменства 
ХУП--ХУПІ вв.» («Записки Історично-філологічного відділу ВУАН», 
кн. ТУ, К., 1923 і окремою брошурою: К., 1923) одержало високу оцін- 
ку наукової критики як зразок копіткої праці по вивченню нових, до 
того невідомих пам'яток давньої літератури. 

Розвідки П. М. Попова «Початки друкарства у слов'ян» («Бібліо- 
логічні вісті». 1924, М» І--3 і окремий відбиток: К., 1924); «Слов'ян- 
ські інкунабули Київських бібліотек»  («Бібліологічні вісті», 1924, 
Мо 1--3); «Друкарство, його початок і поширення в Європі (ХУ-- 
ХУЇ вв.)» (Державне вид-во України, К., 1925, книга вийшла під М» 2 
серії «Науково-популярна бібліотека книгознавства»); «Матеріали до: 
словника українських граверів» (К., 1926); «Панегірик Крщоновича Ла- 
зарю Барановичу, невідоме чернігівське видання 80-х років ХМІЇ в» 
(див. кн.: «Юбілейний збірник на пошану акад. Д. І. Багалія», К., 1997, 
окремий відбиток: К., 1927); «Матеріали до словника українських гра- 
верів. Додаток Ї» («Бібліологічні вісті», 1927, кн. 3, окремим виданням. 
К., 1927); «Ксилографічні дошки Лаврського музею. Випуск І. Україн-- 

9 В. Перетц. Нарис наукової діяльності проф. С. І. Маслова, стор. 39, 
20 Перу цієї дослідниці належить ще досить грунтовна наукова розвідка з іс- 

торії перекладного письменства в давню епоху на Україні. Див. Олена Маслова. 
Життя і літературна спадщина Людовіка Гвіччіардіні. Записки Історико-філоло- 
гічного відділу Всеукраїнської академії наук, кн. ХІІ, 1927, стор, 139--164; кн. ХУ, 
1927, стор. 8--53; кн. ХМПІ, 1928, стор. 51--62; кн. ХІХ, 1998, стор. 43--92 їі ки. 
ХХПІ, 1929, стор. 285--312. 

21 Детально про науково-педагогічну діяльність П. М. Попова в цей період 
див. у кн.: О. І. Білецький, Г. С. Сухобрус, Ф. Я, Шолом. Павло Мико- 
лайович Попов. Вид-во АН УРСР, К., 1961 (на стор. 18--32 бібліографія наукових 
праць ученого і літератури про нього): В. Касіян, Я. Затенацький, Збага- 
чення мистецтвознавчої науки. «Мистецтво», 1960, М» 5, стор. 36--37. 

30



ські старовинні гравюри типу «народних картинок» (К., 1927) та ряд 
інших є досить цінним науковим досягненням не лише для свого часу. 
Це досі не перевершені ніким і, по суті, єдині наукові дослідження з 
даних проблем і питань. Після виходу у світ вони здобули високу оцін- 
ку спеціалістів на сторінках наукових видань Всеукраїнської академії 
наук, а також у періодичній пресі, фаховій вітчизняній і зарубіжній 
літературі. Так, наприклад, про його останні (із названих вище) три до- 
слідження історико-літературного і мистецтвознавчого характеру сучас- 
пий рецензент Ст. Таранушенко 1929 року писав у висновку: «Праці 
П. М. Попова побудовано на пильному дослідженні музейних матеріа- 
лів, вони вносять у науковий обіг чимало свіжих дуже цінних даних» 72. 

Засноване ще в 1921 р. «Товариство дослідників української істо- 
рії письменства та мови», яке працювало під керівництвом акад. 
В. М. Перетца в Ленінграді і нараховувало у деякі роки понад трид- 
цять наукових співробітників ?, протягом 20-х років підготувало і ви- 
дало чимало наукових праць, текстів пам'яток давнього письменства. 
Особливо активними дослідниками історії давньої української літера- 
тури виступали у цей час акад. В. М. Перетц, член-кор, АН УРСР 
В. П. Адріанова-Перетц (обрана до АН 1926 р.), проф. Д. І. Абра- 
мович, проф. С. О. Щеглова, проф. І. І. Фетісов та ін. 

Академік В. М. Перетц як видатний і широко відомий ще своїми 
дореволюційними працями дослідник історії давньої української літе- 
ратури, працюючи протягом 1917--1921| років у Самарському універ- 
ситеті, продовжує свої студії над українськими пам'ятками і друкує 
ряд періодичних видань українською мовою із своїми розвідками Й. 

Включившись із 1921 р. в активну діяльність Всеукраїнської ака- 
демії наук, В. М. Перетц, крім великої науково-організаційної роботи, 
пише і видає чимало грунтовних досліджень і публікацій нових тек- 
стів, які й зараз мають велике значення. Його «Краткий очерк методо- 
логий историй русской литературью. Пособие и справочник для препо- 
давателей, студентов и самообразования» (вид-во «Асадетіа», Петро- 
град, 1922), хоч і не був ще побудований на марксистсько-ленінських 
засадах, відіграв для свого часу важливу прогресивну роль у справі 
дослідження пам'яток давнього письменства. Протягом 20-х років він 
друкує чимало праць, присвячених історії української літератури. Це, 
зокрема, ціла низка розвідок про «Слово о полку Ігоревім», а саме: 
«Ко нзучению «Слова о полку Игореве», І--ІУ (Изд-во АН СССР, 
1926) 79 та ін.; чимало статей про стародавній український театр і 
драматургію, віршову літературу, полемічне і сатиричне письменство, 

22 Див. Записки Історично-філологічного відділу ВУАН, кн. ХХПІ, К. 1999, 
стор. 360. 

23 Див. Коротке звідомлення Товариства дослідників української історії пись- 
менства та мови у Ленінграді за 1927 рік (за підписом голови президії акад. 
В. М. Перетца та ін.). Науковий збірник Ленінградського товариства дослідників 
української історії, письменства та мови, т. І, За редагуванням акад. Вол. Перетца. 
КК. 1928, стор. 105--109. Тут говориться про активну роботу за звітний рік 36 на- 
ковців. 

- 2 Див: В. М. Перетц. Основні моменти в розвитку української літератури. 
«Громада». Український календар на рік 1918. Самара, 1918, стор. 33-37; Його ж. 
Звернення до вкраїнця на Самарщині. Там же, стор. 43. 

25 На праці В. М. Перетца про «Слово о полку Ігоревім» протягом 1927-- 
1934 рр. з'явилась велика кількість рецензій в українських, російських і зарубіжних 
наукових виданнях, зокрема рецензії В. Ф. Ржиги, М. Н. Сперанського, С. П. Роза- 
нова, М. К. Гудзія, Г, А. Ільїнського, М. Марковського, М. Вольтнера (повні дані 
про це див. Список печатних трудов академика В. Н. Перетца. У кн. В. Н. Пе- 
ретц. Исследования и материаль по истории старинной  украннской  литературь 
ХМІ--ХУПІ вв. Ответственньй редактор Д, С. Лихачев. Предисловие В, П. Адрна- 
новой-Перетц. Изд-во АН СССР, М.-Л., 1962, стор. 249. 

31



зв'язки української літератури з російською (наприклад, «Нензвест- 
нье подражатели кн. А. Д. Кантемира». - «Известия по русскому язь/- 
ку и словесности АН СССР», 1928, т. І, кн. 2) і польською («Їван Ви- 
шенський і польська література ХУЇ в.», «Науковий збірник за рік 
1994 Історичної секції ВУАН», т. ХІХ, 1925); описи рукописних і ста- 
родрукованих книг; вище названі уже синтетичні огляди про успіхи 
українського літературознавства за десять і п'ятнадцять років після 
Жовтня і, нарешті, три випуски капітальної багаторічної праці, скла- 
деної із зібраних автором невідомих і неопублікованих матеріалів з 
історії давнього українського письменства в архівах, музеях і рукопис- 
них фондах бібліотек СРСР, під загальною назвою «Исследования п 
матерналь по исторни старинной украннской длитературь  ХМІ-- 
ХУМПЇ вв. І--МПІ (Изд-во АН СССР, Л., 1926) 25; ІХ--ХІ (Изд-во АН 
СССР, Л., 1928); ХІП--ХУ (Изд-во АН. СССР, Л.) 7, а також окреме, 
уже посмертне видання, підготовлене В. П. Адріановою-Перетц на 
підставі запланованих автором матеріалів для четвертого випуску: 
«В. Н. Перетц. Исследованиня и матерналь по нстории старинной ук- 
райнской литературь  ХМІ--ХУПІ веков. Ответственньй редактор 
Д. С. Лихачев. Предисловие и приложения (стаття «Владимир Нико- 
лаевич Перетц (1870--1935)» і «Список печатньх трудов академика 
В; Н. Перетца») В. П. Адриановой-Перетц» (АН СССР. Отделение ли- 
тературь и язька. Комиссия по истории филологических наук. Изл-во 
АН СССР, М.-Л., 1962). Посмертно також видані ще два наукових 
трактати В. М. Перетца: «Новьй список «Молення Данинйла Затосчника» 
(«Трудь Отдела древнерусской литературь ИРЛИ (Пушкинский Дом) 
АН СССР», т. ХП, 1956, М.--Л.,) і «Киево-Печерский патерик в поль- 
ском и украйнском переводе» («Славянская филология. Сборник ста- 
тей ПІ, М., 1958-- АН СССР, Советский комитет славистов, ІУ Мож- 
дународньй сьезд славистов»), присвячені питанням літератури Київ- 
ської Русі і українсько-польським літературним взаєминам у давній 
період. 

Наукові дослідження академіка В. М. Перетца з історії давнього 
українського письменства 28 мають велике значення для розвитку ук- 
раїнського радянського літературознавства. «Більша частина  дослі- 
джень В. М. Перетца на теми історії української літератури, виконаних 
у 1920--1930 рр.,-- пише В. П. Адріанова-Перетц, -- грунтуються на 
нових матеріалах, добутих ним під час археографічних поїздок... Дослі- 
дження в галузі історії української літератури ХУ--ХУПІ вв. доли мож- 
ливість В. М. Перетцу значно розширити і поглибити наші уявлення 
"про відношення її до слов'яноруської і польської літературної традиції 

і зробити декілька цінних знахідок, які висвітлюють літературний рух 
на Україні, переважно в ХМІЇ в.?. 

«У дослідженнях В. М. Перетца 1920--1930-х років з історії ук- 
раїнської літератури, -- читаємо в «Предисловин» В. П. Адріаногої- 
Перетц, - виділяється нова тема: він широко ставить питання про 
вплив російської літератури на українську ХМІ--ХМІЇ вв., зв'язаний 
із прагненням передових верств українського суспільства в їх захисті 
національної незалежності України спертися на традиції давньорусь- 

26 Див. рецензію М. К. Гудзія в німецькому славістичному часописі «7еїйнвсігії! 
ййг зіауізсне Рійоіоріе», В. МІ, Н. 1--2, 1929, стор. 9909--995, 

2 На цей випуск див. рецензію О. А. Назаревського у журп. «Червоний шлях», 
1930, ХМ» 3, стор. 235--236. 

28 Повну бібліографію наукових праць В. М, Перетца і рецензій на них див.: 
Список печатньх трудов академика В. Н. Перетца. Исследования и материаль по 
историй старинной украйнской литературьі ХУМІ--ХУПІ веков (АН СССР, Отделение 
литературь и язька. Комиссия по истории филологических наук). Изд-во АН СССР, 
М.Л. 1962, стор. 234--235. 

29 Там же, стор. 233. 

32



кої літератури Київського періоду і літератури Московської Русі ХУ-- 
ХУЇ вв.» 20, 

Із ленінградських дослідників давнього українського письменства 
20-х--початку 30-х років найбільш активними, крім, звичайно, В. М. Пе- 
ретца, були В. П. Адріанова-Перетц, С. О. Щеглова, І. І. Фетісов. 
І. П. Єрьомін та інші. Так, у полі наукових інтересів В. П. Адріанової- 
Перетц у цей час були проблеми стародавнього українського театру 
(«Сцена та костюм в українському театрі ХМІІ--ХМІШ вво»-- «Украї- 
на», 1925); паломницька література («Данило Корсунський -- палом- 
ник ХУЇ-го віку». - «Записки Історично-філологічного відділу ВУАН». 
кн. ЇХ, 1926); сатирична і гумористична література («До історії пародії 
на Україні в ХМПІ віці. («Служба пиворіБзам» 1760 року») -- «Записки 
Історично-філологічного відділу ВУАН», кн. ХМПІ, 1928) та ряд інших. 

Спеціаліст у галузі українського віршування  ХМІ--ХУПІ ст., 
і ресійського театру ХУІП--ХУМПІ, ст. С. О. Щеглова, крім студій над 
російським театром і драматургією давнього часу, продовжує дослі- 
дження української сатирично-викривальної і гумористичної віршової 
літератури ХУМП--ХУПІ ст. 1929 року у другому випуску «Наукового 
збірника Ленінградського товариства дослідників української історії, 
письменства та мови» С. О. Щеглова надрукувала статтю «Давні ук- 
раїнські вірші про пияцтво» 2, 

Цікава наукова розвідка про долю новогрецького твору у східних 
слов'ян належить І. І. Фетісову: «Збірник легенд Агапія Критянина... 
з українському та московському письменствах та народній словесності» 
(«Записки Історично-філологічного відділу ВУАН», кн. ХІХ, К. 1928; 
кн. ХХПІ, К., 1929). 

Питаннями історії давньої української літератури зацікавився і 
один із молодих ленінградських учасників Семінару В. М. Перетца 
І. ЛП. Єрьомін, який, крім рецензій на видання шкільної драми Вол. 
Резанова і «Українського вертепу» Є. Марковського, опублікував стат- 
гі: «Петрушка» на Україні» («Україна», 1927, кн. 5/24), «Сводньй пате- 
рик у південно-слов'янських, українському та московському письмен- 
ствах» («Записки Історично-філологічного відділу ВУАН», кн. ХІЇ, 
1927; кн. ХУ, 1927; і окремий відбиток. К., 1927). 

Як голова президії Ленінградського товариства дослідників укра- 
їнської історії, письменства та мови, акад. В. М. Перетц організував 
видання «Наукового збірника» цього товариства (з 1927 р. вийшло три 
випуски). Перший «Науковий збірник» (К., 1928) відкривається стат- 
тею Івана Франка «Студії над українськими історичними народними 
піснями ХУст.» (в кінці статті дата: «Писано 9--19 лютого 1915 ро- 
ку»), надісланою автором акад. В. М. Перетцу під час першої світової 
війни і до того часу не друковану. Том присвячено світлій пам'яті Ка- 
меняра. 

Протягом 1927--1933 рр. В. М. Перетц керував створеною ним 
самим у складі Історично-філологічного відділу ВУАН «Комісією дав- 
нього українського письменства», яка, об'єднавши зусилля 12 спеціа- 
лістів, провела значну роботу по підготовці до видання і дослідженню 
пам'яток історії давньої української літератури. 

Чимало наукових розвідок про давнє українське письменство, як 
і текстів пам'яток, опубліковано в «Записках Історично-філологічного 

2 Список печатньх трудов академнка В. Н. Перетца, стор. 5--6. 
зі Більш детальний розгляд наукової діяльності С. 0. Щеглової (1888--'ОБ5) лив. 

В. Адрианова-Перетц. С. А. Щеглова (Некролог). Трудь Отдела древнерусской 
литературь  Института русской литературь: (Пушкинского Дома) АН СССР, ХХІ. 
«Наука», М.--Л., 1965, стор. 394--396. Бібліографічний покажчик праць С. О. Щегло- 
вої див. у кн. Семинарий русской падиджонона академика В. Н. Перетца. Участники 
Семинария своєму руководителю (ХХ--1907--1927). Л. 1929, стор. 50--51. 

3. Українське літературознавство, вип. УП. 33



відділу» (1919--1931), «Збірниках  Історично-філологічного відділу» 
(1921--1931) та інших виданнях Всеукраїнської Академії наук, на- 
приклад, у серії «Пам'ятки мови та письменства давньої України», в 
Державному видавництві України тощо. Так, у Всеукраїнському ко- 
оперативному видавничому союзі 1919 р. надрукована в перекладі 
українською мовою з російського видання 1900 р. книга: «П. Житець- 
кий. Енеїда Котляревського в зв'язку з оглядом української літератури 

ХМІЇ ст.», К., 1919. | 
Відзначення ювілеїв Г. С. Сковороди -- 125-річчя від дня смерті 

(1794--1919) і 200-річчя від дня народження (1722--1922) -- були по- 
штовхом до вивчення і популяризації творчості великого філософа |і 
поета. Протягом перших десяти років після перемоги Жовтня з'явило- 
ся понад дванадцять різних книг про Г. С. Сковороду -- наукових роз- 
відок і видань його творів. І це було не випадковим. Адже Григорій 
Сковорода, як і Тарас Шевченко, були включені до числа найвидат- 

ніших діячів, яким за постановою Ради Народних Комісарів РРФСР, 

прийнятою 1918 р. за підписом В. І. Леніна, молода Радянська країна 
ухвалила спорудити монументи 77. 

Звичайно, найбільш цінним науковим здобутком у вивченні твор- 
чої спадщини Г. С. Сковороди була монографія: «Акад Д. І. Багалій. 
Український мандрований філософ Гр. Сав. Сковорода (Всеукраїн- 
ським Комітетом сприяння вченим присуджена премія)» (Державне 
видавництво України, Харків, 1926. На стор. 377--393 подано «Бібліо- 
графічний покажчик розвідок про Г. С. Сковороду -- всього 222 назви, 
з них МоМо 200--222 вийшли протягом 1918--1923 р.). 

У серії видань «Збірник Історично-філологічного відділу ВУАН» 
вийшли: Ме 1.-- Акад. Д. Багалій, Нарис української історіографії 
(1923); Мо 2-- Т. Сушицький. Західно-руські літописи як пам'ятки лі- 
тератури. Частина І. Київ, 1921 (частина П. Упорядкував та до друку 
виготовив О. А. Назаревський. «Від редакції»-- Акад. Вол. Перетц; 
«Переднє слово» -- Олександр Назаревський; Київ, 1929), Під ХМ» 7 
вийшло п'ять випусків-книг (із запланованих дев'яти) капітальної пра- 
ці: Проф. В. Ів. Рєзанов. Драма українська. І. Старовинний театр ук- 
раїнський. Вип. І. Вступ. Сценічні вистави у Галичині, К., 1926; вип. ШІ. 
Шкільні дійства великодного циклу, К., 1925; вип. ГУ. Шкільні дійства 
різдвяного циклу, К., 1927; Вип. У. Драматизовані легенди агіографіч- 
ні, К., 1928; Випуск МІ. Драми-моралітети, К., 1929. 

. У цій же серії вийшли дві великі монографії проф. Хв. Тітова 
«Матеріали для історії книжної справи на Вкраїні в ХМІ--ХМІІ вв. 
Всезбірка передмов до українських стародруків». К., 1924 (Хо 17 
«Збірника ІФВ») і «Стара вища освіта в Київській Україні кінця 
ХМІ--поч. ХІХ в. (з 180 малюнками), К. 1924 (Х» 20). Під М» 77 
опубліковано: С. Богуславський. Пам'ятки ХІ--ХМІЇ вв. про князів 
Бориса та Гліба (Розвідка та тексти). К., 1928; Х» 78-- Акад. Петро 
Лавров. «Кирило та Методій в давньо-слов'янському письменстві». К., 
1928; М» 86-- Є. Марковський. «Український вертеп, т .Ї, в. 1». К., 
1929; Хо 90-- Проф. О. Савич. «Нариси з історії культурних рухів на 
Україні та Білорусії ХУЇ--ХУМІП вв». К., 1929; М» 98 -- Степан Гаєв- 
ський. «Александрія» в давній українській літературі (Вступ і тексти)». 
К., 1929. 

У серії «Пам'ятки мови та письменства давньої України», т. ТУ 
вийшла книга: Проф. Дмитро Абрамович. «Києво-Печерський патерик 
(Вступ. Текст. Примітки)», К., Вид-во ВУАН, 1930. Цієї ж серії т. П 

з2 Детально про це див: П. М. Попов. Вшанування пам'яті Г. С. Сковороди 

(за неопублікованими листами В. Д. Бонч-Бруєвича і спогадами про нього). «Радян- 

ське літературознавство», 1965, Хе 2, стор. 31--42.. 

Зі -



(«Збірник» Мо 99): Наталя Кістяківська. «Сатиричне та побутове пись- 
менство ХУПІ в. Випуск І. Твори Івана Некрашевича, українського 
письменника ХУПІ віку (Розвідка й тексти)» К., 1929. 

Із серії «Пам'ятки українського письменства. Видає Археографіч- 
на комісія Української академії наук» вийшов лише т. І: Самійла Ве- 
личка. «Сказаніє о войне козацкой з поляками». К., 1926. 

Таким чином, із перечислених тут далеко не всіх наукових праць 
: публікацій творів давнього письменства у 20-х роках нашого сто- 
ліття можна зробити висновок, що основна маса їх має в цілому 
аналітичний чи фактографічний характер. Синтетичні ж праці хоч по- 
декуди і з'являлись, та однак вони не могли задовольнити зростаючих 
потреб у методологічно чіткій, марксистсько-ленінській історії курсу 
давньої літератури. 

3з



В. Л МИКИТАСЬ 

Віршова література 

Закарпатської України 

початку ХІХ ст. 

Період становлення нової української, як і російської, літера- 
тури характерний тим, що вона за дуже короткий час пройшла шлях 
від класицизму через сентименталізм і романтизм до критичного реаліз- 
му. На західноукраїнських землях й особливо на Закарпатті в силу 
специфічних суспільно-політичних умов цей процес був дуже й дуже 
уповільнений, а тому там ще довго панував класицизм. Класицистичні 
традиції знайшли свій відгук у просодіях А. Коцака, І. Фогарашія, 
М. Лучкая; у творах Г. Тарковича, І. Вальковського, В. Ловговича, 
М. Лучкая, І. Ріпи, О. Духновича, О. Павловича та ін. Крім україн- 
ського і російського, закарпатські літератори зазнали впливу їй захід- 
ноєвропейського класицизму, бо вчилися в учбових закладах Австрій- 

сської імперії і повинні були добре знати латинську, німецьку, угорську 
та інші мови, що об'єктивно давало їм змогу знайомитися з кращими 
зразками західноєвропейських літератур за першоджерелами. 

Нові течії, нові віяння, спілкування з багатьма визначними слов'ян- 
ськими діячами по обидва боки Карпат, слов'янський національно- 
визвольний рух на Заході, бурхливий розвиток нової української лі- 
тератури в Наддніпрянських землях змушували закарпатських куль- 
турних діячів поступово переборювати труднощі росту, шукати нових 
форм. і тем у літературі, що їм, зрозуміло, нелегко давалося. Найбіль- 
шою перешкодою до створення повноцінних творів для закарпатоукра- 
їнських літераторів була «старорущина», тобто мовне питання, в яко- 
му вони шплуталися аж до 1945 р. Щоправда, деякі письменники 
(В. Гренджа-Донський, Ю. Боршош-Кум'ятський, О. Маркуш, Ф. По- 
тушняк, Миколая Божук та ін.) під впливом української радянської 
літератури і комуністичної преси краю повністю перейшли на норми 
української літературної мови ще в 30-х роках ХХ ст. 

Для періоду становлення нової української літератури і в другій 
половині ХУПІ ст., і на початку ХІХ ст. властивим було те, що панів- 
ним родом, або видом літератури стало віршування. Після полеміч- 
ної, публіцистично-проповідницької, історико-мемуарної прози аж до 
«Наталки Полтавки» й «Москаля-чарівника» І. Котляревського та ук- 
раїнських оповідань і повістей Г. Квітки-Основ'яненка не з'явилося 
жодного більш-менш помітного прозового твору. Виняток становлять 
хіба що подорожні записки Василя Барського, однак зачислення їх, як 
і «козацьких» літописів, до художньої літератури дещо умовне. Кращі 
сатиричні, драматичні та інші твори в другій половині ХМІПІ і на по- 
чатку ХІХ ст. були написані саме у віршовій формі. 

Все це було типовим і для Закарпатської України, що стогнала 
у ярмі чужоземних поневолювачів. Тут також від М. Андрелли і до 

О. Духновича ми не маємо помітних прозових творів. Зокрема, у пер- 

шій половині ХІХ ст. в краї розвивалася виключно віршова літерату- 

36 

п
Р
У
в
Е
в
а
В
н
Е
Р
а
Н
Е
Е
Е
Ч
 
В
Е
Б
 
р
в
е
 

ч
і
в
 

сь
 
а
 

і
в



ра, яка, зважаючи на відірваність від основного материнського лона 
та жорстоку політику денаціоналізації, продовжувала помітно відста- 
вати від загального поступу, але все ж тягнулася до світла. З'явля- 
ються перші книжні драматичні твори, продовжує розвиватися під 
різними літературними впливами панегіричне віршописання й інтимна 
лірика, а в громадській ліриці саме життя висуває нові громадські та 
політичні теми, зокрема відгуки на передреволюційні та революційні 
події в Західній Європі середини ХІХ ст. Врешті, на цей час припадає 
початок творчості найпомітніших закарпатських письменників О. Дух- 
новича та О. Павловича. 

У даній статті немає можливості зупинитися на всіх різновидах 
віршової літератури Закарпатської України початку ХІХ ст., а тому 
ми будемо говорити здебільшого про панегіричне віршописання, що 
було явним продовженням традиції ХМПІ ст. Так, наприклад, в архіві 
великого слов'янського діяча П. Й. Шафарика у Чеському національ- 
ному музеї близько ста років зберігалися два рукописні твори мало- 
відомого закарпатського поета початку ХІХ ст. Андрія Вальковсько- 
го -- драматизована орація під назвою «Дойник, Козлик, Сиродав» ії 
хвалебна ода без назви. Напевно, обидва твори призначалися для ві- 
домої праці П. ИЙ. Шафарика «Слов'янське народописання», бо у при- 
писці чеською мовою значиться під низом рукопису: «Склав і писав 
Андрей Вальковський клерик Мункачівський. Року 1807 в Трнавськім 
семенищі (семінарії)»!. Власне, це й усе, що нам відомо про автора 
віршів, який, напевне, був студентом Трнавської єзуїтської колегії і 
називався Андрієм Вальковським. 

Привертає увагу перший твір. «Орація» присвячена Мукачівсько- 
му єпіскопу, відомому культурному діячеві Закарпаття Андрієві Ба- 
чинському, який виведений в образі Духодана. Класична назва дійових 
осіб відповідає їхній безпосередній професії: Духован-- духовний на- 
ставник, Козлик -- «скотовождь волнистого стада», тобто пастух овець; 
Сиродав -- «коров вождь» або пастух худоби; їхній друг Дойник --до- 
яр і співець на «свірелі». До цього Дойника ранком приганяють свою 
худобу Козлик і Сиродав. Вони починають вести пієтичну розмову про 
«верьховного Пастиря Духодана», тобто про єпіскопа Андрія Бачин- 
ського: 

Под ним наша паства цвітет; под ним пастмри прибьли; 
Под ним наша свирель жалким перестала пнаполиять 

Холмь, долинь: стоном; словом: благоденствиє над ним. 

Отже, тут йдеться не про звичайних пастухів, а про «пастирів 
овець божих». Автор вдався до традиційного шаблону, характерного 
для подібного роду псевдоромантичної літератури ХМІІ ст. як у Ро- 
сії, так і в Західній Європі. Легко здогадатися, що Дойник, Козлик і 
Сиродав були семінаристами, бо коли їм прийшлося бути в «Угграді», 
тобто в Ужгороді, до них Духодан (Бачинський) звернувся з пастир- 
ським добрим побажанням-напуттям: 

Чада, во пастьрекой пребьвайте наук усильньк, 
Се бо моним стадом пространное поле бБлбет, 
Словно как и мой вік; вбрньх приставлю ко стаду. 

Саме від нього, Духодана, вчаться вони «пасть стадо», направлять 
вірників на путь істини, що відповідало культурницькій і пропо- 
відницькій програмі та діяльності єпіскопа Бачинського, який активно 
виступив проти жорстокої латинізації краю, боровся за «рускість» то- 
що. Це про нього писав Іван Франко в «Знциклопедическом словаре» 

| Пости Закарпаття ХМІ ст.-- 1945 р. Братіслава--Пряшів, 1965, стор. 508. 

37



Брокгауза і Єфрона: «Мукачівський єпіскоп Андрій Бачинський (1772-- 
1809) збирає кругом себе значне число вчених, сприяє поширенню гра- 
мотності та освіти серед простого народу, друкуванню книг і підруч- 
ників..»?. Бачинський зібрав велику, як на свій час, бібліотеку, що 
нараховувала близько десяти тисяч томів і яку він перевіз до Ужгорода 
наприкінці ХУПІ ст. Тому й не дивно, що для молодих семінаристів 
він був «кедр», «сладкие цветь», «мед», «уютность» і т. п. Герої Валь- 
ковського дуже стурбовані чутками про хворобу Духодана, не хочуть 
вірити їм і чекають приємної звістки на зразок: «Ваша любовь Духо- 
дан -- здравьй, пастьри, не плачте!» Тому друзі вирішують передчасно 
не горювати і разом заспівати хвалебні вірші своєму духовному на- 
ставнику: 

Паче во время его днешней радости ликуйме, 
Купно поюще любительньй стих: многая літа! 

Треба думати, що Вальковський також зазнав ласки Бачинсько- 
го; цілком можливо, що саме Бачинський послав його вчитися до 
Трнавської семінарії, бо ж в кінці орації поет зазначає: пастирі від 
душі співали не ради красного слова, «не по художеству», а по «при- 
роде» своїй та із глибокої поваги до закарпатського просвітителя, по 
їхньому - - Духодана. 

Зрозуміла річ, вся орація написана високим «штилем», тому мо- 
ва її книжна на зразок філософських і деяких тематично подібних ху- 
дожніх творів сучасників Г. С. Сковороди. Автор дбав насамперед про 
вишуканість стилю свого твору, про його, так би мовитн, зовнішню 
ефектність, хоч не забував і про логічний зміст, як це часто трапля- 
лось у панегіричних писаннях. Описи природи, поетичні тропи, зокре- 
ма метафори і порівняння, в орації досить барвисті й емоційні, на- 
приклад: «мурава жирная», «годов цвітньх», «сладчайшей земли», 
«небьтне терплю», «красное дбБло», «СвіЬтовьщд златозарньй» тощо. Якщо 
зважити, що названа орація була написана на Закарпатті у перехідний 
період (деякі дослідники відносять її навіть до ХМІЇІЇ ст.), то відкида- 
ти її з рахунку певних досягнень початкового ембріонату нової літе- 
ратури в краї немає підстав. 

У тому ж 1807 р. Андрій Вальковський на день іменин єпіскопа 
Андрія Бачинського написав величальний панегірик, що починається 
словами «Возсіяй щасно с неба, Хасонь альй». Як і орація, названа 
ода написана високим піднесеним стилем з використанням надуманих 
епітетів, барвистих метафор і порівнянь, "велеречивих синтаксичних 
конструкцій тощо. У першій половині вірша багато пустослів'я і мало 
логічного смислу, лиш у другій частині автор говорить конкретно про 
«уютность угророссов», тобто їхнього заступника єпіскопа Бачинсько- 
го. Він є 

Угророссов корнь, опекун сиротков 
И отец нищих вдовиц, а світило 
Церкви Восточной, духоветіства всегда 

Зеркало везде 3. 

Вальковський порівнює Бачинського з «Сатурном віком», із не- 
бесним «св'іБтилом», називає свого патрона «ходотаем» перед всевишнім, 
народним заступником і заступником «святої» церкви. Як і в орації, 
в оді також наявні нотки тривоги про хворобу патрона «руських» се- 
мінаристів, які наперебій бажають йому всіляких благодатей, «колько 

2 Знциклопедический словарь Брокгауза і Єфрона, т. 81, СПб, стор. 310; Див. та- 
кож: О. В. Мишанич. Література Закарпаття ХУП--ХУМПІ століть. «Наукова дум- 
ка», К.. 1964, стор. 49. 

| 3 Поети Закарпаття.., стор. 138. 

38



дров (дерев) Карпат, дрова колько листов ярью пущают». Автор ві- 
рить у безсмертя добрих справ і слави єпіскопа: 

Скорше Мункачово премібнит Латюрку, 
Скорше на Бескід струи Уг повернет, 
Как ть помрешь,. Твоя слава, Андрей, 
В'вчно пребудеті! 1 

Взагалі бурхлива культурно-громадська й церковна діяльність 
Бачинського викликала величезне захоплення сучасників, які напере- 
бій висловлювали йому свою повагу і вдячність. Мабуть, ні один із 
тогочасних місцевих діячів не мав стільки вітальних листів і панегі- 
ричних віршових послань, як Бачинський. Так, наприклад, у фондах 
колишнього Мукачівського чернечого монастиря зберігалася папка з 
віршами на честь А. Бачинського латинською і тодішньою  україн- 
ською літературною мовами?, а у фондах колишнього правління Му- 
качівської єпархії в Ужгороді таких папок було більше десятка". В 
одній з них за 1802--1803 рр. вміщено 17 різних творів, у тому числі 
лист майбутнього Пряшівського єпіскопа Йосипа Гаганця з Братісла- 
ви, оди латинською мовою Андрія Повча, Івана Білача, Василя Ку- 
кольника (останній в невдовзі виїхав назавжди до Росії і став там 
професором Петербурзького головного педагогічного інституту й уні- 
верситету, а потім першчм ректором Ніжинської Гімназії Вищих На- 
ук), два привітальні вірші (ода і ономастікон) румунською мовою, 
панегірик угорською мовою Франціска Будая. Багато з названих тво- 
рів виконані в псевдобарочній формі земислуватих акровіршів, різно- 
манітних фігурних віршів, що нагадують хрести, серце, квіти, церков- 
ні чаші й були безпосереднім продовженням старих віршових тради- 
цій, характерних для стилю барокко. 

З українських віршів вказаного фонду Мукачівської єпархії при- 
вертає увагу панегірик «грамматических правил сльшателя» Олександ- 
ра Байзама під назвою «Архирее славньй, благодью богом данньй», 
якого автор особисто «народно вказав в градь Уг (Ужгороді)» ІЇ 
грудня 1803 року". В цьому хвалебному вірші О. Байзам прославляє 
заслуги єпіскопа, в день іменин якого «восток и сіЬвер совокупно ра- 
дуются»; особливо ж радіють «угророссь», бо своєю вдачею і своїми 
корисними справами для земляків заслужений архірей «апостолу подо- 
бен». Педвозначно підносяться заслуги Бачинського у боротьбі проти 
денаціоналізації закарпатоукраїнців, та й сам автор говорить про себе, 
що він «ньнф5 козачек», «иже пред годом бьл нЬмец». 

Найвищим літературним авторитетом для Олександра Байзама був 
російський класицист Олександр Сумароков, а з державних діячів -- 
Олександр Македонський і російський самодержавець Олександр ЇЇ. 
Цікаво, що про австрійського цісаря, підданим якого був автор, у тво- 
рові не згадується жодним словом, як не згадуються і угорські пра- 
вителі: 

Радше бьмл бьі я днесь Александр Сумароков, 
Как Македон иль Александр -- самодержец, Россов, 
Во жертву тако дал бь я лучшие стихи, 
Кой ньнб дерзнув ставити дітскиєе сп'Вхи. 8. 

Напевно, автор мав цілковиту рацію, що так самокритично оціню- 
вав свої «дБтские спЬьхи» -- більше його творів у архівах нам не вдало- 
ся розшукати, щоправда подібні віршові вправи інших, більш настир- 

4 Поети Закарпаття., стор. 138. и 
5 Закарпатський обласний державний архів (ЗОДА), ф. 64, оп. 2, од. зб. 236. 
6 ЗОДА, ф. 151, оп. 1, од. зб. 2780, 3242, 3603, 3789; оп. 5, од. зб. 8, 209, 327, 

468, 488, 1593, 1993; оп. 6, од. зб. 977, 1132. 
7 Там же, оп, 6, од. зб. 1132, арк. 9. 
8 Там же, 

39



ливих і відомих авторів також не відзначаються художньою досконаліс- 
тю, що відповідала б духові часу. Знову таки, найбільше заважала їм 
«старорущина» або «слов'яноруська» мова, книжна мова російських 
і східноукраїнських письменників ХУПІ ст., на яку закарпатські літе- 
ратори постійно орієнтувалися. 

Доказом цього може бути ономастікон талановитого закарпатсько- 
го поета початку ХІХ ст. Василя Довговича «На тезоименитьй день 
Андрея Бачинского», написаний автором у Трнаві та вміщений без 
заголовка в рукописній збірці того ж автора під назвою «Ростаїа 
Вазіпі Одроуіївз»?. Згодом цей вірш передруковувався в «Хрестоматии 
церксвно-славянских и угро-русских литературньх памятников» Є. Са- 
бова (1893), у «Виборі із старого руського письменства Подкарпаття» 
М. Лелекача і М. Григи (1944), в антології «Поети Закарпаття» 
(1965) й ін. В ономастіконі Довгович звертається до «роду россий- 
ского», щоб він у день народження Бачинського співав пісні, урочисті 
гімни й взагалі торжествував, бо ж архірей 

Труд богу, вьру народу пожертвил, 
Літа животом таковьм совершил, 
Что разв5 жадат вьсокого трону -- 
В небф корону?! 19, 

Цікава річ, чимало панегіриків на честь Бачинського були напи- 
сані у формі наведеної нами трирядкової сапфічної строфи із своє- 
рідним «ехом» у четвертому рядкові, яке складалося з одного або пе 
більше двох слів. Подібне рекомендував писати ще І. Величковський 
у слов'яно-українському збірнику «Млеко от овць пастьру належноє», 
рукопис якого він підніс особисто київському митрополиту Варлааму 
Ясинському в 1691 р. Зрозуміло, автор кінця ХМІЇ ст. Величковський 
виходив у своїй поетичній творчості перш за все з античних і потім 
польських зразків, подібно до поетики свого часу, що відповідали кра- 
щим зразкам європейських шкільних поетик. Тому про якісь впливи 
важко говорити та й непотрібно. 

Найпомітнішою з усіх панегіричних творів початку ХІХ ст. на За- 
карпатській Україні була ода Григорія Тарковича «Тезоименитству 
его царского вьшсочества, пресв'бтлЬьЙшего государя Іосифа, угорскогс 
палатіна», надрукована в Будапешті в 1805 р. під криплонімом «Г. Т.». 
Ода набула широкого розголосу серед прихильників слов'янства в Ав- 
стрійській імперії та навіть в Росії, бо уривки з оди цитував М. М. Ка- 
рамзін в «Историн государства российского» (1817, т. І). Панегіриком 
зацікавився й Гван Франко, який передрукував його повністю в журна- 

млі «Житє і слово» (1895, т. ПІ) з невеликим коментарем, кажучи, що 
«помимо страшної мови і важкої аж до смішного, схоластичної форми 
вірша ся з многих поглядів заслуговує на увагу як цікавий документ 
літературний, а потроха й політичний» 1, 5 

Досить помітною була і сама особа Григорія Тарковича. Народив- 
ся він 8 листопада 1754 р. у сім'ї дяка невеликого гірського села Пасі- 
ка (нині-- Свалявського району). Освіту здобув в Ужгородській, Ве- 
лико-Варадинській та Віденській семінаріях, після чого викладав в 
Ужгородській семінарії, був священиком у містах Дорог (нині -- 
УНР) й Ужгороді. З 1803 і до 1813 рр. працював цензором слов'ян- 
ських книг Королівської Будапещтської друкарні, потім вікарієм Му- 
качівської єпархії, а з 1816 р. і до кінця свого життя (1841) -- першим 
єпіскопом новоствореної Пряшівської єпархії, де заснував досить со- 

9 Див. Поети Закарпаття.., стор. 610--611. 
10 Там же, стор. 150. 
По «Житє і слово», 1895, т. ПІ, стор. 463; О. В. Мишаннч. Названа книга, 

стор. 70--72. 

40



лідну бібліотеку, переважно із слов'янських книг, продовживши спра- 
ву А. Бачинського. Г. Таркович жваво листувався з багатьма тогочас- 
ними помітними культурними діячами, зокрема із закарпатським емі- 
грантом у Росії І. Орлаєм, що став почесним членом Російської Ака- 
демії наук, з відомим чеським славістом Й. Добровським, якого при 
допомозі І. Орлая та інших «петербурзьких» закарпатців, що були 
професорами столичного університету, постачав російською літера- 
турою. 

Сам Г. Таркович виховувався на класичній і псевдокласичній ро- 
сійській та західноєвропейській літературах, у стилі яких і написав 
свою оду, присвятивши її визначному діячеві угорського національно- 
го відродження, засновнику Угорського національного музею, почес- 
ному членові кількох університетів Ференцу Сечені (1754--1820). Епі- 
графом до твору Г. Таркович узяв рядки з поезії О. Сумарокова: 

Судьбами таковьі порядки учрежденьт: 
Міо для вас, а пі, князие; для нас рождень. 

Як для Ф. Сечені, так і для багатьох інших угорських і неугор- 
ських культурних діячів надзвичайно важливою була примітка автора 
до оди, де він усьому світу нагадував про існування закарпатоукраїн- 
ців: «Угророссов большая часть обитает на кгорах Карпатских. 
Спископь их под Карпатом во град5 Мукачов, при рЬьць. Латорица 
именуемой, от веси Латюрка низходящей, прежде жили; ньнф престол 
владьчій во градф Унг, при рьць Уг зовомой, от. веси Ужок, т. е. 
Уг мальй, текущей. Славянпом или россом, прежде воспріятія вБрь 
христіянской, между прочими сльдующая бьша божества: Коляда, 
бог мира и торжеств, 24 дне декемврія праздником почтен: Лядо или 
Лада бьсть богиня Любве и веселостей, сьр'вчь, словенская Венус; 

Лоелія б6Б нЬкое меншое божество, любовь воспалящее, яко Купидо:; 
Русалки тожде, яко греком Нимфиь, Наядь; Влас или Волос бяше бог 
скотов, якоже Пан первьй по Перуне или второй по бозьх славянских; 
Сива бь богиня плодоносія, якоже Церес; Музь, Нимфь, Аполло, 
Парнас, Паллада, Вакх, Помона из греческая и римская мифологіий 
вьдома суть божества. Одеждь и мусикійская орудія Муз карпатских 
по свойственному им нарицанию сут помянута» . Примітка ця кидає 
світло на багато імен і фактів досить замислуватого твору, написано- 
го у класицистичному стилі принаймні російської літератури ХУМПІ ст. 

Королівський цензор Г. Таркович високо ставить заслуги угор- 
ського палатина, намісника австрійського короля в Угорщині: 

Францішк граф Сечени, угорскій Аполло, 
Его же имя во Европі процв'Бло, 
Венгерскія бібліофеки создатель, 
ЗдЬшних народов музам пріятель 33. 

Нам невідомо, з якої причини граф Ф. Сечені збирався влашту- 
вати «пир и изрядное торжество» у своєму пишному палаці, що його 
наш автор порівнює з поетичним ШПарнасом, храмом слави тощо. 
Г. Таркович запрошує «руссків Музь» зійти з Карпатських гір та 
поспішати до міста, що відбивається в снніх хвилях Дунаю: 

Там Влас, Вакх, Сива, Помона, там земньй рай; 
Там струй млека, меда. О треблажен край! 
Там пьшну узрите палату Корвіна. 
И во ней світло живуща Палатіна М, 

Образ палатина ШСечені тут явно ідеалізований. ШСечені має 
«красний вид», ясний розум, бадьорий дух, він величний, мов би цар- 

І2 Поети Закарпаття .., стор. Б07--608. 
ІЗ Там же, стор. 134. 
й Там же, стор. 135. 

" 

4ї



ський син, що до всіх одинаково люб'язний і милостивий Ф, Сечені 
невтомно працює для «просвещенія свьта», а тому народи Угорщини 
повинні радіти, що мають такого палатина, перед яким варто стати на 
коліна. Згадує поет і «доброти» та на «Карпат нзлияннь щедроть» 
австрійських монархів. Але тут же автор сам собі суперечить, зверта- 
ючись з докором до вже померлої російської цариці Катеринн ІЇ, яка 

При Невф престол положила, -- 
Неблагодарна! Ужок, Латюрку лишила. 
Карпат славянов ест истьй отец, мати, 
Но разсфянь дібть то не ищут знати 15. 

Згадка про те, що «Карпат славянов ест истьй отец», напевно, є 
відгомоном голосної у свій час теорії про Карпати як прабатьківщину 
всього культурного слов'янства і про те, що невдячні російські царі 
забули про своїх одноплемінників за горами. Як і для О. Байзама, най- 
більшим авторитетом для Г. Тарковича був російський поет О. Сумаро- 
ков, про смерть якого (1777) поет чомусь не знав навіть у рік напи- 
сання оди (1805): 

Буди тако: Вь от Перемесских токов 
Далеко, да живет тамо Сумароков. 15 

Чи, можливо, це був просто поетичний хід, на догоду підходящій 
римі? А що твори О. Сумарокова були відомі Г. Тарковичу, у нас 
немає ніякого сумніву, бо вони вже тоді зберігалися в єпіскопській 
бібліотеці та й міг їх читати поет в Будапештських бібліотеках. Один 
примірник «Еклог» О. Сумарокова нам вдалося знайти у фондах ко- 
лишньої єпіскопської бібліотеки в Ужгороді "7. 

В оді Г. Тарковича незрозуміле дещо зверхнє ставлення до на- 
родних вірувань, народної поезії, народної мови. Карпатським Музам 
він радить залишити вдома холошні, гуні, сіряки, кербці, волоки та 
надягнути «кудри, пантли, парти, косиць, монисть, перстени, рукави- 
ць». Поет вважає, що для благородних Муз народний Парнас мусить 
бути страшним, 

Бо где рьк, беч, бунч, крик, звук, квак, клик, -- 
Там не мил лик. 
За Ляду, Коляду, Леліїю, русалки 
Там гнуснь піфсенки и прость пищалки, 

Подібні твердження були властивими для всіх прихильників кла- 
сицизму і псевдокласицизму з їхнім прагненням підняти красну пи- 
семність над буденністю, втілювати в художній літературі «високий», 
ідеально-прекрасний зміст, що призводило до неймовірної штучності 
та високопарності. Нарешті, важко здогадатися, кого ж з представни- 
ків Карпатських Муз запрошував поет на свято до Будапешта в 1805 р., 
хоч для нас сьогодні це було б дуже цікаво, адже він як цензор сло- 
в'янських книг мусив знати всіх «подданньх Муз» на Закарпатті, тоді 
б нам стали відомі імена авторів багатьох анонімних віршів. 

Першими віршовими творами О. Духновича також були оди «На 
триумф Николая, царя России, егда турков воевал..» і «Стихи на взя- 
тне Варнь», написані в 1828--1829 рр. та присвячені героїчним пере- 
могам російських військ над турками. Створені вони під значним впли- 
вом старої панегіричної школи, зокрема, під впливом подібних творів 
В. Тредіяковського, М. Ломоносова, Г. Державіна. Закарпатський 
поет О. Духнович щедро користується «славеноруською» лексикою 
представників російського класицизму, наслідує урочистий піднесений 
тон одописання, користується «вьшспренньми» епітетами, алегоріями, 

15 Поети Закарпаття., стор. 135. 
16 Там же. 
І? Див: В. Л. Микитась. Давні рукописи і стародруки. Опис і каталог. Уж- 

город, 1961, стор. 84. 

42 

ПІ
РА
ДИ
НР
ОН
РЧ
 

Р
Е
 
Р
О
Н
О
Е
С
С
 ко



метафорами, порівняннями, густо вживає імена героїв античної літе- 
ратури, наділяючи їхніми рисами своїх літературних персонажів. Вод- 
ночас він починає поступово відходити від правил класицизму і пише 
свої твори не типовою для російської оди десятирядковою строфою, 
а чотири- і семирядковою. У 30--50 роках О. Духнович пише «Оду 
Василию Поповичу, канонику Пряшевскому», «Епифаламнон его пре- 
восходительству Василію ШПоповичу», «Праводушноєе приветствование 
его кесарско-царского величества Франца-Иосифа... от карпаторусского 
народа» та ін. Про них автор цієї статті вже писав у свій час, й тому 
немає потреби тут повторюватися. 

До панегіричного віршописання в середині та другій половині 
ХІХ ст. зверталися майже всі відомі й маловідомі закарпатські поети, 
в тому числі О. Павлович, О. Митрак, І. Сільвай, Є. Фенцик, Ю. Став- 
ровський- Попрадов та ін. але всі вони, на жаль, не пішли дальше 
від того, що вже було створено в цьому жанрі ще на початку минулого 
століття. Значно більших успіхів досягли вони в царині громадсько- 
політичної, соціально-побутової, пейзажної та інтимної лірики, що по- 
требує спеціальної розмови в ширшому історико-літературному дослід- 
женні. Стосовно ж проаналізованих нами творів початку ХІХ ст., 10 
вони є органічною частиною складного літературного процесу доби 
переходу до нової української літератури. 

м
у
л
 -



І О ДЕНИСЮК 

Митро Олелькович -- 

забутий прозаїк , Основи 

Нова наша проза, започаткована в 30-х роках ХІХ віку Квіткою 
Основ'яненком, розвивається буйнолетно. Коли розсміяні «побрехень- 
ки» й чулосердечні повісті Квітчині становлять поранковий етап пер- 
шої доби української прози, то «Народні оповідання» Марка Вовчка -- 
її зеніт. Від «побрехеньки», від розважального анекдоту в народному 
дусі, здатного виявляти якусь одну рису національного характеру, а, 
беручи сумарно, передусім схильність нашого Народу до самоїронії, 
через зображення побуту й поезії звичаїв веде магістральний шлях 
розвитку малих форм української прози до порушування найпекучіших 
питань сучасності. Як вулканноклекотну лірику й поеми Шевченка за- 
раховуємо ми до політичної поезії, так і оповідання Марка Вовчка про 
кріпосництво можемо назвати соціально-політичними. Ще ніколи в іс- 
торії світових літератур прозова мініатюрна форма не вміщала тако- 
го великого й величного змісту, як «Народні оповідання» Марка Вовч- 
ка. Чи не ця обставина рішуче заважила на тому, що українська про- 
за почала плекати переважно малі форми? 

О. М. Пипін розповсюдження малої прози в цей час вбачав ще й 
у тому, що повість прагнула захоплювати все новий матеріал, а «саме 
народне життя, яке було предметом зображення, втратило стійкість і 
мінялося на очах спостерігача так, як не мінялося перед тим ціле 
століття. Не появилося першорядного таланту, який схопив би харак- 
тер епохи, і довелось поволі, розрізненими зусиллями створювати нову 
форму. Цілу художню картину, -- які затівали попередні повістярі (за 
допомогою «літературної вигадки») -- замінює часто мініатюра, нарис, 
нарешті, просто фотографія, а іноді й легка карикатура; художній! 
задум чергується з етнографією або публіцистикою»"!. 

Якщо в 30--60 роки ХІХ ст. виступають лише поодинокі прозаїки 
(Квітка, Шашкевич, Устиянович, Куліш, Марко Вовчок), то в період 
«Основи» (1861--1862) на підмогу старшим приходить нова досить 
численна генерація, яка переважно в жанрі оповідання закріплює і 
продовжує визначені Квіткою та Марком Вовчком напрямки й шукає 
нових шляхів. Серед «основ'ян» чи не найсамобутнішим був молодий 
офіцер, що підписував свої оповідання псевдонімом Митро Олелько- 
вич. Оригінальність цього автора була хоч би в тому, що він у стилі 
не пішов ані за Квіткою-Основ'яненком, ані за Марком Вовчком,. 
котрі задали два основні тони українській прозі на ціле сторіччя -- гу- 
мористично-сатиричний і ліричний. Олелькович чи не перший представ- 
ник менш продуктивного в історії української літератури, але бажа- 
ного стилю об'єктивної, «холодної» прози. Тому Іван Франко саме за 
це так високо цінить Митрофана Олельковича, перевидаючи його тво- 

ТА. Н. Пьипин, История русской зтнографин, т. ІІ, СПб, 1891, стор. 363. 

-
-
 



ри: «Єго треба зачислити до наших ліпших прозаїстів. Мова єго чис- 
та, стиль простий і ясний, як хрусталь, далекий від усякої манерності 
та сантиментальності»?. 

Прикметно, що в часи, коли був такий модний етнографізм, до 
якого раз у раз закликали редактори «Основи», Олелькович дав кіль- 
ка і позаетнографічних просто побутових і соціально-побутових опові- 
дань. Все це зобов'язує нас згадати незлим словом невеличку літера- 
турну спадщину письменника, життя якого урвалося трагічно рано, а 
крила таланту не встигли розпростертися. 

Біографічні відомості про Олельковича скупі й походять з єдино- 
го джерела -- із статті, друкованої під криптонімом В. «До біографії 
Митрофана Александровича» та замітки Бориса Познанського?. Оме- 
лян Огоновський у розділі своєї «Исторії літератури рускої», присвяче- 
ному творчості Митрофана Александровича (Митра Олельковича), ви- 
користовує факти цієї статті, Іван Франко у передмові до видання 
творів цього письменника (Львів, 1895) наводить її повністю. Деякі 
автобіографічні елементи знаходимо в оповіданнях та нарисах пись- 
менника. 

Митро Олелькович -- літературний псевдонім Митрофана Микола- 
йовича Александровича (часто це прізвище передається як Олексан- 
дрович). Дата народження невідома. М. Зеров вважає, що під час 
публікації оповідань в «Основі» Олельковичу було небагато більше 
двадцяти років. Місце народження -- село Калита Остерського повіту 
на Чернігівщині. Рід-- старовинний козацький: по матері Александро- 
вич -- внук київського козацького полковника Антона Танського і його 
дружини Параски Семенівни, дочки знаменитого «козацького бать- 
ка» -- самого Семена Палія. 

Освіту одержує Митрофан Миколайович в артилерійському кор- 
пусі в Петербурзі, звідки виходить з рангом офіцера. Та військову 
службу покидає, живе в батьківській селитьбі в родинній Калиті, зай- 
мається господарством та літературою. Літературні захоплення виніс 
він з Петербурга, - там молодий офіцер зблизився з гроном тих пись- 
менників, які гуртувалися навколо «Основи». 

Осівши на селі, збирає чималу бібліотеку й працює науково -- 
з величезною ретельністю пише історичну працю про гетьмана Доро- 
шенка, яку друкує в «Вестнике Западной Европь» у Вільні. 

Відтак знову урядова служба -- становище мирового посередника 
в Мінській губернії. З усією щирістю захищаючи інтереси селян, Алек- 
сандрович багато потрудився над урегулюванням викупу селянських 
грунтів. Через років шість повертається додому, бере активну участь 
в організації земства, - селяни й козаки вибирають його головою Ос- 
"терського земства. На цій посаді працює років шість--сім, поки в 
1880 р. внаслідок ревізії сенатора Половцева і зв'язаних з нею прикро- 
щів не залишає служби. 

Повертається до наукової праці в сільській тиші, знову з усією 
солідністю працює над монографією «Устерский уезд», першу частину 
якої встигає опублікувати в Києві в 1881 р. (Історія Остерщини до 
1669 р.). Та другої частини праці вже не судилося докінчити. Нервова 
хвороба та сором перед товаришами за службові невдачі не дають йому 
спокою, -- приїжджає до Києва і вночі вискакує з вікна номера готе- 
лю. На другий день знаходять його з розтрощеною головою -- мертвим. 
«Так сумно закінчив життя чоловік дуже талановитий, котрий увій- 
шов у життя з великим запалом морального чуття, -- зітхає його біо- 

? Їзан Франко. Митро Олелькович, У кн.: Українські писання Митра Олель- 

жовича, Львів, 1895, стор. 7. | 

з Див: «Зоря», 1836, М» 7. 

45



граф, вказуючи водночас на деякі цікаві прикмети особистості цього: 
письменника. -- В іншому часі, при інших обставинах суспільних він 
став би окрасою своєї літератури й науки,-- тепер уже приходиться 
спогадати про Митра Олельковича як про змарновану велику силу, 
що не мала простору, щоби розвинутись і запоневірятись у мізерному 
щоденному життю. 

Александрович володів немалим запалом знання. Він дуже добре 
знав літератури: російську, польську і французьку, багато читав і мав 
чимало спеціальних відомостей. Правда, трохи раптово кидався від 
природничих наук до історії, від історії до белетристики і т. д. Найбіль- 
ше часу посвятив студіям над історією французької революції. Сей епі- 
зод новішої історії знав він так докладно, що не раз дивував своїх прия- 
телів пам'яттю подробиць. Так, він міг розказати протоколи всіх за- 
сідань Народного зібрання і Конвенту і перелічити всі мови з їх зміс- 
том на кождому засіданню, міг дати докладні біографії всіх діячів. 
французьких 1780--1799 років і т. д.»". 

Усі твори Митра Олельковича, писані українською мовою, друку- 
валися на сторінках «Основи» ?. Спадщина його невелика -- сім творів 
малої прози, з них п'ять оповідань і два нариси. У свою чергу за жан- 
ровими особливостями горстку оповідань Олельковича можна поділи- 
ти на фольклорно-побутові, тобто такі, в основу яких покладено фоль- 
клорні сюжети - - казкові чи легендарні, і на соціально-побутові, сюжет: 
яких зачерпнутий безпосередньо з живого життя. 

Найслабші, без сумніву, в Олельковича нариси - «Жидівська дя- 
ка» і «Дещо про жидів». Порушується тут проблема деморалізації се- 
лянства через шинки, проблема, яка знайшла певний резонанс в укра- 
їнській літературі -- згадаймо хоча б філософське оповідання І. Фран- 
ка «Як Юра Шикманюк брів Черемош». Шинкарями на Україні були 
переважно євреї. Досить докладно розкриває Олелькович у цих двох 
своїх речах, з яких перша наближається до оповідання, а друга до пуб- 
ліцистичної статті, механіку ошукування та оглуплювання горілкою 
селян, різні шахрайства шинкарів тощо. Автор справедливо зауважує, 
що сила шинкаря у єднанні його з поміщиком та поліцією. На жаль, 
Олелькович не досить чітко розрізняє шинкаря від єврея, він схильний 
пояснювати визиск селян національними особливостями євреїв, а не 
майновим становищем шинкаря. Досить наївно-утопійно звучить заклик 

письменника -- гуманний і прогресивний, але не опертий на соціальну 
базу -- до євреїв-шинкарів: «Зробіться ліодьми, громадянами, боріться 
вкупі з громадою проти того, проти чого бореться громада; покиньте 
зневагу не-жидів; не одурюйте людей, -- сльозами покути облийте свої 
давні і недавні гріхи, простягніте руку ік простому люду,-- і люд при- 
горне вас до свого серця» (110). Звичайно, не ці суперечливі нариси 
мають вартість у невеличкій спадщині Олельковича, -- нас цікавить пе- 
редусім його белетристика. 

У перший - - етнографічний -- період розвитку українського опові- 
дання грань між народною словесністю та індивідуальною творчістю 
письменника не чітка. Прозаїки радо обробляють фольклорні сюжети, 
доповнюючи їх уламками інших фабул та власною вигадкою, інколи ж 
залишають фольклорний мотив у його моносюжетному вигляді, і тоді 

1 Українські писання Митра Олельковича, стор. 6--7. Далі при посиланні на це 
видання в дужках вказуватиметься сторінка. і 

5 Див. Антін Михайлович Танський. Легенда. «Основа», 1861, серпень, стор. 29-- 
32; Жидівська дяка. З народних уст. «Основа», вересень, стор. 72--78; Дещо про жи- 
дів. «Основа», 1862, січень, стор. 71--78; Три пани. З пародних уст. Оповідання коза- 
ка. «Основа», 1862, травень, стор. 105--112; Проскурка. З народних уст. «Основа», 
1862, червень, стор. 54--57; П'яниця. Із записок юнкера. «Основа», 1862, липень, стор. 
30--46; Пожежа. Оповідання. «Основа», серпень, стор. 1--13. 

46



від народних новел, переказів, анекдотів, казок такий слабо олітерату- 
рений витвір книжності відрізняється хіба лише добірнішою мовою. Мо- 
дель обробітку фольклору дав Квітка-Основ'яненко, його охоче продов- 
жив Стороженко. Такі наслідування фольклорних жанрів є в Куліша 
(«Циган», «Сіра кобила»), в Ганни Барвінок («Чорт у кріпацтві»), у 
Костомарова (дві казки й одна легенда), у Федьковича. Данину такому 
пересаджуванню на літературний грунт народних сюжетів-дичок дав 
і Олелькович. Трудно сказати, що свого, окрім шліфування мовного, 
міг внести письменник у такий живосхоплений «з народних уст» сюжет. 

Інтерес такого типу оповідок, як «Іроскурка» Олельковича, перед- 
усім фабульний. Це казка про мандри ледачого та брехливого дяка з 
невідомим чоловіком, який може прекрасно лікувати -- одним подихом 
оживляти навіть порізану на шматки людину. Товариш-чудотворець ви- 
рятовує дяка з біди, коли той теж захотів бути лікарем. Але він з'їв 
крадькома проскурку і втратив здатність оживляти людей. Лише при 
поділі грошей захланний дяк виявляє, що то він з'їв проскурку (гроші 
ділились і на того, хто її з'їв). Звичайно, в перипетіях цієї казки захо- 
вана своя мораль-- дяк був покараний за нечесність, -- золото його ви- 
явилось ілюзорним. І якщо вже шукати якоїсь познаки авторської інди- 
відуальності в обробці цього сюжету, то вона вже у самому виборі 
глибоко морального народного мотиву. 

Особистість авторська, отой, як каже біограф Олельковича, «вели- 
кий запал морального чуття», ще чіткіше виявляється в обробці родин- 
ної легенди у творі «Антін Михайлович Танський». Йдеться про самого 
пращура Александровичевого, про його прадіда по матері -- полковни- 
ка київського, що взяв за жінку Параску Паліївну. Письменники зви- 
чайно ідеалізують свій рід. Згадаймо, як у нарисі про Харків Квітка- 
Основ'яненко історію міста перетворює на фамільну легенду... З Митром 
Олельковичем цього не сталося. Він не завагався виставити знаменито- 
го вельможу з питомого роду в негативному світлі. У сивині історичної 
бувальщини добачав Олелькович передусім бідних, посполитих, скривд- 
жених і, з другого боку, пихатих загребущих вельмож, які їх кривдили. 
До таких вельмож належав і «славний лицар, вельможний пан» полков- 
ник київський Антін Михайлович Танський. «Багато було у його лю- 
дей і худоби; багато земель, сел і хуторів подарував йому цар Петро; 
багато накуповав Танський, узявши за жінкою, Параскою Паліївною, 
посагу дві куфи польського золота і срібла, ще більш одняв він гвал- 
том од убогих козаків і посполитих» (8). У тому підкресленні багатства 
козацького старшини несподівана деталь -- «ще більше одняв він гвал- 
том од убогих козаків і посполитих» -- прозвучала ніби й дисонансом. 
А втім, у цій деталі -- зав'язка твору, цього оповідання-портрета. У 
характері Танського ця риса зовсім не випадкова. І хай Танського по- 
важали на Україні та в Польщі, і хай в подальшому розвитку оповіді 
він ще виступить як щедрий і «побожний українець», і хай на Афон- 
ський храм подарує він «барило червінців», але така вже незаперечна 
логіка характеру, така психологічна правда, що згадка про гвалтом 
награбовані маєтки мусить у сюжеті прорости Й (дати свої плоди, ви- 
рішити долю героя. «Заздрість і скнарість дерли його за серце»,-- так 
психологічно вмотивовує автор парадоксальний вчинок «побожного» ії 
«щедрого» вельможі. 

Саме мотивізація вчинків, поглиблений психологічний аналіз, інди- 
відуалізація героя, локалізація тла -- це взагалі найсуттєвіші завдання 

олітературення фольклорних сюжетів, які в постійному обігу стираю- 
ться, як монети. Танський велить потопити ченців, що назбирали на 
Вкраїні щедрі дари для Афону, присвоїти їхні скарби. Під час цієї 
«операції» один з ченців врятовується, за скарбами до Танського при- 

47



їздить сам ігумен, але захланний вельможа не віддає їх. Тож був про 
клятий Танський ігуменом, і після смерті не лежалося йому спокійно в 
могилі -- виходив з домовини, аж поки сини не відкопали його трупа, 
що ніяк не псувався, і не пробили осиковим колом. І тепер ще чути сто- 
гін у могилі Танського.. Як бачимо, ці дві оповідки споріднені характе- 
ром моралі,-- їхня ідея полягає в осуді неправди, незаконності, пара- 
зитарності. 

Та найцікавіші три оповідання Олельковича, в яких він малює вже 
«лихо давнє і сьогочасне» без дистансуючої оболонки легенди-переказу. 

«Три пани» -- твір прикметний у жанровому відношенні. Це нари- 
соподібне оповідання-портрет. Немає тут інтригуючого любовного сю- 
жету чи якоїсь незвичайної історі; індивідуальної долі. Таку жанрову 
модель дав українській літературі Стороженко своїми історичними опо- 
віданнями-портретами. На відміну від Стороженка Олелькович ставить 
проблему сучасності - взаємовідносини хати з двором. Ці стосунки 
переломлюються через три головні індивідуальності -- психологічні 
портрети трьох поколінь поміщиків одного маєтку. Якоюсь незримою 
пружиною сюжету є образ духу часу, духу різних епох -- кріпацтва, пе- 
редодня Його знесення та післяреформного часу, на тлі яких вимальо- 
вується цей своєрідний портретний триптих, обнятий рамою єдиного 
оповідача. Новиною у техніці оповіді є те, що автор не ототожиюється 
з оповідачем, -- тому останньому читач не повинен вірити у всьому, а 
покликаний робити свої висновки. Точка зору оповідача, ведучого сюже- 
ту, своєрідна. Ві-- панський прихвостень. Його образ вирізьбліосться 
досить рельєфно завдяки ілюзії автентичності селянської оповіді. Ця 
«иллюзия сказа» повна: «Питаєте ви мене: чи се двір, що високі осоко- 
ри, - якого пана? Отже і не скажу вам,-- дарма, що родивсь і хрес- 
тивсь тут. Він вже і худобу сю давно купив, та усе ніяк не вимовлю; 
він із німців, так бак як його зовуть? Чи Розігнавсь, чи Розідравсь, чи 
Розікравсь, - так якось. Ся худоба колись-то Хведченкова була; тих 
Хведченків я добре знав, у мене і родич був-- кум Сергій -- писар...» 
(14). Отже, оповідь ведеться в тоні свобідного балагурства, в простаку- 
ватому стилі, який один дослідник Квітки-Основ'яненка назвав «паще- 
куватим». Плин оповіді неврегульований, дигресивний, епізоди нанизу- 
ються за асоціаціями -- щось забулося, щось пригадалося -- саме цим 
досягається ілюзія отої, за словами І. Франка, «господарської конвер- 
сації»: «Мужицька конверсація держиться переважно типово в епіч- 
нім тоні. Се не логічне сплітання думок у формі питань і відповідей, 
се барвиста мозаїка довших або коротших оповідань» 5. 

Ми сказали, що оповідачеві позиції не співпадають тут з авторськи- 
ми. Оповідач, наприклад, всіляко вихваляє свого кума Сергія, який є в 
дійсності. панським лакузою і моральним подонком. Оповідач подекуди 
симпатизує панам, подекуди селянам. Оте його двоїсте становище 
власне дозволяє поглянути з нової точки зору на стосунки поміщика 
із селянами. Факти аналізуються з точки зору політекономії - - з'ясову- 
ються причини піднесення й упадку землевласницького господарства. 
Оповідач схильний становище цього господарства пояснювати особисти- 
ми прикметами власників маєтку, але підтекстом проходить авторський 
погляд, одмінний від оповідачевого: прикмети особистості, скажімо, ри- 
си самодурства, часто залежать від соціальних відносин. 

Перед нами три портрети, три характери землевласників. Ось тип 
феодала-самодура Андрія Степановича. Пан на всю губу, власник трьох 
сіл і тисяч півтори кріпаків. Гульня у нього «невиводня». Цілком зви- 
чайне для феодальних звичаїв явище -- гарем з кріпачок, Вагітних дів- 

6 Іван Франко. Ве! рагіаг репійе, ЛНВ, т. ХХХІ, 1906, стор. 285. 

48



чат (а їх по три воднораз вагітними ходить) пан силоміць видає заміж 
за своїх дворових. Панській сваволі немає меж. «Запекуватий пан був! 
Що було загадає кому, то вже слухай; у пельку загадає лізти, так і 
лізь. Навіки той пропащий, хто йому у чому не послухає; і у пеклі від 
його не сховаєшся; а як хто послухняний, що все скаже: «сейчас буде 
то» та «слушаюсь»,-- от то йому душа любезна» (16). За доносом мо- 
рального потвори Сергія «чоловік з двадцять.. били, що вони й не 
винні зовсім; кучера і клюшника на Сибір завдали, ще й кат поров» (19) 

Але ось після смерті Андрія Степановича починає господарювати 
його син Михайло Андрійович -- людина, погляди якої сформувалися 
під впливом нових ідейних подувів напередодні знесення кріпацтва. Глу- 
ха вістка доходить до селян, що «панич як вивчивсь десь у школі, у Пе- 
тербурзі здається, так почав бунтуватись, та за се діло цілий год у тюр- 
місидів» (20--21). Пан-ліберал заводить нові порядки -- безкоштовні лі- 
ки та ще деякі полегшення.. «При всьому своєму лібералізмі Михайло Ан- 
дрійович не знаходить спільної мови з селянством -- його витівки сприй- 
маються як чергове панське дивацтво. Натомість при відсутності дес- 
потизму поміщицьке господарство руйнується. Нарешті настає реформа 
1861 року, і після знесення кріпацтва взаємовідносини між двором і 
хатою налагоджуються на грошових розрахунках, становище селян ще 
гірше, ніж при кріпацтві, коли вони мали багато землі; новий власник 
маєтку -- німець-- вміє на нових засадах закабалювати селянство. Че- 
рез оповідання проходить думка, що лихі обставини творили злих лю- 
дей, шо визначальними факторами деяких рис характеру були суспільні 
відносини. Потреба тримати в суворій дисципліні незаїнтересованих у 
папщизняній праці кріпаків розвивала риси самодурства -- інакше, без 
відповідної дисципліни, господарство не розвалилося б, як це і сталося 
при тимчасових порядках пана-оригінала. 

Соціальна проблема, як бачимо, поставлена з такою ж виразністю, 
як ів Марка Вовчка. Однак оповідання «Три пани» надто вже соціоло- 
гічне, не зігріте інтимним світом героїв,-- того повабу, яким віє від 
«Народних оповідань», йому бракує. З художнього боку досконаліші 
більш психологічні речі Олельковича -- «П'яниця» і «Пожежа». З 

«П'яниця» теж має викладовою формою «я-оповідання». Новим 
є те, що оповідачем виступає тут вже не селянин, а людина військо- 
ва-- юнкер. Риса, отже, автобіографічна. Підзаголовок «Їз записок 
юнкера» натякає на те, як здобуто матеріал. Квартируючи на селі, офі- 
цер збирає принагідно відомості про свою хазяйку-п'яницю, які допов- 
нюються оповіддю її самої. Маємо, таким чином, в обрамленні «запи- 
сок» ще одного «я-Оповідача». Однак мова цих двох ведучих сюжету 
мало диференційована. Це були часи, коли мова інтелігенції не стала 
ще тим інтелектуалістським  жаргоном, малозрозумілим  селянинові, 
яким послуговується вона в українській літературі з початку ХХ сто- 
ліття. 

Оповідання «П'яниця» порушувало не нову вже після Квітки й 
Шевченка тему покритки. Однак ця тема опрацьовується своєрідно. Па- 
нич довго добивається любові від сироти Софії, селянки, дівчини гордої 
й недоступної. Софія нездібна продатись (цинічний панич пропонує їй 
цілих п'ятдесят карбованців замість звичайного у таких випадках п'я- 
така), але спроможна на палке, самовіддане, глибоке й безкорисне по- 
чуття. Кохання до панича стає сенсом Лі життя. Письменник не усклад- 
нює трагедії покинутої дівчини. У Софії нема дитини, обов'язкової у 
творах покритянської теми. Батьки не проганяють зведениці з хати-- 
у неї їх взагалі немає. Панич врешті решт не звір-- він навіть органі- 
зовує вихід Софії заміж, і від свого чоловіка не почула вона слова до- 

кору. Інші в таких випадках могли б сяк-так жити, пристосувавшись, 

4. Українське літературознавство, вип. МІП. 49



як от дворові в оповіданні Марка Вовчка «Одарка». Але як і Одарка, 
Софія була надто шляхетна натура й з брутально потолоченими почут- 
тями примиритись не змогла. При всіх отих «лагідних» обставинах її 
трагедія не менша. Софія стала алкоголіком, почалась деградація осо- 
бистості. а | 

Письменник змальовує цю жертву панської сваволі-примхи з вели- 
ким затамованим співчуттям. Значний прогрес помічаємо в мистецтві 
психоаналізу. Тонко, зокрема, змальовано зародження, розвиток та ін- 
тенсивність почуття кохання, відтак образи лідської гідності. Ось, за- 
бувши про сором дівочий, біжить Софія до панського палацу, щоб зди- 

батись з паничем, котрий починає її цуратись. Її не пускають в покої -- 
там гості, панич умовляє дівчину вернутись, бо йому буде соромно. І 
тут, оповідаючи юнкеру свою історію зрезинговано-спокійним тоном, 
раптом вужбухує свої почування Софія патетично, але схвильовано-щи- 
ро: «Йому сором, йому! А у мене ж хіба душа не людська, не однака? 
Може ще й чистіша: не я його, він мене з розуму звів! Йому сором! 
Він же парубок, пан, багатий! Що йому до людей? Не він до їх, вони 
до його горнутимуться, ще й похвалять за те, що загубив він вік діво- 
чий! Не я перша, не я остання. Мені як було дивитись людям к вічі? 
Мені, бак, і сорому нема! Де той сором у мужички візьметься? Їй що? 
Вона удень побіжить у панські будинки! Сором йому!... Хіба за те, що 
я йому оддала свою душу, що вподобала його... А більш який же від 
мене йому сором2»(5). Вважаючи «П'яницю» найкращим оповіданням 
Олельковича, Омелян Огоновський писав: «Сю картину змалював автор 
зі справдішнім артизмом й доказав, що в него був талант до реального 
писання, себто до вірного зображення дійсного життя» 7. 

Та кращим, на нашу думку, за це є наступне оповідання «Поже- 
жа», яке свідчить про те, що його автор еволюціонував до психологіз- 
му -- «Пожежа» може зараховуватись до перших психологічних опові- 
дань в українській літературі. А треба згадати, що психологічне опові- 
дання тоді ще не було знане. Навіть Писарєв жанр оповідання для 
психологічного аналізу вважав малопридатним, бо нібито в дрібних 
оповіданнях на першому місці стоїть місцевий колорит, а не психологіч- 
ний інтерес, -- розвиток характерів покликані давати драма й епос. 
Непридатними для психологічного аналізу, на його думку, були й теми 
з життя селян. І справді, техніка психоаналізу в жанрах малої прози 
тоді ще була добре не вироблена. Не застосовувано на повну міру, ска- 
жімо, прийому внутрішнього монолога, який розкривав би діалектику 
почуттів. Письменники обмежувались констатацією зовнішніх виявів 
психічного життя -- рухів, жестів, виразу очей. Те ж маємо і в опові- 
даннях Олельковича. Однак сама проблема «Пожежі» суто психоло- 
гічна - аналіз зародження і розвитку владолюбства, показ духовного 
катаклізму, вирослого на грунті ображеного самолюбства. 

Композиційно оповідання це становить скорочену повість, ба, на- 
віть цілий роман. Історія героя простежується від діда-прадіда. Автор 
натякає на спадкові риси в характері Пітушенків. Всі вони перш за 
все займають у суспільстві виключне становище у маєтковому відно- 
шенні: дід-- розбагатілий на шахрайстві шинкар, його синп-- багатир 
і самодур, який на хрестинах обпоює свою хвору після породу дружи- 
ну. Дружина помирає, і цей факт має фатальний вплив на психіку ПІі- 
тушенка-батька. Опанований почуттям вини і кари, впадає він у релі- 
гійний фанатизм, і жодні пізніші радощі й трагедії вже не спроможні 
зворушувати його. Пітушенки-- натури непересічні, сильні й цілісні. 
Є щось своєрідне і в характері сина -- Левка Пітушенка. Цей характер 
автор накреслює в розвитку. Левко Пітушенко дуже нагадує пізнішого 

70 Огоновський, Исторія літературь рускои, ч. ШІ, Львів, 1891, стор. 596. 

50



за нього Чіпку Вареника у відомому романі Панаса Мирного. Вже з ди- 
тинства Левко -- «така чорнобрива гарна дитина» -- якийсь неначе чуд- 
ний, задуманий, замріяний. Ця риса поетично-романтичної вдачі розви- 
вається: парубком Левко може просидіти цілу ніч, слухаючи співу 
соловейка. Паралельно розвивається у нього жадоба до влади. Ще в 
дитинстві -- «де вже хлопці гуляються, він завсігда за старшого; без 
того і гуляти з їми не стане. Піде геть, а вони зараз завернуть, бо без 
його їм нудно: він усім привод дає» (69). Дійшовши літ, особливу на- 
солоду знаходить він в отамануванні над чумаками. Виплекавши в собі 
непомірну жадобу владарювати, командувати, Левко стає жорстоким 
сгоїстом. Ця риса посилюється його соціальним становищем сільського 
дуки - - з якою безмежною погордою поставився він до свого суперника, 
наймита Василя. Левкові здавалося, що дівчина, яку він покохав, теж 
мусить покоритися йому. А тимчасом Галя воліє скромного наймита 
Василя. З почуттям ображеного самолюбства Левко підпалює хату, в 
якій ночували Галя і Василь. Оповідання закінчується трагічно, але не 
песимістично. Помираючи, Левко, признавшись у злочині, просить про- 
бачення в осліплої під час пожежі Галі. Сліпа Галя, що втратила в огні 
не лише очі, але й коханого, з почуття людяності прощає хмарно-пону-. 
рому себелюбцеві-- Його кохання було все-таки могутнє, непереможне... 

Перервана завчасно, невелика прозова спадщина Митра Олелько- 
вича була, таким чином, цікава тенденцією цього автора еволюціону- 
вати від етиографічно-побутового до соціально-психологічного оповідан- 
ня. Дещо урізноманітив цей письменник і виклад форми та стиль. Опо». 
відач, ведучий сюжету, в нього чоловік, і його тон сповіді не сентимен- 
тально-перечулений і не бурлескно-карикатурний. Плин оповіді тут 
спокійний, природний, як течія не закованої в бетонні береги ріки з її 
природними мальовничими плесами. Авторська тенденція прогресивна, 
гуманістична. Твори Олельковича мають виразне антикріпосницьке 
спрямування. Своє слово молодий письменник ставив на сторожі тру- 
дового люду. 

ль 
«
м
 

4»



М. П.КОМИШАНЧЕНКО 

Вгзавбмини ПП. Буліша 

з Т. Шевчентом 

л
л
л
.
 

В історії української літератури П.О. Куліш займає помітне 
місце, Він залишив по собі значну літературну спадщину, яка, на жаль, 
не рівноцінна. Більшість опублікованих ним прозових, поетичних і дра- 
матичних творів не витримала іспиту часу. Але своїми кращими поезія- 
ми, оповіданнями, романом «Чорна рада», окремими літературно-кри- 
тичними статтями та збірниками фольклорно- етнографічних матеріалів 
«Записки о Южной Руси» письменник зробив вагомий вклад у скарб- 
ницю культурних надбань українського народу. 

Довготривала діяльність П. Куліша була суперечливою, сповненою 
безліччю протиріч. Впродовж усього свого свідомого життя він впадав 
у парадоксальні крайнощі не тільки в громадсько-культурних справах, 
але й у літературних та наукових питаннях, в оцінці діячів минулого, 
а також у ставленні до своїх сучасників, зокрема й до Т. Шевченка. 

У суспільно-політичному житті України, як відомо, П. Куліш і 
Т. Шевченко були яскравими представниками протилежних ідеологій: 
ліберально- буржуазної і революційно-демократичної. Ідейні розходжен- 
ня між ними появилися ще до розгрому Кирило-Мефодіївського това- 
риства, але найповніше окреслилися вони пізніше, після повернення 
Т. Шевченка із заслання, напередодні так званої селянської реформи, 
коли боротьба між лібералами і демократами досягла свого апогею, 
набрала нових форм і проявів. 

Зрозуміло, що світоглядні розходження між П. Кулішем і Т. Шев- 
ченком позначилися також на їхніх особистих стосунках, які хоч і по- 
чалися обопільним зацікавленням, проте були не тривкими та супереч- 
ливими, а тому й закінчилися незадовго до смерті Кобзаря фактично 
повним розривом. Одначе, не слід забувати, що вони виступали в одну 
епоху, в один час, коли головним ворогом для всіх прогресивно-мисля- 
чих людей було кріпосне право, боротьба проти якого на тому етапі 
мала, так би мовити, загальнонародний характер, бо чіткої диференціа- 
ції суспільних сил, настроєних опозиційно до самодержавства, ще не 
було. В цей час процес відокремлення демократичних тенденцій від лі- 
беральних лише починався. Це давало іноді підстави П. Кулішеві та 
Т. Шевченкові в ті роки не тільки підтримувати приятельські взаємини, 
але й разом працювати. 

Характеризуючи визвольний рух 40--60-х років минулого століття 
в Росії, В. І. Ленін в роботі «Що таке «друзі народу» і як вони вою- 
ють проти соціал-демократів?» відзначав, що це був час, «коли класові 
антагонізми буржуазного суспільства були зовсім ще не розвинені, при- 
гнічені кріпосництвом, коли це останнє породжувало солідарний про- 
тест і боротьбу всієї інтелігенції, створюючи ілюзію про особливий де- 
мократизм нашої інтелігенції, па відсутність глибокої суперечності між 
ідеями лібералів і соціалістів»! 

|В. І. Ленін. Твори, т. І, стор. 263. 

52



Ясна річ, що в той час такий же стан справ був і на Україні. Се- 
ред української інтелігенції тоді теж не було ще виразного розмежу- 
вання, чіткої диференціації. Вона намагалася спільно вести боротьбу 
проти соціального і національного поневолення свого народу, прагнула 
єдиним фронтом працювати над розвитком української національної 
культури, літератури і освіти. Це, власне, зумовлювало і певну спіль- 
ність інтересів, плапів та заходів Т. Шевченка і П. Куліша, який хоч 
і не йшов на ідейний компроміс з геніальним поетом, але намагався 
співробітничати з ним в окремих питаннях розвитку української літе- 
ратури. 

Відомо, що Т. Шевченко виступив в українській літературі відразу 
як оригінальний і самобутній поет, що пристрасно захищав права сво- 
го поневоленого народу. Вже в 40-х роках минулого століття піднявся 
він до світової величі. Безперечно, П. Куліш усвідомлював величезну 
силу таланту Т. Шевченка, розумів його колосальне значення для Ук- 
раїни, для її громадсько-культурного руху, а також для молодої укра- 
їнської інтелігенції, яка згуртовувалась навколо Кобзаря. Далеко пізні- 
ше, на початку 80-х років, говорячи про небувалий авторитет великого 
поета серед прогресивної кнівської молоді того часу, П. Куліш в «Їсто- 
ричному оповіданні» писав: «Це вже був не Кобзар, а національний 
пророк... Київська інтелігенція, лучше сказати -- плодюща її частина, 
обгортала українського барда глибоким почитанням. Для мене ж сяйво 
духа його було чимось надприроднім» ?. 

Саме тому П. Куліш прагнув зблизитися з Т. Шевченком особисто. 
Після знайомства, що відбулося в 1843 р., він підтримує приятельські 
взаємини з поетом,листується з ним, спонукує його до праці на користь 
української культури. Більше того, П. Куліш закликає Кобзаря до 
єдності з ним, до спільних дій на літературній ниві. Так, у листі до 
поета 5 червня 1844 р., навівши останні передсмертні слова Богдана 
Хмельницького, який, звертаючись до своїх бойових сподвижників, ска- 
зав: «Тим і сталась страшна сила, що у вас, панове молодці, була воля 
й думка єдина», -- П. Куліш повчально писав: «Отак же й нам, що 
взялися протирать очі своїм землякам, треба один одному пособляти, 
один одному радити, а то не буде добра з нашого писання» 7. 

Слід відзначити, що навіть у цей час П. Куліш не співчував анти- 
урядовим настроям Т. Шевченка. Йому не подобався революційний ха- 
рактер творчості поета-революціонера, а тому він намагався скерувати 
його діяльність на шлях мирної культурно-освітньої роботи. У щойно 
цитованому листі до автора «Кобзаря» П. Куліш, замовчуючи класові 
протиріччя кріпосницької дійсності, впевнено повчає: «Тепер вже не 
така година настала, щоб брязкотать шаблюками: ляхів і татарву дідь- 
ко злизав, усеутихомирилось; прийшла пора поорудувати ще головою»". 

Інакше кажучи, між П. Кулішем і Т. Шевченком були -серйозні 
ідейні розходження вже на початку знайомства. Вони мали цілком про- 
тилежні погляди на шляхи визволення соціально і національно поне- 
воленого українського народу. П. Куліш розкріпачення селянства зв'я- 
зував з піднесенням його культурного рівня, а Т. Шевченко закликав 
до революційного повалення кріпацтва. Зрозуміло, що чим більше по- 
силювалася класова боротьба в країні, тим яскравіше давали себе зна- 
ти протиріччя у взаєминах П. Куліша і Т. Шевченка. Проте, як відзна- 
чалося вище, у них були також спільні інтереси, обопільні зацікавлен- 
ня, які зумовлювалися переважно питаннями розвитку української куль- 
тури і літератури. 

2 ПД. Куліш, Хуторна поезія. Львів, 1882, стор. 15. 
З «Киевская старина», 1899, кн. 2, стор. 193. 
4 Там же, стор. 193--194. 

53



Тому й не дивно, що П. Куліш у перші роки свого знайомства з 

Т. Шевченком ставився до нього доброзичливо. Він захоплювався нови- 

ми творами поета, високо оцінював його творчість у листах ДО своїх 

знайомих, радів новим зустрічам з ним, оточував Кобзаря особливою 

увагою тощо. Під час свого одруження з Олександрою Білозерською 

Панько Куліш запросив Тараса Шевченка бути за старшого боярина на 

весіллі, де серед великої кількості гостей найбільшою пошаною у гос- 

подарів користувався геніальний український поет. Не випадково 
П. Куліш відразу після весілля у листі до П. Плетньова від 4 ліотого 
1847 р. писав: «Самьм дорогим гостем у меня бьшмл Шевченко, которьій 
держал п венец мой при венчаньн. Я старался оказьвать ему всевоз- 
можное уважение для того, чтобь|  показать малороссийским панам, 
что не чинь и богатство, а личньюе достинства я ценю в человеке; а же- 
на моя подарила ему цветь, которьми бьли украшень ее волось. 
За столом я пил за здоровье нашего позта, а при прощаньи сказал, что 
присутствне его на моей свадьбе я считаю величайшею для меня 

честью» ?. 
Все ж треба відзначити, що ставлення П. Куліша до Т. Шевченка 

було суперечливим уже в цей час. Відчувається певна нещирість у його 
взаєминах з великим поетом, творчість якого він загалом високо підно- 
сить говорячи, що вона промовляє «до самого серця» читача. Одночасно 
П. Куліш виявляє до нього недовір'я. Так, у листі до М. Юзефовича 

від 23 листопаду 1843 р. просячи його допомогти переїхати до Петер- 
бурга, П. Куліш писав: «Я больше всего просил бь Вас об одном бла- 
годеянни. Киев мне страшно опротивел. Здесь моя деятельность застьі- 
васет в бесплодньх усилниях.. Одно могло бью освободить меня из тем- 

ной темницьє: если бь я получил в Петербурге такое место, на котором 
бь дослужил до получення чина. Шевченко хвалился мне добрьм к 
нему расположеннем тамошнего попечителя п обещал доставить мис 
место учителя в дворянском училище в Петербурге; но кто, зная ПШіев- 
ченка, может в чем-нибудь на него положиться» 75. 

- Цей лист, до речі, П. Куліш написав незабаром після першої його 
зустрічі з Т. Шевченком у Києві, де вони провели чимало часу за роз- 
мовами, які мали зблизити їх, сприяти знайомству, а також вияснити 
прагнення кожного. Виявляється, що вже тоді П. Куліш хоч і закли- 
кав поета до спільної праці з ним, але не покладався на нього, вва- 
жаючи його такою людиною, яка не дотримується слова. 

Суперечливим було також ставлення П. Куліша до задуму Т. Шев- 
ченка видавати серію офортів «Живописная Украйна». План цього 
видання Кобзаря виклав у листах до В. Рєпніної, О. Бодянського та ін- 
ших своїх адресатів, зокрема і до П. Куліша, якого він просив допо- 
могти йому в цій справі. Спочатку П. Куліш зустрів пропозицію 
Т. Шевченка прихильно, проте пізніше, коли в газеті «Северная пчела» 
появилося оголошення про видання «Живописной Украннь», він не 
тільки не допоміг художникові своїми порадами, а й поставився різ- 
ко негативно до початої ним справи. У листі до Т. Шевченка від 31 
грудня 1844 р. П. Куліш роздратовано писав: «Об'явленне Ваше пахнет 
так сильно спекуляциею, что я решился бьло, как только вьйдет в 
свет Ваша «Украйна», написать рецензию и указать все ошибки, каких, 
без сомнения, будет бездна в тексте Вашей скороспелой книжки. Но 
время уменьшило мое негодование. Вь, господа, принимаясь с ребя- 
ческим легкомьслиєем за Малороссию, без советов людей, серьезно 

5 Див: О. Дорошкевич. Шевченко в приватному листуванні. Записки істо 
рично-філологічного відділу ВУАН, кн. МПІ--МПІ. К., 1926, стор. 374--375. 

5 «Киевская старина», 1899, кн. 2, стор. 193--194. 

54



занятьх зтим предметом, вредите во мненни публике самому предмету 
и компрометируете нас»»?. 

Як бачимо, ставлення П. Куліша до Т. Шевченка було суперечли- 
вим уже на початку їхнього знайомства. Пізніше, після арешту учас- 
ників Кирило-Мефодіївського товариства, будь-які взаємини П. Куліша 
з поетом припиняються на тривалий час. Впродовж багатьох років 
П. Куліш не згадує Кобзаря навіть у листах до своїх знайомих. Лище 
тоді, коли царський уряд під натиском визвольного руху в країні зму- 
шений був вдатися до політики реформ, П. Куліш починає знову ціка- 
витися долею Т. Шевченка, прагне ширше нагадувати громадськості 
про нього. 

Слід сказати, що П. Куліш радо зустрів чутки про визволення 
Т. Шевченка із заслання. Про це ми довідуємося з його листів до своїх 
адресатів, зокрема до В. В. Тарновського. Так, у листі до нього від 94 
липня 1856 р. П. Куліш, повідомляючи про вихід у світ «Записок о 
Южной Русн», писав: «Закінчую ж мій коротенький лист потішною 
звісткою, що есть певна надія визволити із неволі нашого Перебендю. 
Будуть стараться про це в праведного царя під час коронації усякі 
шановні і високопоставлені люди. Отоді б то в нас на Вкраїні зійшло 
сепед ночі сонце» ?. 

Згодом, коли стало відомо, що Т. Шевченко незабаром має таки 
повернутися із заслання, П. Куліш у листі від 19 січня 1857 р. тому 
ж В. В. Тарновському повідомляє: «Напишу я до Вас, дорогий мій 
друже, маленький листок, да більше зрадієте, ніж тії, до кого пишу 
довші: Шевченка одпустили на волю»"?. 

Цікаво, що в цей час П. Куліш не лише бере активну участь в 
організації матеріальної допомоги Т. Шевченкові, але й піклується 
про те, щоб ширше ознайомити поета з громадсько-культурним життям 
на Україні останніх років, з тими книгами, які виходили тоді у світ. 
Він посилав йому збірник «Народні оповідання» Марка Вовчка, свої 
«Записки о Южной Руси», «Записки о жизни Гоголя», а пізніше -- ро- 
ман «Чорна рада» та інші твори. 

Зрозуміло, що Т. Шевченко щиро дякував П. Кулішеві за ту ува- 
гу, яку той виявляв до нього. Великий поет схвально відзивався про 
окремі твори П. Куліша, зокрема про роман «Чорна рада», захоплено 
вітав видані ним «Записки о Южной Руси», про що свідчать не тільки 
записи Кобзаря в щоденнику, але і його листи до Я. Кухаренка, М. Ла- 
заревського, самого П. Куліша та інших своїх знайомих. Наприклад, 
у листі до Я. Кухаренка від 22 квітня 1867 р. ще з Новопетровського 
укріплення, відзначивши, що «Записки о Южной Русн» «дуже розумна 
і щира книга», Т. Шевченко дає їй таку влучну характеристику: «Такої 
доброї книги на нашому язику ще не було друковано. Тут живо вили- 
тий і кобзар, і гетьман, і запорожець, і гайдамака, і вся старожитна 
наша Україна як на долоні показана. Куліш тут свого нічого не додав, 
а тілько записав те, що чув од сліпих кобзарів, а тим самим і книга 
його вийшла книга добра, щира і розумна» "З. 

Одразу після повернення із заслання Т. Шевченко продовжував 
тепло ставитися до П. Куліша, намагався перебувати з ним у товари- 
ських взаєминах. Але цього не можна сказати про ставлення П. Куліша 
до великого поета в цей час. Хоч у листах до Т. Шевченка він часто 
називає його то «другом», то «братом», проте ставився до нього дале- 

7 «Киевская старина», 1900, кн. 9, стор. 304. 
8 «Киевская старина», 1898, кн. І2, стор. 36І. 
9 Там же, стор. 364. 
ї Т. Шевченко, Повне зібрання творів у десяти томах, т. МІ. Вид-во АН 

УРСР, К., 1957, стор. 130. 

55



ко не по-дружньому і не по-братньому. До того ж у взаєминах з 

Т. Шевченком П. Куліш і тепер був не завжди щирим. Про це свідчить 
чимало конкретних фактів. 

Так, наприклад, Т. Шевченко, перебуваючи в Нижньому Новгороді, 
запросив до себе М. Щепкіна і П. Куліша. Відомо, що М. Щепкін 
приїхав до поета, зробивши цим йому велику приємність, а П. Куліш 
ухилився від зустрічі, не захотів прибути до нього, відповівши холодно 
Кобзареві; «Не подобає мені, друже мій Тарасе, їздити на розмову з 
тобою, бо про тебе побиваються, як би тебе залучити до столиці; як же 
піде слава, що вже й тепер до тебе збираються земляки, як жиди до 
рабина, то гляди-- й попсується твоє діло в великих панів. Я ж, собі 
на лихо, чоловік у громаді замітний, то зараз усі й дізнаються, що по- 
їхав за сім миль киселю їсти... Так не жди мене і не пеняй мене. Мені 
цей з'їзд не зашкодив би, а тобі певне зашкодив» ". 

Неважко відчути, що відхиляючи менторським тоном запрошення 
Т. Шевченка приїхати до Нижнього Новгорода, П. Куліш не стільки 
думав про небезпеку для Кобзаря, про його майбутнє, скільки боявся 
зустрічі з політично неблагонадійним поетом, не хотів скомпрометува- 
ти себе перед урядовими колами, на підтримку яких він розраховував 
у своїй типово ліберальній культурно-освітній діяльності. 

Прикладом нещирого ставлення П. Куліша до Т. Шевченка на цьо- 
му етапі їхніх взаємин може бути також його відповідь на запитання 
поета про те, чи не думає він перетворити свої «Записки о Южной Руси» 
ча періодичне видання. Відомо, що Т. Шевченко не раз висловлював 
своє бажання мати український журнал. Та про це, власне, мріяв і 
П. Куліш, адже незабаром він почав підготовку до видання журналу 
«Хата», але не одержавши на це дозволу цензури, випустив у світ під 
такою назвою лише альманах. Проте в листі від 15 грудня 1857 р. до 
Т. Шевченка він писав: «Про журнал я й не помишляю. Не наше се 
діло, Тарасе. Утонеш в журналі без слави й без пам'яті. Нехай хто 
інший веде журнал, а ми помогатимем; то се так! Нам треба писати 

у тому роді, котрий єсть наше праведне достояніє, і що вже нехай хто 
інший хоть як потіє, а нічого такого не втне. Журнальна ж примудрість 
не велике диво, і багато знайдеться до сього діла митців. Нехай собі 
мізкують наздоров'я» 2. 

Як бачимо, у взаєминах з Т. Шевченком П. Куліш не був відвертим 
і після повернення великого поета із заслання. Ставлення П. Куліша 
до Кобзаря було тепер ще більше суперечливим, ніж раніше, в перші 
роки після їхнього особистого знайомства. Протиріччя між ними в 
ці роки загострюються і приводять їх до повного розриву в принципо- 
вих суспільно-політичних питаннях. Розходження між П. Кулішем 
і Т. Шевченком є яскравим прикладом того розмежування у визвольно- 
му русі, яке відбувалося в роки першої революційної ситуації на про- 
сторах російської імперії. 

Зрозуміло, що П. Куліш виступав проти кріпацтва, засуджував 
жорстокість панів у ставленні до кріпаків, піклувався про те, щоб по- 
ліпшити умови життя селянства. Але здобути волю кріпакам він на- 
магався не революційним, а реформістським шляхом, зверху, за велін- 
ням царя, який, на його погляд, є «мудрим», «справедливим» і «мило- 
сердним». Саме тому П. Куліш покладає великі надії на царя, вислов- 
люючи раз у раз своє захоплення його аграрною політикою. Наприклад, 
у листі від 10 жовтня 1858 р. до В. В. Тарновського він писав: «В цар- 
ском семействе сильно хлопочут об уничтоженни крепостного права... 

П «Киевская старина», 1898, кн. 2, стор. 227. а 
1 Там же, стор. 230.



Царская фамилия.., как видно, желает стоять впереди либерального 
движения. А либеральное движенне делает успехи ненмовернье» 13. 

Тепер П. Куліш, ставши на шлях активної легальної праці на куль- 
турно-освітній ниві, наполегливо підтримує політику реформ царського 
уряду, як це в той час робили всі російські та українські ліберали. До 
ліберального табору, до свого «куреня» П. Куліш намагався залучити 
також Т. Шевченка, прагнув, так би мовити, лібералізувати поета, зро- 
бити його рупором лібералізму. У зв'язку з цим він намагається відвер- 
нути Т. Шевченка від російської демократичної громадськості, закли- 
каючи Кобзаря до обережності та поміркованості. Наприклад, у листі 
до поета від 22 грудня 1857 р. П. Куліш повчав: «Пишуть до мене з 
Москви, щоб у московському журналі що-небудь твоє напечатать. Не 
квапся на це, мій голубе, до якого часу. Одно -- що тобі треба спрос- 
тувати дорогу до столиці, а друге-- з великою увагою треба тепер роз- 
дивлятись, що печатать, а що й придержать» ". 

Не дивно, що в ці роки П. Куліш з особливою настирливістю про- 
бує «опікати» Т. Шевченка, давати йому поради, редагувати його нові 
твори для того, щоб надати їм «доброї редакції», щоб вони не були 
«розхристаними» і «захаращеними шкарлющою»; намагається «при- 
чесати» «розхристану музу» поета. В тільки що цитованому листі до: 
Кобзаря він говорив: «Щиро кохаю твою музу і не пожалую часу пе- 
реписать, що вона тобі внушила,-- нехай не виходить між люди роз- 
христана й простоволоса, циганкою; нехай явиться мирові гарною дів- 
чиною, отецькою дочкою, щоб знати було по дочці й батька»5. 

Згаданий лист П. Куліша, як й інші його листи до Т. Шевченка,. 
яскраво свідчать не тільки про те, що він хотів бачити вірші Кобзаря 
більш художньо досконалими, але також і про те, що критик був про- 
ти поширення серед читачів нових його революційних поезій. Не ви- 
падково, зрозумівши революційний характер поеми Т. Шевченка «Нео- 
фіти», П. Куліш радить не тільки не друкувати її, але й не поширювати 
в рукописних списках, бо вона, мовляв, може обурити «доброго» царя 
Олександра П. «Твої «Неофіти», брате Тарасе, -- пише він у листі, -- 
гарна штука, але не для друку! Негодиться напоминать доброму синові 
про ледачого батька, ждучи від сина якого б не було добра. Він же в 
нас тепер первий чоловік: якби не він, то й дихнуть нам не дали б. 
А воля кріпаків -- то ж його діло... Так, не тільки друкувати сю вещ 
рано, да позволь мені, брате, не посилать і Щепкіну, бо він з нею всю- 
ди носитиметься» !5, і 

Інакше кажучи, П. Куліш прагнув примирити Т. Шевченка з са- 
модержавством, закликав його, власне, до підтримки політики реформ 
царизму. Зрозуміло, що поет-революціонер бачив ліберально-поміркова- 
ний характер домагань колишнього свого приятеля, а тому й не звер- 
тав уваги на його так звані поради в суспільно-політичних питаннях. 
Спроби П. Куліша «привернуть» Кобзаря на свій бік зазнали поразки. 
Незабаром Т. Шевченко побачив, що йому з П. Кулішем та іншими 
українськими буржуазними лібералами не по дорозі. Відійшовши від 
них, він разом із своїми ідейними однодумцями -- російськими рево- 
люційними демократами -- закликав народ зброєю здобути собі волю, 
повалити владу царя та знести кріпосництво. 

Природно, революційний характер творчості Т. Шевченка, його 
дружба і співробітництво з М. Чернишевським та іншими представни- 
ками російської революційної демократії не могли подобатися ПІ. Кулі- 

ІЗ «Киевская старина», 1898, кн. 4, стор. 122. 1 
М «Киевская старина», 1898, кн. 2, стор. 231. 
15 Там же, стор. 232. і 
16 Там же, стор. 252--233. 7 

57



шеві. Про це одразу після смерті поета змушений був констатувати 

сам П. Куліш. Друкуючи в 1861 р. на сторінках журналу «Основа» 

поему «Настуся», він в епілозі до неї «Брату Тарасові на той світ» 

дорікав поетові за те, що автор «Кобзаря» «братався з чужими», «ра- 

дився з чужими», тобто з активними організаторами та учасниками ро- 

сійського демократичного руху, але «гордував словами щирими моїми», 

цебто порадами П. Куліша. 
Слід сказати, що деякі літературознавці розглядають взаємини 

між Т. Шевченком і П. Кулішем занадто спрощено, прямолінійно, за- 

являючи, що поет, повернувшись із заслання, стає відразу на шлях 

непримиренної боротьби з П. Кулішем та іншими колишніми своїми 

знайомими, які стояли на ліберально-буржуазних позиціях, пориває 
з ними. Але в дійсності це було не так. 

Відомо, що розмежування між демократами і лібералами напере- 
додні селянської реформи мало складний характер. Відбувалося воно 
поступово на фоні загальноросійського визвольного руху і виразно ок- 
реслилося лише під час визрівання першої революційної ситуації. Саме 
в цей час журнал «Современник» стає виключно органом революційної 
демократії. В нових умовах на його сторінках розгортається боротьба 
не тільки з консервативними силами суспільства, проти яких революцій - 
ні демократи виступали різко ще задовго до цього, але й з лібералами,. 
яких вони раніше вважали за можливе залучати на певний час до спіль- 
них дій у визвольних прагненнях народу. 

Відомо, що погляди Т. Шевченка на основі питання суспільно-по- 
літичного життя були тотожніми з поглядами російських революційних 
демократів, у коло яких він увійшов після повернення із заслання. Поет 
одразу побачив антинародний характер діяльності консерваторів, а то- 
му й відвернувся швидко від обскуранта В. І. Аскоченського, кріпосни- 
ка П. І. Мартоса та інших колишніх своїх знайомих, які відверто за- 
хищали самодержавство, Але інакше Т. Шевченко поставився до лібе- 
ральних учасників Кирило-Мефодіївського товариства, зокрема й 
П. Куліша, від яких він відходив поступово. В даному разі, на нашу 

думку, має рацію Ф. Я. Прийма, який говорить, що «розрив автора 
«Кобзаря» з українськими, так само як і з російськими, лібералами був 
процесом затяжним і визначався він не тільки ростом суспільно-подті- 
тичної свідомості поета, але також і ідейною еволюцією тих людей, які 
силою логіки класової "боротьби в країні з друзів поета перетворюва- 
лися у його ворогів» |. 

Прибувши до Петербурга, Т. Шевченко, звичайно, не міг раптово 
відійти від тих своїх знайомих, яких разом з ним переслідував царсь- 
кий уряд. Цього не могло бути ще й тому, що поет нічого не знав про 
характер їхньої теперішньої діяльності, про яку він склав уяву пізніше. 
Тому Кобзар у цей час мав всі підстави вважати їх, у тому числі й 
П. Куліша, своїми спільниками в справі розвитку української культу- 
ри. Свідченням цього може бути активна участь поета в організації 
недільних шкіл, у виданні альманаху «Хата», журналу «Основа» тощо. 
Проте детальніше ознайомлення з діяльністю української ліберальної 
інтелігенції та її поведінкою переконало Т. Шевченка в тому, що вона, 
всіляко підтримуючи політику реформ царського уряду, відкидає ре- 
волюційні методи знесення кріпацтва. Тому поет-революціонер чим далі, 
тим різкіше й виразніше розходився з нею. 

Передусім це стосувалося П. Куліша, який у часи назрівання ре- 
волюційної ситуації не тільки вороже ставився до демократичного руху, 

ІФ. Я. Прийма. Шевченко і російський визвольний рух. «Дніпро», К., 1966, 
стор. 76--77. і 

55



але й вихваляв доброту російського монарха. До того ж він виявляв 
все більшу й більшу роздратованість у взаєминах з тими людьми, що 
його оточували. Тому-то Т. Шевченко починає тепер значно критичніше 
відзиватися про нього серед своїх знайомих. Так, Г. П. Галаган у листі 
до дружини від 10 квітня 1859 р., розповідаючи про поведінку П. Ку- 
ліша в Петербурзі, писав: «Кулиш сделался совершенно невьшносимьм 
для всех, характер до того самонадеянньй, желчньй, завистливьй, что 
со всеми перессорился.. Шевченко говорит, что он ожидает от Кулиша, 
что он с ума сойдет»!8, 

Про те, що напередодні селянської реформи між Т. Шевченком і 
П. Кулішем були глибокі суперечності та серйозні ідейні розходження, 
свідчать також інші сучасники поета. Наприклад, знайомий автора 
«Кобзаря» П. Мокрицький одразу після смерті Т. Шевченка відзначав, 
що в той час «никакой симпатий не существовало между покойньм по- 
зтом и г. Кулишем, что .. истощив... все средства, покойник решился 
написать статью (на что есть неопровержимье доказательства) против 
действий г. Кулиша, которьй в каждой издаваємой ним книжке для рас- 
пространения просвещения народного бранится шли в предисловий, 
или в конце книги» 9, 

Ідеться тут, певне, про статтю Т. Шевченка «К издателю «Северной 
пчель», що була опублікована на сторінках згаданої газети в лютому 
1861 р. за підписом «Горожанин С..»?9 з приводу другого видання 
«Граматки» П. Куліша. 

Відомо, що Т. Шевченко позитивно оцінив перше видання україн- 
ського букваря «Граматка» П. Куліша, в якому містилися не лише 
потрібні, матеріали для набуття навичок читати і писати, алей початкові 
відомості з арифметики. Це особливо сподобалося Т. Шевченкові, бо 
природничим наукам, зокрема математиці, він надавав великого зна- 
чения, дбаючи про справу піднесення культурного рівня народу. Тому, 
власне, прочитавши згадане видання «Граматки», Кобзар назвав її у 
своєму щоденникові «совершенно новьшм букварем». 

Але пізніше П. Куліш у «Листах з хутора» став на шлях запере- 
чення потреби широкої освіти для народу, зводячи її лише до читання 
«святого письма». У зв'язку з цим у повторному виданні «Граматки» 
він розширив у ній тексти релігійного характеру та виключив зовсім 
матеріал з арифметики. Це не тільки здивувало, але й обурило Т. Шев- 
ченка. Тому він у названому листі до редактора «Северной пчельт» під- 
дав «Граматку» П. Куліша гострій критиці як за її «внутрішню пус- 
тоту» та «безплідне тлумачення релігійних догматів», так і за те, що з 
неї вилучено «плодотворне зерно» -- арифметику. Засуджуючи кон- 
сервативні погляди П. Куліша на освіту і виховання, Т. Шевченко пи- 

сав: «Я подозреваю, что П(антелеймон) А(лександрович), составляя 
новую «Граматку», увлекся  шидиллическими  мечтамн  «Хуторянина» 
(«Основа» номер 1), где очень наивно предлагается какое-то сельско- 
хуторское просвещенне вопреки просвещению городскому, а еще вер- 
нее, что П(антелеймон) А(лександрович), в простоте души увлекся 
честною пропагандою господина Аскоченского. Но кто внушил истолко- 
вателю евангельской кротости поместить сзади на обертке кусочек са- 
мой ненстовой желчной полемнки??! За один прнем дитя вьучится 

18 Т. Г. Шевченко в епістолярії. «Наукова думка», К., 1966, стор. 26--27. 
19 «Северная пчела», 25. М 1861 р. - 
29 Що дана стаття належить Т. Шевченкові, переконливо довів І. Я. Айзеншток 

"у цікавому дослідженні «Із розшуків про Шевченка». Див.: Збірник праць п'ятої 
наукової шевченківської конференції. Вид-во АН УРСР, К,. 1957, стор. 116--146. 

2 Мова йде про лайливе звернення П. Куліша «До громади», надруковане на 
обкладинці другого видання «Граматки». 

59



читать, любить и ненавидеть ближнего своего н даже сплетничать.. 

Хвала вам и хвала, на все досужий П(антелеймон) А (лександрович) 1»?7. 

Як бачимо, під кінець свого життя Т. Шевченко рішуче розходитль- 

ся з П. Кулішем, різко виступає проти проявів консервативного харак- 

теру його діяльності, яка об'єктивно гальмувала розвиток визвольного 

руху на Україні. Тому поет-революціонер не випадково порівнює тут 

«хуторянські» погляди П. Куліша з реакційною пропагандою В. Аско- 

ченського, який шалено виступав проти освіти і науки, проти суспіль- 

ного прогресу. 
У свою чергу П. Куліш, побачивши, що залучити поета до свого 

табору не може, не тільки пориває з ним стосунки, але й виступає 

проти громадсько-культурних заходів Кобзаря. Так, наприклад, він 

негативно поставився до виданого Т. Шевченком «Букваря южнорус- 

ского», появу якого, як відомо, прогресивна громадськість привітала 

одностайно. У листі до О, Кониського від З січня 1861 р. П. Куліш пи- 
сав: «А чи бачили «Букварь южнорусский»? Се Тарас таку мару ви- 
пустив!» З. 

Разом з тим слід відзначити, що П. Куліш не зустрічається в цей 

час з Т. Шевченком, не листується з ним, не відвідує його хворого. 
Більше того, коли Т. Шевченко помер, то він не прийшов навіть схили- 
ти голову перед прахом Кобзаря, вклонитися йому, як робили це друзі 
та знайомі основоположника нової української літератури. 

Такий був фінал взаємин П. Куліша з Т. Шевченком. Як бачимо, 
ще за життя славетного поета П. Куліш перестав спілкуватися з ним. 
З усього видно, що суперечності у взаєминах П. Куліша з Т. Шевчен- 
ком були на протязі усього часу, від перших до останніх днів їхнього 
знайомства. Але найбільшої гостроти та виразності вони набрали в 
роки визрівання першої революційної ситуації, напередодні селянської 
реформи, коли революційні демократи розгорнули широку боротьбу не 
тільки проти консерваторів, але й лібералів, які відверто виступали на 
захист політики реформ царського уряду. 

22 «Северная пчела», 23, 1 1861 р. 
уча літератури ім. Т. Г. Шевченка АН УРСР. Відділ рукописів, ф. 77, 

спр. 125. 

Г
Т



Ю. Д ТУРЯНИЦЯ 

Мотиви соціального протесту 

в украйнських народних 

піснях про рекрутчину 

Серед розмаїтого багатства української народної дожовтневої пі- 
сенності, у якій так майстерно передано думки і почуття трудящих, зоб- 
ражено їх громадський і родинний побут, важливе місце посіли рекрут- 
ські пісні. Способом художнього зображення явищ життя, поетичною 
і музичною структурою вони належать до жанру народної лірики, яка 
на фоні життєвих суперечностей глибоко розкриває психологію, різні 
сторони внутрішнього світу людини. Ці пісні характеризують часи фео- 
далізму періоду його занепаду й епоху капіталізму, подають реальні 
картини з історії рекрутських наборів на українських землях. Вони 
сповнені соціальним антагонізмом між чесними трудівниками і паном- 
експлуататором. 

За справедливим визначенням В. І. Леніна, російським народним 
пісням, що складалися в середовищі «селян, які тікали від поміщика, 
від рекрутчини, від солдатчини», притаманна «постійна готовність на 
повстання проти дворян, попів, знаті, царя, чиновників, купців». На- 
віть у рекрутських голосіннях, «в цих скорботних завійськових плачах, 
що роздавалися по селах, при поміщикові, при старостах, при началь- 
стві, -- підкреслював В. . Ленін,-- і то проривається і ненависть, і 
вільне докірливе слово, заклик до боротьби крізь сльози матерів, дру- 
жин, наречених, сестер» ?. 

В українських народних піснях представники народних мас теж 
виявляють непокору до поміщиків, царських урядовців та ін. Трудя- 
щі-- шукачі правди й кращого життя на землі -- протестують проти 
свавільних порядків феодального й капіталістичного устроїв, проти ре- 
крутчини. Цілковиту рацію мав М. Драгоманов, коли писав, що в укра- 
їнських народних рекрутських піснях, як і піснях про солдатчину, «най- 
більше ж видно неприхильність мужиків до державних порядків, котрі 
панують над ними»? 

Трудящі маси по- різному протестували проти рекрутчини. Наприк- 
лад, дуже були поширеними скарги на панів, царя. Практикувалися й 
більш дійові форми протесту - - втеча від рекрутчини, самопокалічення 
тощо. Та й матері не раз новонародженим синам ламали пальці на пра- 
вій руці, голкою проколювали праве око, аби ті не були придатними 
до війська. Усе це правдиво відтворено майже в чотирьох сотнях варі- 
антів української народної пісні, ідейна наснага й нев'януча краса якої 
завжди захоплювала найвидатніших майстрів художнього слова. До 

! Див. В. Бонч-Бруевич. В. И. Ленин об устном народном творчестве. «Со- 
ветская зтнография», 1954, М» 4, стор. 120, 

2 Там же, стор. 
З М. Др агоманов, Нові українські пісні про громадські справи. Женева, 

1881, стор. 81. 

ї 61



рекрутських пісень як до невичерпних джерел зверталися Т. Шевченко, 
Ю. Федькович, В. Стефаник, О. Кобилянська та інші письменники-реа- 
лісти, коли змальовували жахливі картини царської, цісарської рекрут- 
чини й породжувані нею трагедії. 

Безсмертний Кобзар, проявляючи «нездоланну антипатію до хри- 
столюбного воїнства», у своїх пристрасних творах «Сон», «Сова», 
«Рано-вранці новобранці..» та інших з великою силою реалізму, в дусі 
народних пісень малював жахливі картини рекрутського набору, під 
час якого тільки бідняцького «сина кують, Єдиного сина, єдину дитину, 
Єдину надію! в військо оддають!» 5. А буковинський соловій ЇО. Федь- 
кович, що більшу частину своїх поезій та повістей присвятив темі жов- 
нірства, на думку І. Франка, «особливо болі, тугу, надії й розчарування 
рекрутського та вояцького життя оспівав... так, як ніхто другий» ?. У 
його поетичних творах «При відході», «У Вероні», «Рекрут», «В ареш- 
ті», «Новобранчик», «Дезертир», як і в численних жовнірських народ- 
них піснях, показано трагічну долю солдат-буковинців, викрито цісар- 
ську вояччину. 

Рекрутська народна лірнка гостро викривального спрямування ще 
и дожовтневу пору не раз потрапляла на сторінки фольклорних видань. 
Такі пісні знайдемо в У томі «Трудов зтнографическо-статистической 
зкспедиции в западно-русский край» П. Чубинского (СПб, 1874), у збір- 
нику Я. Головацького «Народнье песни Галицкой и Угорской Руси» 
(М., 1878), в «Сборнике песен буковинского народа» А. Лоначевського- 
Г. Кугчанки (К., 1875), у відомих рукописних збірках С. Руданського, 
О. Маковея та ін. За радянських часів вони найповніше представлені 
у збірці «Українські народні пісні». Пісні суспільно-побутові (К., 1967). 

Високохудожні зразки рекрутської пісні уже привертали увагу 
фольклористів і літературознавців. Ще у ХІХ ст. їх досліджували 
М. Драгоманов («Нові українські пісні про громадські справи». Жене- 
ва, 1881), М. Васильєв («Рекрутчина в малорусской песне».-- «Кнев- 
ская старина», т. 26, 1889). Їм відведено «своє» місце у працях радян- 
ських фольклористів, зокрема в статті А. Кінька «Ліричні пісні» («Ук- 
раїнська народна поетична творчість», т. І, «Радянська школа», К., 
1958), в розвідці О. Хмілевської «Суспільно-побутова лірика в україн- 
ській народній пісенній творчості» («Українські народні пісні». К., 
1967). Але ще й досі далеко не осягнута ідейно-художня своєрідність 
рекрутських пісень, особливо тих, що палають гнівом проти царизму, 
цісаризму, поміщиків, багатіїв. 

Присвячуючи цим творам своє дослідження, ми, звичайно, не пре- 
тендуємо на остаточне розв'язання проблеми, глибінь ідейно-художніх 
і тематичних" аспектів якої не може бути вичерпана однією статтею. 
Мова йтиме лише про рекрутські пісні, сповнені антицісарських, анти- 
царських та антипанських мотивів. 

Рекрутські ліричні пісні характеризують царів жорстокими деспо- 
тами. Їх не хвилює важке життя й страждання народних мас, марна 
загибель людей, одягнених у солдатські шинелі, на полі братовбивчих 
воєн. Монархи дбають про здійснення своїх загарбницьких намірів, за- 
довольняють інтереси жадібного до грошей панства. Бідняки з обурен- 
ням говорять про своїх гнобителів і ворогів: 

Хазяйський син сидить кінець стола, сльозами умиває 
Гірко плаче й ридає, бо над ним цар волю має. 

4 Тарас Шевченко. Повне зібрання творів у шести томах, т. У. Вид-во АН 
УРСР, К., 1963, стор. 22. 

5 Тарас Шевченко. Повне зібрання творів у шести томах, т, І, стор. 259, 
є Їван Франко. Твори в двадцяти томах, т. ХМІЇ. Держлітвидав України, К., 

1955, стор. 202. ; г.сівіЯ 

62



Сидись собі на золотім креслі та на скрипочку грає. 
Валовий смичок а скрипочка низ рути -- 
Як заграє, ох да, як заграє, то на всю Польщу чути 7. 

У цій пісні з Поділля зазначено, що саме за вказівкою царя і роз- 
починається рекрутський набір. В інших творах також досить часто 
підкресліоється, що рекрутське страхіття насувається на бідняцькі го- 
лови з волі «білого царя», «государа», або «сударині», злої «цариці 
матері». Показовими є хоч би такі рядки: 

Ой прийшла куртка от государа, 
Що вже хлопці брести будуть 8. 
А вже тота слава по всім світі стала -- 
Государиня новобранці брала. 
Як их позабирала, то зараз скувала. 
Ой не їдная дівка заплакала 9. 

Цар, «государиня» постійно листи пишуть і велять-наказують лю- 
дей «та побільше в рекрути брать», адже велика армія «солдатоньків» 
потрібна їм для того, щоб вести загарбницькі війни. У пісні «ОЙ гай, 
мати! Ой гай, мати!», один з найповніших варіантів якої записаний 
І. В. Бессарабою на Херсонщині, відтворено сумний настрій і глибокі 
переживання «молоденьких рекрутят», що «раді би вертатися додому» 
їз війська, але ж, мовлять вони -- 

Пас цар не пускає. «Хоче з нами, молодцями, 
Ой не так цар, Турка й убити 
Як царева мати -- Хоче нашим білим тілом 
Хоче з нами, молодцями, Орлів накормити 09. 
Турка воєвати. 

Ця пісня набула поширення на всіх українських землях ще десь 
наприкінці ХУПІ ст. Свого часу М. Драгоманов справедливо зауважив, 
що її «співають залюбки в Україні російській, як і цісарській», що 
певні її поетичні рядочки часто «причеплюються до багатьох других 
вояцьких пісень» "". Вона нараховує більше десятка текстових різнова- 
ріантів, наявних у збірниках С. Руданського, Я. Головацького, П. Чу- 
бинського, І. Бессараба. Варіантні розгалуження споріднені поміж со- 
бою і сюжетом, і сталими поетичними символами, поданими в абстракт- 
них образах «чорних галенят» та густого туману, що наліг на землю. 
Ці образи виступають провісниками трагічної долі рекрутів, яких цар 
жене на війну. ; 

Спільними для всіх варіантів пісні є й персонажі «царя» і «царе- 
вої матері», «цісаря» і «цісаревої матері». Це соціально негативні типи 
й конкретні образи, створені по-мистецькому в певній суспільногісто- 
ричній епосі. Гадаємо, що поданий у піснях образ безіменної цариці 
в'яжеться з іменем Катерини П. Адже відомо, саме при її царюванні 
значно посилився феодально-кріпосницький гніт на Україні. Цариця ве- 
ла тривалі війни з султанською Туреччиною, в яких успішно виступало 
запорізьке козацтво, а після його ліквідації в 1775 р. -- рекрути, що 
набиралися з найбідніших верств населення України. Ці історичні по- 
дії кінця ХУПІ ст. безумовно, лягли в основу багатьох не тільки істо- 
ричних, але й ліричних пісень. 

Пісня «Ой гай, мати! Ой гай, матн!» виникла зразу ж із утверджен- 
ням на Україні рекрутчини. Це одна з найраніших рекрутських пісень, . 
про що свідчить і той факт, що в деяких перших її варіантах замість 

7 ПП. Чубинский. Трудь зтнографическо-статистической шзкспедицин в за- 
падно-русский край, т. У. СПб., 1874, стор. 1000. 

8 Там же, стор. 999. 
9 Там же, стор. 993. 
9 ИЙ. В. Бессараба. Материаль для зтнографиий Херсонской губернин. Пет- 

роград, 1916, стор. 316--317. 
"М. Драгоманов. Нові українські пісні про громадські справи, стор. 90. 

65.



слів «цар», «царева мати» ще вставлені, мабуть за традицією, -- 
«гетьман», «гетьманська мати», до яких і звернені гнівні прокльони 

трудящих: і 

Бодай гетьман щастя не мав, 
Ни кошовий доли, 
Пішли наші новобранці 
Не по своїй воли 12. 

Характерно, що кілька варіантів названої пісні поширювалися у 
ХУМПІ--ХІХ ст. і на західноукраїнських землях, правда, з деякими 

змінами, зумовленими відмінними життєвими обставинами, дещо інщою 

психологічною мотивацією. Наприклад, у пісні «Ой що улиця, то моло- 
гдиця, а хлопця не видати» на прохання повернутися додому жовніри 
вже так відповідають: 

Ой ради би ми додому вернути, Як цісарева мати. 
Та цісар не пускає. Хтіла б бранцями-небожатами 
Ой не так цісар, ой не так цісар, 0 Цілий світ звоєвати! З 

Тут замість образу царя й царевої матері цілком закономірно з'яв- 

ляються постаті цісаря і цісаревої матері -- жорстоких правителів, які 
прагнуть «цілий світ звоєвати». Можливо, ці образи сприймалися на 

західних областях України як конкретні історичні особи-- австрійська 

імператриця Марія Терезія та імператор Йосип П. Разом з тим ідейно- 

художнє звучання названих образів узагальнююче, бо вони створені за 

законами народної лірики і втілюють у собі типові риси всіх правите- 

-лів-самодержців. Не випадково жоден із пісенних варіантів не називає 

імені царів. Це стосується усіх ранніх і пізніших рекрутських народних 

«пісень. Тільки в деяких закарпатських їколомийках новітнього часу 
(першої половини ХХ ст.) гнівне слово трудящих спрямоване проти кон- 
кретних осіб -- президентів буржуазної Чехословаччини. Ось зразки та- 

ких пісенних творів: | 

Ци я тобі, Масарику, переорав межу, 
Що. ти мені подарував воєнську одежу ". 

Біду маю превелику, президенте Бенеш, 
Взявись мене у катуни, коли ня певернеш? "5. 

І в ранніх, і в найновіших рекрутських піснях висловлений протест 

проти царів, цісарів, президентів, з волі яких панство немилосердно 

«обдирає трудящих, забирає їх до війська, де синам народу «є велика 

літам дай утрата», там на них чекає смерть,вони будуть «свойов кров- 
цьов моря доповняти, білим тілом орли годовати». На адресу крово- 

жадних царів -- людей «твердого серця», бідняки посилають обурливі 
прокляття з побажаннями їм «тьєжкої долі». , 

Ой на тобі, цісарику, та шапочка срібна, 
Щоби з тебе, цісарику, та шкіра облізла 16. 

Цісар -- грізний пан, «ледащо», обмежений, хижий. Він занепоко- 

«єний тільки тим, аби мати велику й добре вимуштрувану армію, для 

чого позабирав із сіл до війська всіх «добрих хлопців», залишивши 

вдома одних калік. Засобами гумору з відтінком гіркої іронії передано 

це в пісні «А що везеш, Романе?». Пісня привернула увагу О. Маковея, 

2 П. Чубинский, Трудь.., У, стор. 960. 
із Я. Головацкий. Народнье песни Галицкой и Угорской Руси, т. І, М., 

1878, стор. 133. 
й Коломийки. Книжково-журнальне видавництво, Львів, 1962, стор. 70. і 

і5 Записано в селищі Великий Бичків Рахівського району Закарпатської області 

1963 р. від Д. В. Савчук. 
і 16 Коломийки, Книжково-журнальне видавництво, Лівів, 1962, стор. 69. 

-64



який наводить її у нарисі «Рекрут». Складена вона у формі епічного 
діалога між гуртом людей і Романом, котрий начебто везе продаватн 

на ярмарок дівчат і хлопців. 

-- А що везеш, Романе? 
-- Сім кіп дівок, моспане, 
-- По чом продаєш, Романе? 
-- По сто за гріш, моспане, 
-- Бо зародили... 7. 

Па гірке запитання, за скільки продаються хлопці, Роман відповідає: 
-- По сто злотих єден, моспане, 
-- Чом так дорого, Романе? 
-- Бо до війська забрали, моспан! !8, 

Гнівно картає народ у піснях й російського царя, зображуючи йо- 
го як коронованого ката «по копитушка в крові». Він поданий, як і 
цісар, у сатиричному плані. Його жорстокість і кровожерливість викли- 
кають ненависть у простих людей. Трудящі засуджують свавільні 
вчинки царів і цісарів, виявляють непримиренне ставлення до будь- 
якого гніту. На створенні цих узагальнених негативних типів і проявив- 
ся викривальний характер народнопісенного реалізму. 

У реалістично-викривальному плані зображені в рекрутських 
піснях усі ворожі народові суспільні верстви феодально-кріпосницького 
та капіталістичного суспільства. Вони представлені й образами багато- 
го пана, старости села, війта, присяжного, жандарма та інших гноби- 
телів і кривдників народу, які вершили бідняцькою доле, призначали 
і ловили рекрутів. У багатіїв, сільських урядовців та панських прислуж- 
ників, як підкреслюється в піснях, особливо сильно розвинена жадоба 
до наживи шляхом грабіжництва й експлуатації. Ця риса ненажерли- 
вої натури багатія виразно розкрита в побутовій сценці ліричної пісні 
«Із Києва, з города ишла туга и біда» 9. Тут пани показані як нероби, 
що потопають у розкошах. Зібравшись за столами «тесовими», вони 
«п'ють і їдять», «веселенько глядять», міркуючи, кого з бідняцьких 
синів «у некрути оддать». Пани одностайно вирішнли віддати «під 
аршин» вдовиного сина «да й лоб єму забрили». А клаптєвий земель- 
ний наділ бідняка прибрали до своїх рук, розоривши удовину сім'ю, 
залишену «на поругу». 

А чиї же то лани 
Позасівали пани? -- 

риторично запитується в пісні і тут же подана відповідь: 
А то того одинця, От матери на жалость, - 
Вродливого молодця. А старшині на радость. 

А вийдемо на той лан, Пошла мати плачучи, 
А вдаримо в барабан, А старшині радощі 2. 

Зображенню  безправного становища буковинського трудівника 
присвячена пісня «Буковино да й Лядочко». У ній нещадно викрито 
цісарську експлуатацію на Буковині та Галичині, розкрито причини 
зубожіння і страждання людей. Слова пісні звернені. до сплюндровано- 
го краю із триразовим запитанням: 

Чому в тобі, Буковино, Та так дуже банно? 
Та так дуже тошно? Та чо в тобі, Буковнно, 
Та чо в тобі, Буковнно, Та так дуже гірко?2! 

І? «Буковина», 15, Х 1895 р. 
ів Там же. сл ) 
19 Див.: Інститут літератури ім. Т. Г. Шевченка АН УРСР. Відділ рукописів, ф. 

99, Ме 203--4205. стор. 200. 
20 Там же, стор. 200, 
14. Лонпачевский. Сборник песен буковинского народа. К.. 1875, стор. 

297--298, 

5. Українське літературознавство, вип. УШІ. 65



Відповідь подається у прикінцевих рядках пісні, де викривається 
австроцісаризм з його класовою нерівністю; жорстока рекрутчина і ре- 
акційна вояччина. А важко стало жити на Буковині тому, бо-- 

Що було не чувати, 
Тепер то видати; 
Веде тато свого сина 

До рекрут віддати! 2? 

У рекрутських піснях не раз наголошується, що класовим ворогом 
трудящих були пани різної національності -- російські, польські, ні- 
мецькі, єврейські, українські. Образи панів змальовуються в сатирич- 
ному плані, чим значно посилюється викривальний характер пісень. На- 
род насміхається з класових ворогів, засуджує їх. Звертають на себе 
увагу гострі епітети та сатиричні порівняння, Так, староста, війт, бирів 
та інші експлуататори, які гноблять і розорюють трудящих, «беруть 
парня у солдати», названі «супостатами», «розсукиними синами», «зло- 
дюгами», «лютими вороженьками». 

Мати-вдова, її син та інші герої рекрутських пісень приходять до 
правильного висновку, що поки існують пани -- трудящі не знатимуть 
щастя. Рекрутські пісні нерідко підносять думку про необхідність бо- 
ротьби з експлуататорами, розповідають про наростання в народних 
масах протесту проти визискувачів. Так, у творі «Ой у лузі зелененькім 
зацвіла калина» мати проклинає панів: 

Бодай же ви, вороженьки, всі разом пропали, 
Нащо ви ми дитиноньку до войська забрали 23. 

Словесно-образна формула прокляття, характерна для суспіль- 
но-громадських замовлянь, досить широко застосовується і в рекрут- 
ських піснях із яскраво вираженими антицісарськими й антипанськими 
тенденціями. Трудящі виливають свої жалі, скарги й гнів на адресу 
багатіїв, висловлюють побажання, аби пани «вік щастя не мали», що- 
би «прийшли на муки», «бодай злиднювали та що би се и їх діти того 
дочикали» й, 

Особливо часто чуються гнівні прокляття на адресу сільського 
старости і війта. Ось якої художньої виразності й класової забарвле- 
ності набувають вони в устах скривдженого рекрута: 

Та бодай ти, старостику, вискочило око, 
Та дав'єсь ня у катуни, би тобі широко, 
Та бодай ти, старостику, вискочили обі, 
Та даєш ня у катуни, би широко тобі 25, 

Рекрут і його кохана часто картають панів та урядовців, бажаю- 
чи їм неславної та важкої смерті. Ці їх побажання висловлені в пісен- 
них творах з великою експресією: 

Ой лишив я кучерики в Хусті на ганку, 
Бодай пани поздихали, що ня взяли в бранку, 
Бог би побив комісію, що ня одобрала, 
Та вже мене моя мила тиждень не видала. 
Ой бодай ви, вороженьки, під землю пропали, 
Нащо'сьте ми миленького під карабин взяли 25, 

В устах парубка та дівчини, що вірно кохаються, але через рек- 
рутчину мусять навічно розлучитися, мотив «прокляття панів» набирає 
певної філософської окресленості. Пани, що накоїли людям так бага- 

2 Д. Лоначевский. Сборник песен буковинского народа. К., 1875, стор. 298. 
23 Я. Головацкий, Народнье песни Галицкой и Угорской Руси, т, І, М., 

1878, стор. 804, 
ча Лоначевский. Сборник песен буковинского народа, стор. 288--289. 
25 Коломийки. Книжково-журнальне видавництво, Львів, 1962, стор. 62. і 
26 Записано в с. Дубове Тячівського району Закарпатської області в 1956 р 

від В. М. Мадар. 

66



то зла, у піснях прирівнюються до найбільших кривдників-грішників, 
яким ніколи не спокутувати своїх тяжких провин. На думку народно- 
пісенних героїв, ворогів треба покарати найстрашнішим -- «каїновим 
прокляттям». Нехай довічно гризе їх неспокій, супроводить страшна 
відлюдність і самотність. Щоби вони «не сконали ніколи». 

Два голуби воду пили, Бодай пани не сконали, 
А два колотили. Щоби не спочили; 
Бодай пани не сконали, Що нас таких, як голубів, 
Що нас розлучили. Вони розлучили 7. 

Великою силою реалістичного зображення відзначаються ті пісні, 
у яких класовий гнів новобранців переростає в погрози помститися па- 
нам. У них відчутний порив трудящої людини до кращої долі, її готов- 
ність скарати на смерть «лютих вороженьків». Рекрут тут показаний 
протестантом проти несправедливості, проти соціального гноблення. 
Він сповнений рішучості помститися старості села, війтові, заявляє, 
що зруйнує їх «хату муровану», «на біду їх оберне». Війтові, на якого 
має великий гнів, каже: 

А ци я ти, пане війте, зарізав дитину, 
Що ти мене, пане війте, лапав з своїм сином. 
Ой чи я ти, пане війте, дівчи скукурічив, 
Що ти мене, пане війте, на біду спублічив 28. 

Герої пісень сповнені почуття класової помсти. Вони клянуть-про- 
клинають панщину, рекрутчину, експлуататорів, жорстоких правителів. 
Гнівні слова бідняцької масн-- то багатоголосий вирок соціальній не- 
справедливості, цісаризмові й царизмові з їх антинародною сутністю 
й загарбницькими устремліннями. Цим пісням властивий осуд кріпос- 
ницької та капіталістичної системи взагалі. 

Українські народні рекрутські пісні соціально загостреного звучан- 
ня й понині не втратили своєї цінності як майстерні витвори реалістич- 
но-викривальної лірики. 

2? Записано в с. Кальник Мукачівського району Закарпатської області в 1962 р. 
від М. Д. Дудаш. 

28 Див.: Інститут літератури ім, Т. Г. Шевченка АН УРСР. Відділ рукописів, 
ф. 59/85, стор. 195. 

м
у
м
М
У
М
У



П. М. ЛІСОВИЙ 

До питання 

про початоті журналістики 

на Закарпатській Україні 

" Ж урналістика Закарпаття є складовою частиною історії розвитку 
журналістики на Україні взагалі. Вона відіграла важливу роль у 
суспільно-політичному та літературному житті Закарпаття, яке протя- 
гом віків томилося під владою чужинців. Журналістика була тут своє- 
рідним літописом життя і боротьби закарпатоукраїнських трудящих за 
своє соціальне і національне визволення. Місцева журналістика насам- 
перед була тісно зв'язана із складним літературним процесом на відір- 

ваних українських землях за Карпатами. Незважаючи на те, що За- 
карпаття було відмежоване від інших українських земель високими 
горами і віковічними державними кордонами, журналістика краю, як і 
все культурно-літературне життя, розвивалась тут у тісному зв'язку із 
суспільно-політичним життям Західної та Наддніпрянської України і 
Росії. 

Тому проблема розвитку журналістики на Закарпатті є досить 
актуальною і важливою і для наших радянських істориків, і для літера- 
торів, не кажучи вже про самих фахівців-журналістів. На жаль, тема 
про закарпатську журналістику як складову частину загальноукраїн- 
ського журналістичного процесу і до цього часу залишається майже 
суцільним перелогом у нашій науці. 

Закарпатські буржуазні вчені взагалі не займалися цими питання- 
ми. Якщо принагідно десь згадується про якесь закарпатське періодич- 
не видапня, скажімо, у роботах В. Бірчака або Є. Недзельського, то 
говориться про нього в досить-таки тенденційно-націоналістичному, або 
тільки в мовному плані. Все, що писалося українською мовою, місцеві 
москвофіли презирливо називали «хохлачиной», а видання, писані ро- 
сійською мовою, місцеві українські буржуазні націоналісти вважали 
«кацапщиною». 

Перші спроби в галузі дослідження журналістики Закарпаття зро- 
бив на початку 50-х років колишній доцент Ужгородського університе- 
ту М. С. Воскресенський. У шостому томі «Наукових записок УЖДУ» 
(серія історико-філологічна, 1952 р.) він опублікував статтю «Начало 
журналистики в Закарпатье», в якій є цікаві факти про так званих 
закарпатських «будителів». Про самі ж журналістичні джерела у 
статті говориться досить скупо. Власне, у названій роботі згадується 
лише «Церковная газета» І. Раковського. Про інші ж видання, якими 
започатковується журналістика у краї, зокрема про літературні альма- 

нахи О. Духновича і «місяцеслови», автор і не згадує. Журналістики 
Закарпаття взагалі різних періодів, а не лише часів її зародження, тор- 

каються почасти у своїх роботах І. Г. Коломієць, І. П. Вишневський, 

П. В. Лінтур, В. Л. Микитась, а також пряшівські (ЧССР) науковці 

Юрій Бача й Олена Рудловчак. і 

Дальшим кроком у справі вивчення проблеми виникнення журна- 

68



лістики на західноукраїнських землях, у тому числі й на Закарпатті, 
є праці київського професора П. М. Федченка". На жаль, зважаючи на 
характер своїх досліджень, він детально не зупиняється на закарпат- 
ській журналістиці. У своїй розвідці (наскільки цьому дозволяє обсяг 
статті) ми ставимо собі за мету більш-менш детально зупинитися на 
темі про зародження журналістики на Закарпатській Україні в 50-х ро- 
ках ХІХ ст. 

Зародження журналістики на Закарпатті припадає на буремні роки 
середини ХІХ ст. коли в Західній Європі, в тому числі й тодішній 
цісарській монархії, палав вогонь буржуазної революції. Закарпатська 
Україна, що входила тоді до складу Австро-Угорської імперії, знахо- 
дилася на правах колонії. Великі податки, безземелля, жорстокий со- 
ціальний і національний гніт-- ось що характеризує ту добу в історії 
Закарпаття. Тюрмою народів, багном і соромищем Європи І. Франко 
справедливо називав Австро-Угорську імперію, яка безжалісно душила 
національні меншості, в тому числі й трудове українське населення За- 
карпаття. 

Із спалахами буржуазної революції по всій імперії активізується 
національно- культурний рух. У травні 1848 р. у Львові з'явилася пер- 
ша на західноу країнських землях газета «Зоря Галицкая» (1848--1857). 
У тому ж році там же з'явився «Дневник» Русскій». Закарпатці також 
бажали мати своє окреме періодичне видання. 

У жовтні 1849 р. закарпатська делегація на чолі з відомим буржу- 
азним діячем А. Добрянським серед інших пунктів своєї петиції ста- 
внла перед віденським двором питання про видання «правительствен- 
ной газеть» для угорських русинів". Цісар «весьма благосклонно» 
прийняв закарпатську делегацію, яка уклінно прохала не лише про 
відкриття газети (у доповідній записці депутації йшлося й про авто- 
номні права для закарпатців, і про відкриття ліцею в Ужгороді, і про 
визнання «русинської» мови і т. п.), але нічого не зробив на користь 
вирішення поставлених питань. 

У грудні того ж року вчитель Ужгородської духовної семінарії 
Лазар Павлович звернувся з пропозицією до вищого духовного кліру 
Закарпаття -- Мукачівського єпархіального управління-- з пропози- 
цією видання «духовної і світської газети» для закарпатців ?. Лазар 
Павлович склав було навіть програму такої газети і рекомендував на 
пост її редактора якогось учителя Антона Чопея", У зв'язку з тим, 
писав Л. Павлович, що в Ужгороді поки що немає друкарні («печатні»), 
то місцем видання такої закарпатської газети міг би бути Львів або 
Будапешт. До речі, він радив своїм духовним начальникам, що газету 
треба було б видавати невеличкого обсягу, бо, мовляв, закарпатські ру- 
сини люди неграмотні, а ті, що й вміють бодай трохи читати, то зай- 
няті роботою. 

Однак пропозиції Лазаря Павловича залишились тільки на па- 
пері. Не з'явилося на Закарпатті ні в 1849, ні в ближчі роки жодної 
газети. Віденський двір і високе духовенство залишилось глухими до 
вимог і пропозицій закарпатців. Місцевим культурницько-просвітнян- 
ським діячам доводилося користуватися в основному галицькими |і ві- 
денськими «русинськими» виданнями. Починаючи з 1850 по 1866 рр., 

ІП, М. Федченко. Матеріали з історії української журналістики, К., 1957, 
стор. 152--153; Його ж. Журналистика на Украйне первой половинь ХІХ ст. Ав- 
тореферат локт. дисс. К.. 196/. стор. 50--53. 

«И. Г. Коломнец. Социально-зкономическне отношення и общественнос 
движение в Закарпатье во второй половнне ХІХ ст., т. П. Томск, 1962, стр, 432. 

з Закарпатський обласний державний архів (ЗОДА), ф. 151, оп. 10., од. зб. 52, 
арк. 1--3. : 

4 Там же, арк. 2. 

69



в тодішній імперській столиці Відні виходив офіційний урядовий «Вьст- 

никь для русинов Австрійской державь». На його сторінках, як і на 
сторінках «Зори Галицкой», нерідко з'являлися кореспонденції І. Раков- 
ського, О. Духновича, О. Павловича та інших закарпатських допису- 
вачів. Зокрема, активним дописувачем згаданих періодичних видань 
був відомий закарпатський письменник і культурницько-просвітянсь- 
кий діяч Олександр Васильович Духнович (1803--1865). Він першим 
з-поміж закарпатських українців почав писати до «Зори Галицкой» 
і до віденського «Вьстника..». У «Зоре Галицкой» (1849, Мо 31) була 
надрукована стаття О. Духновича «Состояніе руссиновь вь Угорщині». 
Це була перша кореспонденція закарпатського дописувача на сторін- 
ках першого західноукраїнського періодичного видання. 

Про сумну долю закарпатських русинів під владою австро-угор- 
ських поневолювачів розповідав О. Духнович своїм галицьким побра- 
тимам, які щоденно на своїх плечах відчували такий же австрійський 
гніт. Єдиною різницею в їх важкому становищі було те, що на понево- 
лену австрійцями Галичину не розповсюджувалася влада потомків 
«святостефанівської корони». 

З появою «Віфстника для русиновь Австрійской держави» у Відні 
закарпатець О. Духнович також став одним з найактивніших його до- 
писувачів. Лише в 1850 р. на сторінках «Вістника..» він опублікував 
близько п'ятнадцяти «Корреспонденцій изь Пряшева». Посідаючи пост 
писаря Пряшівської єпархії, О. Духнович ,в основному писав про бу- 
денні єпархіальні справи. 

З початком 60-х років він активно дописував до галицького мос- 
квофільського «Слова». 

У 1854 р. активним кореспондентом «Зори Галицкой» став ще один 
закарпатський  культурно-просвітянський діяч, майбутній редактор 
«Церковной газеть» Іван Раковський. Саме в цьому році ним було 
опубліковано в «Зоре Галицкой» п'ятнадцять «Доверительньхь писемь 
нзь Будіна». «Письма» І. Раковського носять здебільшого релігійно- 
моралізаторський і панславістський характер. До речі, з початком 70-х 
років галицьке москвофільське «Слово» зарясніло «Корреспонденціями 
изь Угорской Руси» того ж І. Раковського. Але не 70-ті, а кінець 40-х 

ії початок 50-х років цікавить нас, бо саме в цей час серед отруйної ав- 
стро-угорської багновини і плісняви починали пробиватися перші дже- 
рела закарпатської журналістики. 

До початкуючих джерел закарпатської журналістики треба віднес- 
ти насамперед місцеві літературні альманахи «Поздравленіе русиновь» 
(1850--1852), упорядником і складачем яких був той же каноник 
О. Духнович. У 1850 р. в Перемишлі ним, а точніше зусиллями очолю- 
ваного ним «Литературного завьденія ШПряшевского», було видано 
першу книгу закарпатського літературного альманаху «Поздравленіе 
русиновь». То була невеличка книжечка (обсягом 54 стор.) скромних 
літературних спроб місцевих авторів, котра відкривалася віршем «По- 
здравленіе» О. Духновича. У цій же книзі вміщено публіцистичну статтю 
цього ж автора «Прощаніе сь І849 годомь». Як стверджував професор 
Ф. Ф. Арістов, складачем і упорядником першого закарпатського аль- 
манаху був О. Духнович?. 

Наступного року у Відні вийшла чергова книга «Поздравленіе ру- 
синовь на годь 1851 оть Литературного завьденія Пряшевского», яка 
в основному складається з віршів і прозових творів О. Духновича. Тут" 
вперше було опубліковано його відоме «Вручаніе», яке пізніше на довгі 
роки стало широко відомим серед закарпатців. Переслідуваний за 

5 Див: Ф. Ф. Аристов. Карпаторусскне писателни, т. І. М., 1916, стор.49--55.



«рускость», а кількома роками перед тим навіть арештований властя- 
ми, О. Духнович з гордістю заявляв: 

Я русинь бьль, есмь и буду, Русинь бьль мой отець, мати, 
Я ролился русиномь, Русская вся родина, 
Чесний мой родь не забуду, Русинь сестрій и братья 
Останусь его сьйномт». И широкая дружина 5, 

Звертають на себе увагу лірично схвильована «Незабудка», «Сиро- 
та в заточенійн», патріотична ода «Русскій добровольникь» та інші 
поетичні твори О. Духновича. Сентиментально-філософськими мотива- 
ми пройняті його оповідання «Память щавника» і повість «Милень и 
Любица». 

Однак повністю приписувати Духновичеві цю книгу, як авторові 
усіх творів, вміщених в альманасі, що робив у свій час згаданий 
Ф.Ф. Арістов, не можна. Адже в ній були опубліковані також вірші 
О. Павловича («Свобода», «Радость о свободь», «Милого ждающая 
д3вушка») та інших закарпатських авторів. Через рік у Будапешті 
(звертає па себе увагу географія видань) вийшла остання книга аль- 
манаху «Поздравленіе русиновь на годь 1852» від того ж «Литератур- 
ного завівденія Пряшевського». Хоч ця, як і попередня, книжечка була 
невеличкого обсягу (146 стор. форматом ІОхіЗ см), зате з погляду, так 
би мовити, її авторського складу це вже був справжній літературний 
альманах. Якщо попередню книгу становили головним чином твори 
О. Духновича, то ця була представлена шістнадцятьма місцевими ав- 
торами. Крім знайомих нам уже О. Духновича і О. Павловича, в ній 
виступали М. Невицька, Г. Крігер-Добрянська, Т. Підгаєцька, А. Рубій, 
М. Надь і ряд інших закарпатських поетів, головним чином початківців, 
та ще й жінок! 

Літературна «продукція» цієї, як і попередніх книг, витримана в 
дусі російського класицизму впереміш із манірним сентименталізмом. 
Є тут багато набожних «охів і вздохів», як і сентиментально-ліричних 
«поточків і цвіточків». Мова з претензією на «великоруську», а насправ- 
ді -- здебільшого місцевий закарпатський діалект з чималою дозою 
велеречивих модних книжних фраз і церковнослов'янщини. І не випад- 
ково в цій книзі упорядник Духнович вмістив дві оди Державіна 
(«Богь» і «Безсмертіе душі»), а також «Смутную вЬсть» Лангоффера 

ї «Могилу» Бенедиктова?. Таким чином, даний альманах ще до появи 
місцевих періодичних видань зробив першу спробу популяризації росій- 
ської літератури серед закарпатців. 

На шцьому  «Литературное завЬденіє  Пряшевське», засноване 
О. Духновичем у 1850 р., закінчило свої «Поздравленія» закарпатським 
«русинам», а через декілька років і саме упокоїлося... 

Хоча згадані вітально-літературні альманахи і не являли собою 
якогось конкретно визначеного періодичного видання, проте вони були 
поступом на шляху зародження журналістики на Закарпатській Украї- 
ні. Тому вони становлять певний інтерес не лише в суто літературному, 
але й у журналістичному відношенні. 

З початком 50-х років на Закарпатті появилися перші «місяцесло- 
ви», які також не можна обминати при вивченні історії журналістики 
краю. Закарпатські, які галицькі «місяцеслови», -- це щось середнє між 
календарем і літературним альманахом. Є в них ознаки і журналу, а 
значить і журналістики. Щоправда, закарпатські «місяцеслови» носили 
в основному релігійно-моралізаторський характер. Як правило, в пер- 
шій (календарній) частині книги вказувалися релігійні свята року, далі 

8 Поздравленіе русиновь на годь І851 оть Литературного зав'бденія Пряшев- 
ського. Відень, 1850, стор. 69. 

7 Поздравленіе русиновь на годь 1852... стор. 94--116. 
г. 

Ті



йшли господарські поради, що нерідко чергувалися із зразками крас- 
ного письменства з доброю дозою релігійно-моралізаторської писанини 
та буденного чтива для простих віруючих. Саме на простих читачів і 

розраховувалися ці видання. 
Пряшівський літературознавець Юрій Бача заявляє, що першниії 

«місяцеслов» з'явився на Закарпатті в 1850 р. ії його поява, як і в на- 
ступні роки, зв'язана з іменем Олександра Духновича. зінмсяцеолави 
для Угорських Русинів на 1850, 1851, 1853, 1854 роки, -- пише ІЮ. Бача,- 
це календарі з великою кількістю статей Духновича на сільськогоспо- 
дарські теми» ?. Його земляк Михайло Ричалка згадує закарпатські 
«місяцеслови», Зв "язані з діяльністю Олександра Духновича, лише за 

1854 і 1857 рр.? Деякі радянські автори взагалі плутають закарпатські 
альманахи «Поздравленіе русиновт..» з «місяцесловами». 

У бібліотеках та архівах Закарпаття й Львова нам не пощастило 
зустріти згадані Ю. Бачею закарпатські «місяцеслови» початку 50-х ро- 
ків, і його твердження поки що викликає в нас сумнів. У спецфонді 
бібліотеки Ужгородського університету зберігається закарпатський «мі- 
сяцеслов» за 1854 і наступні роки. Загалом кажучи, це досить оригі- 
нальні видання. Хоч у «місяцеслові» за згаданий 1854 р. і не зустрічає- 
мо матеріалів, котрі привертали б увагу дослідника, проте у виданих 
за наступні роки є чимало цікавого. На сторінках «місяцесловів» зуст- 
річаються твори Т. Шевченка, С. Руданського, І. Франка, В. Стефаника 
та інших українських класиків. 

Першим періодичним виданням, що порівняно широко розповсюд- 
жувалося на Закарпатській Україні, була «Церковная газета», перший 
номер якої вийшов у Будапешті ІЗ березня 1856 р. Її редактором був 
відомий закарпатський громадський і церковний діяч Іван Раковський, 

який, за словами Івана Франка, був «впливовим чоловіком» серед пред- 
ставників закарпатського і галицького москвофільства взагалі "7. 

Про зміст цієї газети говорить сам її заголовок: «Церковная газета 
вь пользу восточно-кафолической церкви, соединенной сь римскимь 
патриаршескимь престолом». Газета виходила раз на тиждень (у чет- 
вер), обсягом 8 стор. невеликого журнального формату. 

Безперечно, цей церковний тижневик ставив собі метою популяри- 
зацію «святого письма» серед галицьких і закарпатських віруючих |і 
захищав устої уніатської церкви на західноукраїнських землях. У дру- 
гому номері тижневика було опубліковано «Слово кь почтенньшм'ь чи- 
тателямь газеть нашей», у якому вказувалося, що він «имфіть главної 
шЕлію предостеригать народь оть пагубного лжеученія, противящегося 

догматамь нашей католической Церкви, и утверждать его как вь под- 
данической вібрности кь священному Престолу Его Императорского 
Величества нашего Государя, такь и укреплять его вь Кафолическом 
Правовбрін, согласно заповібди, завьщанной намь Спасителем" Інсу- 
сомь Христом...» 1. 

З номера в номер «Церковная газета» друкувала довгі, туманно 
написані «поученія» і недільні бесіди, оповідання про житія святих, 
церковні закони і канони про віру, шлюб, біографії високопоставлених 
духовних чинів і т. п. Вся та писанина була розрахована на одурма- 
нення віруючих, виховання в них рабської покори перед сильними сві- 
ту цього і насамперед перед «його імператорською величністю госуда- 
рем австрійським». 

Фо » і 

8 До питання літературного руху Угорської Русі середини ХІХ ст. «Дукля», 
1960, ж 3, стор. 77. 

9 Там же. 
о Див.: «Літературно- науковий вісник», т. ххху, 1906, стор. 48. ом 

й «Церковная газета», 1856, Ме 2, стор. ..ЇЇ.



У першу чергу «Церковная газета» розраховувалась на уніатсько- 
католицьких  церковнослужителів Галичини і Закарпаття. Галицькі 
уніатські попи та їх закарпатські «братия во Христе» були головними 
дописувачами цього тижневика. Щоправда, кореспонденції, писані із 
закарпатських міст та сіл, були вже не таким частим явищем на сто- 
рінках газети. Ужгород, Мукачеве, Великий Березний, Середнє, Пря- 
шів, Стрий, Львів, Тернопіль, Самбір --ось ті головні географічні пунк- 
ти, звідки надходили кореспонденції до «русинського» церковного тиж- 
певика. 

У газеті була спеціальна рубрика «Кореспонденція», під якою і 
вміщувалися матеріали з периферії. Йшлося в них головним чином 
про парафіальні справи, відкриття церков, призначення духовних пас- 
торів, повідомлення про приїзд на парафії представників вищого духов- 
ного кліру. 

Час від часу на сторінках газети крізь гущу моралізаторських про- 
повідей і повчань пробивалися факти про важке становище закарпат- 
ських «русинів». Так, якийсь приходський священик із закарпатського 
села Середнього в кореспонденції, писаній 4 листопада 1856 р., пові- 
домляв про відкриття новозбудованої церкви у Лінцях. Піп вихваляє 
лінецьких селян за те, що вони протягом десяти років збирали гроші 
на будівництво церкви, і в той же час не приховує того, що лінецькі 
прихожани «по большей части біднь и вовсе не зажиточньт» "2. 

Певну увагу приділяла газета і питанням літератури. На її сторін- 
ках зустрічаються вірші клерикально-моралізаторського характеру або 
оди-панегірики на честь високопоставлених духовних осіб. 

Подекуди, для підкріплення релігійно-моралізаторських догм і пов- 
чань, «Церковная газета» публікувала твори російських поетів. Так, у 
другому номері за 1856 р. після моралізаторської статті «Христіянская 
надежда» опубліковано поезію Батюшкова «Надежда». 

Редактор «Церковной газеть» внявляв симпатії до Росії, зокрема 
до російської мовн. Не випадково І. Раковський намагався друкувати 
своє видання російською мовою. Безперечно, вияв симпатії до Росії, до 
російського народу і його мови з боку закарпатців в умовах чужозем- 
ного поневолення вважався тяжким антидержавним злом, яке підрива- 
ло устої та суперечило законам Габсбурзької монархії. 

Адже юридичним видавцем «ЩЦерковной газеть» було реакційно- 
клерикальне «Общество св. Стефана», засноване в Будапешті в лютому 
1847 р." Це було реакційно-клерикальне зборище войовничо настро- 
єних католицьких фанатиків, які ставили собі метою схилити «право- 
славний Схід» у лоно греко-католицької церкви. Покровителями і ме- 
ценатами «Общества» були граф Стефан Карольї, граф Іван Циракій 
і багато інших світських і духовних вельмож. У І856 р. в товаристві 
нараховувалося 3279 членів. Це реакційне зборище видавало ряд газет 
та журналів угорською та німецькою мовами, на що витрачалися великі 
суми грошей. ; 

Зрозуміло, що Раковському доводилося діяти досить обережно. На 
сторінках «Церковной газеть» важко шукати матеріалів, у яких прямо 
закликалося б до духовного і територіального єднання з Росією. На- 
віть передруковуючи «російські» матеріали з інших видань, тижневик 
не обходився без застережливих пояснень та коментарів, які, безпереч- 
но, насамперед адресувалися будапештським владикам і покровителям 
«Общества св. Стефана». й 

Крім того, що «Церковная газета» на своїх сторінках друкувала 
моралізаторсько-релігійні вірші російських авторів, під рубриками 

2 «Церковная газета», 1856, Хе 34, стор. 271. 
ІЗ Див. «Церковная газета», 1856, Ме ІЙ, стор. 73.



«Журнальная бесіда» та «Литература» вона вміщувала літературні 
матеріали з Росії. Так, наприклад, у 36 і 37 номерах за 1857 р. зустрі- 
чаємо велику статтю-рецензію петербурзького автора В. Зотова на 
львівську «Семейную Библиотеку» під назвою «Отзьївь Санктпетербург- 
скихь Вфдомостей о «Семейной Библиотекф». У коментарях до цієї 
статті І. Раковський висловлював палкі симпатії до Росії, зокрема до 
російської мови і літератури. Про свої симпатії до Росії він не раз пи- 
сав у листах до Якова Головацького. Так, наприклад, у листі від 7 
лютого 1857 р., висловлюючи свої міркування відносно поширення 
освіти серед простих «русинів», І. Раковський вказував на необхідність 
передрукування й розповсюдження російських підручників: «Перепеча- 
тьваєми русскіе учебники могли бь сей чась бьть употреблень в на- 
ших народньх училищах, и таким»ь образом»ь действительно бьшло биі 
водворено у нась народное образованіе»"". Він писав Головацькому і 
про те, що до Росії треба посилати для навчання різному ремеслу сво- 
їх людей. «Люди наши,-- писав він далі, - при помощи нинЬьшних 
средств сообщіний, отправились бью в Россію и там» практически полу- 
чили бью усовершенствованіє вь рукодфліях, машинахь ни во весфх на- 
укахь. Повфрьте мніф, что пока мью не возьмемся за зто единственное 
средство нашего народного образованія, разумБю Русскую Литературу, 
то мь ни сдЬьлаемь ни вь чем никакого успіфха, будемь попрани, 
презріьни, и не обратить никто на нас никакого вниманія» "5. 

Зрозуміло, що Раковський був типовим закарпатським москвофі- 
лом й симпатизував монархічній Росії Романових і намагався «образо- 
вувати» австрійських «русинів» не літературою Герцена, Шевченка, 
Чернишевського, а популяризував Хом'якова, Батюшкова, Бенедиктова. 

Урядові власті й без того не раз запідозрювали Раковського в сим- 
патіях до Росії. У липні 1858 р. «Церковную газету» було заборонено 
за друкування матеріалів російською мовою, як про це писалося в 
офіційному циркулярі. Замість неї Раковський почав було (видавати 
«Церковньй В'істникь для русиновь Австрійской державь». «ВьЬст- 
никь..» більше нагадував собою журнал, ніж газету. Виходив він раз 
на десять днів і друкувався місцевим закарпатським діалектом впере- 
міш з русизмами та старослов'янізмами. «Однак, -- як справедливо за- 
уважує М. А. Жовтобрюх, -- мова «Церковного вісника» насправді не 
являла собою літературну обробку місцевих говорів, а була звичайним 
мертвим «язичієм» закарпатського рутенського типу, розквіт якого при- 
падає на наступні десятиліття» ". Зміст його залишався таким же релі- 
гійно-моралізаторським й уніатським, хіба що на його сторінках з'яви- 
лося ще більше слащавоприторних повідомлень про «житіє и дЬянбя 
Его Императорского и Апостольского Величества», 

Хоч до цього часу ще не написано жодної більш-менш вагомої пра- 
ці з історії журналістики Закарпаття, однак в тих небагатьох статтях 
або роботах, які бодай частково торкаються цього питання, по-різному 
оцінюється роль «Церковной газеть» і її редактора І. Раковського. 

М. С. Воскресенський у згаданій вище статті, обминаючи всі інші 
джерела, якими започатковується журналістика в краї, заявляє: «Жур- 
налістика Закарпаття починає своє існування з 1856 року, з часу вихо- 
ду у світ «Церковной газеть» У. Цю ж думку слідом за ним повторює 
пряшівський науковець Олена Рудловчак, роблячи при цьому таке за- 

М Кореспонденція Якова Головацького в літах 1850--52. Львів, 1905, стор. 330. 
15 Там же. 
і6 М. А. Жовтобрюх. Мова української преси (до середини 90-х років 

ХІХ ст.. К., 1963, стор. 162. ; 
п Н. С. Воскресенский. Начало журналистики в Закарпатье. Научнье 

записки -Ужгородского государственного ун-та, т. МІ. Ужгород, 1952, стор. 12. 

та



стереження: «Церковна газета» і «Церковний вісник» є кроком назад в 
розвиткові закарпатоукраїнської журналістики, не тільки своїми зву- 
женими суспільними аспектами і поміркованим світоглядом, але голов- 
не оминанням одного з важливих завдань журналістики -- активізації 
творчих сил громадськості» 18, 

З думкою дослідниці про те, що згадані видання були кроком на- 
зад, погодитися не можна. Адже, «Церковная газета» і її продовжен- 
ня -- «Церковньй ВіЬстникь» -- не могли бути «кроком назад», хоча б 
вже тому, що в історії журналістики Закарпаття не було на той час 
зроблено якихось помітних кроків вперед. 

П. М. Федченко також вважає, що «першим періодом видання на 
Закарпатті була «Церковная газета», яку у 1856 р. почав видавати У 
Будапешті Іван Раковський» 19, 

«Перша газета на Закарпатті, -- пише він далі, -- хоча і була за- 
галом клерикально-консервативним виданням, однак в якійсь мірі спри- 
яла дальшому розвитку, політичного і культурного життя народу цього 
краю, бо в основі її програм лежала боротьба проти асиміляторської 
політики і тактики австрійського уряду, угорської і польської аристо- 
кратії, боротьба за розвиток національної самосвідомості і народної 
освіти, за культурне єднання українського народу зі своїми слов'янськи- 
ми братамн» 29, 

Якщо з такою оцінкою «Церковной газеть» П. М. Федченком за- 
галом можна погодитися, то, на нашу думку, з жодним з авторів не 
можна погодитися відносно того, що саме «Церковная газета» поклала 
початок журналістиці на Закарпатській Україні. Адже «Церковная 
газета», як і «Церковньй вістникь для русиновл, Австрійской державь» 
вндавалися не на Закарпатті, а в Будапешті, і розраховувалися вони 
на всіх «русинів» Габсбурзької монархії (Галичина, Закарпаття і Буко- 
вина). Тому видання І. Раковського не можна вважати лише закарпат- 
ськими. Першим, суто локальним періодичним виданням, котре, на на- 
шу думку, поклало початок журналістиці на Закарпатській Україні, 
була газета «Учитель», яка появилася в Ужгороді у квітні 1867 р. (май- 
же через десять років після заборони церковного тижневика І. Раков- 
ського). Розмова про неї потребує окремої наукової розвідки. 

ів «Дружно вперед», 1966, Хе 7, стор. 31. | і 
ЗП, М. Федченко, Журналистика на Укранне первой половинь ХІХ ст,, 

стор. 51. 
20 Там же. 

М
А
Л
У



С. П. ПІНЧУК 

,Слово о полку Ігоревім: 

у творчості Ю. Федьковича 

Безсмертна пам'ятка давньоруської літератури «Слово о полку 
Ігоревім» пролягла широкою борозною на ниві української літератури. 
Налічується кілька десятків перекладів | переспівів поеми, багато: 
письменників використовували її мотиви у власній оригінальній твор- 
чості. Для багатьох укр нор нх митців «Слово» стало пристрастю на 
все життя (І. Франко, Г. Хоткевич, М. Рильський). 

Великий інтерес до ериона о полку Ігоревім» проявляв буковин- 
ський соловій Юрій Федькович. Десь у 1866 р. він зробив повний перек- 
лад поеми. Про те, що переклад закінчений, буковинський поет сповіщав. 
О. Терлецького в листі з початку 1868 р. Вперше цей переклад побачив 
світ у 1902 р., коли його видав І. Франко в першому томі підготованої 
ним повної збірки творів Ю. Федьковича. 

Ю. Федькович хотів підкреслити близькість мови «Слова» до гу- 
цульської говірки, у якій збереглося багато архаїчних форм. Через те 
він переклав «Слово» не літературною мовою, а саме діалектом, яким, 
до речі, написано багато його оригінальних творів. Хоч цим Ю. Федь- 
кович хотів висловити свій погляд на «Слово» як на твір народний, але 
в його перекладі мало справжніх рис народності. Це зумовлено голов- 
ним чином тим, що Ю. Федькович обрав дуже далекий від ритмічних 
засобів східнослов'янської народної творчості віршований розмір. До 
того ж він чужий духові «Слова», його гнучкій і мінливій ритмічній 
структурі. Ю. Федькович перекладає «Слово» п'ятнадцятискладовим -- 
зустрічаються й рядки шістнадцятискладові - неримованим віршем, 
який мав би відповідати античному гекзаметрові. Проте справжнім гек- 
заметром він не є вже хоча б тому, що в ньому відсутня така суттєва 
особливість гекзаметра, як чергування довгих і коротких складів. Цьо- 
го чергування і не могло бути, оскільки в українській мові склади не 
розрізняються за довгістю. Дактилічне ж чергування наголошених і не- 
наголошених складів у Ю. Федьковича настільки непослідовне, що 
часто вірш звучить як досить посередня силабіка, незграбніша тим 
більше, що неримована. 

Сам текст оригіналу в перекладі Ю. Федьковича відтворений до- 
сить точно, без будь-яких пропусків чи привнесень. Його робота є саме 
перекладом, а не переспівом. Проте в багатьох місцях оригіналу буко- 
винський поет розібрався слабо, тлумачить їх хибно, або так, що їх годі 
зрозуміти. Все це разом й спричинилося до того, що його переклад є, 
напевно, одним із найслабших, читається він важко, зокрема нелегко: 
сприймати його людям, слабо обізнаним з особливостями гуцульської 
говірки. 

Ось як, для прикладу, Ю. Федькович переклав висловлений у «Сло- 

76



ві» докір молодим Святославичам, які «уже лжу убудиста которою ту 
бяше успиль отець ихь-- Святьславь» (18):. 

Они ж бо 
Іскорізмали "го, і "го скорняли, те лихо, 
Що отець їх приспав, той київський Святослав пресвітлий. 
Він загрожував "то; бувало як тріснеться з полки 
Та з мечем крицяним на ту половецькую землю.., 2 

Про полонення Ігоря Ю. Федькович говорить, що він «устав з 
стільця золотого, тут сів він у рабівський стілець». В оригіналі, як ві- 
домо, Ігор пересів із золотого сідла в сідло рабське. Половці ніби «єго 
молодого всадили у тіснії мури»?, Насправді, ніяких мурів там не бу- 
ло. А ось приклад зниження естетичного рівня оригіналу завдяки не- 
відповідному доборові слів: «вовк сіроманчик по ярах верещить»". 

Очевидно, Ю. Федькович сам був незадоволений своїм перекладом, 
Наприкінці 70-х років він знову повертається до «Слова» і дає чудовий 
переспів плачу Ярославни. Як і Т. Шевченко у свій час, буковинський 
співець суміщає чарівну поетичність староруської пам|ятки зі свіжістю 
і задушевністю власного поетичного голосу. «Плач Ярославни» Ю. Федь- 
ковича написаний на поетичному рівні його кращих оригінальних поезій, 
пройнятих глибоким ліризмом, ніжністю почуттів. У цьому переспіві 
наче б дзвінкіше забриніла світла печаль Ярославни, її безмежна вір- 
ність і відданість. «Плач Ярославни» звучить як світлий і печальний пе- 
редзвін мідних струн: 

Славутарю! Ти же злелій 
Дішре, як Дунай, як синє ти море! К серденьку мому і моєго пана, 
Ги єсь розтрутив ті мраморні гори,  Бих я не слала так досвіта рано 
Ги байдаки єси княжі Слізоньки мої на море! 
Правив на вражі! Горе ми, горе! 5 

Секрет вражальності Федьковичевого «Плачу Ярославни» полягає 
в гармонійній відповідності змістові засобів його вираження. Поет на- 
строювався на лад народної ліричної пісні, на її поетику, що так спо- 
ріднена з образними засобами плачу Ярославни «Слова». Він вдався 
до дуже багатої інтонаційно і ритмічно п'ятирядкової строфи, в якій 
короткий і енергійний перший рядок повинен різко збуджувати увагу 
читачів, а два наступні одинадцятискладові створюють враження сумо- 
витої неквапливої розповіді, і, нарешті, два останні короткі рядки, 
пов'язані між собою суміжною римою, чітко обрамлюють строфу. Весь 
переспів, як зрештою й оригінал, побудований на звертаннях, які зде- 
більшого фіксуються на перших рядках строф. Виражальна роль звер- 
тань у переспіві порівняно з оригіналом посилена. 

Наприклад, в оригіналі поеми нема звертання Ярославни до Дунаю. 

Просто повідомляється на початку плачу, шо її голос чути на Дунаї: 

На Дунай Ярославньнь глась ся сльшить, 
зегзицеюю незнаєма рано ккхічеть: 
«Полешо, -- рече, -- зеганцею по Дунаєви 
Омочю бебрянь рукавь вь Каяліь рьць» (26). 

У переспіві ж М. Федьковича цей уривок відтворено за допомогою 

риторичних синтаксичних засобів, які посилюють ліризм його звучання. 

! Цитати з оригінального тексту «Слова» подаються за виданням: Слово о пол- 

ку об Под едавцней члена-корреспондента Академий наук СССР В. П. Адрна- 

новой-Перетц, Серия Литературнье памятники. Изд-во АН СССР, М.--Л., 1950, У дуж- 

ках зазначаються сторінки. 2 и ; . о 

2 Слово о полку Игорев'Б в українських художніх перекладах І переспівах ХІХ -- 

ХХ ст. Вид-во АН УРСР, К., 1953, стор. 139. 
3 Там же. 
4 Там же, стор. 136. Й і х 

5 Слово о полку Игоревзб в українських художніх перекладах | переспівах 

ХІХ--ХХ ст. стор. 145. 

77



Дунаю мій! 
Бистра, широка, глибока Каяло, 
В твоїх я водах, у твоїх я фалях 
З бобру рукав свій умочу, 
В слізольках очі... 9 

Мотиви зі «Слова о полку Ігоревім» є і в оригінальній поетичній 
творчості Ю. Федьковича. Вони досить одноманітні, зв'язані в основно- 
му з образом Бояна, що був прийнятий Федьковичем як символ поезії. 
В одному з віршів Ю. Федькович ремінісценціями із «Слова» про Боя- 
на характеризує власну поетичну творчість. 

Так уже повелося з часу віднайдення пам'ятки, що Бояна вважа- 
ють зразком високого рівня староруської поезії, хоч це уявлення біль- 
ше грунтується на художній поетизації, ніж на достовірних наукових 
даних. Чому так трапилося? Чому досить туманна постать Бояна, про 
якого ми знаємо лише з «Слова», стала символом староруської поезії, 
а для декого поезії взагалі, в той час, коли таким виразником досяг- 

нень староруської поезії скоріше повинен бути хтось із митців, якого ми 
уявляємо за його творчістю, ну, скажімо, сам автор «Слова»? Причина 
тут, на наш погляд, у тому, що Боян як художній образ надзвичайно 
колоритно змальований у геніальній поемі. До того ж його красиве 
ім'я дуже придатне для символічної поетизації. На авторові «Слова», 
який не має імені, попросту не можна було б побудувати такого поетич- 

ного узагальнення. Ось чому часто трапляється так, що підносячи Боя- 
на як зразкового майстра давньоруського мистецького слова, мають на 
увазі поетичні досягнення автора «Слова о полку Ігоревім». 

Ю. Федькович звертається до постаті Бояна у віршах «Оскресни, 
Бояне!» і «Оскресни, Бояні», які є, по суті, двома варіантами втілення 
одного й того ж ідейно-тематичного задуму. В трактуванні Ю. Федько- 
вича, Боян-- символ розквіту української поезії та культури в далекі 
минулі часи. Поет мріє про нове культурне відродження свого народу, 
яке він символічно представляє як воскресіння Боянового духу. Проте 
зовні поезія виконана в простому фольклорному стилі, поет щедро ко- 
ристується поетичними фігурами народних голосінь: 

Оскресни, Бояне, оскресни,-- ци чуєш, 
Як пташка гаями голосить? 
А-ти десь в могилі у темній ночуєш.., 
Не чуєш, зозуля тя просить?! 
Оскресни, оскресни в щасливу годину, 
Оскресни, Бояне, наш друже, 
Прибуди з могили у нашу гостину, 
Нехай так пташина не тужить. 

Але цим традиційним фольклорним прийомам поет уміє надати но- 
вого звучання. Від мінору голосіння настроєва тональність вірша пере- 
ходить у мажор бойових закликів: 

Оскресни, оскресни, заграй нам до бою, 
Заграй нам, як громи небесні, 
Грай пісню правдиву, грай пісню нам свою, 
А згинуть крикливці безчесні! 5 

У вірші «До руського боянства» цією збірною назвою Ю. Федько- 
вич величає сучасних йому українських письменників, вважає себе до- 
стойним увійти у їх коло: 

Тож думну свою скраню вам під ноги ложу: 
Веліте віщі руки на ту скрань вложити, 
А будуть срібні струни на шездарі жити, 
А в світлім вашім крузі также стати зможу 9. 

- 6 Слово о полку Игоревб в українських художніх перекладах і персслізах 
ХІХ--ХХ ст. стор. 145. 

7 Юрій Федькович. Твори, т. Ї, Держлітвидав України, К., 1960, стор. 47. 
8 Там же. . 
9 Там же, стор. 60. 

78 



Струни поетової душі дзвенітимуть так, як бриніли колись струни 
під пальцями Бояна. Він співатиме про прекрасну природу і людей сво- 
го підгірського краю. Очевидно, й під впливом «Слова» Ю. Федькович 
називає поетів віщунами. 

Особливої уваги заслуговує велика, але, на жаль, незакінчена пое- 
ма Ю. Федьковича «Слава Ігоря». Рукопис цієї поеми був знайдений 
М. Павликом у паперах М. Драгоманова. Зараз цей акуратно викона- 
ний рукопис зберігається у рукописному відділі Інституту літератури 
ім. Т. Г. Шевченка АН УРСР. Поема друкувалася один тільки раз у 
додатку до другого тома повного зібрання творів письменника, що його 
на початку цього століття видавало Наукове товариство ім: Т. Г. Шев- 
ченка у Львові. 

Уривок твору, який дійшов до нас, становить собою початок великої 
епічної поеми, спільної зі «Словом» предметом зображення, проте за- 
думаної не лише як наслідування древньоруського епосу, але і як пере- 
робка «Саги про Фритьофа» видатного шведського поета Ісайї Тегнера 
(1782--1846). 

Задум написати цю поему в Ю. Федьковича виник під кінець 60-х 
років, тобто в час, коли поет інтенсивно працював над «Словом», перек- 
ладаючи його. Проте ми маємо безпосередні свідчення, що перші роз- 
діли поеми були готові на початку 70-х років. Про це говорить Р. За- 
клинський, посилаючись на спомини М. Бучинського, який перебував 
у близьких стосунках з буковинським співцем. «Коли Федьковича по- 
кликано до Львова на редактора просвітніх книжечок,-- говорить 
М. Бучинський, - - вступив він до мене в Станіславі. В якийсь час потім 
приїхав я до Львова на нараду із-за заснування тов. ім. Шевченка, а 
заставши там М. Драгоманова, пішли ми вдвійку відвідати Федьковича. 
Був він тоді маломовний, але проте радо відчитував уступи із зачатої 
епопеї про скандинавсько-руську старину, котра з виїмкою імені русь- 
ких князів і героїв видалась мені наслідуванням мало звісної тоді в 
Галичині «Егії|аїз5аре» 19, 

Ми припускаємо, що письменник хотів зацікавити своєю поемою 
М. Драгоманова, тому й зачитував йому окремі розділи, тому й, зреш- 
тою, чистовий рукопис поеми опинився і був знайдений в особистому 
архіві останнього. Чи вдалося буковинському соловієві повністю вико- 
нати свій великий поетичний задум? Для прямої відповіді на це питан- 
ня у нас нема переконливих фактів. Однак можна здогадуватись, що 
письменник припинив роботу над цією великою поемою, бо інакше, як- 
би вона й не збереглася, то все одно сліди її залишилися б у листуван- 
ні Ю. Федьковича та його друзів. Не міг би він промовчати, не спробу- 
вати опублікувати твору, якому присвятив багато творчих зусиль. Адже 
із початкових розділів поеми можна судити про весь задум як про ве- 
лику епопею, що могла б становити собою цілий том віршованих рядків. 

Довкола романічного сюжету про кохання Ігоря і Ярославни 
Ю. Федькович мав розгорнути широку картину побуту, соціальних від- 
носин та зовнішньо-політичної боротьби староруського суспільства ХІЇ 
ст. Слава Ігоря, тобто його воєнні походи, повинні би бути оспівані десь 

наприкінці поеми. Вони мали б становити її кульмінацію і розв'язку, та 

з тієї частини, що збереглася (понад 20 сторінок друкованого тексту) 

до них ще далеко. 
. Характерно, що в автографі поеми «Слава Ігоря» Ю. Федькович, 

який так гордився своїм іменем Юрій, уперто називає себе Ігорем. Пов- 
ний оригінальний заголовок поеми такий: «Слава Ігоря відписав Ігор 

Федькович». 

10 «Літературно-науковий вісник», 1901, кн. 1, стор. 20. 

ту



Починається текст поеми віршованою посвятою «Боярину Івану 
«Федоровичу» ", після якої йдуть ще чотири заспіви-звертання: «До 

Велеса!», «До Бояна!», «До Ісайї!», «До Ігоря!». І лише після цього 

починається основна, сюжетна частина поеми, з якої збереглося чотири 

розділи: І -- «Княждвір»; П-- «Ігор і Ярославна»; ПІ-- «Ігор і Доб- 

ринич»; ІУ -- «Ярослав і Олеш». 
Винятково ремінісцентний, насичений трансформованими образами 

«Слова», характер має вступна частина поеми -- посвята і заспіви. 

Вражає легкість і майстерність, з якими Ю. Федькович оперує цими 

образами, Без сумніву, на цьому позначився той факт, що автор узявся 

до написання твору незабаром після своєї роботи над перекладом 
«Слова», коли його уява була ще збуджена : в голові роїлись мотиви 
та образи давньоруської поеми. 

У посвяті Ю. Федькович звертається до Ї. Федоровича як до одно- 
го з чільних діячів народовського руху в Галичині. Проблеми, які в 
ній поет поставив, мають наскрізь сучасний і злободенний характер, але 
висловлені вони за допомогою дуже влучно, а іноді й досить химерно 
переосмислених виразів «Слова». Цих переосмислень так багато, що 
докладний аналіз їх перетворюється в занадто копітке заняття. Важко 
врахувати і пояснити всі моменти, а можливо це й не зовсім доцільно. 
Тому ми не будемо зупинятись на явних самоочевидностях. 

Вже перша строфа посвяти, що має форму досить вправної антите- 
зи, складається з розрізнених, але пов'язаних воєдино образів «Слова» 
зі заперечним змістом, так би мовити, «мінусовим знаком»: 

Не синього шеломом вип'ю Дону, 
Ні соколів я на лебедів стадо 
На лови пущу, але ліпо й радо 
У золотії струни я задзвоню !?. 

Таким чином, у сучасному письменникові політичному житті Украї- 
ни Ю. Федькович покладає великі надії на своє поетичне слово. Поет 
висловлює віру в те, що дзвін його поетичних струн рокотатиме по всій 
Україні, і слава про нього лунатиме не тільки в селянських хатинах, але 
й «переселиться в палатн», «на княжеськім засяде троні». 

Правда, поет хотів би приломити спис у чужому полі та перегоро- 
дити рідну землю багряним щитом. Хотів би він осідлати «борзі комо- 
ні» і полетіти на половців. Що то за коні, хто ті половці? Це святі та кри- 
латі коні розуму-- знов таки дуже складне метафоричне осмислення 
поетичної творчості, а половці -- це сучасні вороги українського наро- 
ду: польська шовіністична шляхта, російський царизм. 

Ла тяжко, пане, бути полонену! 
Ще тяжче бути полонену дуром, 
Найтяжче же тим сіверним Овлуром, 
А пренайтяжче -- за рублі куплену 13, 

Цими образно-опосередкованими рядками поет виступає проти ду- 
ховного рабства, у яке добровільно «здуру» запродувала себе частина 
галицької інтелігенції, йдучи на службу до польсько-шляхетських гно- 
бителів. А промовистий натяк на полонених, що продалися за рублі - 
це виступ поета проти галицьких москвофілів, які були платною аген- 
турою царизму. 

В уяві поета постає образна картина наступу ворожих сил на рід- 
ну землю, на рідну культуру. Але разом з тим поет висловлює віру 
в непереможність свого народу: 

п Багатий галицький поміщик підприємець, що підтримував народовські видання. 
2 Ю. Федькович. Слава Ігоря. Писання Осипа Юрія Федьковича. Перше 

повне і критичне видання, т. П, у Львові, 1902, стор. 473. 
ІЗ Там же, стор, 474. 

- 

80



І чую вже опівночі теліги, ; 
Як в Осмомисла княжество ся точуть, 
І отьно єго престол присісти хочуть! , 
Да злат престол не стане за телігу; 
На юзі сіверну топитись снігу! 
Так мої віщі струни ми рокочуть ! 

Свої надії як на провідників народу в боротьбі Ю. Федькович пок- 
ладає на прогресивну українську інтелігенцію, до якої, очевидно, тоді 
зараховував й І. Федоровича: 

Боярине! -- як Дону є без моря, 
Главі без пліч, а без небісся зорям, 
Так Русі є без своєго боярства 15, 

Тут знову ми бачимо досить близьке за функцією використання 
афоризму «Слова»: 

Тяжко ти головь кроміб плечю, 
Зло ти тблу кром' головьі, -- 
Руской земли безь Игоря (30). 

Послідовно підкреслюючи, що на шляху до вільного гармонійного 
політичного і культурного розвитку українського народу в Галичині ве- 
ликою перешкодою стоїть польська шляхта, в цій же посвяті Ю. Федь- 
кович проголошує ідею дружби українського і польського народів, за- 
кликає українську і польську інтелігенцію до тісного співробітництва, 
яке стане запорукою розвитку обох братніх країн. 

Вся посвята І. Федоровичу складається з чотирьох пов'язаних між 
собою сонетів. Наступні заспіви-звертання мають також сонетну форму. 
Це чотири окремі сонети. 

Перший з них-- «До Велеса!». Ю. Федькович звертається до цього - 
давньоруського поганського божества як до покровителя поезії. Поет 
говорить, що йому не гоже почати свою пісню, поки не одержить Веле- 
сового благословення. Він просить: 

Подаждь же ми й орган, настрій ми й струни, 
Навчи й гармонії небесні руни, 
І віщі персти як на ні вскладати! 

П вооружи в огненії прамуни 
Ти мого духа «хай як море руне. 

І ме вовік ти славу рокотати 15, 

Все це не що більше як поетична умовність, спроба, перш ніж по- 
чати трудну і велику пісню власним голосом, торкнутися чарівних струн 
автора «Слова». 

Те ж саме можна сказати у зв'язку з другим заспівом -- «До Боя- 

на!» Звертаючись до Бояна, поет на цей раз химерно представляє свій 

творчий процес як плавання по невідомому, розбурханому і запіненому 

морі до жемчужних палаців Даждьбога. Він сподівається, що саме 
Боян-- цей символ творчого ясновидіння - вкаже йому шлях: 

И до тебе, Бояне, времен Траяна 
Віщуне, півче, творче, соловію, 
Й до тебе клоню ніжну свою скраню! -- 
До кого ж її склоню? --д'кому й смію?... 

Душа як море синє то леліє. 
По нему думн, як в неділю рано 
Лебеді білі, по тих фалях п'яних, 
Порозсувались, а оно лиш мріє, 

Як в срібні мглі запінене то море! 
О, Бояне, співацький наш ти княже, 
Десь Даждбога святі жемчужні двори?.., 

І 

м Ю. Федькович, Слава Ігоря. Писання Юрія Федьковича, т. І, стор. 474. 

15 Там же, стор. 476. 
16 Там же, М 

6. Українське літературознавство, вип. УТІЇ, 81



На тих шклянних леліють зорев горахі.. 
А хто-ж же путь до них мені покаже?.. 
Ти, Бояне, ти вічна моя зоря "7. 

Цікаво, що складний, створений самим же Федьковичем образ твор- 

чого процесу як плавання у відкритому морі художньо конкретизується 
за допомогою фрагментів і з мовних образів «Слова», вжитих з іншого 

приводу. Ми маємо на увазі такі фрагменти як «синє то леліє», що асо- 
ціюється із звертанням Ярославни до Дніпра: «Ть лелбяль еси на себб 
Святославли насадьм» (27); «лебеді білі»; «в срібній мглі» (27) тощо. 

Третій заспів -- «До Ісаї!» Поет звертається до автора «Саги про 
Фритьофа» Ісайї Тегнера. Звеличуючи шведського поста, він, на відміну 
від попередніх заспівів, вдається тут до образів із скандинавської мі- 
фології. Але і цей сонет співець Буковини завершує акордом, взятим зі 
«Слова»: 

Ти віщі персти на живія струни 
Поклав єси... ожили давні руни.., 
ДА я лиш стою, та й ся прислухаю! 18. 

І, нарешті, останній заспів -- «До Ігоря!». Поет вступає в інтимну 
розмову з безпосереднім героєм свого твору. Він називає його улюблен- 
цем Бояна, закликає його до походу, але не для того, щоб напитися 
шоломом Дону. Ні, перед Ігорем простилається тепер зовсім інша до- 
рога. Це путь увіковічнення його в художній творчості. І поет зверта- 
ється до героя з проханням допомогти йому у важкому ділі та благо- 
словити його почесний ї благородний намір: 

Тобі же, полюбовниче Боянів, 
Що синього хотів єсь випить Дону, 
Тобі ж коліно своє не приклоню? -- 
Заграли в срібло-злато вельми рано!.. 

В неділю вельми рано, князю й пане! 
Але ке в поход вже й непити Дону; 
Во струни золоті Бояни дзвоня 
У твою путь, у світлу путь Трояню! 

А ти пусти соколів десять пане, 
Соколів десять ясних вельми рано, 
На тих лебедів стадо; імої думи! 

А пі то я їх пущу мій соколе! 
Червоним щитом переложу поле! 
А ти благослови ми; Осмоуме! 19 

Цікаво, що в цьому сонеті поряд з чисельними образами, запозиче- 
ними безпосередньо зі «Слова», зустрічаються й такі, які Ю. Федько- 
вич використав із «вторинних» джерел, наприклад, із Шевченкового 
«Плачу Ярославни». А з цим переспівом, як із усією творчістю Кобза- 
ря, Ю. Федькович був тоді добре обізнаний. Ось чому він аж двічі 
повторює: «вельми рано», «в неділю вельми рано», Та й у заспіві «До 
Бояна!» натрапляємо на те ж саме «в неділю рано». Пригадаємо, що 
Шевченків переспів плачу Ярославни починається словами: 

В Путивлі граді вранці-рано 
Співає, плаче Ярославна 29, 

Два перші розділи, якими починається власне сюжет поеми, станов- 
лять собою ніби розгорнутий паралелізм. У розділі «Княждвір» 
Ю. Федькович подає мальовничу картину терема князя Олеша (за 
поемою батька Ярославни). Терем цей стоїть на березі Дніпра, а довко- 

17 Ю. Федькович. Слава Ігоря. Писання Юрія Федьковича, т. І, стор. 6/. 
І8 Там же, стор. 478. 
19 Там же. б 
20 Тарас Шевченко. Повне зібрання творів у десяти томах, т. ЇЇ. Поезії 

1847--1861. Вид-во АН УРСР, К., 1953, стор. 336. 

82



ла нього простягаються розкішні сади, дрімучі ліси. Поет зосереджує 
увагу на персоніфікованих образах гордого явора і ніжної калини, що 
тулиться до нього. Ці образи мають символічне значення. Їх прямий 
зміст розкривається у другому розділі «Ігор і Ярославна». Простим ко- 
ломийковим розміром поет розповідає тут про щире кохання юного 
Ігоря і красуні-князівни. 

Третій розділ «Ігор і Добринич» -- це вільний українізований і пе- 
релицьований у відповідності з вимогами сюжету про Ігоря і Ярославну 
перший розділ «Саги про Фритьофа». Ігор, який проходить на дворі 
батька Ярославни рицарський вишкіл, веде розмову із своїм старшим 
наставником Добринею. Добриня застерігає свого вихованця, радить 
вирвати з душі кохання до Ярославни, - вона ж бо йому не рівня. 
Задля неї він готовий на все, навіть кинутись на брань з самим Даждь- 
богом. 

Четверта пісня «Ярослав і Олеш», з одного боку, є наслідуванням 
відповідного розділу Тегнерової саги, а з другого, вона нагадує «Поу- 
чення Мономаха дітям» і споріднена із середньовічними моралізатор- 
ськими збірниками. В цьому розділі представлена така картина. Два 
старенькі князі, два нерозлучні друзі Ярослав і Олеш, збираючись про- 
щатися з білим світом, викликають на останню розмову своїх спнів 
Ігоря і Гнівоша. (Ігор у цій поемі є ніби сином Ярослава). Вони, особ- 
ливо Олеш, діляться з синами своїм великим життєвим досвідом, 
навчають їх, як їм далі жити, як керувати державою, закликають до 
взаємної дружби на все життя. Безпосередньо зі «Словом» цей розділ 
зв'язаний тільки деякими стилістичними прикрасами. Олеш, наприклад, 
ізрікає «злате слово», на голові у князів «буй кучер... як срібен сніг ле- 
ліє» ?, вони наче віщуни Бояни, то знов «неначе два времен старих 
Траяни» ?, що довго молодим, «як сиві два голуби... рокотали» 2. 

Розділом «Ярослав і Олеш» початок поеми «Слава Ігоря» обрива- 
ється. У збереженій частині навіть зав'язка твору ще не визначилася. 
Тому скласти якесь судження про те, якою мала би бути цілість, у нас 
немає можливостей. Ясно одне, що образ Ігоря і художній матеріал зі 
«Слова» посів би в поемі центральне місце. 

Таким чином, ми бачимо, що інтерес Ю. Федьковича до «Слова о 
полку Ігоревім» був тривалим і різноманітним. Найбільше він виявився 
в 60--70-х роках. Розпочався він з не цілком вдалої спроби зробити 
повний переклад пам'ятки, дійшов свого найвищого художнього вияву 
в майстерній поетичній варіації на тему плачу Ярославни. Досить од- 
номанітно позначився вплив «Слова» на оригінальній громадянській 
ліриці «буковинського соловія», зводячись в основному до навіювання 
легендарного образу Бояна -- символу поета і поезії. І, нарешті, гені- 
альна давньоруська поема наштовхнула Ю. Федьковича на величезний 
творчий задум-епопею «Слава Ігоря», - який залишився нездійсненим. 
Проте саме в написаних вступних розділах до цієї епопеї найповніше 
виявились досконалість, багатство і різноманітність ремінісцентного за- 
своєння та осмислення стилю і змісту славної пам'ятки. 

1 Ю, Федькович, Слава Ігоря, Писання Осипа Юрія Федьковича, т. ІЇ, 
стор. 486. 

22 Там же, стор. 492. 
23 Там же, стор. 494.



Б. В. ЛЕСЬКІВ 

Революційний демократизм 

Остапа Терлецького 

Середина 70-х--початок 80-х років ХІХ ст.-- надзвичайно важ- 
ливий період у розвитку прогресивної думки на Україні. Під впливом 
наростання класової боротьби провідною світоглядною концепцією ши- 
рокого кола передових громадських діячів стає революційний демокра- 
тизм, який у порівнянні з 40--60 роками набирає нових рис, особливос- 
тей. Головніші з них: започаткування робітничої тематики, засвоєння 
і поширення елементів марксистського світогляду, викриття експлуа- 
таторської суті капіталістичного ладу, визначення соціального питання 
як домінуючого у визвольних змаганнях народу, теоретичне засвоєння 
прогресивних знань, здобутків світової науки, зокрема прогресивних 
соціологічних знань, теоретична розробка питань національного визво- 
лення, теоретична боротьба проти українського буржуазного націона- 
лізму, обгрунтування необхідності демократичних свобод, політичного 
права кожної людини, поява революційно-демократичної публіцистики 
і журналістики, розвиток теорії критичного реалізму, започаткування 
дослідження проблеми партійності літератури. 

Ці особливості, риси свідчили про новий етап в розвитку ідеології 
революційного демократизму на Україні, етап, на якому розвиваються, 
видозмінюються його основні ідеї. В українській прогресивній літерату- 
рі, публіцистиці 70-х--80-х років ХІХ ст. ідея селянської революції стає 
фактично ідеєю селянсько-робітничої революції, поскільки основною 
революційною силою поряд із селянством зображується уже і робітни- 
чий клас. Для розвитку і пропаганди утопічного соціалізму на Україні 
того часу характерні ідеї громадівства. Більше поширеними вони були 
в публіцистиці, менше-- в художній літературі. 

Головніші моменти виявлення і поширення нових рис революційно- 
го демократизму на Україні (в хронологічному порядку): популяриза- 
торська, пропагандистська діяльність в 1874--1877 рр. віденського сту- 
дентського товариства «Січ», поява в 1875--1876 рр. «метеликів» 
О. Терлецького і С. Подолинського, львівський політичний судовий про- 
цес 1877--1878 рр., публіцистичні виступи О. Терлецького, С. Подолин- 
ського, згодом І. Франка, М. Павлика, вихід журналів «Громадський 
друг» (із «Дзвоном» і «Молотом»), «Світ». 

Чи не найбільш характерною і за світоглядом, і за діяльністю для 
цього періоду була постать Остапа Терлецького. Йому довелося жити, 
працювати, боротись, як писав І. Франко, в «пору тяжкого перелому, і в 
додатку судилося впасти одною з жертв того перелому». Місце, роль 

О. Терлецького в розвитку передової громадської думки на Україні 
визначаються його інтенсивною (хоча обмеженою лише періодом 70-х 
років) діяльністю щодо згуртування революційної молоді, ораторською 

1 Записки наукового товариства ім. Т. Г. Шевченка, т. 50, 1902, стор. І.



і журналістською публіцистикою, скромною за обсягом, але значимою 
за своєю актуальністю, гострою партійною принциповістю і войовничим 
пафосом, ненастанним пропагуванням передової світової науки, а в 
тому числі, за висловом І. Франка, «тодішнього марксівського соціа- 
лізму» 7. 

На позиції революційного демократизму Остап Терлецький став 
не відразу. У формуванні його світогляду слід виділяти період «народо- 
вецького ентузіазму», який тривав аж до 1869 р. Роки навчання У 
Львівському університеті (1869--1872) для О. Терлецького були періо- 
дом важкого душевного перелому, корінної переміни поглядів. З 1873 р. 
він розпочинає бурхливу громадську діяльність, проповідує серед молоді 
матеріалістичні, атеїстичні та революційні ідеї, встановлює контакти з 
гуртками революціонерів-народників Києва, Одеси. Цей період най- 
більш важливий у громадській біографії О. Терлецького. Після 1878 р., 
внаслідок судового процесу, переслідування поліцією, важкого захворю- 
вання 1 відчутних матеріальних нестатків, він відходить від громадсько- 
го життя, але від ідей соціалізму і революції не відступає. Більше 
того, відомий лист О. Терлецького до М. Шухевича 90-х років засвідчує 
наближення його до ідеології робітничого класу. 

Свою громадську діяльність О. Терлецький розпочинає юнаком в 
роки навчання у Станіславській гімназії. Цей період життя досить ши- 
роко і колоритно змальований в «романі із життя молодіжи» О. Тер- 
лецького, що пізніше увійшов у його працю «Галицько-руське письмен- 
ство 1848--1865 р.» З Гімназіальна, студентська молодь того часу вихо- 
вувалась на поезіях Маркіяна Шашкевича, Юрія Федьковича та інших 
прогресивних письменників, твори яких друкувались у журналах «Ве- 
чорниці», «Мета» та ін. Потім в Галичині появились поезії Т. Шевченка, 
які зробили переворот у поглядах молодіжи». «Новий нечуваний світ 
отворився нам із «Кобзаря», -- писав О. Терлецький,-- і молоде, свіже, 
незіпсоване серце відразу полюбило його. Зовсім іншим показався нам 
тепер мужик. Погорджений і зневажений до недавна, він нараз піднісся 
на висоту народного ідеалу»". Захоплена могутнім подихом музи 
Т. Шевченка молодь прагнула до громадської роботи. «Якимсь одним 
великанським поривом горячого серця, якимсь одним героїчним ділом 
ми хотіли, -- згадував згодом О. Терлецький,-- на шматочки пірвати 
ті кайдани, що всалися в тіло народне; хотіли перемінити усі ті відно- 
сини, що, тяжким каменем лежать на руках і ногах простого хлопа, -- 
ми думали: що тим одним поривом ми добудемо тому хлопові золотої 
волі» 5. 5 

Студентська гімназіальна молодь організовувалась у таємні това- 
риства, що називались «громадами», діяльність яких обмежувалась 
культурницькою роботою. Збір і запис фольклорних, етнографічних 
матеріалів, організація бібліотек, літературні вечори, підтримка наро- 
довських видань «Вечорниці», «Нива», «Мета», «Правда» -- ось основ- 
ний зміст діяльності «громад». Потрапивши відразу під вплив проводи- 
рів народовської партії, ці молодіжні організації весь свій запал і енер- 
гію звернули на захоплення старовиною. Ідеологи народовців не давали 
молоді програми реальної роботи, не вказували, де шукати шляхів бо- 
ротьби за поліпшення становища трудящих мас. Навпаки, вони відвер- 
тали молодь від «понурої дійсності» ілюзіями, необгрунтованими мрія- 
оми про визволення «неньки-України», що мало здійснитися незабаром 
за допомогою «просвіти» народу. Такі ілюзії були характерними і для 
членів Станіславської громади. На заснуванні громади в 1865 р. п'ят- 

2 Записки наукового товариства ім. Т. Г. Шевченка, т. 50, 1902, стор. І. 
З «Літературно-науковий вісник», т. ХХІМ, 1903, стор. 9. 
4 Там же. 
5 «Правда», 1874, ч. 18, стор. 750, 



чадцятирічний Остап Терлецький виступив з промовою, яка за формою 
і за змістом була характерною для того часу. О..Терлецький промовляв 
в стилі буйної сентиментальної фразеології. «Славні козаченьки, легі- 
ники руські любі та щирі, товариші і браття! Настає важка хвиля для 
нашої матері-України». Основну свою думку висловив так: «Інший на- 
став час і інший мусить бути спосіб борби. Замість гармат ми мемо 
боронитися наукою, замість гетьманів поставимо людей науки і воль- 
ного слова»". В «Нарисі історії філософії на Україні», де О. Терлець- 
кому відведено лише дві сторінки, в цілому правильно охарактеризова- 
но цю думку. «Терлецький, -- пише автор розділу, - не ставив питання 
про збройний шлях у знищенні експлуататорського ладу, він вважав, 
що це повинно відбутися мирним шляхом за допомогою освіти», 
Однак, доводиться дивуватися, чому така характеристика поглядів 
О. Терлецького дана без зазначення часу, без уваги щодо перемін у йо- 
го світогляді наступних років. А тому в авторів «Нарнису...» вийшло, що 
О. Терлецький -- такий собі поміркований народовець-еволюціоніст з 
деякими опозиційними поглядами відносно існуючого суспільного ладу, 
буржуазних партій. Він більш далекий від революційних ідей, ніж, на- 

приклад, М. Драгоманов ?. Невнясненим залишається питання: коли 
сприйняти таку характеристику поглядів О. Терлецького взагалі, то за 
якими мотивами він віднесений до революційних демократів? 

А втім, навіть при пильнішім ознайомленні з працею О. Терлець- 
кого «Галицько-руське письменство 1848--1865 рр.» можна побачити, 
що автор зовсім з інших позицій оцінює свої юнацькі ілюзії, фантазії, ро- 
зуміючи їх як своєрідну данину юності й часу. Це відчувається навіть 
у змалюванні згаданої вище промови «..Сльози затопили увесь кінець 
бесіди. Він голосно заплакав. Ніхто не переривав голосного хлоп'ячого 
плачу» ?. 

Перехід Остапа Терлецького на революційно-демократичні позиції 
стався не в один момент, не одним поштовхом. Цьому спричинилася 
протягом кількох літ низка більш і менш важливих факторів. Першим 
із них, очевидно, слід вважати полум'яну поезію «Кобзаря» , яка збу- 
дила в юному серці прагнення до подвигу, бажання трудитися в ім'я 
народу. Зрозуміти трудовий народ, пізнати його болі, його важке ста- 
новище у великій мірі допоміг Остапу Терлецькому його старший това- 
риш по гімназії Володимир Навроцький. Своїми виступами В. Навроць- 
кий започаткував в українській публіцистиці наукове дослідження еко- 
номічних умов життя трудящих мас, причин їх нужди, злиднів, голоду. 
В цьому О. Терлецький, як пізніше й І. Франко та М. Павлик, йшов за 
В. Навроцьким. Під його впливом О. Терлецький почав уже в гімназі- 
альні роки поступово звільнятися від народовських ілюзій, зокрема від 
«козакоманії» (захоплення молоді одягатися по-козацьки). Сприяло 
цьому і знайомство з «кобзарем Буковини» -- Ю. Федьковичем, який 
допоміг О. Терлецькому критично оцінити справжню суспільну значи- 
мість народовської журналістики ". Сумніви, вагання, розчарування ос- 
танніх років гімназіального життя перейшли під час навчання у Львів- 
ському університеті у корінну переміну поглядів. Це були роки глибо- 

б «Літературпо-науковий вісник», т. ХХІУ, 1903, стор. 166--167. ; 
7 Нарис історії філософії на Україні. «Наукова думка» К., 1966, стор. 297. (У 

наведеній вище цитаті з промови О. Терлецького слово «боронитися» замінено в «На- 
рисі...» на «боротися» І це, на жаль, не поодинока помилка у загалом солідній праці). 

8 Порівняй в «Нарисі..» сторінки 244--925| та 297--298, 
9 «Літературно-науковий вісник», т. ХХІМ, 1903, стор, 168. 
10 Відповідаючи на одий з листів О, Терлецького, Ю. Федькович писав про го- 

ловний орган народовців: «Поравла» не варта й тибулі печеної, пі щоло верха, ні 
щодо середини, а до таких органів я не пишу» (Юрій Федькович. Твори в двох 
томах, т. ІП, К. 1960, стор. 440.). 

86



кого, інтенсивного ознайомлення О. Терлецького з досягненнями світо- 
вої науки, літератури, публіцистики. 

До 1870 р. відноситься спроба О. Терлецького і В. Навроцького 
видавати у Львові сатиричний журнал «Громадський дзвін». Із підго- 
товлених для часопису матеріалів варта уваги дотепна сатира О. Тер- 
лецького «Нема в світі, пане-брате, як мої ягнята», спрямована проти 
народовського фальшивого патріотизму ". До цього періоду відносить- 
ся і «меморіал» О. Терлецького у справі заснованої в той час «Просві- 
ти». Один із його сучасників назвав цей «меморіал» першим опозицій- 
ним виступом О. Терлецького проти «патріотів-народовців З. На жаль, 
про цей виступ відомо мало. 

Вирішальний вплив на формування світогляду Остапа Терлецького 
мали два видатних громадських діячі -- Михайло Драгоманов і Сергій 
Подолинський. Якщо перший допомагав О. Терлецькому систематично 
знайомитись з головнішими напрямками передової науки, літератури в 
Європі, відкрив йому величний світ російської літератури, журналісти- 
ки, то другий сприяв знайомству його з працями К. Маркса, Ф. Енгель- 
са. О. Терлецький не став послідовним марксистом, зрештою, як і 
С. Подолинський. Вони належали до тих небагатьох громадських діячів, 
котрі в 70-х роках ХІХ ст. енергійно пропагували на Україні окремі, 
сприйняті ними, ідеї великих мислителів. Цьому служили «віденські 
метелики», вечори студентського товариства «Січ», зустрічі, зібрання 
молоді. В нарисі про О. Терлецького І. Франко згадує, що саме через 
товариство «Січ» йшла в Галичину пропоганда ідей Маркса ". Відома 
письменниця Наталія Кобринська від «січовиків» одержувала твори 
Бокля, Маркса та ін." 

У 1873 р. О. Терлецький стоїть уже на зовсім інших ідейних пози- 
ціях, ніж у 60-ті роки. М. Драгоманов засвідчує у своїх «Австрорусь- 
ких споминах», що для нього була навіть дивною та корінна переміна. 
яка сталася в поглядах, освіті О. Терлецького за якихось два-три ро- 
ки 5. Соціалістичні й атеїстичні ідеї ставали предметом дискусій, до- 
повідей на засіданнях товариства «Січ», і відгомін їх розходився по 
Галичині. В одній із промов 1873 р. О. Терлецький так висловився про 
зміни у своїх поглядах: «Я вважав за свій обов'язок засади свої перед 
вами виповісти, я їх не в одній днині добув собі, а мене то стояло 

довгої, часом дуже тяжкої, дуже прикрої борби, нім я міг пірвати із 
усіма традиціями, котрі я виніс із-під батьківської стріхи» !9. Ці слова 
підсумовують складну внутрішню боротьбу у світогляді О. Терлецького, 
яка закінчується перемогою атеїстичних, соціалістичних, революційних 
ідей. 

Влітку і восени 1873 р. О. Терлецький виступав з доповідями на 
засіданнях товариства «Січ», які лягли в основу статті «Галицько-русь- 
кий нарід і галицько-руські народовці», що наступного року появилася 
друком у, журналі «Правда». У статті дається гостра, принципова кри- 
тика ідеології народовства з позицій революційного демократизму. 

І. Франко писав згодом, що О. Терлецький критикував галицьке наро- 
довство «за ті ілюзії, які давніше щодо нього робив собі сам автор, 
за ті розчарування, які прийшли з літами» М. 

Пп «Стара Україна», 1924, Хе 6--7, стор. 114--115 . 
ІЗ «Молода Україна», 1902, ч. 4, стор. 97--98, 
18 ЗНТШ, т. 50, 1902, стор. 23--24. ба 
МО. Дучимінська, Наталія Кобринська як  феміністка, Коломия, 1934, 

сгор. 10. 
2 І5 М. Драгоманов, Австро-руські спомини (1867--1877), ч. І, Львів, 1889, 

стор. 115--116. як 
І6 Інститут літератури ім, Т, Г. Шевченка АН УРСР. Рукописний відділ, ф. 3, 

ХХ» 2915, стор..226. 
ї7 ЗНТШ, т. 50, 1903, стор. 23. 

87



О. Терлецькому було і важко, і гірко «писати гостру критику на 

себе самого, перед усім світом показувати свої блуди, нівечити свої вчо- 
рашні ідеали» З. Але він не міг не винести остаточного присуду всьому 
народовському рухові, в якому і сам брав колись участь: «Той ідсалізм 
не здався в нашім молодім житті народнім до нічого, не приніс жад- 
них результатів, котрими ми могли б похвалитися! Гіркі овочі, які вро- 
дилися з його пишного цвіту, кожної хвилі показують нам, що то пое- 
тичне життя недавньої нашої минувшості було тільки одним великим 

блудом» 73. 
О. Терлецький дає грунтовну критику «просвітньої» програми наро- 

довців 29 (тієї самої програми, котрої, як виходить за «Нарисом історії 
філософії на Україні», О. Терлецький начебто не цурався ніколн), ана- 
лізує видані «Просвітою» популярні книжечки, підкресліоючи, що вони 
не тільки не дали жодної користі для народу, але й приносили шкоду, 

бо «запаморочили його світогляд, його духовне життя» ". Ще різкіше 
виступає О. Терлецький проти «тісного світогляду виключного націона- 
лізму» народовців, що серйозно перешкоджав поширенню передових 
ідей. 

Однією з найважливіших заслуг О. Терлецького було те, що він чи 
не першим в українській публіцистиці рішуче і відкрито поставив пи- 
тання соціальне. На його думку, це є центральна проблема усіх виз- 
вольних змагань. Від її здійснення залежить вирішення інших проблем 
життя народу -- національної, «просвітньої» та ін. «А коли йому не ви- 
робимо справедливого соціального положення і не дамо йому окрім 
літератури більш нічого, то він нам в лице плюне і усю нашу літерату- 
ру під ноги нам кине, бо йому не літератури тепер треба, не поезії, а 
хліба» 23. 

О. Терлецький все-таки дав у своїй статті начерк програми дій на 
майбутнє. Правда, досить схематично, коротко, поскільки за задумом 
автора програмовим питанням мав бути присвячений один з наступних 
розділів, не надрукований, а, можливо; й не написаний. Для «залагод- 
ження питання соціального», на думку О. Терлецького, треба не півмір, 
не декламацій, а «основної переміни нашого дотеперішнього життя на- 
родного. А до переміни потреба людей, котрі б її уміли перепроводити, 
а для людей потреба зрозуміння положення народного, потреба науко- 
вої праці, великого знання» З. 

У цих трьох ступенях соціальної боротьби найцікавіше і найважли- 
віше для нас вияснити, що розумів О. Терлецький під словами «основ- 
на переміна». 

Очевидно, автор не міг виразніше писати з двох причин: через цен- 
зуру зовнішню -- поліційну та внутрішню -- редактори-народовці не до- 
пустили б відвертого революційного заклику на сторінках свого журна- 
лу. Адже стаття О. Терлецького появилась у «Правді» завдяки енер- 
гійному втручанню киян, які давали кошти на журнал (а інших статей 
О. Терлецького народовці уже не допустили на сторінки часопису). 

І все ж таки у статті революційність відчувається. О. Терлецький 
робить короткий екскурс в історичне минуле, щоб на основі його логіч- 
но вивести таку думку: «Соціальні революції нашого народу мають для 
нас нині ще безпосереднє значення» ". Оптимістично звучать прикінцеві 

18 «Правда», 1874, ч. 18, стор. 752. 
і9 Там же, стор. 753. 
20 Див.: Там же, стор. 757--761, 
3 Там же, стор. 760. 
2 Там же, стор, 763. 
23 Див. Там же. 
з Там же, стор. 762.



слова статті, в яких виражена віра у «всесвітню бурю» 55, яка повалить. 
несправедливий експлуататорський лад. До 1874 р. так сміливо в ук- 
раїнській журналістиці не виступав ніхто. 

З особливою енергією береться О. Терлецький до громадської 
діяльності після відвідання Києва в 1874 р. Там М. Драгоманов і С. По- 
долинський знайомлять його з членами «Молодої громади» та з гурт- 
ками револіоційних народників. Це був час, коли діячі «Молодої грома- 
ди» пропагували соціалістичні революційні ідеї, носили в одній кишені 
«писання батька Тараса, а в другій -- Маркса» ?, Громадівці й народ- 
ники шукали можливостей вести спільно боротьбу проти царизму. Про 
цей період київських гуртків згадує в листі до М. Драгоманова видат- 
ний революціонер-народник А. Желябов: «В той же час сколихнулася 
українська громада і, вірна основному принципу народолюбства, -- 
задумала цілий ряд заходів на користь рідної України... Я бачив роз- 
квіт тамошньої громади, її живі начинання. Повільно, але безпереривно 
зливались там в один два революційні потоки - - загальноросійський і 
український» 27, 

В листі А. Желябова мовиться про дві зустрічі -- в Києві та Оде- 
сі, - на яких йшлося про організацію закордонного революційного ви- 
давництва та журналу «Громада». На київській зустрічі влітку 1874 р., 
що відбулася на квартирі М. Ковалевського, були присутні з галичан 
О. Терлецький, з одеситів -- видатний революціонер І. Ковальський. 
Тоді ж було вирішено редактором майбутнього журналу призначити 
О. Терлецького. Прихильний до революційного руху Я. Шульгін пожерт- 
вував для майбутнього видання 10000 крб. Було створено «метеличний» 
фонд для видання книжечок-метеликів, яким розпоряджався «Комітет 
дванадцяти на Подолі». Очевидно, саме ці заходи мав на увазі А. Же- 
лябов. В згаданому листі він називає М. Драгоманова «представником 
українського революційного напрямку» 5. Двома причинами можна по- 
яснити таку характеристику М. Драгоманова, з якою той сам не був 
згідний (М. Драгоманов не відписав А. Желябову і не побажав вико- 
нувати його прохання: бути представником революційних народників на 
арені європейської журналістики). По-перше, в час їхніх зустрічей -- 
1874--1875 рр.-- М. Драгоманов, мабуть, ближче, ніж будь-коли стояв 
до революційних діячів. По-друге, у багатьох громадських справах він 
тоді діяв спільно з С. Подолинським, О. Терлецьким та іншими рево- 
люційно настроєними діячами. Природно, що А. Желябов зарахував і 
М. Драгоманова їх однодумцем. 

Із планів, намічених на зустрічі 1874 р. у Києві, було частково: 
здійснено видання революційних «книжечок-метеликів» у Відні. Захода- 
ми О. Терлецького вийшли «метелики» -- «Парова машина», «Про бід- 
ність. Розмова перша», «Правда», «Правдиве слово хлібороба до своїх 

земляків». Останню, а також набрану «Казку про чотирьох братів» 
віденська поліція конфіскувала і на цьому видання припинилося, Авто- 
ром перших двох книжечок був С. Подолинський, інші -- перекладені 
з російського. Зокрема, брошуру «Правда», яка називалась в оригіналі 
«Хитрая механика», прислано О.Терлецькому з Одеси» ?. 

Віденські «метелики» відіграли немаловажну роль у пропаганді 
революційних ідей, Їх характеристиці присвячені солідні праці радян- 

ських дослідників 99, Необхідно лише підкреслити: О. Терлецький як 

25 «Правда», 1874, ч. 18, стор. 763. 
26 ЗНТШ, т. 116, 1913, стор. 183. 
27 «Бьлое», 1906, Х» 3, стор. 71. 
28 Там же, стор. 72. 
29 М. Драгоманов. Листи до І. Франка і інших. Львів, 1908. стор. 22. 

39 Див. Л. Я. Корнійчук, І. М. Мешко. Економічні погляди С. А. Подо- 

линського. Вид-во АН УРСР, К., 1958; С. А. Пашук. Соціологічні та суспільно- 

політичні погляди С. А. Подолинського, Вид-во Львівського ун-ту, 1965. 

89



видавець наголошував, що між ним і авторами «метеликів» немає жод- 
них ідейних розходжень. «Нема ніякої ріжниці між нами,-- писав він 
одному із своїх колишніх товаришів.-- Я собі заслужив на ту честь і 
Ви мені того не відбирайте. що мені належиться». В цьому ж листі 
О. Терлецький розкриває плани, що їх він та його однодумці пов'язують 
з виданням «метеликів»: «На що печатаються популярні галицькі мете- 
лики, як не на те, щоб були в Галичині люди? І чи ж єсть лучший спо: 
сіб пропаганди, як книжка?.. А як будуть люди, то такі кпижки-мете- 
лики зійдуть на другий план, а на перший план вийдуть люди, а з 
ними акція освободження» У. В іншому листі публіцист більш відкрито 
пише, яких людей повинні виховати «метелики» та інша революційна 
література. Це повинна бути «добре зорганізована партія істинних на- 
родовців-революціонерів» У. 

Про саму революцію, про «акцію освободження» ми не знаходимо 
ні в публіцистиці, ні в листуванні жодних згадок. Немає у спадщині 
О. Терлецького споминів про дружбу із С. Подолинським, що тривала 
майже десять років. Це були найкращі роки у житті як одного, так 
і другого. Зовсім мало фактів є про зв'язки О. Терлецького з револю- 
ційними народниками Одеси. А що ці зв'язки були досить міцними, 
свідчить твердження І. Франка в одному з листів 1879 р. про намір 
О. Терлецького переїхати до Одеси У, Лише із споминів Я. Окуневсько- 
го відомо, що О. Терлецький був посередником добровольців, які пере- 

ходили з Росії в Сербію і Герцоговину на допомогу повстанцям, «торгу- 
вав і пробував їм револьвери та рушниці.., добирав їм ятагани» 25. Не- 
має більш конкретних фактів про близьке знайомство О. Терлецького 
з народником Іоніним 29, який особисто пережив трагедію Паризької 
комуни. Очевидно, листи з відомостями про це були знищені через не- 
"одноразові ревізії, поліцейські переслідування. 

О. Терлецький надто добре усвідомлював, якої великої підготовки 
вимагає «акція освободження», розумів і ту історичну місію, яка при- 
пала на його сучасників. У одному з листів він визначає їх основне зав- 
дання: підготувати пролетаріат до вирішальної боротьби з капіталіз- 
мом. «Час, котрий по сім акті прийде, вже наш» 2?,-- так висловив у 
1890 р. О. Терлецький свою віру в перемогу робітничого класу. 

з Галичина й Україна в листуванні 1862--1884, ч. І. «Пролетар», Харків-- 
Київ, 1931, стор. 344. 

32 Там же, стор. 345. 
33 Там же, стор. 263. 
3 Див: Іван Франко. Твори в двадцяти томах т. ХХ, ДВХЛ, К. 1956. 

стор. 50. 
35 є«Літературно-науковий вісник», т. ХХ, 1902, стор. 172. 
28 Галичина й Україна в листуванні 1862--1884, ч. І. стор. 460. 
37 ЗАЛОРАНИ філіал. Центрального державного історичного - архіву, ф. 362. 

«оп. І, арк, 4.



я, 

ІПАЧОВСЬКИЙ 

Бідгуни поезій Шевченка 

в польській літературі 

другої половичи ХІХ ст. 

Твори Тараса Шевченка стали широко відомими серед польської 
тромадськості з 60-х років ХІХ ст. у перекладах Л. Совінського, В. Си- 
рокомлі, А. Гожалчинського, П. Свєнціцького та інших польських поге- 
тів. Польські шевченкознавці цього часу у своїх наукових досліджен- 
нях висвітлили і ряд питань з життя та діяльності українського Кобза- 
ря. Серед них виділяється Гв. Батталія, автор праці «Тага5 З7емсгепКо, 
х2усіе і різта і|еро» (Львів, 1865). У польській літературі другої поло- 
вини ХІХ ст. заслуговує уваги ще одне питання, пов'язане з іменем 
Шевченка; творче використання його поезій польськими письменниками 
в оригінальних творах. Коли переклади поезій Шевченка на польську 
мову та польське шевченкознавство вже одержали належну оцін- 
ку, то про відгуки Шевченкових поезій у польській литературі є тіль- 
ки окремі згадки. У зв'язку з цим розглядаємо це питання у даній 
статті. 

У другій половині ХІХ ст. до поезій Т. Шевченка з метою їх твор- 
чого використання звернулися такі польські поети і прозаїки: В. дно 
комля, Л. Совінський, П. Свєнціцький і С. Грудзінський. 

Владислав Сирокомля (Людвіг Кондратовнич, 1829--1862), один з 
перших популяризаторів Тараса Шевченка на польській землі, відомий 
у польській літературі своїми гавендами і ліричними віршами на теми з 
життя дрібної шляхти і селянства («Огодгопу ап РДерогбє», «/апКо 
степіагпік», «РосгбуПоп» та ін.). На Україні твори В. Сирокомлі поши- 
рювались у перекладах М. Старицького. Сирокомля, за словами Франка, 
«талановитий і дуже продуктивний поет». Співставляючи його з сучасним 
йому поетом Вінцентим Полем, український критик заявив: «У Сироко- 
млі почуття дійсності було живіше, ніж у Поля; його малюнки мають 
більше крові і нервів, він, хоч малює в рожевім світлі життя дрібної 
шляхти, але не замикає очей на їх хиби («ВІЇ спіорбм раїка, рої! роггаї- 
Ка, тіа! агепдагга, 2 Кібгут гогмада!, сгу Бреда мо|пу, сгу стаз зроКої- 
пу»). Особливо радо він малює постаті тих шляхтичів, що воювали під 
Наполеоном, і ніде недоходить до величання шляхетського самодурства, 
як се робив Поль («Ратіеїіпікі Вепедукіа ХМіппісКіесо»)!. Схвалення за- 
слуговують і твори Сирокомлі, спрямовані на захист селян, на звільнен- 
ня їх з кріпацтва. Сирокомля -- поет-демократ. У його поетичній спад- 
щині почесне місце посідають переклади латинських віршів польських 
поетів ХМІ--ХМІЇ ст. (К. Яніцького, Я. Кохановського, С. Кльоновича, 
С. Шимоновича і С. Сарбєвського), а також поезій О. Пушкіна, Т. Шев- 
ченка, М. Некрасова та І. Нікітіна. 

' ван Франко. Твори в двадцяти томах, т. ХМ. Держлітвидав України, 
К. 1955, стор. 201. 

91



З Шевченкового «Кобзаря» Сирокомля переклав такі твори: «Пе- 

ребендя», «Тополя», «Причинна», «Тече вода в синє море», «Вітре буй- 

ний», вітре буйний», «Тяжко-важко в світі жити», «Нащо мені чорні 

брови», «Їван Підкова», «Тарасова ніч», «Гамалія», «Катерина», 

і «Наймичка». Порівняння перекладів цих творів з їх оригіналом веде 

до висновку, що Сирокомля перекладав за третім виданням «Кобза- 
ря» (1860). Друком переклади Сирокомлі «Тага5а УЗ7емстепКкі Коб- 

гаг2» -- видано вже після його смерті (1863). На підставі цих даних 

можна твердити, що Сирокомля здійснював переклади цієї збірки від 
січня 1860 р. до початку березня 1861 р. (про Шевченка згадує в перед- 
мові як про живого поета). З цього випливає, що Сирокомля перший 
з польських поетів склав суцільну збірку поезій Шевченка на польську 
мову, якщо не брати до уваги кількох перекладів Совінського. Є під- 
стави навіть висловити думку, що Сирокомля був звайомий з окреми- 
ми творами Шевченка ще перед третім виданням «Кобзаря». 

До такого висновку веде його вірш «Іігпік міозкому», що нагадує 
до деякої міри Шевченкового «Перебендю». Твір Шевченка був уже 
поміщений у першому виданні «Кобзаря» (1840), вірш Сирокомлі по- 
ходить з 1852 р. В обох творах змальовано образ співця, що служить. 
інтересам народних мас. Правда, твір Шевченка більш майстерний і 
безпосередніший, ніж віпш польського поета. Сипокомля шигше змальо- 

вує образ народного кобзаря, але у нього немає Шевченкової стислості, 
навпаки, його характеризує багатослів'я. Однак ідейний зміст обох тво- 
рів виявляє багато спільного. Польський літературознавець В. Спасо- 
вич, зупиняючись на поезії Сирокомлі «Іїгпік міозкому», писав, що 
автор ставив перед собою мету бути народним поетом і тому «в бага- 
тьох випадках став споріднений з Тарасом Шевченком». Далі дослід- 
ник конкретніше внявив те, що споріднює Сирокомлю з Шевченком. 
«В обидвох поетів, -- писав Спасович, -- ця ж простота і свіжість вра- 
жень, однакове майже захоплення природою досить убогого краю, цей 
же реалізм у змалюванні звичайних предметів, взятих переважно з 
сільського життя» ?. Спостереження В. Спасовича досить правильні. 

Поезії Т. Шевченка більш виразно, ніж В. Сирокомля, творчо ви- 
користали такі польські письменники другої половини ХІХ ст. як Л. Со- 
вінський, П. Свєнціцький і С. Грудзінський. Протягом тривалого часу 
вони проживали на Україні, де вивчали життя трудового народу, його 
народну поетичну творчість та твори українських письменників, зокре- 
ма Т. Шевченка. 

Леонард Совінський (1831--1887), син шляхтича з Поділля і селя- 
нки-кріпачки, увійшов у історію польської літератури як поет і драма- 
тург. Хоч Совінського вважають епігоном романтиків, проте в його пись- 
менницькій спадщині чимало цінного. І. Франко високо оцінив Л. Со- 
вінського як письменника. Це «гарячий демократ, -- писав український 
критик, -- Бі, людовець, сказати б по теперішньому -- він не вагався В 
своїх віршах не раз висловлювати думки, що вибігали далеко поза 
обсяг того, що було приняте і приличне в салонах не тільки шляхти, 
але ліберальної та поступової буржуазії... Своїм різким, мужеським 
характером, що бажає діла, характеру і сили, що вміє гаряче любити і 
гаряче ненавидіти, Совінський являється безпосереднім наслідником: 
музи Гощинського»?. Згадуючи про С. Гощинського, І. Франко мав, 
очевидно, на увазі українську тему в творчості Л. Совінського. Фак- 
тично Україна займає у Совінського помітне місце. Висвітленню цієї 

2їУ/. 5раз5омісх, МЛадузіам Зугокотіа, 5іцдїцт ІйегасКіе, Ілубм, Вібіоїека 
Мгбмкі Ме 106--107, без року видання, стор. 7. Тут і далі цитати з польських праць 
подаємо в перекладі на українську мову. 

ЗІван Франко. Твори в двадцяти томах, т. ХМІІ, стор. 207. 

92



проблеми Р. Таборський присвятив окрему статтю , хоч не розглянув 
у ній усіх питань. 

Л. Совінський добре володів українською мовою, вивчив побут на- 
шого народу та його фольклор. Усе це давало йому можливість з успі- 
хом перекладати на польську мову зразки народної творчості, поеми 

(Т. Шевченка, «Гайдамаки» і «Наймичка», ліричні поезії Кобзаря, які 
не втратили свого значення по сьогоднішній день. 

Серед оригінальних творів Л. Совінського на українські теми най- 
більш цінною є його трагедія «Ма ЮКгаїпіе», опублікована в 1873 р. у 
Познані без зазначення автора. Відтворюючи картини польського пов- 
стання 1863 р. на Україні, драматург гостро виступив проти шляхет- 
ської верхівки, солідаризуючись з тими представниками польської та 
української інтелігенції, яких турбували важкі умови життя народних 
мас. Багато симпатій і співчуття виявив автор до селян України. У цих 
сценах п'єси помітні ремінісценції з творів Шевченка. Так, наприклад, 
селянка Ганна, яка роздумує над долею своєї дитини (друга сцена про- 
лога) нагадує Ганну з Шевченківської «Наймички». Відгомін Шевчен- 
ка відчутний і в інших сценах. Г. Вервес справедливо підмітив, що «у 
гнівних словах селян на адресу поміщиків відчуваємо обурення і нена- 
висть, навіяні пристрасно-революційною музою  Шевченка»?. Крім 
того, в другій сцені, де Чарниш, Віюк-Залізняк, Уляна та інші дійові 
особи обговорюють долю народних мас у тогочасному суспільстві, Мар- 
ко з метою з'ясування їх революційних настроїв, декламує вірша Шев- 
ченка «Нащо мені женитися» в польському перекладі (розуміється 
здійсненому Совінським). Ось уривок цього перекладу: 

Міе Беде -- піе -- іа сидгусіп іга2ба Ма ме5еїїзКо Бгасі їїит 
Саредзаї, ріїпомаї... -- 2 окоїа 5іс Пасху; 

Міе БеЧде м сийге| сНасіе іа Мапіезіе 5ігаеїб і тіесабум Пик, 
Бак 5міекгу саїом/аї... І фгіаїа муїослу... 

А Іеріе| іа музіаріс мат А 5Кого |ц? па БагКкасії 5м усі 
МУ Біекіїпут дирапіе -- ХУпіо5а тіе м бміеНісе; 

Роде тпа Кой Когасху ші -- Тармагіа мга? іузіасе 5іг7еї, 
І ху 5іер, оіатапіє! Никпа БиКомпісе 9, 

Ця поезія, зокрема її ідейність, викликала захоплення у слухачів. 

Герої п'єси згадували Шевченка добрим словом, назвали віщим пое- 

"том-атаманом. На основі творів Шевченка Совінський робив висновки 

для поляків, вважав, що необхідно спільно боротися за кращу долю 

українського і польського народів. Це засвідчують виступи окремих 

дійових осіб п'єси. | . : 

Твори Шевченка, які дуже добре знав Совінський, допомогли йо- 

му відтворити картини з життя українських селян у трагедії «Ма ІЮК- 
гаїпіе», яку польські критики визнали одним з кращих драматичних 
творів про польське повстання 1863 р. і ма 

Серед польських письменників, на творчості яких найширше ло- 

значився вплив Шевченкового «Кобзаря», чільне місце займає Павлин 

Свенціцький, що виступав під псевдонімом Павло Свій, П. Стахурсь- 

кий, Д. Лозовський і Зорян. Його життя і діяльність дуже тісно звя- 

зані з Україною. П. Свєнціцький народився Ї2 вересня 1841 р. в селі 

Варшиця Махновського повіту на, Київщині в сім'ї дрібного шляхтича, 

вчився у Кам'янець-Подільській гімназії, в Київському університеті, 

4Рр Табогзкі. Цкгаїпа ху Бмдгсгобсі Іеопагіфа ЗомійзКіеро, Зіауіа огіепіаї із. 
Х/агзтама, 1960 (ІХ), ХМ» 2, стор. 371--381. й 

5 Д. Вервес. Головні проблеми українсько-польських літературних взаємин Да 
ХІХ ст. К., 1958, стор. 25. 4 

ние о ли і. Ма ОКгаїпіеб. Рохпап, 1873, стор. 49--50. Вперше цей переклад 
«був опублікований в 1860 р. у газеті «Кигіег М/йЙел5кі» (Ме 63). 

93



брав участь у польському повстанні 1863 р. Після його поразки посе- 
лився у Львові, де зразу ж як актор і драматург включився в роботу 
українського театру та плодотворно виступав на ниві польського й ук- 
раїнського письменства: писав оповідання, повісті, поезії та драматич- 
ні твори польською і українською мовами. Редагував журналі «5іоїо» 
і «Можміпу», викладав українську мову в академічній гімназії. Активну 
діяльність П. Свєнціцького перервала в 1876 р. передчасна смерть. 
І. Франко позитивно оцінив П. Свєнціцького як невтомного поборника 
польсько-українського культурного єднання, назвав його щирим демо- 
кратом і поступовою людиною серед тодішніх поляків 7. 

З цілого ряду питань, пов'язаних з літературною діяльністю: 
П. Свєнціцького, на сьогодні ще не повністю досліджених, особливий 
інтерес викликає його ставлення до ПіІевченка, зокрема використання 
ним поезій Кобзаря у власних творах. 

Уже як студент Київського університету Свєнціцький зацікавився 
Шевченковим «Кобзарем» і пильно вивчав його. У рецензії на повість 
Т. Шумського «Ма єгигасі» з життя київських студентів того часу він 
писав, що «поезії Шевченка будять запал»?. У 1862 р. Свєнціцький 
написав українською мовою драму «Катерина» за однойменною по- 
емою Шевченка (опубліковано цей драматичний твір пізніше, в 1866-- 
1867 рр., латинкою у журналі «5іоіо»)?. Під час проживання Свеєнціць- 
кого у Львові надруковано (протягом 1866--1868 рр.) у львівських і 
краківських журналах такі його переклади творів Шевченка: «Кавказ», 
«Розрита могила», «Рано-вранці новобранці», «Ой три шляхи широкії», 
«Чигирине», «Минають дні, минають ночі», «Заповіт», «Єсть на світі 
доля». 

Повертаючись до оригінальних творів П. Свєнціцького, для яких 
зачерпнуто матеріал з Шевченкового «Кобзаря», крім згаданої уже дра- 
ми «Катерина», слід назвати ще комедію «Міщанка» і нарис «МУрот- 
піепіа муєпайса». 

Основні етапи сюжету драми «Катерина» у порівнянні з поемою 
Шевченка поширені. У зв'язку з цим драматург збільшив кількість ді- 
йових осіб, Крім Катерини, її коханого Івана та батьків (Матвія і Ма- 
рії), виступають ще селяни: Яків, Панько, Варвара, Остап і Пріська. 
Введення нових осіб, зокрема Якова, оживлює дію. Є в творі Свен- 
ціцького і масові сцени, де виступають хлопці, дівчата і солдати. 
П'єса закінчується смертю Івана, чого немає в Шевченковій поемі. 
Проте слід ще згадати, що в окремих сценах драми використано без. 
змін уривки з поеми. Для прикладу наводимо уривок з третьої сцени 
УМ дії у співставленні з поемою Шевченка: 

У Шевченка: 

Кого? Мепе. взяти? 3 цілим світом.. Я забуду, 
За що ж, скажи, мій голубе? Що колись кохалась, 
Кому хоч оддати Що од тебе сина мала. 
Свою Катріо, що до тебе Покриткою стала... 
В садочок ходила, - Покриткою.. який сором! 
Свою Катрю, що для тебе Г за що я гипу! 
Сина породила? Покинь мене, забудь мене, 
Мій батечку, мій братіку! Та не кидай сина. 
Хоч ти не цурайся! Не покинеш?.. Серце моє 
Наймичкою тобі стану... Не втікай од мене... 
3 другою кохайся... Я винесу тобі сина» 19, 

т Іван Франко. Твори в двадцяти томах, т. ХМІ, стор. 98--99. 
8 «5іоі0», 1866, з. П. стор. 159. 
9 «5іоїо», 1866, з. ПІ, стор. 73--106; 1867, з. ТУ, стор. 93--126. 
1ї Т. Шевченко. Твори ч, І, К., 1939, стор. 43--44. 

94



У Свєнціцького: 

Кого? Мене взяти? За що ж скажи мій голубе? Кому хоч віддати 
свою Катру, що до тебе в садочок ходила -- свою Катру, що для 
тебе сина породила? Мій татечку! Мій братику! Хоч тч пе цурайся: 
Наймичкою тобі стану., З другою кохайся... з цілим світом. 
Я забуду. що кслись кохалась-- що од тебе сина мала-- покриткою 
стала... Покриткою -- який сором! І за що я гину? Покинь мене, 
та не кидай сина! Не тікай від мене-- я припесу сина! 

Однак поряд з кількома такими запозиченнями, у п'єсі Свєнціць- 
кого є багато свого, оригінального, Свєнціцький, який з успіхом працю- 
вав на сцені львівського українського театру, мав усі дані, щоб на 
основі Шевченківської поеми створити драматичний твір, і це йому вда- 
лося. 

П'єса П. Свєнціцького «Міщанка», написана українською мовою, 
друком була опублікована також у журналі «5іоіо» за 1866 р. (з. І, 
стор. 89--126 і з. П, стор. 91--118) під псевдонімом Данило" Лозов- 
ський. Цей псевдонім вживав Свєнціцький і як актор українського теат- 
ру. «Міщанка» названа комедією. Фактично її сюжет розгортається в 
комедійному плані. Герой твору Володимир, небіж землевласника під 
Києвом, пристрасний народолюбець, ні в якому разі не бажає одружу- 
ватись з міською дівчиною. Тоді вдова Хорошевська, яка давно вже 
запланувала видати заміж за нього свою дочку Ярославу, йде на хит- 
рощі. Вона доручає дочці переодягнутись за сільську дівчину і при- 
брати ім'я Галі. Володимир, зустрівшись з Галею, захоплюється нею, 
її поведінкою та народними піснями і поезіями Шевченка, що їх вона 
співає та декламує, і пропонує їй одруження. Хоч герой згодом пере- 
конується, що його суджена міщанського роду, проте вона відрізняєть- 
ся від інших міщанок, любить народ, знає його культуру, захоплюється 
Шевченком. Саме таку дружину прагнув мати Володимир. 

Головні герої твору (Володимир і Ярослава) викликають симпатію 
у глядача своїм народолюбством та пошаною до Шевченка. Варто зау- 
важити, що в творі згадується про Шевченка і в першій дії. Серед 
книг, які лежать на столі в кімнаті Хорошевської є і Шевченків «Коб- 
зар». Ярослава читає Володимиру уривок з поеми «Катерина» від слів 
«Єсть на світі доля» до: «По волі гуляти». Немає сумніву, що в п'єсі 
знайшли відбиття симпатії Свєнціцького до українського народу, до 
його поетичної творчості та до Шевченкового «Кобзаря». Таким чином, 
комедія «Міщанка» криє в своєму змісті чимало власних поглядів і 
переконань автора. Це ж саме можна сказати, навіть ще в більшій мі- 
рі, про його прозовий твір, написаний польською мовою «УМ/зротпіепіа 
мурпайса». 5 | 

У нарисі «М/зротпіепіа | мубєпайса», опублікованому в журналі 
«З5іггесна» 1868 р. (стор. 417--422) Свєнціцький щиро і безпосередньо 
розповідає, як мандрував він по Україні «з клуночком на плечах... від 
села до села», де збирав народні пісні й казки, вивчав пам'ятки мину- 
лого та поширював серед селян поезії Шевченка. «Магічної сили слово 
віщого поета України, -- пише автор нарису. -- Скільки разів, читаючи 
селянам його твори, я бачив сльози в очах дітей 1 старців... Галя пла- 
кала зі зворушення, слухаючи віршів поета, старий Артем мовчав по- 
важно, а коли я скінчив, стискав мене сердечно, дякуючи за радість, яку 
я йому приніс» 2, Із захопленням описав Свенціцький вечір на Україні, 
зазначаючи, що один з них «чудово відтворив геніальний Шевченко». 

Далі наводиться Шевченків вірш «Садок вишневий коло хати» в оригі- 

По «Зіоід», 1867, з. ГУ, стор. 123. 
І2 «Зіггеспа», 1863, з. 13, стор, 419. 

95.



налі, у примітках подано його переклад на польську мову. Наводимо 

початок цього перекладу: 

ХУКоїо спаїу 5ай ммізпіому, 
Срггаз5асте Бггеста пад мібзпіаті, 
7 роїа мгаса ріше фо фоти, 
ГПіем кі іїйа ге 5ріематі. 
Майка сг2еКа сбг 2 міестегла, 
М/іесгегхауа Коїо сраїу, 
Сміазду м5сподга па БісКісіе 13. 

Нарис «Мзротпіепіа муєпапса» свідчить про ту велику любов, яку 
виявляв Свєнціцький до Шевченка, до поширення його поезій серед 
народних мас та майстерного їх використання у власних творах. 

Станіслав Грудзінський (1851--1884), польський письменник другої 
половини ХІХ ст. звертався до Шевченка як поет і прозаїк. З початку 
70-х років походять його переклади ліричної поезії «Думи мої, думи 
мої» та балади «Тополя», які містяться в збірці «Роегіе», виданій 
1873 р. (стор. 53--63 і 97--104). Можна сміливо сказати, що С. Гру- 
дзінський знав більше творів українського поета. І. Франко, характери- 
зуючи збірки С. Грудзінського «Маглепіа і ріо5епКі» (1879) та «Югма- 
пе аКогду» (1874) заявив, що «йому дуже гарно вдавалося потрапити 
зв тон української народної пісні і Шевченка» ". 

Для ілюстрації наводимо поезію «Ріе5п тоіа -- Фдитко то|а». 
Ріе5л тоіа -- дитКо то|а, таггей тоїсі дліесіс! 
Сгетих сі как іе5Кпо, сіазпо па їут Бодут 5міесіе? 
Да сгет ропіз57, сдеро 5г21Казх, мирозгбд іеро 5міаба, 
Саети гуіе52 5іс га куті огіепі, со род піебет Іаіа? 

2 |азпусп піебіоє іуб 5ігасопа, іу5 піедоїі йгіесіс, 
Да феро сі как іш 5тиіпо па їут Бодут 5міесіе, 
Тиба) сіегпі міехобу йу/е, (уїе музгедтіе зіесі,-- 
ХМУоіпе ріазге -- ФиткКа тоіа м іе місту піе м'есі. 

Імгоїка Боге| 5місіеі ріезпі-- опа Фдмієсту муз52едліе, 
Опа ріебпіа одгодгепіа і тіїобсі Бедліє, 
Моге Кіедуб Бгасі млі діміек ріезпі рогизгу, 
2дгді росієспу м 5егсе міеіе, рогіКіе Їгу о5из52у. 

А ру осгу гаїгаміопе родпіезіе Фо піеба,-- 
МИїеду -- до5б іці бріемакомі, міссе| пи піе іг2еба 15, 

У цитованому вірші незаперечний відгомін Шевченкової поезії 
«Думи мої, думи мої». Таких прикладів можна навести більше. 

З поезій Т. Шевченка черпав С. Грудзінський матеріал і як про- 
заїк. З його прозових творів заслуговує уваги збірка «Роміебсі цігаїй- 
5Кіе» (1879), в якій змальовано картини з життя українських селян. 
З метою реалістичного відтворення дійсності письменник часто вплітав 
у розповідь народні пісні. Серед них знайшла місце і пісня на слова 
Шевченка «Нащо мені чорні брови». Саме в оповіданні «7аКісіе |еліо- 
го» дівчина Галя, розповідаючи про важкі умови сирітського життя, 
співає українською мовою пісню «Нащо мені чорні брови». У приміт- 
ках подано переклад цієї пісні на польську мову. Цитуємо уривок пе- 
рекладу: 

Осгу ріаста-- Бгем'Ккі сгагпе | Ріазгупа м півсмоїі. 
Ріохіеїа па хуїейгге... Ма сб; ті фа Кгаба саїіа, 
З5егсе місапіе, |ак 2Боїаіа Кіеду піета доїї 16, 

Пісня Шевченка допомогла польському письменникові відобрази- 
ти важке життя Галі. Шкода, що збірка його «Ромлебсі - цікгаій5Кіе». 

ІЗ «5(гл2еспа»», 1863. з. 13, стор. 418. 
4 Іван Франко. Твори в двадцяти томах, т. ХМІЇЇ, стор. 208. 
І5 Цитуємо за кн.: Іван Франко, Твори в двадцяти томах, т. ХУШІ, стор. 208. 
ів 5! СгидгіпзкКі, Роміебсі иКгаїй5Кіе, |, І. Магогама, 1879, стор. 170. 

96



яку ще в 1891 р. перекладено на чеську мову, не діждалася українсько- 
го перекладу. 

Творче використання Шевченкових поезій В. Сирокомлею, Д. Со- 
вінським, П. Свеєнціцьким, і С. Грудзінським позитивно позначилося 
на їх творах. Немає сумніву, що під впливом Шевченка польські пись- 
менники реалістично підійшли до відображення картин з життя україн- 
ського народу. Чимало матеріалу вони черпали з українського фолькло- 
ру. Їхні позиції демократичні. Характерно, що ГП. Свєнціцький написав 
окремі свої твори українською мовою. Таким чином, у другій половині 
ХІХ ст. наступив новий етап «української школи» в польській літературі, 
виникнення якого в значній мірі зумовив Тарас Шевченко. 

7. Українське літературознавство, вип. Мій,



СФ. МИРОНЮК 

ІГро українсько-польсьті взавблвинаи 

в трилогії М. Старицького 

, Богдани Хмельницький: 

Тема братерства слов'ян привертала увагу багатьох українських 

письменників. Микола Костомаров, зображаючи історичні зв'язки укра- 
їнського народу з російським і польським, мріяв про об'єднання всіх 
слов'ян, про той час, коли встане вся Слов'янщина проти гнобителів і 
не залишиться ні одного пана «ні в Московщині, ні в Польщі, ні в Ук- 
раїні, ні в Чехії, ні у хорутан, ні у сербів, ні у болгар»!. Мріючи про 
вільний союз слов'янських народів, у якому Україна була б рівноправ- 
ною «громадською цілістю», М. Костомаров в той же час не був віль- 
ний від реакційного слов'янофільства: у справі згуртування слогр'ян, 
звільнення їх з неволі він іноді покладав наді; на російське самодер- 
жавство (поезія «Діти слави, діти слави!»). 

Співчуття до пригнобленого трудящого люду інших країн, зокрема 
до поляків, знаходимо в багатьох творах І. С. Нечуя-Левицького. Пись- 
менник наголошує: немає ніякої ворожнечі між трудящими різних на- 
цій, навпаки, «всі люди на світі брати». Жалем проймалось його серце, 
коли, перебуваючи в Карпатах, на власні очі бачив нужду, до якої до- 
вела погірян польська шляхта. Вважаючи основною причиною непоро- 
зумінь між поляками та українцями підступну політику служителів 
католицької церкви, Ї. Нечуй-Левицький у повісті «Князь Єремія Ви- 
шневецький» висловлює таку думку: «Замість єднання та братерства 
між двома народами,єзуїти в колегіях посіяли пекельну ненависність та 
ворогування. Ріки людської крові полились і... все-таки не залили того 
пекла» 2. о 

Міжслов'янські взаємини привертали до себе увагу інших україн- 
ських письменників -- попередників Михайла Старицького. Та найглиб- 
ше це питання висвітлене в творчості Великого Кобзаря. Т. Г. Шев- 
ченко в післямові до «Гайдамаків», у посвяті до поеми «Єретик», у 
драмі «Никита Гайдай» та інших творах підніс ідею дружби слов'ян, 
змалював картини їх майбутнього єднання, уявляючи його в образі 
нерозмежованої ниви, величного моря, що приймає в себе великі і ма- 
лі ріки, пристрасно бажав, «щоб усі слов'яни стали добрими братами». 

Михайло Старицький -- духовний син Тараса Шевченка -- в нових 
історичних умовах продовжував і множив традиції свого великого 
вчителя, вносячи чимало нового в розробку слов'янської теми. Він ні- 
коли не поділяв панславістських тенденцій, відкрито висловлював 

свою солідарність із слов'янськими народами, оспівуючи їх багатовіко- 
ву боротьбу проти турецького гноблення та німецьких завойовників. 

Письменник був переконаний, що тільки в братньому єднанні слов'яни 

| Микола Костомаров. Книги битія українського народу. Львів-- Київ, 
1921, стор. 22. 

2 |. С. Нечуй-Левицький, Зібрання творів у 10 томах, т. МІЇ. «Наукова 
думка», К., 1966, стор. 17. 

98



знайдуть сили, щоб відстояти свою незалежність, добитись успіхів у 
боротьбі проти іноземних поневолювачів та власних монархічних ре- 
жимів. 

Про глибоку любов М. Старицького до братніх слов'янських на- 
родів свідчать як його оригінальні вірші («На прю!», «До братів 
слов'ян», «До броні», «До Дунаю», «Слов'янська доля»), так і число ни: 
переклади з О. Пушкіна, М. Некрасова, А. Міцкевича, В. Сирокомлі, 
Ю. Словацького та сербських народних пісень і дум?, які є невід'єм- 
ною частиною його спадщини і, безумовно, свідченням багатогранного 
таланту. 

Гнівно викриваючи гоноровиту і свавільну шляхту, М. Стариць- 
кий поважав польський народ, бачив і показував у своїх творах, що 
поряд з передовими представниками російського та українського на- 
родів проти царизму виступали польські революціонери. Не випадково 
стільки теплоти й співчуття до польського народу знаходимо у твор- 
чості письменника. Тут він перекликається з Павлом КГрабовським, 
Їваном Франком, Лесею Українкою, Михайлом Коцюбинським. 

М. Старицький вніс чимало нового в демократизацію поглядів на 
слов'янське питання. Як і Т. Шевченко,ін підкреслював єдність інте- 
ресів трудящих різних слов'янських народів, яких намагалися роз'єд- 
нувати експлуататори -- «неситії» ксьондзи, магнати. Про це, зокрема, 
свідчать історичні романи письменника, які тільки в останній час ста- 
ли доступними широкому читачеві й ще не одержали належної оцінки 
у працях радянських літературознавців. 

В основу сюжету історичних творів письменника лягли важливі: 
події з життя українського народу: боротьба проти польсько-шляхет- 
ської експансії в кінці ХМІ-- на початку ХМІЇ ст. («Бурелом», «Первне 
коршунь»), визвольна війна 1648--1654 рр. (трилогія «Богдан Хмель- 
ницький», повість «Облога Буші»), життя нашого народу після виз- 
вольної війни («Рунна», «Последние орль»), антикріпосницький рух 
на Україні в першій половині ХІХ ст. («Розбійник Кармелюк»). 

Трилогія «Богдан Хмельницький», написана російською мовою, -- 
один із кращих історичних творів української та російської літерату- 
зи дожовтневого періоду на цю тему. В трилогії охоплено значний 
проміжок часу -- з 1638 по 1654 рр. Письменник сумлінно опрацював 
історичний матеріал, що дало йому можливість детально розкрити 
дійсні причини війни 1648--1654 рр., її визвольний характер, створи- 
ти яскраві образи історичних діячів: Богдана Хмельницького, Івана 
Богуна, Максима Кривоноса, Олекси Морозенка, - широко зобразити 
українсько-російські та українсько-польські взаємини, дати подіям та 
історичним героям в основному правильну оцінку. 

На нашу думку, слабкою рисою трилогії є недостатньо глибоке 
відображення класових антагонізмів всередині українського суспіль- 
ства, порівняно мала кількість яскравих типів селян і козаків -- пред-, 
ставників повсталої маси. 

Незважаючи на те, що М. Старицький не розкриває всієї різнома- 
нітності дружніх зв'язків між Україною і Росією напередодні возз'єд- 
нання, загальна історична ситуація змальована в романі правдиво. 
Автор переконливо показав, що українсько-російські взаємовідносини" 
знаходилися в центрі зовнішньої політики Богдана Хмельницького. 

3 Це питання досліджено в декількох літературознавчих розвідках. Див.:: 
ЮКобилецький, Михайло Старицький -- співець слов'янства. «Україна». 1944, 
Х» 5--6, стор. 33-34; В. Конвісар. Полум'яний поклик до слов'ян. У кн.: 
М. Старицький. Псезії. Укрдержвидав. 1944; Л. Ленюк. Слов'янська тема в: 
поезії М. Старицького, «Радянське літературознавство», 1958, М» 4, стор. 53--60;. 

В. К. Зайцев. Балканськ  пол'ї 70-х рокі» ХІХ ст. у творчості М. Старицькогої. 
У кн. Міжслов'янські літературні взаємини. Вид-во АН УРСР, К., 1961 та ін.. 

те рен бо



У зображенні подій визвольної війни письменник стоїть на демокра- 
тичних позиціях. Він показує, що це була боротьба не українського 
народу з польським, не православних з католиками, а боротьба укра- 
їнського народу проти польських магнатів, шляхти -- сильного, жор- 
стокого і підступного ворога, якому допомагали військами, коштами 
реакційні уряди європейських держав 7. 

Польська шляхта була одвічним ворогом польського, українського, 
білоруського та литовського народів. Вона прагнула до повного пану- 
вання не тільки в Польщі, але й на Україні, Білорусії, Литві і в цьому 
знаходила всебічну підтримку в полонізованого панства названих країн. 

М. Старицький широко знайомить нас із життям шляхти. Зупи- 
няючись в багатьох розділах трилогії? на детальному змалюванні роз- 
кішних вечорів, які відбувались у маєтках польських магнатів, автор 
приводить читача до думки: нужденне українське та польське селян- 
ство важкою працею забезпечило таку розкіш. Шляхта, фактично, три- 
мала всю владу в своїх руках, а король був її послушною зброєю: 
«Вельможная шляхта укоротила ему |королю| жизнь»; «Всю жизнь ть 
бьл игрушкой в руках своевольной шляхть» (т. У, кн. 3, стор. 172) 5. 

Для державного ладу в Польщі, як відзначав ще Т. Шевченко, ха- 
рактерний був абсолютний хаос. Про це ж пише М. Старицький: «Речь 
Посполита, как говорят, безладьем стонт и своим беспорядком слав- 
на» (т. У, кн. 2, стор. 159). 

Про силу реалізму трилогії «Богдан Хмельницький» свідчить і те, 
зцо письменник поруч з польськими магнатами (Конецпольськими, 
Потоцькими, Чаплинськими, Корецькими) ставить полонізованих україн- 
ських феодалів, таких, як Вишневецький, Тишкевич, Кисіль, Острозь- 
кий та інших запеклих ворогів козацької та селянської маси. Про соці- 
альний характер визвольної війни свідчить ряд картин, зображених у 
романі й, зокрема, бунт у маєтку Адама Киселя. До польського ж на- 
роду повстале козацтво ставиться як до свого безталанного брата, до- 
ля якого теж не легка. Козакам чуже почуття ненависті до польських 
хлопів, одягнених у жовнірську форму. 

Прагнення письменника змалювати дружні відносини повсталих 
українців до польських трударів знайшло своє відображення у такій 
картині. Під Жовтими Водами в перерві між боями група козаків на 
чолі з Небабою зносила тілаузагиблих товаришів і опускала в братську 
могилу. Один із запорожців звернув увагу на те, що несуть і польських 
жовнірів, і наказав викинути їх. На це Небаба відповідає: «Не так я 
думаю, братове, не подобает вькидать из ямь христианина на поталу 
зверю, а в яме они не подерутся, -- и тут они бились с нами по прика- 
занию.., а какие они нам враги? Такие же харпаки, как и мі, и так 
же терпят от панов, как и мь, грешнье.. Кабь разум просветил им 
незрячие очи, так они бь и биться с нами ке стали, а, обнявшись 
по-братски, пошли бь вместе на общего врага-- пана-магната... Пусть 
же их прикроет, как братьев, наша общая мать сьрая земля. - Ра- 
зумное твое слово, пане атамане, -- отозвались дедь, и оба поляка 
бьли положень рядом с запорожцами и рейстровиками» (т. У, кн. 2, 
стор. 471). 

"Чи не про таке братання слов'янських народів мріяв Великий Коб- 
зар, пишучи в післямові до поеми «Гайдамаки», що всі слов'яни - - «од- 
ної матері діти»? Слідом за Т. Шевченком, М. Старицький в яскравих 

4 Див: О. Касименко. Возз'єднання України з Росією і його історичне 

значення. Держполітвидав, К., 1954, стор. 43--45. 
. 5 Див. Михайло Старицький. Твори у восьми томах, т. У, кн. І, розділ 

от, У, КН. 2, розділи 18, 74; т. У, кн. 3, розділи 12, 62, та ін. «Дніпро», К., 1965. 

5 Тут ї далі посилання даються за виданням: Михайло Старицький. Тво- 
ри у восьми томах, т. М. «Дніпро», К., 1965. 

100 



картинах і правдивих життєвих ситуаціях змалював тяжіння трудящих 
України і Польщі до дружби і миру. В романі звучить заклик до бо- 
ротьби не проти польського народу, а проти папів: «Пора, пора, братие, 
приспе убо час, наста время подняться всем против подлого ига поль- 
ских панов и ксендзові» (т. У, кн. 3, стор, 7); «А старец вдохновенньми 
словами-рьданнями рисовал картину наступивших от польских па- 
нов угнетений» (т, У, кн. І, стор. 87). 

Козаки розуміють, що польські жовніри -- такі ж селяни, трудо- 
любиві хлібороби, як і вони самі. Та й Хмельницький прекрасно знає, 
що основна маса польського війська -- відірвані від землі трудівники. 
Тому він не дозволяє дарма проливати людську кров. Так, у боях під 
Жовтими Водами козацьке військо здобуло перемогу. В руках у Хмель- 
ницького був, здавалось, непереможний ворог. Польський табір підняв 
білий прапор і відправив посла до Хмельницького. Останній вирішує 
прийняти посла. А коли Кривоніс, охоплений жадобою помсти за осо- 
бисте горе та кривди, які заподіяла шляхта всьому народові, вимагає 
розправитись з поляками, гетьман відповідає йому: «Не надо зверства... 
Виновнь пань и подпанки, а зти. Кто обвиняет стрелу, спущенную с 
лука за то, что она летит и впивается в тело? Виновна натянувшая 
тетиву рука. Так и они. Не надо! Не надо! За что карать смертью сотни 
чевинньх людей!» (т. У, кн. 2, стор. 475). Ідея людяності, глибоке розу- 
міння суспільного «механізму» -- такий зміст алегоричного вислову 
гетьмана. 

З глибоким співчуттям зображує письменник важке становище 
польського війська, оточеного козаками. Люди були подібні до живих 
трупів. Особливо мучила їх спрага: «Страшнье терзания жаждь! нало- 
жили свою ужасную печать на их нзможденнье лица» (т. М, кн. 7 
стор. 484). І ми розуміємо Богдана Хмельницького, який не міг стріля- 
ти в цих змучених, беззахисних людей і, у свою чергу, послав Чарноту 
для переговорів з супротивником. Ця й подібні ситуації характеризують 
Хмельницького як людину далекоглядну, не засліплену почуттям націо- 
нальної ненависті: він любить російський народ, прагне до об'єднання 
з Росією, але і співчуває бідним, знедоленим полякам. Його патріотизм. 
завжди поєднується з повагою до інших народів; він не посягає на 
чужу землю, піклуючись про звільнення рідної України. Часто про це 
гетьман говорить з козаками, бажаючи запобігти сліпій помсті, осу- 
дити часом не в міру гарячі козацькі голови. Так, після блискучої пере- 
моги на річці Пилявці дехто з козацької старшини вимагав йти на Вар- 
шаву. Хмельницький бачив, що дорога до польської столиці вільна, що 
Річ Посполита не зможе тепер виставити військо, «вся трупом ляже». 
Розумів гетьман, що козацьке військо, та ще й при допомозі татар, 
змогло б спопелити Польщу. «Але що далі?» -- питає себе Хмельниць- 
кий і на вимогу старшини відповідає, що вигнати ляхів із своєї землі - - 
то добра справа, бо кожен може вигнати з своєї хати грабіжника. «Но 
если я в чужую хату пойду, то зто будет уже гвалт и разбой» (т. У, 
кн. 3, стор. 388). 

І знову звучать високогуманні слова: «..все они, за исключеннием 
панов, такне же несчастнье, подневольнье хлеборобь, как и наше по- 
спольство. Так вь на бедняков желаете поднять еще нож? -- Не на них, 
а на панов, - отозвались некоторьше голоса робко» (т. У, кн. 3, стор- 
388--389). 

Щиро співчуваючи долі пригноблених народів інших країн, Хмель- 
ницький збирався звільнити не тільки свій народ, але й польський. На 
цьому М. Старицький не раз наголошує: «Я подниму на вас ваших со- 

братьев ляхов, униженньх вами до бкідла..» (т. У, кн. 3, стор. 620); 
«Когда я поднял против угнетателей-магнатов свої меч, то положил в 

и



душе и дал клятву перед богом освободить не только народ свой род- 
ной от польськой кормиги, но и народ польский» (т. У, кн. 3, стор. 621), 
Як бачимо, для свого часу Хмельницький висловлює дуже прогресивні 
погляди, на яких наголошують і сучасні письменники, зображаючи 
Хмельницького як людину широкої натури, слов'яноліоба, Правда, ук- 
раїнські радянські письменники глибше розкривають всі сторони діяль- 
ності Хмельницького, особливо питання класової боротьби, та заслуга 
М. Старицького в тому, що він піднявся над тогочасними літературними 
традиціями -- зображенням Хмельницького тільки як борця за право- 
славну віру, а війни-- як національно-релігійної. 

Визвольна війна під проводом Богдана Хмельницького, як показано 
в романі, мала великий позитивний вплив на зростання класової свідо- 
мості трудящих Польщі. Становище селянства Речі Посполитої мало 
чим відрізнялось від становища українських селян. Польські хлібороби 
для шляхти були таким же бидлом, як і українські. Кінець ХУІ та 
перша половина ХУН ст. ознаменувались цілим рядом заворушень 
польських селян проти шляхти. Не дивно, що польські селяни та міська 
біднота з радістю зустрічали армію Богдана Хмельницького, надіючись, 
шо вона знищить їх спільного ворога -- шляхту. 

Про резонанс визвольної війни під проводом Богдана Хмельниць- 

хого серед польських трудящих свідчить такий факт. У збірнику «До- 
кументів визвольної війни» вміщена скарга шляхтича Сухожевського на 
жителів одного села за те, що вони його побили та ще й до того кри- 
чали: «Гей, послав би нам бог сюди Хмельницького, навчили б ми цих 
ланків, як над хлопами знущатися!» 7. 

У багатьох документах є згадки про те, що велике значення для 
піднесення антифеодального руху в Польщі мали посланці Хмельниць- 
кого, які розповсюджували відомості про успіхи українського повста- 
лого люду і закликали польських селян до боротьби. Таких людей мав 
на увазі й сучасний польський історик А. Пшибось: «Рассказь 0 вос- 
станинй украинского народа и поражениях шляхть, которье распростра- 
нялись специально разосланньми людьми, возбуждали умь, сеяли на- 
деждь»?. Про таких спеціально посланих людей, що розповсюджували 
звертання українського гетьмана до польського народу, читаємо в ро- 
мані М. Старицького. «Разослал я оттуда по всей земле универсальт к 
бедньм собратьям ляхам, таким же подневольньм у панства, как бьло 
и наше поспольство», - каже Богдан Хмельницький. (т. У, кн. 3, стор. 
621). Думку про те, що універсали Хмельницького дійсно існували, 
підтверджував і український історик І. П. Крип'якевич 9. 

З діяльністю посланців Хмельницького пов'язане повстання поль- 
ських селян проти шляхти у травні--червні 1651 р. Найбільшого роз- 
маху повстання досягло в Краківському воєводстві. Очолив його Олек- 
сандр-Леон Костка Наперський (справжнє ім'я залишилось невідомим). 
Багато фактів говорять про те, що Костка Наперський мав зв'язок 3 
Богданом Хмельницьким. Сам він у листі до свого соратника Лентов- 
ського писав: «Мь имеем прочньй договор с Хмельницким» 1). В іншому 
документі говориться: «Он (Наперский) сознался, что бхел послан 
Хмельницким возмутить крестьян против шляхть и захватить Краков»"". 

т Документь об освободительной войне укранйнского народа 1648--1654 гг. «На- 
укова лтука» К. 1965, стор. 525. 

з А. Пшибось. Крестьянское движенне в Польше в 1651 г. и освободитель- 
ная война украннского народа под руководством Богдана Хмельницкого. У кн. Вос- 
соединенне Укранчь с Россней, Изд-во АН СССР, М., 1954, стор. 247. 

9 Див.: І. П. Крип'якевич. Богдан Хмельницький, Вид-ло АН УРСР, К.. 
1954, стор. 178. ; і 

ю Документь об освободительной войне украинского парода 1 1618--1654 гг. 
стор. 478. зе 

й Там же, стор. 538. - 

102 -



По всій Україні дуже швидко поширилась звістка про заворушен- 
ня в Польщі, яку народ зустрів з великою радістю, відчуваючи, що 
польські повстанці солідарні з козаками. «Ну, и в Польше им урвалась 
нитка, - заметил Хмара, -- говорили вчера люди, что, сльшно, уже и 
в Литве, и в Польше народ бунтует: ждут только казаков. -- Ну? -- 
раздалось сразу несколько недоверчивьх голосов. -- А то что же? Ведь 
всем равно-- и ляхам, и нашим, и литвакам -- батько Хмель волю 
обещаєт и землю... Так что ж им своих панов смотреть? Вьелись они 
им не хуже нашего!» (т. У, кн. 3, стор, 70). 

Хмельницький гордиться тим, що його заклик до боротьби за волю 
знайшов відгук у поневоленого польського люду. «Теперь откликнулись 
па мой призьюв и честнье люди из шляхетства -- Напирский, Лентов- 
екий, Симон Бзовский ?-- и заварили моим солодом пиво: взяли Чер- 
стьн, Новьй Тарг и формируют везде загонь; подступят скоро и к 
Кракову..» (т. МУ, кн. 3, стор. 622). 

Шляхта, налякана рішучими діями повсталих селян, залишала свої 
маєтки і тікала в міста. Король спеціальним універсалом призначив ка- 
ральну експедицію на Краків, незважаючи на те, що готувався великий 
бій під Берестечком. Після жорстоких боїв шляхті через зраду вдалося 
придушити повстання і схопити ватажків -- Костку і Лентовського, в 
яких було знайдено універсали Хмельницького. 

Поразка Краківського повстання глибоко вразила Хмельницького, 
який розраховував на братерську допомогу польського повсталого на- 
роду: «А тут еще, как на грех, посьшались снова на голову гетмана бе- 
дь -- Одна за другой. Задуманное им восстание польских хлопов не 
удалось. Проведав про него, бросились пань и магнать всеми силами 
на зачинщиков, разбили наголову их, слабьх еще, и захватили всех 
вожаков. Суд над ними бьмл скор: Напирский угодил на кол, Лентов- 
ского и Чепца четвертовали» (т. У, кн. 3, стор. 625). 

Так у Польщі відбулося велике повстання, яким керував шляхтич, 
що відійшов від свого класу, став захисником неїмущих і борцем за 
волю народну. 

Подібний до Костки Наперського і Грабовський, персонаж трилогії 
М. Старицького. Виходець із знатної шляхти, Грабовський поступово 
прозріває. Йому надокучили звірства, грабежі та вбивства, мучить сум- 
ління за те горе, яке причинив він українцям. Зрозумівши всю трагіч- 
ність свого становища, він вирішив покаятись, служити вірою і прав- 
дою своїй новій батьківщині, як він називає Україну. Таке рішення 
зовсім змінило його: щезли гордість, свавілля, жорстокість, а натомість 
появились добро, щедрість, повага до людини. І він, назвавшись Гра- 
биною, приєднується до запорожців, стає сміливим козаком, заслуговує 
повагу і шану своїх друзів. Трапився з ним трагічний випадок -- прива- 
лило деревом. Бачачи свою близьку смерть, Грабина кається перед то- 
варишами у великих «гріхах», що давлять його, і, вірячи, що буря на 
морі жадає жертви, кидається у вируючу безодню, щоб врятувати своїх 
братів-товаришів. У кожного запорожця надовго залишилась прекрасна 
пам'ять про їх безталанного товариша, а про «гріхи», в яких він при- 
вселюдно признався, ніхто й не згадав, прощаючи їх за всю його добру 
душу та щире серце. «И общий приговор решил, что такого доброго 
товарища наживешь не скоро» (т. У, кн. І, стор. 367). 

Прикладом гуманних взаємин між братніми народами можуть слу- 
жити відносини між козаком Чарнотою і ротмістром польської армії. 
Взаємна повага, відсутність ненависті як до представника ворожого 
табору обумовлюють їх своєрідну дружбу. Вони не раз навіть рятували 
один одному життя. Ротмістр прекрасно розуміє, що польський уряд 

12 Бзовським називав себе Наперський. 

103



проводить загарбницьку політику, і тому із співчуттям ставиться до 

повсталих козаків. Очевидно, це почуття керувало ним, коли він ніби 

ненароком перевернув чару вина з отрутою, яку піднесли Хмельниць- 

кому польські посли, і шепнув гетьману, щоб той поспішив до свого 

табору. 
Традицію дожовтневої української літератури - зображення спіль- 

ності інтересів трудящих різних країн-- продовжують і розвивають да- 

лі українські радянські письменники, наприклад, Натан Рибак, Олек- 

сандр Корнійчук, Петро Панч, Юрій Мушкетник. З точки зору зобра- 

ження закономірностей зближення народів найбільшу спорідненість з 

трилогією М. Старицького ми знаходимо в епопеї Івана Ле «Богдан 

Хмельницький». Як і Михайло Старицький Іван Ле показує особисту 

дружбу між представниками польського і українського народів. Це й 

бойове побратимство Наливайка з поляком Бронеком, і символічна 

дружба Богдана Хмельницького із Станіславом Хмелевським. представ- 

ником прогресивної частини польської громадськості -- тієї частини, що 

стояла за зближення народів, взаєморозуміння, мирне вирішення пи- 

тань, що стосуються українсько-польських взаємовідносин. 
Зрозуміло, Іван Ле глибше розкриває ідею інтернаціональної єд- 

ності трудящих, та коли взяти ло уваги час написання трилогії Михай- 

ла Старицького, то безсумнівними будуть величезні заслуги його в зоб- 
раженні українсько-польських взаємин. - 

Трилогія М. Старицького «Богдан Хмельницький», пройнята ідеєю 
єдності трудящих України, Росії, Польщі, не втратила свого виховно- 
го значення і в наші дні Вона заслуговує на глибоке і всебічне до- 
слідження.



І П.МАКАРОВСЬКИЙ 

До проблеми ,, ван, Тургенєв 

і західноупраїнсьті 

прогресивні письтентитай: 

Українська демократична література розвивалась в тісних взає-: 
мозв'язках з літературою інших народів. Позитивне значення для роз- 
витку української національної культури відігравали українсько-росій- 
ські літературні взаємозв'язки. Серед російських митців, творчість яких 
сприяла розвитку художнього таланту і естетичних поглядів західно- 
українських письменників-демократів, почесне місце належить чародію- 
слова І. С. Тургенєву. 

Проблему «Тургенєв і український літературний процес» досліджу- 
вали літературознавці як дожовтневого, так і післяжовтневого пе- 
ріоду, та найбільш повне її висвітлення знаходимо в монографії Є. Ша- 
бліовського і М. Гнатюка «І. С. Тургенєв і українська дожовтнева: 
література» !'. Проте чекає на дослідника питання ролі Тургенєва в літе- 
ратурному житті Галичини, Буковини й Закарпаття, ставлення до ро- 
сійського письменника українських культурних діячів, що жили і пра- 
цювали на цих землях, скажімо О. Маковея, Є. Ярошинської та ін. 
Загальновідомо, що саме тут були найбільш несприятливі умови для: 
розвитку культури українського народу, і підтримка її російськими пе- 
редовими письменниками мала прогресивне значення. Кращі духовні 
надбання російського народу сприяли боротьбі українських трудящих 
проти політики національного гноблення і асиміляції, яку проводила 
австро-угорська буржуазія; допомагали боротьбі за возз'єднання укра- 
їнських земель. 

У даній статті автор робить спробу з'ясувати роль І. Тургенєва в 
розвитку естетичних поглядів О. Маковея та інших західноукраїнських 
письменників, творчість яких розкриває до певної міри його ставлення 
до російського класика. 

І. С. Тургенєв, духовна спадщина якого стала надбанням багатьох 
народів, підтримував життєво важливі загальнодемократичні вимоги 
українського народу про свободу розвитку мови, літератури, культури. 
Він любив Україну, її народ, мову, пісні, був, як відзначають Є. Шаблі- 
овський і М. Гнатюк, «великим другом української культури» ?, вважа- 
ючи особисту байдужість ліодини до своєї народності злочином о 
листі до М. Драгоманова, повідомляючи про отримання створів захід- 
ноукраїнського письменника-демократа Ю. Федьковича, він так харак- 
теризує своє ставлення до українського літературного руху в Галичині 

|'Є, Шабліовський М. Гнатюк. І. С. Тургенєв і українська дожовтне- 
ва література. «Дніпро». К., 1968. 

2? Там же, стор. 120. б 
ЗИ, С. Тургенев. Полнсе собранне сочинений и писем в двадцати восьми 

томах, т. ХІЇ. «Наука», М., 1966, стор. 245. (Далі -- И. С. Тургенев. Полин. 
собр. соч.), стор. 158. : 

105.



та Буковині: «Завчасно відчуваю, що тут тільки і б'ється ключ живої 
води, а все інше-- або привид, або труп!» ". 

З великою повагою і любов'ю ставився І. Тургенєв до духовного 
велетня українського народу Т. Шевченка. Великий російський пись- 
менник правильно підмітив і особливо цінив палкість натури і патріо- 
тизм українського народного поета. Говорячи про ставлення російських 
прогресивних письменників до Т. Шевченка, І. Тургенєв пише: «Ми 
прийняли його з дружньою участю, із щирою прихильністю» ?. 

Яскравою сторінкою в історії російсько-українських літературних 
взаємозв'язків залишилась велика дружба І. Тургенєва з українським 
вченим М. Драгомановим і письменницею Марком Вовчком, твори 
якої письменник перекладав на російську мову. 

Українській прогресивній громадськості І. Тургенєв був дорогий не 
тільки силою свого художнього таланту, підтримкою української де- 
мократичної літератури, національних прагнень народу, але й тим, що 
він, як підкреслював І. Франко, всебічно і в яскравих образах показав 
усю гниль кріпосництва і звернув увагу всіх думаючих людей на необ- 
хідність його знищення ", а також «сердечним смислом своїх творів» 7". 

Західноукраїнські письменники-демократи визнавали благотворний 
вплив на них Тургенєва -- великого художника слова. Близькими і зро- 
зумілими були їм тургенєвські слова про російську мову: «В дні сум- 
нівів, в дні тяжких роздумів про долю своєї батьківщини, -- ти одна мені 
підтримка і опора, о велика, могутня, правдива і вільна російська мо- 
вої» ?. Приємно кожному наслідувати Івана Тургенєва в любові до рід- 
ної мови. Для Івана Франка, Осипа Маковея, Ольги Кобилянської та 
їх однодумців українська мова відігравала таку ж роль, як для Івана 
Тургенєва -- російська. І не випадково О. Маковей як редактор ба- 
гатьох періодичних видань у Галичині й на Буковині з великим задо- 
воленням публікував матеріали, що свідчили про підтримку російською 
прогресивною громадськістю захисту українським народом своєї мови 
від зазіхань австрійських,угорських, польських, російських і румунських 
панів ?. 

Перекладами на українську мову кращих творів російських пись- 
менників О. Маковей спрняв розвитку традицій зближення і взаємо- 
збагачення демократичних культур двох братніх народів. О. Маковей 
в автобіографічних нотатках писав, що працюючи в журналах «Зоря», 
-««Літературно-науковий вісник» і краєвих газетах «Народна часопись», 
«Діло», «Буковина», «Руслан», він зробив «15 томів перекладів різних 
романів, новел, поезій» 1), На жаль, перекладацька діяльність О. Мако- 
вея залишається майже не дослідженою. 

Слід відзначити, що серед українських періодичних видань на Бу- 
ковині, зокрема таких, як «Руська Рада» (1898--1907), «Народна спра- 
ва» (1907), «Борба» (1908--1914), «Народне Богацтво» (1908--1912), 
«Громадянин» (1909--1910), «Народний голос» (1909--1915), «Каменя- 
рі» (1909--1922), газета «Буковина» (1885--1910) майже до 1907-- 
1908 р. займала найбільш послідовні позиції в популяризації прогресив- 
ної російської літератури. Велика заслуга в цьому належить редакторо- 
ві «Буковини» (1895--1897) Осипу Маковеєві, навколо якого в кінці 

ЗИ. С. Тургенев. Полн. собр. соч. т. ХІ., стор. 228. 
5 Там же, т. Х, стор. 285--286. 
5 Див. І. Франко. Твори в двадцяти томах, т. ХМІШ. Держлітвидав Украї: 

ни, К. 1955, стор. 28. 
7 И. С. Тургенев в воспоминаннях революцнонеров-семидесятников. «Асадетіа», 

М.--Л., 1930,стор. 8. : і | 
ЗИ. С, Тургенев. Полн, собр. соч. т, ХПІ, стор. 198, 
9 «Буковина», І8(30). ПІ 1897 р. , 
1Ю ДІА у Львові, ф. 386, од. зб. 10, арк. 3, 6. 

106



ХІХ на початку ХХ ст. згуртовувались найбільш радикальні кола укра- 
їнської інтелігенції на Буковині. Він завжди піклувався про те, щоб на 
Буковині й в Галичині якнайбільше появлялось перекладів класиків 
світової літератури, в тому числі й російської, що сприяло б розвиткові 
демократичної думки на західних землях України. Проблеми, яких тор- 
калась російська література, хвилювали і західноукраїнську прогресив- 
ну громадськість, «Кращі представники творчої інтелігенції Буковини буг- 
ли впевнені, що прийде час, коли Гоголі, Тургенєви і Толсті з'являться 
в українській літературі» («Буковина», 1896, М» 59), і це О. Маковей 
вважав цілком можливим («Буковина», 1898, М» 65, 66) ". 

Із творів Тургенєва, перекладених Маковеєм на українську мову, 
поки що відомі два -- нарис «Пожар на морі» ? і оповідання «Дурак» "5. 
Нарис «Пожар на морі» Іван Тургенєв перед смертю продиктував сво- 
єму другові Поліні Віардо. Маковеєві імпонувала революційна симво- 
ліка цього нарису - - лінійний корабель «Николай І» згорів серед води; 
генерали, купці, поміщики, що знаходились на ньому, виявились боя- 
гузами і не змогли його врятувати. Багатозначні слова Тургенєва про 
те, що важко було повірити, що така громадина так скоро могла зго- 
ріти. Що тут приховувалось, як не усвідомлення автором можливої за- 
тибелі царського самодержавства, яке в той час багатьом здавалось 
непорушним. Думаємо, що не випадковий в нарисі епізод з генералом, 
який під час пожару на кораблі не переставав кричати: «Потрібно піс- 
лати кур'єра до государя! До нього післали кур'єра, коли був бунт 
військових поселень, де я був, так, особисто, і це врятувало хоч декот- 
рих з нас!» ", - 

В оповіданні «Дурак» О. Маковей не міг не вловити ідеї нерозум- 
ності чиновників державного апарату, їх бездарності та огидного пла- 
зування перед начальством. Суспільство, яке мириться з керівництвом 
нерозумних людей, є боягузливе. «Добре жити дурням серед боягузів»!5 

О. Маковей настільки був знайомий з творчою манерою Ї. Турге- 
нєва, що вільно вловлював його вплив як художника слова на західно- 
українських письменників. Один з них, Тимофій Бордуляк, у листі до 
Осипа Маковея від 21 березня 1898 р. писав: «Питаєте мене дальше, 
які в мене літ. уподобання і підозріваєте мене о вплив Тургенєва. Му- 
шу Вам справді признати добрий нюх (курсив тут і нижче наш. /. М.), 
бо я люблю Тургенєва і то дуже. Но я мушу Вам тут сказати, що я 
взагалі б'ю чолом перед найвизначнішими російськими писателями, як: 
Тургенєв, Достоєвський, Гаршин, Короленко і ще другі, бо, на мою 
думку, росс. писателі найлучше понимають реалізм і уміють писати 
«благородно». Під тим словом я розумію всьо, що відноситься до штуки, 
що робить певний твір милим, пожаданим. Се не перешкоджає мені 
рівно любити Діккенса. Чи Тург має на мене вплив? Може бути, я ж 

єго читав цілого від дошки до дошки і переклав кілька творів на наш 
язвік» !9. 

Не сліпо наслідували західноукраїнські письменники-демократи 

кращі якості російської літератури, а творчо засвоювали 1 розвивали 

їх стосовно до умов життя "свого народу. «Однак, -- писав Т. Борду- 
ляк, - для мене завсігди єсть і буде найдорожчим рідне слово, рідне 

ПО Є, Шабліовський, М. Гнатюк. І. С. Тургенєв і українська дожовт- 

пева література. стор. 151. 
12 Див.: «Діло», 1891, М» 211, 213. 
з3 Див. «Руслан», 28. 111 1912 р. 
м И, С. Тургенев. Собранне сочинений, т. Х. Гослитиздат, М., 1956, стор. 582. 

15 И. С. Тургенев. Полин. собр. соч, т. ХІПІ, стор. 158. 

їв «Радянське літературознавство», 1958, Хе 1, стор. 135. 

107



письменство і вже я тішусь невимовно, коли мені лучиться перечитати 
щось красного в рідній мові» /7, 

Дещо пізніше О. Маковей як літературний критик, оцінюючи. 
творчість Т. Бордуляка з позитивної сторони, підкреслив вплив І. Тур- 
генєва на художній стиль автора. Він відзначав, що оповідання Т. Бор- 
дуляка переважно невеликі розміром, але «композиція в них бездоган- 
на; декотрі роблять вражінє таке, як лірична поезія, що її переповісти 
годі, лише можна відчути. В них чар подібний, як у творах Тургенєва 

(курсив наш. -- /. М.)»"?. 
У науковій роботі, присвяченій творчості прогресивного західно- 

українського письменника Андрія Чайківського, Осип Маковей, вка- 
зуючи на велику естетичну цінність його оповідань, зазначив, що в опо- 
віданні «В чужім гнізді» є «також кілька гарних сцен, як забава у 
Михася, або образ при сіні над рікою, що нагадує тургенєвський «Бе- 
жин луг» з «Записок мисливця» 7. 

Отже, О. Маковей, як і Т. Бордуляк, дає досить високу оцінку 
естетичній стороні творчості І. Тургенєва. Принагідно відзначимо, що 
І. Франко характеризував великого російського письменника як най- 
більш точного історика-психолога перехідної, від феодалізму до капі- 
талізму, епохи в житті Росії 2, 

Поки що не знайдено документів, які б свідчили про безпосереднє 
ставлення вищезгаданих західноукраїнських демократів до суспільно- 
політичних поглядів Тургенєва, за винятком позитивної оцінки його ан- 
тикріпосницьких ідей. У зв'язку з цим, на наш погляд, слід зауважити, 
що О. Маковей давав високу оцінку Л. Толстому як художнику слова, 
причому свої міркування відносно його творів інколи супроводжував 
застереженням, що це «міркування «Медведів» (Маковей часто гово- 
рив: «Моя душа-- мій медвідь».-- Ї. М.), що графських салонів і не 
бачили..»?. Це натяк О. Маковея на класову приналежність і похо- 
дження Л. Толстого, чиї суспільно- політичні концепції він вважає не- 
прийнятними для себе по причині їх утопічності ??. Звідси бачимо, що 
Маковей негативно ставився і до поглядів Тургенєва на перетворення 
суспільства головним чином шляхом просвіти. Ще одна обставина при- 
водить нас до цієї думки. І. Франко відмічав, що «Записки мисливця», 
антикріпосницька спрямованість творів великого російського письмен- 
ника забезпечили Тургенєву місце в одному ряді з першими глашатая- 
ми емансипації, з американською письменницею Бічер-Стоу, україн- 
ською Марком Вовчком і англійцем Ч. Діккенсом. Маковей же, відмі- 
чаючи в рукописі статті про творчість Олени Пчілки і Лесі Українки 
непересічну художню цінність творів Марка Вовчка і їх велике сус- 
пільно-політичне значення для свого часу, вказував, що в умовах 90-х 
років ХІХ ст. вони вже не могли повністю задовільняти потреби виз- 
вольного руху українського народу, бо не вирішували питання місця 

і ролі інтелігенції в цьому русі, шляхів побудови справедливого сус- 
пільства, а містили в собі переважно тільки бажання добра, свободи,. 
захисту трудящих. Критик писав, що «взагалі світогляд тих людей 
(українських письменників 50--60-х років. -- /. М.), коли судити з: 
пункту наших часів-- досить є вузьким» З. Цілком можливо, що саме 

І7 «Радянське літературознавство», 1958, Хе 1, стор. 136. 
ІБ «Літературно-науковий вісник» т. ПІ, ки. 9, 1893, стор. 82. 
І9 Там же, т. І, кн. 3, 1898, стор. 167. 
20 Іван Фр анко. Твори в двадцяти томах, т. ХУМПІ, стор. 20--25. 
21 Інститут літератури ім. Г. Г. Шевченка АН УРСР, Рукописний відділ, ф- 

83, од. зб. 55. 
22 «Руслан», 23. ХІ 1910 р. 
2 ДІА у Львові, ф. 386, оп. І, арк. 259, 262, 263. 

108



так Маковей розумів суспільно-політичну цінність творів Тургенєва 
для російського визвольного руху того часу. Проте авторитет Тургенє- 

. ва як великого майстра слова був для Маковея безсумнівним. Саме на 
нього він посилається при оцінці Л. Толстого, підкреслюючи, що ро- 
ман «Анна Кареніна» «спонукав Тургенєва назвати Толстого найбіль- 
шим письменником російської землі» 2, 

Інтелігенція на Буковині читала твори Тургенєва як у перекладах 
німецькою мовою, так і в оригіналі. Вони сприяли розвиткові творчого 
таланту багатьох буковинських письменників. О. Кобилянська з вели- 
кою душевною теплотою згадувала про вплив на неї творчості Івана 
Тургенєва - - «славетного російського письменника» ?. В листі до 0, Ма- 
ковея від 15 грудня 1902 р. вона з гордістю писала, що Тургенєв на- 
вчив її писати «поезії в прозі»??. При оцінці художньої вартості своїх 
творів О. Кобилянська в думках зверталась до авторитету І. Тургенєва 
і датського письменника Є. П. Якобсена, запитували себе: «Що сказали 
б вони наколи б перечитували її працю? Що ганили би, а що узнавали 
би за правдиве і здатне?» ?? Радянські дослідники Є. Шабліовський, 
М. Гнатюк відзначають, що творчий досвід прози І. Тургенєва допоміг 
«гірській орлиці» «виробити свій власний стиль, відшукати відповідні 
жанри, вдосконалювати художню майстерність» 28. 

Благотворно впливала творчість Івана Тургенєва і на розвиток 
літературних поглядів буковинської письменниці Євгенії Ярошинської. 
«Знов новий світ відкрилам, -- пише вона, -- читаючи Пушкіна, Лер- 
монтова, Грибоєдова, Достоєвського, Тургенєва, Кохановскую і Тол- 
стого. Всіх сих писателів читали в оригіналі, подивляючи красу їх мо- 
ви, фантазію та психологію, котра в жодного європейського письмен- 
ника не є така вірна, така подиву гідна, як в Достоєвського та Тол- 
стого» 29. 

Отже, Осип Маковей, Ольга Кобилянська, Євгенія Ярошинська, як 
й інші передові діячі прогресивної української культури, з симпатіями 
ставились до Івана Тургенєва -- щирого друга українського народу, 
багато чому навчились у нього як великого художника гуманіста. 

В творах західноукраїнських демократів ми не знаходимо повного, 
всестороннього висвітлення світогляду І. Тургенєва. Як застерігають 
радянські дослідники Є. Шабліовський і М. Гнатюк, «не слід перебіль- 
шувати значення І. С. Тургенєва для української літератури, не слід 
розглядати його ізольовано і надто прямолінійно»??. 

Єдино правильну оцінку ролі й значення великого письменника в 
розвитку російського і українського визвольного руху і братніх куль- 
тур можна дати тільки з позицій робітничого класу, не забуваючи 

вказівок В. І. Леніна про прояв лібералізму в світогляді та діяльності 
письменника 5. 

В. І. Ленін засуджував Тургенєва-ліберала і високо оцінив Турге- 
нєва-гуманіста, патріота, великого майстра слова, реаліста, ставлячи 
його ім'я поруч з іменами Толстого, Добролюбова, Чернишевського 2, 

24 «Руслан», 23. ХІ І9ІО р. ; й к 
2 Ольга Кобилянська. Твори в п'яти томах, т. У. Держлітвидав України, 

К. 1963, стор. 170. 
26 Там же, стор. 524. 
27 Там же, стор. 216. 5 М 
23 Є Шабліовський, М. Гнатюк, І. С. Тургенєв і українська дожовт- 

шева література, стор. 150. ; 3 
я» бен Ярошинська. Вибрані твори. Держлітвидав України, К. 1958. 

стор. 368--369. ; у 
9 Є Шабліовський, М. Гнатюк. І, С. Тургенєв і українська дожовт- 

нева література, стор. 165. 
зі Див: В. І. Ленін, Твори, т. 18, стор. 12. - 
32 Лив. В. І. Ленін. Твори, т. 20, стор, 54. 

109



Серед експонатів музею І.С Тургенєва в м. Орлі -- томи творів пись- 

менника, придбані В. І. Леніним в роки заслання і згодом конфіскова- 

ні жандармами У. 
Симпатії О. Маковея, О. Кобилянської, Є. Ярошинської та інших 

західноукраїнських письменників до І. Тургенєва - яскравий епізод в. 

історії духовного єднання кращих представників демократичних куль- 
тур двох братніх народів. В основі любові українського народу до пе- 
редової російської літератури лежала боротьба за інтереси пригнобле- 

них. 

33 «Пгавда» 17. ІХ 1968 р. 

у
м
ч
Г
М
У
М
Ч



М. ДДРОДЬКО 

. 

Ввід фіутуриз про трьог П'єро 

до телаг революції 

т
м
 

УМ
 

УМ
 М
Л
М
 М
И
 

У літературному процесі доби революції та громадянської війни 
футуризм був досить помітним і голосним явищем. З приводу цього на 
сторінках тодішньої преси і альманахів виступали із статтями та ре- 
цензіями як критики, так і поети, а видавництва протягом якихось двох 
років (1918--1919) встигли видати аж дев'ять книжок футуристичних 
поезій. Автором всіх їх був Михайль Семенко, поет неспокійного і бун- 
тівливого темпераменту та диву гідної працездатності. Він сам протя- 
гом кількох років репрезентував на Україні цілий літературний напря- 
мок і, незважаючи на недружелюбне ставлення численних своїх літе- 
ратурних супротивників, вперто відстоював свої естетичні позиції, біль- 
ше того нещадно атакував прихильників чистого мистецтва, декаден- 
тів і символістів. 

В 1919--1920 рр. коло футуристів розширюється. Крім М. Семен- 
ка, на позиціях футуризму стояли О. Слісаренко, М. Лебединець і 
В. Поліщук. Та їхня поетична діяльність залишилася в тіні гучної сла- 
ви М. Семенка. 

Щоб вияснити  ідейно-естетичну вартість поетичної продукції 
М. Семенка, яку він видав у 1918--1919 рр., необхідно перш за все 
поставити питання про її зв'язок із революційною дійсністю. В поетич- 
них творах 1914--1918 рр. що ввійшли до книг «П'єро задається» 
(1918), «П'єро кохає» (1918), «П'єро мертвопетлює», (1919); «Віос по- 
іе5» (1919), «В садах безрозних» (1919) і «Ліліт» (1919), М.Семенко 
живе в реальному світі, але обмеженому стінами суто інтимних пере- 
живань. Він стоїть осторонь загальносуспільних інтересів, не пере- 
ймається ними й не реагує на них. Громадських нот у згаданих збірках 
годі шукати, вони сповнені виключно індивідуалістично-естетськими 
мотивами в дусі російського егофутуризму. Пізніше цей період своєї 
творчості М. Семенко намагався трактувати як революційний, бажаю- 
чи тим самим зробити футуризм попередником радянської літератури. 
Та що може бути революційного в поезії, далекій від соціальних про- 
блем? Більше того, М. Семенко декларував свою байдужість до ви- 
звольної боротьби: 

Яка іронія --мій шлях зб'гся 
З шляхом якогось відродження. 
Поете, не бійся - 
Випадкового ототожкення І, 

В час напруженої боротьби робітників і трудового селянства з 
ворогами Жовтневої революції поет оспівує курортних «прозорих 
панн» і плескоти «сонних хвиль» (вірш «Біля моря»)?, виявляючи абсо- 
лютну байдужість до страждань і прагнень трудящих мас. 

! Михайло Семенко, П'єро задається. Інтимні поезії. Фрагменти. Книга пер- 
ша. «Грунт», К., 1918, стор. 21. Вірш датований 1918 р. 

2 Михайль Семенко. Кобзар. «Гольфшторм», К. 1924, стор. 381.



У ставленні до народу він стояв на тих же позиціях, що й симво- 
-лісти, тобто всяко підкреслював свою вищість як творчої індивідуаль- 
ності над «натовпом», який він ще називав «юрбою», «юрмою». Поет 
без зайвої скромності пропонував Богові помінятися ролями («Боже, 
Мені набридло бути твоїм сином») і в кожній збірці звеличував свою 
незвичайність і винятковість: 

Повновладно і безкарно 
До коліна світ схилю... З 

І хоч подібні рядки в значній мірі зумовлені бажанням епатувати 
буржуа, та все ж егоцентризм є однією з найбільш специфічних рис 
творчості поета. Самозакоханість призводить до обмеження ідейно-те- 
матичних горизонтів. «Я -- злобоокий звір», «я -- пісня, я -- крила, 
я -- дзвоність акорда», «я-- орел», «я -- смілий», «я -- владар беззмін- 
ний залюднених скель», «я - пророк, довкола моя воля й уява», «я -- 
солідний естет»-- крикливо позує на кожному кроці поет, вражаючи 
читача не стільки сміливістю самовизначення, скільки пустослів'ям і 
шаблонністю поетичних прийомів. І чим більше в його словах претен- 
зійної патетики, тим менше в них свіжих думок і почуттів. П'єро зада- 
ється не тільки в однойменній збірці автора, а й в усіх книжках зга- 
дуваного періоду. Образ самовпевненого і рішучого героя французького 
народного театру набуває в урбаністичній поезії М. Семенка рис ка- 
баретного завсідника, галантного покорювача жіночих сердець і рафі- 
нованого естета. Він стає уособленням доведеної до крайності претен- 
зійності та позбавленої відчуття міри манірності. 

Мотиви егоцентризму, що звучали ще в ранніх збірках М. Семен- 
ка «Дерзання» і «Кверо-футуризм», стали в його творчості провідни- 
ми. Ними наснажено і його заперечення літературних авторитетів та 
традицій. Це саме те явище в поезії Семенка, що зближує її з творчіс- 
тю російських футуристів. Проте поет не копіює і не наслідує своїх 
вчителів. Він прагне по-своєму 

Схопиті, момент переходу схопить момент історії 
Щоб перекинуть міст в епоху аєро 

, Прозріть у світ, де сни Ппрекраснохорі 
Чурляніса і Врубеля Сезанна і Гуро". 

/ 

І хоч ці його програмні настанови були суто декларативні, бо ж 
«момент переходу історії» не знайшов місця в його творах, та вони за- 
свідчували джерела новаторства М. Семенка. Творчість Чурляніса і 
Врубеля вабила Семенка яскраво вираженими пошуками нових модер- 
ністичних засобів для створення таких художніх образів, що часто ма- 
ли символічний зміст. У Сезанні поет вбачав свого попередника у 
справі деформації художніх форм. Згаданими іменами не вичерпується 
школа Семенка (до них можна б додати символіста Бальмонта і ого- 
футуриста Сєверяніна, а також співця індустріального прогресу Уітме- 
на). Важливо те, що він хоч і не переріс своїх учителів, але й не плен- 
тався у хвості за ними, вносив в українську літературу нові мотиви й 
образи власного звучання. 

В нових збірках М. Семенко продовжує зсаджувати з п'єдесталів 
слави своїх знаменитих сучасників, трактуючи при цьому тенденційно 
їхню лірику як романсово гітарну. 

Поет ладен був вважати кожного, хто не плутав поезії з прозою 
і приділяв велику увагу ритмомелодичній структурі вірша, літератур- 
ним реакціонером, провінціалом, «завороженим Бальмонтом», чи «по- 

З Михайло Семенко. П'єро задається. «Грунт», К., 1918, стор, 30. 
4 Михайло Семенко. П'єро задається. Інтимні поезії. Фрагменти. Книга пер- 

ша, стор. 32. Тут і далі дотримуємося пунктуації М. Семенка. 

112



єтом в гороховому костюмі», що розраховує «метр для поез Незвичай- 
ній Дамі»?. Він знецінює глибоку ліричну сердечність олесівського 
типу («Вона мене оболесила, вона мене занадсонила») як атавістичний 
пережиток, висуваючи на перший план замість поезії почуттів поезію 
відчуттів. 

Характерно, що в «душі поетової кабінеті» знайшов притулок ро- 
маніст Едмон Гонкур, постать дещо несподівана для сфери інтересів 
футуриста. Та якщо взяти до уваги, що Едмон Гонкур разом із братом 
Жюлем у своїх романах приділяли багато уваги документуванню фак- 
тів 1 надавали перевагу побутовим та інтимним моментам у житті ге- 
роїв над соціальними, нерідко наголошуючи на фізіологічних пробле- 
мах, то стане зрозумілим, що в естетичних засадах М. Семенка було 
чимало спільного з творчими поглядами цих представників французь- 
кої натуралістичної школи. 

У витворній галасливості М. Семенка багато було штучного, підіг- 
паного під гроїрамні настанови футуризму і не позначеного внутріш- 
рімио"мпульсами душі. Поет взявся творити футуристячин я пипримок 
в українсткій літературі, що було для однієї людини заззанням майже 
непосильним. А він цей напрям створив таки, хоча й не квадав йому 
тієї тематичної строкатості, що наявна у творчості російських футурис- 
тів, серед великої групи яких бачимо такі небуденні таланти, як В. Ма- 
яковський і В. Хлєбніков. Семенкова діяльність зводилась головним 
чином до декларування напрямку і деструктивної роботи. І тут він був 
сильним. Иого віршам не бракує полемічної гостроти, влучної дотеп- 
пості та багатої, хоча й побудованої часто на абстрактних поняттях, 
образності. Та все ж поезія декларативної теми вимагала не стільки по- 
чуття, скільки слів, не стільки образно-конкретних вражень, скільки 
пафосу. Поет був свідомий своїх поетичних втрат, але вперто йшов 
обраним шляхом, тамуючи біль поетичних поразок. Відчуття незадово- 
лення гробленим хоч не часто, та все ж проривається в його творчості. 

Сопріальні проблеми, як уже відзначалось, не хвилювали поета, а 
національні він знімав як невідповідні, згідно з його уявленням, духо- 

зі часу, бо ж навіть самі «ознаки національного в мистецтві, -- З точки 
зору поета «вселюдського почуття», -- ознаки його примітивності» ?. 
«Космічна» постать поета стояла вище класових і національних інтере- 
сів свого народу. «Мені чужий Дніпро», -- заявив Семенко у вірші «П'є- 
ро може» 7 і демонстрував це, оспівуючи інтернаціональне місто, власне 
буржуазне місто, наповнене гамом машин і освітлене рекламними вог" 
нями. Правда, він не розкриває психології міста, як і не показує соціаль- 
них портретів різних його осередків. Місто в нього однолике, не наді- 
лене специфічними індивідуалізованими рисами. Він оспівує місто вза- 
галі, як сконцентрований здобуток технічного прогресу доби. Іноді в 
його віршах натрапляємо на конкретні назви міст: Чікаго, Мельбурн, 
Піза, -- але їхня роль суто екзотична, як і назви країн (Патагонія, Ав- 
стралія), разом з тим згадкою про ці далекі міста поет підсилює все- 
людський зміст своєї поезії. 5 МО 

Помітне місце в поезії М. Семенка займає лірика моря: у збірці 
«П'єро задається» Їй відведено цілий розділ «Раузаде5 іпіїте5», ство- 
рений поетом у Владивостоці та його околицях. М. Семенко не був пер- 
шовідкривачем «морської теми» в українській літературі. Хвилюючі 
вірші, сповнені чаром морської краси, залишили Леся Українка, М. Чер- 
нявський і О. Олесь. В їхніх творах образи моря відтінювали і підси- 
лювали складну гаму душевних переживань. Семенка в далекому морі 

5 Випад спрямований проти поезії О. Блока. 
6 Михайль Семенко. Кверто-футуризм. «Кверо». К., 1914, стор. 3. 
7 Михайль Семенко, П'єро мертвопетлює. «Флямінго», К. 1919, стор. 9. 

8. Українське літературознавство, внп. МІ. 113



вабить перш за все екзотика, незвичайність для ока степовика краєви- 
дів. Він малює пейзажі берега і моря такими, якими бачить день у день 
у Владивостоці, куди потрапив під час першої світової війни, не опро- 
мінюючи їх світлом своєї душі. Він захоплений неосяжним морським 
простором, могутнім гамором порту, багатством кольорів на озері-бух- 
ті, де розташувалася пристань, небуденністю спостережуваного. Його 
ваблять пейзажі моря в такій же мірі, як і пейзажі міста, ваблять то- 
му, що їх до нього ніхто не змальовував. Він заповнює прогалину, вно- 
сячи в українську поезію новий колорит, нові образи і нові лексичні 
компоненти -- звичайно, все це в стилі футуризму, тобто з відповідною 
увагою до оригінальності вислову, строфічної будови і асонансних рим. 

В ліриці кохання, що займає найбільше місця в книгах М. Семен- 
ка, чи не найголосніше виступає естетична концепція поета-футуриста 
як егоцентриста. Поет сприймає любов тільки як джерело насолоди, 
причому лише тілесної, фізіологічної. Ціла його збірка «П'єро кохає» -- 
це щоденник зустрічей і пригод людини, що полює за любовними вті- 
хами. Жінка-- вінець жадань П'єро. З цинічною відвертістю він роз- 
повідає про ліжкові справи із своїми випадковими коханками. 

Принципова безпринципність («Я зрадив своїм принципам і шу- 
каю розваги») тягла поета із котурнів футуристичної претензійності в 
міщанське болото, і це він сам добре розумів («Це ж на життя паск- 
віль»), хоча й намагався вульгаризації любовних стосунків надати за- 
фарблення бунту проти традиційної умовності. Та крізь ці намагання 
проглядала тільки слабенька спроба реабілітувати своє захоплення пор- 
нографічними мотивами. До Семенка українська поезія таких мотивів 
не знала. І тут він як футурист справді розширював тематичні горизон- 
ти української інтимної лірики, вводячи в неї нові жанри: «порнографі- 
за», «еротеза», «психопатологія», - і, сам того не помічаючи, дискре- 
дитував футуризм в очах культурного читача. 

Планетарний погляд на землю відособив М. Семенка від буденних 
справ і приглушив у ньому увагу до людини з її почуттям і настроями. 
Звідси і його байдужість до духовного життя жінки в любовній ліриці 
та протиставлення себе «юрмі» у віршах на теми міста. Нахил до пла- 
нетарності породив у поета потребу вдаватись до котурності та претен- 
зійності. Тим-то в його поезії багато викриків, гарячковості, неврівно- 
важеності й навіть явних ознак неврастенічності, особливо помітно ви- 
ражених у вірші «П'єро страждає»"?. Загальний настрій збірок поета 
оптимістичний («відродженський», за його власним визначенням), проте 
той оптимізм нерідко буває показним і робленим. 

Деструктивна робота Семенка стосовно старих поетичних форм бу- 
ла чи не найхарактернішою ознакою його діяльності як поета-футурис- 
та. Він часто порушує ритм вірша, відсовуючи на задній план музи- 
кальні враження на догоду природності вислову, хоча від цього загаль- 
на емоційна наснага поезії спадає. Розширюючи ритмічні можливості 
вірша, поет часто звертається до верлібра, а то й до ритмізованої прози 
(«Павза», «Футуріза», «Кондуктор», «Поезії зневаги» та ін.) ?. Досить 
плідною була його робота по оновленню і збагаченню словника рим. 
Можна без перебільшення сказати, що тут він досяг неперевершених 
результатів. Крім точних, хоча й незвичайних рим (бетонний- -бутонний, 
біль-пасквіль, оказія-Азія, штукенція-інтерференція і т. п.), він дуже 
широко користується співзвучностями, побудованими на віддалених 
звукових асоціаціях і асонансах (місця-місяця, смичок-панчох, чужі- 

8 Михайло Семенко. П'єро кохає. Містерії, Інтимні поезії. Книга друга. 
«Сяйво», К., 1918, стор. 45. 

9 «Мені обридли рими, -- каже він, -- Хочеться спостерігати рухи слів». (Див.: 
Михайло Семенко. П'єро мертвопетлює, стор. 60). 

ь 

114



скажи, люблю-шлюб, настрій-Іматра, дощу-промовчу, лірика-звіра, ес- 
тет-кабінеті, автомобіля-лід і т.д.). 

Меншу увагу приділяв М. Семенко строфіці, використовуючи пере- 
важно чотирирядкові конструкції. Проте певна строфічна одноманіт- 
ність лишилась не поміченою завдяки численним ритмічним змінам у 
віршованих рядках. Подекуди ж строфічний малюнок урізноманітню- 
вався ще й графічною своєрідністю -- оригінальним розташуванням 
(драбинкою чи східцями) частин рядка чи навіть слова, 

Велике місце в поетичній практиці М. Семенка займала словотвор- 
чість, Він розширював поетичний словник української мови як завдяки 
нововведенням, використовуючи нові, досі нерозроблювані поетами плас- 
ти лексики, в першу чергу термінологічної та розмовно-побутової, так 
і шляхом власних новотворів на зразок: прокулити (прострелити), за- 
нуджений, охорений, сміяльність, обездужено, знайденість, осумлювати, 
поемата, пляміти, тішню (дієслово), сонатінно, єкористанно, овсесвічен- 
ний і т. п. Незважаючи на свою надуманість і незвичність. у мовній 
тканині поезій М. Семенка вони сприймалися як доречні та цілком 
природні, бо відповідали її загально-естетичному змістові, футуристич- 
ній новизні вислову: 

В еластьї снігу він гринджоле 
В обіймах сонця смілий він... 19 

Неологізми М. Семенка залишились виключно надбанням його по- 
езії, не ставши здобутком української літературної мови, бо появились 
як результат словесної гри, а не мовно-комунікативної потреби. Вони 
виникли не у зв'язку з новими поняттями (всім їм легко підшукати 
відповідні синоніми), а як результат деструктивного ставлення до по- 
стичних форм вислову класиків літератури. 

І918 рік, коли жива дійсність різким контрастом протистала епіку- 
рейським настроям поетових «егофутуриз» та «порнографіз», був пере- 
ломним у творчості М. Семенка. В його ліриці з'являються несміливі 
роздуми над своїм місцем у суспільній боротьбі, він починає активніше, 
уважніше приглядатися до дійсності, життя, в результаті чого прихо- 
дить до справедливого висновку: «Життя мене обігнало» ". Усвідомлен- 
ня невідповідності ідейно-тематичного змісту своєї лірики духові часу 
навертає М. Семенка до питання про переоцінку своїх позицій. У лі- 
риці поета появляються нарешті мотиви захоплення революційними по- 
діями, хоча не стільки їхньою внутрішньою суттю, скільки зовнішньо 
ефектними обрисами. К 

М. Семенко стояв на шляху до громадянської теми, та влилася 
вона в його творчість лише тоді, коли він сприйняв Жовтневу револю- 
цію як неминучу закономірність суспільного розвитку. «Але коли: Се- 
менко з Хрещатику не прийшов до робітника, то робітник прийшов на 
Хрещатик. Мусив поет це занотувати. Мусив зробитися «комфутом» 38. 
писав один із тогочасних критиків. Проте на Хрещатик прийшов не 
просто робітник, а революційний боєць, виборювач життя нового, лю- 
дина-творець. ; і 

Повівами нової, революційної доби, вірою в світле майбутнє позна- 
чена вся книжка М, Семенка «Дев'ять поем» (1918). За своїм жанром 
твори збірки насправді не є поемами. Це порівняно невеликі вірші-за- 
риси, етюди індустріального міста і його вулиць. Характерною 
ознакою їх є те, що в них поет уже не протиставляє своє «я» натовпові: 
воно стає уособленням людського розуму і могутньої діяльності, спря- 
мованої на суспільний прогрес, У цих творах поет широко користується 

19 Михайль Семенко. Кобзар, стор. 317. 
ПО Див. Михайль Семенко, П'єро мертвопетліоє, стор. 14. 
ІЗ «Ціляхи мистецтва», 1921, ч. 1, стор. 58. 

8" і П5



засобами символічного письма, надаючи своїм образам абстрактно-кос- 
мічного звучання, що призводить до ослаблення конкретного емоційного 
впливу на читача. В цьому відношенні найбільш показові ті «поеми» 
(МИ, ІХ), де наявний калейдоскопічний огляд грандіозних діянь руй- 
нуючо-творчої сили, за якою вгадується воля революції. Кажемо «вга- 
дується» тому, що згадані вірші густо наповнені туманними образами- 
символами, супроводжуваними асоціаціями, які поет втискує в нернт- 
мічні, ніби пошматовані динамікою зображуваного рядки, спаяні 
віддаленими асонансами і дисонансами. Симпатії поета в цих творах 
досить виразні: він віддає їх революційному народові: 

Розміреними смілями, координованими досягненнями 
Йшли натовпи пожарами до зчакомої мети 13. 

Залізна цілеспрямованість і певність учасників революції у своїй 
правоті звучить у всій ІХ «поемі». Такого близького ставлення до су- 
часної дійсності, як у цьому творі, в поезії М. Семенка ми досі не зу- 
стрічали. Він став співцем революції, хоча оспівував її не для всіх 
доступним футуристичним наріччям. 

Поет успішно змагався, як він сам відзначав «з безсиллям погаса- 
ючих атавіз», вириваючись з полону еротоманії і простуючи до грома- 
дянської теми. Він не обмежується фільмуванням картин індустріаль- 
ного міста, хоча й вони займають чимале місце в його збірці, зокрема 
у віршах: «Іпіегіецг», «Пожар з вибухами», «Поема метеорних ліній», 
«Осінні скрипки», а разом з тим звеличує людину-творця, що, взявши 
до своїх послуг досягнення техніки, перетворює природу, оновлює світ: 

і встає залізна людина 
осліплюючим силуетом 
на фоні матерії нею подоланої "". 

Витвори людської фантазії і невтомних рук стали об'єктом оспіву- 
вання у творах «Ї.а Їціигійоп» і «Поемавідваги», причому поет не тіль- 
ки малює картини сучасного технічного прогресу, а Й проникає погля- 

дом у майбутнє: 
Зір мій опереджує експрес 
вільно вигинаючись між камінних схилів 
що ховають в собі скарби майбутньої реалізації 
через долини перерізані удосконаленими каналами 
повз череди вихованого скоту 
до блакитних хвиль де кінчається дикий граніт 
де починається горда блакить океану 
переможена мікроскопічним рухом атомів 
подолана безмежним кабелем, що таїться на дні !5. 

«Дев'ять поем» були першим кроком до зближення поета із рево- 
люційною дійсністю. Інші його твори-- ревфутпоеми «Тов. Сонце» та 
«поезофільми» «Весна» й «Степ», написані та надруковані в 1919 р., 
у часи відновлення радянської влади в Києві, -- сприймаються як вияв 
революційного пафосу поета, щиро відданого ідеям комунізму. Та шко- 
дить їм надмірний риторизм, публіцистичність вислову і відсутність 
емоційної наснаги. Поет активізує свою деструкторську роботу щодо 
форми і мови вірша. Він вилучає з поезії її найхарактернішу озна- 
ку - - образність відтворення дійсності. В нього раз у раз стикаємося 
як не з голою публіцистикою, то з несподіваними й нерозшифрованими 
асоціаціями. Єдине поетичне місце в поемі «Тов. Сонце» -- це марш, що 
й ідейним змістом, і ритмічними інтонаціями нагадує «Червоні зорі» 
В. Блакитного: ; 

ІЗ Михайло Семенко. Дев'ять поем. «Сяйво», К. 1918, стор. 29. 
іч Михайло Семенко. Дев'ять посм, стор. 4. 
15 Там же. 

116.



Розносить буря всесвітній пожар. 
Хитаються будови, корчиться світ. 
Там, де пройшли, вже немає хмар, 
і сходять червоні зорі над сутінками віт,.,!6 

. Поема являє собою низку нічим не зв'язаних між собою фрагмен- 
тів вражень від баченого і чутого за день на вулицях визволеного Ки- 
єва. Революційні плакати («Хай живе революція», «Смерть контррево- 
люції»), спів «Інтернаціоналу», кам'яниці, залізо, вереск мотоцикла, 
фіолетове сонце -- все це нижеться в не організовані ритмом рядки дов- 
гої поеми. 

Поодинокі мистецькі вкраплення зустрічаємо і в «поезофільмах», 
зокрема у «Весні», де уривок «Вийдемо в святкових строях!» !7 сприй- 
мається завдяки своїм ствердно-закличним інтонаціям як маршова 
пісня. 

«Поезофільми», як і поема «Тов. Сонце», - це кадри думок і ма- 
люнків, не пройняті якоюсь провідною ідеєю. Вони написані, безпереч- 
но, постом, що стоїть за революцію. Та, на жаль, ці твори не кличуть і 
не ведуть за собою, бо позбавлені революційної пристрасті і знов-таки 
емоційної наснаги. До того ж поет часто порушує закон відповідності 
між об'єктом зображення та засобами зображення. Про серйозні спра: 
ви він говорить з належним поетичним піднесенням, але при цьому ви- 
користовує елементи просторіччя і побутової лексики, які доречні для 
гумористично-пародійного аспекту. жа 

«Посзофільма» «Степ» -- це своєрідна хроніка подій громадянської 
війни у степовій Україні-- розгулу петлюрівських та гайдамацьких 
банд і перемоги революційних сил. Матеріал «поезофільми» не скутий 
сюжетом, не організований у струнку композицію. До того ж поет при- 
меншив увагу (як і в творах «Тов. Сонце» та «Весна») до культури 
поетичної мови. Сліди поспішності та мовної неохайності свідчили про 
посилення деструктивних тенденцій у творчості поета. Під таким кутом 
зору треба розглядати і відсутність в окремих фрагментах розділових 
знаків, а також прийменникових конструкцій та запровадження теле- 
графного стилю, як наприклад: 

Рупор стоголосий 
Втілимо спільну мрію, 
Парохода -- зарічні покоси 
Кипемо весняний бій... ІЗ 

Такі важкі для сприймання, по суті, нечитабельні місця відводили 
читача в бік від революційного погляду автора на описувані явища. 
Ідейний задум твору не потрапляв у ціль: поет-співець комуністичного 
майбутнього губився в нетрях футуристичних комбінацій. А між тим у 
«Степові» наявні рядки, що, вилучені з твору, могли б самі по собі 
вразити читача як поетичне явище. Такою, зокрема, є кінцівка, пройня- 
та пристрасною вірою у творчі сили революції: 

Збирайтесь, гуртуйсесь сільськими комунами, 
Крайте землю і кладіть зерно, -- 
Дзовнить степ людськими лунами, 

Пішла робота знов 19. 5 

Деструкція форми і фразеологічна революційність -- ось які ознаки 
притаманні футуристичним поемам М. Семенка. Він не тільки руйнував 
поезію як художню вартість, а й нищив її суспільно-мобілізуючу роль. 
Втрачаючи емоційно-конкретну образність, поезія втрачала й здатність 
вселятися в серця читачів, підносити, кликати й вести їх. Та незважаю- 
чи на все це, не можна забувати й того, що М. Семенко був одним із 

Іі6 Михайль Семенко. Тов. Сонце. Всеукрлітком. К., 1919, стор. 4. 
І Михайль Семенко. Дві поезофільми, Всеукрлітком, К., 1919, стор. 8. 
І8 Михайль Семенко. Дві поезфільми, стор. 22. 
9 Там же, стор. 35. 

п7



тих перших радянських поетів і діячів радянської культури, що про- 
кладали дорогу іншим. Можливо, поет і сам десь у глибині душі розу- 
мів, що його поетичне слово не зовсім відповідає вимогам доби, потре- 
бам читача, Він був серед тих, що починали, за ним мали прийти інші, 
і їм М. Семенко був згоден віддати пальму першості: 

Ми не втворимо ясність 
І прийдешність нового слова. 
Ми, підбиті й зламані, 
Зойкаємо під галас промов, 

Для М. Семенка, що недавно ще вважав себе єдино геніальним 
поетом, так сказати --важило багато. Ці слова свідчили, що він пра: 
вильно почав усвідомлювати своє місце і в літературі, і в революції.



А. ПО КОРЖУПОВА 

Буковинський поет 

Остат Вільшина 

Довгий час у нашій літературний науці літературознавчій процес 
на Буковині був представлений лише двома визначними письменника- 
ми Юрієм Федьковичем та Ольгою Кобилянською, які мов велетенські 
дуби, височіли над порожнечею безплідної рівнини, де було чути лиш 
стогін поневоленого народу. 

А між тим Буковина дала багато талановитих письменників, ори- 
гінальних митців, різноманітних творчих індивідуальностей із своєрід- 
ною тематикою, стилем, мовно-зображувальними засобами. У кожного 
з них були улюблені теми й образи, своєрідна форма висловлення ду- 
мок. Всі вони головною метою свого життя вважали служіння народові, 
боролися за його інтереси, вносили посильний вклад у розвиток пере- 
дової української літератури. 

Багато з них були несправедливо забуті, твори їх, розкидані по 
сторінках різних газет та журналів, не завжди видавались окремими 
книжками. Тому й уявлення про літературний процес було неповним, 
збідненим. 

Добру справу зробило державне видавництво художньої літератури 
України, видавши в 1958 р. твори Євгенії Ярошинської та збірку «Пись- 
менники Буковини», до якої увійшли твори Івана Діброви, Данила 
Харов'юка, Івана Синюка, Дмитра Макогона, Володимира Кобилян- 
ського, Миколи Марфієвича. Після цього окремою книжкою у Львів- 
ському обласному книжково-журнальному видавництві з'явилися дру- 

«ком вибрані оповідання Дмитра Макогона. У 1959 р. видавництво «Ра- 
дянський письменник» видало твори Володимира Кобилянського, а в 
1961 р.-- Дмитра Загула. Через три роки в цьому ж видавництві поба- 
чили світ вибрані поетичні твори Сидора Воробкевича. До І00-річчя 
від дня народження Євгенії Ярошинської видавництво «Дніпро» здій- 
снило нове видання творів письменниці. Про цих письменників написа- 
но вже ряд статей. 

Безперечно, зроблено багато, але далеко ще не все. До цього часу 
аж надто мало знаємо про талановитих письменників-патріотів Гвана 
Бажанського, Сергія Канюка, Сильвестра Яричевського, Юрія Мандри- 
ка, поета-лірика, покликаного до життя Великим Жовтнем, активного 
борця за возз'єднання з Радянською Україною Остапа Вільшину. 

Остап Вільшина (псевдонім Юрія Пентелейчука (1899--1924) про- 

жив коротке, але яскраве й змістовне життя, все в пошуках, усе в бо- 

ротьбі. Писати почав під впливом Великого Жовтня. Народився він 

у селі Рогізному біля Чернівців у родині, що терпіла вічні нестатки. 

Батьки не мали навіть власної хати, а жили у найманій. Не було у них 

і коштів для того, щоб учити свого сина Юрія, який прагнув до знань. 

Успішно закінчивши школу, він без жодної матеріальної підтримки 
батьків вступив у Чернівецьку семінарію, заробляючи собі на прожиття 

і 
19



приватними лекціями, але цих мізерних заробітків не вистачало. Часом 
друзі збирали між собою кошти, щоб допомогти талановитому юнакові, 

Перша світова війна, ареною якої була й Буковина, принесла ба- 
гато лиха трудящим. Заглянуло це лихо в родину Пентелейчуків. Бать- 
ко повернувся додому інвалідом, весь тягар лягав на матір, що мала 
шестеро дітей. 

У той час на Буковині розгорталась боротьба трудящих проти бра- 
товбивчої війни, проти соціального та національного гноблення. Особ- 
ливо вона активізувалась після Жовтня, коли на частині України була 
створена перша у світі робітничо-селянська держава. Трудящі західних 
областей України з особливою силою відчули, що єдиним рятунком для 
пих є возз'єднання з Радянською Україною. 

Під впливом жовтневих подій посилюється революційний рух на 
Буковині проти соціального та національного гніту, створюються біль- 
шовицькі організації. По різних містах та селах Буковини утворюються 
місцеві ради робітничих та селянських депутатів, проходять мітинги. 

З активною допомогою солдатів селяни відбирають у поміщиків ре- 
манент, хліб, ділять землю, що належала багатіям та церкві. 

Після розпаду пресловутої Австро-Угорської імперії, коли гостро 
стало питання про дальшу долю Буковини, трудящі на великому все- 
народному віче у Чернівцях висловили волю до возз'єднання з Радян- 
ською Україною. Безпосередніми учасниками цього віча були й пись- 
менники -- Сергій Канюк, Микола ШМарфієвич, дев'ятнадцятирічний 
юнак з Рогізної Юрій Пентелейчук та ін. Разом з іншими вони вигуку- 
вали: «Хочемо до України!» 

Після віча трудящі пройшли по місту, проголошуючи гасла та спі- 
ваючи революційні пісні. В устах народу голосно звучала на мотив 
«Марсельєзи» «Похідна пісня», створена Миколою Марфієвичем (вона 
була надрукована окремою листівкою). Пісня кликала: 

До зброї, громадо, до зброї, брати! 
На ворога разом будемо іти! 

Налякана народним рухом і посиленням прагнень трудящих до 
возз'єднання з Радянською Україною, націоналістична буржуазія з 
мовчазної згоди англо-французьких імперіалістів віддала долю буко- 
винців у руки румунських бояр. У листопаді 1918 р. на територію Бу- 
ковини були введені королівсько-румунські війська. У краї панував 
стан облоги. Робітники й селяни, які до листопада 1918 р. служили в 
австро-угорській армії, були силою забрані до румуно-королівського 
війська. Окупанти застосували до населення жорстокі репресії, пере- 
слідували українську культуру, забороняли мову, але трудящі протес- 
тували, продовжували боротьбу. 

До тих, хто не скорився злій волі ворогів, хто не зносив мовчки 
сваволі окупантів, належав і батько поета Остапа Вільшини, який від- 
верто висловив своє незадоволення існуючими порядками. Це мало свої 
трагічні наслідки: його звинуватили у зраді й стратили, Незабаром по- 
мерла й матір. З болем у серці розповів про це Остап Вільшина у 
вірші «Сирітка»: 

Був у мене батько і матінка мила, 
Та в лиху годину скрила їх могила... 
Батько за Вкраїпу люті виніс муки, з 
Матінка померла з горя та розпуки... 

В цей час серед населення ширяться марксистські ідеї, прогресивні 
діячі ведуть більшовицьку пропаганду. Важливу роль у цьому відігра- 
вала преса, зокрема газети «Воля народа» та «Громада», редаговані 
письменником Сергієм Канюком. В умовах переслідування і чорного 
терору прогресивна преса не могла довго існувати. Редактора С. Каню- 
ка заарештували, видання газет заборонили. І все ж ці газети лишили 

120



по собі добрий слід. На їх сторінках були надруковані твори радян- 
ських письменників (Павла Тичини, Христі Алчевської), революційні 
вірші, статті, що викривали румуно-боярських загарбників і розповідали 
правду про життя на Радянській Україні. 

У донесеннях румунської жандармерії про «Волю народу» говори- 
лося, що вона «у найсимпатичніших фарбах розписує більшовицьке 
урядування в Росії, де немає боярів і шляхти, як на Буковині і в Поль- 
щі, і сподівається, що більшовики, наблизившись до кордонів Буковини, 
викличуть повстання серед народу»!. Про «Громаду» знали і на Ра- 
дянській Україні. Газета «Вісті ВУЦВК» 12 квітня 1921 р. у статті 
«Нашого полку прибуло» позитивно оцінила газету, що виходила «в 
неможливих умовах білого терору». 

У цих невимовно тяжких умовах «білого терору» розгорнув свою 
громадсько-політичну та літературнотворчу працю Остап Вільшина ?. 
Він вів агітаційну роботу серед населення, пропагуючи революційні 
ідеї, закликав до возз'єднання з Радянською Україною, розповсюджу- 
вав більшовицьку пресу. 

Протестуючи проти румуно-боярських порядків, Остап Вільшина 
відмовився іти до королівського війська. Переслідуваний, він емігрує 
в Закарпаття, живе і працює певний час в Ужгороді, болісно пережи- 
ваючи розлуку з рідним краєм. Свій тяжкий настрій і тугу поет вили- 
взає віршами: 

Не хильте віт, плакучих віт, Не лийте сліз -- перлових сліз 
Стрункі тополі, Хоч в цю хвилину... 

Я йду у світ, незнаний світ Впрягайте коні в новні віз, 
Шукати долі... Піду в чужину... 

Коли поет повернувся на Буковину, його заарештовують і приму- 

шують відбувати ненависну йому військову службу. Юнак знову ті- 

кає, тепер уже в гори, шукаючи там справжньої волі. 

Я син буйної волі -- 
Я виріс серед гір, 
Де буйпо на сваволі 
Шумить все темний бір, -- 

писав Остап Вільшина у 1922 р., ніби перегукуючись з Володимиром 

Кобилянським, який у вірші «Я сокіл з гір» також висловлює любов 

до волі. 
Світогляд поета формувався у вирі гострої класової боротьби під 

безпосереднім впливом революційних подій, більшовицької літератури, 

яку сам поет розповсюджував. Джерелом творчого натхнення було 

життя народу, боротьба за його інтереси; літературно-естетичні погля- 

ди формувались під безпосереднім впливом народної поетичної твор- 

чості, творчості Т. Шевченка, І. Франка та Ю. Федьковича. Своїм 

! Чернівецький обласний державний архів, ф. 12, оп. І, од. зб.. 4651, арк.94--95. 

2? Остап,Вільшина виступив із своїми віршами на початку 20-х років на сторін- 

ках буковинської та закарпатської преси, в газетах та журналах «Каменярі». «Про- 

міць». «Світ дитини», «Свобода , «Чорногора», «Поступ» та ін., які стали бібліогра- 

фічною рідкістю. І 

Нам псщастило через письменника М. І. Марфієвича здобути від дружини Ос- 

тапа Вільшини, яка живе тепер у Румунії, три зошити автографів віршів поета, На 

титульній сторінці яких значиться: «Остап Вільшнна. Над Прутом. Поезії». Зпйизу 

першого зошита, що має 27 сторінок і містить 29 віршів лата -- 1920-1921 рр. На 

другому зошиті - - 1921--1923 рр. Нумерація сторінок починається з 22. На цій сторін- 

ці зроблено такий запис: «Мото: Нещасні є ті, які страждають від нещасного коха"ня, 
але стократ нещасливіші є ті, які не знають, що таке страждання по нещаснім кохан- 

ні». Як видно, поет мав на меті « цьому зошиті вмістити інтимні поезії. Але серед 

41 твору; внесених у цей зошит, зустрічаємо й вірші для дітей, громадську та пей- 

зажну лірику, два переспіви з Р. Тагора та запис з уст народу «Про глухого та 

губатого в церкві» (Гуцульська см'ховинка). В третьому зошиті вірші повторюються. 

Вірші Остапа Вільшини цитуємо за автографом. 

121



учителям він присвятив вірші, висловивши любов і повагу до великих 

попередників, проголошуючи готовність продовжувати їх справу. Так, 

у вірші, присвяченому Т. Шевченкові, поет запевняє: 

Ми всі слідом твоїм підем 
| рідний край з руїн здвигнем. 

Вірш закінчується словами, які свідчать, що молодий поет бере 
на ідейне озброєння заповіти великого революціонера. 

Обнять найменших ти братів 
В своїм завіті нам волів, -- 

'о "срлець ми взяли цей завіт 

И підемо, батьку, з ним у світ!!! 

Юрію Федьковичу Остап Вільшина присвятив свій вірш «Ой, чого 
ж ви засмутилнсь» (у день 35-річчя смерті співця гуцульських гір Юрія 
Федьковича). З притаманним йому ліризмом поет в дусі народної піс- 

ні висловлює почуття суму, що немає у живих співця Карпатських 
гір. Використовуючи засіб уособлення, характерний для народних пі- 
сень, у своїй поезії він досягає глибокого ліричного звучання. Форма 
діалога, перша частина якого -- запитання, а друга-- відповідь, 

фіксує увагу на основному і сприяє розкриттю творчого задуму автора: 
Сй чого ж ви засмутились Шепчуть сосни та смереки: 

І додолу похилились, О. на серці нам не легкий 
Пишні сосни та смереки? Жаль наводить днина ця! 
Чом ви свої смутки й жалі Тридцять і п'ять літ минає, 
Не шлете у тужні далі-- Чк гоіб зимний покриває 
Геть у світ, в краї далекі? Нашу славу, гір співця! 

Він був наша гордість, слава... 
Та зелена вже мурава 
Раз на все його покрила... 

Сосни та смереки схилились, посумніли, бо немає вже співця, «що 
про нас піснями стільки дива розповіві» 

Для Остапа Вільшани Юрій Федькович-- співець гір, гордість, 
краса, слава. Наслідуючи свого улюбленого митця, молодий поет вва- 
жав себе також «сином гуцульських гір», співцем їх краси. Він нази- 
ває себе сином вільного народу, що «неволі не терпить, кохає лиш сво- 
боду і нею дорожить». За цю свободу він бореться, оспівує її у чудо- 
вих віршах-піснях. | 

Під безпосереднім впливом Т. Шевченка, І. Франка та Ю. Федь- 
ковича, а пізніше й молодої радянської літератури виробляються есте- 
тичні погляди Остапа Вільшини. Прекрасним для нього стає життя, 

чудова природа, чисті людські почуття, воля. Але потворні стосунки 
між людьми в умовах австро-цісарського, а потім і румуно-боярського 
гніту штовхають людей на дикі вчинки; вони примушують убивати 
один одного, нищити природу, багатства краю. 

Щоб людина стала по-справжньому щасливою, необхідно знищи- 
ти суспільне зло, а зробити це можна, як зрозумів поет, тільки шля- 
хом боротьби. Ось тому правильне розуміння життя викликає в поета 
ненависть до королівського війська, від якого він тікає, до порядків, 
установлених окупантами, до соціального й національного гніту. 

Засуджуючи імперіалістичну війну, він свідомо йде на шлях виз- 
вольної боротьби, знаходить ідеал прекрасного в змаганнях за волю 
і незалежність свого народу. Живим зразком для нього стає Велика 
Жовтнева соціалістична революція, яка переконує поета в необхідності 
організованої масової революційної боротьби трудящих за соціальні 
й національні права, що й приводить його до лав комуністичної пар- 
тії, спонукає на шлях пропагандистської агітаційно-масової роботи 
серед трудящих. Це знаходить своє відображення в творчості поета. 

У дусі революційної поезії початку ХХ ст. Остап Вільшина у своїх 

веснянках створює символічний образ суспільної весни, що неминуче 

122



прийде і принесе людям щастя, Поет закликає до дії, зустрічати вес- 
ну, наблизити час її торжества. 

Іде весна, Народе мій! Під весни шум 
Німий не стій! Весні радій! . До рідних піль 
Хай гине сум! Спіши й ори свій переліг, 
Хай гине біль! Щоб марно час цей не пробіг! 

Бадьорими, життєстверджуючими веснянками він вітає наближення 
нового дня. 

Під впливом більшовицької літератури Остап Вільшина усвідом- 
лює роль пролетаріату в боротьбі за новий суспільний лад. У вірші 
«Пролетарський дзвін» він закликає іти під той клич пролетарського 
дзвону, «що за здирства панів кличе вірних синів» прикласти «сильні 
мозольні руки» до великої всенародної справи. Поет вважає, що тіль- 
ки «в пролетарській рідні можем вигоїть рани і муки». 

Так в щасливую путь! Й най за нами ідуть 
Щастя, рівність, братерство і воля! 

Щастя, рівність, братерство, воля стають естетичним ідеалом 
поета. 

Остап Вільшина -- тонкий поет-Лірик. У його поетичній спадщині 
переважає громадсько-політична, «інтимна, пейзажна лірика, патріо- 
тичні вірші для дітей. 

Поет тонко відчуває природу, в ній знаходить ідеал прекрасного. 
Але не тільки милується чудовими краєвидами Карпат, а в шумі -сме- 
рекових лісів, у буянні хвиль і вирі Черемошу, в подуві вітру знаходить 
те, що голосно відгукується в його душі. Часом поет звертається до 
природи і веде з нею розмову про важливі життєві справи. 

Улюбленим художнім прийомом письменника є уособлення. Явища 
природи, гори, ріки, дерева, мов живі істоти, бачать, чують, почувають, 
наділені людськими властивостями мислити і говорити. Вони розмов- 
ляють між собою, висловлюють ставлення до різних проявів людсько- 
го життя, готові допомогти Людям. 

З цього погляду цікавий вірш «З Чорногори», написаний у 
1922 р. Вітер з Чорногори звертається до бистроводного Пруту й про- 
сить на хвилину затриматись, заглянути в гори «між зелені полонини 
й темні бори». 

Крихти хліба де не мають 
И де, мов мухи, помирають 
Люди з горя. 

Поет розуміє, що допомоги можна чекати лише від рідних братів, 
що скинули з себе кайдани і установили народну владу. Тому він за- 
кликає: 

Ой, спішімо, бистрий Пруте, рідний брате, 
Про це лихо там; на долах, розказати 
Нехай поміч нам збирають 
И братів своїх поспішають 
Захищати... 

Так через розмову вітру з Прутом поет змальовує тяжке станови- 
ще буковинців в умовах румуно-боярського гніту й стверджує ідею 
возз'єднання з Радянською Україною. У 

В Остапа Вільшини багатий арсенал художніх засобів і форм, 

переважно зв'язаних з глибоким засвоєнням поетики народної твор- 

чості. Значна частина його віршів написана в дусі народної пісні -- 
веснянки, коломийки, колискової з широким вживанням художніх па- 

ралелізмів, метафоричних образів, уособлень тощо. 
Хоч у його веснянках бринить бадьорий настрій, але поет ще ба- 

чить свій народ у ярмі й неволі. Його вражає те, що серед розкіш- 
ної природи люди з голоду, «мов мухи, помирають». Та й особисте 

123



життя поета було нерадісним. Тому в його поезії переважають сумні" 
настрої, яким відповідають осінні пейзажі. Цим і зумовлена поява: 
циклу «З осінніх настроїв». 

У вірші «Осінній вечір» (1921) поет створює чудовий осінній пей-: 
заж, яким передає свій сум: 

Тихо, тихо й без упину 
Пройшов літа час, 
ИЙ сіра осінь у гостину 
Вже прийшла до нас... 

Тяжкі думи, викликані складними суспільними обставинами, умо- 
вами, в яких перебуває убогий люд, переливаються в осінні пісні-плачі: 

Плаче небо, плачуть квіти Чось так плачу я в ці дні! 
На городі восени. Чось вже й сонця я пе бачу, 
Плачуть верби Й клонять віти, Вже й воно не світить мні... 
Плачуть гори й долини... Плаче ліс, діброва, поле... 
Плаче світ.. І я з ним плачу-- | Плаче й бистрий Прут-ріка... 

Та поет не впадає у безпросвітну тугу, бо знає, що плачем не пе- 
ретерти кайданів. Перемагаючи хвилини жалю, він проголошує: 

Я плакать не буду! Плачем і сльозами 
Ніхто ще із себе не скинув кайдани, 
Щоб сонце свободи засяло над нами, 
До праці стать треба ч'льними рядами 
ИЙ тоді не ме паном над нами тиран! 

Відкидаючи сумні настрої, Остап Вільшина стає у перші лави 
борців. Своєю кгромадсько-політичною та літературною працею вії 
бореться за те, щоб над його рідним краєм засяяло сонце свободи. 

Революційні прагнення Остапа Вільшини зв'язані з думкою про 
майбутнє, в якому житимуть наступні покоління. Ось тому великої 
уваги він надає вихованню молодих. Дітям він присвятив ряд чудових 
віршів («Люби, дитино», «Буковинській дитині», «Колискова», «Ма- 
ленький Миколцьо» та ін.). Поет виховував у своїх маленьких чита- 
чів любов до Вітчизни, закликав учитися, набувати знань, гартувати 
сили для наступних боїв за рідний край, намагався влити в дитячу 
душу віру в життя, в краще майбутнє: «Не довіку буде нас гнітити 
пітьма» - - запевняє він у вірші «Буковинській дитині». Поет вірить, 
що «прийде день, прийде час-- розвалиться тюрма, і повстане свобід- 
ний народ». Але, щоб здобути щастя, потрібно докласти сил: 

Ти лиш рано вставай і берися за труд, - 
Свої сили, дитино, гартуй! 

Остап Вільшина належить до тих здібних поетів, скромних, само- 
відданих трудівників і борців, що все своє життя, всі почуття і помис- 
ли, свій хист віддали народові. Він, як і Павло Грабовський, мало 
брав від життя, віддавши людям все. Згорів у нерівній боротьбі в 
розквіті творчих сил. 

Рано загинув поет.. Всього чотири роки творчої праці. І все ж ли- 
шив хоч невеликий, але цінний доробок, який свідчить про велетенські 
творчі сили, що зростали на Буковині під впливом Великого Жовтня. 

К
л
и
м



Л. МОЧЕРНЕЦЬ 

Ї ван. Кочерга - публіцист 

| В українську радянську літературу Іван Кочерга увійшов як 
один із талановитих драматургів, наділених яскравою творчою інди- 
відуальністю. Поетична символіка Ї. Кочерги, майстерна побудова 
сюжету, яскрава образність, романтичний пафос, пошуки нових шля- 
хів у драматургії сполучалися з великою гуманністю, вірою в людину, 
пцо йде до світлого майбутнього. У цікавій і надзвичайно повчальній 
спадщині видатного драматурга є одна грань його творчої діяльності, 
про яку лише принагідно згадують дослідники. Час уже ввести у 
науковий обіг і його публіцистику. 

Скромна і надзвичайно тактовна людина, Ї. Кочерга за своєю 
вдачею не був трибуном, войовничим публіцистом, але він ніколи не 
стояв осторонь бурхливого життя радянського народу. Для нього, як і 
для всіх радянських письменників, було характерне високе почуття 
тромадського обов'язку, про яке, виступаючи у Львові на І пленумі 
Спілки письменників України в 1960 р. Ю. Смолич сказав: «Ми ж бо 
є письменники радянські, а найперша ознака радянського письменни- 
ка це те, що він живе всім життям свого народу, бере в ньому актив- 
ну участь, втручається в нього, як ми кажемо, має бути завжди з наро- 
дом, у народі і серед народу. Громадська діяльність наснажує твор- 
чість письменника». 

І. Кочерга теж жив життям свого народу, він не лише в драма- 
тичних творах ставив гострі питання сучасності, але й працював з 
молодими письменниками, передаючи їм свій досвід і знання, висту- 
пав у пресі, брав активну участь у житті письменницької організації. 
Ніколи не згасав у письменника-громадянина пильний інтерес до 
шляхів, якими розвивається радянське мистецтво, якими утверджу- 
ється нове, соціалістичне суспільство, Це визначало і його звернення 
до публіцистики. Особливо яскраво виявилися риси публіциста в час 
важких випробувань радянського народу в ході Великої Вітчизняної 
війни, хоч вся його попередня діяльність була певною підготовкою 

до виявлення і цієї лінії творчої активності драматурга. Треба пам'я- 
тати, що починаючи з 20-х років, І. Кочерга систематично виступав на 
сторінках преси. З 1922 по 1934 рр. у газетах «Вольнский пролета- 
рий», «Робітник» і «Радянська Волинь» друкуються його театральні 
рецензії, огляди постановок, роздуми про театр. Ще з 1928 р. він став 

літпрацівником Житомирської газети, що було важливою ланкою гро- 
"мадської діяльності драматурга. З часу переїзду І. Кочерги до м. Ки- 
єва (1934 р.) на сторінках республіканської преси друкуються його 
виступи і статті, присвячені питанням радянського театру та лрама: 
тургії, ролі митця в соціалістичному суспільстві («Іти в перших ла- 

! «Літературна газета», 26. І 1960 р. 

125



вах бойців за соціалізм», «Музика народжується в народі», «Велике 
мистецтво малих форм», «У боротьбі за проблемну п'єсу» та ін.). 

У новорічному побажанні на 1935 р. київській газеті «Пролетар- 
ська правда» драматург, виявляючи свої громадські уподобання, під- 
креслював: «На мою думку відчувається відсутність в ній (газеті. -- 
Л. Ч.) постійного широкого гостро і дотепно поставленого фейлетона, 
який би сміло зачіпав і ставив питання нової соціалістичної моралі, 
побуту, який би жорстоко ганьбив і виводив на чисту воду всі пере- 
житки міщанства і темряви, що пробують час від часу піднести свою 
гадючу голову». Епізодичні виступи І. Кочерги в час Великої Вітчиз- 
няної війни стали вже складовою частиною його діяльності, бо не міг 
голос письменника-патріота не набрати сили публіцистичного викрит- 
тя ворогів, не закликати до боротьби за перемогу. Як відомо, на по- 
чатку війни І. Кочерга був відповідальним редактором українського 
журналу «Театр» (1941), а пізніше вже в Уфі редагує газету «Літера- 
тура і мистецтво» (1942--1943). У ці роки разом з Ю. Яновським він 
також був редактором «Наукових записок» Академії наук УРСР, яка 
працювала в Уфі. В цей час прислужився йому давній досвід газетяра 
і журналіста. 

Про працю І. Кочерги в газеті «Література і мистецтво» розпові- 
дає Юхим Мартич. «Важко й уявити, скільки труднощів доводилося 
переборювати тим ентузіастам. Друкарня майже за містом, до неї 
від редакції кілька кілометрів. Пішки, в мороз, крокували туди й на- 
зад працівники редакції» ?. Ось такими ентузіастами були і сам редак- 
тор, і його заступник Леонід Смілянський, і редактор мови Олексій 
Кундзіч, друкарка і технічний секретар-- дружина письменника Се- 
мена Скляренка та інші працівники редакції. Ю. Матрич зазначав, 
що «перу редактора належить більшість передовиць. Крім того, він 
активно виступає зі статтями, присвяченими і класичній і сучасній 
українській драматургії» ?. Ці слова заперечують закид Н. Кузякиної 
про те, що в роки війни у І. Кочерги «життя складалося так, що безпо- 
середній досвід літнього вже письменника обмежувався спостережен- 
ням тилового побуту, відгуки воєнної битви доходили до нього пере- 
важно через газети й журнали»". Ні, не таким було життя радянсько- 
го митця. Хоч за віком і за станом здоров'я І. Кочерга не міг одягти 
солдатської шинелі, але він був у лавах борців проти німецько-фа- 
шистської навали і брав активну участь у смертельній боротьбі своєю 
письменницькою зброєю-пером. 

Публіцистична, літературно-критична та наукова діяльність І. Ко- 
черги цього часу підпорядковувалися одній меті -- створенню високопа- 
тріотичних статей і розвідок, які організовували б Громадську думку 
"ликали б до мобілізації усіх сил народу. Особливо яскравими були 
його статті: «На бойовому посту», «Наша клятва українському наро- 
ду», «За великі полотна літератури», «Правда і творчість - безсмерт- 
ні», «Прапор весни-- прапор перемоги», «Неможливість «філософії» 
фашизму» та ін.5 Для всіх цих статей показова глибока переконаність 
письменника-патріота в перемозі над хижим ворогом, віра в си- 
ли радянського народу, що міцно згуртувався навколо рідної Кому- 
ністичної партії. Статті пройняті упевненістю в сили, могутність Її 

2 Юхим Мартич. Іван Карась шукає нащадків. «Радянський письмепник», К., 
1955, стор. 226. 

З Там же, 227. 
4Н, Кузякіна. Нариси української радянської драматургії, т. П, К. 1963, 

стор. 70. 
5 Автографи їі чернетки "цих статей, що частково друкувалися в газеті «Літе- 

ратура і мистецтво», як редакційні, зберігаються в рукописному відділі інституту 
літератури ім. Т. Г. Шевченка АН УРСР, ф. 108. 

126 суді



мужність Червоної Армії, її бійців, що віддавали своє життя за щастя 
і волю радянського народу. Трохи пізніше видатний драматург так - 
писав про ті часи: «І я відчуваю законну гордість, що поділяв у той 
час цю святу віру українського народу і доніс нерозхлюпаною золоту 
Чашу нашої любові і віри до радісних днів визволення» 8, У статті 
«На бойовому посту» дається стисла характеристика діяльності радян- 
ських митців, які разом з усім народом були на бойових постах у час 
тяжкої боротьби і виявили високий радянський патріотизм: «Ми з 
тордістю можемо сказати, що українські письменники витримали ці 
іспити, загартували свій дух в огні любові до Вітчизни, палкої не- 
нависті до проклятих ворогів, а деякі ствердили цю любов славною 
смертю на посту»". Наша поезія, підкреслюється в цій статті, «про- 
мовляла гідно, мужньо, закликаючи до бою, до помсти, до праці». 
У згаданій статті дається огляд поезії першого року війни, проводить- 
ся думка про єдність народу і його митців, про мобілізацію усіх сил 
для боротьби проти знахабнілого ворога, за соціалістичну Вітчизну. 
«Т кожний боєць, кожен робітник, тракторист, плугатар, кожен вчений 
і письменник відчували і відчувають в цей грізний час плече товари- 
ша, бойовий ритм гарячкової ираці, ритм такий бурхливий і владний, 
коли лемех плуга чи перо з однаковою силою стиснуті в руці, немов 
під цією рукою здригається штурвал машини на повній ході чи гаря- 
чий замок кулемета» ?. Ця єдність робітника і колгоспника, вченого і 
письменника, єдність усього народу нашої багатонаціональної кра- 
їни --запорука перемог у війні. В огляді творчих досягнень першого 
року війни називаються імена М. Рильського і М. Бажана, В. Сосюри 
| А. Малишка, П. Усенка і Л. Первомайського та багатьох інших по- 
єтів, у чиїх творах виявляється «глибоке потрясіння душі, нестримний 
гнів». У спрямуванні статті, в яскравих порівняннях відчутно нові ри- 
си публіцистики воєнного часу, що вимагала від кожного радянсько- 
го письменника-патріота великої емоціональної наснаги, пристрасті, 
енергії, здібностей. 

Сповнена високого пафосу й глибокої віри в перемогу і стаття «На- 
ша клятва українському народу», надрукована в березні 1942 р. Автор 
присвятив її такій важливій події, як звернення української інтеліген- 
ції до народу. Слова звернення викликають асоціації з героїчним 
минулим. Нескорений велетень народ України, що тимчасово опинився 
у фашистському полоні, але не схилив голови, втілюється в образі 
вірного сина народу Остапа: «Чуєш, батьку?» -- сумно спитав через 
голови катів непохитний перед тортурами Остап,-- і Тарас відповів: 
«Чую!». Цей геніальний образ величі українського народу мимоволі 
спадає на думку, коли з невимовним хвилюванням читаєш звернення 
української інтелігенції до українського народу» ?. Урочиста обіцянка 
вірності, глибока впевненість у близькій перемозі пронизують усю 
статтю, написану з великим натхненням. Усі сили, здібності треба мо- 
білізувати на допомогу уярмленим братам на тимчасово окупованій 
території України. До них доносить клич і братнє слово всіх радян- 
ських людей автор статті: «Мужайтесь! Чуємо брати! Ми йдемо на 
визвіл!» І далі: «Звертаємо до вас свої серця з гарячою клятвою все 

зробити, все віддати, до останньої краплі крові битись за свободу, 

за щастя, за світлу долю України. Ми йдемо! Рідні, дорогі наші, ми 
йдемо!» 10. Скільки в цих рядках і туги, і співчуття, і глибокого розу- 
міння страждань братів під фашистським чоботом, скільки душевної 

5 «Україна визволяється», 1944, М» 3, стор. 104. 
т Ал літератури ім, Т. Г. Шевченка АН УРСР, ф. 103, Ме 149. 
8 Там же. 
9 Там же, М» 153. 
1 Там же. 

127



теплоти і певності в тому, що ворог буде розгромлений і прапор сво- 
боди, прапор перемоги знову замає «над нашою стародавньою столи- 
цею Києвом, над славною Полтавою, над Карпатами і Буковиною» ", 
Велику клятву своєму народові, всій радянській землі давали митці, 
письменники, наукові діячі, і вона стверджувалася героїчними ділами 
на фронті та трудовими звершеннями в тилу. Чимало письменників 
зі зброєю в руках воювали в армії, в партизанських загонах, вели під- 
ривну роботу в підпіллі та своєю кров'ю довели вірність народові. 

Через усі статті воєнного часу проходить думка про відповідаль- 
ність письменника перед народом. у тяжких випробуваннях. Ще біль- 
ше треба зібрати сил і енергії, своєю зброєю -- художнім словом -- 
разити ворогів. Так, у статті «За великі полотна літератури» ставить- 
ся перед письменниками завдання піднятися на вищий щабель і від 
віршів, нарисів, оповідань перейти до створення великих і яскравих 
картин тодішнього життя -- до змалювання боротьби. Кривава і жор- 
стока війна не могла ні на мить спинити творчої праці радянських 
людей, але боротьба, підкреслюється в статті, перейшла в «новий фа- 
зис», перед літературою назріли нові завдання. Наближалося 25-річ- 
чя Великої Жовтневої соціалістичної революції, і митці-письменники 
повинні були перейти до створення величних епічних творів про ге- 
роїчну боротьбу радянського багатонаціонального народу проти фашиз- 
му. І. Кочерга заперечує «теорійку дистанції», бо лише тоді й писати, 
коли, кажучн словами поета, «туди, на залиту вогнем Україну, летить 
моє серце, летить!» Потрібні твори і книги, у яких були б втілені глибо- 
кі та щирі патріотичні почуття, пристрасть і зненависть до ворогів, а 
разом з тим гаряча, палка любов до соціалістичної Вітчизни. «Якщо 
ці почуття щиро звучатимуть в романі і драмі, якщо разом з тим ці 
твори будуть просякнуті глибокими думками, а правда життя, що 1 
бачить письменник, сприйматиметься ним схвильовано і пристрасно, 
як це вміють наші поети,-- то такі драми, такі романи і такі поеми 
будуть гідні і славної боротьби великого радянського народу, і неда- 
лекого звільнення нашої батьківщини від проклятої фашистської на- 
вали» "?. Чіткі та конкретні завдання митців, які повинні виконати 
свій патріотичний обов'язок перед народом і батьківщиною. З особли- 
вою силою наголошується, що треба показувати правду життя з усією 
схвильованістю і партійною, більшовицькою пристрастю -- цими основ- 
ними рисами літератури соціалістичного реалізму. 

Цікава, емоційно насичена, з піднесенням написана стаття «Пра- 
пор весни -- прапор перемоги» до свята і Травня 1942 р. Як свідчать 
чернетки, що зберігаються в архіві письменника, стаття кілька разів 
переписувалася, змінювалася, виправлялася з метою досягнення біль- 
шої виразності та емоційного наснаження. Спочатку вона називалася 
«Свято невмирущої весни», а далі «Прапор весни -- прапор перемоги». 
Образ весни виступає як символ і свідчення перемоги, близького виз- 
волення рідного краю. Автор звертається до України: «Нехай ще не 
вся вона уквітчена сьогодні маками-прапорами Травня. Зате вони ряс- 
но червоніють сьогодні в лісах, де кожний партизанський загін роз- 
горне його, бодай на годину, перш як вирушити в черговий небезпеч- 
ний рейд на проклятих кривдників. А може, чиясь одважна рука |, 
напевно, це буде так-- виставить, презираючи небезпеку, червоний 
травневий прапор десь на вулиці захопленого міста» 13. 

І справді, чимало відважних підпільників піднімали червоні пра- 
пори в містах, тимчасово захоплених німецько-фашистськими загарб- 

П'ТІнститут літератури ім. Т. Г. Шевченка АН УРСР, ф, 103, ХМ» 153. 
І2 Там же. 
ІЗ Там же. 

128



никами, і цим внявили стійкість та незламність радянських людей. У статті є звернення-заклик до письменників -- «творців найпередові- шо: літератури -- відбити великі події сучасності у своїх творах». Об- раз радянського народу, що здійснює благородну всесвітньо-історичну місію у боротьбі проти німецько-фашистських загарбників, його муж- тесть 1 стійкість, Його витримка і сила заслуговують величних епопей -- Така думка виразно проходить у статтях. Викриваючи всю облудність фашистського погляду на людей, письменник показує мерзенну «фі- лософію» цих варварів ХХ ст. 
З публіцистики І. Кочерги воєнних років вимальовується образ радянського письменника-патріота, який у грізні дні війнн намагався і зброєю публіцистики боротися проти ворогів, бо «правда не в тих, 

хто знищує, а в тих, хто творить», Політична чіткість, висока грома- дянська відповідальність, емоційна наснага характеризують ці статті. 
Патріотичні заклики переплітаються з роздумами про шляхи і завдан- ня радянської літератури. У статтях досить виразно виступає ліричний 
струмінь, часто це ніби безпосереднє звернення з гарячим словом до 
рідного народу. Ніжна і палка любов до матері-Вітчизни, грізна нена- 
висть до фашистсько-німецьких загарбників проходять червоною нит- 
кою через усі статті. Людина поетичного сприйняття життя, І. Кочер- 
га ії у своїй публіцистиці широко звертається до яскравого образного 
розкриття завдань часу. Мова статей метафорична, сповнена патетич- 
них закликів-звернень. Часто автор вдається до історичних паралелей. 
Лаконізм, афористичність визначають мову цих документів - - безпо- 
середнього відгуку на тодішнє життя. 

Відгомін публіцистики воєнних років відчувається і у виступах 
письменника в післявоєнний час. Варто згадати статтю «Право, здобу- 
те в боях і труді» ". Мова йде про участь УРСР у Міжнародній Орга- 
нізації Об'єднаних Націй. Письменник згадує героїзм і мужність Ра- 
дянської України в час війни і з високим піднесенням заявляє: «І 
справді, скільки чудових подвигів, блискучих імен, величних трагедій, 
перед якими меркнуть класичні зразки історії, - - пов'язано тепер навіки 
з великим іменем -- Україна» "5. Це і подвиги юнаків і дівчат-ком- 
сомольців, це й легендарні рейди двічі Героя Радянського Союзу 
С. А. Ковпака, це і народні месники, це і мужні бійці Радянської 
Армії, що поряд зі своїми братами росіянами, білорусами, грузинами, 
пройшли дорогами війни до Берліна, це і натхненна праця рідного 
народу. Радянська Україна-- невід'ємна частина могутнього Радян- 
ського Союзу, заявляє письменник, -- здобула кров'ю право брати 
участь у міжнародній організації, яка повинна боротися за мир та 
безпеку народів. 

Дещо відрізняється за своїм характером виступ Ї. Кочерги, при- 
свячений незабутній пам'яті Всесоюзного старости Михайла Івановича 
Калініна. «Людина великої душі»-- так назвав письменник свою 
статтю про одного з керівників Радянської держави ". У статті зма- 
льовується образ, що «давно став рідним і дорогим всім людям нашої 
країни». Згадуючи про те, що йому особисто в 1939 р. довелося бачи- 
ти М. І. Калініна, коли той вручав ордени групі письменників, він 
підкреслює, що важко дати якісь найхарактерніші риси цієї видатної 
людини. Приваблює його добра посмішка, теплота і увага до людей. 
Поставивши питання, «що справді переважає в єдиній і неповторній 
гармонії цього хорошого, світлого своєю людяністю обличчя -- муд- 
рість, практичний розум чи прихована за зовнішньою суворістю 

М «Літературна газета», 5. М 1945 р. 
15 Там же. 
16 «Літературна газета», 6. МІ 1946 р. 

9. Українське літературознавство, вип. МІІ. 109



доброта», автор відповідає: «Я зрозумів, що основною рисою цієї вели- 
кої душі була надзвичайно людська простота, а разом з нею глибоке 
знання людини» "?. Оця велика людяність, глибоке почуття любові до 
трудової людини визначають риси одного з улюблених "народом ке- 
рівинків Комуністичної партії та Радянської держави, що прийшов 
від робітничого верстата і став президентом Країни Рад. 

Ми. зупинилися лише на окремих публіцистичних статтях І. Ко- 
черги, які вносять свою частку у вивчення творчого шляху видатного 
майстра слова, переконливо спростовують думки окремих критиків про 
«аполітизм» письменника, збагачують наше уявлення про цю чудову 
людину, активного діяча літератури соціалістичного реалізму. 

І? «Літературна газета», 6. МІ 1946 р. 

ч
а
л
и



Н.В. КОСТЕНКО 

Сонети М. Бажана у збірці 
, Різьблена тінь: 

У становленні поетики М. Бажана важливе місце займає збірка 
лоезій «Різьблена тінь» (1927). Ця невеличка книжечка лірики із 
зображенням амофори на обкладинці, у порівнянні із збірками «17-й 
патруль» (1926) і «Будівлі» (1929), виглядає не дуже помітною, але 
її складний зміст необхідний для більш повного розуміння творчості 
поета. При всій бентежності інтонацій книги, в ній почато тверезе про- 
щання з ілюзіями раннього романтизму Бажана: ідеалізацією грома- 
дянської війни, «маріннями» кохання, «маленькими драмами міста». 

Сучасниками збірка була зустрінута негативно. Різкі критичні 
зауваження викликала художня форма творів книги, особливо сонети, 
звертання до яких тлумачилось як неприродне для поета перебиван- 
ня копій неокласичних зразків, передусім М. Рильського. 

Проте, всупереч деяким - ознакам зовнішнього наслідування 
М. Рильського, зокрема в тетрациклі сонетів «Дорога несходима» (що 
дало підставу Я. Савченку в його відомому критичному виступі «За- 
непадництво в українській поезії» віднести М. Бажана навіть до епі- 
гонів неокласиків), у збірці розкриваються оригінальні сторони та- 
ланту поета. Його образне олово стає точним і гострим, інтонації по- 
глиблюються, вірш збагачується. 

У сонетах «Папороть», «Любисток», «Розмай-зілля» М. Бажан 
розробляє теми й образи української фольклорної символіки в її най- 
більш соковитих і типових узагальненнях. Увага поета до глибоких 
джерел української давнини пов'язана з загальним процесом осмис- 
лення національної історії в літературі та мистецтві на Україні в 
кінці 20-х років. «Брама Заборовського, - пише М. Бажан, -- колиш- 
ній розпис Печерської Лаври, Тарасевич і Зубрицький, ікона Самойло- 
вича, Чернігівські гути -- невичерпне і творче джерело. Той складний 
комплекс з географічних, економічних і соціально-історичних перед- 
умов, що зветься Україна, сам нап'ється ще раз і всьому людству 
дасть пити з того джерела, профільтрувавши й очистивши воду»". 

«Димок» серпанку незвичайного в сюжеті, наявність центрально- 
го образу з послідовною лінією розвитку в творах «Розмай-зілля» |і 
«Любисток» дає можливість назвати їх сонетами-баладами. Місткість 
образів сонета-балади «Любисток» створюється завдяки цікавій компо- 
зиції твору. Уважний розгляд його структури виявляє дві художні 
площини, вміщені одна в одній -- зовнішній та внутрішній образ. Про- 
стежимо лінію зовнішнього образу, крізь який сприймається весь зміст 
сонета: 

-- І кінь баский вже гривою пряде. 
-- І дивиться на путь, те курява паде. 
-- Від кого день і н/ї чекає тайних звісток. 

ГА, Лейтес і М. Яшек. Десять років української літературн (1917-- 
1927), т. П, видання друге, ДВУ, Харків, 1930, стор. 367. і 

би ІЗТ



Кінь і вершник на шляху, і вона, що дивиться йому вслід і чекає 
звісток... Крізь цю картину-образ, в її настрої та кольорі розгортають- 
ся всі інші художні деталі твору. 

Образ вершника зникає в першому ж катрені. Сюжет балади роз- 
вивається навколо образу жінки (вона). Вона лишилася, дивиться на 
шлях, скоро народить дитину. Немовля загине, і на скопаній землі 
в саду проросте любисток. Внутрішній образ сонету (любисток) вини- 
кає з середини першої картини (кінь-путь) і фактично стоїть на дру- 
гому плані, тобто «розцвітає» не на поверхні, а з глибини змісту. Це 
характерно для поетики Бажана, зокрема для назв його творів, що, як 
гравило, породжуються їх внутрішнім змістом, їх символікою. 

Аналіз образної мови сонетів показує особливості романтичного 
світовідчування автора збірки «Різьблена тінь». Розглянемо різні ва- 
ріанти (в ранньому і пізньому виданнях) сонета з циклу «Розмай: 
зілля»: 

Ї варіант (1926): П варіант (1955) 
Порожня ніч землі, туману й трясовиці, Тривожна ніч весни, туману й трясовиці 

Мов моторошний цвіт відьомський розицвіта, 
І струшена з небес на дно студне криниці. 

Тріпочеться зоря, як риба золота. 

Гниллям й пліснявою запахли луки ниці, Долину сповнює дух м'яти |і суниці, 
І.по труських ланах прослалась пишнота І по рясній траві прослалась  пишнота 
Розпалених пісень безстидної плідниці Співучцх | закликів / веснянки-гаївниці, 

Про незносиму скорб, що назва ій--цнота. Її тужливих скарг на визрілі літа. 
Де мерехтить в сирих туманах улоговин Де розцвітає в млі туманних улоговин 
Пахнот вільгох, солодкомлоких повен, Вогких пахнот, солодких соків повен... 

Гой перелесний цвіт, таємний цвіт тирлич, 

Хитнувши оситняг, причалив тихо човен. 
Дівочий спів стає блажен і снажнокровен 

В передчутті нічних |і виблаганих стріч. В передчутті нічних, очікуваних стріч, 

Різка відмінність образних асоціацій в першому і другому варі- 
антах очевидна. Своєрідність художнього стилю збірки «Різьблена 
тінь» полягала в підкреслено негативному, похмурому забарвленні 
поетичних картин, знижених образних характеристиках, однобічному 
погляді на речі-- з їх темної сторони («порожня ніч»; «гниллям й 
пліснявою запахли луки ниці»; єтруські ланн»; «незносима скорб»). 
Словесно-образна система сонетного циклу «Розмай-зілля» не розцві- 
тає, а «мерехтить» в «сирих туманах» образних «улоговин». 

В останньому виданні у відповідності до оптимістичного  світо- 
сприймання образне тло набирає світлого кольору. Образи м'яти, су- 
ниці, рясної трави зовсім нейтралізують єдиний інтонаційно відмінчий 
троп «тужливі скарги». 

Цикл сонетів «Розмай-зілля» в порівнянні з іншими творам зда- 
ється в найбільшій мірі стилізованим, У поетичній мові циклу зустрі- 
чаються зовсім не характерні для поетики М. Бажана естетські штам- 
ли («Дівочий спів стає блажен і снажнокровен..», «Мов келих піня- 
вий, проллялось через край Ярких, жаждивих снів солодке шумевин- 
ня..»), на тлі яких фольклорні образи виглядають також штучно: 

Зійшов з коня козак і заблудивсь у млі, 
Де в дивній тишині проходять по землі 
Мовчазні тіні, мляві і величні ?. 

2 Перший варіант подається за виданням; Микола Бажан. Різьблена тінь. 
«Книгоспілка»., Харків. 1927, стор. 25. Другий варіант: Микола Бажан. Твори в 
двох томах, т. І. «Дніпро», К, 1965, стор. 68. 

з Микола Бажан. Різьблена тінь, Лірика, стор. 26. 

132



«Козак» у «дивній тишині» -- навряд чи вдале сполучення різних 
за стилевим забарвленням образів. Невипадково саме цей твір позна- 
чений лексичними й евфонічними невдачами, наприклад, у десятому 
рядку першого сонета: «..пахнот вільгох солодкомлоких повен...» 

Разом з тим образна мова у збірці «Різьблена тінь» набуває 
дальшого розвитку. З синтетичного тропа виділяється і починає віді- 
гравати самостійну ідейно-художню роль епітет. Поетичні кольори 
урізноманітнюються і прояснюються: контрастні тони чорного і чер- 
воного, характерні для ранніх романтичних балад поета, доповню- 
ються барвами рожевого, блакитного, золотого, зеленого. З'являються 
несподівані для живопису попередньої збірки матові тони, півтони, 
підбитки фарб. У четвертому сонеті з циклу «Дорога несходима», що 
близький до поетики М. Рильського, майстерно написаний вечірній 
пейзаж: 
Печальних птиць вечірній перельот Рожевий кетяг зор розкикеться над нами, 
Чакине тінь і зникне за полями, Немов солодкий і достиглий плід. 
І поповзуть смеркові тихі плями Цей непомітний, ніжний перехід, 
Мохами теплими закурених болот. Що ніч сполучує із втомленими днями 5. 

Склад майже музичний: алітерації м'які, приглушені, інтонація 
спокійна, роздумлива. Жодної ознаки точної -- вечірній, смерековий, 
закурений; настрій печалі, але печалі теплої. У другому катрені єди- 
ний колір -- «рожевий», але його відсвіт падає на всі образи строфи. 
«втомлені дні» стають рожевими, 

Позбавляються одноманітної загостреності просторові образи, які 
набувають овальних обрисів («і круглих зір достиг багатий урожай»). 

Вишуканішою стає музична інструментовка 4 поетичного слова. 
(Напр. «Покірлива луна, мов марний дар, понесла, Прощальний ти- 
хий клич і дальній стук копит»). 

«Живолисний» епітет відповідним чином забарвляє метафору, в 
асоціаціях якої починають виразно підкреслюватись пластичні сторо- 
ни образу: «..одностайні тіні Погнулися від їхніх тіл назад...» («За- 
лізнякова ніч»); «..нерухомо на землі лежить Узор карбований могут- 
ніх верховіть, Мов левня мускулястий тулуб»; «До долу хиляться 
рясні кущі багаття, І дим струною в небозвід зіперсь» («Кров поло- 
нянок»); «Немов кривий танець нічних хмільних потвор Заплівсь у 
витворний, вигадливий узор, -- Над лісом підвелись дівочі співи клич- 
ні» («Розмай-зілля»). Візерунок метафор складний, але на ньому 
карб справжньої майстерності. ЕР 

Для епічного характеру творчості М. Бажана опрацювання точної 
форми не було явищем випадковим. Причина звернення до сонета по- 
лягла у прагненні поета до «вдосконаленого засобу» поезії, доброго 
вірша, який зрозумілий і доступний широкій читацькій масі. Відмов- 
лення від «нового мистецтва» (футуризму) було пов'язано саме з 
ізольованістю його художнього життя. У «Розмові трьох» М. Бажан на- 
стирливо повторює думку про переваги сонета над футуристичними 

творами: «Найстаранніші і найпильніші бажання довести, ніби 2Х.2--5, 
не завжди бувають виправдані. .. Сонет -- це не спадщина дурнів.., а 
випробуваний, перевірений, вдосконалений і, не помилюся, коли ска- 
жу, вірний на 96,59, засіб пролізти за жилетку люден. Отже, коли й 
тепер поезія -- річ не марна й не непотрібна, то й вдосконалений засіб 
її -- не витребенька професорів. Потрібен добрий вірш, добрий вірш 
Радянської України, а тому: важливі не заперечення, а досягнення»". 

4 Микола Бажан. Різьблена тіль. Ліриха, стор, 31. || 5 
5 А. Лейтесс і М. Яшоек, Десять рсків української літератури (1917--1927), 

т. П, стор. 364, 357. 

133



Шорівняння сонетів М. Бажана із збірки «Різьблена тінь» з со- 
нетами М. Рильського і М. Зерова цього ж періоду показує, що 
М. Бажан створював нові, цікаві варіації сонетної форми. Нова фор- 
ма породжувалась новим змістом. Конфлікт ідей і суперечливість лірич- 
ного переживання в сонетах «Підкови коней», «Дорога несходима» 
зумовили динамізм їх композиції, посилену інтонаційну єдність. Не- 
випадково саме в цих творах найбільша кількість «відхилень» від 
капону. 

Оригінальність сонета М. Бажана -- насамперед в техніці вірша. 
Якщо в сонетах М. Зерова (періоду 1926--1927 рр.) спосіб і характер 
римування цілком канонічний (кільцеве римування, дві рими в катре- 
нах, три -- в терцетах, чергування жіночих і чоловічих рим), а в со- 
нетах М. Рильського окремі відхилення не перевищують норм допус- 
тимості, то сонет М. Бажана різко виходить за межі канону. В усіх 
дванадцяти сонетах у збірці «Різьблена тінь» канонічна строфіка і ри- 
ма порушені (жоден сонет за способом римування не повторює 
іншого). 

В сонеті «Підкови коней» і четвертому сонеті з циклу «Дорога 
песходима» в катренах чергуються не дві, а три пари рим (І-- АБбБбА 
АввА, П-- АббА бВВб). Навпаки -- в терцетах чергуються не три, а 
дві рими (ця варіація римування в терцетах зустрічається у дев'яти 
з дванадцяти сонетів, -- отже, набирає ознаки постійного принципу 
побудови). В сонетах, названих вище, а також у третьому сонеті «До- 
роги несходимої» бачимо випадок наскрізної рими, яка проходить від 
першого катрена до останнього терцета (І -- АБбБбА, АввА, ААГ", ААГ", 
П-- АБбБА, бВВб, АБА, АБА; ПІ-- А" БА' Б, А'БА'Б, БВ' БВ' Б) ?. 

Спосіб римування в катренах - канонічний (кільцевий, перехрес- 
ний). Але цікаві види рими. В останніх прикладах зустрічаємось із 
випадком чергування дактилічних рим: золота жене -- навантажене 
(складена рима), розхитано -- позмітано, не читано -- позаплітано; 
нерозкриваний -- несподіваний. В другому сонеті «Дороги несходимої» 
дактилічна рима чергується з чоловічою: маріння ті--на путі (рима 
нерівноскладова, різнонаголошена). 

Дактилічна рима в сонеті -- явище рідкісне. У всякому разі в со- 
нетах М. Рильського і М. Зерова вона не зустрічається. 

Канонічний сонет вимагає рим, рідкісних за смислом і звучанням 
і взагалі «високих» лексичних одиниць. Так, деякі критики ставили 
під сумнів «сонетність» пушкінських «спроб» на підставі того, що ро- 
сійський поет вживав звичайні «шаблонні» сполучення («жар любви», 
«суетньй свет»...)". Рима сонетів М. Зерова характеризується саме 
семантичною і звуковою рідкісністю: фіолетом -- мінаретом, гір -- Сал- 
гір, храм -- фіміам.. тощо. В семантичному відношенні рима сонетів 
М. Бажана «недопустимо» знижена: станцій -- коханці, рота шов-- 
пройшов, поруч -- праворуч, епізод -- фокстрот... Вводиться публіцис- 
тичний й шар лексики:  куці-- революцій  (римова пара, введена 
В. В. Маяковським), урочиста -- міста -- чиста -- комуніста; гнів-- 
рабів. 

Вільна щодо усталених канонів і ритміка сонетів. Уже аналізова- 
ний цикл сонетів «Дорога несходима» і сонет «Підкови коней» є яс- 
кравими прикладами варіативності в метричній побудові. В них мчер- 
гуються чотиристопний, п'ятистопний, шестистопний і навіть семистоп- 
ний ямб. Ритм урізноманітнюється хореїчними і спондеїчними за- 
мінами (іпостасами), цікавим співвідношенням пірихіїв, віртуозним 

чоловіча рима; б -- жіноча рима; В' -- дактилічна рима. 
россман. Позтика сонета. В кн.: Проблемь позтики, Изд-во «ЗИФ», г 

мл, і995.



словоподілом. У третьому сонеті з циклу «Дорога несходима» маємо 
цікавий випадок двостопного віршового рядка, який завершує твір і 
начебто знімає ритмічну обтяженість попередніх рядків (терцет замі- 
нюється двовіршем). 

Але чіпати не посмій - ' 
Неторканий і нерозкриваний І - 

у; і Таємний зошит Її і свій, я ЧУ 

Навіщо зміст той несподіваний 
Тобі і їй». 

Ритміка сонетів Бажана різноманітна і вільна. В сонетах М. Зе- 
рова ії М. Рильського цього періоду ритмічні характеристики суворо 
канонічні (переважно п'ятистопний ямб). 

Інтонаційний лад сонетів із збірки «Різьблена тінь» зумовлює 
появу в них великої кількості повторів, які суворо забороняються 
каноном. Композиція сонета «Підкови коней», наприклад, повністю 
побудована на принципі повторів. Безперервність мовної течії підкрес- 
люється також формами переносів - -епіатетепіз. Проте епіатбе- 
тепі5 між терцетами, які зустрічаємо в трьох сонетах циклу «Дороги 
несходимої», цілком допускаються канонічною поетикою (тематичне | 
синтаксичне злиття). Більш цікаві форми переносу між катренами 
(такі, як у сонеті М. Рильського «У пущах, де лише стежки звірині...») 
у М. Бажана відсутні. 

«Сонетна» школа не була марною для поета. Вона спрняла кри- 
сталізації принципів його поетики, зокрема освоєнню міцних структур 
малої епічної форми, до якої він звертався надалі неодноразово. 

8 Микола Бажан, Різьблена тінь. Лірика, стор: 30. 

ч
о
 
'з
'м
'ч
'я



1. в КОБРЖИЦЬКА 

З невідомого про Сергія Полуяна 

(До історії українсько-білоруського 

літературного єднання) 

Ім'я Сергія ШПолуяна з темних глибин селянського життя Бі- 
лорусії винесла у світ громадянських битв одна з широких хвиль ре- 
волюції 1905 р. У час, коли по школах були засновані білоруські гро- 
мади, коли почали виходити перші білоруські газети, коли з'явилася в 
місті й на селі ціла серія політичних брошур білоруською мовою. 

Активний працівник на ниві білоруського національного  відро- 
дження, С. Полуян був досі відомий переважно своїми публіцистични- 
ми виступами на сторінках білоруської газети «Наша ніва». З перепис- 
ки редакції «Нашай нівьм» дізнаємося, що вже перший допис Полуяна 
був високо оцінений і його «дуже цікаву |і добре написану» статтю 
«Білоруська справа і українське громадянство» збирались видати ок- 
ремим номером-книжкою. Підтриманий і морально заохочений, моло- 
дий письменник починає активно співробітничати в газеті, досилаючи 

матеріали з Києва. 
На Україну С. Полуян приїхав восени 1908 р. Через рік він виїхав 

на кілька місяців на Батьківщину, а потім знову повернувся, щоб про- 
довжувати навчання у Київському університеті. «Тут у Вас багата 
культура, -- говорив він друзям-українцям.-- Перейму її і повезу до 
своїх». 

Літературний доробок письменника на сторінках «Нашай нівь» 
складається з трьох статей під спільною назвою «З нашого життя», 

"п'яти дописів, надрукованих у відділі «Листи з України», який вів 
Сергій Полуян разом із білорусом Янкою Журбою, студентом Глухів- 
ського педінституту!. Два з тих дописів (листи МІП і МІ) повністю 
присвячені характеристиці київської української преси. По-доброму 
заздрячи українцям, що мали значно ширшу, ніж білоруси, можли- 
вість друку наукових робіт «з історії, етнографії, про закони і права 
рідного народу», С. Полуян пропонує білоруським літературно-науко- 
вим силам скористатися із заклику київського журналу «Українська 
хата» і почати співробітництво в українських виданнях. «Такий крок 
вперед у справі єднання можна лише гаряче вітати, він повинен при- 
нести велику користь обидвом братнім народам!» (1909, 33) - - із мо- 
лодечим запалом і щирою вірою у це починання пише автор. 

У наступному (ІХ) листі С. Полуян дає характеристику літератур- 
ного і наукового життя тогочасного Києва, висловлює свою глибоку 
переконаність у тім, що «Київ може і повинен зробитись (поки у нас 

на білоруській землі не буде вищих шкіл, у яких молодь могла б 
вчитися, не виїжджаючи з рідного краю), одним з центрів білоруської 

національної роботи» (1909, 34). Звертаючись до молоді із закликом 
єднати свої сили, щоб допомогти своєму народу «вибитись з темноти 

| Див. «Наша ніва», 1909, Хе 26, Ме 33--36, М» 38, М» 42, Ме 51--52; 1910, Мо 11. 

Далі при цитуванні у тексті в дужках вказуватиметься рік і номер газети. 

136



одвічної», здобути світле й щасливе майбутнє, С. Полуян кінчає свій 
допис словами -- наказом Великого Кобзаря України Т. Г. Шевченка: 

І чужому научайтесь, 
Й свого не цурайтесь, 
Бо хто матір забуває, 
Того бог карає... 

В останніх двох листах (Х і ХП) С. Полуян виступає як критик, 
а почасти і як теоретик перекладу. Сам автор перекладацькою спра- 
вою не займався, але як письменник мав добре відчуття мови і стилю, 
а оскільки жив на Україні, то непогано знав українську мову. Тому 
він зміг дати науково об'єктивного аналізу всієї літературної продукції 
в галузі українсько-білоруського і білорусько-українського перекладу. 
Правильно розуміючи переклад як один із виявів дружби між наро- 
дами, Полуян підкреслює й інше: «Крім того, що вони (переклади. -- 
Т. К.) знайомлять українське громадянство з нашою літературою в 
по кращих речах, вони ще знайомлять і з душею народною, бо коли 
твір літературний виконаний добре, то в ньому відбилася і національ- 
на душа автора, а значить і народу» (1909, 35). Відкидаючи практику 
чисто адекватного перекладу, С. Полуян ставить вимогу збереження 
«артистичності» оригіналу, його художніх якостей і мистецьких особ- 
ливостей, обов'язкового відтворення національного колориту, духу пер- 
шотвору. 

Крім цього, перу С. Полуяна належать дві розвідки науково-істо- 
ричного характеру. «Національне відродження чувашів», «Якутський 
національний рух», а також огляд білоруського красного письменства 
за 1909 р.2 Остання робота, цікава окремими спостереженнями і кри- 
тичними зауваженнями, найбільше вражає читача своїм громадян- 
ським пафосом, тим величним почуттям національної гордості автора, 
яке найвиразніше і найконкретніше можна передати поетичними ряд- 
ками Івана Франка: 

.Я син народа, 4 
Що вгору йде, хоч був запертий в льох, 
Мій поклик; праця, щастя і свобода, 
Я є мужик, пролог, не епілог. 

Намалювавши картину розвитку білоруської літератури за 1909 р., 
С. Полуян з неприхованою радістю відзначає її успіхи, висловлюючись 
при цьому не лише від власного імені, але й від імені українського 
громадянства. «Особливо дивує українців свіжість і міць білоруської 
поезії. У розмовах говорять, що народ, який з самого початку свого 
національного життя має можливість створити таку поезію, зможе 
перемогти всі перешкоди на шляху свого розвитку; зможе догнати на 
гостинці поступу ті народи, що давно йдуть далеко попереду. Зможе 
багато чого взяти від них і багато чого дати їм. Зможе і свій зробити 
внесок у скарбницю всесвітніх культур... Але, щоб здійснити ці надії 
і бажання, треба праці, праці й праці» (1909, 39), - закінчує автор. 

Ось, власне, й усе з критичного доробку письменника, що зберег- 
ли для нас друковані рядки білоруської газети. А проте цікаві відо- 
мості про С. Полуяна дало б нам знання того так званого «закуліс- 
ного» життя газети, яке не знайшло свого безпосереднього відобра- 
ження на її сторінках. 

Так, перший український дослідник творчості М. Богдановича, 
М. Драй-Хмара, посилаючись на рукописні «Слогади» одного з актив- 
них співробітників «Нашай нівьї» В. Ластовського, згадує С. Полуяна 
як наставника і друга М. Богдановича. Як пише український вчений, 
уже з самого початку літературної творчості Максима Богдановича 

2 Див. «Наша ніва», 1909, М 39, М» 43; 1910, Ме 7. 

(37



Сергій Полуян поруч із Янкою Купалою відчули в ньому справжнього 
художника-митця, підтримували поета, всіма засобами боронячи його 
перші спроби від звинувачень і нападок вульгаризаторів. Зокрема во- 

ни виступали проти тверджень, ніби твори Богдановича були «дека- 

дентськими, не для народу писаними, беззмістовними» 7. 
Ще тоді і Янка Купала, і Сергій Полуян займали ту правильну 

позицію, на яку літературознавці стали лише недавно, знявши із 

славного імені класика білоруської літератури незаслужено навіше- 
ний ярлик «співця чистої краси», що визнавав тільки «мистецтво для 
мистецтва». 

Сьогодні критика відзначає, що поетичний талант М. Богдановича 

розкрився надзвичайно щедро не тільки в пейзажній, але й у револю- 

ційно-демократичній, громадсько-патріотичній ліриці. Ї в цьому неаби- 
яка заслуга С. Полуяна, який застерігав поета від вузької тенденцій- 
ності у віршах соціального характеру, всіляко заохочував його до 
наполегливої філігранної праці над художньою технікою. 

З української ж преси образ С. Полуяна вимальовується ще кон- 
кретніше і яскравіше. Із сторінок тогочасних українських газет і жур- 
налів, призабутих, присипаних порохом більше як півстолітньої нашої 
неуважності, постає перед нами людина обдарована, незвичайної ши- 
роти громадянських устремлінь і наукових зацікавлень. 

Ми відшукали і переглянули ще близько десяти робіт цього пнсь- 
менника. Більшість з них надрукована у журналі «Українська хата». З 
одним із членів редакції цього журналу С. Полуян познайомився у 
книгарні «Літературно-наукового вісника». Високий, русокудрий, кре- 
мезний, червонолиций, усміхнений як дитина, Полуян привертав увагу 
не лише своєю зовнішністю. Говорив рідною мовою, завжди носив 
при собі номери «Нашай нівьгм», збірники білоруської поезії, розказу- 
вав про відродження рідного краю. 

Першу статтю «Про національну школу на Білорусії», яку надру- 
кував в «Українській хаті» С. Полуян з нагоди виходу в Петербурзі 
збірника «Білоруський учитель», редакція супроводила такою  при- 
міткою»: 

«З приємністю містимо статтю товариша-білоруса і маємо надалі 
систематично одкривати сторінки нашого журналу для обговорення 
справ національного білоруського" відродження, зважаючи на те, що: 

1) відродження сусіднього братнього народу є цікаве і навчальне 
для українців, і 

2) бажаючи своїм журналом конкретно запомогти в обговоренні 
чергових справ і задач білоруської свідомої інтелігенції, яка не має 
поки що свого органу, призначеного для цієї ролі»". 

І С. Полуян радо співробітничає у журналі. Тут, в газеті «Рада», 
педагогічному журналі «Світло», С. Полуян під власним прізвищем, 
псевдонімом П. Ян, криптонімом С. П. друкував свої роботи?. Серед 
них рецензії на видання Віленського товариства «Наша хата» - - «Та- 
рас на Парнасе», твір Ядвігіна ПІ, «Дзед Завала», анотація на «Пер- 
ший білоруський календар «Нашай нівь» на 1910 р. Особливо цікавою 
для характеристики самого автора є його рецензія на підручник Яку- 
ба Коласа «Друге читання для дітей білорусів» (Петербург, 1910). 
Тут С. Полуян виступає не тільки як вдумливий критик-літератор, але 
і як людина, що добре обізнана з основами педагогіки. Саме з цими 
вимогами він і приступає до всебічної оцінки видання. «Якуб Колас, - 

з Див. Михайло Драй-Хмара. Життя і творчість Максима Богдановича. 
у кн: М. Богданович. Вінок, Держвидав України, К., 1929. і 

4 «Українська хата», 1909, Ме 5. і 2. 
5 Див.: «Українська хата», 1909, Ме 5, 1910, Хе 1--5; «Рада», 1910, Ме 100; 

«Світло», 1911, Ме 6. : 

138



лише С. Полуян, -- відомий білоруський поет, бувший народний вчи- 
тель. І те і друге гарно вплинуло на його книжку, бо і складена вона 
віДПОВІіДНО ВИМОоГгам педагогіки і принаджує своєю поетичністю. Опріч 
того, має на собі і основні прикмети Коласа-- його народність і пат- 
ріотизм» ?, 
Як одну з позитивних якостей книги відзначає С. Полуян відсут- 

шість у ній голої дидактики, чистого моралізування і проповідування 
готових істин. «Тут тенденція не вилазить наверх, як шило з мішка, 
а лежить у самій суті поетичного хисту автора... Патріотизм та наро- 
долюбство прищіплюються до дитячої душі не голосними словами, а 
поетичними образами»"?, В цьому С. Полуян справедливо вбачає вели- 
ке значення книги. 

Письменник розпочав друком також велику працю «Білоруська 
поезія в її типових представниках». Опублікована лише перша її час- 
тина під назвою «Народна словесність і перші спроби штучної по- 
езії» -- огляд білоруської літератури з ХУПІ ст. до творчості Дуніна- 
Марцинкевича. Як писала пізніше газета «Рада», змісту в цій роботі 
значно більше, ніж обіцяє заголовок. «Це історія білоруської душі - - 
пісні». 

Живучи в Києві, «в еміграції», як говорить Полуян, він дуже ба- 
гато читав з різних літератур світу, стежив і за розвитком літератур- 
ного та культурного життя на Україні. 

Серед широкого плину літературної продукції С. Полуян зумів 
виділити і належно оцінити творчість І. Франка, М. Коцюбинського, 
В. Стефаника. Так, характеризуючи діяльність найбільш популярного 
тоді видавництва «Час», С. Полуян, виступаючи з позиції письменника- 
демократа, відзначає, що як переклади, так і оригінальні твори часто 
«вражають тенденційним підбором сюжетів і їх оброблення. Сюжети 
трагічні, а оброблення солодке, сентиментальне. Можна було б вишу- 
кати багато чого кращого, коли б наші видавці позбавилися думки, 
що народ можна годувати лише солоденькою юшкою з навару народ- 
ницько-сентиментальної писанини. А де ж твори справді народних 
письменників? Де... Коцюбинський, Стефаник (особливо Стефаник), 
Франко та інші?»-- з обуренням запитує критик". 

З тією ж вимогою враховувати потреби читача з народу, а особливо 
читача-селянина С. Полуян в рецензії «Народний календар «Село» на 
1910 рік», в якій дає огляд інших українських та українсько-російських 
календарів. : Ж ан 

Цікавився С. Полуян і розвитком української драматургії. Так, 
його увагу привернула драма Г. Ващенка «Сліпий». І хоча нічого з 
творчості цього плодовитого письменника не витримало іспиту часу, 
проте саме до цієї п'єси дослідники української драматургії звертались 
часто, оскільки вона цікава своїми жанровими ознаками. Це психо- 

логічна п'єса, що за формою нагадує сучасний сценарій. , 

Повз увагу С. Полуяна не могла пройти і творчість В. Винничен- 
ка. С. Полуян виступає з гострою критикою так званого нового 

періоду в його творчості. «Винниченко, що далеко не дійшовши до 

вершин творчості., почав давати заповіді, нові істини... Бажання щось 

сказати поучаюче робить останній логічний висновок з твору... зводять 

його драми на якісь етичні трактати. Через це дійові особи здаються 

не правдивими життєвими типами, не людьми, а моральними схемами, 

публіцистичними доказами.. Винниченко захотів пламенним словом 

заговорити до сучасників. Та це ж велике пнтання, Чи зможе ВІН 

8б «Українська хата»,1910, Ме 2. 
7 Там же. 
5 «Рада», 1910, М» 100. 

139



(не захоче, а зможе! -- Т. К.) почути грізне слово юрби в великому 
шумі життя?» 9, 

Саме цього не зміг зробити, Винниченко. І для самого Полуяна 
безліч питань лишилися нерозвя'заними. Рання трагічна смерть (він 
покінчив самогубством на двадцятому році життя) не дала йому мож- 
ливості ні передбачити історичної розв'язки тих проблем, що стояли 
перед ним, ні простежити за здійсненням своєї мрії -- розквітом, 
культурним, економічним, політичним розквітом колись сумної, зажу- 
реної на «пясках-дзірванах» рідної Білорусії. 

Останньою роботою С. Полуяна, яку він вислав напередодні сво- 
єї смерті в редакцію «Ради», була стаття «Білоруські вечірки» -- про 
зародження і розиток білоруського національного драматичного теат- 
ру. Письменник намагався працювати в усіх доступних для нього ді- 
лянках культури і науки. «Ні, нам треба зразу рівнятися на людей. 
Творити так, щоб у нас все було», -- говорив він. На сторінках «Ук- 
раїнської хати» і «Нашай нівь» ми знаходимо ще два оригінальних 
твори С. Полуяна -- оповідання «Хутір» і «Христос воскрес» 9. А про- 
те, як свідчили його київські знайомі, Є. Полуян зробив значно біль- 
ше: він писав вірші з багатим змістом, оповідання «цілком на сучасний 
лад», писав п'єси для театру, укладав науково-популярні книжки, під- 
ручники, брався навіть сам творити історію рідного краю. 

Очевидно, ті хто ближче знали С. Полуяна, або були з ним у ді- 
лових стосунках, розуміли вагу втрати такої людини. На смерть Полу- 
яна відгукнулося багато українських газет і журналів, а «Українська 
хата» та «Рада» надрукували великі некрологи ". Пам'яті С. Полуяна 
присвятив оповідання «Рани» Ядвігін ШІ (А. Левицький). Максим Бог- 
дапович свій єдиний збірник «Вінок» видає під назвою «Вінок на мо- 
гилу С. Є. Полуяну». Нарешті Янка Купала прекрасну романтичну 
поему «Курган» про незламного співця-правдолюба теж присвячує 
пам'яті С. Полуяна. Цілком вірогідно й те, що Архип Тесленко свою 
повість «Страчене життя», оповідання «Прощай, життя!» з підзаголов- 
ком «З щоденника самовбивці» також написав під враженням знайом- 
ства з білоруським письменником. 

Сергій Полуян-- помітна постать в історії культурного єднання 
двох братніх народів. Завдання дослідників-- встановити біографію 
письменника, знайти і належно оцінити всю його різноманітну творчу 
спадщину. 

9 «Світло», 1911, ХМ» Б. 
ю Див. «Українська хата», 1909, Х» 6; «Наша ніва», 1910, М» 16--17. 
ПОДив. «Українська хата», 1910. ХМ» 4; «Рада», 1910, М» 82.



М
У
Л
 

М М
И
 

М
и
 

ПИТАННЯ 
ХУДОЖНЬОЇ 
МАЙСТЕРНОСТІ





Т.І КОМАРИНЕЦЬ 

До джерел Шевчентової 

»батерини 

У шевченкознавчій літературі проблемі джерел поеми «Катери- 
на» вже приділялась увага. Проте, здається, ми ще не далеко відій- 
шли від надто спрощеного розуміння фольклорної першооснови Шев- 
ченкового твору. Прийнято говорити про різні ступені залежності Шев- 
ченка від фольклору відповідно до творчого розвитку поета. Шевченко 
начебто тільки в період свого становлення як поета і політичного ді- 
яча був у великій мірі залежний від фольклору. Та згодом, сягаючи 
вершин поетичної та політичної мислі, він все більше і більше відхо- 
дить від народних джерел. В окремих випадках навіть протиставля- 
ються твори, що написані згодом, раннім «народно-побутовим творам», 
які «писалися на основі спогадів дитинства та на матеріалах фолькло- 
ру». В пізніших творах «поряд з фольклорними мотивами Шевченко 
вживає й такі, яких немає в... піснях і які додають до народопісенних 
мотивів спостереження самого поета». 

Т. Шевченко користується фольклорним матеріалом не абстракт- 
но, поза зв'язком із тими факторами, обставинами, моментами, які ви- 
кликали його появу, а, власне, як їх внявленням. Ось чому анахро- 
нічними, в кращому випадку, нині є думки, які зводяться до того, що 
Шевченко звертався до народної пісні, щоб її літературно опрацювати 
або, додавши декілька нових мотивів, створити на її основі власний 
варіант. - і 

У літературі висловлювалась думка, що в «Катерині», яка напи- 
сана на початку літературної діяльності Кобзаря, є тільки декілька 
мотивів, які перекликаються з народними, та вони не стверджують 
тези, що поема написана за народнопісенними стереотипами 2. 

Безсумнівною нам здається думка, що Шевченко виходив насам- 
перед із реальних життєвих умов, з реально існуючої дійсності. Проте 
саме поняття «реальна дійсність» слід розглядати не у вузько-пред- 
метному значенні, а в широкому плані вивчення 1 освоєння 11. Адже 
народна творчість-- також реальна дійсність, втілена в художніх об- 
разах; це відображення життєвих умов народу, відібраних і осмисле- 
них самим народом. Якщо взяти до уваги, що фольклорні твори були 

відображенням життєвих спостережень багатьох людських індивіду- 
альностей, кровно близьких Шевченкові, а поет був одною з таких 
індивідуальностей, якого життя підняло до рівня високоосвічених лю- 

дей часу, то стане ясним, чому народне сприйняття життя стає части- 
ною власного, індивідуального пізнання навколишнього, 

| В. С. Бородін. Три поеми Т. Г. Шевченка. «Сова», «Сліпий», «Наймичка». 
«Науков мка», К., 1964, стор. 12 і 16. з | 3 

Є Ф. Кожазов Студії б поетичною творчістю Т. Шевченка. Львів-Київ, 
1939, стор 66; Т. Комаринець. Шевченко і народна творчість. К. 1963, стор. 

45--55. 

143



Правда життя, правда народної творчості як узагальнення, ос- 
мислення дійсності переплавилась у Шевченка в художню правду ве- 
ликого ідейно-естетичного звучання. Ця художня правда і визначила 
своєрідність поеми Кобзаря, її народність і реалізм. Життєва правда 
в народній інтерпретації, в народній ноші виступила в сконденсова- 
них ситуаціях і характерах. 

Близькість поеми «Катерина» до фольклору визначається насам- 
перед її типовістю зображення, відповідністю ладові та суті народного 
життя. Шевченко змальовує долю жінки у відповідності з поетичним 
досвідом народу, з його розумінням соціальних явищ і протиріч. Він 
підносить до рівня світових літератур народну інтерпретацію теми, 
яка знаходила вираження в численних варіантах українського фоль: 
клору. Прекрасні людські поривання до щастя і волі, благородність 
людської натури, сповненої щирнх, найніжніших почуттів, почуттів 
вірності, відданості й самопожертви в ім'я великих ідеалів кохання -- 
типові мотиви народної лірики. Довірлива у своїх почуттях дівчина, що 
палко покохала панича, не розібравшись у всій складності та  супе- 
речності життя, стає жертвою соціальної нерівності. Покинута милим, 
залишена близькими, осміяна перед цілою громадою, обстрижена, 
обмазана дьогтем, вона залишає рідне село з немовлям на руках 7. 

Шевченко показує життя жінки в усій складності його різних чин- 
ників -- класових, соціальних, побутових, які накладають незгладимий 
слід на її тяжку долю. Він користується атрибутами народної поезії, 
зображує народні повір'я і звичаї як частину життя героїв, що в 
якійсь мірі від них залежать, обумовлюються ними. Трагедія його ге- 
роїні-- не тільки в соціальній несправедливості та нерівності, не тіль- 
ки в тому, що вона палко покохала нерівні -- пана, офіцера, забувши 
про людські кривди, які можуть виникнути з такого єднання, а й в 
тому, що її вчинки і дії вступили в конфлікт з існуючими суворими 
традиційними поглядами на сім'ю, родинні відносини, шлюб і щастя. 

Для загострення дії трагічного напруження в плані розвитку на- 
родних мотивів сферу конфлікту між героїнею і суспільством, сільсь- 
кою громадою, Шевченко переносить у родинне середовище. Трагедію 
переживає не лише Катерина, але і її батьки, добрі, гуманні, щирі 
люди. Суворі звичаї стають на перешкоді глибоких батьківських по- 
чуттів, примушують їх відмовитись від зганьбленої паном дочки. 

Конфлікт у поемі «Катерина», на перший погляд, морально-етнич- 
ний. Героїня вчинила недозволене, покохавши «як знало серденько», 
стала покриткою, народила сина. Село відвернулося від неї, бо вона 
переступила поріг моральності, бо її вчинок не вкладався у звичайне, 
освячене віками розуміння людського щастя. Своєю поведінкою вона 
неначе кинула виклик традиційним поглядам. За свою бездумність їй 
довелось гірко розплачуватись -- терпіти тяжкий сором і каратися все 
життя. Від людей вона не знаходила співчуття і прощення за відступ- 
ництво від складених етичних норм. Шевченко з особливою силою на- 
голошує саме на цих моментах селянських поглядів, чим глибоко роз- 
«криває трагізм становища Катерини в суспільстві. Катерина «Не слу- 
хала.. ні батька, ні неньки» ", «Не дві ночі карі очі Любо цілувала, 
Поки слава на все село Недобрая стала» (І, 29); «Незчулася, та й 
байдуже, Що коса покрита» (І, 29); «Вичуняла, та й в запічку Дити- 

з Див; Іван Франко. Жіноча неволя в руських піснях народних. Творн в 
двадцяти томах, т. ХМІ, Держлітвидав України, К. 1955; В. Гнатюк. Пісня про 
покритку, що втопила дитину. Матеріали до української етнології ХІХ--ХХ ст. 
Львів, 1919. 

4 Тарас Шевченко. Повне зібрання творів в десяти томах, т. Ї. Вид-во 
АН УРСР, К., 1951, стор. 28. Далі при посиланні на це видання в дужках зазнача- 
тиметься том. сторінка. 

чн я



ну колише. А жіночки лихо дзвонять, Матері глузують» (І, 30); «Не 
співає чорнобрива, Кляне свою долю. А тим часом вороженьки Чинять 
свою волю -- Кують речі недобрії» (І, 31). 

Розвивають ці ж думки і численні відступи у поемі, підкреслю- 
ючи безвихідність становища скривдженої жінки, приреченої на тлум 
і поталу: «Батько, мати-- чужі люде, Тяжко з ними жити» (І, 30); 
«Отаке-то на сім світі Роблять людям люде. Того в'яжуть, того ріжуть, 
Той сам себе губить» (І, 35); «Бач, на що здалися карі оченята: Щоб 
під чужим плотом сльози виливать» (І, 38); «Не питайте, чорнобриві, 
Бо люде не знають: Кого бог кара на світі, То й вони карають» (Ї, 
39); «Недоля не бачить, з ким їй жартувати А люде хоч бачать, та 
людям не жаль: «Нехай, кажуть, гине ледача дитина, Коли не зуміла 
себе шанувать» (І, 39). 

В авторських відступах виразно прозирає народна філософія. Оті 
роздуми над долею Катерини, яка у світі широкому не має де при- 
хилитись («Світ, бачся, широкий, Та нема де прихилитись В світі оди- 
ноким» (І, 35), бо в ньому одному «доля запродала Од краю до краю, 
А другому оставнла Те, де заховають» (І, 35), у світі, де «Люде гнуть- 
ся, як ті лози, Куди вітер віє», де «Люде б сонце заступили, Якби ма- 
ли силу» (І, 39), оті міркування про сироту і байстрят, яких доля пе- 
реслідуватиме все життя, яким навіть «чорних бровенят» «люде заздрі 
не дають носить» (І, 41) -- йдуть від народного трактування складнос- 
тей людських стосунків тодішнього села, суспільних протиріч, від на- 
родних поглядів і селянської психології. Тут відбита квінтесенція на- 
родних традицій, традицій усталених, незмінних. й 

Авторські висловлювання, надаючи поемі ліричного забарвлення, 
в той же час зримо, до болю відчутно розкривають трагедію героїні, 
яка, безпомічно тиняючись по світу, не знаходить рятівного пристано- 
вища, отого бажаного острівця в морі людського життя. Не знайде 
його і її син, життя йому готує ще тяжчі випробування. І Шевченко 
знову вдається до народного досвіду, поетичної народної традиції: 

То не вітер, то не буйний, Виллє сльози на могилу -- 
Що дуба ламає; Серденько спочине. || 
То не лихо, то не тяжке, А тому, тому на світі, 
Що мати вмирає; Що йому зосталось, 
Не сироти малі діти, Кого батько і не бачив, 
Що неньку сховали; . Мати одцуралась? | 
Їм зосталась добра слава, Що зосталось байстрюкові? 
Могила зосталась. Хто з ним заговорить? 
Засміються злії люде Ні родини, ні хатини; 
Малій сиротині; Шляхи, піски, горе (І, 45). 

Та головне тут не стільки в народності форми (пісенний синтак- 
сичний паралелізм), скільки в народності змісту, в отих словах, спов- 
нених великого болю і справжнього розуміння трагедії безбатченка. 

Народний світогляд відчутний і в роздумах над людською долею. 
Є на світі й доля, і воля, але чи їх хто має? Одні, як та Катерина, без- 

цомні та безталанні, інші, що «сріблом-золотом сяють», «здається, па- 
нують, А долі не знають, - Ні долі, ні волі». п, 36). Одні залежать 

від волі інших, інші--від власних пристрастей, від власних пороків. 
Щастя --не в багатстві, доля не в розкошах, а в благородному праг- 

ненні робити людям добро: 
Возьміть срібло-злото 
Та будьте багаті, 
А я візьму сльози -- 
Лихо виливати (І, 36). 

Трагедія Катерини поглиблюється тим, що вона покохала не прос- 
то звичайного парубка, а «москалика», пана, чужу їй людину, яка нале- 

10. Українське літературознавство, вип. УПІ. 145



жала до іншого стану. Селянин має свій погляд на панів, своє розу- 
міння панської моралі. Т. Шевченко послідовно дотримується цього 

погляду в змалюванні взаємин молодих дівчат з панами, двічі в поемі 
наголосивши на облудності панського залицяння: 

Кохайтеся, чорнобриві, Москаль любить жартуючи, 

Та не з москалями, Жартуючи кине; 

Бо москалі -- чужі люде, Піде в свою Московщину, 

Роблять лихо з вами. А дівчина гине (І, 28). 

Основний конфлікт «Катерини», власне конфлікт між селянством 

і панами, узагальнений у відносинах Катерини і «москалика». Якщо 

на початку поеми ми сприймаємо його виключно в морально-етичному 

плані, бо Шевченко ще не вказує на станову приналежність «моска- 

лика» («Полюбила москалика, Як знало серденько. Полюбила моло- 

лого, В садочок ходила /!, 28), який в минулому міг бути і звичайним 

сільським парубком, то вже пізніше, при зустрічі Катерини з москаля- 

ми, його образ конкретизується -- він уже «старший», а ще згодом 

довідуємось, що він прав до пан (від нього успадкував син Катери- 

ни «панське личко»). І, нарешті, в епілозі поеми, малюючи зустріч 

Івася--проводиря із своїм батьком, Тарас Шевченко не залишає нія- 

кого сумніву: 
Тло шляхом до Києва 
Берлин шестернею, 
А в берлині господиня 
З паном і сім'єю (І, 

Так поступово конфлікт поеми загострюється, конкретизується, 
обростає новими подробицями, деталями, набирає остаточного завер- 

шення. Відповідно до цього, чи точніше у зв'язку з цим еволюціонізу- 
ється і образ Катерини. Вона стоїчно перенесла сором, коли виявилось. 
що стала покриткою, мужньо пережила біль та гіркоту прощання і 

розлуки з батьками. Катерина ще вірила в майбутнє, вірила в людське 
почуття, вірила, нарешті, в людину, якій вона віддала все. І саме тут 
поет підкреслює, що її «москалик» -- «старший», пан. Він відштовхує 
нн зайву, непотрібну річ, цурається сина. А могло бути 

інакше? Очевидно, що могло, принаймні Катерина в це вірила: 

«Любий мій Іване! «Чого ж утікаєш? 
Серце моє коханеє! Хіба забув Катерину? 
Де ти так барився?г» Хіба не пізнаєш? 

Подивися, мій голубе, 
Подивись на мене; 
Я Катруся твоя люба» (І, 43). 

- Шевченко веде героїню до «прозріння», до' осмислення ілюзор- 
ності своїх мрій і надій, до. повного разчарування шляхом життєвої 
правди, узагальненої народом в поетичній творчості. 

Епізод зустрічі Катерини з «старшим» є другим вузловим мо- 
ментом після прощання її з батьками, який розширює характер кон- 
флікту, надає йому виразної реалістичної тенденційності. 

Ці життєві епізоди, моменти, які стали основними стрижнями 
розвитку сюжету, чи, точніше, організували сюжет, були підказані 
Шевченкові поетичним досвідом народу, його узагальнюючим тракту- 
ванням життєвих подій. Основуючись на фактах морально-етичного і 
соціального характеру, на їх взаємопроникненні та обумовленості, пси- 
хологізуючи образ Катерини, яка проходить крізь ті дві страшні події, 
Шевченко зримо, відчутно представив одну із типових сторін правді 
селянського буття.



Ф. М.БІЛЕЦЬКИЙ 

ПП рейомаи сатиричної титізації 
в ,,наліуі прозі 0. Матовея 

М
А
Л
А
 
Л
Л
Л
Г
А
М
М
И
М
 
М
М
 У 

| До «різнобарвної китиці індивідуальностей», найвидатніших ро- 
бітників на полі української прози кінця ХІХ -- позатку ХХ ст. І. Фран- 
ко відносив «талановитого новеліста і поета» Осипа Маковея, який 
разом зі своїми сучасниками Василем Стефаником, Лесем Мартови- 
чем, Ольгою Кобилянською, Марком Черемшиною та іншими худож- 
никами слова відіграв значну роль у розвитку і збагаченні україн- 
ської прогресивної літератури. 

У великому і нерівному за своїм значенням літературному дороб- 
ку О. Маковея, який складається з творів різних жанрів, його талант 
найяскравіше проявився в сатирі, що була одним із засобів боротьби 
проти соціальної несправедливості, реакції та мракобісся. Своєрід- 
ність творчості О. Маковея обумовлена конкретними обставинами за- 
хідноукраїнської дійсності, де письменник жив і працював. Найваж- 
ливішим джерелом його тем і сюжетів було життя різних суспільних 
верств Галичини та Буковини. В одному з листів О. Маковей писав, що 
у своїх творах він вважав неможливим «поминути факти і видумувати 
щось таке, чого в нас не бувалс..», бо інакше «сатира не була би са- 
тирою на наші обставини», У статтях і фейлетонах письменник не раз 
високо оцінював сатиру й гумор. Так, у рецензії на збірник поезій 
Лесі Українки «На крилах пісень» він зауважував, що «найбільшу 
рацію» мають ті майстри слова, які з метою розвінчування негативних 
явищ сучасної їм дійсності пишуть твори «у формі їдких сатир та ба- 
йок» 2. 

Ще донедавна мало досліджена художня спадщина О. Маковея 
нині привертає зростаючу увагу радянських літературознавців. У цін- 
них працях О. Засенка?, Ю. Мельничука ", Ф. Погребенника 5, Й. Крі- 
ля ? розкрито ідейний зміст творів письменника, дано характеристику 
окремих аспектів його художньої майстерності, досліджено життєвий 
шлях та визначено місце О., Маковея в українській літературі. Ми ж 
звернемо увагу на менш вивчену сторону творчості письменника -- 
прийоми сатири й гумору у його новелах. 

Практика розвитку української класичної літератури засвідчує 
два осчовних способи загострення образів засобами сатири й гумору. 
Суть одного в тому, що сатиричне викриття негативних явищ дося- 

! рукописний відділ Львівської бібліотеки АН УРСР. Архів О. Маковея (відділ 
листування), ф. 36. 

2 «Зоря». 1893, М» 12. стор. 240. : 
З Передмова до кн. Осип Маковей, Вибрані твори. Держлітвидав, К., 1954; 

О. Засенко. Осип Маковей (Життя і творчість). «Дніпро», К., 1968. 
4Ю. Мельничук. Осип Маковей, Літературний портрет. «Жовтень», 1956, М» 2. 
5 Федір Погребенник. Осип Маковей (Критико-біографічний нарис). Держ- 

лігвитав України, К., 1960. 
9 ИЙ. Кріль. Осип Маковей. «Знання», К., 1967. 

105 147



гається за допомогою їх гіперболізації, перебільшення умовних ситу- 
ацій та епізодів. Другий спосіб характеризується тим, що негативне, 
осміюване підкреслюється тенденційно, шляхом такого послідовного 
зображення реальних подій і вчинків, яке саме собою загострює са- 
тиричну думку. Обидва способи створення образів властиві прозі 
О. Маковея, а вибір ним сатиричних і гумористичних засобів у кож- 
ному окремому випадку підпорядковується законам епічного жанру. 

Своєрідною рисою сатиричного стилю письменника є «переміщен- 
ня» дійсності у напрямку її гротескного зображення, коли загострення 
образу досягає особливо різкої форми і внявляється в побудові фраз, 
лексико-фразеологічних сполучень та окремих епізодів, сцен, ситуацій. 
Ось штрихи до характеристики галицьких лжепатріотів. «Той то як 
скаже слово, то хлопи з одушевлення аж волосся рвуть на собі» 
(«Казка про невдоволеного Русина») 7; «Та він як вигляне у вікно, 
то три дні собаки брешуть!» («Стара Мадьярка», 119). 

Основою  гротескного зображення часто є вигадана ситуація. 
Так, джерелом викривального сміху твору «Як я продавав свої неве- 
ли» стає розповідь про те, як собаки забавляються творами, які авто- 
ру не вдалося продати. «Крізь штахети залізли в город і гарцювали 
собі по моїх новелах, аж любо. Один пес держав том новел у зубах; 
другий, якийсь штукар, обернувшись догори ногами, підкидав книжку 
у повітря, третій і четвертий дерлися о мої новели, розуміється, зуба- 
мн, а п'ятий грівся на книжках до сонця» («Як я продавав свої нове- 
ли», 13). 

За такими гротескними сценами не губиться правдоподобність 
життєвих колізій, які брав О. Маковей за об'єкт висміювання. Подіб- 
не переміщення дійсності до неймовірного властиве й іншим його тво- 
рам («Два ставки», «Як Шевченко шукав роботи», «Мертве місто» 
тощо). Проте, як правильно зауважує літературознавець О. Засенко, 
сатирик ніде не втрачає почуття міри, навіть явно неможливе у житті 
сприймається в його творах як таке, що могло бути в дійсності 8. 

Майстерність автора в застосуванні прийому гротескного знижен- 
ня образів, що поєднується з іншими засобами сатиричного змалюван- 
ня, можна бачити на прикладі новели «Як Шевченко шукав роботи». 
Сцена, що передає картину «оживлення» бюста Шевченка і появу 
самого поета в квартирі націоналістичних зубрів -- М. Грушевського, 
О. Колесси, К. Левицького є фантастичним домислом автора, що, од- 
нак, не суперечить внутрішній правді. Показуючи, як на вечорі, влаш- 
тованому на честь Т. Шевченка, націоналісти видавали себе за шану- 
вальників і цінителів «батька Тараса», а при зустрічі з ним відмовля- 
ли йому в роботі, сатирик тим самим зривав з недругів поета маш- 
кару фальшивого народолюбства. 

В. Бєлінський писав, що в основі комічного «повинна лежати іс- 
тина, хоч би й перебільшена для збільшення сміху» ?. Ці слова можна 
віднести і до Маковеєвих творів, де фантастика, перебуваючи з реаль- 
ністю в органічній єдності, є концентрованим відображенням дійсності. 

Привертає увагу і прийом алегорії, що несе в собі чималий сати- 
ричний заряд. Часто алегоричні образи письменник наповнює соціаль- 
ним змістом і через них викриває політичні основи цісарського ладу. 
Такою є, зокрема, алегорія в казці «Два ставки» -- влучна сатира на 
націоналістичне чванство польської та української буржуазної інтелі- 
генції, представники якої виявляли байдужість до трудящих у непо- 

7 Осип Маковей. Вибрані твори. Держлітвидав України, К. 1954, стор. 5. 
Далі при посиланні на це видання в тексті зазначатиметься сторінка. 

в Осип Маковей. Вибрані твори, стор. ХХІХ. 
7 В. Г. Белинский, Полн, собр. соч, т. Х. Изд-во АН СССР, М., 1954, стор. 67. 

148



трібних суперечках між собою (це й стає основою комічного викрит- 
тя). Інше смислове навантаження несе алегорична форма в казці 
«Раби», де сатира поступається місцем доброзичливому іронічному 
докору, тобто засобові гумористичному: під алегоричними образами 
коней, що розмовляють про своє нестерпне життя, виступають приду- 
шені мілітаризмом, цісарською вояччиною західноукраїнські трудящі, 
які вже приходять до усвідомлення свого безправного становища. 

М. Салтиков-Щедрін писав, що перебільшення негативних рис у 
сатиричному образі «тільки здається нам перебільшенням, що ми без 
належної уваги ставимося до того, що робиться навколо нас, бо не- 
бувальщина куди частіше зустрічається в дійсності, ніж в літерату- 
рі»". Таке перебільшення і властиве алегоричним творам О. Маковея, 
в яких збережена внутрішня правда, але підкреслена, загострена гіпер- 
болічними рисами. " 

«Переміщення» дійсності до гротеску -- не єдиний сатиричний при- 
йом письменника. Він майстерно користується також контрастністю 
образів, які самі собою не є комічними, але поєднані разом утворю- 

. Ють смішну картину. Покладений в основу творення образу контраст 
здебільшого будується на сусідстві позитивного і негативного, висо- 
кого й низького. Наприклад, в основі комічного зображення «пана-пос- 
ла» Колодинського з твору «Вдячний виборець» лежить різкий кон- 
траст між зовнішньою пристойністю персонажа і його справжніми 
цілями. 

В. Г. Бєлінський писав: «Будь-яке протиріччя є джерелом сміш- 
ного і комічного» (т. П, 137). Протиріччя між словами Колодинського 
(він заявляє, що радий кожному допомогти) і Його ділами (нічого 
обіцяного не виконує) є джерелом комічного ефекту. Так само проти- 
річчя, невідповідність між словами і ділами панка, персонажа новели 
«Справоздавець від крамниці», що намагається грати у патріотизм, 
видавати свою бездіяльність за корисну роботу для людей, є демаго- 
гічним маскуванням, а це й стає джерелом викривального сміху. На 
контрасті будуються гумористичні образи й оповідань «Нові часи», 
«Протекція», де є значні елементи комічного. і 

Сатиричний сміх зумовлюють також стильові контрасти, утворені 
за допомогою раптової зміни далеких, іноді прямо протилежних своїм 
змістом стильових систем. Такі контрасти зумовлюють комізм безглуз- 
дя, до якого, як відомо, звертався ще М. В. Гоголь. Герой твору 

«Казка про невдоволеного Русина» з пафосом заявляє селянам, що 

він буде їх боронити від кривдників, а після цього виголошує фразу 
протилежного інтонаційно-смислового порядку, висловлюючи безглузді 
міркування на зразок того, чому ніхто не старається скасувати Дні- 

стер, який «пливе через наш край і виливає» (4). 

При схрещенні стилів чимале смислове навантаження несе одне 

слово, що зводить нанівець серйозний тон розповіді співрозмовника. 

Так, у новелі «Виклад про крамниці» комічний ефект досягається тим, 

що у високий стиль мови оповідача вкладається звичайна репліка се- 

лянина. Коли доповідач радить біднякам ставати членами крамниці, 

щоб наблизитись до цивілізованих людей, один з них кидає резонну 

репліку: «А дьоготь там буде?» Схрещення стилів різного плану влас- 

тиве і «Казці про невдоволеного Русина». Виголошуючи промову пе- 

ред бідняками, панок ніби із співчуттям зауважує, що хлопи рідні тому; 

що їх кожен обдирає; на це селянин глузливо зауважує: «І Ви також!» 

Одним із прийомів викриття є іронія, що дає МОЖЛИВІСТЬ авторові 

в прихованій, зовні пристойній, а по суті дуже гострій формі'висмію- 

ю м, Б «СалтьиковЩедрин. Полин. собр. соч., т. ІХ. ГИХЛ, М., 1931. 

стор. 204. і 

149 



вати негативні явища життя. Зразком майстерного застосування іронії 
може бути початок новели «Криваве поле»: «Поле честі, поле слави! 
Ах, як гарно всякі короновані і некороновані самодержці і їх поміч- 
ники поназивали сі поля, куди вони посилали людей на смерть!» (315). 

Прийом іронії, на перший погляд доброзичливої, що грунтується 
на вдаваній прихильності автора до об'єкта викриття і в такий спосіб 
посилює гостроту сатиричного сміху, тонко застосовано і в новелі «То- 
вариство для взаїмного величання», в якій розкрито обличчя націона- 
лістичних кадильників, зрадників народу. 

У ряді випадків іронічне висміювання дійсності сповнюється бо- 
лючим внутрішнім усміхом, коли звичайна насмішка поступається міс- 
цем, так би мовити, кривавому усміху., Здебільшого це буває тоді, коли 
сатирик безпосередньо стикає позитивних і негативних персонажів, або 
коли веде висловлювання від імені позитивного героя, який сам оці- 
нює ті чи інші явища. Наприклад, у новелі «Новітній плуг» є така 
сцена: селянин тішиться тим, що просвіта йому подарувала плуг, який 
зразу внорюватиме «подвійні скиби». Та, попробувавши його в роботі, 
селянин порвав упряж, надірвав коня та прокляв і плуг, і тих, хто його 
подарував. Влучно використано іронію і в новелі «Твір штуки». Тут 
гнівно висміюються пани-інтелігенти, які на основі того, що селяни 
відмовляються придбати собі спотворений бюст українського поета, 
роблять висновок, що у «малокультурної суспільності нема ані одроби- 
ни артистичного смислу». 

Прикметною рисою індивідуального стилю О. Маковея є постійна 
увага до підкреслення дрібниць життя і за їх допомогою оживлення, 
висміювання потворності явищ соціальної дійсності. З цією тенден- 
цією пов'язується потяг сатирика до використання комічної деталі як 
лейтмотиву: він наголошував здебільшого на якійсь окремій рисі пер- 
сонажа, на певній його прикметі, яку потім вдало обігрував. Наведе- 
мо приклади. 

«Пан посол до державної ради Степан Колодинський» відзначав- 
ся «звичайним лінивством, від котрого дур голови його чіпався» 
(«Вдячний виборець»). Селянин Гнат Воробець через свою «тупість» 
не міг втримати в пам'яті ім'я та прізвище посла, за якого мав голо- 
сувати-- на цьому й побудовано комізм у новелі «Трудне ім'я». «Де- 
мократизм душі» «доктора Миколи Крикливця» визначався ситою 
їжею при постійному меню: чарки міцної горілки, вепрової печені та 
двох склянок пілзенського пива. На цій деталі грунтується комізм 
оповідання «Три політики» і т. д. 

Письменник вміє оживити дрібниці життя і зосередити на них ува- 
гу читача. Гостро викривальний сміх досягається зокрема і тим, що, 
«обігруючи» деталь, автор кладе її в основу твору. За таким принци- 
пом побудовані новели «Твір штуки», «Зуб мамута». У першій з них 
деталлю стають вуса поета, за допомогою чого скульптор намагається 
передати його геніальність, у другому творі-- такою деталлю є зуб 
мамута, що ніби повинен служити за важливий «темат» для мистець- 
кого «витвору». 

На традиціях українського народного гумору О. Маковей вживає 
прийом означуваних імен-характеристик, чим віртуозно користувався 
ще автор безсмертної «Енеїди». Однак, на відміну від Котляревського, 
який створював комічні прізвища шляхом схрещування українських й 
іншомовних елементів, своєрідність прізвищ та імен у Маковеєвих 
творах проявляється у тому, що вони цілком відповідають основній 
рисі характеру людини, її обличчю, або своїм звуковим значенням 
«імпонують» особі, яку називають. Так, прізвище персонажа з твору 
«Товариство для взаїмного величання» Кадильник певною мірою під- 
креслює його характерну рису - - підлабузництво. Галицьких чиновни- 

150



ків з «пустими фразами на устах» сатирик охрестив влучним ім'ям -- 
ревун, підкресливши цим визначальну рису їх характеру -- крикли- 
вість, що виявляється у прагненні прославитися, звеличити себе. 

Подібні вислови у творах Маковея будуються в дусі народної ети- 
мології. Здебільшого в їх основі лежить контраст, що й зумовлює гост- 
ро сатиричне викриття негативних персонажів. Так, націоналістичній 
партії автор дає назву КВД, що є абревіатурою слів: «Куди вітер 
дує» - образне підкреслення безпринципності та нестійкості політичних 
поглядів буржуазних націоналістів («КВД»). Оригінальною рисою 
стилю сатири О. Маковея є те, що навіть назви творів він будує в іро- 
нічному плані. Наприклад, назвою «Казка про невдоволеного Русина» 
паголошується, що, змальовані у творі події можливі не стільки в 
казці, скільки в реальній дійсності. 

Часто основою, джерелом комічного стає навіть окреме слово, що 
неоднаково сприймається представниками різних соціальних верств. 
А це й зумовлює викривальний сміх. Персонаж новели «Виклад про 
крамниці» -- невгамовний демагог з числа буржуазно-націоналістичних 
кооперативних шахраїв -- виголошує перед селянами слова, які вони 
розуміють по-своєму: «Економічний добробут -- то грунт, а все решта 
дурниця», і селяни погоджуються з ним: «Так єсть! Грунт насампе- 
ред». Почувши слово «грунт», вжите доповідачем, як синонім слів «ос- 
нова», «підстава», селяни подумали, що мова йде про землю, яку не- 
обхідно відібрати в багатіїв. Такі соціально зумовлені «непорозумін- 
ня» між представниками буржуазії і селянською масою ї є основою 
висміювання нікчемності й тупості містечкових обивателів і в новелі 
«Мухолап», де виголошені професором слова «фауна» і «флора» сприй- 
маються його антиподом як імена конкретних людей. 

У творах О. Маковея різні градації комічного. Письменник вміє 
перейти від сатиричного зображення, де дійові особи виступають на- 
самперед носіями певних соціальних чи політичних якостей, до пози- 
тивного, стверджувального гумору, що здебільшого грунтується на 
тих комічних життєвих явищах. оснсва яких позбавлена суспільно-по- 
літичних суперечностей. Цю своєрідність Маковеєвого сміху можна 
простежити на прикладі новел «Мандоліна», «Ксантипа», «Поезія і 
проза». Джерелом гумористичного зображення тут стають неїстотні 
суперечності загалом позитивних явищ, а це й зумовлює добродушно- 
жартівливу усмішку. Наприклад, у новелі «Мандоліна» сміх виникає 
за допомогою веселого дотепу, що створюється внаслідок обігрування 
слова «Мандоліна». Батькові повідомляють, що його син, який навча- 
ється у гімназії, має мандоліну і навіть уві сні з нею не розлучається. 
Батько впадає у відчай, думаючи, що син шмає коханку Магдаліну, 
але цілком заспокоюється, коли, відвідавши його, дізнається, що ман- 
доліна-- це музичний інструмент, а не дівчина. 

Частіше Маковей звертається до. гумористичного прийому, зумов- 
леного передачею грубуватої мови персонажа, нерідко в поєднанні з 
елементами лайливої лексики. Цей прийом йде ще від традиції ук- 
раїнських інтермедій та Івана Котляревського, що широко використо- 
вував скарби народного гумору, пізніше його застосовував і сучасник 
письменника Лесь Мартович. З народного середовища Осип Маковей 
брав грубувату мову та лайливі вислови, наділяв ними персонажів. 
Так в уста селянина, якого обманула просвіта, він вкладає слова: «А 
щоб тебе смага втяла та з новим плугом невиданим!» («Новітній плуг», 
164). Негативне ставлення селянки до розбещеного урядовця виража- 
ється експресивно-лайливою фразою: «А ти, волоцюго!.., А ти, катюго, 
чай я в криміналі згнию, свого не подарую!» («Стара Мадьярка», 130) 
бо з ром З 

151



Комічний ефект зумовлюють й побудовані на контрастах афоризми 
і прислів'я та порівняння, що грунтуються на несподіваному зіставлен- 
ні, зближенні далеких за змістом чи за значенням явищ, предметів, по- 
нять, взаємопоєднання яких і зумовлює нищівне висміювання нега- 
тивного персонажа. Такий гумор властивий новелам «Новітній плуг», 
«Виклад про крамниці», «Твір штуки» та ін. Безглуздість доказів пан- 
ка з твору «Новітній плуг» виявляється в тому, що він порівнює плуг 
з пером. Комізм становища персонежа посилюється своєрідним ко- 
ментуванням його промови слухачем - - виразником точки зору тпрудя- 
щих, що сприймає її інакше, ніж сам промовець: «Жвавий панок стояв 
коло плуга і говорив поважно: «Плугом оремо землю. (Ну, ми се 
знаємо! -- подумав собі Гримала.) Плуг старший, як перо, котрим пи- 
шемо, і хто знає, чи не вартніший, (Певна річ! Перо дістанеш за крей- 
цар, а плуга ні! -- обізвався Гримала до дяка, що стояв коло нього, 
але так голосно, що се почув і бесідник). Се не так треба розуміти, -- 
говорив пан дальше, -- плуг вартніший тим, що він для нас всіх оре 
землю, на котрій росте хліб, а пером землі не зорете. Що би то було, 
якби не було плуга? (Голоси: «біда!», 161). 

О. Маковей вміє знайти влучну репліку, просто й природно відтво- 
рити живу людську мову. Завданню сатирично-гумористичної харак- 
теристики персонажа він часто підпорядковує діалог, який є ефектив- 
ним джерелом комізму. Прийоми побудови діалога у творах Маковея 
різні, проте майже завжди вони сповнені виразного соціального 
звучання. І навіть у діалогах гумористичного плану соціальний еле- 
мент проступає прозоро, як ось у такому прикладі: 

«-- ОЙ, тату, як від вас горілку чутн!-- скривився хлопець. 
-- Не (горілку, дурню, -- поправив батько, - тільки вино, бо я го- 

рілки не п'ю. 

-- Все одно! - - відповів хлопець. 
Не все одно, -- відрізав батько, -- бо горілка дешевша і її хло- 

ни п'ють, а вино дорожче і тільки пани його п'ють...» («Клопоти Савчи- 
хи», 84). 

Письменник будує діалог або на зіставленні реплік персонажів, 
що по-різному сприймають зміст одного і того ж слова (як це влас- 
тиво наведеному прикладу), або за принципом наростання драматич- 
ного напруження чи спаду сюжетної колізії, коли висока інтонація 
замінюється нижчою, спокійнішою, чи навпаки, як це маємо в новелі 
«Трудне ім'я» (сцена «непорозумінь» між паном і селянином, 275). 

При розвінчуванні потворних явищ, дійсності симпатії автора зав- 
жди залишаються на боці позитивного тероя твору. В цьому нас пе- 
реконує і діалог «вояка» з професором у новелі «Мухолап» (що буду- 
ється на так званому логічному зриві в репліках): 

«-- Хто ви є? -- допитував вояк далі. 
-- Професор Краківського університету. 
-- Говоріть се комусь дурнішому, а не мені. 
-- Як найду, то скажу». (332). 

Осип Маковей клав в основу своїх творів звичайні, на перший 
погляд, непримітні події, які під його пером оживали, зумовлювали 
влучний сміх, саркастичну усмішку, смішну ситуацію. Ця соціально 
малозагострена форма смішного здебільшого зумовлює гумористичний 
ефект, що видно ось з такого епізоду: «Останній вилазив наверх 
аранжер, загально люблений усіма паннами. Але тільки він виліз на 
півдрабини, так що впало на нього світло, всі жінки розбіглися, а 
мужчини стали зловіщо "шепотіти:-- Не вилазьте! Не вилазьте! Вам 
роздерлося дещо.. там, де не треба. Аранжер оглянувся на «дещо» і 
сумний зліз у пивницю». («Народний дім», 157). 

152



Однак такий гумор не є визначальною стильовою рисою О. Мако- 
вея. Здебільшого комічне в його творах є засобом викриття негативних 
явищ соцільної дійсності. Персонажі ставляться в комічні ситуації, 
при яких негативні риси їх вдачі, характеру виявляються яскраво, 
як, наприклад, у творах «Нещасна пригода», «Як я продавав свої 
новели» та ін. 

Арсенал сатирично-гумористичних прийомів О. Маковея багато- 
гранний. Ця багатогранність виявляється зокрема у специфіці типіза- 
ції, яка здійснюється за допомогою не одного, а ряду чи навіть бага- 
тьох художніх засобів і прийомів (хоча аналітично ми виділяємо тут 
лише окремі з них). Подібно до інших письменників, палітра сатирич- 
но-гумористичних засобів і прийомів О. Маковея зазнала певної еволю- 
ції. У ранніх творах, спрямованих на висміювання шовіністичної ма- 
ячні націоналістичних політиків («Казка про невдоволеного русина»), 
байдужості лжепатріотів до справи розвитку української літератури 
(«Як я продавав свої новели»), на відтворення старосвітських сторін 
життя провінціальних містечок («Клопоти Савчихи», «Стара Мадьяр- 
ка») і т. п. О. Маковей звертається переважно до гумористичних при- 
йомів, лише зрідка використовує засоби іронії чи гротеску. З часом 
же об'єкти зображення у нього характеризуються більшою соціальною 
типовістю, а сатиричний елемент посилюється, як це властиво творам 
«Два ставки», «Як Шевченко шукав роботи» та новелам зі збірки 
«Прижмуреним оком». Письменник уміє перейти від доброзичливого, 
теплого гумору при змалюванні позитивних героїв (селян, семінарис- 
тів, інтелігенції) до гостровикривальної сатири над негативними яви- 
щами і фактами життя (втілених в образах лжепатріотів, «послів», 
фальсифікаторів і т. п.). 

О. Маковей міг би з повним правом повторити слова І. Франка 
про те, що він «дбав поперед усього про теперішніх сучасних людей» 
і викривав їх недругів. Реалізм його сатири не в детальному змалю- 
ванні негативних явищ і подій, а в глибокому розкритті їх соціально- 
го змісту. Цією якістю вона наближається до сатири ІІ. Франка, М. Ко- 
цюбинського, а за способом змалювання персонажів із середовища 
селянства особливо близька до сатири Л. Мартовича. 

Пригадуються слова, виголошені гоголівським персонажем з «Те- 
атрального роз'їзду»: «Не кривий ніс, а крива душа людини» - - ОСНОВ- 
ний об'єкт осміяння сатирика. О. Маковей підпорядкував показу «кри- 
вої душі людини і гіперболу, і фантастику, і лексичні засоби гумору, 
і комічні ситуації. Сатиричними засобами він розвінчував огидне єство 
таразитичних класів: їх зажерливість, лицемірство, паразитизм, воро- 
жість до трудящих. Теплим гумором овіював він позитивні риси і ви- 
сокі моральні якості простого трудівника селянина. Викривальні тво- 
ри цього самобутнього письменника Іван Фрашко назвав «розумними 
і талановитими». І це відповідає дійсності. Глибока спостережливість, 
вміння віднаходити в побуті та поведінці людей комічне, здатність май- 

стерно характеризувати обраний для викриття об'єкт-- все це забез- 

печило кращим творам Осипа Маковея довготривалість, а їх авторо- 

ві -- славу талановитого сатирика й гумориста.



І ІБОНДАРЕНКО 

Про жанрові особливості 

»Вертшиттитів" Ю. Яновсьтого 

Висвітленням окремих важливих проблем творчості Юрія Янов- 
ського займались досить багато дослідників. Але в поглядах на жанр 
«Вершників» ще й до сьогоднішнього дня точаться жваві дискусії. 
Критики висловлюють різноманітні думки, часто діаметрально проти- 

лежні й гостро полемічні. В цих суперечках є немало цінних і плід- 
них тверджень, але іноді дехто прагне відстояти й такі міркування, 
які не можуть не викликати бажання продовжити суперечку. Адже 
дійсно, окремі дослідники переконані, що твір цей -- настільки усклад- 
нене художнє полотно, що жанр його більш-менш, точному визначен- 
ню.. не підлягає. Інші вважають: якщо сам автор назвав «Вершники» 
романом, то до чого тут сумніви, навіщо докази і пояснення (2!). Саме 
такий підхід виявив А. Тростянецький у своїй у цілому змістовній кни- 

про Ю. Яновського.Він зокрема зазначає: «Письменник назвав свій 
твір романом, і немає врешті ніяких підстав не погоджуватися з ним, 
мова може йти лише про його своєрідність». 

А, між тим, вивчення жанру «Вершників» має немаловажний сенс, 
і дослідження на цю тему обов'язково будуть написані. Не претенду- 
ючи на вичерпність висвітлення питання, зупинимось на розкритті йо- 
го лише в найбільш загальних рисах. 

Твір Ю. Яновського являє собою таке художнє полотно літератури 
соціалістичного реалізму, вплив якого на митців особливо відчутний 
«Найбільш широкі можливості для всебічного розвитку мистецьких 
жанрів дає реалістичне мистецтво, -- правильно твердять В. Лесин і 
О. Пулинець, - особливо його вища форма-- соціалістичний реалізм». 
І далі. «Вершники» є самобутнім явищем і «саме тут, в оригінальних 

творах видатних майстрів, і починаються історичні зміни жанрових 
форм»? 

Для Ю. Яновського як письменника притаманним є сміливе ви- 
користання найрізноманітніших засобів і прийомів відображення. У 
«Вершниках» помітне високомистецьке поєднання всіх трьох способів 
художнього відображення -- епосу, лирики й драми, які чітко прояв- 
ляються в усіх компонентах твору. Крім яскраво вираженої епічності, 
в них сильно відчуваються ліричний і драматичний струмені. Запекли- 
ми боями, пафосом битв, атмосферою народного героїзму «Вершники» 
перегукуються зі «Словом о полку Ігоревім», «Тарасом Бульбою», 
«Гайдамаками» та іншими творами, перегукуються романтичною окри- 
леністю, «співучим» ліризмом, епічним стилем. Ю. Яновському є близь- 
кою також висока патетика і драматизм кіноповістей О. Довженка 
«Арсенал» та «Земля», їх піднесене звучання. Використав письменник 

| А. Тростянецки й. Юрий Яновский. «Советский писатель», М., 1959, стор. 47. 
2 В. М. Лесин, О. С. Пулинець. Словник літературознавчих термінів. «Ра- 

дянська школа», К., 1965, стор. 129. , 

154



і кращі досягнення власної новелістики. Героїзм і військовий подвиг 
народу знайшов у творі Ю. Яновського правдиве, життєво достовірне, 
об'єктивне висвітлення. Взаємопроникнення і взаємодія епосу, лірики й 
драми викликані багатогранністю життєвого матеріалу, покладеного в 
основу «Вершників». Однак визначальним є епічний виклад сюжету, 
а драматичні й особливо ліричні частини становлять собою елементи 
оповіді, що допомагають найбільш повно втілити задум. 

До якого ж епічного жанру найбільш правомірно віднести «Верш- 
ники»? Твір Ю. Яновського -- це епопея, роман, поема, чи може слід 
його розглядати як думу або коло дум, цикл новел або вінок балад? 
Чи може це одне, друге, третє і т. д. у своєрідному поєднанні, в 
оригінальному сплаві? Навіть з першого погляду ясно, що «Вершни- 
ки» не можуть вкластися у відомі рамки ні одкого з відомих літера- 
турних жанрових форм. Твір цей -- настільки багатогранне явище, що 
дає підстави віднести його до будь-якого з вищезгаданих жанрів. Все 
ж до якого жанру твір найбільше тяжіє? - 

Досить цікавими видаються нам думки і погляді на літературний 
жанр взагалі й на жанр «Вершників» зокрема самого письменника. 
Вони є особливо змістовними і серйозними, що дають певною мірою 
ключ до правильного розв'язання поставленого питання. З приводу цьо- 
то О. Бабишкін зазначає: «Коли автор писав заголовок і визначення 
твору, він сам вагався у тому слові, яке повинно було говорити за жанр 
«Вершників». І хоч він зупинився на романі, та в попередніх записах 
читаємо: «Вершники» (поема). Отже, коли говорити про жанр 
твору, то, очевидно, доведеться зупинитися на трьох основних чинниках: 
роман, поема, новела. Ці три чинники були тим будівельним матеріа- 
лом, з якого постав жанр «Вершників» 2. 

Відомо, що на обговоренні твору, яке відбулося в Москві в 1935 р., 
ІЮ. Яновський пояснював: «Мені здається, що зараз надходить час 
літератури конденсованих форм, літератури, яка буде народжена при- 
страстю і дихатиме пристрастю» ". З цього бачимо, що сам автор був 
схильним вважати «Вершники» спочатку поемою, а пізніше визначив 
їх як роман. Але ще важливішим є те, що він виявив глибоке розумін- 
ня вимог нового часу, коли на основі поєднання багатьох жанрів тво- 
ряться нові жанрові форми. ЩА | 

І дійсно, твір його має властивості й ознаки кількох жанрів. 
Справді, у «Вершниках» надзвичайно лаконічно зображено великі іс- 
торичні події, важливий матеріал, який можуть вмістити лише рамки 
великого художнього полотна, особливо епічного. За змістом і фор- 
мою «Вершники» нагадують твори народного епосу, особливо народну 
думу. Це видно як із загальної побудови, так і з внутрішньої структури: 
твору. 

Для української думи характерним є те, що вона має тричленну 

структуру. В композиції «Вершників» теж відчувається принцип три- 
членності. Першим розділом автор вводить читача В «атмосферу» гро- 

мадянської війни, в суть подій, коротко знайомить з деякими персо- 
нажами. «Подвійне коло» і подальші шість розділів (за винятком дру- 
гого) становлять основу «Вершників»: у них розгортається сюжет, роз- 
повідається про події революції та громадянської війни І, головне, про 

їх героїчних учасників. В останньому ж розділі («Адаменко») підво- 
дяться підсумки, дається своєрідна оцінка ПОДІЯМ. каноє 

Як і в творах народного епосу, у «Вершниках» велику роль відігра- 
ють масові сцени і батальні картини, що підкреслюють грандіозність 
подій та явищ. В змалюванні епічного характеру явищ епохи, богатир- 

з Олег Бабишкін, Юрій Яновський. «Радянський письменник», КК. 1957, 
стор. 130. 

Р Див.: «Радянське літературознавство», 1957, Ме 1, стор. 128. 

155



ського подвигу народу помітна роль належить різноманітним засобам 
образності, ритму, тону, що є близькими думі. Відкривається твір роз- 
ділом «Подвійне коло», в якому показано запеклі бої між загонами 
денікінської, петлюрівської, махновської та робітничо-більшовицької 

армій. На чолі кожного загону стояв один із братів Половців. Підне- 
сений тон, урочистість, насичення мови метафорами і гіперболами, 
живописними порівняннями й епітетами -- ось риси, властиві не тільки 
початку, але й усьому твору. Речитативний ритм рефренів-символів та 
абзаців-зачинів підкреслює умови, на фоні яких відбуваються події, 
створює відповідний епічний тон, якому, як і в думах, належить ва- 
жлива роль у розкритті величі та героїзму народу". Елементи загаль- 
ної побудови, уснонародні структури в композиції як цілих розділів, 
так і окремих фраз, яскрава образність мови, патетика-- все це ті 
особливості «Вершників», які об'єднують їх з народною думою. 

Твір Ю. Яновського також значно наближається до поеми. Висока 
внутрішня емоційна насиченість і єдність, виключна сконденсованість 
образів, лірична «вибуховісгь» автора споріднюють «Вершники» з цим 
жанром. Дехто з дослідників був схильним думати, що найбільш ле 
цільно відносити їх саме до поеми. 

Слід пам'ятати, що характерними рисами твору і стилю є праг- 
нення митця опоетизувати не тільки героїчні події та вчинки персона- 
жів, але й звичайні, буденні факти. Ю. Яновський уміє це так зробити, 
що звучать вони легендою, а люди, які беруть у них участь, уявляють- 
ся читачеві казковими героями. Бо «вся мовно-стилістична структура 
«Вершників» більше виказує в них вірш, ніж прозу, - зазначає Л. Но- 
виченко. - Справа не тільки в ювелірній обробці мови; мистецтво 
Яновського загалом засноване на інших принципах, ніж звичайна про- 
за; створення поетичної атмосфери часу - найперший його закон, ці 
функції в значній мірі виконує славнозвісна фраза «Вершників» -- така 
надзвичайно містка, багатобарвна, іноді просто фраза-панорама; до- 
сконалість її доведена автором до високого ступеня. Програючи на 
буденній вірогідності, проза Яновського виграє зате своєю поетичною 
наснаженістю; як поет у віршах, автор досягає в ній великих художніх 
узагальнень» 8, 

Композиційні ознаки «Вершників» також дають підстави розгля- 
дати їх як поему. Адже вони мають вісім окремих розділів, які зв'язані 
між собою багатьма ідейно-тематичними мотивами і засобами худож- 
нього відображення. Але розділи ці недостатньо зцементовані струн- 
ким, розгорнутим сюжетом, як це буває у «звичайному» романі. У тво- 
рі якраз відчувається певна незалежність однієї частини від іншої, 
відносна «самостійність» їх. У зв'язку з цим, твердить Л. Новиченко, 
«ці риси більше споріднюють «Вершників» з поемою, скажімо, типу 
«Добре!» В, Маяковського, ніж із «звичайним» романом» ". Бо струн- 
кий сюжет, що пронизує й охоплює всі частини твору, є необхідним 
для «чистого» роману й менш обов'язковий для поеми. Висока пате- 
тика мови, сконденсованість образів, ідейно-тематична та внутрішня 
емоційність усіх частин, певна «фрагментарність» і «розкиданість» 
«Вершників» якраз і наближають їх до цього жанру. 

Отже, «Вершники» мають особливості, які споріднюють їх з таки- 
ми епічними формами, як народна дума, і вельми наближають до по- 
еми. І все ж, незважаючи на це, віднести їх до цих жанрів не можна. 

5 Детально про це див.: І. К. Білодід. Мова і стиль роману «Вершники»- 
Ю. Яновського, Внд-во АН УРСР, К., 1955. з З 

6 Леонід Новиченко. Поза чверті віку, «Українська література», 
Мо 1-2, стор. 176. й 

7 Л. Новиченко. На підступах до народної епопеї. У кн. Леонід Нови- 
ченко, Про багатство літератури. «Радянський - письменник», К., роВ, стор, 270. 

156



Якщо повністю врахувати внутрішню суть твору, то стане ясним, що 
найбільш органічно він поєднує в собі ознаки такого епічного жанру, 
як роман. 

Про те, ніби «Вершники» не мають нічого спільного з романом, 
писалося досить багато, особливо в довоєнний і воєнний періоди. У 
свій час Є. Добін обгрунтовував: «Вершники» вже тільки тому не ро- 
ман, що в них цілком відсутня характерна для роману лінія розвитку 
героїв 1 їх долі, а також складний взаємозв'язок життєвих шляхів 
героїв. «Вершники» -- це вісім замкнутих у собі розділів з окремими 
героями. Правда, ці герої переходять із одного розділу в інший» 8. У 
цих твердженнях, безперечно, є значна доля істини. Але впадає в око 
деяка категоричність міркувань. Очевидно, поспішність у висновках 
пояснюється недостатнім врахуванням змісту твору. 

Уважний розгляд ідейно-художньої тканини «Вершників» приво- 
дить нас до думки, що в них є наявними основбі якості, необхідні для 
роману. Говорячи про специфіку цього жанру, дослідник М. Кузнецов 
стверджує, що «твір мистецтва тим вищий, чим повніше він відобра- 
зив об'єктивні закономірності дійсності. Роман претендує на найбільш 
повне в літературі (та й взагалі в мистецтві) зображення цих законо- 
мірностей» ?. 

«Вершники» -- це багатотемний, багатоплановий твір: в ньому 
охоплене досить широке коло дійових осіб, зосереджено увагу на важ- 
ливих суспільних явищах та подіях на Україні 1918--1920 рр. (хоч в 
цілому мова йде про значно більший відрізок часу), відображено 
значні географічні простори української землі -- південна Таврія, Хер- 
сон, Полісся, Полтавщина, знову Таврія, місцевість під Каховкою і 
Перекопом, нарешті Донбас. Одним із основних ідейно-тематичних мо- 
тивів твору Ю. Яновського є, коротко кажучи, ствердження народного 
тероїзму, показ ратного подвигу мас. Метою письменника «було дати 
засобами того романтичного живопису, який становить найхарктерні- 
шу особливість його стилю, епічний образ воюючого народу...» '?. Одне 
із своїх завдань письменник саме вбачав у тому, щоб показати, якою 
дорогою ціною народ здобув собі щастя. На наш погляд, автор «Вер- 
шників» глибоко проник в суть революційної епохи, животворною 
ідеєю якої був героїчний подвиг мільйонів. З - 

Єдність ідеї та форми є важливим законом художньої творчості 
взагалі, цілком ясно, що цю єдність не можна вважати приналежністю 
лише роману. «Але ця загальна для мистецтва вимога, - - відзначає 
М. Кузнецов, - у романі набуває специфічних рис. Роман дає найбіль- 
шу свободу художнику у виборі зображувальних засобів» ", найбільше 
простору у використанні найрізноманітніших прийомів. Відомо, що од- 
нією з найважливіших особливостей роману як літературного жанру 
є його сюжетність. «Роман -- завжди сюжетний твір, сюжет же в ньо- 

ому знаходить найбільш повне виявлення, як осмислення всіві сукуп- 
ності суспільних явищ, як картина суспільства в ЦІЛОМУ» 7". 

" Більш детально зупинитись на цій ознаці необхідно ще й тому, що 
сюжет «Вершників» викликав найбільш часті заперечення дослідни», 
ків, чому їх не можна вважати романом. А, між тим, «Вершники» це 
мають такої, приміром, сюжетної побудови, як це буває у «звичайних» 
романах, особливо в тих, де письменник ставить завдання всебічно 

В геронка. «Звезда», 1936, Х» 2, стор. 240, 

7 М. Р иа романа. У кн. Проблемь теорни литературь, 

Изд-во АН СССР, М., 1958, стор. 24. 2 З 

ію Леонид Новиченко, На підступах до народної епопеї, стор. 250. 

и М. Кузнецов. О специфике романа, стор. 251. 

І2 Там же, стор. 240, 

ЧЕ7 



розкрити еволюцію людського характеру, типу або кількох характерів, 
типів. Та, незважаючи на це, контури сюжетного розвитку в творі 
ІО. Яновського є досить чіткими і виразними. і 

«Вершники» складаються з восьми частин-розділів. У «Подвій- 
ному колі» автор у сконденсованій формі показав основні соціальні 
сили періоду громадянської війни, зобразивши драматичні зіткнення 
в жорстокій збройній боротьбі сил «одного роду, та не одного... кла- 
су». Тут же накреслено динамічний хід подій, перспективи розвитку 
революції, причини її перемоги. Цей розділ наближається до зав'язки: 
в ньому відтворено конфлікт різних класових сил, у який вони всту- 
пають. 

Наступний розділ («Дитинство») відіграє роль своєрідної інтро- 

дукції твору, роль експозиції. Письменник робить екскурс у минуле 
героїв, які діятимуть у наступних частинах. Крім цього, тут автор роз- 
повідає про «перекопську рівнину»-- ті місця, в яких у минулому 
відбувалися бої «на гранях багатьох епох» і відбудуться грандіозні бит- 
ви в період громадянської війни. У цих історичних подіях візьме участь 
не тільки Данило Чабан, але й багато інших представників народу, чиє 
дитинство також було убогим та безрадісним, як і в Данилка. 

У «Шаланді в морі» автор розкриває важливі риси характеру ос- 
новних героїв твору -- Чубенка і Мусія Половця. Витримка, почуття 

колективізму і взаємодспомоги цих персонажів -- ось що є провідни- 
ми мотивами розділу. «Напруженість дії в першій новелі, -- пише 
О. Бабишкін, -- уповільнено-елегійна розповідь в другій, пісенно-дра- 
матична ситуація в третій доповнюються чергуванням іронії з високою 
патетикою в четвертій» . Як і в розділі «Шаланда в морі», в наступ- 
них частинах («Батальйон Шведа», «Лист у вічність», «Чубенко, коман- 
дир полку») зосереджена розповідь про стійкість і непохитність народу. 

У розділі «Батальйон Шведа» митець зобразив нічний рейд чер- 
воноармійського загону Шведа і розгром силами цього загону Олеш- 
ківського гарнізону англо-французьких інтервентів. Показ героїзму 
безіменного хлопця-більшовика становить головний зміст вставного роз- 
ділу «Лист у вічність», що перериває основну дію твору. В розділі 
«Чубенко, командир полку» відображено велич морального духу робіт- 
ничого класу, зокрема донбаських шахтарів, у боротьбі проти петлю- 
рівців і провокаторів. 

«Послідовність розміщення розділів (оповідань) у «Вершниках», -- 
зазначає О. Килимник, -- відповідає наростанню революційної бороть- 
би, зростанню сил регулярних частин Червоної Армії, які проявили се- 
бе в найбільшій за розмахом і складністю боротьбі в районі Каховки 

(і штурму Перекопу. Відображенню цієї боротьби присвячено найбільш 
важливий за своїм змістом розділ «Шлях армій»", що є сюжетною 
вершиною. Бо саме тут у найвищому напруженні перетинаються основ- 

ні сюжетні лінії всіх «Вершників». У цьому розділі діє інтернаціональ- 
ний полк Івана Половця, полк Чубенка, комісар Данило, Швед із 

своїм батальйоном, полководець Фрунзе-- якраз тут найповніше ви- 
являють своє обличчя ворогуючі табори. 

Останній розділ «Адаменко» є кінцівкою. В ньому автор накреслює 
революційну перспективу і ніби містком з'єднує тему громадянської 
війни з темою мирного будівництва, з темою праці. Розділ цей є роз- 
в'язкою та епілогом у сюжетному розвиткові «Вершників». 

Як бачимо, твір Ю. Яновського -- це досить цільне епічне полотно, 
загальна побудова якого підпорядкована майстерному змалюванню 
народної боротьби. Кожний розділ являє собою окрему новелу. В той 

із Олег Бабишкін. Юрій Яновський, стор. 99. 
м 0, В. Килимник. Юрій Яновський. Держлітвидав України, К., 1957 стор. 84 

158



же час вони є тільки частинами твору, виконуючи в ньому певну ком- 
позиційну роль. Об'єднані часом, місцем подій, а також провідною 
"ідеєю, ці розділи складають одне нерозривне ціле. 

Разом з цим, у кожному розділі є «свої» головні персонажі, 59 
в кожному наступному діють нові герої, правда, за участю деяких пер- 
сонажів попередніх розділів. Чубенко і Данило Чабан, втілюючи в собі 
основні сили революції, є центральними героями, Образ Чубенка про- 
ходить через шість розділів, Данила Чабана -- через три. Біографії цих 
персонажів подані досить повно і докладно на чималому відрізкові часу. 
Значна кількість картин та епізодів за участю Чубенка дозволяє нам 
досить повно уявити його життя в найважливіших проявах. 

У кожному з розділів розповідається про якусь окрему подію чи 
хілька подій та епізодів боротьби. Та, незважаючи на це, найбільш 
суттєвою рисою «Вершників» є те, що в них яскраво вимальовується 
образ героїчного народу, що зі зброєю в руках здобуває в запеклих 
боях перемогу. Образ Чубенка доповнюється образами Данила Чабана, 
листоноші, Івана і Мусія Половців, Адаменка, Максима, Шведа та 
інших персонажів. Всі ж вони разом узяті створюють образ непере- 
можної та могутньої сили, ім'я якої є народ. «Перед нами, -- дово- 
дить Л. Новиченко, -- майстерно виписаний колективний портрет геро- 
їв пролетарської революції, реалізований у вигляді галереї яскравих 
індивідуальних образів, які взаємно доповнюють і «пояснюють» один 
одного. І саме те, що ці образи взаємно доповнюють один одного, що 
вони існують лише в єдності, - більш за все дає право «Вершникам» 
називатись романом» !5. «Вершники» не є романом в його, так би мови- 
ти, класичному, чистому вигляді. Будучи у своїй основі глибоко новатор- 
чьким твором, вони вміщують у собі немало ознак, які дають право 
зіднести їх до жанру роману. Кожний із восьми розділів -- це новела. 
Своєю ж загальною композиційною побудовою (вона полягає в тому, 
що твір складається з окремих новел, зцементованих між собою єдніс- 

- тю теми, героїв, пафосу, дії) «Вершники» становлять своєрідний нове- 
лістичний роман. 

До якої ж різновидності романів, до якого жанру (в прямому ро- 
зумінні) найбільш доцільно віднести твір Ю. Яновського? Це-- істо- 
ричний, чи соціально-психологічний, чи родинно-побутовий роман? Чи 
може це твір, що має риси романів багатьох інших видів? Буде спра- 
ведливим погодитись, що «Вершники» мають окремі властивості кіль- 
кох різновидностей роману. Нам здається, що (в них провідну роль 
зідіграють ті якості, які найбільше наближають їх до історико-соціаль- 
ного роману. Підкреслюючи ідейно-політичний та соціальний характер 
твору, І. К. Білодід пише: «Вершники» в розумінні жанру є великою 
мірою роман політичний: соціальні події в країні, збройна класова бо- 
ротьба часів громадянської війни, творча мирна робота. на благо рес- 
публіки -- не фон, на якому розгортаються головні події, а сама тема, 
сам об'єкт пізнання. Цій головній тематичній лінії підкорені всі худож- 
ні засоби твору» !85. пи а. 

Дійсно, в основі «Вершників» лежить багатий історико-револю- 
ційний матеріал. У розділах, в яких розгортається основна дія, знай- 
шли відображення важливі моменти історії громадянської війни, що 
становлять собою найбільш складний та бурхливий відрізок часу. 
Автор зосередив основну увагу на героїчних сторінках боротьби україн- 
ського народу проти сил внутрішньої та зовнішньої контрреволюції. 
Правда, у творі немає повного охоплення найголовніших подій, що 
зідбувалися в 1918--1920 рр. на Україні, але добре (ії в цьому велика 

15 Леонід Новиченко, На підступах до народної епопеї, стор. 250. 
ЗІ, К. Білодід. Мова і стиль роману «Вершники» Ю. Яновського, стор. 83. 

159



його цінність), що письменник зумів реалістично показати боротьбу 

народних мас проти німецько-кайзерівської окупації і англо-фран- 
цузької інтервенції, проти гетьманщини, петлюрівщини, махновщини, 
проти білих полчищ Денікіна, Врангеля та інших контрреволюційних 
генералів. У низці випадків автор точно зазначає місце бою, рік, мі- 
сяць і число подій. У розділі «Шлях армій» створено правдивий образ 
історичного діяча і пролетарського полководця М. В. Фрунзе, зобра- 
жено особливо вагомі бойові епізоди боротьби Червоної Армії восени 
1920 р. проти контрреволюційних військ у районі Каховського плац- 
дарму і Перекопського перешийка. 

Цілком ясно, що не тільки (і не стільки) в цьому історизм «Вер- 
шників». Усією художньо-естетичною палітрою Ю. Яновський глибоко, 
зі справжньою поетичною силою відтворив, говорячи словами В. Беєлін- 
ського, «колорит країни і віку», атмосферу революційної героїки не- 
повторного року, високих людей повсталого класу, показав не тільки 
звичаї, вдачу, побут мас, а й розкрив велич народу в його збройній 
боротьбі. У цьому, безперечно, в першу чергу й полягає суть історико- 
соціального роману «Вершники», наближаючи його до виду героїчного 
роману. й 

Твір цей свідчить про обдарованість автора оригінально розуміти, 
оцінювати й лаконічно малювати події та людські характери. Роман 
має немало рис, які споріднюють його з багатьма відомими жанрами 
епічних видів. Цілком ймовірно, що «Вершники» -- це та щасливо знай- 
дена нова форма, в якій гармонійно поєднується і переплітається кілька 
жанрів. Але у зв'язку з тим, що загальна структура їх підпорядкова- 
на створенню образу народу та його представників, біографії яких 
(особливо центральних героїв) зображено досить глибоко і повно, на- 
явність основних контурів сюжету-- все це робить твір Ю. Яновсько- 
го виключно своєрідним романом. Розділи, частини «Вершників» но- 
сять характер новел й сприймаються як одна-єдина завершена спо- 
руда, як панорама народного героїзму. 

У своїй сукупності персонажі «Вершників» становлять епічний 
образ народу, що бореться. Цей колективний портрет героїв складає 
галерею яскраво індивідуалізованих образів. Персонажі виступають 
людьми, що борються за новий світ як справжні творці історії. Вони 
сміливо жертвують усім, у тому числі й найдорожчим, що має люди- 
на, -- життям. Ю. Яновський органічно псєднує соціальні, публіцистич- 
ні та філософські аспекти відображення. А все разом взяте говорить 
про те, що «Вершники» мають окремі ознаки, які засвідчують тяжін- 
ня цього твору і до такого виду, як роман-епопея. , 

Мужні та благородні люди, революційна перспектива, високі ідеї, 
що пронизують «Вершники», становлять внутрішні якості й характери- 
зують їх як особливо відчутне новаторське явище в історії вітчизня- 
ної літератури. Твір Ю. Яновського значно збагатив жанр української 
радянської романістики і продемонстрував просту, але важливу іс- 
тину -- жанр роману, як й інші літературні жанри, розвивається, тран- 
сформується, набирає нових видозмін. Риси новаторства становлять 
одну з виняткових цінностей творчості цього справжнього майстра 
художнього слова. Мов неповторний пам'ятник революції, «Вершники» 
увійшли до золотої скарбниці української та світової літератури.



о
ж
 

п
а
р
і
н
н
і
в
а
в
н
и
в
н
н
а
ь
н
о
с
о
 

о 
У 

Л.П.БОНДАР 

Художня своврідність 
автобіографічної повісті 
О. Гаврилюка ,,Берева: 

Г
П
У
М
М
У
 

Л
Л
А
Ч
Г
М
М
М
М
М
У
М
М
У
М
М
Х
М
М
,
 

У ряду сучасних автобіографічних творів почесне місце займає 
повість О. Гаврилюка «Береза», хвилюючий людський документ, при- 
страсна розповідь революціонера-борця про пережите ним у фашист- 
ській катівні Берези Картузької. 

На відміну від документальних спогадів, які дають картину всіх 
тих знущань, яким піддавали в'язнів у концтаборі Береза Картузька, 
повість О. Гаврилюка має суто літературну тему -- показ психології 
митця, поставленого у виключні умови фашистського табору. Як у цій 
повісті, так і в усій творчості для Гаврилюка не існувало так званої 
проблеми вивчення життя. Життєвий матеріал, покладений в основу 
повісті «Береза», -- це просто живий шматок його біографії. 

Письменники не раз свідомо йшли в гущу подій з метою сказати 
світові правду про них, про наболілі питання. Професіоналу-револю- 
ціонеру Гаврилюкові життя само давало в руки матеріал: «Властиво 
кажучи, твій побут у Березі, більше ніж чий-небудь, оправданий. Хто 
зна, хто зна! Письменники навмисне їздять пізнавати життя в згущен- 
нях його і вузлах, ласо полюють за його загостреною суттю. Може, 
це доля призначила тебе дати світові писане свідоцтво про Березу, 
про страшний синтез здичавіння умираючого світу»!. І тому таким 
органічним виявляється для Гаврилюкового твору саме жанр авто- 
біографічної повісті, який уже своєю суттю орієнтує не просто на 
правдивість, а на справжність, невигаданість зображеного. Отже, ви- 
бір жанру забезпечує необхідну для письменника бойову силу, пере- 
конливість. 

У центрі твору -- постать автора з його думками, настроями, пе- 
реживаннями. Ми бачимо, як в умовах найжахливіших тортур митця 
не покидає його професійне чуття: «Все це письменник справно й чіт- 
ко відмічає у пам'яті» (91). І ще одне незвичайне психологічне явище: 
письменник живе ніби подвійним життям -- 3 ОДНОГО боку, він пере- 
живає страшні тортури, відчуває біль, а з другого -- ніби спостерігає 
за своїми ж відчуттями: «Та свідомість.. сторожить і діє; є в ньому 
начеб дві людини: одна скручується від болю і розпуки, друга за всім 
стежить, все підмічає й оглядає, -- оскільки можна підмічати глухими 
вухами й сліпучими очима» (100). і є 

У зв'язку з цим пригадується один із шедеврів М. Коцюбинсько- 
го -- «Цвіт яблуні», в якому письменник торкається тієї ж проблеми -- 
як особисті життєві враження письменника, навіть найтрагічніші, пе- 
ретворюються в матеріал для художнього твору. Деякі аспекти вирі- 
шення цієї проблеми в Коцюбинського і Гаврилюка співпадають, у 
даному разі оця пильність письменницького погляду на речі навіть у 

|О, Гаврилюк. Вибране. Держлітвидав України, К., 1955, стор. 90. Далі при 
посиланні на це видання в дужках зазначатиметься сторінка. 

11. Українське літературознавство, вип. МІП, 161



найбільшому горі та якась зв'язана з цим ніби роздвоєність у сприй- 
манні світу (Порівняймо з наведеними вище прикладами з повісті 
Гаврилюка такі місця із «Цвіту яблуні»: «Мені дивно, що я усе по- 
мічаю, хоч горе забрало мене цілком, полонило» 2; «Я роблюсь занадто 
чутким, мої очі помічають те, чого раніш не бачили»; «Я бачу скля- 
ний уже погляд напівзакритих очей, а мої очі, мій мозок жадібно 
ловлять усі деталі страшного моменту.. і все записують...» ?. Ця 
спільність у деталях, які передають творчий процес, говорить на ко- 
ристь О. Гаврилюка-- художника слова зокрема і на користь авто- 
біографічного твору взагалі, бо ж письменник у даному разі послу- 
гувався не силою художньої фантазії, як його великий попередник, а 
власними життєвими спостереженнями. 

Високу художню вартість має повість «Береза» насамперед зав- 
дяки своїй психологічній достовірності. Переконливість, правдивість 
твору досягається саме змалюванням конкретного багатства психоло- 
гічних відтінків у переживаннях автора, а не протокольним переліком 
всіх тортур, які переживали в'язні Берези. 

Психологія головного героя повісті ніби проходить через три ета- 
пи: арешт; перебування в Березі, звільнення. Короткий опис арешту, 
прибуття в Березу найповніше передає почуття героя твору - - біль від 
розлуки з родиною, тривогу, навіть страх перед жахливою катівнєю 
Берези, страх невідомості, бо про Березу не було ніяких певних зві- 
сток. Але всупереч усьому в письменника-борця, озброєного досвідом 
класової боротьби, ці почуття, хоч і не щезають повністю, змінюються 
настроєм рішучості, бажанням вистояти і навіть спокоєм, які перед 
в'їздом у Березу ідуть поруч з пекучою цікавістю -- що ж буде далі? 
Така складна гама почуттів, настроїв у їх мінливих переходах, русі, 
постає перед нами в початковому розділі. 

Письменник умотивовано передає той розпач, якому піддається 
герой у першнй день перебування в Березі, й навіть його шалену 
думку про самогубство: «Ну, бачиш: навіщо? Все одно кінець, так нащо 
ж зносити цю неймовірну огиду знущань? Тікай! Втеча можлива! Ви- 
плигни з життя, щоб виплигнути з Берези» (103). Як бачимо, автор 
уникає будь-якого прикрашування головного героя (що нерідко зустрі- 
чається в автобіографічних творах). І тим сильніше вражає перемога 
в'язня над собою: крик він спиняє шаленим зусиллям волі - - «кричати 
не буде!»; достойно виходить він також із поєдинку з розпачливою 
думкою про самогубство -- вирішує жити, щоб боротися. Зовнішній 
вираз цього психологічного стану -- стиснуті щелепи, які розімкнулись 
аж тоді, як герой виходить з Берези. 

Отже, і на цьому етапі образ головного героя, в'язня Берези, по- 
єднує безліч психологічних нюансів -- розпачу, почуття болю, внут- 
рішньої стриманості, а потім далі -- повного опанування собою, спокою, 
внутрішнього задоволення і навіть відчуття щастя. Спокій приносить 
усвідомлення того, що у Березі точиться боротьба, відсутність якої 
спочатку так пригноблювала, боротьба, яка мала свої особливості, бо 
була перенесена теж у галузь свідомості. Де був не фізичний, а психіч- 
ний опір тому суспільному злу, яке знайшло своє втілення в огидному 
концтаборі; опір, головним завданням якого було не зігнутися, не 
зрадити. Джерелом внутрішнього задоволення стала для письменника 
його літературна робота в Березі, його поезія. І, нарешті, справжнє, 
величезне щастя письменнику приносить усвідомлення його єдності 

2 М.Коцюбинський. Твори в шести томах, т. П, Внд. АН УРСР, К., 1961, 
стор. 142. 

3 Там же, стор. 145. 
14 Там же, стор. 147. 

162



з світовим ходом визвольної боротьби, коли він довідується про поча- 
ту в країні кампанію за його звільнення. 

Аналізуючи почуття людини, звільненої з Берези, власне свої по- 
чуття, автор розкриває весь трагізм Берези, який полягав не в калі- 
ченні тіла, а в притупленні людських почуттів: «Щось вигоріло в на- 
ших грудях,-- те, чим людина радується й горює, чим взагалі сприй- 
має світ. Ми якось закам'яніли і не були здатні до зворушень» (133). 
Г інший страшний злочин Берези -- перетворення людини в автомат, 
що здатний виконувати тільки накази: «Звертаючись за інформаціями, 
я мимохіть ставав «струнко»-- це прокляття в'їлось так глибоко, що 
крикни хтось тепер мені «сядь» або «падній», то я беркицьнувся б на 
підлогу і тільки пізніше подумав би, що я вже вийшов з Берези і їду 
додому» (134). Такий автоматизм найбільше обурює і лякає письмен- 
ника, і тому так схвильовано передає він, як цей жах закам'янілості, 
безчуттєвості проривається скупими сльозами, викликаними власними 
віршами з Берези. 

Отак поступово переходячи від одного психологічного стану до 
другого, письменник розкриває образ героя у всебічній багатограннос- 
ті, не приховуючи ні хвилин слабості й розпуки, ні хвилин щастя. 

«Береза» є своєрідним маніфестом соціалістичного гуманізму. Сам 
автор, якому ніщо людське не чуже, поряд з непомітним, але високим 
героїзмом в'язнів концтабору захоплюється звичайними проявами жит- 
тя в цій жахливій катівні і великодушний до проявів природної люд- 
ської слабості. Любов до життя - найприродніше почуття людини, яке 
знаходить вняв у відчайдушному вчинку туберкульозного пекаря, що 
в першу ніч Берези, коли скатованих в'язнів примусили спати на хо- 
лодному бетоні, незважаючи на категоричну заборону рухатися з 
місця, порушення якої загрожувало смертю, переповзає через весь зал, 
хапає віник у кутку і підстелює його під хворе стегно. Цей незначний, 
але разючий вчинок товариша по недолі й повертає героя від думки 
про самогубство на стежку життя. В одній з «геніальних сцен поста- 
новників «Берези» -- ревізії, яку в'язні сприйняли як підготовку до 
розстрілу, О. Гаврилюк, показуючи незламність товаришів, їх готов- 
ність умерти за робітничу справу, проте фіксує в пам'яті, «що декотрі 
товариші намагалися стати в першій від стіни лаві, щоб бути засло- 
неними другою лавою тіл,-- немовби це для куль мало якесь значен- 
ня. Очевидно, що це були цілком інстинктивні рухи впертого почуття 
самоохорони» (130). Такі незвичайної сили психологічні деталі не при- 
меншують героїчного начала в повісті, а тільки сприяють найбільшій 
імовірності, правдивості малюнка. 

Пильно досліджуючи життя в найзгущенішій його суті, О. Гаври- 
люк не може не спинитися докладніше на такому феномені, як психо- 
логія ката. Тут теж на думку спадає М. Коцюбинський з його «Рег5о- 
па ргаїа», де змальовано психологію ката, в якого з величезними 
труднощами пробивається щось елементарно людське. Не те бачимо 
в О. Гаврилюка, що виходив з позицій документального відтворення- - 
свідчення проти бездушних виконавців волі правлячого класу панської 
Польщі. Тут ми знайдемо різні відтінки психологі садиста: виразно 
відчутне задоволення з бачення мук, знущання з метою розваги, ка- 
тування як спорт, як змагання -- хто сильніший, вправніший: поліцаї 
«вискакують проти своїх жертв, націлюються, як футболісти на розі- 
гнаного м'яча, і страшним замахом палиці валять людей з ніг» (92); 
найстрашнішим же в цьому здичавінні є психічний стан, у якому кат не 
відчуває ні спортивної, ні естетичної насолоди в катуванні, коли він ста- 
виться до цього просто як до роботи: «І я зрозумів, що він, властиво 
кажучи, не відчуває до нас ненависті, ні злоби, і коли катує нас, то 

11» 163



робить це так само спокійно, як рубають дрова, як виробляють цеглу, 

як будують хати» (107). 
У змалюванні цього потворного типу «нелюдських людей» О. Гав- 

рилюк теж внявляє себе вдумливим аналітиком-психологом. 
Повість побудована відповідно до змін у психіці героя: думки й 

почуття його до в'їзду в страшну браму Берези-- експозиція; зав'яз- 
ка-- болісна криза у свідомості героя, підданого нестерпним кату- 

ванням: розпач, відчуття болю, холоду, жалю, розпуки, потім спокій, 
гордість, навіть щастя -- усі ці видозміни, переходи  психологіч- 
них відтінків становлять перипетії повісті з більшими чи меншими 

моментами психологічного напруження (думки героя про самогубство, 
почуття під час грубої інсценізації розстрілу поліцаями та ін.) і роз- 

в'язка -- звільнення героя з концтабору і передача його почуттів, 
власне притупленого сприйняття світу в результаті кількамісячного 
перебування в Березі. Ці композиційні моменти, які співпадають 8 
психологічним кавантаженням епізодів, становлять єдине логічно Й 

художньо завершене ціле. 
Повість майже позбавлена портретів, пейзажів-- в основному все 

передається через психологічну характеристику. Портрети товаришів 
по недолі малюються скупими рисами -- чіткий карбований профіль 

доктора Правіна, веселі глузливі вогники в очах невгамовного Берко- 
вича, а загалом у в'язнів Берези на обличчі маска застиглості, безчут- 
тєвості, автоматизм рухів, за якими глибоко ховаються людські пере- 
живання. З катів досить виразно змальований сухорлявий, зі скрипу- 
чим, дерев'яним голосом комендант блока і випещений, вилизаний 
мамин синок Геньо Солеський з червоною раною ротика-- в основно- 
му ж обличчя катів зливаються в одне тупе, бездушне й жорстоке 
лице без яскравих індивідуальних рис. 

Пейзажі ж взагалі лишаються поза страхітливими парканами 
Зерези. На очах письменника відбувається зміна пір року-- настає 
весна. Але навіть у серці митця -- в'язня Берези -- природа озива- 
ється однією фразою: «Вже зеленіли плоскі поля Берези: і після кож- 
ного дощу вилізали з землі мільйони дощових хробаків» (127). Це 
все, що доступне березнякові. Решта весняних прикмет-- це прибуття 
нових транспортів з новими в'язнями, перехід до весняних робіт, не 
менш виснажливих, зміна мук голоду і холоду на тортури спеки і 
спраги і нарешті -- переповнений карцер. Пейзажі маємо на початку 
повісті-- описи нужденної поліської природи і зловісних табірних 
споруд. «Вони гнітять і місцевість, і душу», - дуже промовиста пей- 
зажна зарисовка, яка підготовляє до сприймання всього того жахливо- 
го, що відбувається потім у Березі. 

Пейзаж на останніх сторінках повісті доповнює психічний стан 
людини, звільненої з концтабору. Оптимістично, мажорно малює пи- 
сьменник звичайну картину приходу поїзда до маленької провінцій- 
ної станції: «І нараз рейки блиснули, як струмені сонця (Підкреслен- 
ня моє.-- ЛП. Б.), і само воно виточувалось на небокраї, там, звідки 
бігли рейки, начеб рейки вибризкували з сонця. І звідти, з сліпучого, 
пожару сяйва, розлягся в цю мить пронизливий, молодечо бадьорий 
свист локомотива, із сонця виринув гримлячий поїзд» (134). Показо- 

во, що навіть саме слово «сонце», таке просте, жадане й незвичне для 

щойно звільненого в'язня, звучить у цьому одному періоді аж три 

рази (ніби саме повторення його несе радість вільній людині). А ра- 

зом з такими відтінками, як «сліпучий пожар сяйва», зблиск рейок, 

«струмені сонця», створюється незвичайно яскравий колорит цієї екс- 

пресивно забарвленої живописної картини з відчутно символічним зву- 

чанням. і . 
Квітучий весняний пейзаж є глибоко контрастним до почуттів ге- 

164 



роя, в душі якого «щось вигоріло»: «Весна святкувала свій розквіт, 
шле я був все якийсь дивно чужий і, розуміючи красу очима, не сприй- 
мав серцем ні весни, ні світу. Я став, мов безчуттєва лялька з каменю» 
(134). Радість природи, сонячні барви весни є також контрастними до 

«похмурих, сірих тонів табору. Контрастна роль пейзажу в «Березі» про- 
являється, мабуть, найсильніше. У самому зовнішньому образі Берези 
передана не тільки співзвучність її ганебної зловісної суті, але й такі 
деталі, що нібито зовсім несумісні з цим образом: гладке шосе, яке 
веде до неї, густі дерева, розкішні квітники -- все це вразливий кон- 
траст до того, що відбувається в Березі, але також і її вираз; дорога 
ця бита тілами в'язнів, квітники -- результат їхньої далеко не ідиліц- 
ної роботи. 

Контрастністю позначені й психологічні характеристики  «Бере- 
9и» --з одного боку, велич і благородство людини, з другого -- най- 
більша ницість і садизм,-- зіткнення цих двох протилежних начал 
лежить в основі повісті. 

Контрастним змістом наповнена вже початкова фраза повісті, 
влучна, незвичайно цікаво знайдена: «Молодий поет подорожує». Іди- 
лічно-спокійна, вона несподівано вибухає поруч з наступною: «Міцний 
ланцюг твердо обхоплює руки» (87). Та навіть самий заголовок по- 
вісті, ніби внпадковий -- сама ж бо дійсність дала письменнику назву 
його твору -- містить у собі разючий контраст: «береза» -- найніжніше 
білокоре дерево і в той же час «Береза» -- найжахливіша фашистська 
катівня. 

У стильовому відношенні «Береза» являє собою міцно зцементова- 
не, хоча й неоднорідне ціле, Риси суворого документального стилю 
має центральна частина повісті (перелік тортур, яким піддавали в'яз- 
нів, звичайна інформація про створення концтабору на початку по- 
вісті, правдива передача фактів чи випадків, які дійсно траплялися з 
письменником-революціонером Гаврилюком). 

Елементи публіцистичного стилю знайдемо в роздумах письменни- 
ка про вірність обов'язкові, про зраду: «Хто став у лавин великого 
фронту, хай знає тільки одне відношення: сприйняти все, навіть смерть. 
Інакше -- зрада. Хай ніхто не пробує віддатись революції наполови- 
ну, -- це не вийде.. Бо половинчатість у перших моментах стане зра- 
дою. Це великий досвід авангарду його класу» (стор. 89). Гострота 
думки такої гордої та мужньої декларації, її закличність, афористич- 
ність-- очевидні ознаки публіцистики найвищого гатунку. У 

Маємо в цій автобіографічній повісті і зразки схвильованої ліри- 
ки: «І начеб якась щілина роздалась у моїй закам'янілості, і з очей 
потекли сльози, хоч скупі, мов витиснені силоміць. І я почав повторю- 
вати строфи вірша ще ніжніше, і сльози полились, нарешті, рясні, 
людські. І я ліг на вогкій, теплій землі, під. кущем глоду і плакав, щоб 
крізь сльози серце розкрилось на радощі й на горе, на тепло й ласку, 
на ніжність і любов, на всю невимовну красу світу і на нову боротьбу» 
(134). Це місце нагадує швидше справжню поезію в прозі, ніж уривок 

з просто документальної автобіографічної повісті тонкою, філігранною 
«передачею найтонших відтінків поетового почуття, поєднання в одно- 
му моменті сліз і щастя, самою ритмо-мелодикою фрази, яка досяга- 
ється завдяки пПіднесеній схвильованій інтонації, використанню більш 
характерної для поезії анафори--  єдинопочатку речень: «І я ліг.. І я 
почав... І начеб..», поетичній градації в кінці: радощі й горе, тепло 

-й ласка, ніжність і любов, краса світу -- і боротьба як найвище, що є 
у світі. 

Образна палітра «Берези» характеризується багатством та витон- 
ченістю. Тропи мають прикмети певної локальності, а саме: повість, у 
якій головним героєм є митець, мабуть, найбільше багата на образи- 

19, Українське літературознавсво, вип, УП. 165



деталі з сфери літератури і суміжних мистецтв -- театру та кіно. На- 
приклад, письменник, не раз спостерігаючи людей, що вибігали з бу- 
динку, схвильовано скрикує: «Це треба сфільмувати» -- і далі роз- 
гортає порівняння; ревізію, яку пережив письменник під кінець свого 
побуту в Березі, він називає «вдалою, однією з найефектніших сцен 
Берези», у сприйманні митця березькі поліцаї виступають з темряви, 
як актори на сцені -- в цьому їх виступі є щось лиховісне; а сам конц- 
табір Береза глузливо називається видатним твором маршала Піл- 
судського. Ці всі образи, навіть живосилом вірвані з тексту, дають 
відразу уявлення про героя повісті як людину мистецтва. 

Незвичайність тропів повісті цолягає ще й утому, що, наприклад, 
у ролі епітета зустічається часом абсолютно ш «непоетичне» слово. 
«Повернутись комуністичними мордами до стінн!»; «Виригай тут своє 
комуністичне серце»; -- так часто звертаються поліцаї до в'язнів 
табору, і несподівано в цьому контексті означення, що, здавалось би, 
виражає лише певне відношення і ніколи не може стати художнім, 
раптом обертається емоційно забарвленим епітетом. 

Образам «Березн», твору глибоких пристрастей і почуттів, різких 
контрастів, характерна також масштабність, монументальність: вигляд 
сплячих в'язнів асоціюється з велетенським військовим кладовищем, 
видовище тупцюючих одночасно в одноманітному бігу на місці кілька- 
сот в'язнів-- з тисячоногою передісторичною печерною велетенською 
істотою. Ось один із образів, який містить у собі порівняння навіть 
«космічного» плану: «І по кожному ударі, націленому в чуже тіло, 
міцніше товчеться твоє власне серце, і очікування нового удару виро- 
стає у вічність, і серце набирає розгону, каче якась міжпланетна раке- 
та до кінця свого лету -- до розриву серця «105). Масштабності та сві- 
жості цього образу може позаздрити не один із сучасних прозаїків чи 
навіть поетів. 

Висока культура образу стоїть у ряді тих ознак, що в сукупності 
роблять «Березу» видатним художньо-літературним фактом, посилю- 
ючи цим враження політичного документа, свідоцтва «здичавіння уми- 
раючого світу», яким є автобіографічна повість О Гаврилюка.



П.Я ЛЕЩЕНКО 

Українська радянська байка 
років Беликої Вітчивняної війни 

У тридцяті роки українська байка не розвивалася, її відроджен- 
ня й бурхливий розвиток припадають на роки війни, коли з'являються 
нові різновиди: байка-памфлет і байка-епіграма. 

П. Тичина пише гострий сатиричний памфлет «Свиня-наполеон- 
чик». Типовим для байки прийомом звіроуподібнення автор розвінчує 
фашизм і його главарів, висміює їх імперіалістичні наміри. Особли- 
вістю названого твору є те, що поет засуджує гітлерівський розбій від 
імені всього радянського народу, виступає виразником інтересів усіх 
трудящих Країни Рад. Композиційно байка «Свиня-наполеончик» ці- 
кава тим, що написана п'ятирядковою строфою, логічний авторський 
наголос робиться на саморозкритті фашистських розбійників шляхом 
діалога-хвастощів.  Знижувально-саркастичного тону автор досягає 
використанням алогізмів-паралелізмів («Ростуть же груші на вербі, -- 
то ж можу й я у цій добі пограть в Наполеона»), своєрідних порів- 
нянь, побудованих на тавтології з алітеруванням букви с («всі сви- 
ней свиніша»), поєднанням слів-прикладок, написанням прізвища з 
малої літери (єсвиня-наполеончик»), висловом, який поставлений у 
заголовок твору і яким закінчується байка, тощо. Такими прийомами 
автор створює карикатурно-шаржований портрет Гітлера, а сама назва 
байки поповнила народну афористику років Вітчизняної війни. 

З рядом байок виступив Сергій Воскрекасенко. У творі «Гітлер 
та окуляри», де відчувається вплив. І. Крилова, критикується ватажок 
фашистських верховодів. У байці використовується типова для того часу 
лексика і фразеологія: «телепня», бовдур», «дурня», «Гітлера-бандита», 
«повилітали в нього клепки», «по-вовчи оскальнувся», «принесли дурню 
окуляри». Байка написана двовіршем. Автор вдається також до прийо- 
му діалога-самохарактеристики, елементів розмовної мови  («чеше», 
«бреше»). В байці відсутня традиційна для цього жанру мораль. Завер- 
шується твір авторською розповіддю - шаржованою картиною з дина- 
мічним останнім рядком-висновком: 

| Гітлер перший навтікачки 
Поза кущами рачки, рачки. 
Куди попало так і чеше, 
Та не втече, нехай не бреше!! 

У байці «Фашисти на заговинах» поет викриває грабіжництво 
гітлерівців, які «і ну таскать з комори, з льоху, з хати. У Клима хліб, 
в Кіндрата кабана». Я 

Картина мародерства створюється перерахуванням об'єктів, які 
взялися «очистити» фашистські «цивілізаторн», а також переліком 
того, що привласнювали носії «нового порядку». 

Контрастом до злодійських вчинків окупантів є подвиги народних 

Г«За Радянську Україну», І. П 1942 р. 

167



месників, які, розгромивши насильників, побачили, що «зоставсь однин 
товстий, як слон». Окупант здивувався, коли був посаджений за пар- 

тизанський стіл, увесь заставлений їжею, і пригощався, аж поки «ка- 
тюга й репнув». Створивши в такий спосіб комічну ситуацію, автор 
завершує твір словами тих покривджених, кого гітлерівські головорі- 
зи грабували, гвалтували й убивали: 

-- Туди, - сказали люди,--к бісу! -- 
Сірому треба поховать. 
Одтягнемо ж його до лісу, 
Хай там вовки його з'їдять 2. 

Г в цьому творі використовується згрубіла лекснка та фразеоло- 
гія («Хапуги-німчаї», «фашистська сарана», «голодне кодло враже», 
«синок собачий», «цьому опецьку»). Автор свідомо вдається до ремі- 
нісценції з «Енеїди» І. Котляревського, особливо в перерахуванні 
страв, які знаходилися на партизанському столі. З гумористичною ме- 
тою вжито і народний фразеологізм «Хай там вовки його з'їдять». 

Скориставшись образами й композицією відомої байки Л. Глібова 
«Вовк і Кіт», С. Воскрекасенко написав оригінальний твір «Враже 
кодло», в якому викривається звіряча суть фашизму. Дійовими осо- 
бами байки є окупант і хлопчик-месник. Як і Вовк у байці Глібова, 
фашист. рятуючись від переслідування, забіг у село і просить у хлопчи- 
ка допомоги, Хлоп'я називає кількох господарів, але гітлерівець, ви- 
являється, накоїв їм чимало шкоди й тому йому ніде сховатися від 
розправи за свої злочини. У байці Л. Глібова не показано вбивства 
Вовка, твір закінчується повчанням Кота: «Що, братіку, посіяв, те її 
пожни». С. Воскрекасенко ж завершує свій твір безславною смертю 
окупанта: 

І всі тут заходилися фашиста молотити 
Та так, що аж під хмарами гуло. і 

"Ой, весело тоді хлопчиськові було. 
Сміється, капосне, промовить ще й прикаже: 
-- Нав'ки згинь, фашистське кодло враже! 
|! відповіли хлопчикові люди: 
-- Отак, а не інакше, воно й буде! З 

Для викриття вовчої натури фашиста-злодія з байки Глібова 
запозичені і фрази, а також по-новому інтерпретована аналогія між 
Вовком і гітлерівцем: 

У Л. Глібова: У С. Воскрекасенка: 
Ворота, як на те ж, кругом усі заперті... Біжить селом. ворога всі заперті... 
Хоч сядь та плач... Хоч сядь та плач... 

У Л. Глібова: У С. Воскрекасенка: 
Чи чуєш гомін той? За мною то женуться. | Чи чуєш гомін, то біжать за мною... 
Я хочу попрохать тебе, щоб хто мене сховав | Ще стану і тобі колись в пригоді... 
На сей недобрий час. 
Я б у пригоді стаз... 

Вплив славетного українського байкаря помічається на байці 
С. Воскрекасенка і в розвитку сюжету твору і у використанні слів, а 
то й речень-фразеологізмів («бачите», «як кажуть у народі», «капос- 
не»). Динамічність байки досягається чергуванням авторської розпо- 
віді з діалогами; окличною інтонацією, тавтологією («у добрих побу- 
вав бувальцях»); гіперболою (акупанта били так, «що аж під хмарами 
гуло»); багатою синонімікою (фашист німчук, німчик, злодюга, розбій- 
ник, німець, злочинець), ста РОЛИ 

. Уміле використання глібовської ситуації допомогло Воскрекасенко- 
ві написати цілком оригінальний твір, спрямований проти фашистської 
грабіжницької армії.  - - і | 

2 «Література і мистецтво», 15. М 1942 р. 
З «Перець», 1943, М» 5, "ного, і 

5 уч 

168



"Досить плідними були воєнні роки і в творчості Петра Сліпчука. 
В 1944 р. він виступив із збіркою «Байки», активно друкувався в пері- 
одичній пресі. 

«Байки» відкриваються твором «Козел та Скеля». В образі козла 
висміюється авантюристична політика Гітлера та його поплічників, їх 
намагання «із Скелею поміряти козлячу силу». Для викриття бахваль- 
ства фюрера автор використовує прийом монолога-самохарактеристики 
Гітлера, а поєднанням розгорнутих градацій та рядкової анафори 
викриває неспроможність гітлерівських вихвалянь знищити нашу кра- 
їну. Зневажливе ставлення до фанатизму фюрера підкреслюється й 
репліками ворони, зокрема словами: «не було того на світі, щоб Скеля 
та злякалася козла, Дурним бо лобом Скелі не розбити» тощо. 

Сарказму в зображенні козла автор досягає й алітерацією та асо- 
нансом («Облізлому козлові закортіло»); глузливо-іроніч- 
ними епітетами висловлено негативне ставлення до фашистських ке- 
рівників («очі лупить», «уцупить», «сторочиться й"лютує», «Уже струм- 
ками кров із лоба ллється», «Так бивсь козел і впав без тями»). Ви- 
криття маніачних цілей фашизму підсилюється й словами ворони, 
зокрема афоризмом «Дурним бо лобом Скелі не розбити». Політичної 
загостреності автор досягає й тим, що слово «козел» у нього пишеться 
з малої літери, а «Скеля» -- з великої. Цим самим підкреслюється, що 
нема в світі такої сили, яка б могла протистояти нашій Вітчизні, яка 
б змогла поставити наш народ на коліна. і 

Особливістю байки є те, що вона має подвійну мораль: ідейна 
спрямованість твору висловлюється в останніх словах ворони («Та не 
було того на світі, Щоб Скеля та злякалася козла, - Дурним бо лобом 
Скелі не розбити»). Після цього, посилюючи політичне спрямування 
твору, завершує байку така кінцівка: 

Мораль така: Усі дізналися тепер: 
Козел-- то Гітлер, а Скеля та-- СРСР.. 

Викривальний характер має й байка «Вісь», у якій автор уїдливо 
глузує з горезвісної фашистської затії - пакту Берлін--Рим. Почина- 
ється вона своєрідним зачином, який виконує функцію моралі. Сарказм 
досягається тавтологією, народними прислів'ями, заперечними частка- 
ми: р 

Дурного телепня пізнаєш всюди. 
То правду кажуть люди: 
Дурний що зробить-- курям сміх, -- 
Ні торба вам, ні міх! 5. 

Байкар влучно поєднує алегоричний образ вісі з розповіддю про 
вісь у прямому значенні, говорить про авантюристичні воєнні наміри 
Гітлера й Муссоліні, висміює їх крах: 

Та тільки під Москвою 
Загубили шпицю не одну. 

Під Сталінградом поламалась шина. 
Згоріли втулки на Дону, 
А під Орлом ї Харковом уся машина 
Тріщати пстала... 9. - 

Викривальний характер байки посилюється влучним використан: 
ням народної сатири, зокрема прислів'їв із зневажливим. відтінком 
(«Дурного телепня пізнаєш всюди», «Дурний що робить-- курям 
сміх», «Дурні-дурні, немов без хліба сало»). Таке ж значення має 
часто використовуваний у фольклорі субстантивований прикметник 
«бідні», який вживається в навмисне глузливому, але зовні ніби позі- 

4 Петро Сліпчук, Байки, Укрдержвидав, Київ--Харків, 1944, стор. 9. 
5 Там же, стор. 4. 
5 Там же. 

167



тивному плані («Не їсться бідним і не спиться»). Уміле поєднання 
прямого й переносного значень слова «вісь» дало можливість байка- 
реві обійтися без моралі. Цим самим автор підтвердив думку старій- 
шини української байки М. Годованця, який констатував: інколи 
«Мораль й справді можна не писати до доброї байки» ". 

Гітлер та його оточення викриваються і в байці П. Сліпчука 
«Хазяїн та Собаки». Горе-служаки висміюються в звичайному для 
байки образі двох псів, що «в однім дворі на смітнику жили». Тради- 
ційною є й ситуація: хазяїн «на смітник кістку викинув, що сам не 
з'їв». 

Переосмисливши відомі вже образи, надавши їм іншого політич- 
ного звучання, автор закінчує твір мораллю, яка висловлює зміст 
байки, звучить гостро, доречно й злободенно: 

Так деякі німецькі васали, 
Ксли до Гітлера в кумпанію пристали, 
Гризучись, ділять те, що він їм кинув, 
Вужем повзуть, згинають втроє спину ". 

Ненависть до гітлерівських посіпак викликається нанизуванням 
пародних фразеологізмів, зокрема «хоч круть, хоч верть», вжитого ще 
П. Гулаком-Артемовським, розгорнутих градацій, фігур умовчання, 
пикористанням діалога. 

Верховоди фашистської Німеччини та їх вірні лакеї Муссоліні, 
Маннергейм, Хорті, Антонеску стали об'єктом висміювання в байці 
«Як Гітлер трофеї ділив». 

Лейтмотив байки сформульований у короткому вступі-зачині на- 
родним афоризмом «Хто вітер сіяв -- бурю жне». Динамічним діало- 
гом автор викриває горе-вояків, які, зачувши близький кінець, нама- 
гаються відмежуватися від свого патрона, сховатися в кущі. Сатирич- 
ний ефект досягається вмілим використанням прямої мови. Цей засіб 
є самовикриттям гітлерівських поплічників. 

Бахвальство фюрера висміюється й у байці «Гітлер та бублики». 
Дейтмотив твору висловлено в зачині дещо трансформованим народ- 
ним прислів'ям: 

Народнеє прислів'я так навчає: 
Хто яму іншому копає, 
Той сам до неї потрапляє ?. 

Розгортаючи сюжет, автор використовує слово «бублик» у пря- 
мому й переносному значеннях, розуміючи під цією алегорією поразки 
фашистських загарбників під Сталінградом, на Дніпрі. Цей прийом 
дав можливість байкареві створити дошкульну сатиру на фашистсько- 
го ватажка. Цьому ж служить і згрубіла та просторічна лексика 
(«дурника», «арійський рот», «гадам», «репетує»). 

Переосмислення традиційних образів дозволило байкареві у творі 
«Два вовкн» порівняти фашистський режим на тимчасово окупованій 
території із зажерливістю вовка. Автор підкреслює, що окупанти 
гірші за вовків, що їх треба повсюдно знищувати, як це роблять парти- 
зани. 

Динамічності сюжету сприяють діалоги, народні прислів'я, вдало 
використані фразеологічні звороти (єтікать без тями», «і ні туди, і 
ні сюди», «ні пари з уст», «драпу дав»), уособлення фашистів в обра- 
зах вовків. й 

В роки Великої Вітчизняної війни з байками виступили й інші 
поети. Уже в першому воєнному номері «Перця» була опублікована 

73 листа М. Годованця до П. Красюка від 15 травня 1962 р. (З особистого 
архіву байкаря). 

8 Петро Сліпчук, Байки, стор, 6. 
9 Там же, стор. І0. 

79



байка Юхима Зорі «Собака із собак» -- гострий памфлет на розбій- 
ницьку політику фашистської Німеччини й одночасно вияв безмежної 
віри в монолітність радянського народу, в нашу неминучу перемогу 
над озвірілим ворогом. Написана байка катреном з перехресним ри- 
муванням, після кожної строфи -- рефрен-двовірш. Байкар використо- 
вує звіроуподібнення -- синекдоху («гний, собако із собак»), периф- 
раз («Наш народ завжди єдиний, край радянський -- мужня сила»), 
синекдоху, підсилену прикладкою-уточненням («фашиста-звіра»), окси- 
морон («могила дика»), алогізм («Пам'ятник тобі -- будяк»), вульга- 
ризмами тощо. Твір просякнутий оптимізмом, вірою в розгром 
фашизму: 

Наш народ завжди єдиний, Буде тут тобі могила дика, 
Край радянський -- мужня сила, Там лише зросте будяк; 
Ми фашиста-звіра спиним, Ми заб'єм кілок з осики, 
Буде тут тобі могила. Гний, собако із собак! 

Край радянський -- мужня сила! Гиий, собако із собак, 
Буде тут тобі могила. Пам'ятник тобі -- будяк 19. 

З байками в роки війни виступила й М. Пригара. Викриттю гіт- 
лерівських розбійників, їх злодіянь присвячена її байка «Вовк та Кіт». 
«Злодюга-кіт» став ініціатором багатьох злочинів, однак, боячись роз- 
плати за свої катівські вчинки, він всіляко намагається довести свою 
непричетність до розбою, всю вину зваливши на Вовка. Незважаючи 
на оригінальність окремих художніх прийомів, у цілому ж байку 
М. Пригари «Вовк та Кіт» не можна віднести до творчих здобутків по- 
етесн, що обумовлюється невдало обраними алегоріями. 

До жанру байки звернувся в роки Вітчизняної війни й Іван Нехо- 
да. По-новому осмислив та інтерпретував поет відомий фольклорний 
сюжет у байці «Фріц і «зозуля»: 

Вийшов німець фон-Палір Скільки, фріце, тобі жить? 
Погулять в сосновий бір. Поки куля долетить! 
еняюі я на РО Та -- бабах по ковпаку! 
Скільки літ мені судилось И знов кує: ку-ку, ку-ку, 
Жить на цій землі сирій? Зручно всівшись на сучку 

лук - В партизанськім ліджачку '". 

Байка Неходи динамічна, її алегорія проста: й дотепна, ситуація-- 
життєва, монолого-діалогічна форма твору сприяє напруженому роз- 
виткові сюжету. Розкрити психологію фашиста-загарбника й патріо- 
тичні вчинки народного месника допомагають згрубілі вислови, за- 
питально-окличні інтонації, вдале обігрування образу зозулі, легкий 
вірш, пейзажні зарисовки, чергування дієслівного та іменникового ри- 
мування з чоловічими й жіночими закінченнями, звуконаслідування. 

Дотепністю, вдалою алегорією відзначається й байка І. Неходи 
«Фріц і заєць». Зазнавший поразки в бою, фашистський унтер «утікає... 
та так-- не вженеться і гончак»: 

Заздрить заєць край дороги: 
От мені б такії ноги 2, 

Успіх автора названого твору у вдалих асоціаціях і протиставлен- 
нях, що викликає в читача сміх. А «гумор у байці, -- за твердженням 
М. Годованця, - це ще одна окраса, крім мудрості, яскравого образу, 
актуальності, майстерності, лаконізму, афористичності висловлення і 
народності мови» 3. 

10 «Перець», 1941, Ме 5, стор. ІЇ. 
Пп «Перець», 1944, М» 15--116. 
І2 Там же. 
і3 З листа М. Годованця до П. Красюка від 23 жовтня 1962 р. (З особистого: 

архіву байкаря). 

Іти



Байки І. Неходи були важливим внеском у розвиток та удоско- 
налення цього жанру в роки війни з фашизмом. Відзначаючись дотеп- 
ністю й гумором, вони викликали ненависть до гітлерівців, висміювали 
їхні «вирівнювання фронту». 

У роки Великої Вітчизняної війни з першим друкованим твором: 
байкою виступив і Дмитро Білоус, твір якого «Вовка б'ють і доб'ють» 
свідчив, що в літературу прийшов талановитий поет-воїн. Байка напи- 
сана грайливим віршем-катреном з перехресним римуванням, вона має 
прозору алегорію, побудована на протиставленні з використанням про- 
сторічних і фольклорних висловів, звіроуподібнення-синекдохи, града- 
ції, гри словами. Все це надало байці популярності: 

Лупцювали хижаха, Буде Гітлеру кінець, 
Аж злиняла спина -- Є така помовка: 
Чеше німчих драпака Носить, носить вовк овець - 
До свого Берліна Понесуть ії вовка!" 

Викликає інтерес і байка В. Гутянського «Заєць і Салаші». Вона 
була відгуком на повідомлення про втечу з Будапешта угорського 
маріонеткового уряду зрадника Салаші. Цю подію автор висміює ді- 
алогом між Зайцем і Салаші, протиставленням фашистського сателіта 
боягузливому двовухому, якого від смерті ноги рятують. Комічна си- 
туація підсилюється гнівом угорського зрадника, який, внявляється, 
перевершив зайців при втечі від розплати за свої злочини; нанизуван- 
ням слів у поєднанні з порівнянням («Біг легко, прудко, вправно, 
вміло, так, майже, як і я»), використанням оксиморона (тікати вже 
нікуди, лише «Туди, на Схід дорога»), звіроуподібнення, підсиленого 
гіперболою: 

Але ж мені учора довелось Х я в цих справах тямлю щось, - 
Дивитись, як ти біг сюди до гаю, Ти справжній спец. Адже горіла 
І ось тобі цілком одверто заявляю, Попід ногами у тебе земля 19, 

У роки війни виступив із байками і С. Крижанівський. Гітлерів- 
ська аргесія викривається в байці «Мухи і мед». Автор уміло дібрав 
алегорії, уособлюючи в образі «трудових бджіл» радянський народ, а 
в образі мух -- фашистських окупантів. Монологом, який є самохарак- 
теристякою, «ідкреслюються агресивіно-хижацькі наміри фашизму: 

; «Лиш бджіл скорити трудових, 
Тоді нехай на нас працюють, 
Нехай і днюють і ночують, 
у вулик тягнучи свій крам, 

Я а здобич -- нам, панам! 16 ; і ї 

Але «чорні | хмари» забули, що «в'бджіл.. крім меду, є також жало». 
уко Використовуючи | традиційні образи, С. Крижанівський зумів: ос- 
мислити їх: по-своєму, надавши нового соціально-політичного звучан- 
ня, створивши оригінальний твір бойового; наступального харакгтФру. 

Вдалою є алегорія і в байці «Удав і Слдн» цього ж автора. В 
образі удава він вивів гітлерівську воєнну машину, під Слоном розумі- 
ється Радянський Союз. Кролики і Гави уособлюють раніше загарбані 
фашистською Німеччиною країни, які не змогли дати гітлерівській агре- 

ь сії тідної "відсічі. Знахабнівши, Удав «задумав проковтнуть Слона». 
"А" Слон! презйрливо сказав: " І розтоптав і 

тане! "ло. зубах ти здобич ваєв, гі и ПРА С р ДВА 
Ось тобі розплата, Мораль в цій байці всім ясна: 
Гадино проклята!» Не лізь, Гадюко, на: Слона! "" 
Ногою став 

й «Перець», ЗР Хе 20--21. ; : 
15 Там же, М» 1; їн, І 

- ж «Дніпро», о Х» 5--6. стор. 99. 
з нтабйе "Українська" ралянська байка. Антологія. «Радянський, фнаіченльки. Кь 1966, 

стор. 80. бе ; 

172



Байка «Удав і Слон» написана у формі авторської розповіді-кон- 
статації. Ідея твору увиразнюється діалогом і вдалою мораллю. Ан- 
тифашистська спрямованість досягається й дієслівною лексикою та 
усіченою строфою, що створює майже зримий малюнок розплати Сло- 
на, надає байці динамізму й логічної завершеності. 

У роки Великої Вітчизняної війни продовжував виступати з бай- 
ками й Ілля Попов, який друкувався ще в 20--30 рр. Саморекламни- 
ки й базіки стали предметом викриття в його байці «Зозуля». Поба- 
чивши, як шпаки мостять гніздо, «у дзьоб набравши глею, Зозуля 
рушила й собі». Ук; 

За цю малецьку крихту глею 
Зозуля всюди над землею 
Пташкам кричала, що є мочі: 
-- Я працювала дні і ночі! !8, 

Художньою знахідкою байкаря є те, що він вдало використав 
символіку образів: з іменем Зозулі в уяві читача асоціюється ледар- 
ство й дармоїдство. Тому вже самі назви птахів викликають у читача 
відповідну асоціацію, яка не розходиться із створеними байкарем 
образами, а логічно доповнює їх. Вдало використана у байці також 
народна афористика, тавтологічні звороти, поєднання двовірша й кат- 
рена з перехресним римуванням. Репліка зозулі є самохарактеристи- 
кою, самовикриттям, посилює й ідейно завершує плавну авторську 
розповідь про неробство й хвастощі Зозулі. Все це робить байку 
І. Попова актуальною, злободенною й для нашого часу. 

В роки війни розпочав літературну діяльність і Володимир Іва- 
нович. Вдалому розкриттю ідейного спрямування твору «Свиня» сприяє 
майстерна символіка, почерпнута з народної творчості. «Одна Сви- 
ня кирпатої породи» захотіла поласувати медом, але дружно вилетіли 
бджоли й «брудна нахаба витягнула ноги». 

У байці відчувається прозорий натяк на бездіяльність урядів Ан- 
глітї, Франції, США, які своєчасно не вжили відповідних заходів, щоб 
знешкодити фашизм та його агресію: 

Всі знали, що припнуть її пора, 
Та кум Василь ховався за Петра. 
Петро собі кивав у бік Хведорки, 
А у Хведорки також одговорки» 19. 

Ідея твору, його політична спрямованість висловлені в моралі: 
Отак і Гітлер всю Європу рив, 
Та з неосяжних благодатних нив 
Безсмертні бджоли, об'єднавши силу, 
Свиню фашистську гонять у могилу 2, 

Художніми знахідками байкаря є образ-символ Свині фольклор 
ного походження, посилений синекдохою і грою слів («у бік Хведорки, 
а у Хведорки також одговорки»). Майстерне поєднання згрубілої си- 
ноніміки з перифразом («брудна нахаба витягнула ноги»), спокійна 
авторська розповідь-коментар надають творові своєрідного колориту. 
Ідейне спрямування байки підсилюється й відповідною епітетикою 
(«ступе задеркувате рило», «кирпатої породи», «нечиста сила», «бруд- 
на нахаба», «дружні бджоли», «золотокрилі», «безсмертні»). 

Не випадково, що саме в роки Великої Вітчизняної війни спосте- 
рігається відродження української байки, її зліт. Побудована на тра- 
диційній алегоричності й символіці, воєнна байка характеризується й 
публіцистичністю, агітаційністю, конкретністю, бойовою наступальніс- 
тю, войовничістю, оперативністю. Про це свідчать, зокрема, відгуки 

І8 «Соціалістична Харківщина», 5. ГУ 1945 р. 
9 «Перець», 1945, М» 5--6. 
20 Там же. 

13. Українське літературознавство, вип. УПІ. . 173



байкарів на найзлободенніші питання того часу, вміле використання 
народної творчості, народної о афористики, творче переосмислення 

фольклорних і традиційних для класичної байки тем, сюжетів, образів 
і навіть художніх прийомів. Разом з тим байкарі творили нові обра- 
зи й ситуації, розширювали строфічні й метричні засоби своїх творів, 
використовували нову символіку, співзвучну добі. Все це забезпечило 
байкам воєнного періоду актуальність, бойовитість. 

У деяких поетів зустрічаються прямолінійність, зловживання вуль- 
гаризмами, примітивність у виборі символіки, невдала мораль. Незва- 
жаючи на це, навіть окремі художньо недовершені твори відігралн 
свою мобілізаційну й агітаційну роль. 

В цілому ж байка часів Великої Вітчизняної війни продемонстру- 
вала ідейну й художню зрілість, партійність, патріотизм. Як і інші 
жанри, вона дотепно, дошкульно викривала звірячу суть фашизму, 
моральну спустошеність, криваві злочини й садизм гітлерівської армії, 
горезвісний «новий порядок» фашистів на тимчасово окупованій ними 
радянській території, розвінчувала зрадництво й продажність про- 
фашистських урядів Західної Європи. 

Творчі здобутки радянської байки років Великої Вітчизняної вій- 
ни на сучасному етапі плідно продовжують, розвивають й прнумножу 
ють такі відомі поети, як А. Косматенко, П. Ключина, П. Кра: 

сюк, М. Білецький, П. Глазовий, Б. Лагоза, І. Манжара, І. Сварннк 
та багато інших, чиї твори відображають боротьбу радянського народу 
з імперіалістичною ідеологією, за мир і безпеку народів.



ПУБЛІКАЦІЇ 

1 

13"





В. Д. МОТОРНИЙ,В. І. ГОРИНЬ 

Таз рукописних джерел 

М. Костомарова ії П. Буліша 

М літературному архіві Музею чеського письменства в Празі 
(Стригов) серед багаточисленних матеріалів зберігається цікава ко- 
лекція україністики, яка розкидана між фондами чеських діячів науки 
і культури". Варті уваги істориків української літератури рукописи 
знаходяться й у фоної А. Патери?. Адольф Патера (1836--1912) -- ві- 
домий чеський історик, ученції-філолог, розшукувач, видавець і комен- 
татор старочеських літературних пам'яток (наприклад, він видав так 
званий «Градецький рукопис»). Довгий час А. Патера працював біб- 
ліотекарем Чеського національного музею. 

У фонді А. Патери знаходяться матеріали, пов'язані з іменами 
відомого діяча української та російської культури -- історика, письмен- 
ника, літературного критика і фольклориста М. Костомарова та ук- 
раїнського письменника, перекладача П. Куліша. 

В окремій папці названого фонду зберігається рекомендаційний 
лист М. І. Костомарова, датований 31 травня 1849(2)р., в якомувітчи- 
зняний вчений представляє Ф. Г. Лебединцева і просить чеського ад- 
ресата допомогти «в приобретений знакомства с Вашею Прагою» 
своєму доброму знайомому, директору гімназії. Та нашу увагу при- 
вернула рукописна біографія М. Костомарова, яка, очевидно, написана 
самим українським ученим (до такої думки приходимо після спів- 
ставлення цього рукопису з іншими автографами вченого), і тому 
можемо вважати її автобіографією. Життєпис складається із дев'я- 
ти сторінок рукопису (дуже часто, на жаль, малорозбірливого), 
без дати. 

Досі відомі дві великі автобіографії М. Костомарова. Одну з них 
учений, будучи важко хворим на тиф і не маючи можливості через 
хворобу очей займатися науковою діяльністю, продиктував приятелю 
протягом 1875 р. Пізніше він дещо доопрацював її, уточнив факти і до- 
повнив окремі місця, але не опубліковував, бо вважав, що в його житті 
мало цікавого. для сучасників, адже він «привик вивчати минуле, в 
ньому жити, ним тільки займатися». Але, почавши про себе, М. Кос- 
томаров згадав інших діячів російської та української культури, дав, 
таким чином, нарис своєї епохи, в чому й цінність автобіографії. 

Саме в цій автобіографії ми натрапляємо на таку оцінку поезії 
великого Кобзаря: «Муза Шевченко не увібрала в себе жодного 
разу скорботних наслідків, які розладнували тілесний організм поета; 
вона завжди залишалась чистою, благородною, любила народ, тужи- 

! Див. докладніше про це: В. А. Моторний. Листи українських письменників 
у Празькому літературному архіві. «Українське літературознавство», вип. 4. Вид-во 
Львівського ун-ту, 1968. 

2 Літературний архів Музосю чеського письменства, Прага (Страгов). Фонд 
А. Патери, М» 97039. 

177



ла разом з ним над його стражданнями і ніколи не грішила неправ- 
дою...» 3. 

Лише після смерті М. Костомарова ця велика, на 217 сторінок, 
свтобіографія була надрукована в його «Литературном наследий» 
1890 р." Друга автобіографія М. Костомарова, записана Н. Білозер- 
ською, опублікована и 1885 р. в журналі «Русская меісль» 7. 

Безперечно, автобіографія, яка публікується нижче, значно мен- 
ша за названі, але факти, окремі думки, наведені в ній, зацікавлять 
усіх тих, хто досліджує життєвий і творчий шлях видатного діяча віт- 
чизняної культури. Навіть у такому стислому викладі М. Костомаров, 
описуючи свій життєвий шлях, творчість і видавничу діяльність, го- 
ворить про палку, глибоку любов до українських народних пісень, про 
те, ще посвятив себе справі відродження української народності (за 
ту ж любов до «південноруської народності» не міг одержати кафедри 
в Харківському університеті), наголошує на своїй постійній увазі дао 
історії та старини. Дуже детально пише він про заснування Кирило- 
Мефодіївського братства. про розправу царизму над його членами. 

У папці з фонду А. Патери, де зберігаються матеріали П. Куліша, 
крім трьох листів українського письменника до чеського вченого (з 
1869 р.), є також лист «учцтеля з Відня» М. Подолинського (датова- 
"ий 18 серпня 1869 р.), адресований А. Патері й написаний йому за 
дорученням П. Куліша. Опріч цих листів, у папці зберігається лист, 
написаний на бланку друкарні Е. Грегра, в якому сповіщається (оче- 
видно, А. Патері), що літери для друкування російських текстів, які 
цікавили П. Куліша, вчасно не можуть бути виготовлені, що й про- 
сять передати йому. Тут же знаходимо кілька квитанцій і лист (чер- 
нетка) самого А. Патери до П. Куліша(?). 

Найбільший інтерес у цій папці представляє, безсумнівно, написа- 
на від руки біографія П. Куліша (датована 8 березня 1846 р., десь у 
той же час, напевно, написана її згадана біографія М. Костомарова). 
Життєпис П. Куліша (три з половиною сторінки і дві вставки на ок- 
ремих аркушах) написаний самим українським письменником, що під- 
тверджує рівний характерний почерк, який нічим не відрізняється від 
того, котрим написані й листи (див. окрему сторінку автографа). Без 
сумніву, він зацікавить усіх, хто займається вивченням творчості 
«визначної, складної і суперечливої постаті»? українського письмен- 
ства минулого століття. Тим більше, що інші автобіографії П. Куліша, 
крім «жизней», видрукованих у народовському часописі «Правда» за 
1868 рік, нам невідомі, а чи вони ще не опубліковані. 

В автобіографії. яка публікується нижче, дослідник багато знай- 
де до характеристики поглядів, уподобань ї особистої вдачі П. Кулі- 
ша. Він, зокрема, говорить, про свою любов до української народної 
поезії, описує подорож по Україні, нічого не згадуючи про Кирило- 
Мефодіївське братство, здивований тим, що його арештують у Варша- 
ві; наголошує на своєму букварі для народу ій закінчує, що історії 
України він має намір присвятити решту свого життя. 

Життєписи М. Костомарова і П. Куліша, напевно, мали ввійти до 
«Словника», який готувався, через що й збиралися автобіографічні ма- 
теріали діячів слов'янської культури, в тому числі й української. 

Щоб полегшити: роботу укладача чи з якихось інших мотивів наші пи- 
сьменники подали свої біографії від третьої особи, написали їх росій- 

з Литературноє паследие.. Н. И. Костомарова, СПб, 1890, стор. 111. 

4 Див. Там же, стор. 1--217. 
5 Див. «Русская мьісль», 1885, кн. У, стор. 194--221, кн. МІ, стор. 20--53. 

6 Див. вступну статтю І. І. Пільгука у кн. Пантелеймон Куліш. Вибратш 
твори. «Дніпро», К.. 1969, стор. 4. 

178



ською мовою, с це також дає підстави зробити припущення, що маємо 
справу з власноручними автобіографіями М. Костомарова ї П. Кулі- 
ша, що й спонукало нас підготувати цію публікацію. П. Куліш писав 
чітко, виразно, каліграфічно, без помарок, закреслень, чого не можна 
сказати про рукопис М. Костомарова, в якому окремі слова нам не вда- 
лося прочитати (напевно, й чеському адресатоєї не все було зрозумі- 
лим, бо ряд нерозбірливих місць в рукописі підкреслено). 

Для ілюстрації додаються дві сторінки автографів, копії ж оригі- 
налів знаходяться в авторів публікації. Лексичних змін не зроолено, 
орфографія і хунктуація оригіналів унормована | до вимог сучасного 
правопису. Адресуючи публікацію дослідникам життєвого |і творчого 
шляху М. Костомарова й П. Куліша, коментарів не подаємо. 

1 

Костомаров Николай Иванович родился в 1817 г. в Острогожском 
уезде Воронежской губерний, в крає, где граничат между собою и 
смешиваются келикорусская и южнорусская народности. По окончаний 
курса наук в Харьковском университете, занимаясь сравнительно (за- 
креслене слово. -- В. М., В. Г.) памятниками народной поззин европей- 
ских народов вообще, он особенно полюбил южнорусские народнье 
песни н с тех пор с жаром посвятил себя делу изучення, а потом (за- 
креслено. -- В. М., В. Г.) и возрождения южнорусской народности. Не- 
сколько лет проводил он жизнь среди украйнских сел Харьковской и 
Воронежской губерний, нзучая бьт, нравь, язьк, песни и предання 
народнье. Зто не препятствовало ему однако совершенно покинуть ис- 
торию, любимьй с детства предмет его занятий. В 1844 г. Костомаров 
получил степень магистра исторических наук, но не мог получить ка- 
федрь в Харьковском универснтете именно за любовь свою к южнорус- 
ской народности, (закреслено два слова. -- В. М., В. Г.) его стали уже 
подозревать в убежденниях, противних правительству. |Вскорье жеї| он 
удалился навсегда из Слободской Украннь и переселился на Вольнь, 
где с прежним жаром занимался изучением народности и исторических 
памятников странь. В 1846 г. он бьл избран в адьюнкть-профессо- 
ра университета св. Владимира в Киеве, но в следующем 1847 г. ли- 
шился зтой кафедрь печальньм образом. Вместе с позтом Шевченком, 
украйнским писателем Кулишем и некоторьми другими лицами (Бе- 
лозерским -  последующим редакт|ором) журнала «Основа», Гулаком, 
Навроцким и Марковичем) Костомаров составил проект учреждення 
(закреслене слово. -- В. М., В. Г.) общества с целью распространения 
(умственной! и литературной взанмности славянских народов. К зтой 
мьсли дошли зти люди посредством глубокого убеждення, что дело 
возрождения украйнской народности должно совершиться разом с воз- 
рождением всего славянства. Свободная славянская федерация била 
для них политическим идеалом в будущем, последним словом прожи- 
той славянами историий. Студент Кневского университета Петров, ус- 
льшав через стену разговор об зтом предмете (закреслено декілька 
слів. -- В. М., В. Г.) вкрался в |доверенность) к одному низ друзей 
Гулаку и сделал донос правительству. Несмотря на то, что предполага- 
емое общество существовало только в проекте, и (закреслене слово. -- 
В. М., В. Г.) при том не бьло каким-нибудь заговором к ниспроверже- 
нию настоящего порядка вещей, подозрительньй деспотизм Николая по- 
карал составителей зтого проекта и ревнителей украйнской литературь! 
как государственньх преступников. Шевченко, обвиненньй сверх того 
за либеральнье стихотворения, сослан в Оренбург, а потом в Ново- 
петровское укрепление в солдать, Гулак за благородную твердость, 
с которой не хотел вьщдать товарищей, брошен бьмл на три с половиной 

179



года в Шлиссельбургский казематі, а потом сослан в Пермь, Костома- 
ров заключен бьшл на год в Петропавловскую крепость и сослан в Са- 
ратов: прочне, за исключеннем Кулиша, подвергнутого недолговремен- 
ному заключенню, разослань в отдаленнье провинции на службу. Кос- 
томаров лишился кафедрьг и бьмл (нерозбірливе слово. -- В. М., В. Г.) 
от возможности продолжать свон |полезнье; занятия русской исто- 
рией. Зто нравственное (закреслене слово. -- В. М., В.Г.) лишенне бьшло 
лля него тем тяжелес, что разом он потерял невесту, бьмл арестован 

геол | Ло Ді а я «фура: (й є нла З 

Дао фек о ек вора сла « ЙЛроро ба ; Ж собой б 

Ка і РРО, рр од догола злр-я РУ ДУЛРУ, й 

бераа га, 

- «а дов ооо б« о даму Фу, г. 

Дума. «а седан до сем д ера РАНрАЕ 

ка ні фо ша 

пдируду чи дурну сере во 

РОДУ СХ РО ОБРИВУ Р о. М 

езулай ил дол ми? зак де жа га бебВ. 

і У А. УРА НРУ фазей 

сна 0 

Зо ра РУ Р
У бгагре г. ра 

; 

«Ада 

ДА Р/РИ ДРУ 27 сонних 

і пара 
9 акт ердегзвваааомі" 

ля гом Сов. сео Унас А - 

щеня 
ю/ горах ас сад ть 

| 
«Там 

флмчей б с уфереммосі Є гар п «чро-б Йога: « чар | 

РР ЛО 7 ре 

РИЛУЗ ру ро Р РН 
-еб-аря 

з 
. РУ ЛУГО 1 

й; ду оро дини РР ра прот. йаєні кий 7 

фалнржо зас о 
Р/Р РР тура г? і 

пов селам с обсябг'у уп о С Я зерен 

Од тем 3 смена 

в Киеве накануне бракосочетания с нею. Несмотря на просьбь, обра- 
щаємьге в течение нескольких лет им и его невестой к правительству 
о дозволений ему приехать в Киев для бракосочетания, правительство 
осталось глухо и бесчувственно (закреслено два рядки. -- В. М., В. Г.). 
Ссьлка Костомарова продолжалась до 1856 года, когда он бьмл уво- 
лен по случаю коронации шнньнешнего государя, но с воспрещеннем 
служить по ученой части. С прежнею любовью-к народности, он (нероз- 
бірливе слово.-- В. М., В. Г.) однако, на собраниє великорусских пе- 

180



сен, которьх изданиє бьло преостановлено правительством по чрез- вьічайно простому поводу: нашли, что в |зтих| изданиях песен били такие, которьте бросают тень на нравственнье |Гманерь) великорусского народа. По освобождений из ссьлки Костомаров путешествовал по 
Европе, посещал славянскне земли, а..в 1859 г. бьмл избран Санкті|- Петерібургеким университетом на кафедру русской истории. Тогдаш- ний министр Нар(|одного) ШПросвіещения) Ковалевский походатайство- 
вал ему в государя снять тяготевшее над ним  запрещение. В конце 
І861 года университет бьл закрьт вследствиє студенческих волнений, 

а в следующем году Костомаров |уволился с) университета, оставшись 
членом-редактором актов, относящихся к истории Западного края 
России, при Архнографической комиссий, В последнее время он за- 
пимался изданиєм книг научного содержания на южнорусском язьке 
для народного образования, для чего обьявил сбор пожертвований, но 
вследствий газетньх статей, писанньх сторонниками московского еди- 
нообразия, в особенности издателем Моск(овских) Ведомостей Катко- 
вьім, правительство запретило зто дело (закреслено три слова. -- В. М., 
В. Г.), подозревая в нем тайнье намерения возбудить (нерозбірливо. --: 
В. М. В. Г.) южнорусского края от Российской державьі. 

Костомаров начал свое литературное поприще в конце тридцатьх 
годов произведениями на южнорусском язьке. В 1838 г. бьмло напе- 
чатано его первоє сочиненне «Савва Чальй, драматические сцень на 
южнорусском язьке», о котором критики своего времени отзьвались 
как о замечательном явлений, В следующем году издань бьми им сти- 
хотворения под названием «Украйнськія балладь», а в 1840 г. другой 
сборник стихотворений под названиєм «Вітка». Некоторье из его тог- 
дашних стихотворений бьли переведень на чешский язьк Челяковским. 
В 1841 г. он напечатал (в сборнике «Сніп») трагедню «Переяславська 
ніч» и перевод еврейских мелодий Байрона. В 1842 г. напечатано бьшло 
им несколько стихотворений и переводов Краледворской рукописи в 
сборнике под названиєм «Молодик». Все зто писано бьло им по юж- 
норусски. В 1844 г. он издал «Об историческом значений Русской на- 
родной поззин2. В 1826 г. -- «Славянскую Мифологию» и «Миьсли об 
истории Малоросени» (в Библ|нотеке) для чтення). После ссьмлки пра- 
вительство запретило ему печатать; зто запрещение снято только по 
его освобожденни. С 1856 г. литературная деятельность его не прерьк- 
валась. В зтом году он нздал «Сборник вольнских песен» в сборнике, 
издіаваємом) Мордовцевьм, «Борьба Украннских казаков с Польшею» 
(в «Отеч(ественньх) Записках»), в 1857--1859 г. «Богдан Хмельниц- 
кий», 2 тома, «Бунт Стеньки Разина»". (Тут же на полі зліва дописано: 
«В 1861 г. «Очерк домашнего бьшта великорусского народа в ХМІ и 
ХМІИ столетиях»), в 1862 году «Севернорусскне народоправства» (исто- 
рия Новгорода и Пскова до... их независимости), 2: тома. Кроме того, 
он печатал много статей в различньх журналах, а в особенности в 
«Основе», южнорусском органе, Признаннье им самим лучшими из 
зтих статей составили отдельньх два тома, изданньх в 1863 г. под наз- 
ванием «Исторические монографни и исследования». Сочинення, писан- 
нье Костомаровьшм по великорусски (закреслене слово. -- В. М., В. Г.), 
исторического содержания, а также и рецензий сочинений, пренмущест- 
венно относящихся к Южной Россни. В периодическом изданни Кала:- 
чева «Архив исторических и юридических сведений» напечатана била 
им историческая повесть под названием «Сьн» с целью собрать и пред- 
ставить в повествовательной форме черть нравов и обьшчаєв (закресле- 
но. -- В. М., В. Г.) великорусского народа в ХМІЇ веке. Кроме собствен- 
ньх сочинений, Костомаров занимался нзданиєем древних исторических и 
литературньх памятников. Таким образом под его редакциею издано 
бьло три больших тома «Памятники старинной русской литературь» 

181



трафом Кушелевьм Безбородко, а находясь на службе в Археографи- 
ческой комиссни, он издал три больших тома актов, относящихся к 
истории Южной Руси, почерпнутьх из Московского архива иностран- 
ньх дел и Литовской метрики, хранящейся при  правительственном 
Сенате. 

п 

Пантелеймон Александрович Кулиш родился в 1819 году, в Глу- 
ховском уезде Черниговской губерний от бесчиновного дворянина-па- 
харя. Отец его едва умел подписать свое имя; мать бьла неграмотна 
вовсе, так как старосветскне мелкие дворяне украннскиєе считали вред- 
ньм учить девиц грамоте. Будучи человеком довольно зажиточньм, 
отец Кулиша поместил его в уездное училище, а потом в гимназию, 
в Новгород-Северск. Мальчик бьл к учению ленив, но не туп, и, так 
как педагогика находилась тогда в плохом состоянни и немногне из 
его сверстников смьіслили что-нибудь в учебниках, то он переходил 
из класса в класс довольно правильно. Дойдя до пятого класса, он 
вообразил, что может вьщдержать зкзамен в университет и отправился 
в Киев, но тут разуверился в своих силах и принужден бьмл искать 
должности домашнего учителя, чтобь, живя в деревне, приготовиться 
основательно к зкзамену. Года через два зкзамен бьл вьдержан; но 
недостаток в средствах к существованию мешал-- надо сказать прав- 
ду-- ленивому и мечтательному юноше заняться хорошенько универ- 
ситетскими лекциями. Он проводил свое время в беспорядочном чтенни 
и в изучений украйнской народной поззни, к которой пристрастился 
еще в гимназни без всякого внешнего указания или поощрення. Тут у 
него явилась охота к авторству, и он написал первье свой рассказьк, 
основаннье на народньх легендах. Профессор Максимович благосклон- 
но поместил их в своем альманахе Кіевлянин 1840 и 1841 годов. Меж- 
ду тем, формалист-ректор университета потребовал от Кулиша какого- 
то документа, без которого он обходился потом во всех ведомствах, 
и до представления зтого документа запретил ему посещать лекции. 
Зто заставило молодого человека оставить университет. М. В. Юзефо- 
вич, будучи в то время инспектором училищ киевского учебного окру- 
га, определил его учителем, сперва в Луцкое уездное училище, потом 
перевел в Киевское и, наконец, доставил ему место старшего учителя 
тимназий в Ровно. Во время пребьвания своего в Луцке Кулиш напи- 
сал нечто вроде исторического романа, под заглавнем: Михайло Чер- 
ньшенко ни напечатал в Киеве в 1843 году. Вслед за зтим явилась у 
него мьсль Черной Радь. Важньм пособием к уразумению характера 
собьтий, представленньх в зтом сочиненни, послужило ему путешест- 
вие по Украйне, к которому доставил ему средства тот же М. В. Юзе- 
фович. Он же постоянно снабжал молодого писателя книгами и ру- 
кописями, какие только оказьвались нужньми для его изучений. Во 
время своего путешествия, Кулиш  познакомился с польским пи- 
сателем Миханлом Грабовским и нашел у него в доме самьй дружест- 
венньй прием. Гостя у Грабовского, он написал складом украннских 
народньх дум нечто вроде стихотворной хроники, под заглавиєм Ук- 
райна. Она бьила напечатана в Киеве в 1843 году. Несмотря на раз- 
ность религий, национальностей и взглядов на польско-укранйнскую исто- 
рию, Грабовский до конца своєй жизни сохранил к Кулишу особенную 
душевную расположенность, которую не один раз доказал истинно дру- 
жескою о нем заботливостью. Вместе с Юзефовичем они поддержали 
его в самое трудное для него время жизни и помогли ему восполнить 
недостаток университетского образования. Зто делаєт им тем более чес- 
ти, что ни тот, ни другой не разделяли вполне его литературньх тен- 

182



денций. В 1845 году Кулиш напечатал первье главь Черной Радьі 
в Современнике, которьй издавал тогда ректор Петербургского уни- 
верситета ШПлетнев. Зтот почтенньй литератор перезвал его в Пе- 
тербург, доставил ему место учителя гимназни и преподавателя рус- 
ского язька для студентов-инородцев в университете, а потом содей- 
ствовал к назначению его от академни наук для изучення славянских 
язьков на месте, в Славянщине. Уезжая за границу с целью основать- 
ся надолго в Праге, Кулищ женился на девице Белозерской, сестре 
будущего издателя украйнского журнала Основа. Сам Белозерский, 
дружньй с ним издавна, сопутствовал сестре и зятю-- с целью по- 
святить себя изучению славянщинь. Но когда путешественники прибьі- 
ли в Варшаву, тайная полиция императора Николая І арестовала 
сперва Кулиша, а потом Белозерского и отправила в Петербург в со- 
провожденни жандармов. После продолжительньх допросов на счет 
затеваємой будто бью украннцами революцни, Кулиш бьмл обвинен един- 
ственно в том, что напечатал в детском журнале Звездочка так назван- 
чую нм Повесть об Украйнском народе. (Далі в рукописі п'ять рядків 
закреслено. Та в тій же папці з фонду А. Патери між  життєписом і 
згаданими листами П. Куліша є два окремих аркуші, на яких іншим 
почерком написано: «Судьи-жандармь при всем фанатизме москво- 
манин, решили -- вменить ему в наказание арест; но царь собственною 
рукою написал приговорь: продержать два месяца в крепости, запретить 
писать.. и лишить права служить по учебной части. После содержання 
в крепости его сослали на службу..». Смислова пов'язаність із попе- 
реднім і наступним текстом життєпису, збіг слів «на службу», а насам- 
перед присутність цих двох вставок серед автобіографічних матеріалів 
П. Куліша дають нам підстави вважати, що це чеський адресат 
відтворював викреслене. -- В. М., В. Г.).. на службу в один из вели- 
корусских городов. Три года и три месяца томился он в Туле. Наконец 
ему бьло дозволено вернуться в Петербург. Здесь он поступил на 
службу по министерству государственньх имуществ, и, как запрет 
писать не бьм с него снят, то он работал для журналов или іпсоєтпі0о, 
или под псевдонимом Николай М". Под зтим именем напечатал он 
отдельньм изданиєм Записки о жизни Гоголя и несколько повестей 
в Современнике. По каким-то особенньм соображенням Николай І не 
велел производить его в чинь и таким образом заградил ему, даль- 
нейшую карьеру по службе. Кулиш вьшел в отставку, проживал года 
два в Украйне, потом опять поселился в Петербурге и, по смерти Ни- 
колая І, получил от правительства разрешенне печатать свон сочине- 
ния под свойм именем. В 1856--1857 г. издал он свон Записки о Юж- 
ной Руси, а вслед за зтим напечатал Черную Раду на великорусском 
язьке в Русской Беседе, а на украннском -- отдельньм изданнем. В то 
же время работал он над изданием Сочинений ц Писем Гоголя и, 
под видом второго издания Проповедей на Малороссціїском язнке Ва- 
силия Гречулевича, написал большую половину зтих проповедей сам, 
а прочие совершенно переделал. Тогда же напечатал он на украннском 
язьке букварь для нарола, под заглавнем Граматка н написанное им 
еще в Туле сочинение: Повесть о Борисе Годунове ци Дмитрий Само- 
званце. Зти две книги бьли напечатань первьшми в типографни, кото- 
рая бьила основана под его именем, но которою он лично не управлял. 
В 1860 году вьшюли в свет Повести П. Кулиша в 4-х томниках и укра- 
инский альманах его Хата. В 1861-м напечатал он, в сокращенном ви- 
де, свою Граматку. Мьсль об основанни украннского журнала посто- 
янно занимала его, но правительство отказало ему наотрез в разреше- 
ний. Тогда нзданне украйнского журнала принял на себя, по собствені- 
ному плану, швагер его Василий Белозерский, а с 1861-го года начала 
вьходить ежемесячно Основа. Кулиш принимал в зтом изданни дея- 

183



тельное участие помещениеєм длинного ряда своих статей. В зто время 

возьтмел он мьісль написать историю Украннь по достоверньм источ- 
никам и необнародованньм еще рукописям. Усиленнье занятия зтим 

- 

Рошен о ль Дек ром то мули заег о р ГЛИРе аб рубані м дув жчлувако «а Пеломр МУ --, 

нн ет ОРДИ ЕНЕТМ мами алу лок мм за ану р ца нь / о сплибніабен асан работ 

му мує обо м, дит пару тот є им ОТ ням омлав, тож де 

РУ Діві ур КОТУ зеурлооно бо ПРО зт чад фони мк зла вна на ой 
т" я мб З нини 

Мои «атьсчя її, 7 чать чено ФО 0тьа тя дон оба зерну уд РОВНО 

б ма Ук Ам ота миє правою вола совно жи. б/н, 

ом ла юною всебічна рід дл ом ек ау он убіллліж ката її -д Р о РОН ЧЕРЧЕ У зчуче- 

РАБ Ро ДР Р УР о РРО РР Р РЕНО обра ол з алудд мВ чук дано 

куди 

Тела чар суто Мало тд 1, о фак ру Оу муч з 

г печемо чо У сов аа ВО ЗАВ ТВ 

/5» ДЕКААТААРА РИРО РРО и и РА я ренти пе Олеенолрі вон, м Моммланіа 
ль о | 

- 

Р чить ПРОРУ Я, ій З у Р ку зржуя «ин МІР ТЕР Р Р з Жу сок У еетьїг, 

Ж мч ота СИ пла рожні - ор п о РРО РР УЧИ «53, но пес брас 

| очурарречниот «точ да 
то на 

зудцу днк панк льня млі ант А тм фа М ЕОРРРУ РЕ РЕЯ ке «ллдвалоо 

Ки РАРОВАн рало малу ча анал й іа нрав" а мчали пу м 

Б и РА А ананані ПРИ уче зл «є сад а а нні сн до р/р РА заг. 

Р РО и РОЮ. РР рога Ред зва о зорі МР РО пруви чу провуча У сна ПЕРРО --чї 

Р - 

о Р Р о о -з РИ лю ботокс дона 

- 

Я жо ти у зад он РАХ РИБА 4 по рРДСУРНУ 

Р Р и Б РН | КОР СИ 

2-Жу босу 2 К гузоено СЕРА а о па у м асо 1 бут о РРО 

ПУБ РР Фслае фон ої» тя хан фон, А фею зупльни ролання ДН Р Р Р 

РР АЮ АОС ре Я о нєФ У ОК С СРААРЄ: п 
з ча утую че я вад Р Р ФР алчнг, ро 567 янто 

талон, до тю, ба сорта емо он яса» нд сб феаоаваоову РИН 
б сл М почнокаи 

жаба ГОРЕ» ПЕРЧНИЯ ру ку лану ран риска Р ПРУРЧРРИМ ПРРДЕРУОРЧ рР малят" бла, ЗОЗ мо ур зал ол б УК ооо алалоу мопс лани об» дотоа лив люто В 
Пе «Зк па речимі я Р ся оуеостааднода продо Арея ссср ват об ля РОРРНЕ ці 

епі тя злехоезо Й кодентх // б ялярто али Ва ал мною ово ча ел Пд'б-н | 
педа обу |/ в муч ечй пллуу со ЯР Зевс» вол, ПЕРРО - 
«ба льня Р ння паль й яд -- . ч 7 енраруаці У війкльво су я недо кто - зерен пора 

предметом в публичной библиотеке, прежние трудь и все большне 
неприятности, столь часто сопровождающие в России литературное 
дело, расстройли его здоровье или, вернее сказать, обессилили єго. 
Чтобь отдохнуть и оправиться предпринял он вместе с историком Кос- 
томаровьм поездку в Швейцарию и Италию. Плодом зтого отдьха яви- 
лись в Основе, а потом в отдельном изданни под заглавнем Досвітки 
(1862 р.) стихотворения на украннском язьїке. Последнне полтора года 
провел Кулиш на родине в хозяйственньх заботах и в уединенньх за- 
нятиях историею Украйнь. В настоящее же время он живет в Петер- 
бурге и занимаєтся изученнем источников для зтого труда, которому 
намерен посвятить остаток своей жизни. 

1864, марта 8. 

сто 7 АДрР А



С. П. ПІНЧУК 

М
А
Л
У
 

Неопубліковані сонети Я. ЖЖарка 
ГІ 

Яків Жарко (1861-1993) маловідомий український письмен- 
ник і актор-- виступав і як поет, і як прозаїк. Він виявив інтерес до 
історії українського народу, зокрема, захоплювався найвидатнішою 
пам'яткою давньої літератури -- «Словом о полку Ігоревім». За її мо- 
тивами він написав цикл сонетів із загальною посвятою академікові 
Володимиру Миколайовичу Перетцу, що зберігаються в архіві пись- 
менника в рукописному відділі Інституту літератури їм. Т. Г. Шевчен- 
ка АН УРСР!. Вони входять як окремий цикл у загальну рукописну 
збірку сонетів, присвячену яскравим сторінкам історії України, слав- 
ним діячам нашого народу. Збірка становить собою рукописний зши- 
ток невеликого формату. Однак, шість сонетів, які нас цікавлять, пе- 
реписані і на окремих листочках, вирваних із зшитка. 

На рукописі Я. Жарка дати написання сонетів не зазначено. Ми 
припускаємо, що вони були написані наприкінці двадцятих років. По- 
перше, В. Перетц у присвяті величається академіком, а до АН УРСР 
він був обраний в 1919 р. Отже, до цього часу сонети не були написані. 
По-друге, цикл сонетів про князя Ігоря міг проявитися як акт захоп- 
лення і відзнаки автором виходу в світ великої монографії В. Перетца 
«Слово о полку Ігоревім» брамі ятка феодальної України-Руси, ХІЇ в., 
К., 1926). 

У динамічних ямбах щести сонетів Я. со Ло подає вельми поетич- 
ний опис Ігоревого походу. Сонетна форма відіграє в циклі, а точніше 
в єдиному творчому задумі, формально: "версифікаційні у роль: варіація 
Я. Жарка за мотивами «Слова» на окремі вірші не розпадається; во- 
на становить собою єдине сіожетно-композиційне ціле. Разом з тим, її не 
можна назвати перекладом чи переспівом поеми. Це оригінальний твір 
за мотивами «Слова», хоча й з дуже стислим використанням образів 
поеми, настільки стислим, що окремі рядки звучать як переспів. 
Я. Жарко відтворив лише динаміку походу, битви і втечі князя Ігоря. 
Все інше: складнції історичний антураж «Слова», його патріотичну 
ідею, сон і золоте слово Святослава, плач Ярославни, ліричні та пуб- 
ліцистичні відступи він не бере до уваги. Отже, у нього вийшло щось 
на зразок поеми на військово-історичну тему. 

Завдяки вмілому використанню поетичних образів «Слова», орга- 
нічному вплетенню їх у хід власної поетичної мислі, Я. Жарко досягає 
досить значного художнього ефекту. Проте циклу в цілому не завади- 
ло б певне стилістичне редагування. Зустрічаються не" досить чіткі й 
точні образи, як от: після абсолютного доречного рядка в четвертому 

сонеті «Припали-- плачуть трави. до землі прив'ялі» розпливчасте 

! Див. Відділ рукописів: Інституту літератури їм. Т. Г. Шевченка АН УРСР, 

ф. 113, Ме ІЗ 

185



«Князі зазнали горя безліч від пораз». Проте сонети Я. Жарка ---ці- 
кава спроба поетичного осмислення і ще одного мистецького виражен- 
ня засобами живої української народної мови образів безсмертного 
«Слова». 

СОНЕТИ 

Академікові 
Володимиру Михайловичу Перетцу-- 

з повагою 
| 

З дружиною князь Пор брата піджида 
Маячать серед степу стяги шиті златом, -- 
В степи зібрався він із Всеволодом братом, -- 
З князями... Й не гада, яка їх жде біда. 

Буйтуре, світле сонце, Всеволоде мій, 
Сідлай свої, як швидше, баскі, як вітер, коні! 
Мої вже не стоять на станях на пригоні, 
А з військом у степи невпинно рвуться в бій 

І воїни мої, озброєні шаблями, 
Обвіяні в степах гарячими вітрами 
Наказу тільки ждуть, щоб рушити у путь. 

Яруги по степах відомі їм і дуже, 
Напружені їх луки держуть руки дужі, 
Під брязкіт лат, мечів вони з піснями йдуть. 

П 

Князь Ігор баче: степ і військо криє тьма... 
Світило погаса в день під покровом темним... 
О сонце, ти сховалось не даремно,-- 
Нас горе жде страшне, скорбот печаль німа! 

Рече дружині князь: Вперед! Чого смутні? 
Вперед--туди, в степи, де синій Дін несеться, 
У Лукомор'я дим кощеїв в небо в'ється... 
А любо випити шеломом Дону мні. 

О, краще голови нам в битвах скласти в полі, 
Аніж умерти в полону в тяжкій неволі, 
Де муки, сльози, безпросвітний пекла стон. 

Сідаймо на баскі, невтомні наші коні, 
Під труби голосні, під шаблі наші дзвонні 
Обступим ворогів лихих з усіх сторон. 

ПІ 

Князь скочив на коня і ногу в стремінь вдів, 
Понісся з військом він безводними степами... 
За ним летять орли, між хмар, під небесами 
І горе наклика з верби старої Див. 

Зловісних купи хмар вихряться... Грюка грім... 
О, Руська земле, ти уже за шолом'ями! 
Насовується ніч.. Огні під небесами... 
І дике поле вкрив туман, неначе дим. 

Несуться зграями за військом хижі птиці. 
На стяги брешуть, дивлячись з тернів, лисиці, 
І лине сміючись поза буграми смерть. 

186



Дві голови ворожі щезли за буграми... 
Вовки біжать за військом князя сторонами, 
Наїстись руського їм м'яса стане вщерть! 

гу і 

Кричать розпугані над морем лебеді. 
Далеко занеслось в степи гніздо Святслава... 
Що жде його в степах: загибель, а чи слава? -- 
Розпугані кричать над морем лебеді. 

Зустрівсь з загонами князь Ігор біля веж... 
Враз потоптав-зімняв, розбив полки поганські, 
Дістав добра до рук своїх багато панських, 
Але не переміг сил половецьких все ж. 
Вони ідуть, як хмари, з Дону і від моря... 
Кріваво занялись, палають в небі зорі... 
Кончак взявсь загасить чотири сонця враз. 

І бій страшний вчинивсь на річці, на Каялі... 
Припали-плачуть трави до землі пов'ялі... 
Князі зазнали горя безліч від пораз. 

М 

Уранці рано, ще не блиснув в очі світ, 
Вітри, Стрибожі внуці, мчаться над степами, 
Несуть тьму тьмущу стріл над Ігоря полкамн 
І спать кладуть навік дружин хоробрий цвіт. 

Дріжить земля під рев, під топіт, зойк і крик, 
Повітря гоготить від" брязкоту і стону, - 
То половці ідуть від моря і від Дону... 
О Всеволоде, стій, ти бить Половців звик! 

Ламаються мечі об шеломи крицеві... 
Не одному в кістки вп'ялась стріла бойцеві, 
І голови летять на землю з плеч кругом. 

Ось Ігор впав з коня поранений у руку... 
В полон попав живим до Кончака у муку... 
Дружина ж полягла, заснувши вічним сном. 

МІ 

Від ран очуняв у полоні ЧЇгор князь. 
Він спить не спить-- думками лине над полями 
Туди, де Русь зосталася за шолом'ями, 
Туди летіть задумав швидкокрилий князь. 

І князю допоміг тікать слуга Овлур... 
На коней скочили і понеслись степами... 
Вовки відстали... Мірялися з соколами... 
І мчались, як смерчі, посеред гроз і бур. 

Гза і Кончак лихий погналися за ними... 
Ні, не нагнати їм своїми вороними, 

Тих, що неслись, як дух, понад Дніпром у Русь. 

В церквах у дзвони б'ють, кричать: Вернувсь!. Радіють, 

І стяги військові в повітрі густо мріють, -- М 

То з полону на Русь князь Ігор повернувсь.



Зміст 

ТЕОРІЯ ЛІТЕРАТУРИ. 

Л, Т. Сеник (Львів). У пошуках великої прозової форми 
В. М. Гладкий (Тернопіль). Листи письменників , 
3. П. Гузар (Дрогобич). До питання про природу художньої деталі 

ІСТОРІЯ ЛІТЕРАТУРИ 

Ф. Я. Шолом (Київ). Давня українська література в дослідженнях радян- 
ських учених , ен о ПАРАМ ОН 

В. Л, Микитась (Ужгород), Віршова література зАЕНрЛатеВкої України 
початку ХІХ ст. , : : 

І. О, Денисюк (Льсів). Митро Олелькович -- забутий. прозаїк «Основи» 
М. П. Комишанченко (ХКців). Взаємини П. Куліша з Т. Шевченком 
Ю. Д. Туряниця (Ужгород), Мотиви соціального прозеюту в У кра'нснких 

народних піснях про рекрутчину і 
Пп, М. Лісовий (Ужгород). До питання про початок Жжурналістяки на За- 

карпатській Україні  . 
П.Пінчук (Житомир). «Слово о полку Ігоревім» у творчості Ю. Федьковича 
В. Леськів (Львів). Революційний демократизм Остапа Терлецького 
І. Пачовський (Львів), Відгуки поезій ріевтункя в польській аерру 

турі другої половини ХІХ ст. 
Миронюк (Винниця). Про українсько- польські взаємини в трилогії 

М. Старицького «Богдан Хмельницький» : 

і західноук аїнські прогресивні письменники» 

М. Д. Родько (Львів). Від футуриз про трьох П'єро до теми революції 
А. П. Коржупова (Вінниця). Буковинський поет Остап Вільшина . 
Л.М. Чернець (Чернівці). Іван Кочерга -- публіцист 
Н. В. Костенко (Київ). Сокети М. Бажана у збірці «Різьблена тінь» 
Т. В. Кобржицька (Мінськ). З невідомого про Сергія Полуяна 

ПИТАННЯ ХУДОЖНЬОЇ МАЙСТЕРНОСТІ 

. І Комаринець (Львів). До джерел Шевченкової «Катерини» Т Р 
Ф.М. Білецький (Дніпропетровськ). одицомі сатиричної типізації в «ма- 

лій» прозі О. Маковея 
І.І. Бондаренко (Донецьк). Про жанрові особливості «Вершників» і 

Ю. Яновського . . 
Л. П. Бондар (Львів). Художня своєрідність автобіографічної "повісті. 

Гаврилюка «Береза»  . 
П.Я. Лещенко (Рівне). Українська радянська байка років. Великої Віт- 

чизняної війни - і вон До цк я сао 

ПУБЛІКАЦІЇ 
В.А. Моторний, В, І. Горинь (Львів). Із ружакієню, бкеано М. «Боско 

марова і П. Куліша  . ; 
С. ПП. Пінчук (Житомир). | Неопубліковані сонети Я. | Жарка . 

Ф 

І П. Макаровський (/вано-Франківськ). До проблеми «Іван Тургенєв:





І крб. 

Д 
виИДАВНИЦТВОоО 

ЛЬВІВСЬ КОГО 

УНІВЕРСИТЕТУ 

1969 


