
РАННІ СС Е 
ІТЕРАТУРО- 

ЗзндАветво 

низом, І?





МІЖВІДОМЧИЙ 

РЕСПУБЛІКАН- 

СЬКИЙ ЗБІРНИК 

УКРАЇНСЬКЕ 

ЛІТЕРАТУРОЗНАВСТВО 

ВИПУСК 12 

ВИДАВНИЦТВО 

ЛЬВІВСЬКОГО 

УНІВЕРСИТЕТУ 

Львів - 1971 



ЗУ1-- 8У2 
У45 

7--2--2 
430--71М 

Матеріали збірника згруповані в розділи: теорія літератури, 
історія літератури, питання художньої майстерності, публікації. 

У збірнику є статті, присвячені українській дожовтневій літера- 
турі та українській радянській літературі. До славної річниці пере- 
моги радянського народу у Великій Вітчизняній війні публікуються 
дослідження, що висвітлюють проблеми української радянської літе- 
ратури періоду Великої Вітчизняної війни, що аналізують твори, 
присвячені цій темі. 

Особливий інтерес становлять матеріали, які розкривають 
маловідомі та невідомі сторінки із життя та діяльності українських 
письменників, а також публікації листів тощо. 

Збірник адресований викладачам вузів та середніх шкіл, аспі- 
рантам і студентам, усім, хто цікавиться українською літературою. 

РЕДАКЦІЙНА КОЛЕГІЯ: 

Відповідальний редактор -- Неборячок Ф. М. 
Заступник відповідального | редактора -- 
Мороз О. Н. 

Відповідальний секретар -- Халімончук А. М. 

Білоштан Я. П., Домницька Г. С., Дорошен- 
ко І. І. Дузь І. М. Жук Н. Й., Іщук А. О., 

|Комишанченко М. П.І, Корж П. Я., Кубла- 

нов Б. Г., Лесин В. М., Лісовий П. М., Лу- 
ценко І. А., Рудницький М. І. Федорчук М.С., 
Федченко П. М.  Шаховський С. М.  Шо- 
лом Ф. Я. 



ТЕФРІЯ «УТІТКРАаТУРИ 

м. С. ЛИСАК 

В. І. Ленін про природу 
номічного 

Г посеологічні основи комічного як певного способу пізнан- 
ня дійсності і особливої форми її естетичної оцінки криються в зако- 
номірностях освоєння людиною реального світу. 

Перед людиною, -- вказував В. І. Ленін, -- сіть явищ природи, 
Інстинктивна людина, дикун, не виділяє себе з природи. Свідома лю- 
дина виділяє, категорії є східці виділення, тобто пізнання світу, вуз- 
лові пункти в сіті, які допомагають пізнавати її і оволодівати нею»), 
Осягаючи вузлові пункти життєвих явищ, свідома людина бачить не- 
відповідність чи протиріччя між вищим і нижчим ступенями роз- 
витку, а розвиток не є простим повторенням пройдених ступенів, він 
є «стрибкоподібний, катастрофічний, революційний..»?. У сфері люд- 
ських відносин такі невідповідності стають джерелом комічного, 

вірніше, сприймаються людиною як комічне, тим більше, що віджива- 
ючі елементи часто маскуються під нове і прогресивне. 

Буржуазні ліберали в часи піднесення революційної хвилі 1905 р. 
намагалися «ореволюціонізуватися». В. І. Ленін з цього приводу за- 
уважує: «Ми присутні при високо-повчальному і високо-комічному ви» 
довищі. Проститутки буржуазного лібералізму пробують напнути на 
себе тогу революційності». Він вчить, що переконані захисники ста- 
рого свідомо приховують комізм відмираючих суспільних сил, тому 
для його виявлення необхідні зусилля сатири, основною зброєю якої 
є сміх. «Ще Некрасов і Салтиков, -- підкреслює В. І. Ленін, -- учили 
російське громадянство розпізнавати під пригладженою і напомадже- 
ною зовнішністю освіченості кріпосника-поміщика його хижі інтереси, 
вчили ненавидіти лицемірство і бездушність подібних типів...»?. 

Отже, В. І. Ленін розглядає передусім комічне, що породжується 
соціальною практикою людини і так чи інакше характеризує класові 
позиції чи інтереси певних суспільних прошарків. Комічне є одним з 
проявів об'єктивного закону і як таке усвідомлюється людиною в 
процесі її естетичного ставлення до дійсності. Об'єктивність першоос- 
нови комічного полягає в тому, що люди, які в своїй діяльності керу- 
ються інтересами класів, приречених історією на загибель, часто ста- 
ють смішними мимоволі. У праці «Дитяча хвороба  «лівизни» 
в комунізмі» В. І. Ленін, роз'яснюючи політику англійського прем'єр- 
міністра Ллойд-Джорджа, зазначає, що його виступи свідчать, «як 
найрозумніші люди буржуазії заплутались і не можуть не робити не- 

Ленін. Твори, т, 38, стор. 79. 
Ленін. Твори, т, 21, стор. 36. 
Ленін. Твори, т. 9, стор. ІОІ. 
Л 

. Ї, 

. Її. Ленін. Твори, т. 13, стор. 38.



поправних дурниць. На цьому буржуазія і загине»?. Навіть розумний 
буржуазний державний діяч Ллойд-Джордж припускається смішних 
дурниць, бо його вчинки не відповідають суспільному прогресу. 

Будучи виразником комічного в житті, сміх як особливий емоці- 
онально-естетичний еквівалент суб'єктивного ставлення до певних 
явищ світу виникає лише тоді, коли та чи інша суперечність, що обу- 
мовила комічне, стає фактом людського сприйняття й осмислення. 
Важливою в цьому плані є думка В. І. Леніна про одну з форм коміч- 
ного -- дотеп: «Дотепність схоплює суперечність, висловлює її, приво- 
дить речі у відношення одну до одної, змушує «поняття світитися 
через суперечність», але не виражає поняття речей та їх відношень»?. 
Людська свідомість, відображаючи життєву суперечність, розкриває її 
смисл. Проте останні слова наведеної ленінської тези дають чіткий 
орієнтир для раціонального користування дотепом у суспільній прак- 
тиці. Адже Володимир Ілліч Ленін, розкриваючи гносеологічну при- 
роду дотепу, вказує також і на те, що він не здатний виражати поняття 
речей та їх відношень, тобто «матеріал» дотепів не дає достатніх під- 
став для відповідних висновків про певні закономірності життєвого 
процесу. Таке завдання здійснюється лише могутньою силою аналі- 
тико-синтетичного мислення. 

Це зауваження надзвичайно важливе, оскільки дотепові, як ефек- 
тивній формі концентрації комічного, що приваблює своїм блиском, 
інколи надають виняткового значення в аналізі суспільних явищі. 
В. І. Ленін рішуче виступав проти цього. Він успішно відбивав наступ 
Плеханова, який, ведучи полеміку з більшовиками з питань аграрної 
політики, часто брав на озброєння дотепи. «Коли Плеханов говорить, -- 
коментує В. І. Ленін, -- він кидає дотепн, жартує, шумить, тріщить, 
крутиться й блищить, мов колесо у фейєрверку. Та лихо, коли такий 
оратор точно запише свою промову і її піддадуть потім логічному 
розборові»?. 

Г. В. Плеханов покладав на дотеп непосильний вантаж надто від- 
повідальних висновків, і вся зовні красива його побудова ламалась 
під їх тягарем. 

Якщо дотеп намагаються конструювати з компонентів, які не ма- 
ють між собою ніяких, навіть найвіддаленіших зв'язків, виходить нісе- 
нітниця. Подібне сталося з ідеологом ліберального народництва 
М. Михайловським, який також кохався в дотепах. З цього приводу 
В. І. Ленін писав: «Для початку він (М. Михайловський. -- М. 41.) 
розводить балачки про «складність» суспільного життя: ось, мовляв, 
хоч би гальванізм зв'язується і з економічним матеріалізмом, бо дос- 
ліди Гальвані «справили враження» і на Гегеля. Дивна дотепність! 
З таким же успіхом можна б зв'язати і п. Михайловського з китай» 
ським імператором! Що звідси виходить, крім того, що є люди, для 
яких становить приємність говорити нісенітниці?!»8, 

У висловлюваннях В. І. Леніна про дотеп знаходимо вказівку і 
на інші обставини, що обумовлюють дієвість комізму. В статті «Пар- 
тійна організація і партійна література» він говорить про безпідстав- 
ність, безглуздість дотепів монархіста Гучкова, скерованих проти со- 

ціал-демократичної партії: «Скільки б не вправлявся у дотепах п. Гуч- 

ков з приводу соціал-демократичної тиранії, яка забороняє друкувати 

енін. Твори, т. ЗІ, стор. 60. 
енін. Твори, т. 38, стор. 128--129. 
енін. Твори, т. 13, стор. 287. 
енін, Твори, т. 1, стор. 140.



ліберально-буржуазні, помірковані газети, а факт все ж лишається 
фактом, центральний орган Російської соціал-демократичної робітни- 
чої партії «Пролетарий», все ж лишається за дверима самодержавно- 
поліцейської Росії»?. Звідси випливає важливе теоретичне положення 
матеріалістичної естетики: сміх ефективний, якщо він породжений 
об'єктивно комічним, тобто таким, що має негативне суспільне зна- 
чення, не відповідає передовому ідеалові і тому здатне викликати по- 
чуття комічного. В. І. Ленін посилається на реальні події, які спросто- 
вують безпідставне іронізування поборника монархії Гучкова: адже 
російський царизм все ж дає свободу не пролетарській, а ліберально- 
буржуазній пресі. 

В. І. Ленін неодноразово підкреслював велику емоційно-впливову 
силу сміху, що є вираженням комічного. У своїй праці «Пролетарська 
революція і ренегат Каутський» він викрив Каутського, який, прихову- 
ючи своє відступництво, вдавався до шахрайства, силкувався припи- 
сати імперіалізму миролюбний і волелюбний характер. «Справді ж, 
видно, -- слушно іронізує В. І. Ленін,-- що Каутський пише в такій 
країні, в якій поліція забороняє ліодям «гуртом» сміятися, інакше Ка- 
утський був би убитий сміхом»"!?, 

Людина тонкої душевної організації і виключно проникливого 
розуму, В. І. Ленін прекрасно розумів природу комічного і відчував 
роботу його «механізму». ОСікавими з цього приводу є спогади П. М. Ле- 
пешинського, професійного революціонера, відомого партійного діяча, 
який близько знав В. І. Леніна. Будучи кореспондентом  ленінської 
«Искрь», П. М. Лепешинський своїми влучними карикатурами допо- 
магав більшовикам розвінчувати демагогію меншовиків. В. І. Леніну 
подобались його карикатури, але він вимагав, щоб карикатуристи, 
даючи точну політичну оцінку, не спускались до рівня обивательського 
хіхікання з приводу яких-небудь особистих якостей того чи іншого 
противника. Розглядаючи чергову карикатуру П. М. Лепешинського, 
В. І. Ленін зауважив: «Товаришу Олін (П. Лепешинський. -- М. Л.), 
що ж тут політичного в цьому натякові: «випити б кефірцю»? Це місце 
неодмінно треба переробити». П. М. Лепешинський пояснює далі: 
«Справа в тому, що в третій частині серії карикатур «Як миші кота хо- 
вали» (Мартов і Аксельрод намагалися поховати В. І. Леніна як полі- 
тичного діяча і теоретика. -- М. Л.) старій миші з обличчям Аксельро- 
да, яка здихала від розправи южвоскреслого кота, я вклав в уста 
передсмертний крик: «випити б кефірцю», натякаючи на те, що Павло 
Борисович Аксельрод мав у Швейцарії власне кефірне підприємство, 
яке давало йому засоби до життя. Цей дурний натяк дуже вразив вухо 
Ілліча своєю безтактністю і відсутністю будь-якого політичного смислу. 
Сконфужений, я поспішив виправити свою помилку»"". 

Отже, з реальних ситуацій, що осмислюються як комічне, митець 
зобов'язаний добувати сміх вищою мірою цілеспрямований. Найменша 
деталь, яка може якось розсіювати його, повинна рішуче усуватись. 
Сміх буває ефективним, коли він точно спрямовується в обрану мішень. 
Справжній сміхотворець не піддається спокусі лотішати розважальни- 
ми фіоритурами, збиваючись на манівці комікування. В цьому полягає 
смисл зауваження В. І. Леніна. 

Ленінська теорія відображення містить багато глибоко наукових 
положень, у світлі яких можна 2орозуміти своєрідні закони, що визна- 

9 В. І. Ленін. Твори, т. 10, стор. 27 
10 В. І. Ленін. Творн, т. 28, стор. 215. | 
й Спогади про В. І. Леніна, т. 2. К., Політвидав, 1969, стор, 86.



чають життєвість тих чи інших форм комічного в різноманітних талу- 
зях духовної діяльності людини. «Мислячий розум (ум), -- пише 
В. І. Ленін, -- загострює притуплену відмінність відмінного, просту різ- 
номанітність уявлень, до істотної відмінності, до протилежності. Лише 
підняті на вершину суперечності, різноманітності стають рухливими 
(геєзат) і живими одна у відношенні до одної -- ..набувають ту не- 
гативність, яка є внутрішньою пульсацією саморуху і 
життєвості»? Саме на пій особливості «мислячого розуму» грун- 
тується здатність сатири піднімати «на вершину» комічні суперечності 
негативних явищ життя, які піддаються осміянню. Митець, загостріо- 
ючи і перебільшуючи такі суперечності об'єкту сатиричного осміяння, 
увиразнює його загрозливу суть. 

В. І. Ленін визнає правомірним застосування в сатиричних творах 
прийомів комічної деформації осміюваних явищ з метою глибшого ос- 
мислення їх корінних властивостей. Не випадково він, виступаючи 6 бе- 
резня 1922 р. на засіданні комуністичної фракції Всеросійського з'їз- 
ду металістів, високо оцінив сатиричний вірш В. Маяковського «Про- 
заседавшнеся». Поет засобами гротеску нещадно заплямував бюрокра- 
тизм, а гнівне викриття підніс до рівня політичного звинувачення тих, 
хто став причнною неподобств. Тому-то В. І. Ленін позитивно відгуку- 
ється про ексцентризм, в якому він бачить прийом деформації: «Тут є 
якесь сатиричне чи скептичне ставлення до загальновизнаного, є праг- 
нення вивернути його зсередини, трошки спотворити, показати алогізм 
звичайного. Хитромудро, а -- цікаво!»!3. В. І. Ленін в ексцентризмі по- 
бачив своєрідні пізнавальні можливості, його здатність комічно «ви- 
вертати» зображувані явища, щоб показати їх прихований сенс. 

«Укрупнення» комічних суперечностей у сатирико-викривальних 
творах всіх видів є дійовим засобом художнього дослідження осмію- 
ваних явищ, і у видатних митців воно часто набирає незвичайних роз- 
мірів, сягаючи інколи рівня казкової фантастики. Проте сатирик чи 
гуморист у своїй Діяльності повинен зважати на міру перебільшення 
і загострення, коли він хоче, щоб його твори не стали (внаслідок свавіл- 
ля) пустими бульками для дитячої забави. | 

Комізм стає переконливим, коли він узагальнює життєві явища, 
сягаючи рівня художньої типізації. Про це, зокрема, свідчить такий 
факт. У час загострення боротьби з меншовиками В. І. Ленін звернув- 
ся до А. В. Луначарського з проханням створити памфлет, який би 
розвінчував опортуністичну політику меншовиків. «Заплямуйте їх, -- 
писав він своєму соратнику, -- за їх мізерний спосіб війни. Зробіть 
з них тип»!ї, Виконуючи просьбу В. І. Леніна, А. В. Луначарський 14 
вересня 1905 р. в більшовицькій газеті «Пролетарий» вмістив віршова- 
ку сатиричну «баладу» під назвою «Два ліберали», в якій дотепно і 
гостро висміяно мерзенну політику пристосовництва. В. І. Леніну спо- 
добався цей вірш, і він у своїй статті «Зустріч друзів» наводить з ньо- 
го окремі фрази для характеристики боягузливої російської буржуазії. 

Подібні образи інабувають рис всезагальності і тривалий час не 
втрачають естетично-пізнавальних якостей. Це підтверджується публі- 
цистичною практикою Володимира Ілліча Леніна. Він у боротьбі з во- 
рогами широко використовував сатиричні образи класичної літератури, 
посилюючи в такий спосіб розвінчувальний пафос своїх виступів. Ці- 
кавим у цьому плані є судження про гончаровського Обломова, ви- 

12 В.І. Ленін. Твори, т. 38, стор. 129. г 
їз Ленін про культуру і мистецтво. К., Держполітвидав, 1957, стор. 504. 
М В.І. Ленін. Твори, т. 34, стор. 286.



словлене (в доповіді «Про міжнародне і внутрішнє становище Радян- 
ської республіки» (1922 р.): «Був такий тип російського життя -- 
Обломов. Він усе лежав у ліжку і складав плани. Відтоді минуло ба- 
гато часу. Росія проробила три революції, а все ж Обломови лиши- 
лись, бо Обломов був не тільки поміщик, а й селянин, і не тільки 
селянин, а й інтелігент, і не тільки інтелігент, а й робітник і комуніст. 
Досить подивитися на нас, як ми засідаємо, як ми працюємо в комі- 
сіях, щоб сказати, що старий Обломов залишився, і треба його довго 
мити, чистити, скубти і бити, щоб який-небудь толк вийшов»!5. Старий 
Обломов, бридке породження феодально-кріпосницької Росії, прислу- 
жився засновникові нової радянської держави для утвердження соціа- 
лістичних порядків. А хіба треба доводити, що дух Обломова витає 
над деякими людьми і сьогодні? Отже, комічний образ, який виник 
внаслідок глибокого проникнення в життя, містить у собі два, так би 
мовити, начала ідейно-естетичного змісту. Одне з них відносне, обумов- 
лене лише даною соціально-історичною обстановкою, друге -- абсолют- 
не, загальнолюдське. Співвідношення цих двох граней комічного образу 
і визначає міру естетичної тривалості його. Хронос віддає перевагу 
другому началу. 

У бесіді з О. М. Горьким В. І. Ленін висловив цікаву думку щодо 
поширення комічного в житті ї здатності людини схоплювати його: 
«Гумор -- прекрасна, здорова властивість. Я добре розумію гумор, але 
не володію ним (щодо останнього зауваження, то не будемо тут спро- 
стовувати В. І. Леніна: його скромність загальновідома. -- М. Л.). А 
смішного в житті, мабуть, не менше, ніж сумного, далебі, не менше»!?. 
Але для комічного переосмислення дійсності потрібні хист, відповідна 
природна здатність. Навіть великі таланти, які блискуче проявили себе 
в цій галузі, інколи припускалися неточностей у створенні комічного 
ефекту. В. І. Ленін під час тієї ж бесіди на Капрі вказав саме 
О. М. Горькому на таку помилку. Мова торкнулась філософських пи- 
тань. О. М. Горький заявив про своє опозиційне ставлення до філосо- 
фії: «До того ж я, з юнацьких літ, заражений інедовір'ям до всякої 
філософії, а причиною цього недовір'я була і є суперечливість філосо- 
фії з моїм особистим «суб'єктивним» досвідом: для мене світ тільки що 
починався, «становився», а філософія ляскала його по голові і зовсім 
недоречно, невчасно питала: «Куди йдеш? Навіщо йдеш? Чому -- ду- 
маєш?» А деякі філософи просто і суворо командували: «Стій!» 

Далі письменник порівнює філософію з некрасивою жінкою, яку 
вважають красунею за її коштовний і вишуканий одяг. В. І. Ленін 
розсміявся. «Ну, пе -- гумористика, -- сказав він. -- А що світ тільки 
починається, становиться -- добре! Над цим ви подумайте серйозно, 
звідси ви прийдете, куди вам давно слід прийти»"!?, 

Істинність наведених горьковських міркувань В. І. Ленін цілком 
слушно визнає лише за першою їх частиною, де мова йшла про опти- 
містичне сприйняття світу молодим письменником. Комічну характе- 
ристику філософії в дусі східного любомудрія В. І. Ленін своїм недво- 
значним сміхом заперечує, назвавши це гумористикою, тобто невдалою 
спробою створити комічний ефект. Невідповідність між справжньою 
функцією філософії і наміром Горького бачити в ній лише облуду й 
викликала негативне ставлення В. І. Леніна до помилкових тверджень 
співбесідника. 

І5 В. І, Ленін. Твори, т, 33, стор. 188--189. 

їб Спогади про В. І. Леніна, т. 2, стор. 264. 
і7 Там же, стор. 264--265.



Форми виявлення комічного різноманітні, бо багате і різноманітне 
"саме життя, що його породжує, Реальний носій комічного може відби- 
вати такі життєві протиріччя, які викликатимуть у людини особливу, 
змішану емоціональну реакцію, що засвідчить своєрідне поєднання 
суму і сміху в її ставленні до навколишнього світу. Засуджуючи не- 
спроможні рецепти ліберального народника А. Левитського, В. І. Ле- 
нін писав: «В таких проектах завжди багато комічного при поверхово- 
му читанні ви не виносите навіть здебільшого ніякого іншого враження, 
крім бажання посміятися. Але спробуйте розібратися в них -- і ви ска- 
жете: «було б усе це навіть смішно, коли б це не було так сумно!»!8. 

Лермонтовською поетичною формулою В. І. Ленін підкреслює 
можливість взаємопроникнення естетичних категорій в акті нашого 
сприйняття дійсності (адже комічне в реальній дійсності те існує ізо- 
льовано). Сміх у даному випадку обумовлений очевидною невідповід- 
ністю між намірами Левитського (удосконалення статуту кредитних 
кас, взаємне страхування життя всієї селянської людності, створення 
товариства для сприяння землеробським та іншим артілям) і можли- 
вістю досягнути бажаних наслідків. Сум же викликає усвідомлення 
нами того, як вся ця прожектоманія, зрештою, гальмує зростання кла- 
сової свідомості поневолених, стоїть перешкодою на шляхах революцій- 
ної боротьби трудящих за своє визволення. 

В. І. Ленін закликав використовувати всі види сміху в боротьбі з 
недоліками і шкідливими, відживаючими елементами життя. «Чому, -- 
радив він, -- не скористуватися якою-небудь жартівливою або напів- 
жартівливою витівкою для того, щоб накрити що-небудь смішне, що- 
небудь шкідливе, що-небудь напівсмішне, напівшкідливе і т. д.»!9? Він 
дав блискучі зразки використання сміху в боротьбі з ворожими сила- 
ми, а також з метою критики недоліків у соціалістичному будівництві. 

Майже кожна праця вождя пересипана дотепами з широкою амп- 
літудою комічного -- від ласкавого гумору до винищувального сарказ- 
му. В. І. Ленін не знав перепочинку в сатиричному наступі на ворогів 
трудового народу. Його сатиричні удари завжди влучні. Методи і при- 
йоми творення комічного ефекту перебувають у точній відповідності з 
особливостями обставин ї об'єкту осміяння. Гнівна пряма характерис- 
тика, іронічний коментар до неспроможних теоретизувань, своєрідне 
завершення логіки хибних міркувань, комічне обігрування центральної 
тези тверджень осміюваної особи, аналогії-натяки, народна буфона- 
да -- ці та багато інших прийомів чітко і послідовно підпорядковані 
рішучому розвінчанню всіх, хто свідомо чи несвідомо ставав ворогом 
великих ідеалів, для торжества яких Ленін віддавав усі свої титаніч- 
ні сили. 

Ми торкнулись лише деяких питань важливої теми, всебічне ви- 
світлення якої ще чекає свого дослідника. 

18 В, І. Ленін. Твори, т. 2, стор. 285. 
12 В. І. Ленін. Твори, т, 33, стор. 436--437.



Г. А. КРАВЕЦЬ 

Деяті особливості реалізму 
ял творчого методу української 
прози 70-х років ХІХ ст. 
у світлі ленінських настанов 

з літератури 

У країнському радянському літературознавству ще бракує 
праць історико-теоретичного плану, зокрема присвячених вивченню й 
узагальненню ідейно-художнього досвіду класичної української літе- 
ратури ХІХ століття. Ми маємо монографічні роботи про творчість 
Т. Шевченка, Марка Вовчка, А. Свидницького, Панаса Мирного, І.Кар- 
пенка-Карого, І. Франка. Але ще чекають свого дослідника проблеми 
реалізму як творчого методу української літератури другої половини 
ХІХ століття. Тому цілком слушно професор В. Р. Щербина зазначає: 
«Одним з першочергових завдань наукового літературознавства висту- 
пає багатогранна проблема дослідження специфічності естетичного пі- 
знання дійсності, особливостей різноманітних форм художнього уза- 
гальнення»". 

Ми зупинимось лише на одному питанні -- розкриємо три най»-, 
більш! загальні риси реалізму як творчого методу української 
літератури 70-х років минулого століття, а саме: соціальність, історизм 
та психологізм. При цьому виходитимемо з теоретичних настанов 
В. І. Леніна, які мають вирішальне методологічне значення для дослі- 
дження літератури та мистецтва. 

Серед багатства ленінських думок і положень, що служать доро- 
говказом для нашого" літературознавства, слід виділити одну тезу, яка, 
за справедливим зауваженням академіка Є. Шабліовського, мусить 
бути «вихідною засадою у висвітленні історії літератури»?. Розкрива- 
ючи внутрішню діалектичну закономірність марксистської науки, 
В. І. Ленін писав: «Весь дух марксизму, вся його система вимагає, щоб 
кожне положення розглядати тільки: а) історично, б) тільки в зв'язку 
з іншим, в) тільки в зв'язку з попереднім досвідом історії»?. Тому й 
при характеристиці особливостей реалізму української літератури 70-х 

років слід насамперед з'ясувати історичні причини, що зумовили нове 
піднесення нашого красного письменства. Але оскільки це питання 

вже грунтовно висвітлено в нашому літературознавстві, то підкресли- 

мо лише найбільш вирішальні фактори, що спричинилися до ідейно- 
художнього зростання української літератури розглядуваної доби. Пе- 

редусім--це піднесення визвольного руху, вплив революційних народни- 

|В. р. Щербина. Ленин и вопрось литературь. М. «Наука», 1967, стор. 229. 

2Є. Шабліовський. Ленін і питання літературознавства. -- «Радянське 

літературознавство», 1968, М» 4, стор, 8. 
3 В. І. Ленін. Твори, т. 35, стор. 200.



ків, а також найпередовіших суспільно-політичних ідей -- марксизму. 
Важливу роль відіграв великий творчий досвід попередньої української 
літератури, передусім Т. Шевченка та Марка Вовчка, а також повна 
перемога матеріалістичної естетики, творчого методу критичного реа- 
лізму в противагу хибним настановам етнографічно-побутової школи 
П. Куліша. Вирішальне значення мали літературно-теоретичні виступи 
М. Драгоманова, І. Білика і особливо І. Франка, Слід також підкрес- 
лити зростаючий благотворний вплив російської і світової літератури 
та критики на розвиток української літератури. 

В. І. Ленін вважав, що першоджерелом творчості справжнього 
письменника є об'єктивна дійсність, передусім народне життя, відтво- 
рене у площині світогляду та індивідуальності художника. Він писав: 
«Коли перед нами дійсно великий художник, то деякі хоча б з істот- 

них сторін революції він повинен був відбити у своїх творах»"?. Наве- 
дені судження В. І. Леніна становлять методологічну основу, з якої 
витікає провідна загальна риса реалістичного творчого методу -- його 
соціальна спрямованість. Широкий комплекс ідейно-естетичних питань, 
пов'язаних з кардинальною проблемою матеріалістичної естетики, якою 
(проблемою) є література і соціальне буття народу, прийнято назива- 
ти принципом соціальності. Він в українській літературі 70-х років 
знаходить свій вияв у різних творчих аспектах. 

У зв'язку з цим звертає на себе увагу розширення тематики і зба- 
гачення проблематики української прози. Якщо в 50--60-х роках коло 
тем у ній було досить невеликим і майже не виходило за рамки життя 
села, то тепер молоді письменники І. Нечуй-Левицький, Панас Мирний, 
І. Франко ставлять перед собою завдання створити широку картину з 
життя різних соціальних станів і прошарків українського суспільства. 
І вже в 70-х роках з'являється багато творів не лише на традиційні се- 
лянські теми, а й про становище заробітчан, бурлаків, робітників, ін- 
телігенції, міщан, духовенства, чиновництва тощо. Показово, що роз- 
робка цих тем проводиться на глибокому соціальному грунті 
пореформених часів. 

Невпинно збагачується і проблематика літератури, у центрі якої 
стають нові ссціально-політичні, ідеологічні, морально-етичні, педаго- 
гічні, ідейно-естетичні питання, породжені добою капіталістичного пе- 
ретворення України. 

Слід відзначити, що в 70-х роках українська література створила 
низку творів, які з великою художньою силою розкрили і засудили 
основи буржуазного суспільства -- деморалізуючий вплив грошей, не- 
щадну експлуатацію трудящих, духовний занепад і виродження бур- 
жуазної інтелігенції («Воа Сопзігісірог», «Навернений грішник», «На 
роботі» І. Франка, «Лихі люди» Панаса Мирного, «Пропащий чоловік» 
М. Павлика). 

Розробка нових проблем, породжуваних капіталістичною дійсніс- 
тю, свідчила про зросле відчуття нового в українській літературі, про 
прагнення вловити і відобразити нові життєві процеси ї тенденції су- 
спільного розвитку. Це було наслідком не лише глибокої спостережли- 
вості письменників -- чудових знавців життя (І. Нечуй-Левицький, 
Панас Мирний), а й благотворного впливу на частину з них ідей марк- 
сизму (І. Франко, М. Павлик). Не випадково саме в творах І. Франка 
поставлені і найбільш послідовно вирішені найгостріші соціально-еко- 
номічні й морально-етичні проблеми, що відбивали процес капіталіс- 

тичного перетворення галицького суспільства. 

18.1. Лені н. Твори, т. 15, стор. 17. 

10



У той же час українська література, будучи дзеркалом життя, 
яскраво відобразила зростання визвольного руху і революційної свідо- 
мості широких інародних мас. Саме ця її характерна риса ще з біль- 
шою силою розкривається у світлі думок В. І. Леніна про літературу, 
зокрема його статті «Л. Толстой як дзеркало російської революції». 
Нечуй-Левицький у повісті «Микола Джеря», Панас Мирний у романі 
«Хіба ревуть воли, як ясла повні?», І. Франко в оповіданні «Моя стріча 
з Олексою», М. Павлик в оповіданні «Ребенщукова Тетяна» | повісті 
«Пропащий чоловік» відобразили пробудження класової свідомості се- 
лянства, його боротьбу не лише проти кріпацтва, а й проти капіталіс- 
тичних порядків, відтворили активний протест передової сільської мо- 
лоді проти патріархальних традицій, зокрема родинного деспотизну. 

Письменники-реалісти переконливо показують появу нових особ- 
ливостей визвольного руху, що надає образам селян-протестантів 
індивідуальної неповторності і відбиває типові риси вищого етапу бо- 
ротьби народу (Чіпка, Микола Джеря, Олекса Сторож). 

Якщо Миксла Джеря і Чіпка виступали носіями стихійного селян- 
ського протесту, то Олекса Сторож з оповідання І. Франка «Моя стріча 
з Олексою», будучи теж стихійним бунтарем, прагне збагнути суть 
соціалістичних ідей і тому стає на голову вище від своїх попередників 
в українській літературі. 

У літературі 70-х років робляться перші спроби відтворення за- 
родків робітничого руху на Україні («Микола Джеря») та процесу 
формування у трудящих класової свідомості («Воа Сопзігісіог», «На 
роботі», «Муляр»). 

Показово, що не лише демократичні письменники, а й представни- 
ки ліберально-буржуазного напрямку в тогочасній українській літе- 
ратурі піднімалися до гострої критики  буржуазно-поміщицького 
суспільства, змальовували у кращих своїх творах боротьбу селян проти 
поміщиків та урядовців, земських органів, відображували зростання 
свідомості народу. 

Одним з таких творів був роман О. Кониського «Семен Жук ії йо- 
го родичі». До речі, творчість цього письменника довгий час або зовсім 
замовчувалась, або подавалась у різко негативному плані без серйоз- 
них на це підстав. Тому слід всіляко вітати той перелом, що відбувся 
останнім часом у нашому літературознавстві в ставленні до спадщини 
це лише О. Кониського, а й інших українських письменників 70--90-х 
років ХІХ ст. які пройшли складний і суперечливий шлях свого роз- 
витку, але творчість яких загалом мала прогресивне значення. Уважний 
підхід до письменників, що не належали до демократичного напрямку 
української літератури, Хоча й виразно тяжіли до нього, цілком відпо- 
відає думкам В. І. Леніна про прогресивну інтелігенцію в умовах ца- 
ризму, яка йшла «до своєї мети, постійно вагаючись і потрапляючи в 
залежність від лібералізму»?. В. І. Ленін писав: «Історичні заслуги 
судять не по тому, чого не дали історичні діячі в порівнянні з сучасни- 
ми вимогами, а по тому, що вони дали нового в порівнянні з своїми по- 
передниками»"?. 

Позитивні герої названого роману О: Кониського -- Семен Жук, 
його сестра Рися, Віренко -- не належали до революційно-демократич- 
ної інтелігенції (правда, в останній частині твору, що залишилася у 

рукопису, Рися встановила зв'язок з революційно-народницькою мо- 
лоддю Петербурга) і відстоювали мирні засоби боротьби за кращу 

. І. Ленін. Твори, т. 17, стор, 87. 

. І. Ленін. Твори, т. 2, стор. 160.



долю свого народу. Проте в умовах царизму навіть їх обмежена про- 
грама полегшення економічного становища селян, піднесення культур- 
но-освітнього рівня останніх була корисною справою, оскільки сприяла 
загальному поступові і до певної міри готувала грунт для сприйняття 
масами революційних ідей. Адже не випадково і Віренко, і Семен Жук 
за свою діяльність зазнають урядових переслідувань. 

Все ж слід рішуче застерегти від ідеалізації позитивних образів у 
романі О. Кониського. Як і сам автор, його герої не належали до най- 
більш передової, революційно-демократичної інтелігенції, а були типо- 
вими лібералами-«поступовцями». 

Великим досягненням реалізму української літератури 70-х років 
було успішне вирішення проблеми позитивного героя-інтелігента, ство- 
рення образів «нових людей», типових представників революційно-де- 
мократичного руху. З цього погляду особливе значення мають твори 
Панаса Мирного «Лихі люди», І. Франка «Моя стріча з Олексою», де 
в образах головних героїв -- Жука, Телепня, Мирона Сторожа -- від- 
бито типові риси «нових людей» 70-х років, людей, які по-різному слу- 
жили спільній меті -- пробудженню народних мас до боротьби проти 
існуючого соціального ладу, за нове життя. Новаторським був образ 
Мирона Сторожа із оповідання І. Франка «Моя стріча з Олексою», що 
уособлював типові риси молодого покоління Галичини, яке стало на 
шлях боротьби під впливом соціалістичних ідей і активно пропагувало: 
їх серед народу. 

Відомо, що В. І. Леніну були близькими за своїм духовним скла- 
дом герої романів М. Чернишевського «Що робити?» і «Пролог». Обра- 
зи Рахмеєтова і Волгіна вперше в російській літературі втілювали риси 
діячів народної революції і викликали талкі симпатії В. І. Леніна. 
Тому позитивні образи інтелігентів, створені українською літературою: 
під безпосереднім впливом згаданих романів М. Чернишевського, на- 
бувають ще більшого значення. 

Поглиблення реалізму української літератури розглядуваного пе- 
ріоду виявилося також у майстерності створання видатними письмен- 
никами яскравих характерів і глибокого розкриття життєвих обставин,. 
у яких вони формувалися. Принцип соціального детермінізму став про- 
відним, а конфлікт між героєм і навколишньою дійсністю -- централь- 
ним в арсеналі образотворчих засобів І. Нечуя-Левицького, Панаса 
Мирного, І. Франка, М. Павлика. Тому образи Миколи Джері, Кайда- 
шів, Чіпки, Германа  Гольдкремера, Кольця сприймаються, як 
породження історично-конкретних обставин, а їх характери -- як ти- 
пове втілення інтелекту і моралі певного суспільного середовища. Та- 
ким чином, принцип соціального детермінізму становив свого роду 
рухомий стрижень, навколо якого розгортався діалектичний процес 
художньо-образного освоєння письменником дійсності. Особливо вра- 
жає життєвою переконливістю образ Чіпки, складна і суперечлива: 
еволюція характеру якого проходить в органічно поєднаних об'єктив- 
них і суб'єктивних обставинах, визначальними серед яких є соціальні. 

Одним з провідних ідейно-естетичних принципів реалістичного: 
творчого методу української літератури 70-х років ХІХ ст. є історизм. 
Основоположне значення для розуміння внутрішньої суті цього прин- 

ципу мають настанови В. І. Леніна про загальні закономірності проце- 

су розвитку, про необхідність розгляду кожного суспільного явища в. 

історично-конкретному плані. 
Історизм у реалістичному творчому методі провідних представни- 

ків української прози 70-х років проявлявся по-різному. Де, передусім, 
зображення подій та їх учасників на певній часовій відстані та в істо- 

12



ричній перспективі. Важливим аспектом підходу майстрів художнього 
слова до вирішення проблеми образотворення було прагнення розкри- 
ти внутрішню еволюцію людських характерів у історично-конкретних 
суспільних та побутових обставинах. Тяжіння до художньої конкрет- 
ності у зображенні реальної дійсності виявлялось також у широкому 
відтворенні етнографічно-побутового, природничо-професійного  коло- 
риту тощо. 

Принцип історизму у всіх його проявах найловніше розкрився у 
романі Панаса Мирного та І. Білика «Хіба ревуть воли, як ясла пов- 
ні?» Авторам вдалося з великою художньою силою показати історичні 
передумови того соціального лиха, що так буйно розквітло на грунті 
післяреформенсі дійсності. Глибокою ідейною і психологічною  пере- 
конливістю також позначена еволюція характеру головного героя ро- 
ману -- стихійного бунтаря, невтомного шукача соціальної правди Не- 
чипора Івановича Вареника -- Чіпки. У розвитку, в перспективі 
відтворено і народне життя (протягом більше ста років), ті зміни, які 
відбувалися після скасування кріпацтва. 

Історизм -- одна із суттєвіших особливостей реалізму повісті 
М. Павлика «Пропащий чоловік». Він виявився, передусім, у розкритті 
складної еволюції характеру головного героя твору Кольця -- типово- 
то представника галицької молоді 60--70-х років ХІХ ст. Наділений 
задатками чесної і благородної людини, що зміцніли на грунті зв'язків 
з народом, герой стає жертвою тогочасної системи освіти та виховання, 
розтлінного впливу буржуазної моралі. 

Найбільш значною спробою відтворити ідейні змагання і пошуки 
української інтелігенції 40-х--початку 60-х років минулого століття 
був роман І. Нечуя-Левицького «Хмари». Важливе значення для вір- 
ного розуміння цього роману, почасти його головного героя Павла 
Радюка, має р марксистсько-ленінська вимога  історично-конкретного 
розгляду суспільних явищ. Тому безпідставними є звинувачення І. Не- 
чуя-Левицького в тенденційності образу Радюка. І. Франко перший 
рішуче відкинув несправедливі нападки М. Драгоманова на І. Нечуя- 
«Левицького і героя його роману. Він побачив у цьому творі реалістич- 
не відбиття суспільно-політичної боротьби української інтелігенції в 
історично-конкретну добу, з її сильними і слабкими сторонами. 
Отож Павла Радюка слід розглядати як представника прогресивної 
української інтелігенції, правда, обмеженого ліберальними ілюзіями, 
що було типовим для більшості «громадівців», до яких він належав, 
Але в часи Радюка діяли й активно боролись за краще майбутнє на- 
роду революційні демократи, які пропагували і відстоювали ідеали 
народної революції. Покоління ж Радюків не пішло далі культурни- 
цтва та українофільства і стояло далеко від народу. 

Одним із суттєвіших ідейно-естетичних принципів реалізму як 
творчого методу української літератури 70-х років є психологізм. Спе- 
ціальне виділення цієї риси реалізму цілком відповідає ленінському 
розумінню сили художнього слова, яке спроможне проникнути у най- 
віддаленіші закутки людської душі. Справжня повнота і художня пе- 
реконливість людського характеру неможливі без глибокого розкриття 
його психології. ) і й я, 

Уже в ранній українській прозі намітилися виразні тенденції до 
відтворення внутрішнього світу персонажів. Проте засоби психологіч- 
ної характеристики тоді були ще досить одноманітними і майже не 
виходили за межі фольклорної традиції. і і 

В українській прозі 70-х років психологізм стає вже необхідною 
передумовою справжнього реалістичного твору, а подекуди перетво- 

13



рюється у провідний засіб розкриття творчого задуму (наприклад,. 
«Лихі люди» П. Мирного, «Воа Сопб5ігісіог» І. Франка, «Пропащий чо- 
ловік» М. Павлика). 

Новими стають і внутрішні об'єкти психологічної характеристики 
персонажів. Якщо у ранній прозі це було чуттєве начало, то тепер на 
перший план висувається відтворення людського інтелекту. Сказане 
стосується образів не лише з інтелігентного середовища, а й з простих 
селян (Микола Джеря, Чіпка, Олекса Сторож). 

Із поширенням діапазону зображення внутрішнього світу людини 
збагачуються й урізноманітнюються засоби психологічної характерис- 
тики персонажів, набуваючи все більш індивідуальних відтінків за- 
лежно від творчої манери письменника і навіть своєрідності людської 
особистості героя. Мова персонажів позбавляється "надміріної чуттє- 
вості, зайвої сентиментальності, які були властиві творам Г. Квіткь- 
Основ'яненка, навіть Марка Вовчка, а також Г. Барвінок, Д. Мордов- 
ця, В. Номиса та інших прозаїків 60-х років. 

Важливо відзначити, що в творах письменників-реалістів 70-х ро- 
ків внутрішній світ героїв -- чи то через нього -- розкривається їх власне- 
життя і навколишня дійсність («Лихі люди» П. Мирного, «Воа Сопзі- 
гісіог» І. Франка, «Пропащий чоловік» М. Павлика), чи то він лише 
поглиблює відтворення конфлікту героя з соціальним середовищем 
(«Хіба ревуть воли, як ясла повні?» Панаса Мирного, «Микола Дже- 
ря» І. Нечуя- Левицького) -- має під собою, навіть тоді, коли постає у 
формі анів, марень, видінь, глибоко життєву основу. У попередній про- 
зі -- оповіданнях О. Стороженка, навіть у ранніх творах І. Нечуя-Ле- 
вицького -- при відтворенні внутрішнього світу персонажів ще мали 
місце відступи від реалізму. 

Отже, є всі підстави для висновку про дальший розвиток реалізму 
в українській літературі 70-х років ХІХ ст. про поглиблене художнє: 
освоєння нею соціального буття народу.



ІСТОРІЯ ЛІТКРАаТУРИ 

Г. Я. НЕДІЛЬКО 

,Внеїда Котляревського 

і романтизм 

в українській літературі 

20--40-2 років ХІХ ст. 

у Енеїда» І. Котляревського була тим твором, у якому бур- 
леск досягнув своєї вершини і фактично вичерпав себе. Разом з тим 
у поемі закладені елементи майбутньої великої літератури нашого 
народу. Найсильніше новаторські тенденції проявилися в розвитку 
реалізму, але наявні вони і в елементах сентименталізму та роман- 
тизму. На нові риси поеми цілком доречно вказував А. П. Шамрай. 
П. К. Волинський зауважив, що останні частини «Енеїди» передвіща- 
ли зародження романтизму в українській літературі. Це стосується, 
зокрема, сприйняття письменником минулого України?. 

В «Енеїді», відтворюючи мандри Енея, поет раз у раз звертається 
до минулого України. Власне, сама ідея перелицювання поеми Вер- 
гілія навіяна йому сторінками історії України. 

"Поема Вергілія про зруйнування греками Трої викликала у Кот- 
ляревського роздуми про долю Запорізької Січі, зруйнованої царськи- 
ми військами 1775 р. і про долю українського козацтва. Троянці 
Котляревського багато в чому нагадували запоріжців. За це Т. Шев- 
ченко високо цінив «Енеїду». Він бачив велич поеми в тому, що її ав- 
тор 

Всю славу козацьку за словом єдиним 

Переніс в убогу хату сироти?. 

В «Енеїді» не відображено якихось конкретних історичних подій, 
але минуле відіграє в ній важливу роль. Воно служить пробудженню 
національної самосвідомості українського народу. 

Котляревський часто згадує Січ, Гетьманщину, козацтво з його 
героїзмом, походами проти ворогів, відтворює то в тій, то в іншій деталі 
козацькі порядки і звичаї. Вже перщі рядки поеми якось мірою готу- 
ють читача до сприйняття подій, пов'язаних із запорізьким козацтвом. 

У четвертій частині «Енеїди» йдеться про підготовку до війни в 
Латії, але все відбувається так, як колись у Гетьманщині (1667--1764). 
Поема насичена козацькою термінологією (сотники, сердюки, компа- 

|Д. П. Шамрай, Вибрані статті і дослідження. К., Держлітвидав, 1962, 
стор. 38. 

Ра П. К. Волинський, Український романтизм у зв'язку з розвитком роман- 
тизму в слов'янських літературах. К., «Радянська школа», 1963, стор. 4--5. 

з Т. Шевченко, Повне зібрання творів у б-ти томах, т. І. К., Вид-во АН 
УРСР, 1963, стор. 19. 

І5



нійці, значкові, бунчукові, генеральний обозний та інші). Еней висту- 
пає то козаком, то кошовим, то гетьманом. Козаками називаються не 
тільки троянці, а й рутульці. «Старшина» є і серед троянців, і серед 
латинців. 

Запорізька Січ, козацтво стали невід'ємними атрибутами роман- 
тичної поезії 20--40-х років ХІХ століття. Січ-- символ мужності й 
нескореності українського народу, а оспівування національно-визволь- 
них прагнень є однією з найхарактерніших рис романтизму слов'ян- 
ських народів. 

У поемі «Перебендя» (1839) Т. Шевченко з сумом говорить про 
те, як бандурист бувало «тяжко-важко заспіває, як Січ руйнували»"?. 
Шевченко закликає письменників відтворювати ці події («До Основ'я- 
ненка», 1839). Образ Січі цікаво вплітається в поему «Гайдамаки» 
(1841), він ніби зливається з повстанням. Коли йдеться про початок 
повстання, поет говорить про те, як Січ будували?. В епілозі, розповіда- 
ючи про поразку гайдамаків, він пише: 

А тим часом стародавню 

Січ розруйнували: 
Хто на Кубань, хто за Дунай..,5 

Мотив руйнування Січі наявний і в багатьох інших творах Шев- 
ченка («Сліпий», 1845; «І мертвим, і живим..», 1845; «Іржавець», 
1847--1858; «Чернець», 1847). 

Запорізьку Січ з її суворим військовим життям, мужність козаків 
і їх відвагу відтворює Є. Гребінка у романі «Чайковський» (1843). 
Твір сповнений епізодами, які показують вірність у дружбі. Козаки 
завжди готові допомогти своєму товаришеві, а якщо потрібно, то ки- 
нутися в самий вир бою, щоб врятувати його. 

Січ, колишні подвиги козацтва у боротьбі з Польщею виступають 
у творах романтиків різних напрямків. Згадує її А. Метлинський у 
вірші «Підземна церква» (1839). Про Січ як місце, звідки козаки хо- 
дили в похід на ворога, говориться у творі М. Костомарова «Брат 
з сестрою». 

Відтворюються в «Енеїді» і риси характеру запорожців, а саме: 
самовладання, витримка і спокій у складних і небезпечних обставинах. 
Прикладом цього може бути поведінка Енея під час відвідання пекла. 

Ці риси знайшли свій дальший розвиток:у повісті М. Гоголя «Та- 
рас Бульба» (1842). Досить згадати хоч би славнозвісний випадок з 
люлькою.  . 

Широкий відгук знайшла в «Енеїді» боротьба нашого народу про- 
ти турецько-татарських поневолювачів. Поет зневажливо говорить про 
південних (нападників, називає їх татарвою?, вважає, що турки і татари 
ніколи більше не зможуть чинити нападів на наші землі. 

Про татаро-турецькі наскоки на Україну, про героїзм народу, про- 
явлений під час захисту рідної землі, говорять і наступні письменники. 
Твори поетів-романтиків 20--40-х років густо насичені згадками про 
походи козаків у Туреччину, про боротьбу з ворогом. 

Найсильніше, з найбільшою пристрастю боротьбу козаків проти 
татар і турків показав Т. Шевченко. Про морський похід під керів- 
ництвом Івана Підкови у Царград розповідається у поемі «Їван Під- 

4 Т.Шевченко. Повне зібрання творів у б-ти томах, т. І, стор. 53. 
5 Там же, стор. 74. 
5 Там же, стор. 141. 
71, П. Котляревський. Повне зібрання творів у 2-х томах, т. І. К., 

1952, стор. 116. (Далі посилання на це видання подаємо в тексті: римська цифра -- 

том, арабська -- сторінка). 

16



кова». Логічним продовженням її є поема «Гамалія» (1849), у якій 
події розгортаються вже у Скутарі. Шевченко наголошує на визволь- 
них намірах походу: 

Не кишені трусить, 
їдемо різать, палить, 
Братів визволяти?, 

Палій в однойменній поезії В. Забіли «громив турків і татарів»?, 
а син вдови у поезії М. Петренка «Іван Кучерявий» «давно пішов з 
козаками у степ на татарів»"". Про спустошуючі набіги на Україну 
ханських орд і про визвольні походи козаків розповідається у поемі 
М. Костомарова «Брат з сестрою», поезіях Л. Боровиковського («Ко- 
зак»), М. Шашкевича («Погоня»), А. Метлинського («Чарка») та в 
інших творах романтиків. 

Якщо Т. Шевченко, М. Шашкевич, М. Костомаров оспівували пі 
походи як визвольні, то в творах, позначених рисами консервативного 
романтизму, по-іншому малювалася ця боротьба. Так, П. Куліш у 
шостій думі циклу «Україна» (1843) пише, що козаки, які ходили в 
похід з Іваном Підковою, у турків «худобу віднімали» і з «гарною 
добиченькою додому повертали». 

Українському народові доводилось вести постійну боротьбу не 
тільки з південними нападниками, а й проти шляхетської Польщі. Ця 
боротьба знайшла свій відгук у цілому ряді місць поеми Котлярев- 
ського. Двічі автор згадує ім'я Максима Залізняка. Котляревський 
називає картину, на якій зображено, «як в Польщі Желізняк ходив» 
(1, 170), а розповідаючи про Хоробрість Мезапа, пише: «Такий ля- 
хам був Желізняк» (І, 195). Поруч із Залізняком називається ім'я ще 
одного відомого учасника походів у Польщу -- С. І. Гаркуші (І, 171). 

Боротьба проти шляхти, про яку кілька разів згадується в «Енеї- 
ді», стає однією з гсловних тем для романтиків. На зорі поетичної 
творчості Т. Шевченко пише романтичну поему «Тарасова ніч» (1938), 
у якій устами народного співця прославляється переможний бій Тараса 
Трясила проти Конєцпольського. «Тарасова ніч» була своєрідною під- 
готовкою до написання найбільшого поетичного твору Шевченка -- 
поеми «Гайдамаки» (1841). Автор «Гайдамаків» не тільки оспівує 
боротьбу проти шляхетської Польщі, а й закликає до братання два 
слов'янські народи-- український і польський. До такого розуміння 
взаємин між Україною і Польщею тоді ще ніхто з письменників не 
підносився. З часу написання поеми в творах Шевченка поруч розви- 
ваються дві теми: загальнонародна боротьба за свободу проти поль- 
ської шляхти («Стоїть в селі Суботові..», «Великий льох») і заклик 
до єднання слов'янських "народів («Єретик», «Ще як були ми коза- 
ками»). 

Боротьба проти шляхетської Польщі хвилювала Є. Гребінку, який 
1843 р. надрукував поему «Богдан». Романтичний образ Палія -- борпя 
проти шляхти -- створив Л. Боровиковський («Палій»). Походи в 
Польщу оспівав О. Бодянський («Козацька пісня»). 

Із історичних подій, які згадуються в поемі Котляревського, особ- 
ливе місце займає Полтавська битва 1709 року. Вперше про неї гово- 
риться на початку третьої частини «Енеїдн», де описується морський 
похід Енея. Серед пісень, які співали троянці, були й такі, що «пол- 

8 Т. Шевченко. Повне зібрання творів 0 б-ти томах, т. І, стор. 198. 
9РВ Забіла і М. Петренко. Поезії, К., «Радянський письменник», 1960, 

стор. 124. 
Р Там же, стор. 172. 

2 Українське літературознавство, вип. 12 
17



тавську славили шведчину» (І, 113). Майже цілу строфу у поемі при- 
свячено лубенському полковнику, який вирушив "на допомогу росій- 
ським військам Петра Ї: 

Було полковник так лубенський 

Колись к Полтаві полк веде, 
Під земляні Полтавські вали 
(де шведи голови поклали) 
Полтаву-матушку спасать.. (І, 194), 

А в останній частині, у своєрідному ліричному відступі, поет за- 
являє, що йому «пора спуститись до землі» і стати на ШІведську мо- 
гилу, щоб озирнути військову силу і правильно описати битву (І, 249-- 
250) між рутульцями і троянцями. Шведська могила виступає в поемі 
як славний пам'ятник минулого, символ могутності народу. 

Полтавська битва, якою так гордився Котляревський, приваблю- 
вала передусім російських письменників. К. Рилєєв у поемі «Война- 
ровский», згадуючи події 1709 р., висловліоє думки і погляди декаб- 
ристів на швидке повстання («Уж близок час, близка борьба, борьба 
свободь с самовластьем!») ". Схвильовано звучать і слова: 

-- Готов все жертвь я принесть, -- 
Воскликнул я, - - стране родимой; 
Отдам детей с женой любимой, 
Себе одну оставлю честь!?, 

Як це нагадує відомі місця «Енеїди» про те, що тоді, коли нависає 
небезпека над рідним краєм, треба забути і батька, і матір і викону- 
вати свій обов'язок (І, 222) або про те, що для воїнів найдорожчою 
була честь (І, 211)! 

Досить широкий опис битви дає О. Пушкін в останній частині 
поеми «Полтава» (1828). Поема Пушкіна привернула увагу Є. Гре- 
бінки, і він зробив її переклад. Незважаючи на значні вади, переклад 
пушкінської «Полтави» готував грунт для розвитку романтизму в ук- 
раїнській літературі, націлював письменників на історичну тематику. 

Якщо у російській літературі є навіть поеми, присвячені Полтаві 
1709 р. то українські романтики до цих подій майже не зверталися. 
Виняток становлять кілька творів («Палій» В. Забіли, «Полтавська 
могила» М. Костомарова, «Ополчение козаков» А. Метлинського). 

У своїй поемі Котляревський згадував не тільки боротьбу укра- 
інського народу з зовнішніми ворогами, а й народні повстання. Однак, 
ставлячись з глибокою повагою до героїчної боротьби народу за не- 
залежність своєї батьківщини, поет у той же час недооцінював і навіть- 
зневажливо м висловлювався про гайдамаків. У пеклі, описаному в 

третій частині «Енеїди», поруч із волоцюгами, п'янюгами, ворожби- 
тами і злодіями караються і гайдамаки (І, 137--138). У п'ятій час- 
тині поеми Низ в один ряд ставить розбійників, негідників і гайдама- 
ків (1, 229). Тут виявилась обмеженість поглядів автора «Енеїди», 
який не схвилював насильницьких методів боротьби проти самодер- 
жавної влади. 

Якщо Котляревський неприхильно ставився до народних повстань,. 
то романтики 20--40-х років по-різному оцінювали гайдамаччину. 
Т. Шевченко оспівав загальнонародний визвольний рух у поемі «Гай- 
дамаки», захищав повстанців від "наклепів буржуазних істориків у 
поезії «Холодний яр». Л. Боровиковський, навпаки, показав їх як 

розбійників, що живуть у темному лісі, здійснюють наскоки заради 

грошей («Гайдамаки» -- уривок із казки «Відьма»). 

иКоРиьлеев, Избранное. М., Гослитиздат, 1946, стор. 97. 

2 Там же, стор. 96. 

18



Боротьба народу проти іноземних загарбників і «свого» панства 
гартувала волю людей, виробляла сильні характери, які знайшли місце 
і в літературі. ШПитання про нового героя, здатного захищати інтереси 
народу, стало на чергу дня після переможного закінчення Вітчизняної 
війни 1812 року. 

В українській літературі першим за створення образів сильних 
вольових героїв взявся І. Котляревський. Правда, він не дав творів, 
у яких би виступав такий герой, але, продовжуючи писати останні 
частини «Енеїди», змінив своє ставлення і до Енея, і до троянців. Вони 
постали перед читачем в іншому освітленні. Поет наділив їх новими 
рисами (сміливість, відвага, військова доблесть). Якщо на початку 
поеми Еней забував про свій обов'язок і, зупинившись у Карфагені, 
«годів зо два там просидів» (І, 79), то в останніх частинах він відчув 
відповідальність за своє військо. Його охопили думки про те, як пере- 
могти ворога: 

«» Еней один за всіх не спад; 
Він думав, мислив, умудрявся, 
(Бо сам за всіх і одвічав)., (І, 253). 

Енея Котляревський наділяє ще однією рисою, яка внявилась у 
зв'язку з масою, з троянцями. Еней радиться з ними і в побутових 
справах, і у військових. Ось приклади: у Сіцілії він зібрав троянців 

і сам пішов «просить у їх собі пораду» (І, 90). Після того ж, як його 
флот сильно потерпів від пожежі, він 

.-Миттю кинувсь до громади 
Просить собі у ней поради (І, 106). 

Ця риса властива і образам народних ватажків у романтичних 
поемах Т. Шевченка «Тарасова ніч» (1838) та «Іван Підкова» (1839). 
У першій, наприклад, Трясило звертається за порадою до повстанців: 

-- Отамани товариші, 
Брати мої, діти! 
Дайте мені порадоньку, 
Що будем робити?!З 

У кінці «Енеїди» в позитивному плані змальовані й інші воїни- 
троянці. Найпоказовішими у цьому відношенні є образи Низа й Еврі- 
ала, які здатні на героїчні вчинки в ім'я вітчизни. Любов до батьків- 
щини надихає їх на подвиг, надає Їм сил, стійкості у боротьбі (І, 227). 
Коли Низ не хоче пустити товариша у ворожий табір, бо така вилаз- 
ка небезпечна, а його ж чекає стара мати, то Евріал нагадує йому про 
обов'язок перед вітчизною (І, 222). 

Подібно до того, як Евріал, ризикуючи своїм життям і благополуч- 
чям матері, йде у ворожий табір, син у поемі М. Костомарова «Ластів- 
ка» сідлає коня, здіймає з стіни меч і, незважаючи на сльози матері, 
їде з полками київського князя захищати рідні землі від ворога. У 
вірші В. Забіли «Палій» козаки, що йдуть у бій, думають більше про 
свою країну, ніж про рідних. Ярема із поеми Т. Шевченка «Гайдамаки» 
найвище ставить обов'язок перед повстанцями. Після одруження він 
залишає Оксану і повертається до загонів Залізняка «ляхів кінчать». 

Література постійно звертається до фольклору. У бурлескних тво- 
рах часто використовуються казкові сюжети, жартівливі анекдоти 
тощо. І. Котляревський же починає звертати увагу. і на інший бік 

фольклору. Його цікавить народна лірична пісня, відтворення в ній 
переживань героїв, інтимна сторона їх взаємин. Найсильніше "це ви- 

із Т Шевченко. Повне зібрання творів у 6-ти томах, т. І, стор. 44. 

оч І9



явилося у п'єсі «Наталка Полтавка». Але окремі елементи, образні Й 
вислови, взяті з пісні, знаходимо і в «Енеїді», 

Для поетики ліричної пісні властива ніжність вислову, що досяга- 

ється зменшувальними формами (серденько, рученьки, голубочок, го- 
лубка, слізки). Подібні образи маємо і в «Енеїді», хоч вони і не набу- 

вають ще такого звучання, як у пісні, У деяких місцях поеми стосунки 
між Анхізом і Енеєм передаються в ліричному тоні. Так, після того, 
як у Енея згорів флот, він бачить уві сні свого батька, який радить 
йому негайно їхати до Риму, бо така воля богів. Вся розмова далека 
від бурлеску (І, 108), а слова батька під час прощання з сином дещо 
нагадують образну систему народної пісні: 

-- Прощай же, сизий голубочок! 
Бо вже стає надворі світ; 
Прощай, дитя, прощай, синочок!.. (І, 109). 

Образи голубки, горлиць використовуються в інших місцях поеми. 
Як «пара горличок невинних» (І, 228) рятується від кібця, так Низ і 
Евріал тікають від ворогів. 

Співчуттям до героїв, ліризмом насичений початок п'ятої частини 

поеми, де розповідається про тяжку долю Енея. Для характеристики 
героя використано народнопісенні порівняння. «Еней в біді, як пташка 
в клітці», він «заплутався, мов рибка в сітці» (І, 198). Тут же Еней 
бачить «страшну тучу», яка несеться на нього війною. Отже, образні 
засоби поет значною мірою підпорядковує тому, щоб викликати у 
цитача співчуття до героя. А це вже далеке від бурлеску. 

Для українських романтиків 20--40-х років ХІХ ст. теж характер- 
но використання ліричних образів, узятих з народнопісенної  пое- 
тики. Це сприяло тому, що значна частина їх творів повернулася до 
народу. Піснями стали поезії Т. Шевченка («Реве та стогне Дніпр 
широкий», «Така її доля», «По діброві вітер виє», «Тяжко-важко в 
світі жити» та ін.). Це стосується, і деяких творів Є. Гребінки («Укра- 
Інська мелодія» -- «Ні, мамо, не можна нелюба любить», «Очи чер- 
нье»), С. Писаревського («Доля» -- «Де ти бродиш, моя доле?..»), 

О. Афанасьєва-Чужбинського («Є. Гребінці» -- «Скажи мені правду, 
мій добрий козаче»), В. Забіли («Гуде вітер вельми в полі», «Не ще- 
бечи, соловейку»), М. Петренка («Дивлюсь я на небо»), М. Устияно- 
вича («Верховино, світку ти наш») та інших. 

В «Енеїді» наявні окремі романтичні зарисовки природи. Іноді це 
образ чи невеликий опис, який стоїть поряд з бурлескними картинами. 
Зразком такого пейзажу може бути початок, другої строфи друтої час- 
тини поеми, який витримано в романтичному дусі: 

Як ось і море стало грати, 
Великі хвилі піднялись, 
І вітри зачали бурхати, 
Аж човни на морі тряслись (1, 87). 

Тут у кожному рядку є образи, властиві для романтичних пейза- 
жів, але далі автор переходить на звичний для нього бурлеск. Роман- 

тичний опис природи маємо і в тій частині поеми, де змальовано ман- 

дри Енея за гілкою золотої яблуні, без якої не можна пройти до пекла 
(1, 123). 

знн МОВ в поемі і цілі строфи, витримані в стилі, близькому 

до романтизму. Такою є строфа, в якій описується рутульське військо, 

що готується до походу, і йде в своє стольне місто (І, 194). Після цієї 

картини немає навіть натяку на зниження романтичного настрою. 

Передаючи переживання Енея, схвильованого смертю Палланта, 

Котляревський підсилює їх порівнянням з природою («Як вихрі на 

20 

я 
у 
ї



пісках бушують», І, 259). Народнопісенний паралелізм, який часто ви- 
користовується в «Енеїді», пізніше став одним їз найбільш поширених 
прийомів романтичної лірики. До нього часто вдавався Т. Шевченко 
(«Думка» -- «Тече вода в синє море», «До Основ'яненка»), зверталися 
Л. Боровиковський («Бандурист»), М. Шашкевич («О Наливайку», 
«Думка» -- «Нісся місяць ясним небом»), В. Забіла («Гуде вітер 
вельми в полі»). 

В «Енеїді» природа вступає в різні стосунки з героями, Іноді вона 
співчуває їм, стає учасницею їхніх дій. Такий випадок маємо тоді, 
коли Низ і Евріал йдуть у рутульський стан: 

На те і місяць вкрила хмара, 
І поле вкрив густий туман (І, 224). 

Романтики 20--40-х років, описуючи красу людських почуттів, теж 
часто дають лагідні, спокійні, ніжіні пейзажі, у них природа ніби пере- 
живає разом з героями (Т. Шевченко, Л. Боровиковський, В. Забіла, 
О. Афанасьєв-Чужбинський). 

Із сказаного можна зробити висновок, що Котляревський у тво- 
рі, який носить бурлескний характер, вдається і до романтичної пое- 
тики, звертається до історичної тематики, до створення героїчних об- 
разів, до прославлення захисників вітчизни, що пізніше стало визна- 
чальним для романтизму розглядуваного періоду. 

Окремі елементи романтизму, що тільки-но  намічались в 
«Енеїді» і вступали у певну суперечність із бурлескним тоном поеми, 
знайшли свій розвиток у творчості поетів-романтиків 20--40-х років 
ХІХ століття. Шляхом, який лише накреслювався у Котляревського, 
пішли далі П. Гулак-Артемовський  («Твардовський», «Рибалка»), 
Л. Боровиковський («Молодиця», «Маруся», «Фарис»). Пізніше з'явля- 
ються твори А. Метлинського, М. Костомарова, Є. Гребінки, О. Афа- 
насьєва-Чужбинського та інших поетів. Романтизм завойовує нові по- 
зиції в прозі (Є. Гребінка, П. Куліш), драматургії (Т. Шевченко, 
М. Костомаров). Шлях романтизму не був легким. Бурлескно-траве- 
стійна традиція все ще давалася взнаки. Але крок було зроблено, і 
українська література в 40-х роках у баладах та історичних поемах 
Т. Шевченка досягає вершин романтизму.



Пп. м. ЛІСОВИЙ 

Перша закарпатська газета 

У суспільно-політичному і культурно-громадському житті 
народу важливу роль відіграє преса. Вона, як і література взагалі, 
має класовий, партійний характер. Прогресивна преса України-- це 
своєрідний літопис боротьби нашого народу за кращу долю. Коли ж 
появилися перші періодичні видання у нас на Закарпатті? 

Деякі радянські дослідники, зокрема М. С. Воскресенський!, ствер- 
джують, що початок журналістики на Закарпатській Україні поклала 
«Церковная газета» І. І. Раковського, яка видавалась у Будапешті 
протягом 1856--1858 рр. 

Насправді це не зовсім так. «Церковная газета» і «Церковньй 
віЬсникь для русиновь Австрийской державь», який виходив після її 
закриття, не були суто закарпатськими періодичними виданнями: Їх 
видавав канонік мукачівської єпархії Іван Раковський у Будапешті, і 
призначались вони для всіх «русинів» Австрійської держави (галичан, 
буковинців, закарпатців). 

Першим же закарпатським періодичним виданням був «Учитель», 
що його видавав викладач духовної семінарії Андрій Ріпай в Ужгороді 
від квітня до грудня 1867 р. Офіційно «Учитель» вважався «педаго- 
гическимь и народнопросвещающимь журналомь». Сам редактор нази- 
вав свій тижневник («Учитель» виходив раз на тиждень) то газетою, 

то журналом. Формат видання був невеликий - -20»032 см, обсяг-- 
4 сторінки. 

Як видно із передової статті першого номера, «Учитель» ставив 
перед собою благородні завдання: допомогти простим закарпатським 
півцеучителям, тобто учителям сільських церковно-приходських шкіл, 
піднести свій професійний рівень, наблизити їх до «загальноєвропей- 
ської культури». Видання розраховувалося також на шкільну молодь 
та простих читачів. «Непосредственная цель зтой газеть, -- заявляв 
редактор «Учителя», -- есть усовершіваніє (вдосконалення. -- ЛП. «.) 
народньхь учителей. нужду ей обьявило совЬщаніє півцеучителей 
27 февраля (1Ї марті), и такь я решился... издавати зтоть журналь сь 
ціьлью излагать ходь европейской, по части же венгерской, головно же 
русской, культурь народньхь школь,-- такь чтобь вь зтой газет пом5- 

щень били статьи и для дітей, и далбе, чтобь: нзь народного училища 

вьпущеннье вь недіБльной школі чего нибудь для них удобнаго могли 

читать. А особенно, чтобь учитель вь шнедільнне и праздничнье 

| Див; М. С. Воскресенский. Начало журналистики в Закарпатье. -- 

Ученье записки УЖГУ, т. МІ, 1952, стор. 12. 

22



дни после вечернего Богослужения вь школі читаль неграмотному на- 
роду извістия, и такь народь отнятьмь бьеіль оть вредносньхь кор- 
чемь»?, 

Газета «Учитель» стала в історії журналістики Закарпатської 
України першим світським виданням. Вона носила вузькопрофесіональ- 
ний характер, не займалася політичними питаннями і застерігала від 
цього своїх читачів. «Господамь півцеучителямть, -- заявляла газета,-- 
преискренно совітуєтся вь политику не углублятись, политика есть 
ножь, которьм'ь часто и успіБльй (досвідчений. -- ЛП. Л.) чоловіЬкь порб- 
жется..»?. У цьому яскраво виявився її консерватизм. 

Головною заслугою «Учителя» треба вважати те, що він сміливо 
розповідав усім «русинам» Габсбурзької імперії про тяжке станови- 
ще закарпатських народних шкіл і їх учителів, вимагав від властей 
уваги до них, поліпшення матеріальних умов «русинського» учи- 
тельства. 

У час появи першого закарпатського педагогічного тижневика у 
краї налічувалося понад двісті народних (сільських приходських дво- 
класних) шкіл, в яких працювало понад п'ятсот півцеучителів. Діяль- 
ність шкіл цілком і повністю підпорядковувалася церкві. Бідним 
учителем правив на селі і священик, і біров (староста), і жандарм. 
По єпархіях кількість півцеучителів розподілялася так: у Мукачів- 
ській -- 513, Пряшівській - 221, Крижській - 19. Більшість із них 
могли читати (псалтир), але не вміли писати, Із 513 півцеучителів Му- 
качівської єпархії, до якої входило понад двісті сіл, лише 51 закінчив 
гімназію і 19--так звану препарандію?, а решта мало чим відрізня- 
«лася від простих селян, темних і затурканих. Матеріальне становище 
тодішніх, як їх називали, народних вчителів було жалюгідним. Вони, 
як і селяни, нерідко займалися сільським господарством, тягнучи важ- 
ку лямку малоземельних і безземельних злидарів. Вчителів-холостяків, 
як і пастухів, селяни харчували по черзі або виділяли їм певну части- 
ну продуктів із свого господарства. 

Не дивно, що про тяжке життя півцеучителів газета заговорила 
на весь голос із перших днів свого існування. «Если мьм взглянемь на 

. теперішній бьть, православньхь п'івчихь и русскіхь злементарньхь 
учителей в Венгрій, -- писалося у першому номері газети, -- то мь1 дол- 
жнь признать ихь постепенное усовершіваніе, но вещественное ихь 
состояніе изь дня на день смутнбфе.. Доходки ихь слабке, а свібть тре- 
буеть оть нихь, чтобь дороже снабжали себя платьемь, какь то 
иногда (колись.-- П. 4.) Земля какь источникь воживленія, которую 
піьвцеучители собственньми руками воздЬБльвають, скупо воздаєть имь 
вверенная смена, діти растуть и чЬБмь будуть?» б 

«Учитель» палко виступав на захист сільського учительства, на- 
магався обороняти його від надмірного переслідування приходських 
душпастирів, які прагнули тримати сільських учителів на становищі 
слуг і батраків. Не раз газета розповідала і про тяжке становище 
міських шкіл. Наприклад, у двадцять третьому номері «Учитель» по- 
відомляв, що в Мукачевому (з метою розширення шкільного приміщен- 
ня) «самь Владика-голова єпархії» хотів відібрати одне з приміщень у 
якогось місцевого попа-управителя школи. Піп-управитель вчинив тому 

? «Учитель», 1867, 16 квітня, стор. 1. 
3 Там же. 
ї «Учитель», 1867, 25 травня, стор. 24. ; Ь Й 
5 «Учитель», 1867, 16 квітня, стор. 2. Препарандія -- школа для підготовки сіль- 

ських дяко- або півцеучителів в Ужгороді. 
9 Там же. 

23



наміру шалений опір. Осуджуючи попівський вчинок, А. Ріпай з обу- 
ренням писав: «О нещасний учитель! какь годінь ть того дблать, 
найпаче там», где у твоего корьстолюбиваго управителя и хлівь (стай- 
ня) больша, нежели твоя «комната, вь которой учишь н живешь?»?, 

Роздратований мукачівський благочинний і парох Іван Дешко не 
забарився вилаяти редактора «Учителя» на сторінках новоявленого 
ужгородського «Світа». Шалену лють викликали газетні виступи 
А. Ріпая у всього місцевого духовенства. 

Проте педагогічний тижневик не перестав сміливо виступати про- 
ти попівства, захищаючи інтереси закарпатського учительства. У двад- 
цять сьомому номері «Учителя» Ріпай опублікував велику статтю 
«Взглядь на ходь народнопросвЬБщенія», в якій вимагав від властей 
збільшення заробітної плати вчителям, пропонував прирівняти мате- 
ріальне становище сільського вчителя до становища духовенства?. 

Як бачимо, «Учитель» не був політичною газетою, але він все ж 
у якійсь мірі займався і політикою. Осудження деспотичного опікун- 
ства сільських шкіл з боку духовенства, вимоги поліпшення матеріаль- 
ного становища українських шкіл і вчительства в умовах австро-угор- 
ського гніту становлять основний політичний сенс цього першого за- 
карпатського педагогічного тижневика. 

Газета була для закарпатського малокваліфікованого вчительства 
не тільки захисником, а й порадником. На її сторінках зустрічається 
чимало настанов суто методичного характеру: які предмети, в яких 
класах і скільки годин повинні вивчатися учнями, як мають поводити 
себе діти і вчитель у класі, чим слід займатися їм під час канікул, що 
таке недільні школи і які їх завдання, які обов'язки покладаються на 
директора школи... 

Вона намагалася розповісти і про багато педагогічних «мудрос- 
тей» що таке звук, склад, крапка, мислення... Мабуть, з метою обміну 
досвідом роботи вчительства систематично публікувалися звіти про 
«пЬвцеучительськіє совещанія» в Ужгороді, Мукачевому, Хусті, Дубо- 
вому, Ганичах та ін.!? . 

Поряд з матеріалами загальноосвітнього характеру в газеті є і 
суто господарські поради, наприклад, як садити фруктові дерева і до- 
глядати за ними. Не залишалось поза увагою і закарпатське жіноцтво. 

Характеристика закарпатського «Учителя» була б неповною, коли 
б ми обминули висвітлення щним літературного життя. Наперед каже- 
мо, що на його сторінках годі шукати творів українських чи російських 
класиків. Прози ні малої, щі великої «Учитель» не друкував. Обме- 
жився невеличкими віршами, авторами яких здебільшого були місцеві 
закарпатські півцевчителі або початківці-журналісти, зокрема майбут- 
ній редактор консервативної української газети «Новьй свфть» Віктор 
Гебей, чинадіївський півцеучитель Микола Левицький, якийсь Андрій 
Берегій та інші місцеві автори. Скромний поетичний ужинок закарпат- 
ського «Учителя» позначений печаттю релігійного моралізаторства й 
містицизму. Характерним є «сирітський вірш» Андрія Берегія «За- 

мерзлая дітина». Ось його зміст. Серед могил вночі блукає бідний 
хлопчик-сиротина. Він просить рідну матір врятувати його від голоду 

і холоду. Плачучи над могилою неньки, хлопчик замерзає. Автор радіє 

з приводу його омерті, бо вона є єдикою рятівницею від горя. 

7 «Учитель», 1867, 19 вересня, стор. 91. 
8 Див.: «СвЬть», 1867, 28 вересня, за 3, 
9 «Учитель», 1867, І листопада, стор. 105--106. 

10 Див.: «Учитель», 1867, ХМ» І, 4, 10, 15 та інші. 

724



На відміну від інших закарпатських періодичних видань другої 
половини ХІХ ст. «Учитель» не встрявав у полеміку, якою повинна 
бути мова закарпатських «русинів», і друкувався «язичієм», в якому 
змішувалися місцеві діалектизми з русизмами і мадьяризмами. Однак 
він різко виступав проти мадьяризації закарпатоукраїнського насе- 
лення. Про це свідчить хоча б передостанній (двадцять дев'ятий) но- 
мер газети, в якому висловлюється обурення з приводу того, що в 
«Унгварь» (Ужгороді) «русскіе надписи всь стерлись», що в «патрі- 
архальной церквь Унгварской уже за полгода не по русски держится 
проповідь»!, що в самому просвітительському руському товаристві 
Василя Великого в Ужгороді нехтується рідна мова. Ба, навіть на 
хрестах покійників не дозволялося робити «руські» надписи. В усьому 
вже відчувалася хижа рука єпіскопа-мадьярона Панковича... Осуджен- 
ня цього засилля було іна той час, безперечно, явищем позитивним. 

Підсумовуючи сказане, підкреслимо, що газета порушувала бага- 
то питань. Матеріали тематично об'єднувались і друкувались під руб- 
риками «Педагогическое умничество», «Известія», «Почта», «Конкурсь», 
«Литература», «Для дамь» та ін. До речі, під рубрикою «Для дамь» У 
дев'ятнадцятому -номері «Учителя» А. Ріпай повідомляв місцевих 
«русскіхь баришень», що він може, коли вони бажають, виписати для 
них московський «Женский в'бстникь», петербурзький ілюстрований 
журнал «Ваза» та інші російські видання"!?, 

Це, здавалося б, буденне повідомлення (наводить на думку, що 
закарпатський «Учитель» мав зв'язки з Петербургом і Москвою. Біль- 
ше того, якимись невідомими нам шляхами він потрапляв у далеку 
російську столицю. Підтвердженням цього є такий факт. Наші роз- 
шуки Ріпаєвого тижневика на Україні, зокрема в бібліотеках Львова 
та Закарпаття, виявились безрезультатними. А в Ленінградській пуб- 
лічній бібліотеці імені Салтикова-Щедріна нам пощастило знайти 
повний комплект закарпатського «Учителя». І потрапив він до Петер- 
бурга ще в 1867 році! 

Яким же було зовнішнє оформлення «Учителя»? Про якусь жур- 
налістську майстерність говорити не доводиться. Хоч А. Ріпай і нази- 
вав своє видання журналом, це була всього-на-всього звичайнісінька 
газетка з шаблонною довгогранковою версткою, без ілюстрацій. Вихо- 
дила вона з великою кількістю помилок, а мова її («єязичіє») була 
малозрозумілою для читачів. 

Недоліки мовно-стилістичного і технічного характеру не могли не 
вплинути їна передплату і популярність Ріпаєвого тижневика серед 
закарпатоукраїнського вчительства. За даними самого редактора, 
тижневик передплачувала лише третя частина вчителів!З, Пояснюється 
це і тим, що не кожен вчитель мав можливість передплатити газету, 
яка коштувала чотири форінти. Між іншим, одного разу Ріпай вніс 
пропозицію, аби його газета виписувалась для сільських народних 
шкіл на кошти церковних общин, але духовенство, яке вбачало в 
«Учителеві» свого духовного супротивника, виступило проти цього. 

На початку нового (1867--1868) навчального року Ріпай зменшив 
річну ціну за передплату на газету до трьох форінтів, але кількість 
передплатників збільшилась тільки на 16 «пренумерантовь»". Почи- 
наючи з листопада (Х» 28), «Учитель» виходив лише тричі на місяць. 

Її «Учитель», 1867, 2 грудня, стор. 113--114. 
І2 «Учитель», 1867, 22 серпня, стор. 76. 
З Див. «Учитель», 1867, 25 травня, стор. 24. 
й «Учитель», 1867, 17 жовтня, стор. 101.



Редактор у кожному номері звертався «Кь пренумерантамт» з прохап- 

ням-закликом підтримати його видання, обіцяв, що «сь новьш'ь годомь 

зта газета вь лучшемь форматЬь появится и больше сь школьньми 

предметами будеть заниматься, будеть умЬБльньйшею»!? (кращою. -- 

П.Л.). Але в 1868 р. закарпатському «Учителю» бачити світ не суди- 

лося. 13 грудня 1867 р. вийшов його останній, тридцятий, номер. 

Причиною закриття газети були не стільки матеріальні інестатки, 

скільки те, що вона наважилася підняти толос на захист закарпат- 

ського вчительства і виступала проти мадьяризації краю. Це, зрозумі- 

ло, йшло врозріз з офіціальною урядовою політикою будапештської 

буржуазії та її закарпатського духовного наставника -- єпіскопа Пан- 

ковича. 
Щоправда, у вересні 1871 р. А. Ріпай спробував відновити своє 

видання. Він навіть віддрукував «Возваніе кь передплать на газету 
«Учитель», в якому обіцяв відновити своє видання «вь суботу оть 

15-го октября»!5, Але, як видно, урядові власті не дозволили продов- 
жувати випуск небажаної «русинської» газети. 

Незважаючи на недовгий час свого існування та мовно-стильові 

вади і консерватизм, ужгородський «Учитель» поклав початок світ- 

ській пресі іна Закарпатті. Більше того, це було одне з перших педа- 
гогічних періодичних видань на Україні взагалі. 

15 «Учитель», 1867, 30 грудня, стор. 115. 
і6 Див. вставку до підшивки «Учителя», що зберігається в Ленінградській па- 

гуковій бібліотеці ім. Салтикова-Щедріна.



ДО. Й. КОЦЮБА 

Опанас Марнович 
і Олександр Сєров 

В ндатний український фольклорист Опанас Васильович Мар- 
жович мав дружні, творчі стосунки з російським композитором і музи- 
кознавцем Олександром Миколайовичем Сєровим. Ці зв'язки йшли по 
лінії фольклористичних інтересів та поглядів на пісню як джерело 
пізнання художньої скарбниці народу. Вони особливо яскраво про- 
явились під час вивчення і дослідження Сєровим і Марковичем музики 
української народної пісні. 

Тому вважаємо необхідним поставити й висвітлити питання про 
творчі зв'язки російського композитора й українського фольклориста 
в період написання Сєровим важливої наукової праці «Музька южно- 
русских песен»! та підготовки репертуару і обробки пісень для концер- 
ту, присвяченого пам'яті Т. Г. Шевченка. 

Безперечно, задум композитора дослідити особливості української 
народної пісні, проаналізувати її музично-поетичні якості був близьким 
О. В. Марковичу. Фольклорист дав Сєрову багато текстів пісень з 
мелодіями. Це сталося після повернення Марковича з-за кордону до 
Петербурга. Тут він жив з вересня 1860 до червня 1861 р., мав тісні 
стосунки з гуртком журналу «Основа». Як згадують сучасники, О. Мар- 
кович разом з Шевченком, Кулішем, Костомаровим, художником 
Трутовським, Афанасьєвим-Чужбинським бував (на щотижневих поне- 
ділках -- зборах співробітників «Основи» 2. Можливо, саме він пореко- 
мендував Сєрову подати статтю до «Основи». 

У своїй праці «Музька южнорусских песен» О. М. Сєров вперше 
поставив питання про наукове дослідження української народної 
музики та мелодійної структури пісенної творчості, орієнтуючи фоль- 
жлористів іа активне збирання й вивчення важливих з цього погляду 
матеріаліві. 

Потребу наукового вивчення народної пісні в сукупності усіх її 
«елементів, зокрема тексту й музики, усвідомлював і Маркович. У своїй 
роботі фольклориста він, маючи великі музичні здібності, керувався 

| Ця стаття вперше була надрукована в кн. ПІ і ТУ журналу «Основа» за 
1861 р. 

Вл. Ф. Пантелеев. Из воспоминаний прошлого. М.-Л., Академия, 1934. 
«стор. 170--17Ї1. 

з Зауважимо, що в 50-х роках ХІХ ст. на Україні уже був посилений інтерес 
до публікації та вивчення мелодій українських народних пісень. Цікавими є збір- 
ники: «Южнорусские песни» М. Маркевича (1857), «Записки о Южной Руси» (1857, 
т. П)--25 мелодій пісень з текстами А. Маркевича, «Южноруські пісні з голосами» 
А. Маркевича (збірник виданий з допомогою Г. Галагана 1857 р.) та ін. 

27



методом найточнішого запису не лише тексту пісень, а й їх мелодій. 
Олександр Лазаревський говорив про нього як про знавця духовної 
скарбниці народу, який «наполегливо вивчав народну музику»". В 
листі до О. Лазаревського Маркович засвідчив про задум вивчати, 
досліджувати мелодії пісень свого збірника?. 

Опанас Маркович відомий і як композитор. «Він мав незвичайні 
музичні здібності, прд що й довів, написавши партитури до двох мало- 
російських оперет «Наталка Полтавка» і «Чари»б, Із спогадів очевид- 
ців постановки «Наталки Полтавки» за партитурою і режисурою Мар- 
ковича він постає перед 'нами не тільки як знавець народної пісні й 
музики, а й як талановитий митець, що прагнув розкрити за допомо- 
гою музичних образів співучу душу народу". 

Дмитро Маркович, племінник фольклориста, звернув увагу на 
вміння дядька Опанаса надзвичайно точно записувати мелодії народ- 
них пісень?, на те, що він не псував пісніо «покращанням», скорочен- 
ням, змінами тощо, а вважав єдино правильним -- записувати так, як 
вона звучить у народного виконавця. 

Будучи справжнім  фольклористом, знавцем народної пісні, її 
музичної структури, О. Маркович радо допомагав своїм досвідом, 
знаннями, матеріалами письменникам, шфольклористам,  видавцям- 
упорядникам. Він і О. Сєрова познайомив із своїми записами україн- 
ських пісень, інаспівував їх, розкриваючи своєрідність і манеру вико- 
нання в народі, давав до них пояснення, історичні коментарі. 

Об'єктом дослідження у науковій праці Сєрова стали такі пісні: 
«Побратався сокіл з сизокрилим орлом», «Гей гук, мати, гук», «Хата 
моя рубленая», «Помалу-малу..», «Ой колись були ярії пшениці», «Ой 
там на моріжку поставлю я хижку». Про те, що їх подав йому 
О. В. Маркович, засвідчив сам композитор: «Мелодії, які тут будуть 
видані, повідомлені Оп. Вас. Марковичем»?. 

Однак. в радянському музикознавстві зустрічаються щодо цього 
прикрі неточності. В одній із спеціальних статей читаємо: «Шість пі- 
сень в обробці Сєрова міцно ввійшли в репертуар співаків. Мелодії 
їх, до того ніде не опублікованих пісень, були записані з уст народу 
М. Марковичем і турботливо відредаговані рукою Сєрова»!?. Таке 
твердження суперечить історичній правді. Щоб переконатися в цьому, 
досить звернутися до самої статті як першоджерела істинності фактів. 

О. М. Сєров надавав особливого значення манері виконання народ- 
ної пісні, звертаючи увагу на роль «найтонших переливів голосу». «Під 
час обробки пісень, -- писав Сєров,-- ми будемо далекі від будь-якого 
намагання «блеснуть» віртуозною стороною гармонічної справи, похи- 

зуватись якимсь контра-пунктом»"". у 

Композитор, вважаючи Опанаса Марковича справжнім знавцем 

українських пісень, вказував на його вміння дуже точно записувати 

тексти й мелодії. «Тут будуть запропоновані читачам, - наголошував 

музикознавець, -- пісні, записані з уст народу, пайвірніше щодо тексту 

4 «Киевская старина», 1892, вересень, стор. 408. 
5 Там же. ! и б 

5 М. 3. А. В. Маркович (биографическая заметка). Чернигов, 1896, стор. 22. 

(М. 3. -- Марія Загірна). 
? «Киевская старина», 1893, квітень, стор. 64. 
- рам же. но о 4 
«Основа», 1861, ки. ГУ, стор. ЗІ. й 

юр, Шеф фер. вна теми в творчестве А. крови. -- У б Из исторни 

русско-украйнских музмкальньх связей. М., Госмузиздат, 1956, стор. 97. 
п'єОснова», 1861, кн. ТУ, стор. 9. 

28



їй музики, ще й притому майже виключно такі пісні, які ще не були 
7 ні в одному із друкованих збірників малоруських мелодій»!?, 

О. В. Маркович не лише наспівував мелодії. Композитор писав: 
«Він же (Оп. Маркович. -- О. К.) зі своїм щасливим слухом був і за 
головну живу перевірку гармонічної обробки кожної окремої пісні»!З. 
Сєров прислухався до порад Марковича, бо бачив у ньому однодумця. 
Це відмічали й сучасники, зауважуючи, що «Сєров душею й хистом 
музичним був рідним братом Опанасові»"". Ось характерний епізод з 
їх спільної праці над піснею: «Заходжу я до Сєрова і бачу таку сцену: 
Сєров і Маркович, обнявшись, сидять на дивані і цілуються, раюоючи 
українською мелодією»! -- згадував Таволга-Мокрицький. о було 
справді дружнє й плідне творче єднання російського композитора й 
українського фольклориста. 

Композитор вважав Марковича незаперечним авторитетом у розу- 
мінні народної пісні й музики. Крім того, Сєров цілком поділяв ме- 
тодику запису пісень О. Марковича та його манеру виконання. Манера 
співу Опанаса Марковича була близькою до народної і, звичайно, 
паближалась до зиконання пісень Т. Г. Шевченком. Дмитро Ревуцький 
про це писав: «Лисенко сам казав. мені кілька разів, що стиль «народ- 
ного» виконання пісні вимагає завжди на хореїчному закінченні спі- 
вати так, щоб другий ненаголошений склад тільки «намічався», а не 
вимовлявся. М. В. зазначав, що «так співали всі гарні співці з інароду», 
що так співав і Шевченко (як передавав йому про це О. В. Маркович). 
Що такої традиції дійсно додержувався О. В. Маркович, видно хоча 

б з того, що О, Сєров у піснях, здобутих від О. В. Марковича, на кін- 
цевому не наголошеному складі ставить р або рр»'?. 

Маркович надавав немалої ваги коментарям, про що свідчить 
його стаття «Местньй варнант нсторической песни о Нечае, брацлав- 
ском полковнике Богдана Хмельницкого»!?. Він, безперечно, радив і 
Сєрову розкривати історичну суть лісні й щиро допомагав йому своїми 
знаннями. 

О. М. Сєров не міг обійти цінних відомостей з історії України, 
побуту, мистецтва, які добре знав Опанас Маркович!8. Вони лягли в 
основу певних суджень і тверджень автора статті. Не дивно, що опуб- 
ліковані Сєровим історичні пісні вражають і глибиною змісту, і вираз- 
ністю мелодійного малюнка. Їх супроводять поширені історичні ек- 
скурси. Таким є, наприклад, коментар до пісні-веснянки «Ой там на 
моріжку», в якому йдеться про Ієремію Вишиневицького'?. 

Між іншим Маркович інадавав цій пісні великого значення, роз- 
шукував нові варіанти її, які правдивіше, точніше відображали б 
історичні події 40-х років ХУП ст. на Україні, зокрема оточення Ієре- 
мії Вишневецького з частинами польського війська в м. Збаражі 
1649 року. Наполегливі пошуки увінчались успіхом: він записав ще 
два варіанти цієї чудової пісні. 

і2 «Основа», 1861, кн. ПІ, стор. 21. 
із Там же, кн. ТУ, стор. 91. 
М «Зоря», 1892, ч. 23, стор. 456. 
І6 М. 3.. А. В. Маркович (биографическая заметка), Чернигов, 1596, стор. 22. 
і6 М. Лисенко. Повна збірка творів, т. ТУ. Народві пісні для хору, вип ХІМ. 

Побутові пісні. Муз. редакція Л. Репуцького, статті та примітки Д. Ревуцького. 
Х.--К., «Література і мистецтво», 1932, стор. 47. 

І? «Черниговскне губернскне ведомости», 1851, М» 50--51. 
ІВ Маловідомим є факт, що Маркович мав намір ще в 40-х роках створити 

разом з М. І. Гулаком популярну історію України. (Див. «Киевская старина», 1900, 
лютий, стор. 267). 

і9 «Основа», 1861, кн. ТУ, стор. 107. 

29



У статті О. Сєрова опубліковано лише 6 пісень, проте в його 
розпорядженні перебував різнорідний і цікавий пісенний матеріал, 
зібраний в різний час О. В. Марковичем. Це засвідчив сам композитор: 
«У відборі й групуванні матеріалів ми будемо триматися різноманіт- 
ності. В кожну групу будуть зібрані пісні, по можливості, різного хо- 
рактеру. Щодо цього поле українських мелодій надзвичайно розмаї- 
те»?, І далі: «Обробка технічна й критична достатньої кількості ви- 
браних і раніше не друкованих ще південно-руських мелодій замкнеть- 
ся розбором найкращих з досі виданих збірників українських пісень...»?!. 
(Підкреслення наше. -- О. К.). 

О. Сєров мав намір зіставити деякі пісні з відповідниками в опуб- 
лікованих збірниках??. Це допомогло б виявити варіанти мелодії пісні, 
записані в різних місцевостях, а також показати, наскільки гармонічна 
обробка композитора того чи іншого зразка інаближається до харак- 
теру української народної музики. На жаль, друкування праці О. М. Сє- 
рова припинилось і заключна стаття, в якій він обіцяв зробити вис- 
новки з власних матеріалів і критичного огляду та аналізу відомих 
збірок українських пісень, так і не з'явилася на світ. 

Таким чином, велика кількість зібраного О. В. Марковичем пісен- 
ного матеріалу, що був у розпорядженні композитора, не знайшла - 
подальшої наукової розробки й теоретичного обгрунтування. Але й те, 
що зроблено, мало велике значення для розвитку української фолькло- 
ристики й музикознавства. 

Та на цьому творча робота 0. Сєрова і О. Марковича над укра- 
їнськими піснями не припинилась. Вона була продовжена під час 
підготовки й гармонічної обробки композитором репертуару для ви- 
конавців концерту, присвяченого пам'яті Т. Г. Шевченка. 

Концерт відбувся в Петербурзі 27 квітня 1861 року. Він викликав, 
до речі, інтерес у агентів ПІ відділу?. В цьому концерті взяли участь 
провідні артисти російської оперної сцени М. Леонова, Ф. Нікольський, 
а також С. С. Гулак-Артемовський. Виконувались в основному укра- 
їнські пісні. Гулак-Артемовський, крім виконання у власній інтерпрета- 
ції пісні «Стоїть явір над водою», проспівав також романс Ф. Глінки 
на слова В. Забіли «Гуде вітер вельми вв полі». Три пісні в обробці 
Сєрова були виконані жіночим, чоловічим та мішаним хорами. 

Опанас Маркович підбирав пісні для виконавців, щиро турбувався 
про позитивні наслідки концерту. Як видно з листування, О. М. Сєров 
заохочував взяти в ньому участь виконавців-співаків?. Обом їм 
хотілося, так би мовити, випробувати ка глядачеві і слухачеві те, що 
було зроблено (ними щодо гармонічної обробки українських народних 
пісень. Наприклад, у концерті мала прозвучати у виконанні жіночого: 
хору аранжована й оркестрована композитором пісня-веснянка «ОЙ 
там на моріжку». 

А. В. Побратим (вважаємо, що цей псевдонім має пряме відно- 
шення до О. В. Марковича -- побратима О. М. Сєрова) в статті «Кон- 
церт 27 апреля»? дав докладний опис труднощів, що виникали під час 
підготовки програми. Він писав: «Треба було ознайомити тих, що не 
знали української мови й народної нашої музики.., за короткий час 

2 «Основа», 1861, кн. ТУ, стор. 91. 
2 Там же, стор. 92. 
22 Там же. 
23 ПДІАМ, ф. 109, оп. 1, од. зб. 1937, Хо 230. : 
о Из истории русско-украйнских музькальньх  связей. М. Госмузиздат, 1956, 

стор. 100. 
Р щ «Основа», 1861, кн. МІ, стор. 143--160. 

30



передати виконавцям манеру народного співу-- цю живу чарівність- 
природіності, виключаючу всяку манірність, напруженість, чужі при-- 
краси»? б 

Як бачимо, Маркович дуже серйозно поставився до підготовки 
пісень виконавцями, він особливо дбав про відтворення манери народ- 
ного співу. А що фольклорист добре розумівся на цьому, не раз під- 
креслювали сучасники. Одні згадували: «В Опанаса був неабиякий 
музичний талант. Народну пісню й голоси її він не тільки знав, як. 
ніхто, але він жив нею, він розумів її душу»?. Інші наголошували на 
основній участі Марковича у підготовці пісенного матеріалу для кон- 
церту: «Концерт, споруджений у Петербурзі... на запомогу Шевченко- 
вим братам і сестрам, найбільш за всіх взяв праці у Марковича. Ві- 
домий маестро Серов заводив до того концерту в ноти українські пісні 
під проводом Марковича»?8. 

Безперечно, в цьому є немала доля правди. Адже О. М. Сєров, як 
зауважують сучасники, «не мав можливості бути присутнім на спів- 
ках і ледве попав випадково на репетицію, що закінчилась за годину 
перед концертом»?. Композитор сидів на гауптвахті за те, що на кон- 
церті Лазарєва відверто висловив протест проти його змагання з Бет- 
ховеном. Тому під час написання хорових партій, що так прикрасили 
концерт, Сєров, як зауважив згодом О. Маркович, «був паралізований 
несприятливими випадковостями й невдачами», бо не мав під рукою: 
інструмента і не міг перевірити написане??, 

Звичайно, концерт мав позитивні й хибні сторони. Через те появи: 
лись і різні рецензії, висловлювання, тим більше, що він повинен був. 
практично ствердити окремі положення наукової розробки музики ук- 
раїнських пісень О. М. Сєровим. Дуже гострим, наприклад, було реа- 
гування на концерт П. О. Куліша, що знайшло своє вираження в його: 
листі до редактора газети «Северная пчела». 

П. Куліш, знавець різних жанрів фольклору, а особливо дум і 
пісень, вважав їх недоторканими і тому дуже критично ставився до 
композиторської обробки мелодій. Свій виступ проти організаторів. 
концерту, проти виконавців українських пісень, які не донесли своє-- 
рідності народного співу, він пов'язав з питанням боротьби проти тих, 
що «під іназвою української поезії профанують вимотливий характер. 
і смак українського народу»?!. Куліш писав: «Вибрані були пісні гірші 
із гірших за мелодією і змістом; якщо ж і попали в концерт... прекрас- 
ні твори народної музики, то вони були спотворені антинародним ви- 
конанням»??. 

Приводом для такого серйозного закиду послужили деяка необі- 
знаність виконавців із специфікою української пісні, непідготовленість. 
хорів і помилки, допущені самим диригентом-композитором О. М. Сє- 
ровим під час виконання хорових пісень. «Нам дуже жаль, -- говорив 
Куліш, -- що неукраїнські співаки й співачки довірливо уявили, що 
мають справу із знавцями (підкреслення Куліша. -- О. К.) народної 
музики, а ті своїми порадами знищили в їх співові те, що було б для 
нас найдорожчим -- знищили характер народної музики, який... пере- 
ніс би наші душі в нашу милу, поетичну вітчизну». 

25 «Основа», 1861, кн. МІ, стор. 144--145. 
27 «Зоря», 1892, ч. 23, стор. 456. 
В 

29 
«Правда», 1889, т. ТУ, вип. ХІ, стор. 113. 
«Северная пчела», 1861, 25 травня. 

з9 Там же. 
З «Северная пчела», 1861, І травня. 
32 Там же. 
33 «Основа», 1861, ки. МІ, стор, 147--148, 

ЗІ



Особливо різко виступив Куліш проти С. С. Гулака-Артемовського, 
який «одній народній пісні надав власний антниукраїнський наспів 
(йдеться про пісню «Стоїть явір над водою». -- 0. К.), а замість іншої 
виконав бездушний і потворний романс п. Віктора Забіли», 

Зауважимо, що Куліш і раніше у статті «Про гру п. Артемовсько- 
го в малоросійській опері «Москаль-чарівник» вимагав від співака най- 
серйознішого ставлення до народної пісні. Він писав: «Не розуміємо, 
для чого на цей раз п. Артемовський замінив цей вічно дорогий укра- 
їнській думі спогад (йдеться про пісню «шли ляхи на три шляхи». -- 

О. К.) пустою пісенькою.. «Гуде вітер вельми в полі»... Дивно чути з 
уст чумака пісню, створену плохеньким малоросійським віршописцем 
Забілою...»і2.Тут же Куліш наголошував, що митець заради правди по- 
винен відбирати виразні пісенні зразки, важливі для створення 
образу?5. 

Зрозуміло, літературна за походженням пісня романсового харак- 
теру, введена в програму концерту поряд із довершеними зразками на- 
родної пісенності, не могла задовольнити Куліша як теоретика «етно- 
графічної достовірності». До речі, Куліш гостро критикував тільки ук- 
раїнську частину концерту. «Що стосується інших п'єс, то вони були 
підібрані ії виконані чудово»?7, - - підкреслював він. 

У цій негативній оцінці концерту проглядається скептичне ставлен- 
ня Куліша до першого наукового дослідження музики української пісні. 
Очевидно, він, щиро й радо вітаючи публікацію народних мелодій, не 
міг уявити потреби композиторського втручання вних. 

Відповіддю на виступ Куліша була стаття О. Марковича, в якій 
дано протилежну оцінку і концертові, і роботі диригента-музикознавця 
О. М. Сєрова. О. Маркович наголосив на ролі композитора Сєрова в 
прекрасному заході популяризації української (народної пісні та музи- 
ки за допомогою наукового дослідження, розкрив об'єктивні причини 
деякої невправності виконання. Він писав: «Композитор не лише не 
мав часу виправити помилки, наявні в партіях, або надати витримку й 
енергію інструментам і голосам, але із побоювань, щоб не збити вико- 
навців на єдиній пробі перед самим концертом, не міг виправити навіть 
власних помилок: наприклад, не міг прискорити такт в чоловічому ма- 
лоросійському хорі і в першій половині першої пісні жіночого хору, 
прибрати, поставлений в середині пісень фермат, що надавав їм якийсь 
чужий, почасти театральний характер»?8, В іншому місці Маркович за- 
уважував, що «у співові недоставало вільних і сміливих переливів, ви- 
кликаних характером виконання пісень самим народом»?? (підкреслен- 
ня наше, -- О. К.). 

О. В. Маркович пояснював помилки, помічені під час виконання 
хорових пісень, не протиприродною аранжировкою їх, а недостатньою 
підготовкою. Він був далеким від прагнень перекреслити ці потрібні 
практичні починання, що знайшли теоретичне осмислення в їнауково 
обгрунтованій статті російського композитора. І вважав інесправедли- 
вим обвинувачення прихильних артистів-співаків, любителів-учаосників, 
а над усе Сєрова"?. 

зм «Северная пчела», 1861, І травня. 
35 «Русский вестник», 1857, кн. 2 (грудень), стор. 227. 
30 Там же. 
зт еСеверная пчела», 1861, І травня. 
зв «Основа», 1861, ки, МІ, стор. 154 (Див. також: «Северная пчела», 1861, 25 

травня). 
29 Там же. 
19 «Основа», 1861, ки. УІ, стор. 154. 

32 

- 
мк 

ро
ль



Опанас Маркович, розуміючи велику роль пісенної творчості в 
розвитку музики й невідкладну потребу в науковому дослідженні Її, 
перший в українській фольклористиці 60-х років ХІХ ст. дав об'єктивну 
позитивну оцінку видатному зачинателю в цій галузі, музикознавцю |і 
композитору Сеєрову. Він писав: «О. М. Сєрову залишаються не дорі- 
кання, а найповніша, найглибша подяка щирих друзів Шевченка і 
справжніх шанувальників його великої пам'яті. Нашому критику му- 
зикальному, ім'я якого з пошаною промовляється в музикальній НІі- 
меччині, і талановитому композитору, яким він раптом себе показав 
перед нами, належить тепер честь першої значної вченої розробки на- 
родної української музики; йому ж і наша гаряча любов на все життя, 
живий струмінь тієї любові, яку кожен українець почуває до чарівних, 
глибоких, задушевних пісень своєї милої вітчизни»" (підкреслення на- 

ше. -- О. К.). 
Полеміка точилася, здавалося б, навколо концерту. Насправді во- 

на відбивала різні погляди в українській фольклористиці на народну 
пісню та музику, на їх вивчення, наукове дослідження та значення для 
класичної музичної спадщини. О. В. Маркович, безперечно, виражав 
погляди представників прогресивного мистецтва. 

Можна вважати, що спільна праця з Марковичем над українськи- 
ми народними піснями привела композитора Сєрова на шлях науково- 
го підходу до вивчення російської народної пісні, зокрема в статті 
«Русская народная песня, как предмет науки» (1870). 

Обидва митці дивились на піоню як іна джерело пізнання життя 
народу, його національної самобутносгі, осмислювали її дійову силу, 
життєвість і роль у розвитку реалістичного напрямку класичної музики. 

4 Там же, стор. 153--154. 

3 Українське літературознавство, вип. 12



М. Я. ГОЛЬБЕРГ, Д. М. КУЗИК 

І. С. Нечуй-Левицький і Байрон 

На перший погляд, саме зіставлення цих двох імен вигля- 
дає свого роду літературознавчим парадоксом. Здається, що може 
бути спільного між творцем «Каїна» та «Паломництва Чайльда Га- 
рольда» і автором «Миколи Джері» та «Кайдашевої сім'ї»? Насправді 
ж Нечуй-Левицький протягом всього свого творчого життя внявляв ве- 
ликий інтерес до постаті англійського романтика, до його образів, 
приділяючи особливу увагу їх суспільній функції. Вивчення вислов- 
лювань Нечуя- Левицького про Байрона допомагає глибше зрозуміти 
внутрішній світ українського письменника, повніше висвітлити його 
естетичні погляди. Разом з тим воно дає змогу поставити деякі важливі 
питання, зв'язані з проблемою міжнародних взаємин української лі- 
тератури, із загальними теоретичними проблемами дослідження взає- 
модії і взаємозв'язків національних літератур взагалі. 

Творчість письменника - - складна діалектична і динамічна єдність, 
яка охоплює всі завершені і незавершені його твори!. При вивченні 
цієї єдності як системи дослідник повинен враховувати закономірність 
і необхідність всіх її елементів, бачити місце і функцію кожного з 
них у тому складному цілому, до якого вони входять. Саме така по- 
становка питання передбачає, крім всього іншого, вивчення внутріш- 
нього світу письменника у його соціальній і психологічній обумовле- 
ності, виявлення його естетичних смаків і уподобань. А коли йдеться 
про ці смаки і уподобання, важливо визначити і коло читацьких інте- 
ресів письменника. 

Шлях від читацьких вражень до власної творчості завжди дуже 
складний. Вивчення читацьких інтересів письменника не може бути 

самоціллю.Його треба підпорядковувати більш широким завданням. 
І, звичайно, ні в якому разі не слід думати, що всі читацькі враження 
письменник втілює в своїй творчості. Вони вступають у складну взає- 
модію із спостереженнями письменника, з його життєвим і творчим 
досвідом. Шлях від того чи іншого імпульсу, одержаного в результаті 
читання, до створення оригінального образу інколи дуже важко про- 
стежити. Проте є такі випадки, коли в творі ми зустрічаємо своєрідні 

сигнали, які дозволяють нам включити його в певний історико- літера- 

турний контекст, розглянути в плані літературних традицій і міжліте- 
ратурних контактів. Такими сигналами можна вважати ремінісценції, 

| Див: Г. А. Гуковский. Реализм Гоголя. М--Л. ГИХЛ., 1957, стор. 

21--26. 

34



роль яких у структурі твору нещодавно спробував визначити чехосло- 
вацький дослідник Д. Дюришин?. На думку Дюришина, ремінісценція 
є одним з проявів впливу однієї літератури на іншу. Можна додати, 
що питання про літературні ремінісценції пов'язане і з проблемою 
життя, функціонування літературного образу. 

Всі ці питання постають і перед дослідником творчості І. С. Нечуя- 
Левицького. Радянське літературознавство багато зробило в справі 
вивчення його творчості. З праць О. І. Білецького, Н. Є. Крутікової 
та інших дослідників він постає перед нами як письменник-демократ, 
високоосвічена 1 культурна людина, справжній гуманіст. 

У даній статті ми "робимо спробу дещо розширити уявлення про 
естетичні смаки і уподобання; письменника, про його читацькі інтереси. 

29 вересня 1900 р. Нечуй-Левицький у листі до Наталії Кобрин- 
ської іназвав Байрона, Шевченка, Діккенса, Тургенєва своїми «улюб- 
леними поетамн»?, Нашу увагу привернуло не стільки це висловлю» 
вання, скільки той контекст, в якому воно знаходиться. Тут ім'я ро- 
мантика Байрона стоїть поруч з іменами видатних представників реа- 
лізму. Нечуй говорить про вогняну пристрасність, високу поезію цих 
митців, про те, що їх об'єднує, а ще про те, що відрізняє, хоч в інших 
випадках він буде спеціально спинятися на деяких специфічних рисах 
творчого методу Байрона. 

Перша своєрідна зустріч Нечуя-Левицького з Байроном відно- 
ситься до часу інавчання Нечуя в духовному училищі у Богуславі. 
Згадуючи про свою участь в училищному хорі, він писав: «..ми вчили, 
під грання скрипки Билінського старовинні канти: «Проснется день, 
его краса, увижу божий свет. Увижу море, небеса, а родинь уж нет» 
(вольний переклад початку поеми Байрона «Чайльд Гарольд»), «Ми 
тебя любим сердечно» і т. д. (Х, 45). Тут Левицький цитує уривок із 
зробленого Іваном Козловим перекладу прощальної пісні Чайльда Га- 
рольда. Цей переклад Козлова, покладений на музику, став популяр- 
ною російською міською піснею. Зауважимо, що Козлову належить 
цілий ряд перекладів творів англійських поетів. Своїми перекладами 
він підготував щросійську літературу до більш поглибленого розуміння 
нової англійської поезії". При цій першій зустрічі Нечуя з Байроном 
російський поет, російська поезія відіграли роль свого роду посеред- 
ника. Потім Нечуй-Левицький оволодіє англійською мовою і читатиме 
Байрона в оригіналі. 

Ми не маємо відомостей про те, коли український письменник по- 
знайомився з іншими творами Байрона. Згадки про поезію англій- 
ського романтика знаходима у його статтях, листах і художніх творах. 
Образ поезії Байрона виступає як засіб літературної характеристики 
героя в творах Нечуя-Левицького. Автору «Паломництва Чайльда Га- 
рольдаж присвячує Нечуй значну частину свого нарису «В концерті». 

У 1868 р. в статті «Критичний огляд» Нечуй-Левицький, згадуючи 
письменників, які присвячували твори українській тематиці, називає і 
Байрона, одного з «великих мирових поетів» (Х, 61), який інаписав 
поему «Мазепа». Нагадаємо, що цю поему високо цінував і Іван Фран- 
ко. Він писав, що в ній Байрон з геніальною силою і вірністю змалю- 

2 р. ригібіп. Ргобіету Ійегагле| Котрагабізіїкі. Вгайїзіама, 1967, 
3 |. С. Нечуй-Левицький, Зібрання творів у 10-ти томах, т. Х. К., «На- 

укова думка», 1968, стор. 369. (Далі посилання на це видання даємо безпосередньо 
в тексті, вказуючи тільки том і скорникур. і 

«Див: Ц. Вольпое. И. И. Козлов.- У кн: И. Козлов, А. Подолин- 
ский. Стихотворення. М., «Советский писатель», 1936. (Библиотека позта, малая се- 
рня), стор. 36. 

3» 35



вав «звісні йому тільки з наслуху безконечні степи України, не кажучи 
вже про майстерський образ психології «Мазепи»?. 

Висока оцінка поезії Байрона звучить і в статті Нечуя «Україн- 
ська поезія», на яку вперше звернула увагу Н. Є. Крутіковаб. Говоря- 
чи про творчість українських поетів, про національну своєрідність і 
самобутність української поезії, Нечуй разом з тим розглядає її в 
широкому контексті світового історико-літературного процесу. 

Цікавим є його зіставлення пейзажної лірики А. Кримського з 
віршами Байрона. Він говорить про те, «як любив природу великий 
Байрон, що ночей не спав в Альпах над Женевським озером, коли в 
горах гуркотів грім, коли верхи Альп та Юри розпочинали між собою 
розмову» (Х, 172). Ця думка в статті повторюється, причому Нечуй 
дає прозовий переклад 97-ї строфи третьої пісні поеми «Паломництво 
Чайльда Гарольда». Він пише: «Покинувши рідний край, в Альпах 
Байрон не спав ніч, слухаючи, як гримить грім, блискає блискавка, як 
розмовляють Альпи з Юрою громами, і сказав: «Ох коли б я міг ви- 
лить гуком все, що сховано в мені, дать вихід думам, мукам -- всьому, 
що є в душі, в умі, всім снам, суворим ваганням, міг передать всю 
силу, знання, весь пил кохання, -- то був би громовий удар» (Х, 176). 
В оригіналі це місце звучить так: 

Соцій І етоду апа ипбо5от пом 
ТНаї міс із5 позі міїрбіп те, -- сошій | мгеак 
Му іоцебі5 проп ехргеззіоп, апа їпи5 ібгом 
Зоці-Пеагі-тіпа-раз5іоп5-ЇееЇїпр8-5їгопе ог меак -- 

: АЇЇ Бак | мошід 5о0ирНі, апа аї! І 5еек, 
Веаг, КНожм, Їее! -- апа усі Бгеаїне -- іпіо опе мога, 
Апд нав опе мога меге ЦієНніпіпя, І ммошій зреак;.... 

Нечуй тут не йде шляхом буквального перекладу. Він дає пере- 
клад-тлумачення, виділяючи і підсилюючи в тексті те, що вважав 
найбільш важливим. що відповідало його концепції, його грозумінню 
ліричної поезії. За уривком із «Паломництва Чайльда Гарольда» 
йдуть такі слова: «Те ж саме міг сказати за себе й Шевченко. Які 
муки душі, які крики серця вилились в його політичних поезіях! «Ду- 
ше моя убогая! Чого ж ти сумуєш? Чого ж тобі шкода? Заснув би я... 
так прокляті думи рвуться душу запалити, серце розірвати. Не рвіть, 
думи, не паліте! Може, верну знову мою правду безталанну, моє тихе 
слово.. Слово моє, сльози мої, раю ти мій, раю!».. (Х, 176). Прист- 
расність, висока ідейність, політична наснага-- ось що імпонувало 
Нечуєві у творах обох поетів. Разом з тим "він бачив глибоку своєрід- 
ність Шевченкової поезії, відмічав те, що відрізняє Шевченка від Бай- 
рона. «Тарасові було за чим плакать, варто було клясти і за обездо- 
лену Україну, і за кріпацтво й панщину» (Х, 176). 

Високо цінуючи творчість англійського романтика, Нечуй-Левиць- 
кий застерігав від сліпого наслідування її. В цьому відношенні пока- 
зовий його лист до Б. Грінченка від 24 лютого 1901 р., в якому йдеться 
про «Марусю Богуславку» та «Драмовану трилогію» П. Куліша, про 
вірш цих творів. Нечуй явно переоцінює поетичні достоїнства автора 
«Марусі Богуславки». Проте він зауважує: «Сила вв віршах подекуди 
велика, хоч видно в них потроху школу й вплив Байрона в деяких 

5 «Взори поезії і прози», Львів, 1894, стор. 377. Див. І. Ю. Журавська. 
Іван Франко і зарубіжні літератури. К. Вид-во АН УРСР, 1961, стор. 143. | | 

є й. Є. утікова. Творчість І. С. Нечуя-Левицького, (Статті та матеріали), 
К., Вид-во АН УРСР, 1961, стор. 185--186. Ж 

7 Сеогре Согіоп Вугоп. СНіїе Нагоід'5 Ріїсгітаде. М., Богеїєп Гаприаре 

Рибізбіпр. Ноизе, 1956, стор. 185. 

36



7 

побічних міркуваннях,  перемішаних з картинами та лірикою» 
(Х, 372). Це, за Нечуєм, не єдиний недолік Кулішевих драм. Другий 
полягає в тому, що в них «усе освічено неправдивим світлом»: через 
свої невірні погляди Куліш «поставив нашу історію догори ногами, як 
сказав у свій час критик Карпов» (Х, 372). 

і ж думки висловив Нечуй у листі до М. Грушевського від 
П грудня 1900 року. Він говорить про драматичні твори Куліша: «...фор- 
ма цих творів байронівська, тогочасна, але тільки що форма вірша й 
складу. А зміст самостійний. Тут немає й признаки байронівських 
«Каїнів» -- «Манфредів» або «Демонів» та «Печоріних» Лермситова, 
що нехтують суспільством і з гордощів інесуться вгору аж до неба, з 
презирством дивляться на всю сутноту в піднебессі.. В Куліша усі ге- 
рог-- це історичні діячі та й годі, правда, часом освітлені його тен- 
денцією, сказати по правді, дуже неправдивою, бо написаною «задніми 
числами» (Х, 371). 

Тут Нечуй-Левицький виявляє деяке нерозуміння істотних рис ро- 
мантичного методу, суті романтичного історизму. Як би не намагався 
романтичний герой відірватися від ненависного йому суспільства, він 
залишається його породженням, несе в собі його суперечності, його 
складні проблеми. Є тут і інша сторона. Зближення байронівських ге- 
роїв і «Демона» є до певної міри правомірним (хоч, підкреслюємо, їх 
суть далеко не повністю розкрита Нечуєм-Левицьким). Що ж до образу 
Печоріна, то, ми б сказали, його методологія зовсім інша, він створений 
за законами реалістичного мистецтва. 

Слід зазначити, що в деяких своїх висловлюваннях Нечуй припус- 
кався невірних оцінок російського романтизму, російської літератури 
першої половини ХІХ століття взагалі, поезії Пушкіна і Лермонтова 
зокрема. Так, на його думку, значення Пушкіна і Лермонтова поляга- 
ло в тому, що вони лише наслідують Байронового «Чайльда Гарольда» 
та «Манфреда» і «вносять... півреалізм в літературу»8в. Тут очевидним 
є помилкове применшення ролі Пушкіна та Лермонтова в справі за- 
родження російської реалістичної літератури. Викликає заперечення 
і сам термін «півреалізм», особливо його вживання саме в такому кон- 
тексті. Разом з тим це висловлювання дозволяє зрозуміти суть концеп- 
ції Нечуя. Нечуй-Левицький захоплювався творами великих романтич- 
них поетів, неодноразово звертався до їх образів, підкреслював 
важливу суспільну й естетичну функцію цих образів. Він бачив ті про- 
дуктивні елементи романтизму, які продовжували відігравати важливу 
роль і в'наступні періоди розвитку літератури. Але романтизм в цілому 
Нечуй вважав пройденим етапом. «В теперішньому вікові європейські 
літератури почали скидати з себе тяжку і негарну одежу класицизму 
і романтизму, почали освіжувати себе народними красками» (Х, 76). 

До романтичних образів Нечуй-Левицький звертається не лише в 
статтях і листах, а й у художніх творах. У повісті «Над Чорним мо- 
рем», де є багато прекрасних лірично забарвлених пейзажів, зустріча- 
ємо таке місце: «Дихнуло поезією з моря на молодих людей. Почулись 
тихі мотиви пісень та все за море, за далекі теплі краї. Пригадали й 
прощання Байрона з рідним краєм на кораблі, що летів, ніби крилами- 
шумливими вітрилами: «Бувай здоров, краю, мій краю коханий! Твій 
берег в імлі сизій зникає! За хвилями хвилі ревуть, наче п'яні, і чайка 
над ними літає!». Далеко в морі забіліло вітрило, наче крила чайки» 
(У, 163) 

8 Див: І. Нечуй-Левицький. Сьогочасне  зітературне прямування. -- 
«Правда» (часть літературно-наукова). Рочник ХІ. Том ІЇ. Львів, 1878, стор. 9. 

37



Згадку про Байрона знаходимо і в творі «На гастролях в Мики- 
тинцях»: «Після чаю Наркис витяг з чемодана новісінькі книжки Бай- 

рона, Надсона та Гейне й подав їх Софії Леонівні. Книжки були пе- 
реплетені в чудові червоні та блакитні політурки і поцяцьковані 

золотими буквами... 
---- Спасибі й за гостинець, і за те, що ви пам'ятаєте за мою пись- 

менську вподобу. Я справді люблю цих ліберальних письменників біль- 
ше од усіх» (МІ, 100). 

Якщо в повістях «Над Чорним морем» і «На гастролях в Микитин- 
цях» образи поезії Байрона виступають як один із засобів характерис- 
тики персонажів, то зв нарисі «В концерті» вони виконують іншу 
функцію. Тут Нечуй зіставляє творчість видатних представників євро- 
пейського "мистецтва -- Байрона і Бетховена, і ці образи, будучи 
важливим структурним елементом твору, допомагають письменникові 
висловити власні почуття, розкрити своє естетичне кредо. 

У новому, найбільш повному виданні творів Нечуя «В концерті» 
надруковано під рубрикою «Статті та рецензії». Але ж цей твір не є 
рецензією в повному розумінні слова, ні тим більше статтею. Н. Є. Кру- 
тікова називає його художінім нарисом-рецензією?. Слід погодитися з 
таким визначенням жанру, додавши, що твір пройнятий глибоким лі- 
ризмом. Нечуй дає не оцінку виконавської майстерності учасників кон- 
церту, а своєрідну інтерпретацію тих музичних творів, які вони вико- 
нували. 

«Був концерт.. не концерт, а генеральна репетиція Лисенкового 
концерту в Київському театрі». Сама задушевна інтонація цієї фрази, 
її ритміко-мелодична будова створюють відповідний настрій, виступа- 

ють як ключ до подальшої розповіді. 
Нарис-рецензія «В концерті» дає багатий матеріал для постановки 

і вивчення питання про зв'язок між музичним і літературним образом. 
У ньому Нечуй-Левицький змальовує активний, творчий процес сприй- 
няття музичних творів, показує, як ці твори, знаходячи відгук у слу- 
хача, ведуть до створення нових образів. Йдеться про активне, творче 
сприйняття музики. Весь щарис зітканий із літературних асоціацій І 
ремінісценцій, побудований на. надзвичайно тонких зіставленнях, мате- 
ріал для яких взятий із різних сфер життя і мистецтва. В цю художню 
структуру, як її органічна складова частина, вплітаються байронівські 
образи 

Коли виконувалась соната «Аппассіоната» Бетховена, одна з частин 
цього твору викликала в письменника такі асоціації, образи, думки: 
«А струни сумно гудуть, знов пішли в нелад. Я неначе бачу якихось 
замордованих людей, почуваю горе їх серця. До мене виглядає бліде 
лице молодого Вертера. Рвонувся акорд і порвався. Порвалось серце 
молодого Вертера й затихло навіки. І знов тихо вуркочуть багаті, 
густі й сумні мелодії, неначе передомертні мрії Вертера, неначе 
нудьга й сум другого велетня того важкого часу, Байрона. Почуваю 
серцем його сум, його тугу серед розпусти, інікчемності суспільного 
життя того темного часу. 

Бувай здоров, край, мій краю коханий! 
Твій берег в імлі сизій зникає... 

Чується мені пісня Байрона, що покинув свій рідний, але ворожий, 

розпусний край і пішов блукать по світі, шукать спочинку для свого 

розбитого серця. Неначе намальовані, встають передо мною всі карти- 

ни, всі місця, де Чайльд Гарольд розважав себе в лютому горі: то 

9 Н.Є.Крутікова. Творчість І. С. Нечуя-Левицького.., стор. 185.



встає передо "мною розкішний Ліссабон, то Рим, Венеція, Албанія, з 
СВОЇМИ мечетями, минаретами. А там встають Альпи. Над Альпами 
грім, блискавка. Гримлять гори, тріщать скелі, а над скелями підніма- 
ється дух Манфреда, проклинаючого нікчемних людей свого часу. Од- 
ного щастя бажаю я: забути, забуть все на світі, забуть гидкий час, 
нікчемних людей! -- ініби говорять мелодії великого поета-композитора, 
але не можу забути, бо люблю людей безталанних, задавлених... І знов 
музика ясна, як погожа вода в криниці, ллється виразною мелодією 
пісні, гарячої, промкнутої коханням. Співає безщасна душа, що хоче 
щастя, рветься з неволі на вольний світ божий» (Х, 129). 

Бетховен, Гете, Байрон. Музика Бетховена спочатку народжує в 
уяві слухача образ Вертера з його горем, з його передсмертними мрія- 
ми. Нечуй дає дуже точне визначення: «горе серця». І ще: «Порвалось 
серце молодого Вертера». Від героя ліричного роману Гете автор пе- 
реходить до постаті Байрона. Вертера він зіставляє не стільки з бай- 
ронівськими героями, скільки з самим Байроном. І це є показовим. Лі- 
рику Байрона Нечуй розуміє саме як романтичну сповідь. В Нечуєвому 
трактуванні «Аппассіонати» є спірні моменти. Спірним є зближення 
сентиментальних «Страждань юного Вертера» і бетховенської сонати, 
просякнутої духом боротьби і героїки. Між Вертером і байронівськими 
героями також більше відмінностей, ніж спільності. Проте принципово 
важливою є думка Нечуя-Левицького про зв'язок твору Гете, лірики 
Байрона і музики Бетховена з бурхливим часом руйнування старого і 
зародження нового суспільного ладу. 

Нарис-рецензія «В концерті» розкриває перед нами освіт естетичних 
уподобань Нечуя-Левицького, показує, що він був глибоким знавцем 
світового мистецтва, справжнім інтернаціоналістом за своїми смаками 
і естетичними поглядами. При всій суб'єктивності окремих оцінок, при 
всій невиправданості деяких зіставлень цей твір засвідчує широту ес- 
тетичного кругозору письменника. Так -- бодай в загальних рисах -- 
розкривається звернення до Байрона в нарисі «В концерті». 

Як бачимо, сбрази одного з епізодів «Паломництва Чайльда Га- 
рольда» Нечуй-Левицький проніс через усе овоє творче життя. Позна- 
йомившись з його російським перекладом ще в часи навчання у духов- 
ній семінарії, він потім неодноразово згадував, цитував і інтерпретував 
його. В творі «В концерті» цей епізод розглянутий у широкому контекс- 
ті й творчості Байрона, й усієї епохи європейського передромантизму 
і романтизму. В цьому плані цікавими є своєрідні перегуки між стат- 
тею «Українська поезія», повістю «Над Чорним морем» і рецензією- 
нарисом « В концерті». У кожному з названих творів знаходимо цита- 
ти з «Паломництва Чайльда Гарольда», характеристику основного 
спрямування творчості англійського романтика. 

Увагу Нечуя-Левицького привернули й українські переклади тво- 
рів Байрона. У листі до Володимира Гнатюка від 5 листопада 
1910 р. він товорив про "необхідність «видати переклад Кулішевий 
«Чайльд Гарольда» і тих п'єс перекладів з Байрона, котрі зробив 
Куліш та й Костомарів, Старицький, а може ще хтось» (Х, 484). 

Висловлювання І. С. Нечуя-Левицького про Байрона допомагають 
нам глибше зрозуміти естетичні погляди українського письменника, 
його смаки та уподобання. Разом з тим вони є органічною складовою 
частиною важливої наукової проблеми: Байрон і українська літе- 
ратура.



м. М. ІЛЬНИЦЬКИЙ 

Фрагмент літературної 
панорами початтну ХХ ст. 

( До питання «І. Франко та М. Яцків») 

В заємини Івана Франка та Михайла Яцкова дають можли- 
вість вникнути в саму суть тієї ідейно-естетичної боротьби в українській 
літературі, яка розгорілася на кінець ХІХ--шочаток ХХ століть, визна- 
чила суспільну розстановку основних мистецьких сил, шляхи і напрям- 
ки творчих шукань принаймні на півтора десятиліття. 

Франко і Яцків, звичайно, належать до різних поколінь в україн- 
ській літературі. Генерація Яцкова зростала та грунті, розчищеному 
творчою і юритичною діяльністю Каменяра. 

Виступивши на самому переломі століть, у 1899 р., з цілою низкою 
новел та образків у «Літературно-науковому віснику», а через рік де- 
бютувавши книгою «В царстві сатани», Яцків відразу посів одне з 
чільних місць серед молодих талантів. Недарма Іван Франко в статті 
«З останніх десятиліть ХІХ ст.» писав: «Наша проза під пером Коби- 
лянської, Стефаника, Черемшини, Яцкова набрала поетичного лету, 
мелодійності, ніжності, грації та ріжнорідності»". 

Оцінюючи високі художні якості таланту наймолодшого з названих 
митців, Франко, безперечно, мав на увазі і спрямування творчості ав- 
тора. «В царстві сатани» -- це вражаючі картини людської недолі, 
поезія болю і розпуки. Все тогочасне суспільне та духовне середови- 
ще -- то суцільне царство сатани, де людина знаходиться під обухом 
долі, який висить над нею і кожної хвилі готовий опуститися на її го- 
лову. Повість «Опні горять», що вийшла через два роки після першої 
книги, розкривала фальш і лицемірство, які панують у гімназії. А вся 
збірка «Душі кланяються» (1905) малювала життя галицького селя- 
нина, одягнутого в уніформу солдата австрійської армії, з яким пово- 
дяться, як з худобою. В українській літературі, за одностайним ви- 
знанням критики, немає яскравіших сцен жовнірського бідування. 
Отже, тематичне коло творів письменника досить широке, він здійснив 
своєрідний розріз різних шарів суспільного укладу. 

Вже тогочасна критика помітила спорідненість між творами 
М. Яцкова та І. Франка. Так, автор, либонь, першої рецензії на збірку 

«В царстві сатани» І. Брик відзначав, що молодий письменник «зачіпає 
ріжнорідні життєві питання, економічні та суспільні.. Та ріжнорідність 
тем -- відріжняє його дуже від Стефаника, сего мужицького психоло- 
га, і Мартовича, сего сатирика, і зближує до Франка. В тому знова, 

що в своїх темах порушує питання суспільні, сходиться з тамтими 

трьома на одному грунті»?. 

ГІ. Франко, Молода Україна, ч. І. Львів, 1910, стор. 76. 
2 |. Франко. Молода Україна, ч. МП. Львів, 1901, стор. 259. 

40



Тут можна було б навести цілий ряд аналогій, коли обидва автори 
проникали в ті чи інші сфери життя, творячи художні полотна неаби- 
якого суспільного звучання. Скажімо, «Гриць Турчин» Франка перегу- 
кується з рядом новел збірки «Душі кланяються» Яцкова, оповідання 
Каменяра про Дрогобицьку гімназію мають немало точок зіткнення з 
кращими епізодами повісті «Опні горять» його молодшого побратима. 

Знаходимо в обох письменників спорідненість і глибшого гатунку, 
на яку не змогли звернути увагу тодішні дослідники. І Франко, і Яцків 
в одній сцені вміли подати картину суспільства в розвитку, вловити 
тенденції його руху. В циклі І. Франка «По селах» хата хлібороба збе- 
рігає реліквії гноблення селянства протягом цілих поколінь. Тут, за 
старою іконою, лежать: 

Лист небесний -- писаний бог зна ким, 
Йосифінський нахаз панщизняний, 
Прадідівський квит на тридцять буків, 
Діда скарга па грунтець забраний, 
ратьків акт ліцитаційний драний. 

Яцків в оповіданні «Благословення» наче починає з того, на чому 
закінчив Франко. Йогс герой уже безземельний. Письменник розшиф- 
ровує реальний зміст реліквій-символів, розгорнутих у Франковому 
циклі. В оповіданні змальовані нужда, безвихідь і смерть, що по черзі 
забирає всю родину -- батька, дитину, матір. 

Перед безнадійно хворою жінкою, яка лежить у лікарні, проходять- 
спогади всього життя. Батьки, селяни, ломираючи, «благословляли її 
на сей світ». І ось гірка іронія цього благословення. Бідувала тяжко, 
але мала сім'ю і відчувала втіху в ній. Спершу помер чоловік. Він був 
фабричним робітником. А бути ним -- це означало зазнавати капіта- 
лістичної експлуатації. Бо «наставники, як звичайно, злої волі, людо- 
їди -- проклинають бога за те, що робітник родиться лиш з одною па- 
рою рук...» Жінці залишилося пратк людям білизну і тим заробляти на 
хліб. Але тут занедужала й померла дитина, а згодом заслабла й вона. 
І от вмирає в лікарні. Яцків «дописав» останню сторінку в літописі 
гніту поколінь, що його окреслив Франко. Таким чином, творчість Яц- 
кова, як і Франка, була важливим суспільним документом, обвинува- 
чувальним актом світові гноблення та насильства. 

У названих творах Яцкова розкрився немалий життєвий досвід 
молодого автора, що двічі був гнаний з гімназії, зазнав солдатської 
муштри і монастирської «науки». Але не менше важила й Франкова 
школа, та кузня гарту талантів, через яку проходило немало гровесни- 
ків Яцкова. Адже інтерес учнів Станіславської гімназії до соціалістич- 
них та атеїстичних ідей, який в основному задовольнявся Франковими 
виданнями та його ж творами, був причиною як першого, так і другого 
виключення з неї Яцкова. 

До тих же гімназійних часів відноситься й «очне» знайомство Яц- 
кова з Франком: «Перший раз бачив і чув я Фрачка "на святковому 

вечорі на честь Шевченка у Станіславі 31 березнг 1890 року... Франко 

зробив доповідь про «Тополю» Шевченка. Пам'ятаю його ядерний го- 
лос і ясний виклад»?. 3 

"Тісніше зближення обох митців відбулося значно пізніше, коли 

Яцків переїхав до Львова. Співпраця протягом кількох місяців у «Лі- 
тературно-науковому віснику», де в цей час душею був Франко, щоден- 

ні зустрічі й розмови мали на молодого письменника неабиякий вплив. 

з Іван Франко у спогадах сучаселіків. Львівське книжково-журнальне видавни- 
цтво, 1956, стор. 359. 

41



Творчість М. Яцкова протягом перших літ ХХ століття розвивалася 
переважно в реалістичному руслі. Критики тодішні порівнювали його 
новели з оповіданнями й повістями Франка, Кобилянської, Стефаника, 
водночас відзначаючи глибоку своєрідність таланту молодого митпя. 
Леся Українка -- людина високої освіченості й тонкого смаку -- писала 
в листі до рідних у 1902 р.: «Яцків тепер наймодніший з молодих бе- 
летристів в Галичині... Він пише Досить "нерівно, часом тільки чудно, 
але таки частіше гарно»". 

З цим висловлюванням перегукується Франкова оцінка, дана тро- 
хи пізніше, в 1907 році. Михайло Яцків, за словами критика, «вторга- 
ється в саму гущу життя й на його основі створює реалістичні картини 
людського страждання, але вдається й до вигадливої ексцентричної 
фантастики»? Тут маємо виразне окреслення тієї суперечності, яка на- 
мітилася, а згодом розвинулася ів творчості письменника. М. Яцків був 
своєрідним зосередженням складності літературно-мистецької атмо- 
сфери початку ХХ століття, стояв мовби на перехресті грізних впливів, 
ідей, змагань. 

Їван Франко у своїх статтях дав глибокий і всебічний аналіз роз- 
витку літературного процесу ща грані двох століть, прихильно поста- 
вився до молодого покоління митців, яке шукало нових можливостей 
художінього слова. Він підкреслював, що «новіша література... побачи- 
ла одну зі своїх головних задач у психологічній аналізі соціальних 
явищ, у тому -- сказати б --як факти громадського життя відбивають- 
ся в душі й свідомості одиниці і, навпаки, як у душі тої одиниці зарод- 
жуються й виростають нові події соціальної категорії»б. 

Треба сказати, що творчість самого Франка була тією основою, тим 
підгрунтям, іна якому й могли вирости молоді белетристи, що досягли 
великої майстерності в умінні ловити інайтонші порухи людської душі. 
В його творах, особливо в повістях «Воа соп5ігісіог» і «Перехресні 
стежки» знаходимо справжні глибини психологічного аналізу. Вже 
тодішні критики проводили аналогію між образами Андрія Темери 
(оповідання Ї. Франка «На дні») і Марка Филі (новела М. Яцкора 
«Осіння неділя в касарні»). Темера і Филя -- люди конкретного се- 
редовища, поставлені долею в конкретні умови, які є причиною їх 
страждання. 

Варто зупинитися ще на одному моменті спорідненості творчості 
Каменяра та його учня. Маємо на увазі використання символів та сим- 
волізм. Ця проблема теж виходить за рамки взаємин двох письменни- 
ків. Символізм був у кінці ХІХ ст. панівною течією в західноєвропей- 
ській літературі і під завісу ХІХ ст. набув поширення в польській, а 
згодом -- і в українській літературах. 

І. Франкові ніколи не був чужим символ. Глибоко символічними 
є його Каменярі, що уособили боротьбу за нове життя. В оповіданні 
«Рубач», символічному за своєю основою, образ головного героя є вті- 
ленням людської дії, активності. 

Захищаючи право письменника на символ, Франко дбав про те, 
аби цей символ випливав з реального життя, служив глибшому його 
пізнанню, а не втечі від дійсності. Ще в 1892 р, Франко писав з при- 
воду доповідей польського поета й критика Міріама про нові течії в 
європейському письменстві: «Символом у поезії може бути все... 

4 Леся Українка. Твори в п'яти томах, т. У. К. Держлітвидав, 1956, 
стор. 391-392. 

5 Озіеггеіспівспе Випазсіаи, ХМіеп, 1907, Х» МІ, стор. 459. 
о ЛНВ, 1903, т. ХХІ, річник УЇ, стор. 16-17. 

42



Йдеться про те, аби поет, змальовуючи певне явище, разом з тим умів 
порушити в нашій душі цілі акорди почуттів і уявлень»?. 

У багатьох творах Яцкова, зокрема в його мініатюрах «Мрія вір- 
ла», «Доля молоденької музи», «Думка», якраз і виявляється багато- 
вимірність і багатозначність образу-символу. Ці твори дають поштовх 
думці читача, спонукують її працювати самостійно, Автор часто дося- 
гає високої майстерності в окресленні драматичних ситуацій, де пара- 
лельно розвиваються два плани; прямий і переносний. Він малює, 
приміром, вродливу дівчину з дивними примхами («Доля молоденької 
музи»), і читач уже готовий повірити в неї, але раптом схаменеться: 
це ж -- доля мистецтва. В іншому творі говорить про вірного коня, що 
загинув у бою, а має на увазі посмертну славу митця («Пегас»). 

. (Правда, якщо у Франка символічні образи виражають активність, 
дію, то в Яцкова вони не раз уособлюють приреченість людини, безви- 
хідь («Білі вівці»). Оспівуючи одвічний, позачасовий, космічний біль, 
поринаючи у світ візій, відірваних від життя, письменник поривав з 
реалізмом і з настановами Франка. 

Теоретичні засади і творча практика І. Я. Франка дають надійний 
ключ для диференціації літературних явищ початку нашого століття, 
допомагають розрізнити письменників-реалістів від декадентів чи мо- 
дерністів. 

Представники декадансу, його ідеологи прагнули, як відомо, за- 
лучити до свого стану таких митців, як Михайло Коцюбинський, Ольга 
Кобилянська, Леся Українка, Василь Стефаник. «Підставою» для та- 
кого залучення могло бути лише те, що й перші і другі користувалися 
не раз подібними художніми засобами, які витворила "новітня поети- 
ка, -- алегоризм, густа метафорика та асоціативність, інтенсивна ко- 
льористична пластика та мелодійність фрази тощо. 

Що ж взяти за критерій, який допоможе провести розмежування 
між реалістами й модерністами? Розуміння головного завдання літера- 
тури, її суспільної функції І. Франко обгрунтував у згадуваних уже 
замітках про доповіді Міріама. Відзначаючи ряд новаторських рис у 
сучасній йому західноєвропейській літературі, зокрема психологізацію, 
символічність, Франко різко виступив проти відриву мистецтва від 
життя, від потреб суспільства, засудив втечу письменників у «місти- 
цизм, у прагнення до чогось таємничого і неземного»?. Тим часом саме 
це було основним пунктом платформи «Молодої Бельгії», «Молодої 
Франції», згодом «Молодої Польщі» і, нарешті, «Молодої музи». 

Журнал «Світ», що був предтечею, а відтак друкованим органом 
«Молодої музи», спершу здекларував, а потім підтвердив таку свою 
ідейно-естетичну платформу: «Приглянувшися сій «свіжій течійці», ми 
бачимо, що вона ніщо інше, тільки відомий в інших народів напрямок 

декадентський, символічний, сецесійний, модерністичний, естетичний -- 

і як там ще всіляко його називають. Мета нашого напрямку -- служба 

красі, Наші галицькі «молоді музаки», почавши видавати «Світ», 
означили сю мету (в І-ім числі) так: «Від злиднів і турботних дисонансів 

най веде нас на сонячні левади, запашні ниви, в світ ясних, злотих зір» 9. 

М. Яцків, будучи учасником «Молодої музи» і членом редакційної 
ради журналу «Світ», очевидно, поділяв основні положення як мані- 
фесту цієї літературної організації, написаного О. Луцьким, так і 

програми журналу. У творах письменника знаходимо явні перегуки з 

І, Франко. Твори в 20-ти томах, т. ХУПІ, К. Держлітвидав, 1955, стор. 231. 
І. Франко. Твори, т. ХМПІ, стор. 231. 
«Світ», 1907, ч. І, стор. І. 

43



теоретичними постулатами і лозунгами, які ми щойно наводили. Так, 
герої його оповідань вслуховуються в «музику потойбічності», прагнуть 
відпочити на «сонячних левадах забуття», аби не чути «фальшивих 
звуків» реального життя. Здавалося б, справа проста і зрозуміла: 
Франко і Яцків цілком розійшлися й зайняли протилежні позиції. На- 
справді ж було не зовсім так. 

Франко, непримиренний до будь-яких проявів ідейного відступ- 
ництва, громадського інігілізму, був чуйним і вдумливим у підході до 
літературного твору, шукав у ньому ознак життєвості й щирого чуття. 
Тому, різко критикуючи занепадницьку писанину першого видання 
«молодомузців», їх куценького альманаху «Привезено зілля з трьох 
гір на весілля», Франко з усієї книжки виділив і високо оцінив новелу 
М. Яцкова «За горою», цей, за словами критика, «моментик, вирваний 
живцем із селянської психології»!?, 

Надто сильним було в таланті Яцкова чуття реальності, щоб він 
відразу міг піти служити їдеям абстрактної краси, надто добре знав 
він живу людину, її почування й турботи, аби змальовувати безплід- 
ного манекена, інадто вразливою була його натура, щоб відвернутися 
від живих потреб народу. Письменник тривалий час відчайдушно бор- 
сався в хвилях літературної боротьби. Ці хвилі не раз заносили його 
в гнилу твань декадансу, та все ж митець виривався звідти, випливав 
на рвучку течію реалізму. У так званий модерністичний період його 
творчості, що охоплює приблизно 1907--1913 рр., Яцків справді віддав 
данину занепадництву. Такі твори, як «Тіні серед тіней», «Регіт трупа», 
«Дівчина на чорнім коні» та деякі інші мало що можуть дати сьогод- 
нішньому читачеві, мало що вони могли дати й читачеві тодішньому. 
Містика, апологія страждання й смерті завжди були чужі нормальній 
людині. Але письменник і тоді зумів дати цікаві символічні картини 
(«Журавлі», «Мрія вірла»), оригінальні зразки переливів настрою, 
мінливості душі, особливо в стривоженому стані («Діточа грудь у 
скрипці»), написав ряд творів реалістичного характеру («Серп», «Ми 
в луг підем всі з косами», «Де правда?»), створив низку новел у дусі 
народної фантастики, де дійсне переплітається з казковим, доносячи 
до читача певну філософську думку («Лісовий дзвін», «Поема долин»). 

На жаль, після 1907 р. І. Франко не виступав у пресі з оцінкою: 
творів М. Яцкова, як, зрештою, й інших тогочасних письменників. Але, 
без сумніву, засуджував модерністські ухили письменника. Підтвер- 
дженням цього є свідчення П. Карманського, який, говорячи про вза- 
ємини між І. Франком і «молодомузівцями», писав: «Був невмолимим 
суддею в мистецьких справах і прямо дивував нас своєю глибокого: 
аналізою творчості нашої і чужої, хоч розходився в своїх поглядах з 
нами і не мав виправдання для наших ідеалів модернізму. Домагався 
від літератури життя -- мізку і крові; молодечого буяння по хмарах 
ненавидів...»". 

Цікаво, що Леся Українка, яка належала до щирих прихильниць: 
небуденного таланту Яцкова і, за усним свідченням письменника, зу- 
стрічалася з іним у Львові, прочитавши його жмодерністську повість: 
«Блискавиці», сповнену еротизму, що межує з порнографією, писала: 
«5о маз арфеезсптасрі паВіїсп піе реїе5еп» (чогось більш вульгарного 
й гидкого я ііколи іне читала)??. Франко, мабуть, солідаризувався з 
такою оцінкою повісті. 

11. Франко. Твори, т. ХМІ, стор. 381. з 
ї Петро Карманський. Українська богема, Львів, 1936, стор. 14. 
іг Спогади про Лесю Українку. К., «Радянський письменник», 1963, стор. 234. 

44



Стосунки між Франком і Яцковим завжди були дружніми і теп- 
лими. Так, коли прогресивна громадськість Західної України відзна- 
чала в 1913 р. 40-річчя літературної діяльності Каменяра, Яцків висту- 
пив у Бережанах з доповіддю про письменника й опублікував її окре- 
мою брошурою. Він писав: «Франко творить в історії розвою України 
суцільний, сильний тип. З живим темпераментом, обдарований бис- 
трим умом, брав все участь їв українськім життю, держав на його 
живчиках свою руку,провадив усе найпоступовіший напрям, був дале- 
кий від всяких хитких надій, не спочивав, лиш вичував нині, що на 
завтра і за рік буде треба, знав життя народу наскрізь і вказував 
просту, ясну дорогу вперед в своїх наукових і поетичних творах»!З. 

М. Яцків відзначав не тільки те, що в «своїх оповіданнях і повіс- 
тях розливає перед нами Франко страшні картини горя і нужди з 
життя робітників, ріпників, визиск усяких промисловців», а й те, що 
в творах його «б'є інова, жива, небувала у нас досі ідея освідомлення 
робочих мас і спрямування спільними силами до здобуття свободи і 
правди для будучих поколінь»"!?, 

Поступово М. Яцків почав усвідомлювати, що немало енергії й 
таланту витрачено даремно. Надзвичайно зворушливо звучать слова 
його визнання: «Не було мені суджено досі змалювати хлопського горя 
кров'ю серця, як се потрафив Стефаник, не зміг я ще представити 
гіркого усміху крізь спечені голодом губи, і не показав такої сили в 
оповіданні хлопської долі, як се удав Лесь Мартович, не сотворив я 
таких мистецьких картин, як Марко Черемшина в своїх прегарних гу- 
цульських оповіданнях»!5, Обставини першої світової війни, тягар якої 

. Він пізнав на собі як солдат австрійського війська, реальні страждання 
людей переконали його далеко більше, ніж усі жахи модерністичних 
візій. Яцків приходить до висновку, що треба «зречися... кклича: «штука 
для штуки» і гартувати епічну сталь на агітаційний молот і популяр- 
ний джаган, який гатив би моральну пниль і старі мури пересудів од- 
чайдушності та політичної іневолі»!5. Його оповідання воєнного часу, 
зібрані в книзі «Далекі шляхи», та повість «Горлиця» є обвинувачен- 
ням цілого ладу, що породжує війни, і свідчать про перехід письмен- 
ника на шлях реалізму. 

Михайло Яцків дожив до іезабутнього возз'єднання, став радян- 
ським письменником. Він виступав із спогадами про І. Франка, пере- 
конаний, що.уроки «геніального Каменяра натхнуть молоде покоління 
до творчих трудів у будівництві нового, радянського уже щасливого 
життя "на (нашій землі»!?, Для "нас творчі взаємини І. Франка та 
М. Яцкова --іне тільки цікава сторінка панорами літературного життя 
початку ХХ століття, а й переконливий доказ життєвості уроків Івана 
Франка, актуальності його боротьби за реалістичне мистецтво. 

ІЗ Михайло Яцків. Іван Франко (в сорокову річницю письменницької праці). 

Львів, 1913, стор. 8-9. 
М Там же, стор. 10--1Ї. 
І5 «Громадський голос», Львів, 1913, ч. У, стор. 5. 
16 «Шляхи», 1916, ч. У, стор. 145. | 
17 Іван Франко у спогадах сучасників.., стор. 366.



м. Л. БУТРИН 

Цензурна історія 
збірна ,Молот (1578) 

) 

П ервістками української  революційно-демократичної жуг- 
налістики були журнали «Друг», «Громадський друг» та збірки «Дзвін» 
і «Молот», які відзначалися особливою ідейною гостротою і суспільно- 
викривальним спрямуванням. Видавані Іваном Франком та Михайлом 
Павликом, вони відразу привернули увагу австро-угорських властей 

і особливо цензури. Свідченням того, якою була «свобода преси всіма 
мовами», є заборона першого і другого номерів «Громадського друга», 
а відтак -- «Дзвона» і «Молота». 

Ми зупинимося сна забороні матеріалів із збірки «Молот», яку 
впорядкував Іван Франко, бо М. Павлик з початку серпня до 8 листо- 
пада 1878 р. сидів у тюрмі за приналежність до насправді "не існугю- 
чого соціалістичного товариства. Перебуваючи у тюрмі, М. Павлик 
знову став перед судом і 28 вересня 1878 р. був засуджений на 6 мі- 
сяців «суворої тюрми і сплату коштів суду»! за своє оповідання 
«Ребенщукова Тетяна», що лрукувалось у другому номері «Громад- 
ського друга». Апеляція у вищі судові інстанції не допомогла. 2| січня 
1879 р. львівський суд попередив М. Павлика, що він повинен протя- 
гом 8 днів з'явитися для відбуття кари, «в противному випадку |він| 
буде доставлений примусово»? Пізніше М. Павлик писав з цього при- 
воду: «Я не чувся в силі відсидіти зараз цих 6 місяців, а власно ще 
кілька років кари -- за видані в тім часі під моєю редакцією збірки 
«Дзвін» і «Молот», -- кари неминучої при ростучім тоді з кожним 
днем роз'яренню на мене властей і публічної опінії, кстрим і я, правду 
кажучи, не попускав. Отже, за порадою моїх товаришів, я втік перед 
карою за границю...»?, 

Перебуваючи за кордоном, М. Павлик, як офіційний редактор 
збірки «Молот», намагався захищати її від конфіскації, яка відбулася 
12 березня 1879 року". Однак це не дало бажаних результатів. 

Питання цензурної історії «Громадського друга», «Дзвона», і «Мо- 
лота» досить детально розглядається у статті М. Возняка «Перший 
наддністрянський прогресивний журнал». Дослідник мав у своїй біб- 
ліотеці цензорський примірник «Молота» з прокурорськими закреслен- 

| Центральний державний історичний архів УРСР у Львобі (далі: ЦДІА у Льво- 

ві), ф. 152, оп. 2, од. зб. 14707, арк. 74. 
2 Там же, арк. 83. 
з М. Павлик. Твори, К., 1959, стор. 671. | 

4 ЦДІА у Львогі, ф. 152, оп. 2, од. зб. 14816, арк. 5. 
5 М. Возняк. Нариси про світогляд Івана Франка. Львів, Вид-во Львівського - 

ун-ту, 1955, стор. 86--144. 

46



нями червоним та синім олівцями інкримінованих місць. Тому його 
розгляд «Молота» дає цінний матеріал до цензурної історії збірки. 
Але М. Возняк не використав архівів Крайового суду та прокуратури 
у Львові, через що в статті трапляються фактичні помилки, на які 
вказав О. І. Дей у своєму дослідженні. 

Архівні документи про цензурні переслідування «Громадського 
друга», «Дзвана» і «Молота» частково опублікував І. О. Денисюк", 
Щодо збірки «Молот», то він подає лише публікацію пропозиції про 
конфіскацію «Молота», з якою львівська прокуратура звернулась до 
Крайового суду. А про заборону окремих публікацій у «Молоті» є ряд 
цензурних документів, які досі не опубліковані. Спираючись на них і 
подаючи деякі повністю або частково, ми зробимо спробу ширше по- 
казати цензурні митарства збірки «Молот», яку впорядкував І. Фран- 
ко, а за редакцію відповідав М. Павлик. 

«Молот» був сконфіскований пізніше, ніж окремі матеріали з 
нього, що вийшли друком раніше, Про це коротко пише О. І. Дей у 
згаданій вище монографії, спираючись їщна документи і дослідження 
попередників. Підтвердженням цього є і лист М. Павлика до сестри 
Ганни, в якому він 25 квітня 1879 р. писав: «Молот» сконфісковано 
аж 12 марта 1879 р., а два кавалочки з него «Гриць Турчин» і «Наум 
Безумович» сконфісковано 8 лютого 1879 р., значить трохи не півтора 
місяці за тим як вийшов «Молот», котрий був уже надрукований і 
розісланий в грудні 1878 р.»?8. 

М. Возняк, посилаючись іна листи Франка, говорив, що «Молот» 
вийшов у січні 1879 року. Але І. Франко писав не про саму збірку 
«Молот», а про два окремі відбитки з неї, а саме: антимілітаристську 
пісню «Гриць Турчин», складену на тему рекрутського життя селян- 
ським поетом Романом Гудзманом у 1878 р., і «Думу про Наума Бе- 
зумовича», створену ним самим (Франком). 

Документи свідчать, що львівська поліція сконфіскувала весь ти- 
раж пісні «Гриць Турчин», якою починалася збірка «Молот», б лютого 
1879 року. 8 лютого львівська прокуратура подала свою пропозицію 
до Крайового суду, в якій вважала конфіскацію виправданою, вима- 
гала знищення всього тиражу і заборони поширення пісні «Гриць 
Турчин»?, Ось мотиви прокуратури щодо заборони пісні (у перекладі 
з польської мови): 

«В брошурі цій, яка призначена для селян, автор твердить, що 
коли рекрут прийде іна дійсну службу, його товариші і начальники 
підхліблюють йому до того часу, поки він має гроші і їв змозі часту- 
вати їх горілкою. ; й 

Далі автор показує старших і начальників як людей мстивих, 
пристрасних, змальовуючи живими фарбами катування і муки, на які 
приречений кожний рекрут. У цілому змісті цього друку автор, шля- 
хом вигаданих фактів, намагається збудити погорду проти ц. к. (ці- 
сарсько-королівської. -- М. Б.) армії і висміяти її. Через те брошура 
містить юзнаки проступку згідно з 5 300 КГарного) З(|акону| і статті 
закону від 17 грудня 1862 р., М» 8 додатку закону про пресу, тому я 
розпорядився конфіскувати її тираж, який додаю. Уповноваження для 

90, І, Дей. Українська революційно-демократична журналістика. Проблема 
виникнення і становлення. К., Вид-во АН УРСР, 1959, сгор. 202--203. і 

71. Денисюк. До цензурної історії «Громадського друга», «Дзвона» і «Мо- 
лота». -- В кн. Іван Франко, Статті і матеріали. Збірник шостий. Львів, 1958, 
стор. 49-- 73. і , 

8 «Літературна газета», 1941, 27 травня (публікація М. Дінерштейна). 
9 ПДІА у Львові, ф. 152, оп. 2, од. зб. 14800, арк. 10. 

47



проведення процесу подам в найкоротший час. Львів, 8 лютого 1879. 
Ц. К. державний прокурор Лідль»'?. 

Крайовий карний суд як трибунал по пресі не забарився з підтвер- 
дженням конфіскації, навіть поспішив: того ж дня виніс вирок про 
затвердження поліційно-прокурорської конфіскації, виставляючи при- 
чиною «ненависть і погорду проти ц. к. армії»!!. Забраний поліцією 
тираж було вирішено знищити. Про своє рішення суд спеціальним 
витягом з вироку повідомив Івана Франка, який видав «Гриця Тур- 
чина»!?, 

17 лютого 1879 р. прокурор надіслав Крайовому судові додаток 
до своєї пропозиції у формі завіреної копії і листа військового міні- 
стерства у Відні, яке підтримало конфіскацію пісні «Гриць Турчин». 
Відповідно до існуючого порядку, львівський прокурор Лідль 22 лю- 
того 1879 р. сповістив найвищу державну прокуратуру у Відні про 
затвердження конфіскації «Гриця Турчина» львівським каріним судом". 

Прокуратуру лякала емоційна сторона вірша, який впливав не 
тільки на розум, а й на душі читачів. Оте змалювання «живими фар- 
бами» катування і мук рекрутів в австро-угорській армії відразу під- 
мітили поліційно- род уроронні чиновники і домоглись конфіскації тво- 
ру. І. Франко не випадково видав окремим відбитком «Гриця Турчина». 
У своїй передмові до нього він відмітив, що його «простий природний 
голос трафляє нам до серця»"". Пізніше І. Франко підкреслював, що 
вірш був написаний «в дусі народної пісні і настільки талановито, що 
своєю вартістю не уступає найліпшим інароднім піаням»"!?. 

«Думу про Наума Безумовича». Один листок з історії райхсрату» 
львівська поліція сконфіскувала 5 лютого 1879 року. 7 лютого Крайо- 
вий суд у Львові отримав пропозицію прокуратури про знищення ти- 
ражу відбитка і заборону його поширення!? 

Франкова «Дума про Наума Безумовича» була дошкульною са- 
тирою на талицьких депутатів до віденського рейхстагу. Адресована 
одному з депутатів державної ради Івану Наумовичу, якого Франко 
назвав Безумовичем, вона у різкій формі викривала холуйство, дво- 
рушництво, реакційність усіх угодовських депутатів австро-угорського 
парламенту, що голосували за 100-мільйонну дотацію урядові «на ка- 
зарми, на гармати, на мундири, окупації». 

Прокурор відчув гостроту сатири і виклав свої мотиви для суду 
в такому документі (переклад з польської мови): 

«У вступі цієї брошури автор порівнює існуючу систему 
правління з правлінням прославленого римського цезаря Тра- 
яна-- а в дальших абзацах намагається ввести до оповідання 
свого руського посла та збудити ненависть і погорду проти 
уряду, стверджуючи, що пан міністр ввічливо просить, коли 
йдеться про мільйони, але подає державній раді рахунки, згідно 
своєї потреби довільно складені, не точні і не правдиві, зреш- 
тою, що кому до цього, куди міністр діває гроші, хоч країна у 
нужді, народ темний та бідний -- міністр завжди ввічливий та 
приємний, треба йому дати суми, які він бажає, хай шиє нові 
мундири і ллє нові гармати. 

1 ЦДІА у Львові, ф. 152, оп. 2, од. зб. 14800, арк. 10. 
П Там же, арк. 2 
І Там же, арк. 4. 
ІЗ ЦДІА у Львові, ф. 156,, оп. 1, од. зб. 469, арк. 1. 
М ЦДІА у Львові, ф. 152, оп. 2 од. зб. 14800, арк. 12. 
15 І, Франко, Нарис історії українсько-руської літератури до 1890 р. Львів, 

1910, стор. 248. 
16 ІА у Львові, ф. 152, оп, 2, од. зб, 14815, арк. 2., 

48



Коли ж такий пан міністр бачить, що справа не піде глад- 
ко, і боїться відмови, посилає свого лакея з грішми на могорич 
до руських послів, а ті дають, хоч народ не має чого Їсти, не 
має де жити. Рада дозволяє кредит, бо буде могорич. Автор, 
правда, називає тільки попа Наумовича, але його екскурси, як 
це добре видно з заголовка брошури, спрямовані і проти дер- 
жавної ради, проти її більшості, яка згідно з бажанням уряду 
затверджує кредити. Отже, так підсуваючи урядові нелегальні 
ди, розтрачування громадських грошей, продажність і т. п., 
автор намагається викликати ненависть і погорду проти уряду 
і державної ради. Львів, 7 лютого 1879 р. Ц. К. державний 
прокурор Лідль»"!?. 

Крайовий карний суд у Львові затвердив конфіскацію «Думи про 
Наума Безумовича» 10 люотого 1879 р., мотивуючи овій вирок тим, що 
«в інкримінованій брошурі автор намагається викликати ненависть 
і погорду проти урядової адміністрації і державної ради»!8, 

21 лютого 15/9 р. львівський прокурор Лідль у своєму донесенні 
найвищій державній прокуратурі у Відні доповів про конфіскацію 
«Думи..», а через тиждень отримав від неї лист про схвалення своїх 
дій'9. Сконфісковані відбитки привернули око прокуратури до збірки 
«Молот». Почалась прокурорсько-судова розправа над самою збіркою. 

21 лютого 1879 р. львівська прокуратура зажадала від Крайового 
карного суду затвердити конфіскацію збірки «Молот» за статтю «Мо- 
реллі, Руссо, Маблі», вірші М. Старицького «До молодежі» і «До ЩШев- 
ченка», вірш І. Франка «Пісня про сорочку», статтю О. Терлецького 
«Лихва на Буковині», написану на матеріалі книги професора Черні- 
вецького університету Юлія Бляттера, та оповідання М. Павлика «Про- 
пащий чоловік». 

Крайовий карний суд у Львові як трибунал по пресі 12 березня 
1879 р. розглянув пропозицію прокуратури про конфіскацію у «Молоті» 
статті О. Терлецького «Лихва на Буковині» та оповідання М. Павлика 
«Пропащий чоловік» і затвердив її. Конфіскація всіх інших інюриміно- 
ваних прокуратурою матеріалів збірки була відхилена. Ось як вигля- 
дало рішення суду з приводу канфіскації збірки «Молот». 

«Ім'ям його цісарської величності Ц. К. Крайовий карний 
суд у Львові вирішив |...| в результаті пропозиції ц. к. держав- 
ної прокуратури, що зміст статей, вміщених в руській брошурі 
«Молот» -- галицько-українська збірка, видав М. Павлик. 
Львів, 1878 р. під заголовком: а) «Лихва на Буковині» містить 
ознаки злочину порушення громадського спокою з 5 65 КЗ, 
б) «Пропащий чоловік» має ознаки проступків з 5 302, 305 і 
516 К3, що конфіскація державною прокуратурою цієї брошу- 
ри є виправдана і дальше поширення змісту цих інкримінованих 
статей заборонене. Щодо статей, поміщених в цій брошурі під 
заголовком «Гриць, Турчин» і «Дума про Наума Безумовича», 
то вже відбулися вироки цього суду від З лютого 1879 р. 
Мо 2026 та 10 лютого 1379 р. Хе 1981. | ж 

Далі суд вирішує, що зміст статей, поміщених у цій бро- 
шурі під заголовком «Мореллі, Руссо, Маблі» -- «До молоде- 
жі». «Пісня про сорочку» і «До Шевченка» -- не мають ознак 
злочину з 5 65 КЗ, бо стаття «Мореллі, Руссо, Маблі» не відно- 

І7"ЦДІА у Львові, ф. 152, оп. 2, од. зб. 14815, арк. 4--5. 

ІВ Там же, арк. 2. 
і ЦДІА у Львові, ф. 156, оп. І, од. зб. 470, арк. 1,3. 

4 Українське літературознавство, вип. 12 49



ситься ні до теперішніх часів та відносин, ні до австрійської 
держави і є тільки змістом творів цих авторів; а статті «До мо- 
лодежі», «Пісня про сорочку» і «До Шевченка» відноситься 
тільки до України, а не до австрійської держави ігне до нашого: 
монарха. 

Причини 

В інкримінованій статті під заголовком «Лихва на Букови- 
ні» автор інамагається збудити ненависть і погорду проти дер- 
жавної адміністрації, що є злочином згідно 5 65 КЗ -- а в 
статті під заголовком «Пропащий чоловік» автор намагається 
склонити до неприязні проти попів як стану суспільства, також 
захитати інститут шлюбу і правові поняття про власність, а 
особливо, розповідаючи про небажані дії, автор порушує зви- 
чаєвість і стидливість шляхом, що поражає і викликає публіч- 
не згіршення, що становить проступки з 5 302, 305 і 316 КЗ. На 
цій підставі були застосовані згадані вище параграфи законів. 
Львів, 12 березня 1879 р.»??. 

Вирок суду був доведений до відома друкарні, що друкувала 
«Молот». бо М. Павлик у той час перебував за межамн ДАвстро-Угор- 
щини, в Женеві. М. Павлик, як видавець «Молота», 7 березня 1879 р. 
просив суд надіслати йому до Женеви вирок про конфіскацію?!. З цьо- 
го приводу було прийняте окреме рішення суду, де вказувалось, що 
М. Павлик, будучи засуджений на 6 місяців тюремного ув'язнення, 
«перед початком кари виїхав з австрійської держави до Швейцарії і 
замешкав у Женеві». Тому йому не міг бути вручений вирок суду щодо 
конфіскації «Молота». Оскільки персональне повідомлення зв'язане з 
певними коштами, а їх Павлик не вніс, то його прохання суд не задо- 
вольнив??. Повідомлення про конфіскацію відбулося по урядовій лінії 
через газети. 

Так закінчилась справа про конфіскацію «Молота», але ще закін- 
чилося переслідування М. Павлика. Після повернення до Австрії він. 
відсидів б місяців у тюрмі (від 22 лютого до 22 серпня 1882 р.) за опо- 
відання «Ребенщукова Тетяна», що друкувалося у другому номері 
«Громадського друга». Потім, у 1882 р., знову став перед судом за 
«Дзвін», «Молот» та «Громаду», що її видавав разом з М. Драгомано- 
вин і С. Подолинським у Женеві. Цей процес був дуже важким, бо 
прокуратура висунула проти М. Павлика 15 пунктів обвинувачення, в 
тому числі -- образу цісаря. Кожне з цих обвинувачень тягло за собою 
тюремне ув'язнення терміном до 5 років. Однак М. Павлик дуже муж- 
ньо і доказово захищався, і суд присяжіних у Львові виправдав його. 
Пізніше М. Павлик згадував: «Після процесу мене відшупасовано до- 
мів, а далі взято буквально в осадний стан, у якім я перебував до кін- 
ця 1887 р»?", 

У таких складних, майже неможливих умовах доводилося працю- 
вати прогресивним українським письменникам в ДАвстро-Угорській 
імперії, цензура якої була не м'якшою, ніж у царській Росії. Праця 
така -- громадський подвиг, на який і йшли кращі представники рево- 
люційної демократії в Галичині, окупованій Австрією. 

210 ЦДІА у Львові, ф. 152, оп. 2, од. зб. 14816, арк. 5. 
Л Там же, арк. 7. 
- Там же, арк. 10. 
2 «Сатеїа Ілуом/зка», 1879, 21 березня. 
4 М. Павлик. Твори, К., 1959, стор. 650. 



О. С. КУХАР-ОНИШКО 

Стаілтна ,, Молодняк: є 
у літературній боротьбі 

(1926--1982 рр.) 

Л ітературна спілка «Молодняк», в яку входили робітничо- 
селянські молоді письменники, офіційно оформилась наприкінці 1926 р. 
в тодішній столиці України Харкові. Фундаторами «Молодняка» були 
вихідці з комсомольської секції літорганізації «Плуг». У Києві до 
«Молодняка» ввійшли члени київської філії «Гарту». 

Першою спробою створити літературну організацію творчої моло- 
діна Україні було проголошення «Асоціації пролетарських літераторів- 
юнаків» у березні 1922 року. Ініціаторами цієї спілки були Сава Божко, 
Анатолій Крашаниця та Іван Шевченко. В роботі її брали участь Гри- 
горій Коляда, Володимир Сосюра. Свою підтримку молодій організації 
обіцяли Блакитний і Пилипенко, Коряк і Поліщук. Планувалось ви- 
дання журналу «Трибуна юнацтва». Літературні вечори «Асоціації» з 
участю В. Сосюри користувались у Харкові великою популярністю. 

Вона налагодила контакти з літоб'єднаннями Дніпропетровська 
й Донбасу. Молоді поети, з якими активно співробітничав композитор 
Кость Богуславський, чимало зробили для створення нових комсомоль- 
ських пісеш., 

Проте історія «Асоціації» була недовгою. Достатніх сил, щоб 
створити самостійну літературну, організацію, на той час не було. Не 

- виробила спілка і якоїсь своєї естетичної програми, а тому й помітного 
сліду в історії української літератури не залишила, хоч цікава, як пер- 

ша спроба організувати творчу молодь. | 
Справжня передісторія «Молодняка» починається із створення на 

початку 1925 р. комсомольської секції «Плугу» -- спілки революційних 
селянських письменників. Члени цієї секції становили авторський актив 
журналу ЦК ЛКСМУ «Молодий більшовик» та газети «Комсомолець 
України», яка майже кожного тижня на протязі 1925--1926 рр. давала 
літературну сторінку. і й 

У «Декларації» спілки говорилось: «Літературний молодняк не є 

ізольований сектор, а один із бойових загонів єдиного фронту проле- 

тарської літератури»!. А молодняківський критик Їван Момот у програ- 

мовій статті «Літературний комсомол» так виклав цю думку: «Це є 

частка загального фронту пролетарської літератури. Це плодюча база, 

відкіля будуть поступово виходити нові пролетарські й революційно- 
селянські письменники»?. 

! «Молодняк», 1927, М» 3, стор. 4. 
2 «Молодняк», 1927, Ме І, стор. 67. 

4» 51



У літературній боротьбі «Молоднях» майже завжди виступав ра- 
зом з ВУСППом, блокувався з літорганізаціями «Забой» (Донбас) та 
«Західна Україна». Становлення нової літератури проходило в гострій 
боротьбі, і молоді митці не стояли осторонь цієї боротьби. Суперечки 
на літературному фронті, на фронті культури спалахували дуже швид- 
ко, а погасити їх було не просто, бо в них нерідко стикались класові 
інтереси. - 

Основним предметом дискусій між літературними організаціями 
були питання про шляхи розвитку української радянської літератури, 
про творчий метод, про героя й естетичний ідеал нової літератури. Зга- 
дуючи ті часи (1925--1927 рр.),відомий український радянський пись- 
менник і активний діяч ВУСІПу Іван Микитенко писав: «Художня про- 
дукція цих років мізерна. Натомість -- злива памфлетів, полемічних 
статей». У полемічному запалі Микитенко трохи применшує кількість 
«художньої продукції», але він правий, що дискусії забирали немало 
сил і часу письменників. У той же час без вирішення основних творчих 
проблем не можна було рухатись вперед. Українська література, як, 
до речі, й інші братні літератури, мусила пройти через «зливу памфле- 
тів», щоб вибороти, вистраждати ідейні та естетичні засади нової літе- 
ратури -- літератури соціалістичного реалізму. 

Дискусія ВУСППу й «Молодняка», з одного боку, з Вапліте та ук- 
раїнськими футуристами й конструктивістами, з другого, охоплювала 
не лише проблеми творчого методу й естетичного ідеалу, а й питання 
художньої майстерності, ставлення до класики, до російської літерату- 
ри й літератур Заходу тощо. 

Запереченням  пролеткультівського  нігілістичного ставлення до 
класичної спадщини була поява на сторінках «Комсомольця України» 
(1926--1927 рр.) статей про творчість Панаса Мирного, Лесі Українки, 
Ольги Кобилянської. Журнал «Молодняк» видрукував ряд статей про 
Т.Г. Шевченка, дві статті про творчість Івана Франка (одна з них 
присвячена драматургії Каменяра), дискусійну статтю про М. М. Ко- 
цюбинського. І газета, і журнал систематично інформували читачів 
про нові видання класиків, а також про літературне життя у Російській 
Федерації, за кордоном. і 

Чіткого розмежування між поняттям методу й стилю в радянсько- 
му літературознавстві в ті роки не було, тому інколи ці поняття вва- 
жають тотожними, а частіше говорять про стиль, маючи їна увазі ме- 
тод. У деяких теоретичних статтях бачимо спробу перенести в 
літературу філософський метод. Частина критиків з ВУСППу й «Мо- 
лодняка» поділяла вульгарно-соціологічні концепції. Провідний критик- 
молодняківець Борис Коваленко, наприклад, підкреслював, що кожен 
літературний напрямок, кожен стиль належить певному класові, вира- 
жають його ідеологію. А звідси й висновок: раз радянська література 
бере своїм методом пролетарський реалізм, то всі інші методи -- «від 
лукавого», ідеалістичні. 

Коли «ваплітяни» проголосили своїм методом «активний роман- 
тизм», вусппівські й молодняківські критики виступили проти роман- 
тизму і романтики в будь-яких проявах, а захисників романтики в 
літературі оголосили непоправними ідеалістами. Критикувати «актив- 
ний романтизх» було не просто, бо ні ідеолог Вапліте Хвильовий, ні 
інші критики цієї спілки не визначили певних рис свого методу. У 
творах «ваплітян» він теж їне проявився. Тому анафемі піддавалось 
все романтичне взагалі. од 

Кілька цікавих статей на захист романтизму в сучасній літературі 
опублікував І. Момот, що наприкінці 1929 р. перейшов із «Молодняка» 

52



11
 

до Пролітфронту. Він висловив слушні міркування щодо романтики, 
помісця в радянській літературі, але ці міркування були відкинуті, як і, все, що виходило від Пролітфронту, бо Пролітфронт був дітищем 
Хвильового і ніс вантаж старих помилок і збочень хвильовизму. 

Творча спадщина Б. Коваленка, частина якої побачила світ у о- 
вому виданні", дає уявлення про суть боротьби навколо методу. 
Б. Л. Коваленко не раз підкреслює вимогу реального, правдивого відо- 
браження життя в художніх творах. У статті «Під прапором пролетар- 
ського реалізму»" він визначає такі оановні риси цього творчого мето- 
ду: динаміка дії та образу, матеріалістичність образу, вибір героїв, 
Зв язаних з пролетарським класом. І додає, що у пролетарському реа- 
ЛІЗМІ виявляються ознаки, властиві всякому "реалізмові: об'єктивний 
ПІДХІД До життя, нахил до детальної розробки психології героїв, але 
без ухилів у містику чи патологію. 

Ці положення пролетарського реалізму пропагував Коваленко і в 
доповіді на Першому з'їзді «Молодняка» у січні 1930 року. Вимога 
правдивого відтворення дійсності, яку так палко відстоював молодий 
критик, увійшла в перевірене життям і творчою практикою визначення 
соціалістичного реалізму, яке записане у Статуті Спілки письменників. 

Вимагав Коваленко від письменників, і в першу чергу від молод- 
няківців, чітко визначеної класової позиції. Його оцінки літературних 
явищ завжди ідейно чіткі, конкретні й категоричні, хоч іноді не досить 
аргументовані. Він не допускав (ніяких компромісів, ніяких поступок в 
ідеологічній боротьбі. У відповідь на пропозиції Вапліте про прими- 
рення шляхом взаємних поступок Коваленко писав: «Треба відкинути 
теорію двобічної асиміляції, коли вони (попутники, ваплітовці), мов- 
ляв, ідейно наближаються до нас, а ми робимо їм принципові ідейні 
поступки. Ніякої двобічної асиміляції не може бути»»?. 

Ніяких поступок дрібнобуржуазній ідеології! Як це актуально зву- 
чить і в наш час, Коли в атаках на марксистсько-ленінську естетику 
сплітаються голоси інеофашистів і лівих комуністів, наших явних ідей- 
них ворогів, і тих, що прикидаються (нашими доброзичливцями. 

Та в боротьбі за реалізм у літературі Б. Коваленко і ті, що стоя- 
ли на таких же позиціях (А. Клоччя, М. Доленгов, Д. Копиця та ін), 
припускались помилки, коли разом з хвильовизмом відкидали роман- 
тизм і навіть заперечували романтику. | 

Хвильовий та його однодумці не могли щось протиставити реаліз- 
мові, а тому вдавались до принизливих епітетів, грубої лайки. Прирів- 
нювали його до натуралізму, називали побутовізмом, хуторянщиною, 
а самі нібито рівнялись на «психологічну Європу». Коли О. Толстой 
запропонував для нового методу в літературі назву «монументальний 
реалізм», «ваплітяни» повелись, як поганенькі шулери, підставивши 
замість слова «монументальний» інше: «моментальний». Г захіхікали 
у «Літературному ярмарку»: це, мовляв, -- як у п'ятихвилинній фото- 
графії -- відображення дійсності без аналізу, без узагальнення. 

Про своїх суперників «ваплітяни» завжди писали зверхньо. Особ- 
ливо грубо виступав Хвильовий проти «Гарту» (потім ВУСППу) й 
«Плугу», навмисне принижуючи їх роль у літературному процесі. «Їс- 

3Б. Коваленко, Літературно-критичні статті. К. «Радянський письмен- 
ник», 1962. 

4 «Молодняк», 1929, Ме 10. : - . 
5 Б. Коваленко. Пролетарські письменники. Х.--К., «Література і мистецтво», 

1931, стор. 1. у - з 6 Псевдонім М. В. Клокова, доктора біологічних наук, лауреата Державної 
премії в галузі біології. 

53



торична їх роль полягала в тому, -- писав він, - що вони мусили не 
стільки утворювати мистецтво молодого класу, скільки деморалізувати 
табір буржуазних мистецтв»? Хвильовий називав «Гарт» і «Плуг» 

гуртками мистецької самоосвіти, а право творити нову літературу за- 
лишав за Вапліте, і тільки. 

Послідовно непримиренним було ставлення «Молодняка» до фу- 
туристичних організацій «Комункульт», «Нова Генерація», а також 
поліщуківського «Авангарду», які були малочисленними, але дуже 
галасливими. Їх художня продукція і вплив на літературний процес 
надто мізерні, щоб приділяти їм значну увагу. Але в наші дні за ру- 
бежем розмаїття групок і тенденції в літературі 20-х років намага- 
ються змалювати, як буяння творчих сил, а дехто пробує виявити щось 
позитивне, повчальне у давно відкинутих життям маніфестах цих ор- 
ганізацій. 

Українські футуристи копіювали свої маніфести із західноєвро- 

пейських та лефівських, називали себе марксистами і доводили, що 
йдуть у революцію далі Маркса. У маніфесті «Нової Генерації» було 
записано: «Отже, концентрація лівих сил "на засадах комуністичної 
ідеології під політичним керівництвом комуністичної партії - наше зав- 
дання»?. Чудово сказано, але через кілька рядків читаємо: «Ми муси- 
мо бути (зверніть увагу: не хтось там, а тільки «ми-- футуристи». -- 
О.К.) організаторами нової психіки, нової зростаючої людини, "нової 

раси»?. 
Своїм безпосереднім завданням футуристи ставили ліквідацію мис- 

тецтва: «Розпорошити мистецтво на атоми -- це й є фундамент для 
синтезу, що будує зовсім нове «мистецтво» (умілість, штука, метамис- 
тецтво)»!?, Всіх тих, хто сумнівався в геніальності лідера футуристів 
М. Семенка, вони зараховували до буржуазних націоналістів з хуто- 
рянською обмеженістю світогляду. 

| З цим не могли погодитись молодняківці, як не могли не піддати 
критиці і міркування В. Поліщука про «добу індустріалізму», «літера- 
туру факту» й «телеграфний стиль». Відкидаючи мистецтво й культуру 
минулих епох, В. Поліщук доводив, що українська література зчайде 
за кордоном прихильніший прийом, аніж російська, бо та, мовляв, Є 
літературою панівної нації. «Теорії» Поліщука аргументовано викрива- 
ються в сатирі Б. Коваленка «Літературна клоунада»", статті Ю. Зета 
«Авангард» крикливого міщанства» та інших матеріалах «Молодняка»"?. 

. Центральний Комітет КП України уважно слідкував за розвитком 
літературного процесу в республіці й тактовно виправляв недоліки, 
спрямовував творчу енергію митців на вирішення проблем соціалістич- 
ного будівництва. Відповідно до Постанови ЦК РКП(б) від 18 червня 
1925 р. Політбюро ЦК КП(б)У 15 травня 1927 р. приймає свою поста- 
нову про політику партії в галузі української художньої літератури. 
В ній з усією серйозністю лідкреслено, «що партія не може надати 
монополії будь-якій із груп, навіть найбільш пролетарській за своїм 
ідейним змістом», і 

7 Цит. за кн. А. Лейтес, М. Яшек. Десягь років української літератури 
(1917--1927), т. 2. Харків, ДВУ, 1930, стор. 683. 

8 Там же, стор. 373. 
9 Там же, стор. 374. 

і0 Там же, стор- 115. 
й «Молодняк», 1927, ХМ» 5. 
12 «Молодняк», 1929, М» 11. 
і Матеріали до вивчення історії української літератури, т. У, кн. І. К., «Ра- 

дянська школа», 1963, стор. 49. 

54



Коли керівники ВУСППу виступили з претензіями на провідне 
становище в українському літературному русі, С. В. Косіор у заключ- 
ному слові на ХІ з'їзді Комуністичної партії України зауважив: «Пар- 
тія не може стати на такий погляд. Ми не можемо ніяк погодитись з 
тим, що всякого, хто не входить до ВУСППу, треба відкинути від 
себе, а якщо він член партії, то й викинути з партії», 

Літературними справами і життям «Молодняка» постійно ціка- 
вився Центральний Комітет комсомолу України і його Генеральний 
секретар Олександр Бойченко. Діяльність літорганізації «Молодняк» 
та редакції журналу двічі обговорювалась на засіданні бюро ЦК 
ЛКСМУ (в січні 1929 і березні 1931 років). 

З проблемою творчого методу тісно пов'язане питання про героя, 
про естетичний ідеал літератури. Герой нового часу вже був у житті. 
Завдання полягало в тому, щоб створити відповідний естетичний екві- 
валент. У той час, коли футуристи розпиляли на атоми художній образ, 
а раппівці розводили його у водичці збірного героя або «героя-масн», 
молодняківці, як і найбільш серйозні письменники з інших літератур- 
них організацій, ставили високі вимоги до героя твору. 

У «Молодняку» не заперечувалась теорія «живої людини», але 
вона розглядалась трохи в іншому аспекті, ніж у раппівців. Б. Кова- 
ленко критикував раппівського критика Воронського, який відривав 
художній образ від соціального середовища. «Ми ставимо, -- писав 
молодняківець, -- Живу людину у зв'язок з соціальними процесами, 
розглядаючи її, як класову людину... Поняття живої людини хибно 
висвітлювалось у працях окремих раппівців, які її собі уявляють з 
домінантою підсвідомого, з обов'язковим подвоєнням між соціальним 

і індивідуальним, з ослабленою силою волі»!?. 
І тут же Б. Коваленко ставить питання: а хіба не може бути в 

житті монолітного більшовика, що гармонійно поєднує соціальні інте- 
реси з індивідуальними? І відповідає на це питання позитивно. Подібне 
трактування живої людини знаходимо і в критичних виступах І. Ми- 
китенка. 

Молодняківці справедливо критикували рінні повісті О. Донченка, 
оповідання О. Кундзіча й Л. Первомайського, в яких характери героїв 
були сконструйовані за раппівськими рецептами «живої людини», коли, 
всупереч логіці образу, герой інаділявся інегативними рисами. Досить 

аргументовано критикував І. Момот «Роман міжгіря» Івана Ле 

(першу редакцію), в якому Саїд Мухтаров на догоду теорії «живої 
людини» був наділений рядом негативних рис, що суперечили ного 

характерові. А зт 
Герой творів «Молодняка» активно ставиться до дійсності, Він має 

на меті перетворити цю дійоність відповідно до ідей соціалізму. Вірність 
ідеям революції, класовому обов'язку -- провідні риси цього героя. 

Кристально чисті серцем і, душею, чисті в помислах 1 ділах несли ком- 

сомольці 20-х років своє молодече завзяття, ової сили й знання, а не- 

рідко й саме життя у вир боротьби за соціалізм, за ідеї великого Леніна. 

Такими лостають у нашій уяві перші комсомольці-ленінці, такими вони 

лрийдуть до наступних поколінь, І в цьому інемала заслуга літератур- 

ного комсомолу. РЕ 5 ї 
Здебільшого герой молодняківської лірики -- сільський юнак або 

дівчина, що бореться за нову культуру, нову мораль, нові суспільні від- 

й ХІ з'їзд Комуністичної партії (більшовиків) України. Стенографічний звіт. 

Х. ДВУ, 1930, стор. 476. - 
І5 «Молодняк», 1930, Ме 5, стор- 80. 

55



носини на селі або освоює міське життя. Одні приходять у місто пра- 

цювати, інші -- вчитися. Ліричний герой М. Крикуна спершу вибачаєть- 
ся за «селянські сни шахтьора», а на другий день вітається з шахтою, 
як з рідною. У Я. Гримайла юнак, на якому лише «облуплений кожух і 
рвані черевики», почуває себе казковим багачем Крезом, бо Великий 
Жовтень відкрив перед ним незліченні скарби культури й мистецтва, 
храми науки. 

Герой «Молодняка» не тільки стверджував нове ставлення до дій- 
сності, нове сприйняття її, а й протистояв концепціям героя, які про- 
повідували і переносили у творчу практику Хвильовий та футуристи, 
протистояв естетичному ідеалу буржуазного націоналізму. Останні ля- 
кали читача темнотою, звірячим індивідуалізмом селянської маси, кам'я- 
ним громаддям «зрусифікованого» міста. Характерний приклад непоро- 
зуміння між містом і селом показує Б. Антоненко-Давидович у повісті 
«Смерть». Його герой комуніст Горобенко - - інтелігент, а це значить -- 
не зовсім хо вкрай у класовій боротьбі. Горобенка послали провести 
в селі збори. І от враження: «Чорна маса бородатого людського м "яса 
з трьох боків обложила стіл президії і своїм інечесаним, уболоченим 
громадищем пригнітала Горобенка»!8. Через кілька рядків «чорна маса» 
перетворюється в «сіре місиво селянського лахміття». 

Ворожою революції, темною масою змальовує селян і молоднякі- 
вець Л. Первомайський у повісті «В повітовому масштабі» (1930) та 
поемі «Трипільська трагедія» (1929). 

Т. Осьмачка виступав з прямо протилежних позицій: ідеалізував 
село і закликав: «За місто, у степ, до ріллі!», бо у місті цей поет бачив. 
лише «рови, де сестри мої з сіл ночують, що юність, вроду продали». 

Там, де Хвильовий, Осьмачка та їхні однодумці бачили тільки 
цвинтарну тишу хуторів або спалахи звірячих інстинктів, молодняківці 
помітили: отих дванадцять косарів, що вже котрий рік «косять клевер, 
косять трави на комунівській землі» (І. Шевченко); телеграфні стовпи, 
що вишикувались, де «тирса шелестіла, де курганів сива давнина» 
(С. Голованівський); трактори на колгоспному полі і «червоне жито, 
що з'єднає перевеслом місто і село» (О. Лан). 

Разом з комуністом Дударем (п'єса «Диктатура» І. Микитенка) 
ча село їдуть дівчина-секретар («Лист» П. Усенка), політосвітники 
(оповідання О. Донченка, М. Дукина), комсомолець Чухрай (повість 
«Плідні зерна» О. Кундзіча), комсомолка Ольга Ярощ (повість «Ба- 

ланда» А. Шияна). А за ними--тисячі безвусих ентузіастів. Вони 
знаходять серед селянської молоді не лише взаєморозуміння, а й тід- 
тримку, скріплюючи своєю діяльністю, часто й кров'ю союз Серпа і 
Молота. 

Кращі образи, створені письменниками-молодняківцями (комуніст 

Лука Костенко й комсомолка Мар'яна в романі В. Кузьмича «Крила», 
комсомольський активіст Бєлкін у повісті Л. Первомайського «Плями 
на сонці» і його ж «залізний виконроб» у однойменній баладі, політ- 
освітники й студенти в оповіданнях О. Донченка, О. Кундзіча, М. Ду- 
кина, Д, Гордієнко, ліричний герой у поезії П. Усенка, Т. Масенка, 
І. Гончаренка, М. Шеремета, Є. Фоміна, С. Крижанівського, В. Баска) 
засвідчували, що «Молодняк» стоїть на хом іпрнатькому шляху роз- 
витку української радянської літератури. 

Погляди молодняківців щодо творчого методу найкраще виразив 
Б. Коваленко: «Пролетарський реалізм мусить змалювати життя не в 
статичному зображенні розірваних епізодів, а в динамічному розвитку 

16 єЄЖиття і революція», 1927, Х» 12, стор. 207. 

56



його процесів і типів, мусить поєднати психологічне трактування побу- 
ту з чітким і витриманим, але можливим у реальному житті й мотиво- 
ваним сюжетом, з ідеологічного боку мусить пройняти соціально цін- 
ний матеріал органічним пролетарським світоглядом»"!?. 

У наші дні трохи незначними здаються деякі терміни й формулю- 
вання, написані у дусі свого часу. Захист принципів правдивого й реа- 
лістичного змалювання дійсності, відображення життя в його динаміч- 
ному розвитку, заклик створити образ ідейно цільного, активного, 
морально чистого сучасника говорять про позитивний характер есте- 
тичної програми «Молодняка». 

У боротьбі за реалізм проти активного романтизму й теорійок 
футуристів та конструктивістів молодняківці були не одинокими й не 
єдиними. Реалістами була переважна більшість вусппівців, не запере- 
чувала реалізму й значна частина ваплітян. Оця єдність старшого й 
молодшого поколінь радянських письменників, «ортодоксальних марк- 
систів» і попутників, що поступово віднаходили свій шлях до комуніс- 
тичної ідеології, але ніколи не відривались від народу, й стала основою 
ідейної консолідації радянських письменників України "напередодні 
створення Спілки радянських письменників. 

7 Б Коваленко, Літературно-критичні статті. К. «Радянський письменник»,. 
1962, стор. 95.



1, Ф. ОСЛЯК 

Леся Українка 

в оцінці Матсицма Рильського 

ЦК КП України і Рада Міністрів УРСР 17 липня 1970 р. 
прийняли постанову «Про відзначення 100-річчя з дня народження 
«Лесі Українки». Ювілей великої дочки українського народу готуються 
достойно відзначити всі народи Радянського Союзу. Напередодні юві- 
-лею особливо активізувалось дослідження її багатогранної діяльності. 
Українські літературознавці серед інших питань не залишають поза 
увагою також проблему -- визначення місця Лесі Українки в історії 
української і всесвітньої культури, оцінки її титанічної діяльності ук- 
раїнськими письменниками. Ми поставили своїм завданням у цій статті 
зібрати й узагальнити думки та висловлювання М. Рильського про Лесю 
Українку. 

У спеціальних працях про творчість Лесі Українки!, а також у 
численних літературно-критичних статтях, присвячених іншим літерату- 
рознавчим питанням?, М. Рильський приділяє значну увату визначенню 
місця поетеси в історії української, всеслов'янської й світової культур. 
Він ставить її ім'я поруч із всесвітньо-відомими їменами, що назавжди 
увійшли в скарбницю людської культури. 

«Три імені неперевершених творців сіяють в українській літературі: 
це Тарас Шевченко, Іван Франко і Леся Українка. Хотілося 6,-- за- 
значає М. Рильський, - щоб у наші дні єднання слов'ян і братерського 
обміну культурними цінностями Леся Українка посіла те місце у все- 
слов'янському пантеоні, що вона його заслуговує як чудове втілення 
найкращих рис свого народу, як справжній поет великої філософської 
глибини і невичерпної творчої сили, як один з провісників свободи і 
братерства народів». 

Від Шевченка, говорить М. Рильський, Леся Українка взяла нев- 
гамовний і незламний бунтарський дух, на всю путь озброїлась його 
гаслом «Борітеся -- поборете». Він стверджує, що образ Лесі Україн- 
ки-- це образ незламного борця і бійця, споріднений з образами Джор- 
джа Байрона, Віктора Гюго, Генріха Гейне, Шандора Петефі, Адама 
Міцкевича. 

Леся Українка, за визначенням М. Рильського, «не тільки най- 
більша жінка-письменниця в світі, а й один з найоригінальніших сві- 

| Див. статті М. Рильського: Лірика Лесі Українки, Співець свободи і братер- 
ства народів -- Леся Українка (До 75-ліття з дня пародження), Слово про Лесю 
Українку (До 50-річчя з дня смерті), Думки вголос (Про Лесю Українку). 

з п статті М. Рильського: Література і народ, Краса, Природа і література, 
Проблема художнього перекладу, Слово -- наша зброя, Молоді голоси. й 

з М Рильський. Співець свободи і братерства народів-- Леся Українка. -- 
«Славяне», 1946, М» 4. 

-58



пових поетів»?. Про що б вона не писала -- всюди вона гостро сучасна, 
всюди вона по-овоєму розв'язує (найзлободенніщші питання. А для 
розв'язання найглибших філософських проблем Леся Українка брала 
мотиви з далекої історії, з міфології з тієї ж причини, з якої не раз 
робили це Шекспір, Байрон, Щіллер, Пушкін. Вона, знаходячи місткі 
образи для втілення своїх думок, збагачувала українську і всю світову 
літературу оригінальною інтерпретацією світових образів. 
-  Устатті «Думки вголос» М. Рильський підкреслює, що Леся Укра- 
інка свідомо розсувала національні межі-- і тематично, і сюжетно, -- 
ів цьому одна з великих її заслуг. Розвиваючи цю думку в статті 
«Франко-поет», він відзначає, що великі творці культури, використо- 
вуючи відомі світові сюжети, готову, так би мовити, канву, вишивають 
свої неповторні, єдині в світі узори, яскравим прикладом цього поруч 
з Пушкінським «Камінним гостем», Шевченковою «Марією», Франко- 
вим «Мойсеєм» є драма Лесі Українки. В своєму «Слові про Лесю 
Українку» М. Рильський стверджує: «Ставити по-своєму світові теми 
й проблеми -- це взагалі була найістотніша риса великої поетеси. Для 
того вона, власне, й користувалась образами з.древнього світу і з да- 
леких країв як великими узагальненнями»?, 

М. Рильський висловлює цінні, оригінальні думки про драму «Ка- 
мінний господар» Лесі Українки: 

«Цього світового сюжету вперше торкнулася жінка, -- і вперше 
було показано перемогу жінки над звабником і згубником жіноцтва 
Дон-Жуаном. А опріч того створила в цій драмі Леся Українка цілком 
новий і прекрасний образ Долорес, яка незмірно переважає своїми 
моральними якостями і Дон-Жуана, і донну Анну. Долорес-- це не- 
бесно-блакитний просвіток між кам'яними хмарами й примарами, що 
окутують цю п'єсу. Це та «надія проти надії», якій усе життя вірна 
була Леся Українка», г 

. (Справді, образ Долорес близький поетесі. При деяких спільних 
рисах з образом пушкінської Інези, віп все ж таки є психологічно гли- 
боким і цілком оригінальним. В ньому поетеса уособила чистоту по- 
чуттів і благородство душі, вірність і самозречену жертовність. Об- 
разу Долорес протиставлені індивідуалістично-егоїстичні, властолюбиві 
натури донни Анни і Дон-Жуана. 5 » 

«По суті, -- писав П. Антокольський, - Леся Українка полемізує 
з усією традицією донжуанізму, викликає на змагання і Пушкіна, і 
багатьох інших...» 

Оригінальність у трактовці світової теми перш за все в тому, що 
традиційний спокусник жінок Дон-Жуан у Лесі Українки перетворю- 
ється у жертву егоїстичної донни Анни. Українська поетеса розвінчала 
його удаване «лицарство волі», майстерно показала анархізм, індиві- 
дуалізм, кар'єризм, його егоїстичної душі. Адже він, захопившись влас- 
толюбивою мрією донни Анни, проміняв свою свободу на плащ Коман- 
дора і перетворився у камінного господаря -- тирана. | 

Отже, «Камінний господар» так само, як і «Лісова пісня», є 
вершиною творчого генія поетеси. Це, за словами Максима Рильського, 
діамантовий вінець Лесі Українки. 

іМ Рильський, Слово про Лесю Українку. -- В ки. Леся Українка в школі, 
К., «Радянська школа», 1966, стор. 7. 

2 Там же, стор. 19--20. 
з . 20--21. 
і вен льський. Позтьи и время. М., «Советский писатель», 1957, 

хтор. 77. 

59



з 

У багатьох своїх літературознавчих працях і художніх творах 

м. Рильський доводить, що великий письменник завжди народний ії 

національний. Такою він взажав Лесю Українку. У статті «Література 

і народ» він писав, що її творчість своїм корінням глибоко входить у 

народний грунт, що її «філософські драми... зросли на плідному грунті 

думок і сподівань народу, що естетичні їх ідеали кореняться найглиб- 

шою своєю суттю в естетиці народній»?, 
Отже, першочерговим обов'язком кожного художника слова є вір- 

не і віддане служіння народові, зміцнення зв'язків з народом. «Худож- 
ній твір, -- зазначає М. Рильський, -- написаний поза кровним зв'яз- 
ком з народом, який нас породив і виховав, -- мертвонароджене дитя. 

А народ хоче чути і бачити правду, окрилюючу і надихаючу на трудові 

подвиги правду»?. 
У статті «Краса» М. Рильський звертає увагу на теє, що народність 

мистецтва, (народність літератури -- це ідейна співзвучність художньо- 

го твору з думками їі прагненнями трудового народу. Леся Українка 
завжди була прикладом глибокого знання народного життя, народних 
дум і прагнень, а її творчість -- прикладом втілення інародного духу. 

Розвиваючи її думки про поета-громадянина, поета-слугу народу, по- 

ета-борця за інтереси трудящих, поета-патріота своєї Вітчизни, М. Риль- 
ський говорив про Лесю Українку з великою теплотою, любов'ю і бла 
гоговінням, так, як він умів говорити про Вітчизну-матір. 

Ти себе Українкою звала, -- 
І чи краще знайду ім'я 
Тій, що радість в муках сіяла, 
Як Отчизна -- твоя і моя! 

У грізні дні Великої Вітчизняної війни, розмірковуючи над долею 

своєї прекрасної, багатостраждальної Батьківщини, над долею Укра- 
їни, що стікала кров'ю в борні з німецьким фашизмом, Максим Риль- 
ський заявляє про безсмертя народу, який має славні революційні 

) трудові традиції й великі культурні надбання, зокрема музику, театр, 
піані про гайдамацькі повстання і громадянську війну, про дні револіо- 
ції і мирне будівництво, про Партію і Леніна, прогресивну літературу 

з «мужнім, гордим, сталевим голосом Лесі Українки». Все це не можна 

вбити, не можна знищити, «так само, як не можна зупинити вітер», 
«..як не можна випити море»"'?. | 

М. Рильському були близькі такі невтомні, мужні, безстрашні, до: 
кінця віддані народові натури, як Леся Українка, такі, що й після 
смерті живуть у серці, думах і ділах народу, якому була присвячена 

вся їх невсипуща, багатогранна діяльність. 

ж 

У своєму «Слові про Лесю Українку», виголошеному на урочистих 

зборах представників громадськості столиці України з нагоди 50-річчя 
з дня смерті поетеси, Максим Тадейович Рильський зосередив увагу 

на тому, чим особливо дорога велика дочка українського народу нашо- 
му часові, нашому поколінню. Ставати проти чорної бурі, проти темних 

з М. Рильський, Література і народ. - У зб. Про людину для людини. 
К., «Радянський письменник», 1962, стор. 12. 

9 Там же, стор. 16. | 
ю М.Рильський. Народ безсмертний. -- У зб. Наша кровна справа. -- К, 

Держлітвидав, 1959, стор. 25--26. 

60



сил реакції, боротися зброєю слова за соціальне і національне визво- 
лення народу, віддати свою бойову вогненну поезію великій справі за- 
хисту всіх пригноблених і скривджених -- такою була мета життя 
поетеси. «Коли б треба було окреслити творчість Лесі Українки одним 
словом, -- говорив М. Рильський, -- то найвідповідніше слово було 6-- 
боротьба»", 

Поет розвінчував твердження буржуазних вчених про індивідуа- 
лізм Лесі Українки. «Я вийду сама проти неї, -- проти бурі, проти 
хмари, проти негоди, проти ворожої сили. Такі поодинокі заяви, як і 
окремі образи Лесиної драматургії... давали часом привід говорити 
про індивідуалізм Лесі Українки. Це була глибока неправда. Поетеса 
рано, ще до написання цитованого вірша, усвідомила, що 

Самій не довго збитися з путі, 
Та трудно з неї збитися в гурті. 

І, власне, цьому дороговказові зоставалася Леся вірною все життя, 
власне, ця думка вабила її до людей, до тих перших гуртків по вивчен- 
ню марксизму, де сіялися зерна ново) світової правди ї гартувалися 
революційні серця та уми, до таких постатей, як Сергій Мержинський, 
до участі в робітничому визвольному русі»!?. 

В той же час М. Рильський застерігав дослідників від однобокого 
розуміння творчості Лесі Українки, звертав увагу на глибоку ніжність, 
чистоту, жіночість і щирість почуттів, ліричність її творів. Саме жіно- 
чою ніжністю, щирістю і хвиліоючою людяністю, сердечною чутливіс-. 
тю Лесі Українки пояснював М. Рильський її пильну. увагу до «забу- 
тих тіней» -- Дантової жінки, Ізольди Білорукої, Долорес -- і своєрід- 
ну оригінальну трактовку цих образів. 

Творчості Лесі Українки були притаманні і мотиви туги, смутку, 
спричинені обставинами особистого і суспільного життя («Мелодії», 
«Ритми»). й 

У серці цього, за словами І. Франка, «Одинокого мужчини» таїлась 
глибока ніжність, чиста жіночість, жадоба кохання. Таїлась і часом 
виливалась у слова, здебільшого забарвлені смутком. Іноді сум Лесі 
Українки переростав у розпач, у бажання зректися життя, вийти з 
нього. 

Але смуток не міг скорити ту, яка на щиті своєму написала: «Убий, 
не здамся!». 

Ж 

М. Рильський вперше в радянському літературознавстві звернув 

увагу на те, що Леся Українка у своїй творчості розвиває прометеїв- 

ські мотиви, що прометеїзм є її центральною темою, а образи Проме- 

тея та його нащадкіз -- постійними, наскрізними образами її творів. 

Він назвав Лесю Українку дочкою Прометея, одним із його нащадків. 

Визначивши лаконічно, але з винятковою чіткістю і глибиною про- 

гресивні суслільно-політичні погляди і революційні переконання Лесі 

Українки, її вольову, бойову, мужню вдачу, М. Рильський заявив: 

«Не дивно, що людипу з такими поглядами непереможно вабила 

постать Прометея, постать, якій приділяли увагу і великин трагік дав- 

нього світу Есхіл, і глибокодумний Гете, і наш полум янни Шевченко, 

що дав цьому образові свою й своєрідну трактовку, перенісши ного в 

сучасність. , 

поВ ки. Леся Українка в школі. К., «Радянська школа», 1966, стор. 12. 

12 Там же, стор. 8: 

61



Леся Українка, що взагалі мала нахил по-своєму освітлювати і по- 
своєму повертати світові теми, роблячи це з дивовижною ії мало зрозу- 
мілою для більшої частини її сучасників сміливістю, підкреслювала 
символічне значення прометеївського міфа, прометеївського духу, «про- 
метеїзму»: 

Крик Прометея лунає безліч разів скрізь по світу, 
Він заглушає собою потужні громи олімпійські. 

«Нащадки Прометея» -- улюблений і повний виразного змісту вислів 
письменниці. 

Брати мої, нащадки Прометея! 

Так називала Леся Українка своїх товаришів-революціонерів, що 
мучились у царських тюрмах та на засланні. «Нащадки Прометея» -- 
найвища у її устах похвала. «Нащадками Прометея» вважала вона ве- 
ликих людей всіх епох і народів»"!З. 

Роздумуючи над словами М. Рильського і всією творчою діяльніс- 
тю Лесі Українки, приходиш до висновку, що вона своїм життєвим под- 
вигом, самовідданим служінням народу дійсно звершила прометеїв- 
ський подвиг і цим заслужила право називатись дочкою Прометея. Все 
своє героїчне життя вона присвятила справі захисту пригноблених 
і скривджених, справі боротьби за щастя трудящих людей світу. 

Продовжуючи шевченківську традицію розкриття образу ШПроме- 
тея-богоборця як уособлення народу-борця, Леся Українка дала бага- 
тогранну інтерпретацію його постаті. Її Прометей живе і в нескореному 
народі-велетні, який піднімається, щоб розірвати кайдани рабства, і у 
великій плеяді представників народу, продовжувачів справи Прометея. 
Він уособлює також революційний дух народу, його безкомпромісну 
боротьбу проти соціального і національного гноблення проти реакцій- 
ної релігійної ідеології. Іскра його безсмертного вогню живе і в серцях 
ї творчості народних митців. 

Образ Прометея у Лесиній творчості переріс у символ людини-бор- 
ця, став втіленням людської гідності, прикладом для наслідування,. 
дороговказом у справі самовідданого служіння народові, батьківщині, 
великій справі визвольної боротьби трудящих. Образ вогню, даровано- 
го людині Прометеєм, став символом палаючої любові до людей, що: 
пломеніє у серці кожного з нащадків Прометея. 

Те, що в творчості Лесі Українки велике місце займає образ Про- 
метея, і те, що герої її творів -- прометеївські нащадки, шукачі правди,. 
незламні борці за інтереси народу й батьківщини, дає нам право слідом 
за М. Рильським заявити, що прометеїзм є лейтмотивом усієї творчості 
поетеси і виступає мірилом духовної величі її позитивних героїв. 

ж 

У літературознавчих працях М. Рильського знаходимо надзвичайно: 
багато цікавих спостережень і над творчістю поетеси в цілому, і над. 
окремими її творами. В ких висловлено багато оригінальних думок, в 
тому числі і думки про високу майстерність поетеси. 

В одній із статей ідеться про природу як вічне джерело людської 
творчості, людських роздумів, людської радості й естетичної насолоди 
і відзначається Лесина любов до природи. Про «Лісову пісню» поет 
пише, що вона «може бути названа гімном природі. А один з персона- 
жів, який виступає у цій казці-феєрії, -- дядько Лев -- може бути на- 

із М. Рильський, Лірика Лесі Українки. -- Твори в 10-ти томах, т. Х. К.. 
Держлітвидав, 1962, стор. 292. 

62 ,



званий до якоїсь міри провозвісником і патроном нашого Товариства 
охорони природи»"", 

Даючи високу оцінку перекладам віршів Лесі Українки, які здій- 
снила М. Комісарова, М. Рильський відзначав певне послаблення, вір- 
ніше, завуалювання в перекладі того чи іншого Лесиного поетичного 
рядка!?, тим самим внявив своє глибоке розуміння суті й доскона- 
лості художньої майстерності творів великої української поетеси. Риль- 
ський вказував на багатство художніх фарб, простоту, ясність, чіткість, 
чистоту, образність мови творів Лесі Українки. 

У статті «Лірика Лесі Українки» М. Рильський відзначав: «форма 
поезій Лесі Українки вражає... надзвичайною різноманітністю строфіки, 
метрики, ритміки. Тут маємо і канонічні сонети, октави, секстини, гек- 
заметри, і цілком оригінальні строфічні побудови, і п'ятистопні білі 
ямби, до яких вона все охочіше зверталася, бо давали вони великий 
простір для думки і можливість використовувати і ораторські, і роз- 
мовні інтонації, і розмаїті форми «свобідного вірша» (верлібру), якими 
написані такі чудові речі, як «Завжди терновий вінець», «Уривки з 
листа» (у циклі «Кримські відгуки») 15, 

А в статтях «Слово -- наша зброя» і «Молоді голоси» він закликав 
письменників вчитися майстерності у видатних російських і україн- 
ських письменників: у Чехова і Коцюбинського, Пушкіна і Лесі Укра- 
їнки -- і, не втрачаючи оригінальності, «дбати про чистоту мови ху- 

М. Рильський завжди піклувався про піднесення рівня рідної 
культури, зокрема про розвиток найбільшого духовного надбання укра- 
їнського народу -- Його мови та літератури, яка після Великої Жовт- 
невої соціалістичної революції одержала право на вільне життя і про- 
цвітання. Українська мова стала мовою державних установ, школи, 
закладів культури, засобом спілкування у всіх сферах нашого громад- 
ського і господарського життя, У вірші «Рідна мова» він говорить: 

В одно злилися наші вчинки -- Не міжнародні поєдинки -- 
Одна ріка, одна рука, Народів дружбу проріка, 
Нам слово Лесі Українки Мужай, прекрасна наша мово, 
І слово віщого Франка Серед прекрасних братніх мов'?. 

Метонімічне використання слова Лесі Українки поряд зі словом 
Великого Каменяра на означення найвищих досягнень української мо- 
ви свідчить про високу оцінку М. Рильським духовних скарбів рідної 
культури. 

ж 

Максим Рильський своїми літературознавчими працями розширює 

обрії знань про геніальну українську поетесу Лесю Українку, її місце 
серед визначних корифеїв світової культури, титанічну силу її слова, 

незламність духу, крицеву мужність, жіночу ніжність, досконалу ху- 

дожню майстерність і про все те, з чим пішла у безсмертя дочка Про- 

метея. - 

Незабутній М. Рильський наголошував сна тому, що віще слово 

поетеси, її діяльність у період пролетарського визвольного руху набли- 

жали день соціалістичної революції. 

и М. Рильський. Природа і література. -- У зб.: Наша кровна справа. К., 
і , 1959, , 45. 

ержутияцив, рр Проблема художнього перекладу. -- У зб: Про людину 

для орла стор. 50. т Х ооо 8Ю 
М. Р кий. Твори, т. Х, стор. ) 
М. ридованя ооо мо чан зброя. -- У зб.: Про людину для людини, 

стор. 18. 
Р М.Рильський. Твори, т. 3, стор. 304 



П. Я. ЛЕЩЕНКО 

Якщо завтра війна... 
(Оборонна тема в українській поезії передвоєнних років) 

Однією з провідних у літературі 30-х років ХХ ст. була вій- 
ськсво-патріотична тема, до якої зверталися майже всі майстри слова. 
Принагідно, одним-двома реченнями говориться про це в монографіях і 
дослідженнях про творчість П. Тичини, М. Рильського, В. Сосюри, 
М. Бажана та ін. Євген Прісовський зробив спробу ширше розглянути 
мотиви майбутньої війни з фашизмом на матеріалі окремих поезій 
М. Рильського, А. Малишка, Л. Первомайського, М. Бажана передво- 
єнних років. 

Автор цієї статті поставив за мету дослідити оборонну тему в 
українській поезії 30-х років, висвітлити роль і місце поетів-лочафівців 
у цій благородній справі. 

В нашій статті мова йтиме про вірші, які відображали загальну 
тенденцію, висловлювали думки й сподівання всього радянського 
народу. 

ж 

Молода радянська література зароджувалась у жорстоких битвах 
із різними зовнішніми і внутрішніми ворогами. Письменники органічно 
пов'язали свою творчість з Радянською Армією, її славною історією, 
брали участь у всіх її походах і боях. На фронтах громадянської війни 
гартували своє слово О. Серафимович, Д. Фурманов, В. Вишневський, 
О. Фадєєв, Ю. Либединський, О. Шварцман, В. Сосюра, П. Панч, В. Чу- 
мак, В. Еллан, М. Куліш, Є. Григорчук, М. Ірчан та багато інших. У 
1936--1937 рр. серед воїнів героїчної Іспанії були І. Еренбург, М. Коль- 
цов, Мате Залка, В. Вишневський. Наших письменників можна було 
зустріти і між бійцями ка озері Хасан та річці Халхін-Гол. Вони хо- 
дили в атаки, працювали в газетах. За свідченням Маршала Радян- 
ського Союзу Г. К. Жукова, велику політичну роботу проводила га- 
зета «Героическая красноармейская», в якій активно співробітничали 
В. Л. Ставський, К. Симонов, Л. Славін, Б. Лапін, 3. Харцевін, В. Виш- 
невський, Є. Петров?. Майстри слова брали участь і в боях з білофін- 
ськими загарбниками, і у визвольному поході Радянської Армії в за- 
хідні області України й Білорусії (В. Вишневський, П. Воронько, 
О. Сурков, О. Твардовський, А. Копштейн, А. Малишко). 

| Є, Прісовський. Образ Вітчизни й народу в ліриці воєнних літ. -- У Ки: 
Слово про подвиг. Літературно-критичні статті. К. «Дніпро», 1970, стор. 294--225. 

2 Г.К. Жуков. Воспоминания и размьшления. М., АПН, 1969, стор. 170. 

64



Втілюючи в життя вказівки партії щодо зміцнення обороноздат- 
ності соціалістичної Вітчизни, виховання мобілізаційної готовності тру- 
дящих нашої країни, радянські письменники вели нещадну боротьбу 
з імперіалізмом, брали участь у роботі антифашистських конгресів. 

На міжнародному конгресі письменників у Парижі (1935) радян- 
ську делегацію представляли М. Кольцов, О. Корнійчук, І. Микитенко, 
П. Панч, П. Тичина. У травні 1936 р. антифашистський конгрес діячів 
культури відбувся у Львові, в його роботі взяли участь Я. Галан, С. Ту- 
дор, В. Василевська, Л. Кручковський. У 1937 р. палкі виступи радян- 
ських письменників М. Кольцова, В. Вишневського, Мате Залки, які 
викривали імперіалізм, закликали до боротьби з ним, вказували на не- 
безпеку, яку несе фашизм, слухала героїчна Іспанія. 
. | У передвоєнні роки, як і завжди, українська поезія жила думами 
і героїчними трудовими звершеннями радянського народу, пристрасно 
поетизувала мирну творчу працю, людину-трудівника, будівництво со- 
ціалізму. Коли в Німеччині до влади прийшли фашисти, які, перетво- 
ривши країну в концентраційний табір, розпалювали воєнні вогнища в 
Європі, в радянській літературі посилилась юборонна тематика, закли- 
ки тримати порох сухим, бути пильним і готовим дати відсіч будь-якому 
ворогові, якщо він посягне на нашу державу. 

Розвитку оборонних мотивів у літературі сприяли заходи партії 
щодо зміцнення обороноздатності Союзу РСР, випуск «Исторни граж- 
данской войньм» і т. д. Позитивну роль відіграло літературне об'єднання 
Червоної Армії і Флоту (ЛОЧАФ), яке офіційно було засноване в 
липні 1930 р. й об'єднувало таких видатних письменників, як М. Асєєв, 
Д. Бєдний, О. Безименський, В. Вишневський, Мате Залка, О. Сурков 
та іншіз, ЛОЧАФ мав свої філіали по всьому Радянському Союзі, в 
тому числі й на Україні. До його складу входили Мирослав Ірчан, Сер- 
гій Пилипенко, Юрій Смолич'!, Денис Галушко, Дмитро Косарик, Ми- 
кола Михаєвич, Микола Шпак та інші?. Лочафівці мали свої друковані 
органи, зокрема журнали «Красноармеец», «Краснофлотец», «Локаф» 
(Москва), «Залл» (Ленінград), газету «Красная звезда». У Харкові 
протягом 1931--1935 рр. виходив двотижневий військово-політичний 
та художній червоноармійський журнал «Червоний боєць»? - - орган 

Політуправління Українського Військового Окруту, а також альманах 
«На чатах»"?. 

Лочафівці поетизували ратні подвиги радянського народу в бо- 
ротьбі за Великий Жовтень, проти зовнішньої і внутрішньої контрре- 

волюції, славили національно-визвольну боротьбу трудящих капіталіс- 

тичних країн, викривали мерзенне обличчя фашизму, оспівували борців 
проти коричневої чуми, закликали трудящих Країни Рад бути готови- 
ми до відсічі об'єднаним силам міжнародного імперіалізму. Військово- 
патріотичній справі служили й переклади лочафівців з інших мов на- 

родів СРСР та зарубіжних країн. ; і 

У 1934 р. в зв'язку з утворенням Спілки радянських письменників 

ЛОЧАФ припинив свою діяльність, ставши Військово-оборонною комі- 

сією при Спілці письменників. 

з г Краткая Литературная Знциклопедня, М., 1967, стор. 408. || 

З Юрій коном ч. Ревказн про неспокій, ч. І, К. «Радянський письменник», 

1968, стор. 235. 
5 Українські письменники, Біо-бібліографічний словник, т. 4. К. «Дніпро», 1965, 

. 274, 764; т. 5, стор. 151, 792. і З 

ар 5 Пороличні Фо УРСР. 1918--1950. Журнали. Харків, Вид-во Книжкової 

Палати УРСР, 1956, стор. 208. 
7 Литературная зициклопедня, т. 6, М., 1932, стор. 599. 

5 Українське літературознавство, вип. І2 бо



Фашистська агресія проти волелюбного іспанського народу в 

1936--1937 рр., події на озері Хасан, річці Халхін-Гол, війна з білофі- 
нами, розв'язання фашистською Німеччиною другої світової війни ви- 
кликали інтерес радянських письменників до героїчного минулого на- 
шого народу, З'являється цілий ряд творів про героїв громадянської 
війни, про тих, хто громив фашистські полки в Іспанії, японських са- 

мураїв на Далекому Сході, фінських білогвардійців на Карельському 
перешийку. 

Одночасно в художній літературі культивується й тема майбутньої 

війни з фашизмом, заклик бути готовим у будь-яку годину стати на 
захист соціалістичної Вітчизни, гартувати себе до неминучого зіткнен- 
ня з об'єднаними силами міжнародної реакції. Все частіше й частіше 

появлялись творн, які з усією серйозністю вказували на загрозу, 

що нависла над нашою Вітчизною. 
Павло Тичина у вірші «Воля непреложна» застерігав фашист- 

ських агресорів: 

Тільки не потішимо 
- Фашиста проклятого: 

Ми його ще рішимо. 
Ех, якби діждатись того?, 

М. Рильський, створюючи образи будівників соціалізму, натхнен- 
них трударів, чимало уваги приділяв і викриттю підлих намірів ім- 
періалізму, проголошував гуманістичний принцип Країни Рад: 

«Єднайтесь, всіх країн трудящі!»-- Щоб легше їх держать в ярмі, 
Хай прогримить, як кари грім, Щоб перешкодить їм єднаться, 
На тих, що роззявляють пащі, Щоб одчинить всі брами тьмі. 
Щоб світом володіти всім, рота о пі 5 
Що розбрат сіють поміж націй, Народи! Дружніми рядами 

Проти розбійних ворогів?... 

Співець Великого Жовтня В. Сосюра славить тих, хто самовіддано 
боровся з найрізноманітнішими ворогами, а перемігши їх, самовідда- 
ною працею підносить Вітчизну до нових висот. Викриваючи злочин 
імперіалістів, поет протиставить їм творчу працю радянського народу, 
поетизує єдність поколінь, які "на випадок війни пліч-о-пліч будуть 
відстоювати свою Вітчизну від нападників. 

І цей клинок, од крові поржавілий, 
Я бережу... О серця теплий дзвіні... 
«Служи Вітчизні так, як ми служили», -- 
скажу я сину, і всміхпеться він. 
Клинок важкий в маленькі візьме руки, 
спахне в очах певидана любов... 
І, як музика, слів полинуть звуки: 
«Вітчизні я служить завжди готов»!?. 

У вірші «Вітчизні» В. Сосюра від імені всього багатомільйонного 
радянського народу стверджував: 

НІ зради яд, ні танки, ні гармати 
Не допоможуть ворогу в бою, 
Коли на нас він рушить, щоб зламати 
Вітчизну сонячну мою!!. 

з повно Тичина. Вибрані твори в З-х томах, т. 1, К. Держлітвидав, 1957, 
стор. 195. 

9 Максим Рильський. Вибрані посзії. К. «Дніпро», 1970, стор, 138. 
10 Володимир Сосюра. Вибрані поезії. К., Держлітвидав, 1951, стор. 67. 
рони Сосюра. Твори в 3-х томах, т. 2, К., Держлітвидав, 1958, 

стор. 36. 

66



м 

М. Бажан позитивний образ сучасності знайшов у більшовику, 
який вів полки на бій з ворогами Країни Рад, а нині показує приклад 
у будівництві соціалізму. Застерігаючи ворогів від можливих аваг- 
тюр, поет закінчує поему «Батьки й сини» такими промовистими 
словами: 

Вони не загинули, вопи живуть і нині, 
Вони готові встать на перший клич війни, 
Нехай посміє хтось загрожувать країні, 
Де є такі батьки, де є такі синні!!? 

У поемі «Мати», славлячи Павла Маленка, вбитого на озері Хасан, 
Бажан словами матері благословляє молодшого Павлового брата: 

-- Живи, як він,-- коли ж потрібно буде, 
То вмри на варті, як загинув він!'?, 

Л. Первомайський з перших своїх творів виступив як співець ге- 
роїки боротьби за світлі ідеали людства, як співець ратної і трудової 
звитяги. Спостерігаючи безкарні злочини фашистів, поет з тривогою 
писав у врже «Пролог до покоління»: 

В далеких вибухах горінь -- Не в далині! Не в далині! -- 
Я бачу -- виростає тінь, І цілить всесвіту у скроню, | 
примара бою, кута в броню, І в серце попада мені". 

М. Шеремет у вірші «Рушниця ХМ» 33527» ввнявив свою готовність 
у будь-який час стати в лави захисників Вітчизни: 

А покличуть завтра Я ураз |. 
у бій -- на коліно 

Я міцніше стану. 
притисну ложе, І 

І в рушницю у ворога 
вкладу влучу 

набій... вп'ять!5, 

Співець комсомолії П. Усенко у поезії «Прикордонна», оспівуючи 
вірність радянських дозорців, закликав завжди тримати сухим порох, 

прийти на допомогу славним вартовим соціалістичної Батьківщини, які 

охороняють мирний спокій будівників соціалізму: 

Ніхто не пролізе 
з ущелин Хінгану 

НІ рано, ні пізно 
З низнн, із-за туч, -- 
Дзвінкі карабіни, смуглясті нагани 
І снайпери вірні стоять біля круч!?. 

Перефразовуючи відомий римський афоризм, С. Крижанівський 

говорив про свою участь у майбутній борні з фашизмом: 

Якщо дано спізнати слово зброї, 
бійцем пройти по життьовій путі, 

Я прагнутиму вийти із двобою -- 
або-або: з щитом чи на щиті!!7 

і2 Микола Бажан. Твори в 2-х томах, т. І. К. Держлітвидав, 1954, стор. 218. 

ІЗ Там же, стор. 229. 
й Леонід П бо вомайський- Поезії. К. Держлітвидав, 1947, стор. 137--138, 

15 Микола Шеремет, Вибране. К., Переклав, 1955, стор. 142. 

ів Павло Усенко. Вибрані твори в 2-х томах, т. І. К. Держлітвидав, 1963, 

. 90. 
пе і7 Степан Крижанівський. Гори і долини. К. Держлітвидав, 1946, стор. 112. 

5» 67



Л. Зимний у «Пісні винищувачів» з усією серйозністю попереджав 
фашистських стервятників, щоб вони не порушували спокою нашої 
Вітчизни: 

Ворог нехай не літає 
Вороном над рубежем, 
Крила фашистської зграї 
У битві ми зріжем ножем'?8, 

Багато уваги приділяв вихованню готовності захищати Батьківщи- 
ну і поет-лочафівець М. Шпак. У вірші «Знімаю зірку на кашкеті» 
поет признавався з властивою йому щирістю: 

Казарму залишив. 
В цейхгауз здано все. 
З собою взяв готовність бойову -- 
Щоб першому пройти 

на захист сонячних осель, 

Коли позвуть 
З товаришами з фабрик, шахт, колгоспів -- 
В шеренгах авангарду йтиму скрізь... 
Коли прийде напад, 

- то щоб фашистську лють 
Уміло стріти!?. 

З такою ж нещадністю до ворогів говорить поет у вірші «Герої 
Вітчизни»: 

На нас зазіхати -- це гратись з вогнем, 
Накаже нарком -- як один ми підем 
До бою, герої, на захист Вітчизни? 

А. Малишко уже в передвоєнний час виріс в одного з найвидатні- 
ших радянських поетів. Однією з центральних тем його творчості було 
пристрасне поетизування наших прекрасних буднів, оспівування ге- 
роїв Великого Жовтня й трудового фронту, заклик до пильності, до 
необхідності бути готовим прийняти виклик імперіалізму. Визначаючи 
своє місце в боротьбі з ворожими силами, поет писав: 

В північній час ударив грім Піду з полком крізь пил і дим, 
В небес широку стелю, Із лоба піт утерши, 
Тривога ввійде в рідний дім, Правофланговим рядовим, 
Шепне: -- Вдягай шинелю. Заспівувачем першим?!. 

У могутньому хорі відомих поетів лунали й голоси початківців, які 
з таким же патріотизмом викривали фашизм, клялися бути вірними 
Вітчизні й народові до останньої краплі крові. 

Вчитель з Київщини Оксентій Мусієнко так говорив про своє 
місце в можливому двобої: 

Я знаю, буде даль стогнати Як треба, в бій за тебе стану 
вогнем, залізом і свинцем, І смерть зустріну в боротьбі. 
І буду я, Вітчизно-мати, Як треба, кров'ю вірш останній 
твоїм поетом і бійцем. з любов'ю напишу тобі?. 

Слід відзначити, що прикладом вірного служіння народові, партії 

ї Вітчизні був для радянських письменників М. Горький, який урочисто 
заявив: «ИЙ если вспьхнет война против того класса, силами которого 
я живу и работаю,-- я тоже пойду рядовьм бойцом вв его армию. 

18 Леонід Зимний. Поезії, К., Держлітвидав, 1956, стор. 99. 
і Микола Шпак. Поезії. К. «Радянський письменник», 1967, стор. 29. 
20 Там же, стор. 55. у 
гі Андрій Малишко. Твори в 5-ти томах, т. 1. К., Держлітвидав, 1962, 

стор. 419. 
2 «Радянська освіта», 1967, 9 травня. 

68



Пойду.. потому, что великое, справедливоє дело рабочего класса Сою- 
за Советов -- зтоги мое законное дело, и мой долг»?3, 

. У війні з фашизмом радянські письменники, як і Маяковський, хо- 
тіли слово прирівняти до багнета, разити ворога всіма видами радян- 
ської зброї, в тому числі й гострим патріотичним віршем, оповіданням. 

Свою промову на Першому Всесоюзному з'їзді радянських пись- 
менників О. Сурков закінчив такими проникливими словами: «Не бу- 
дем забьвать, что не за горами то время, когда стихи со страниц тол- 
стого журнала должнь будут переместиться на страниць фронтовьх 
газет и дивизиснньх фронтовьх многотиражек. 

«Будем держать лирический порох сухим!»?! 

Виходячи з ленінських вказівок про неминучість суперечностей 
серед капіталістичних держав, про неминучість війн в епоху імперіа- 
лізму, радянські письменники в передвоєнні роки стали вірними й 
надійними помічниками партії в зміцненні обороноздатності Союзу 
РСР, закликали бути готовими до захисту завоювань Великого Жовт- 
ня від імперіалістичних посягань. З перших же днів війни з фашист- 
ськими зграями добровільно пішли на фронт, були справжніми сур- 
мачами перемоги, сурмачами немеркнучого в віках подвигу Радянської 
Армії, яка врятувала світ від поневолення фашистськими мракобісами. 
Понад 300 письменників, в тому числі більше 50 українських, з честю 
виконали синівський обов'язок перед соціалістичною Вітчизною, від- 

давши за її честь і незалежність своє життя. 

3 М. Горький. Собранне сочинений в 30-ти томах, т. ХХУ, М. 1956, 

стор. 48--49. 
м А. Сурков. Голоса времени. М., «Советский писатель», 1965, стор. 80.



Н. І. ЗАВЕРТАЛЮК 

Збровбю сатира 

(Антинаціоналістична публіцистика українських радянських 
письменників 20-х років) 

В ідеологічній боротьбі одне з чільних місць займає викри- 

вальна література, спрямована проти українського буржуазного націо- 
чалізму. Націоналістичні запроданці ще в перші роки радянської влади 
стали на службу до закордонних імперіалістів, галасували про заги- 
бель Радянської України, сичали гнівом людиноненависницьких ідей. 

Не заспокоїлися вони й досі, вишукуючи нових засобів боротьби проти 
радянського народу. 

Зброєю слова боролися й борються проти них радянські письмен- 
ники, широко користуючись засобами сатири. Започаткували цю бо- 
ротьбу в 20-і роки В. Блакитний, Кость Котко, Ї. Кулик, С. Пилипенко, 
Остап Вишня та інші. Вони гнівно таврували ворогів народу, найчасті- 
ше звертаючись до публіцистичних жанрів (сатирична стаття, памфлет, 
фейлетон тощо). 

Саме життя поставило перед публіцистикою завдання боротьби з 
проявами так званого «національного руху» на Україні -- гетьманщи- 
кою і петлюрівщиною, жовто-блакитним клерикалізмом автокефальної 

церкви і прямого бандитизму. Багатьох претендентів на владу над ук- 
раїнським народом і їх покровителів -- попівство та іноземний імпе- 
ріалізм-- сатирично висміяв В. Блакитний. Проти Скоропадського, 
Петлюри, Винниченка, які «торгували людською кров'ю, кров'ю укра- 
їнського народу»!, спрямовані статті Миколи Любченка і його ж пам- 
флети й фейлетони, друковані під псевдонімом Кость Котко: Злободен- 
ною була публіцистика С. Пилипенка та І. Кулика. 

Беручи участь у здійсненні ленінської національної політики, ра- 
дянські письменники зривали машкару зі скоропадських, василів ви- 
шиваних, петлюр, голубовичів, огієнків та коновальців, які «тулилися 

до влади, всі її мали, всі оголошували універсали, заклики й мані- 

фести до українського народу -- і всі неминуче мусили кликати проти 
нього чужу зброю»?. 

Радянські літератори поволи нещадну боротьбу проти отруйного 
чаду націоналістичної закордонної преси та націоналістичних ухилів 

на Україні. «Маємо кілька націоналізмів: український -- щирий, росій- 

ський -- єрусопятство». З яким нам в першу чергу війна? Хто небез- 
печніший ворог? Кому найбільша увага? Найнебезпечніший ворог-- 

український націоналізм -- від чорносотенства до укапізму, в усіх їхніх 

!Микола Любченко. Далі шляхами розкладу.-- «Червоний шлях», 1924, 
Ж» 1-2, стор. 102. 

28. Еллан (Блакитний). Твори в 2-х томах, т. П, К. Держлітвидав, 
1958, стор. 249. 

70



«культурних» відображеннях», -- писав В. Блакитний, визначаючи зав- 
дання радянської преси і радянських письменників у першій половині 
20-х років. 

Продовжуючи традиції українських дожовтневих письменників 
революційно-демократичного табору, які гнівно таврували «правнуків 
поганих», «несите панство», обстоювали єдність івсіх народів у бороть- 
бі проти самодержавства, радянські письменники дали різко негативну 
характеристику жалюгідних дій українського буржуазного націоналіз- 
му, утверджували животворний радянський патріотизм, дружбу наро- 
дів, почуття відданості ідеям Комуністичної партії. 

Викриття буржуазного націоналізму йшло в кількох планах. Авто- 
ри статей, памфлетів, фейлетонів зосереджували увагу на висміюванні 
націоналістичних ватажків і отаманів -- Петлюри, Скоропадського, Тю- 
тюнника та їм подібних, діяльність яких в основному припадала на час 
громадянської війни, викривали еміграцію, що стала родючим грунтом 
для діяльності націоналістів за кордоном. Значне місце в радянській 
публіцистиці займала тема боротьби з літературною агентурою буржу- 
азного націоналізму. Наприклад, запеклого націоналіста Д. Донцова 
саркастично висміяв В. Блакитний у статті «Криза української літера- 
тури через фашистську призму»!. Проти Винниченка й подібних «спів- 
робітників з верховин Парнаських» спрямована стаття С. Пилипенка 
«Винниченко й Курах»?, Гнівно викрив орган буржуазних націоналістів 
«Літературно-науковий вісник» Кость Буровій (псевдонім К. Соколь- 
ського) у статті «Літературний штаб українського фашизму»". 

У цих виступах українських радянських письменників показані во- 
рожа суть українського буржуазного націоналізму, його зв'язки з 
міжнародним імперіалізмом та фашизмом, дана розвінчувальна харак- 
теристика окремих історичних осіб. У М. Любченка (Костя Котка) це 
Петлюра, Скоропадський, Винниченко, Василь Вишиваний, у В. Бла- 
китного -- Петлюра, Викниченко, у Олеся ШДосвітнього -- Петлюра, 
Махно і т. д. , 

Правда, конкретними в публіцистиці 20-х років здебільшого є лише 
прізвища, сфера діяльності, а самі образи представників ворожого 
табору не індивідуалізовані. Немає конкретних прикмет зовнішності, 
вдачі, рис характеру, хоча спроби ів цьому напрямі робились. «Герої» 
виступають насамперед як втілення певної соціальної сили. Так, Пет- 
люра у всіх статтях -- уособлення підлоти українського буржуазного 
націоналізму, Винниченко -- уособлення дворушництва і т. п. Тому й 
деталі для створення цих негативних образів мають загальний харак- 

тер, підкреслюють риси, властиві всім націоналістам -- зрадництво, ли- 
цемірство, ненависть до народу, безглузде прагнення до владарювання 
тощо. 

У Костя Котка Петлюра - - «корсиканець з Полтавщини, недороб- 
лений патріот, без трьох хвилин Муссоліні», «іхтіозавр ненько-патріо- 
тизму», «вивіскоборець і погроммахер», «один з політичних мерців», 

Пилипенко говорить про «вишкребки петлюрівщини», «блазнів», 
«політичних шахраїв», В. Блакитний - про «політичну шантрапу», 
«жовто-блакитну ннаволоч». Подібне бачимо у творах і інших письмен- 
ників-публіцистів. 

3В. Блакитний (Еллан). Твори. Повне зібрання. Харків, ДВУ, 1929, 

стор. 375. ще 
РА «Література, наука, мистецтво» - додаток до газети «Вісті ВУЦВК», 1923, 

П листопада. 
5 «Червоний шлях», 1923, Х» 4-5. 
5 «Життя і революція», 1925, Ме 6-7. 

ТІ



При всій документальності публіцистичних творів на цю тему в 
них переважали емоції, політичний запал. Звідси і часте звертання до 
засобів прямого оголення зла, до народних означень лайливого харак- 
теру. Це було викликано завданням активного розвінчання гасел бур- 
жуазного націоналізму, виховання жагучої ненависті до нього. Вирі- 
шувалося воно в основному засобами сатири, шляхом висміювання 
ворогів і пояснення ганебності їх дій, показу переваг радянської на- 
ціональної політики. 

Радянські письменники показували представників українського 
буржуазного націоналізму, цих «псевдогероїв» у комедійному плані. 
Оперетою назвав Кость Котко свій популярний драматизований твір 
«Петлюрія»?. До епітету «оперетковий» вдається він і тоді, коли харак- 
теризує петлюрівський уряд у статті «Єдиний план»?. Оскільки подібні 
уряди не мали підтримки народу, то й інші публіцисти порівнюють їх 
з особами різних театральних видовищ. Олесь Досвітній у памфлеті 
«За пшеничкою»? вигадку Петлюри з маніфестом та універсалом ви- 
значає як комедію. «Хохлацькою опереткою», «трупою мандрівних мі- 
ністрів» назвав уряд УНР В. Блакитний у статті «Після завіси»"'?. 

Звернення публіцистів до комедійних засобів мало цілком реаль- 
ну основу: діяльність українських буржуазних націоналістів давала 
для цього великий матеріал. Наприклад, проголошення Скоропадського 
гетьманом відбулося на з'їзді хліборобів, який проходив у приміщенні 
цирку. І Кость Котко говорить про цю подію як про «звичайну циркову 
виставу» («Істукрев»)!!. Засобами комічного публіцисти підкреслювали 
внутрішню убогість і мерзенність горе-вождів українського буржуаз- 
чного націоналізму. Невідповідність між жалюгідною ідеєю і патетич- 
ною формою її виголошення викривала глупоту та політичне лицемір- 
ство ворогів народу. 

Зразком використання комічного з поєднанні з сатиричним мо- 
жуть бути публіцистичні виступи Костя Котка «Не тих приводив», 
«Нарешті визнали», «Істукрев»: Характерним для них є контраст дій- 
сного і уявного: «І вже разів кілька збирався одмовитись од отаман- 
ства, так де там! Так мене люблять на Україні, що жити без мене не 
можуть. Щось пригадалось Петлюрі, і він почухав боки. А коли при- 
йдеш, то женуть, як собаку.. Що за чудасія? Але знаю, все ж таки 
люблять мене..»!?, Тут маємо фарсовий характер викриття. А реплі- 
ки-- «сидів Петлюра та журився», «Петлюра похнюпився», «плаче 
Петлюра і думає» -- підводять читача до виановку-узагальнення, що в 
такому стані навряд чи можна до чогось путнього додуматися, а тим 
більше принести «визволення» нації. 

У кожного публіциста засоби сатиричного еРЛКоНтоя своєрідні і 
неповторні, що виявляється у виборі жанру, в композиції твору, в 
принципах характеристики негативного ню Кость Котко най- 
частіше вдається до фейлетонного протиставлення дійоного і уявного. 
Сатиричний образ у нього побудований нерідко на зіставленні несу- 
місних, а то й різко протилежних за значенням понять. «Недурно ж 

фейлетоністи прозвали його «інтернаціоналістом»: усім своїм життям 
Петлюра доводив мудру тезу, що визволяти Україну можуть всі наро- 

ди, яким тільки забагнеться: німці, французи, поляки, румуни... А ук- 

7 Кость Котко. Петлюрія. Перша збірка гуморесок. Харків, ДВУ, 1921. 
5 «Вісті ВУЦВК», 1921, 24 вересня. 
9 Див, 36; Вся рлада Радам. К., Держлітвидав, 1957. 
ю В. Еллан (Блакитний). Твори, т. І. 
И «Шляхи мистецтва», 1922, ч. 
їі Кость Котко. Червона сатира. К., Держлітвидав, 1961, стор. 6.



раїнці? Е, ні, Петлюра не шовініст», - так, ідучи від супротивного 
твердження-заперечення, публіцист нещадно викриває ворога в статті 
«Далі шляхами розкладу»3, 

С. Пилипенко створює сатиричний образ за допомогою тіперболи, 
нагнітання негативних визначень, поширеного порівняння, нерідко ме- 
тафоричного характеру, часом алегорії або символу. Через побутову 
деталь розкрив вій «жовто-блакитне неньколюбство» (до речі, цей ви- 
раз з'являється у нього вперше) у статті «Жовто-блакитна вонь»: «Ук- 
раїнська народна республіка» є не більше, як одіж, котру натягає на 
себе поміщицько-фабрикантська зграя, щоби приховати свою справж- 
ню суть»! 

У зневажально-алегоричному плані змалював український буржу- 
азний націоналізм Остап Вишня. Його публіцистична «казка» «Як з 
головного отамана сама «могила» залишилась» («казкою» назвав Її 
сам автор) у традиційній формі, на перший погляд простувато, навіть 
наївно, розповідає про одного з натхненників націоналізму: 

«Жила собі, була собі велика Петлюра. 
Жила собі тая Петлюра в Польщі, панам п'яти лизала, 

Україну продавала, головним отаманом себе прозивала, гро- 
шики народні у Варшаві проїдала... 

Жила собі та й жила собі... 
Кабінети міністрів скликала, ради різні скликала, універ- 

сали до «свого» народу писала, бо на Україну повернути ба- 
жала. 

Бажала, бажала, бажала, бажала... Сиділа й бажала»»"!5. 
Вживання дієслів жіночого роду, повторення їх з різним інтона- 

ційним відтінком, алегоричне обігрування слова «могила» підкреслю- 
ють негативне ставлення автора до цього політичного трупа. 

До (подібного обігрування вдавався і М. Любченко в статті «Далі 
шляхами розкладу». Обидва письменники використали повідомлення 
газет про втечу Петлюри з Польщі з паспортом на ім'я Степана Мо- 
гили. Але різні жанри (у Остапа Вишні -- «казка»-фейлетон, у М. Люб- 
ченка -- публіцистична стаття, що наближається до памфлету) зумо- 
вили різні прийоми зображення. Остап Вишня дошкульно висміює 
Петлюру і його польських хазяїв за допомогою драматизованого діа- 
лога: 

«-- Пропали, -- виють, - - наші грошики! 
-- Пустіть, - мимрить Могила, - паноченьки, мене на 

Угорщину... Там'я собі могилу насиплю... Не 
оо-- Насипай, - кажуть пани. - Щоб тобі і вздовж і впо- 

перек. А хто нам гроші віддасть? і 
-- Хай вам Петлюра, - каже Могила, - - віддає.. А я Мо- 

гила! Голий! А з голого, як з святого...»!?. 

Безглуздість такої розмови, побудованої на комізмі ситуації, ви- 

разно підкреслює, що такі відщепенці не становлять реальної сили, 

що всіх їх чекає один кінець. Алегорична кінцівка фейлетона остаточно 

знижує образ: «Лежить тая могила, з Петлюри зсипана, на Угорщині... 

Горобці зна неї прилітають, хитають хвостиками й цвірінькають» ". 

ІЗ «Червоний шлях», а Хе 1-2, стор. 99. 
М «Бі , 1921, 25 червня. . 

ні нан бери 7-ми томах, т. І. К. Держлітвидав, 1963--1964, 
стор. 339. 

16 Там же, стор. 339--340, 
7 Там же, стор. 340. 

73



У М. Любченка те ж зниження образу і гіперболізм, але він далі 
відходить від характеристики окремої особи, вдаючись до узагальніо- 
ючого викриття української буржуазної еміграції: «Ця могила -- смерть 
не тільки петлюрівщини, але й усієї еміграції. Петлюрівщина була 
войовничою її частиною, петлюрівщина була спробою вжити еміграцію 
як бойовий і політичний чинник. Тікаючи з свого терену, другої бать- 
ківщини українського націоналізму -- Польщі (який парадокс!), пет- 
люрівщина дсводить безглуздя як раз цієї ролі еміграції. АД жодної 
іншої ролі їй не залишається». 

Сатирична публіцистика 20-х років розвивалася в напрямку по- 
глиблення аналітичного зображення в поєднанні з синтезом. Харак- 
теристика українського буржуазного націоналізму набувала все біль- 
шого філософського узагальнення і в той же час ставала всебічнішою. 
Письменники перейшли від викриття колишніх «отаманів» до глибо- 
кого аналізу політичної діяльності націоналістів, їх зв'язків з міжна- 
родним імперіалізмом та фашизмом. 

У ряді статей цього періоду з'явилась постать ідеолога україн- 
ського буржуазного націоналізму Д. Донцова, який у 20--30-х роках 
розгорнув активну націоналістичну діяльність, нападаючи на марксист- 
сько-ленінське вчення про класову боротьбу і диктатуру пролетаріату, 
на принцип пролетарського інтернаціоналізму. В статті «Криза укра- 
їнської літератури через фашистську призму» В. Блакитний, маючи на 
увазі прихильність цього запроданця до Муссоліні, назвав Донцова 
фашистом. Аналізуючи статтю Д. Донцова «Криза української літера- 
тури»!8, він чітко довів, що, прагнучи за будь-яку ціну і за будь-яких 
умов відокремити від Росії Україну, зберегти в ній буржуазно-помі- 
щицькі порядки, забезпечити неподільне панування націоналістичної 
української буржуазії, Д. Донцов поділяє фашистську ідеологію. «В 
української поміщицької аристократії й буржуазії, - гнівно проголо- 
шує публіцист, -- що діють по кав'ярнях Європи та в кошарі «Легаль- 
ного українського громадянства» Східної Галичини, завівся свій фа- 
шизм»"!?. 

Статті українських радянських публіцистів 20-х років мають міцну 
документальну основу. ЇЇ автори постійно звертаються до цифрової 
аргументації, повідомлень газет і радіо, до документів націоналістич- 
ного табору, б'ючи ворога його ж зброєю. У фейлетоні «Радуйся, жін- 
ко українська!» Остап Вишня широко цитує статтю української біло- 
емігрантки Софії Русової «До Рима на два хонгреси», взяту з часопису 
української буржуазно-націоналістичної еміграції «Нова Україна» 
(виходив у Празі), досягаючи в коментарях великої викривальної 
сили. | 

Повідомлення Русової про прибуття «української» делегації на 
педагогічний і суфражистський конгрес до Рима викликало іронічне 
авторське зауваження: «Одна з тих українок приїхала з Праги, друга 
з тих українок приїхала з Рима (прийшла, очевидно, бо з Рима до 
Рима, кажуть, не дуже далеко), а третя українка прибула з Берліна. 
Репрезентували, як бачите, геть-чисто всю Україну, всі її ніби області»??, 

Навмисна наївність, простувато іронічні поради ї оцінки комен- 
татора мають глибокий політичний підтекст, який виразно виходить на 
поверхню в заключних рядках твору: «Отакі делегатки «українсько- 
го жіноцтва». Радуйся, жінко українська! З панами твої делегатки 

Ів ЛНВ, 1923, кн. 4. 
І «Література, наука, мистецтво» -- додаток до газети «Вісті ВУЦВК», 1923, 

ПП листопада. 
2 Остап Вишня. Твори, т. І, стор. 227. 

74



цілуються»?. Не цим «графиням», що тиняються за кордоном, пред- 
ставляти інтереси української нації, а тим, хто живе в «Шенгеріївиі, 
Чупахівці» та інших селах і містах України, хто щиро працює в ім'я 
розквіту своєї радянської держави. 

Як наукова розвідка побудований гостро політичний памфлет Кос- 
тя Котка «Істукрев». Більше того, автор розташовує матеріал за гла- 
вами й параграфами, в хронологічному порядку подаючи ганебну істо- 
рію контрреволюції та українського 4 буржуазного націоналізму. 
Розповідь тлумачна. Публіцист пояснює, чому 1918 р. на Україні з'яви- 
лися німці, хто такі «Хлібороби», в чому їх «демократизм» і т. п. І в 
кожному рядку, в кожному абзаці -- іронія, що нерідко переходить у 
сарказм. Цьому сприяють невизначеність означень («якогось уряду», 
«якимись там міністрами»), постійна невідповідність між словом і 
дією («на перший же погляд, хлібороби були страшенно демократичні, 
через те й користувалися загальною любов'ю народу»), не сумісні з 
характером вчинків осіб епітети («добрі німці»), метафоричність (єтре- 
ба було шукатн якогось уряду більш здатного до державного гопака 
під німецьку дуду») тощо. 

В основі згаданих сатиричних творів -- документальність, полеміч- 
ність і агітаційність, що взагалі властиве публіцистиці. Звичайно, пись- 
менники-публіцисти широко використовували образні засоби інших 
видів літератури, зокрема поезії та художньої прози. І це спрняло 
майстерності відтворення того чи іншого факту дійсності. Тому твори 
українських радянських публіцистів 20-х років, які викривали чорну 
зграю запроданців народу, є могутньою зброєю, потрібною і на су- 
часному етапі. 

1 Остап Вишня. Твори, т. І, стор. 230.



С. І. БЕЛЯЄВА 

Дулговне вднання братніх народів 

(До питання про зв'язки М. Тихонова з Україною) 

Творчість М. Тихонова -- одне із своєрідних та помітних 
явищ багатонаціональної радянської літератури -- органічно пов'язана 
з Україною, її митцями і культурою. Відомо, що цей російський пись- 
менник зарекомендував себе не лише як вдумливий поет, прозаїк, по- 
лум'яний публіцист і критик, а й як натхненний співець дружби і бра- 
терства між народами, насамперед між українським і російським. Він 
майже завжди і в усіх жанрах торкається своєї «генеральної теми» -- 
теми духовного єднання трудящих. 

Свої роздуми про велике братерство народів і літератур М. Тихо- 
нов висловив ще на Першому Всесоюзному з'їзді радянських письмен- 
ників. Виступаючи з доповіддю про творчість ленінградських поетів, 
він рішуче закликав російських митців активніше вивчати і пере- 
кладати твори літераторів братніх республік, щоб у такий спосіб 
усунути залишки «стіни мовчання між поетами різних національностей 
Союзу». 

Таку «стіну мовчання» одним із перших порушив він сам своїми 
перекладами на російську мову творів братніх літератур і власними 
поезіями про Україну, Грузію, Туркменію та ін. З цього погляду знач- 
ну цінність мають вірші М. Тихонова про єднання українського і росій- 
ського народів та їх майстрів художнього слова, Так, у поезії «Укран- 
на» М. Тихонов осмислює духовну близькість між Пушкіним і Шевчен- 
ком, пише, що для нього мило звучав «с Пушкинским вместе Шевчен- 
ковский стих». 

Привертає також увагу вірш поета «Слово на Тарасовой горе в 
Каневе». На відміну від попереднього твору, тут тема непорушної 
дружби українського і російського народів вирішується на широкому 
історичному тлі. Правда, автор розкриває її за допомогою публіцистич- 
но-ораторських прийомів і прямого проголошення того, що 

Укранна и Россня -- 
Судьбь вместе наши. 
То единство -- наша спла, 
Дружба дружб всех краше!? 

Звернення М. Тихонова до української теми не було випадковим: 
він дружив з багатьма українськими письменниками, зокрема з П. Ти- 
чиною, М. Рильським, М. Бажаном, Л. Первомайським та ін. Більше 

| Первьй Всесоюзньй сьезд советских писателей. Стенографический отчет. М., 
Гослитиздат, 1934, стор. 511. 

2 Николай Тихонов. Избранное, т. 2. М., Гослитиздат, 1967, стор. 146. 

76



того, можна навіть простежити деякий внутрішній зв'язок між твор- 
чими знахідками цього російського поета і літературними здобутками 
провідних українських письменників. При всій різниці їх індивідуаль- 
них обдарувань у іних можна знайти й чимало подібного. Для цього 
досить зіставити тематику творів перших збірок М. Тихонова «Орда», 
«Брага» і М. Бажана «17-й патруль». 

Літературознавці звернули увагу на те, що ці автори сходяться 
в трактовці подій громадянської війни, в романтизації, бойових вчинків 
героїв. Скажімо, в «Балладе о гвоздях» російський поет оспівує муж- 
ність радянських моряків періоду буремних років революції, підбира- 
ючи для цього чеканистий ритм, скупі, наказові інтонації: 

Адмиральским ушам простукал рассвет: 
«Приказ исполнен. Спасенньх нет». 
Гвозди б делать из зтих людей: 
Крепче б не бьло в мире гвоздей?. 

Майже в такому ж романтично-піднесеному плані вирішує подібну 
тему й український поет у «Піані бійця», створюючи картину червоно- 
армійського маршу. М. Бажан, як і М. Тихонов, виражає свої думки 
за допомогою наказової форми: 

Лічи патрони, 
Ран не лічи. 

Команд не ждіте! 
Хто став -- пристрель". 

Внутрішній зв'язок між поезіями М. Тихонова і М. Бажана можна 
простежити і в тому, що обидва автори звертаються до змалювання 
визвольного руху колоніальних інародів, які пробуджувалися під впли- 
вом Великого Жовтня. Прикладом є твори російського поета «Сами» 
та українського - «Імобе з Галама». Тут маємо не лише тематичну 
співзвучність, а й у значній мірі подібне прагнення обох митців пере- 
дати своєрідність мови й екзотики зображуваного, Так, у М.!Тихонова 
читаємо: «Вечер пролил на стан его черньй благовоний полнье ведра», 
ав М. Бажана: «В ніч повстання, жаги і жалоби місяць верхів'ям 
бананів гравсь». ' 

Правда, для вирішення обраної теми у згаданих творах, як і в 
інших поезіях 20-х років, цими поетами часом вживається складне 
плетиво образотворчих засобів. Але у кращих віршах того часу М. Ти- 
хонов і М. Бажан дотримуються реалістичного принципу, навіть всту- 
пають у полеміку з провідниками екзотичної романтики. Наприклад, 
уже в збірці «Брага» російський поет заперечує формалістичне дивацт- 
во. Таку ж позицію займає український письменник у вірші «Нічний 
рейс»: 

Рубай же ланцюги, 
Зривайся із причалу: 
Бо не в чорнильницях фрегат шукає шквалу, 
Бо ти, як муж і войовник, - 

В часи смертельного авралу 
І компасу, 
І серцю 
Метнутись не даси убік?. парі М 

Наведені нами паралелі показують, що в українській і російській 
дійсності радянського періоду існували споріднені суспільні, ПОЛІТИичн! 
та естетичні явища, які зумовили близькість літературних про- 

цесів, у тому числі й співзвучність мотивів творів М. Тихонова та 
М. Бажана. 

з Николай Тихонов. Избранное, т. 1. М., Гослитиздат, 1967, стор. 118. 

4 Микола Бажан. Поезії та поеми, т. 1. К., «Дніпро», 1965, стор. 49. 

5 Микола Бажан- Поезії та поеми, т. І, стор. 117. 

77



Візьмемо твори М. Тихонова і М. Бажана про Грузію. Відомо, що 
обидва поети внесли великий вклад у російсько-грузинське та україн- 
сько-грузинське літературне єднання. Їм належать прекрасні вірші про 
смугляву сестру Росії та України -- Грузію. Так, російський письмен- 
ник у дещо патетичній манері зображає чарівний і мальовничий гру- 
зинський край: 

О Грузня, твонм красотам 
Опять, как прежде, нет числа, 

По созданньм тобой вьісотам 
К вершинам века ть взошла?, 

В іншому стильовому ключі вирішується ця тема українським по- 
етом: М. Бажан, на відміну'від М. Тихонова, більше полюбляє образ- 
но-філософські роздуми. Але в обох у них спільна художня концепція 
при зображенні буйного розквіту відродженої Грузії. М. Бажан пока- 
зує, що під проводом Комуністичної партії люди цієї землі змінили 
обличчя республіки: 

Такою їхня живодайна сила, 
Їх творча лють і ненасить була, 
Що з каменю плоди вона зростила 
І в мертвому безсмертя досягла". 

Спільність світовідчування проявляється в обох письменників |і 
при змалюванні образу С. М. Кірова. На цю тему український поет 
написав поему «Безсмертя» (1935--1937), а російський -- «Киров с 
нами» (1941). У даному випадку не доводиться говорити про творчу 
залежність другого від першого. Та й зовсім різні життєві матеріали 
використані авторами. Проте вони, хоч і неоднаковими засобами, 
стверджують одну і ту ж думку, суть якої в тому, що справа Кірова- 
більшовика безсмертна. Бажан виражає її в афористичній формі: 

Живи, священна славо, Про РУ НН С Р 
Людей, які зродились, Живи, життя безсмертне, 
Щоб смерть перебороть! Життя більшовиків?, 

М Тихонов «використовує публіцистично-ораторські засоби. Він: 
підкреслює, що С. М. Кіров є ніби очевидцем і учасником боротьби з: 
фашистами, які блокували Ленінград, що «Кирова грозное имя полки: 
ленинградцев ведет!». Славний ленінець живий серед живих, і разом: 
з нами: 

Идет он тем шагом свободньм, 
Каким он в сраженьях ходил. 

Идет, ленинградцев жалея, 
Гордясь их красой босвой?. 

Не менш цікавими є взаємини між М. Тихоновим і П. Тичиною, у: 
яких чимало спільного в показові торжества ленінської національної 
політики, братерства народів. У 1934 р. на конференції ленінградських 
письменників М. Тихонов говорив, що «Наша тема -- тема інтернаціо- 
налізму». Справді, вона займає одне з центральних місць у його твор- 
чості, зокрема у творах «Сами», «Афганская баллада», «Как падают 
горь», «Друзья», «Стихи о Кахетин», «Стихи о Тбилиси». 

Ці різножанрові твори М. Тихонова перекликаються з віршами 
збірки П. Тичини «Чуття єдиної родини». Більше того, можна навіть- 

Є Николай Тихонов. Избранное, т. 2, стор. 77. 
7 Микола Бажан. Посзії та поеми, т. І, стор. 207. 
5 Там же, стор. 202, 
9 Николай Тихонов. Избранноє, т. 2, стор. 302--303 

78



говорити про творче використання російським письменником образів, 
художінього досвіду українського поета. Це засвідчує сам М. Тихонов 
у вірші, що був написаний з нагоди 70-річчя від дня народження |і 
50-річчя творчої діяльності українського поета: 

Сегодня вместе петь начнем! Времен чудесньх верньій сь, 
Ведь р день семидесятилетья Скрепил ть сердцем дружбь узь, 
Семьи единой чувство в нем Принес стихи бесценньм грузом 
Горит восторженньм огнем, Из недр черниговских Афин 
Чтоб всем друзьям светить на свете, Всему Советскому Союзу!!9 

З уривка видно, що автор вдало вкраплює у свій вірш рядки з поезії 
П. Тичини «Чуття єдиної родини». І в цьому є своя логіка, певна за- 
кономірність. Суть її в тому, що внаслідок міжнаціонального спілку- 
вання спостерігається активне взаємопроникнення національних еле- 
ментів у художню практику письменників українських і російських. 
Відбувається своєрідний творчий обмін темами, образами, поетичними 
засобами і навіть стильовими здобутками. В даному випадку, наприк- 
лад, М. Тихонов творчо використовує афоризм П. Тичини «семьи еди- 
ной чувство» (в оригіналі -- «чуття єдиної родини»). 

Різні зворчі індивідуальності у М. Тихонова та М. Рильського, але 
й вони дуже близькі за естетичними ідеалами. Ці поети ввели у свої 
рідні літератури образ моста -- символу дружби народів, причому ко- 
жен використав різні життєві матеріали для вираження спорідненої 
думки. Так, М. Рильський написав поезію «Мости» (1948), що увійшла 
до одноїменної збірки, після подорожі по країнах народної демократії. 
Він «бачив міст в землі Чехословацькій», котрий збудували «з наказу 
Конєва бійці радянські». Нашими воїнами, каже поет, був спорудже- 
ний такий міст і через «вільну Віслу». 

Розповідаючи про ці факти, М. Рильський робить чудове узагаль- 
нення: 

І горда мисль пронизує мене: Щоб друзі тими їздили мостами, 
Так, ми мости будуємо у світі -- Щоб брат до брата броду-переходу 
Ми, днів нових бійці і теслярі, У ріках бурноплинних не шукав, 
Каменярі грядущої комуни, -- Щоб наша сила в єдності міцніла!"! 

За інших обставин народився вірш М. Тихонова «Радуга в Сагу- 
рамо». Тут образ райдуги виступає як уособлення моста, що «друзей 
соединяет». «Пізно восени, -- розпсвідає про зародження задуму зга- 
даного твору Г. Леонідзе, -- я запросив Миколу Семеновича (Тихоно- 
ва. -- С. Б.) і його дружину до Сагурамо. Стоячи на балконі Будинку- 
музею Іллі Чавчавадзе, ми вели мову про грузинську поезію. Раптом 
я помітив райдугу, яка з'явилась над Єрцівськими горами, і жартома 
звернувся до дорогих гостей: «Ось я, як хлібосольний господар, орга- 
нізував вам райдугу». Згодом я прочитав дивовижний вірш Тихонова 

про райдугу в Сагурамо: 
Она стояла в двух шагах, 
Та радуга двойная, 
Как мост на сказочньх бьках, 
Друзей соединяя. 

М. Тихонов -- будівник цього моста великої дружби від серця до 

серця»!?, 

юн, Тихонов. Павлу Григорьевичу Тичине.-- У зб. Павлові Тичині. К., 
«Радянський письменник», 1961, стор. 250. - 3 

" Максим Рильський. Твори в 3-х томах, т. І. К. Держлітвидав, 1955, 
стор. 336. 

І2 Георгий Леонид зе. Вместо предисловня. -- У ки. Николай Тихонов. Сти- 
хи о Грузин. Тбилиси, «Заря Востока», 1958, стор. 5: 

79



З свого боку додам, що у будівництві такого моста дружби він 
не одинокий. З ним разом працює вся славна багатонаціональна сім'я 
радянських письменників. І радісно усвідомлювати, що в особі україн- 
ського поета М. Рильського М. Тихонов має внутрішньо близького по- 
братима по перу. 

Зв'язки М. Тихонова з українською літературою різноманітні. Вони 
виражаються також і в його численних поетичних та літературознав- 
чих відгуках про дожовтневих і радянських письменників України 
(Т. Шевченка, І. Франка, П. Тичину, М. Рильського та ін.). Цим самим 
М. Тихонов збагатив скарбницю духовного єднання братніх народів. 
Він постійно живе великими ідеями братерства, чуттям єдиної родини.



ПИТАШНЯ ХУДОЖНЬОЇ МЛЇЇ СТЕРНОСТІ 

Ф.Д. ПУСТОВА 

Пейзаж у новелах 
Василя Стефаника 

Пейзаж -- Один із важливих компонентів художнього тво- 
ру. В тому, як використовує письменник картини природи, в який спо- 
сіб малює Їх, виявляється творча оригінальність художника. У 
видатних майстрів слова, навіть у тих, що належать до однієї стильо- 
вої течії, помічаємо пейзажну своєрідність. 

Яке ж ідейно-художнє навантаження випадає на пейзажі у нове- 
лах В. Стефаника? Як відбивається в них письменницька самобутність? 

У такому аспекті творчість В. Стефаника ще не була прочитана, 
хоч кожен із дослідників принагідно звертав увагу і іна окремі пейзажі. 
Тільки В. Лесин у овоїй монографії!, прагнучи глибоко проаналізувати 
творчий шлях письменника, індивідуальну манеру новеліста, більше за 
інших цікавиться пейзажами. Проте в поле його зору потрапляють не 
всі малюнки природи. у 

Тема природи, картини природи появилися ще в ранніх творах 
В. Стефаника, в поезіях у прозі. Аналіз їх, так би мовити, в пейзажно- 
му плані дозволяє побачити деякі особливості художнього мислення 
початківця. Поряд з творами, які нагадують декадентські зразки не- 
зрозумілими песимістичними роздумами й ускладненою метафоричніс- 
тю, є й такі, де письменник у пейзажних малюнках прагне відтворити 
душевний стан людини, а подекуди розкрити свої громадянські позиції. 
Так, у ліричному творі «Амбіція», який є маніфестом художника, автор 
характеризує зміст і призначення своєї музи конкретно-чуттєво, зістав- 
ляючи її із світом природи, який оточує селянина й увійшов у інародну 
пісню: «Ти будь у мене тверда, як небо осіннє в ночі. Будь чиста, як 
плуг, що оре. Шепчи до людей, як ярочок до берега свого. Грими, як 
грім; що найбільшого дуба коле і палить... Всякай у невинні душі, як 
краплина роси у чорну землю всякає»?. 

Тут усі порівняння пов'язані із працею і колом уявлень землероба. 
Вони свідчать, що турботи письменника -- у сфері народних інтересів, 
а художнє мислення його своїм корінням входить у фольклорну поети- 
ку. Проте молодий автор не повторює буквально інароднопоетичні тро- 
пи, а на їх основі створює свої. Поезії в прозі близькі до народних 
пісень також драматичним способом виливу думок та почуттів. 

|В. М. Лесин, Творчість Василя Стефаника. Вид-во Львівського ун-ту, 1965. 

2 Василь Стефаник. Повне зібрання творів у 3-х томах, т. П. К., Вид-во 

АН УРСР, 1953, стор. 38. (Далі посилаємось на це видапня, вказуючи в тексті том 

і сторінку): 

6 Українське літературознавство, вип. І 81



Про тонке «чуття природи», про майстерність В. Стефаника-маля- 

ра свідчить також велика кількість пейзажів у його листах до най- 

ближчих друзів. За допомогою картин природи в них передається ав- 

торське самопочуття, найчастіше глибоко мінорний настрій, викликаний 

стражданнями селян (ПІ, 85, 94, 97.. 219); окремими малюнками, які 

набирають узагальненого алегоричного значення, художньо увиразню- 

ється певна філософська думка (ПІ, 136, 211). Головним джерелом 

емоційності цих пейзажів є також драматична форма зображення. Во- 

на залишилася невід'ємною рисою стилю художника і в новелах, проте 

сам характер драматичної форми змінився. Тут уже не авторське «я», 

а представник гнобленого селянства виливає свій пекучий біль, розпо- 

відає про трагічні обставини свого життя. Зміст більшості іновел -- пе 

психологічний стан людини в скрутний момент її життя. Обмеживши 

дію в часі, письменник обрав драматичну форму як головний і най- 

більш переконливий засіб розкриття цього змісту і підпорядкував їй 

усі інші компоненти твору. Тому авторське пояснення до розпучливої 
сповіді селянина лапідарне, воно часто тільки обрамлює яскраву 

драматичну сцену. Пейзажі використовуються не в усіх творах, во- 
ни невеличкі, часто це не пейзаж у повному розумінні, а лише еле- 

менти ного. 

В одній із ранніх новел -- «Виводили з села» -- картини природи 
становлять ще значну частину сюжету. Початковий етюд, на фоні яко- 
го зображується жанрова сцена, -- це ідейно-емоційна увертюра до 
трагічних проводів у рекрути: «Над заходом червона хмара закамені- 
ла. Довкола неї зоря обкинула свої біляві пасма і подобала тота хмара 
на закервавлену голову якогось святого. Із-за тої толови промикалися 
лучі сонця» (І, 15). Кривавий густий колорит, в якому виконано ста- 

тичний етюд заходу, проектується на людей, відповідно забарвлює со- 
ціально-побутову картину: «На подвір'ю стояла турма людей... 

За людьми вийшов молоденький парубок з обстриженою головою. 
Всі на него дивилися, Здавалося їм, що тота голова, що тепер буяла в 

кервавім світлі, та має впасти з пліч -- десь далеко на цісарську до- 
рогу» (1, 15). 

Композиційна функція початкового пейзажу -- надати певного 

ідейно-емоційного заряду всьому творові, вмістити в собі ставлення 
селян і самого автора до цього суспільного явища. Подібну роль віді- 
грає природа в новелі М. Коцюбинського «Він їде». Проте ця подіб- 

ність тільки зовнішня. І справа не в тому, що «Він іде» написано рукою 
зрілого майстра, а «Виводили з села» -- початківцем. Обидва художни- 

ки малюють пейзажі ніби з різних точок зору. У М. Коцюбинського не 

встановліоється зовнішній зв'язок між соціальною дійсністю і описом 
природи, цей зв'язок більш опосередкований, захований глибше. Деяка 

прямолінійність малюнків В. Стефаника пояснюється тим, що він ди- 

виться на оточення очима того селянина, життя якого змальовує. 
У наступному ескізі художник обирає інший ракурс зображення. 

«Переходили ліс. Листя устелило дорогу. Позагиналося у мідяні чо- 
венця, аби з водов осіннов поплисти у ту дорогу за рекрутом. Ліс 

переймав голос мамин, ніс його в поле, клав на межі, аби знало, що як 

весна утвориться, то Николай на нім вже не буде орати». Малюнок не 

пластичний, але емоційно насичений, що досягається активним «став- 

ленням» природи до зображуваної події. Проте головне в ньому не 

почуття, а думка: старі батьки втрачають не просто сина-одинака, а 

господаря поля, свого годувальника. 
Тема твору «Виводили з села» знаходить свій розвиток у новелі 

«Стратився». Тут пейзаж вкрапляється в жанрову картину. Безмежне 

82 а



горе батька, син-рекрут якого наклав на себе руки, відтворено через 
поведінку селянина у вечірньому місті: 

«На улиці лишився сам. Мури, мури, а межи мурами доро- 
ги, а дорогами тисячі світил в один шнур понасилювані. Світ- 
ло у пітьмі потопало, дрожало. Ось, ось впаде, і чорне пекло 
зробиться» (І, 18). 

. Картина написана в імпресіоністичній манері. Оця односторон- 
ність, фрагментарність сприйняття обстановки, нечіткість освітлення її 
переконливо передають психологічний стан батька. І разом з тим вся 
картина має суспільне значення, мури перетворюються в символ міста, 
ворожого селянинові. 
| Наведені з обох новел пейзажі, відрізняючись художнім рівнем 
т принципом змалювання, мають дещо спільне -- емоційну наснаже- 
ність, Але в новелі «Виводили з села» є ще фінальний ескіз, який не 
містить почуттєвого заряду: «Над ними розстелилося осіннє склепіння 
небесне. Звізди мерехтіли, як золоті чічки 'на гладкім, залізнім тоці» 
(1, 16). Цим об'єктивним, констатуючим малюнком композиційно за- 
вершується твір. Саме такі невеличкі нейтральні описи, які здаються | 
на перший погляд необов'язковими в сюжеті, стають характерними для 
наступних новел. Свідомий потяг до мініатюрних картин природи, при- 
глушення в них кольорової та емоційної тональності пояснюється 
функціями, які відіграють пейзажі у творах В. Стефаника. Ці функ- 
ції, як правило, не повторюються, майже в кожному випадку вони 
своєрідні. 

Ось новела «Діти», Її зміст виливається в пристрасний монолог 
діда, зневаженого і обкраденого дітьми. В тірку скаргу старого селя- 
нина раптом вривається дійсність: «Громада бузьків спала на очереті 
і злопотіла крильми над дідом, аж спудився. В теплі краї збиралися 
відлітати» (1, 90). Це враз міняє плин думок діда, від скарг на дітей 
він переходить до загальних роздумів над життям людини та природи 
і закінчує гадкою про можливу швидку смерть свою і жінки: 

«Встав з межі, сховав люльку, взяв граблі та й пустився 
додому. Ще кілька разів обертався за бузьками. Та й станув. 

-- Ба, хто би мені добрий сказав, ци я ще з бабов доче- 
каю аби їх назад видіти, як повернутси? Відай, вже котресь із 
нас бридзпе, відай, уже бузьків не будемо видіти..» (І, 90). 

Пейзажний елемент, яким перебивається пряма мова, (дає поштовх 
подальшим роздумам селянина, доводить їх до логічного кінця, до за- 
вершення сюжету. 

Яким би лаконічним не був пейзаж у В. Стефаника, але завжди 
він змістовно насичений. Наприклад, у творі «Камінний хрест» багато- 
значним є малюнок: «Не раз, як заходяче сонце застало Івана наверху, 
то несло його тінь з горбом разом далеко на ниви. По тих нивах заля- 
гала тінь Іванова, як великана, схиленого в поясі» (І, 64). Тут постать 
селянина Дідуха сприймається як уособлення народу-велетня, зігнуто- 
го, гнобленого соціальними обставинами. 

У новелі «Катруся» мініатюрна картина весняного степу, яка на- 
шкіцована окремими реаліями, має підтекст. «По полю люди орали, 
сіяли. Жайворонки над ними співали. Чорна рілля розсипалася під 
сонцем» (1, 37). В контексті твору етюд наштовхує на думку, що за- 
гибель молодого життя в час оновлення природи незакономірна, що 
жорстокий на словах батько насправді має любляче серце, бо марнує 
задля неї робочу годину. Г 

Деякі новели («Лесева фамілія», «Вона -- земля», «Діточа приго- 
да») письменник завершує ледь-ледь накресленими ескізами природи, 

67 83



якими ніби підсумовується зображене в драматичних картинах. На- 
приклад, у творі «Вона -- земля» зміст реалізується (в діалозі селян 
Данила, який під впливом антинародної агітації покинув рідний край, 
і Семена, що переконує його повернутися додому. Стіожет вичерпується 
авторською ремаркою: «На зорях ковані вози заклекотіли, і Данило 
вертав додому». Проте письменник додає ще один штрих. Коли «оба 
діди прощалися», «червоне сонце кинуло їх тіні через межі, далеко по 
землі» (1, 191). Малюнок збагачує твір думкою: селянина не можна 
відірвати від тієї землі, на якій і руки його почорніли. 

Невеличкі пейзажні ескізи письменник вдало використовує замість 
авторських пояснень про поведінку героя. Таку функцію має пейзаж у 
новелі «Палій». Шістнадцятирічний Федір, незважаючи на знущання. 
яких він зазнав дома, дуже не хотів іти з рідного села: «Такої ясної 

днини, такого веселого сонця він ніколи вже не бачив. Воно пестило 
зелені трави, сині ліси і білі потоки. Оглянувся за селом. Коби хто 
прийшов і сказав одно слово, та й вернув би ся, ой, тото вернув би ся!» 
(1,126). Пронизана сонцем акварель дає зрозуміти, що людина зрос- 
лась з рідним краєм, з рідною природою, тому й могла вернутись у ро- 
динне пекло. Після цього не потрібно ніяких авторських пояснень, щоб 
вмотивувати поведінку Федора пізніше, коли він зненацька залишає 
свого міського хазяїна: 

«Їхав дорогою поміж полями на бриці міхів. Пшениці і жи- 
та, як золоті і срібні гаї, під легким вітром до себе клонилися. 
По золоті і по сріблі плавали легенькі чорні хмарки, як тонка 
шовкова сіть. Море сонця у морю безмежних ланів. Земля під 
колоссям лящіла, співала, говорила. 

-- Мошку, на важки, бо я собі йду геть!» (І, 128). 
Рідні з дитинства барви і звуки ланів штовхнули Федора на такий 

вчинок. Син землі, він і наймитувати міг лише на землі, хоч праця 
землероба, може, важча за ту, що мав у місті. 

Своєю функцією у творі ці малюнки нагадують картини природи 
з новели М. Коцюбинського «В дорозі», хоча розв'язуються ними різні 
завдання. М. Коцюбинський розгортає широку панораму природи, яка 
стала джерелом психологічного конфлікту, а краєвид у новелі «Па- 
лій» і викликаний ним вчинок персонажа підкреслюють цільність нату- 
ри селянина, зв'язаного на все життя з землею. 

Ідейно-композиційна роль пейзажу в «Палієві», як і в розглянутих 
раніше творах, допомагає збатнути одне із джерел лаконізму, що є ха- 
рактерною рисою Стефаникового стилю. Завдяки змістовій наснаженос- 
ті пейзажних ескізів авторські пояснення, які стосувались би персона-. 
жів та їх поведінки, скорочені або взагалі випущені. 

У більшості овоїх творів В. Стефаник малює не природу взагалі, 
а землю, з якою селянин зрісся. В образку «Май» постать наймита-бо- 
ягуза накреслюється в драматичній частині твору, а ставлення автора 
до нього розкривається в персоніфікованому пейзажі: «Сонце регота- 
лося над ним, посилало до него свої промені, пестило єго, як мама рід- 
на. Квіти цілували єго по чорнім нечесанім волоссю, пільні коники єго 
перескакували. І він спав спокійно, а чорні ноги 1 чорні руки виглядали 
як прироблені до єго цеглястого тіла» (І, 123). В такий спосіб пись- 
менник не тільки висловлює співчуття селянинові, доведеному до 

самоприниження, а й логічно підводить до висновку: відносини В 

суспільстві, де ображають гідність людини, неприродні, заслуговують 

на осуд. 
В новелі «Роса» земля змальовується, як щось невіддільне від єст- 

ва селянина, з нею пов'язана його праця і помисли: 

84



«Старий Лазар досвідком сапав грядки. Досвітні пасма 
витягали сонце на землю, а Лазар потрясав сивим волоссям |і, 
спершися на сапу, усміхався, бо дуже любив цей ярий перед- 
день... 

-- Ото-м ся, росо, находив по тобі, ото-сь мене ся наїла, 
але твоя їдь була така, як мід, що щипає і смакує. Я тебе сім- 
десят років не проминув ані одного дня, я все чекав ясного 
сонця, і воно, велике та ласкаве, висушувало мене, а тебе, ро- 
со, забирало до неба, щоби вечором зливати, як умліває вся 
травинка.. Баную дуже, що ти мене не будеш заросювати, як ти, 
святе сонце, родишся» (І, 238). 

Діалог Лазаря і явищ природи не тільки розкриває антропомор- 
фізм селянського мислення, в ньому безмежна любов трудівника до 
всього, що супрсзоджує його працю, поетичний склад душі, обумовле- 
ний близькістю до природи. 

Всі дослідники творчості В. Стефаника звертають увагу на яскра- 
вий оригінальний малюнок пожежі в новелі «Палій». Своєю функцією він 
близький до картини вечірнього міста в ранньому творі «Стратився». 
В такому ракурсі, коли пейзаж служить засобом психологічної харак- 
теристики, часто малював свої етюди М. Коцюбинський, зокрема кар- 
тину пожежі на луках у повісті «Каїа тограпа». Але ступінь суб'єктив- 
ності цих сцен в обох художників різний». В. Стефаник вдається до 
імпресіаністичної манери зображення, випускаючи розповідь про те, як 
задумав і як здійснив свій намір Федір. Він зображує саму пожежу, 
пропускаючи вогонь через тіло і душу наймита: 

«Запалився, чув, що з него бухає полумінь, ймився руками за 
очі. Один страшний крик, надлюдський зойк! Язички вилетіли 
з тіла і прилипли на шибках віконця. Зірвався. Віконце чер- 
воніло як свіжа рана і лляло кров'на хатчину. 

-- ІВсе моє най вігорит» (І, 136). у, 

Глибина класової ненависті і радості від помсти розкрита якнай- 
блискучіше завдяки ототожненні вогню з ненавистю. Такий шлях від- 
творення психологічного стану героя дав можливість написати останню 
сцену лаконічно, надзвичайно сконденсовано. Цей малюнок засвідчує, 
що художник володів найбільш складними і вишуканими засобами 
зображення, але свідомо обмежував себе, підпорядковуючи пейзажі 

своєму задумові. - ; 
У кількох новелах В. Стефаник малює більш-менш розгорнуті по- 

лотна, але завершеності цим малюнкам надає фігура персонажа, при- 
чому характеризується людина за допомогою природних явищ у кож- 

ному випадку по-різному. У творі «Сон», на перший погляд, природа 
служить просто фоном, на якому вимальовуються зовнішність, а ПОТІМ 

у монолозі і внутрішній світ селянина. Це підкреслюється ї самою 
композицією новели, в центрі якої постать людини: 

- «Спав твердо. і 
Ліс шумів, стогнав, тонкі шепти рвалися з маленьких га- 

лузок і падали разом із змерзлим інеєм. Так, якби маленькі 

дзвоночки падали. 
Вітер вив, як гнаний пес. | у | 
Небо чисте, задубіле, а місяць такий на нім яснин, як на 

різдво. 

з В. М. Лесин для показу самобутності В. Стефаника зіставляє цю картину 

із пожежею в.повісті «Микола Джеря». Але ж це різні етапи істори літератури. 

Більш доречним буде зіставлення з ловістю «Еаїа тограпа». 

85



Третильник спав твердо. Головою сперся іна свою купу ку- 
курудзів, а ногами на дві панські. Чорне волосся посивіло від 
інею, руда сардачина побіліла, моцні руки не чули зимна, а 
лице, спалене вітром, поцегліло» (І, 147). 

Після прочитання всього твору усвідомлюємо, що тут природа не 
лише фон. Картиною холодного осіннього дня, в який заробітчанин 
засипає на полі, письменник розповідає найголовніше про нього, те, 
що могло бути викладене вв значно довшому авторському поясненні: 
хоча селянин і має влааний шматок землі й пишається цим, як справж- 
ній господар, але життя його сповнене важкої, виснажливої праці. 

У творі «Озимина» пейзаж -- своєрідний акомпанемент драматич- 
ної сцени. Сумний монолог діда, що кличе свою смерть, співзвучний 
мелодії, яку співає осіння природа: «По селі сотається, пливе тонень- 
кими струями, розпадається на мацінькі крапельки один голос, осінній, 
сільський звук. Обіймає він село, і поле, і небо, і сонце. Протяжна, 
тужлива пісня вилискується ло зораних нивах, шелестить зів'ялими 
межами, ховається по чорних плотах і падає разом з листєм на землю. 
Ціле село співає, білі хати сміються несміливо, вікна ссуть сонце» 
(І, 157). 

Розповідь діда і пісня осені звучать в одному ладі. Одначе в за- 
гальному мінорі пробиваються світлі, життєстверджуючі тони. В при- 
роді-- це сонце, усміхнені хати і яскрава латка озимини, а в монолозі 
діда-- здоровий глузд людини, яка звертається до смерті: «Ти не 
пхайся межи молодих, але бери то, що до твого писка. Молодий най 
газдує, най він діти до розуму приводе, він тобі не б а хоть він 
у війні, а ти єго не руш! Збирай у яму тото, що до ями...» (І, 158). 

Двома дисгармонійними акордами закінчується новела. Фінал ді- 
дового роздуму мажорний: «Земля все молода, вона як дівка, свято є -- 
то вбереси, будний день -- то вона по-будному вбрана, а все дівочить -- 
відколи світа та сонця». А оточення мінорне: «Село сумно довкола 
него співає, а верби кидають у него зісхлим листям...». Пейзаж-акомпа- 
немент збагачує твір змістовно, допомагає розкрити здоровий оптимізм 
людини праці. Незважаючи на те, що життя селянина було важким, 
він спроможний радіти вічному оновленню, вважає природним існу- 
вання смерті поряд з новонароджуваним життям. 

У новелі «Лан», де відсутні і саморозкриття, і авторська розповідь 
про життя героя, пейзаж є основним компонентом, за допомогою якого 
відтворюється конфлікт твору. Він написаний не стільки оком живо- 
писця, як оком соціолога. «Довгий такий та широкий дуже, що оком 
зіздріти не мож. Пливе у вітрі, в сонцю потапає. Людські ниви зали- 
ває. Як широкий, довгий невід. Виловить тнивки, як дрібоньку рибу. 
Отой лан» (І, 95). Замість персонажів, які мають уособлювати дві 
протилежні соціальні сили, у творі «діють» «панський лан» і «людські 
ниви». Цим своєрідним перифразом письменник досягає надзвичайної 
виразності у розкритті суспільного протиріччя і лаконізму в зобра- 
женні. В цьому ворожому для бідняка лані тоне плач, а потім і життя 
дитини. Він, панський лан, виссав г сили наймички: «А посеред розко- 
паних корчів спить мама. Як рана ноги, бо покалічені, посічені, поора- 
ні, Прив'язана чорним волоссям до чорної землі, як камінь. є 

Сонце радо би цілу міць свою на єї лици покласти. Не може єї 
підвести та й за хмару заходить» (І, 95). 

Картиною лану, мовою явищ природи вражаюче змальована тра- 
гічна доля наймички, матері- страдниці. 

Прочитання новел під таким кутом зору дозволяє не тільки визна- 
чити своєрідність В. Стефаника-пейзажиста, а й усвідомити деякі 

36



характерні риси його стилю взагалі. Невеличкі малюнки природи пись- менник органічно вплітає в сюжетну канву (поза нею, як самостійні картини, вони не можуть існувати), дбаючи не стільки про їх плас- тичність, скільки про змістове наповнення. Тому нам здається непе- реконливим висновок В. М. Лесина, який називає їх «пейзажами душі», 
«дзеркалом настрою персонажа»? Лише в новелах «Стратився» і «Па- лій» (фінальний розділ) через пейзаж здійснюється психологічна характеристика, в інших творах його функції різноманітні і своєрідні. 
За допомогою картин природи художник розкриває зміст життя селя- нина, його світогляд. Цей складник композиції може надавати певної 
денної інтонації всьому творові, сприяти сюжетній завершеності його, 
збагачувати підсумковою думкою, пояснювати поведінку героя. Таке 
використання невеличких малюнків природи забезпечило лаконізм 
письма художника і обумовило характер засобів зображення. 

На відміну від М. Коцюбинського, В. Стефаник не створював бар- 
вистих, розмаїтих, поліфонічних картин. У нього пейзажі не сповнені 
того динамізму, що в автора «Іпіегте7г20». Співець мужицької розпуки 
використовував нешироку палітру барв, вузьку гаму звуків. Один 
якийсь кольоровий мазок виділяється в малюнку тоді, коли на нього 
падає ідейний шаголос, (червоний колір у новелі «Виводили з села», 
зелений -- в «Озимині»); звуковий образ створюється теж лише в тому 
випадку, коли він стає мелодією всієї новели («Озимина»). Якщо бра- 
ти до уваги і пейзажі з листів, то можна помітити схильність В. Сте- 
фаника малювати світ людей і природи в чорно-білій гамі. Цю особли- 
вість бачення художника помітила ще О. Кобилянська, яка писала 
В. Стефанику: «Стискаю міцно Вашу руку, тоту, котра так сильно 
малює двома барвами. Чорною і тою, що її лілія носить--і котрою 
«Вечірня годинна» переповнена, - біла. Здається, вона ніжна, як у 
жінки, -- а вона саме залізо». 

Малюнки В. Стефаника -- не живопис, а графіка. Пояснюється це 
особливостями поетичного мислення художіника, яке формувалося усім 
життєвим і духовним досвідом письменника, що був органічно зв'яза- 
ний з долею селянина рідного краю. Він писав про нього, для нього, його 
мовою і фантазією. Саме тому в пейзажах переважають постійні 
епітети (тяжкий камінь, довгий лан, поле рівне, ясний місяць). Порів- 
няння своїм змістом і побудовою теж близькі до народнопісенних зраз- 
ків: «Звізди мерехтіли, як золоті чічки, на гладкім, залізнім тоці»; 
«Глядить з берега на воду, як на утрачене щастя»; «Виловить нивки, 
як дрібоньку рибу». 

Подекуди при аналізі творів В. Стефаника та інших художників 
відмінною грисою Їх письма називають персоніфікацію. Сама по собі 
констатація факту ще ніякої особливості не розкриває, І. Я. Франко 
вказував, що персоніфікація «почасти лежить уже в мові і має своє 
джерело в стародавнім, антропоморфічнім погляді на природу, що 
панував тоді, коли творилася мова, а почасти в нашій психології і в 
тім несвідомім зчіплюванню образів, що є в значній часті основою 
нашого думання. Ми говоримо: сонце заходить, гора піднімається ви- 
соко, шлях спускається круто вниз, степ стелеться рівно, яр біжить ви- 
крутасами, вулиця простягається рівно і т.д. Ми вживаємо соток таких 
зворотів у мові, іне думаючи про те, що це звороти наскрізь поетичні, 
що власне се й є спосіб малювання словами мертвої природи», 

"В, М. Лесин. Творчість Василя Стефаника.., стор. І8І: 
5 Ольга Кобилянська. Твори в 5-ти томах, т. У. К. Держлітвидав, 1963, 

«стор. 445, ; 
9 Іван Франко. Твори в 20-ти томах, т. ХМІ. К, Держлітвидав, 1955, стор. 287. 

87



Тому своєрідність манери кожного художника слід шукати"в прин- 
ципах побудови тропів. 

Переважна більшість персоніфікацій у В. Стефаника саме така, 
що обумовлюється, говорячи словами І. Франка, «основою нашого ду- 
мання», точніше-- мисленням землероба: «Чорна рілля розсипалася 
під сонцем»: «Сонце... не може Її підвести та й за хмару заходить»; 
«Земля цвіла і квітами своїми сміялася до нього»; «Сонце реготалося 
над ним, посилало до него свої промені, пестило, як мама рідна». 

У М. Коцюбинського, як правило, персоніфікації -- це новоутвори 
самого письменника, Вони виникали "на складніших опосередкованих 
шляхах, а не прямих зв'язках між явищами, предметами. Абстрактні 
поняття при цьому матеріалізуються. Самі тропи набирають конкрет- 
ної відчутності, будять реакцію кількох органів чуття одночасно. На- 
віть у повісті «Тіні забутих предків», де художник дивиться на природу 
очима гуцула, його образи оригінальні, викликають цілу хвилю різно- 
манітних уявлень про барви і звуки. 

І ті малюнки природи, які обидва письменники вкраплювали в 
мову персонажів-селян, щоб розкрити їх любов до землі, мають щось 
індивідуально авторське. Селянин із оповідання «Межа» говорить: 
«Мої ниви на весну зелені, із вітром шепчуть. А я прилягаю на ниву 
і дякую вітрові, що він є на землі, і землі, що вона родить». У Ма- 
ланки Волик не просто утилітарне, а й поетичне ставлення до землі: 
«Яка ти розкішна, земле. Весело засівати тебе хлібом, прикрашати 
зелом, заквітчати квітами. Весело обробляти тебе». В першому випад- 
ку, так би мовити, погляд селянина на землю взагалі, а в другому-- 
Маланчина ніжність і любов до землі в індивідуальній формі вияву. 

Образи-символи (сонце, вітер) мають різне наповнення в обох ху- 
дожників. У В. Стефаника-- це життєдайні сили з погляду інтересів 
трудівника, Вони сприйняті художником із фольклорної поетики. А 
в М. Коцюбинського сонце може уособлювати красу духовно бага- 
того жіИттЯя ЛЮДИНИ («Сон»), втілювати образ нового, справедливого 
ладу, що постане після суспільної бурі («Іпіегте720»). 

Проте тропи В. Стефаника, хоча своїм словесним оформленням 
близькі до інароднопоетичних зразків, якісно відмінні від них. Якщо у 
фольклорних творах тропи, як правило, мають усталений зміст, есте- 
тична впливовість їх досягається іншими засобами (в пісні таким 
засобом є передусім мелодія), то в контексті новел вони набирають 
неповторного емоціонального змісту, характерного для того чи іншого 
твору в цілому. Це, так би мовити, фольклоризм вищого рівня порів- 
няно з тим, який властивий І. Нечую-Левицькому і Панасу Мирному 
при змалюванні ними деяких портретів. 

Значить, В. Стефаник не тільки думками, прагненнями, почуттями 
обертався в колі потреб селянина-бідняка, а й характером художнього 
мислення свідомо не відривався від народнопоетичних принципів. 

Головний компонент більшості новел -- монологи або діалоги се- 
лян. У них природно звучить народно-розмовна мова. Художник розу- 
мів, що твір повинен становити єдине ціле з усіх точок зору, зокрема 
ів плані стилю. Якби пейзажі виконувались у манері, різко відмінній 
від головних драматичних сцен, вони дисгармонували б з ними, руйну- 
вали б ідейно-художіню цілість. Оскільки роль пейзажів переважно 
другорядна, то й не повинні вони зовнішньою яскравістю відвертати 
увагу від головного у творі. В усьому цьому виявляється своєрідність 
стилю художника, який писав «коротко, сильно і страшно».



Л. В. КРАСНОВА 

Поема 0. Блока , Дванадцятьбє 
у перекладі Дм. Загула 

Кожний з українських перекладачів поеми «Дванадцять»- 
прагнув до якомога точнішої передачі полум'яного революційного за- 
палу твору, до збереження його тривожно-романтичного настрою. В 
творчій долі кожного з поетів-перекладачів були риси, що зближали їх 
з російським поетом, -- у більшій чи меншій мірі захоплення символіз- 
мом на початку творчого шляху, чуйність до революційних змін, а 
далі-- неухильний потяг до революційного відображення дійсності. 
Робота "над поемою «Дванадцять» дала Їм змогу втілити в рядки пе- 
рекладу свою особисту революційну пристрасність, романтичну схви- 
льованість, передати рідною мовою те, що було для них близьким у 
О., Блока: його неспокій, його надії, його віру. Саме таке, революційно- 
романтичне, пристрасно-неспокійне, схвильовано-нетерпиме ставлення 
до дійсності і зближувало таких перекладачів, як В. Сосюра, В. Бо- 
бинський, Дм. Загул з Блоком. 

Першим з'явився переклад Дмитра Загула, надрукований під 
псевданімом С. Юрась!. Серед різноманітних творчих зацікавлень цьо- 
го письменника ще не повністю вивчена його перекладацька діяльність, 
що має велике культурне і естетичне значення. Загул перекладав пое- 
тів різних часів, різних народів, підбираючи твори, в яких виражались 
вічний неспокій, передчуття великих змін, тривожне і романтичне 
сприймання дійсності. 

У творчих методах Дмитра Загула та Олександра Блока є чимало 
спільних грис, обумовлених соціально-історичними подіями, однаковим 
бажанням зрозуміти свій вік і відбити його у всій сукупності проти- 
лежностей,. Звідси поетичний контраст, як світоглядна форма від- 
биття дійсності і суттєва прикмета поетичного стилю, афористичність 
мови, прагнення у зрілу пору творчого життя до кришталевої прозо- 
рості образів; звідси розкритий зміст кожної метафори і такі суто 
стилістичні ознаки, як потрійне використання однозначних явищ-- 
тематичних і звукових повторів з метою глибшого зосередження уваги 
іна предметі. 

Творча та ідейна спорідненість обох поетів обумовила певний успіх 
Загула як перекладача поеми «Дванадцять». : 

Став уже класичним, увійшов як приклад соціальної антитези 
у різні дослідження контрастний початок поеми: «Черньй вечер. Бельй 

| «Мистецтво», 1919, ч, 4. 

89.



снег». Тому порушення цього протиставлення відразу викликає запе- 
речення: 

Вечір хмурий. Чоловіка він звалює з ніг. 
Білий сніг. Вітер. вітер-- | 
Вітер бурний! На всім Божім світі! 

Далі весь початок бурхливих подій, експозицію поеми Загул пе- 
редає досить вдало: 

Кучерявить вітер Ховзько, слизько -- 
Білий сніжок, Кожний, що крок, 
Під сніжком -- льодок. Паде, бідачисько! 

У перекладі з'являється якась «друга» (бабуся?), тоді як у Блока 

лише одна стара, що голосить. До того ж і «курочка» не несе в собі 
тієї частки насміху, яка є в російській «курице»: 

А друга, мов курочка, Старушка. как курица, 
Сяк-так переступила через наміт, Кой-как перемотнулась через сугроб. 
-- Ох, матінко-заступничко! -- Ох, матушка-заступница! 
-- Ох, білешовики загонять на той світ. -- Ох, большевики загонят в гробі! 

Відчувається деяка штучність рими «підріс--ніс», дещо неприрод- 
но звучить вираз: «мороз як підріс!» До того ж і протиставлення тут 
зайве, бо вітер і мороз повинні діяти вкупі: 

Вітер ріже! Ветер хлесткий! 
Але й мороз як підріс! Не отстаєт и мороз! 
Он буржуй на роздоріжжі И буржуй на перекрестке 
Заховав під ковнір ніс. В воротник упрятал нос. 

Влучним є тут вислів Загула «буржуй на роздоріжжі» -- саме так 
почували себе представники старого світу в той буремний час. 

Рядки про попа Загул перекладає, не втрачаючи сатиричної інто- 
нації, в нього піп -- «дебелий» (в оригіналі «долгопольй»). Цей епітет 
добре пасує до товстенного «пуза» попа. Взагалі все, що пов'язане з 
життям буржуазії, перекладено вдало. 

На жаль, не раз Загул заради рими зживає вирази, що не мають 
жодного ідейно-художнього значення. Наприклад: 

«В нас також було зібрання... 
-Де вікна заліплені... 
Обговорили... 
Постановили... 

Чому вікна «заліплені»? Чи не краще було вжити «завішені»? 
Адже йдеться про будинок розпусти. 

Цілком вірно переклав Загул сцену зустрічі дванадцятьох з нещас- 
ним жебраком і характер розмови з ним, його небажання приєднатися 

. До червоногвардійців, нерозуміння їх справи, заклопотаність лише 
своїм: 

Пізній вечір: Гей, нетяго! 
Пустіє вулиця. Та підходь -- 
Один бродяга Поцілуємся... 
Десь тулиться, Хліба! 
Та свище вітер... Пошле Господь... 

Проходь! 

Поетиці Блока притаманне повторення слова або синтагми з най- 
"більшим смисловим інавантаженням. Наприклад, він чотири рази по- 
вторює слово «злоба», додаючи до нього різні, контрасні означення: 
«грустная, черная, святая». Вживання контрастуючих означень також 
дуже характерне для поетики Блока («Безжалостньй, святой и муд- 
рьй», «И страшно, и легко, и больно», «Безумной, сонной. и прекрас- 
ной и отвратительной мечтой»..). Загул здебільшого не передає повто- 
рів і антитез, властивих оригіналу, проте зміст зберігає той же: 

:90



В небі чорно та сліпо! Черное, черное небо, 
Накип злоби отруйний -- Злоба, грустная злоба 

. Стискає грудь... Кипит в груди... 
Гнів той аж чорний, святий Черная злоба, святая злоба... 
та буйний... 

Якщо вважати, що слова «Свобода, свобода, зх, зх, без креста!» 
проголошують представники ворожого табору, звинувачуючи червоно- 
гвардійців у всіх гріхах, в тому, що хреста на (них нема, то плеоназм 
перекладу «воля-сваволя» (произвол) -- це якраз те, що ставить крап- 
ки над «і», роз'яснюючи цю репліку: 

В зубах цигарка, старий картуз, В зубах цьгарка, примят картуз, 
На спину тільки «бубновий туз»... На спину 6 надо бубновьій туз! 

Нам воля-сваволя, Свобода, свобода, 
Та гей! -- без хреста! Зх, зх, без креста! 

- Загул у цілому добре відтворив багатоголосся "на тему «Ванька 
і Катька»: тут і заздрість, і злість, і ревнощі, і стривожене класове по- 
чуття. Дещо штучним здається лише речення: «Ванюша -- не голодних 
брат»: 

-- А Ванька з Катькою в шинку... 
-- Керенки в неї є в чулку! 
-- Ванюша -- не голодних брат... 
-- Був Ванька наш, а став салдат! 
-- Ну, Ванька, сукин син, 

буржуй.. 
-- Мою попробуй -- плоцілуй! 

Не можна погодитись і з вульгаризмом «не здохі» у революційно- 
му заклику, що значно знижує романтичне піднесення вислову: 

Революційний тримайте крок! 
Постійний ворог ще не здох! 

Переклад кінцівки другої строфи поглиблює соціальний зміст 
всього висловлювання. Замість російського «кондовая» у Загула -- 
«кайданна», що у сукупності з іншими означеннями дає загальне від- 
чуття косності, незрушності і ворожості старої російської імперії до 
всього передового: 
І в Русь святую -- кулю пусти, -  Пальнем-ка пулей в Святую Русь -- 

В ту кайданну, В кондовую, 
Деревляну, В избяную, 
Товстозадую! В толстозадую! 

На відміну від інших перекладачів, Загул цілком вірно передав 
оксиморон «горе-горькоге, сладкое житье» й інтонацію насміху червоно- 
гвардійців самих над собою: 

Ой та лихо-лишенько, Зх ть, горе-горьког, 
Життя солодке скрізь! Сладкое житье! 
Обірване пальтишко, Рваное пальтишко, 

Та австріяцький кріс! Австрийское ружьке! 

Четверта глава починається динамічною сценою: мчить лихач з 
модним електричним ліхтариком, Російське «лихач» саме означало та- 

кого розкішного візника, що славився одчайдушною іздою з посвистом 

та гиканням. У перекладі замість лихача -- хват. Це слово вжито не 
зовсім вдало, бо має інше значення: 

Сніг вихрить, а хват кричить, Снег крутит, лихач кричит, 

Ванька з Катькою летить -- Ванька с Катькою летит -- 

Ще й ліхтарик галєхтричний Електрический фонарик 

На голобельках... На оглобельках... 

Ах, ах! дивіть! Ах, ах, пади!.. 

91



У перекладі портрет Ваньки не передає тієї щегативної суті, якої 
йому надав Блок. В оригіналі: «с физнономией дурацкой», у Загула: 
«На обличчі зух веселий». Як бачимо, перекладач зрадника і дурня 
Ваньку перетворив у меткого молодця. 

Деякі вирази й окремі слова Загул бере в лапки, мабуть, не буду- 
чи в змозі перекласти їх. Але цим самим він надає їм якогось додатко- 
вого, протилежного змісту: 

От, раз Ванька -- то плечистий! Вот так Ванька -- он плечист! 
От, раз Ванька -- промовистий! Вот так Ванька -- он речист! 

«Катьку-дуру» обіймає, Катьку-дуру обнимаєт, 
Підмовляє Її... Заговариваєт... 

Блок двома-трьома штрихами дає виразний портрет Катьки, а 
перекладачам не всім вдалось це зробити. Загул замість «зубки бле- 
щут жемчугом» знаходить, мабуть, під впливом «жемчуга», інший об- 
раз: «Блись намистечка рядком». 

Трапляються вади і в поетичній структурі речень, наприклад: 
Під грудьми у тебе, Катя, У тебя под грудью, Катя, 
Хтось синця тобі наніс! Та царапина свежа! 

Шоста глава розпочинається картиною, яка знайома нам з 4-Ї гла- 
ви: летить лихач. Тоді у"перекладача був хват, зараз -- хлоп. Інше 
слово вжито, мабуть, заради рими, до речі, невдалої, бо запряжений 
кінь не везе галопом: 

І знов назустріч, в гальоп -- гальоп -- 
Летить, кричить зухвалий хлоп... 

У шостій главі значно краще, ніж раніше, передане революційне 
гасло: 

Революційний крок держіть! 
Постійний ворог ваш не спить! 

(Раніше було: «Постійний ворог ще не здох!»). 
Перекладач занадто поглиблює трагічність стану Петрухи після 

смерті Катьки, бо ж і не доведено, хто її вбив. Хтось закричав: «Стой. 
стой! Андрюха, помагай! Петруха, сзади забегай!» -- стріляли всі ра- 
зом, і чия куля забила Катьку -- невідомо, до того ж стріляли у Вань- 
ку. Петруха страждає тому, що Катька мертва: 

Далі зпову йдуть дванадцять, И опять идут двенадцать, 
За плечима -- рушниці. За плечами -- ружьеца. 
Тільки в бідного убивці Лишь у бедного убийцьш 
Жах і розпач.на лиці... Не видать совсем лица... 

Трохи недбало перекладено і наступну строфу: якщо башлик «за- 
мотавсь», то чому він «опустився»? Може це Петька опустився? 

З кожним кроком він щохвилі Все бьстрее и бьстрее 
Все прискорює ходу. Уторапливаст шаг. 
Замотавсь «башлик» на шиї, -- Замотал платок на шее -- 
Опустився на біду. Не оправиться никак... 

Перший рядок цієї строфи містить у собі зайве повторення: «З кожіним 
кроком він щохвилі...» 

Подекуди вживання Загулом невиразних слів приводить до втрати 
атмосфери щирої сердечності, що є в оригіналі: 

-- Що ти, друже, безголосий, -- Что, товарищ, ть: не весел? 
Чом ти так остолопів? -- Что, дружок, оторопел? 
-- Чом, Петрухо, звісив носа? -- Что, Петруха, нос повесил, 
Може Катьки пожалів? Или Катьку пожалел? 

До того ж у перекладі лише дві репліки замість трьох в оригіналі. Не- 
доречним є епітет «кохані» до слова «товариші», тим більше, що в на- 
ступному рядку вживається дієслово з тим же коренем: 

92



-- Ох, товариші кохані, 
Так я дівку ту кохав... 
Чорні ночі, ночі п'яні 
В тої дівки пробував... 

-- Ох, товарищи роднье, 
Зту девку я любил... 
Ночки чернье, хмельнье 
С зтой девкой проводил... 

Переклад монолога Петьки в цілому вдалий, крім отого «непри- 
томний». Мабуть, автор вкладав у нього інший зміст, ніж той, до 
якого ми звикли сьогодні: 

-- Іза погляд той чудовий мл -- Из-за удали бедовоїї 
В огневих її очах, В огневьх се очах, 
За родимий знак червоний Из-за родинки пунцовой 
Біля правого плеча, Возле правого плеча, 
Погубив я, непритомний, Загубил я, бестолковьій, 
Погубив я з гаряча... ах! Загубил я сгоряча... ах! 

Товаришів обурило те, що Петруха свої власні почуття ставить 
вище за загальну справу, тому його щирі, схвильовані слова сприйма- 
ються ними як недоречне скигління. Знаки оригіналу свідчать про те, 
що з Петрухою говорять четверо хлопців і кожному з них притаманний 
свій мовний малюнок. Загул не зважає на це; в нього виходить, ніби 
говорить один, звертаючись до необачного: 

-- Бач, падло! завів шарманку! 
Що ти, Петька? Обабів? Что ть, Петька, баба что ль? 
Може й душу за коханку -- Верно душу нанзнанку 
Нам тут вивернуть схотів? Вздумал вьвернуть? Изволь! 
Спам'ятайся наостанку, -- Поддержи свою осанку! 
Ти контроль свій загубив! -- Над собой держи контроль! 

Ні Сосюра, іні Бобинський їне відтворили вірно зміст репліки- 
осудження на адресу Петрухи, коли він, вбивця, насмілюється згаду- 
вати бога. У Загула збережено богоборчий мотив, заклик не довіряти 
святому йменню: 

-- Ишь, стервец, завел шарманку, 

-- Ох, яка-ж бо хуга, спасе! -- Ох, пурга какая, спасе! 
-- Петька! гей, не забріхайся! -- Петька! Зі, не завирайся! 
Чи-ж тебе од чого спас От чего тебя упас 
Золотий іконостас? Золотой иконостас? 

В 11-й главі з'являється червоний прапор: «В очи бьется красньй 
«фФлаг». Більшість дослідників вважає, що цей червоний прапор несе 
хтось з дозору. Але хіба дозор носив такий червоний прапор поперед 
себе? Отже, символічний прапор? В поемі все гранично правдиво, всі 
деталі типові. Червоний стяг знову з'являється на початку 12-і глави: 
«Ото ветер с красньм флагом разьгрался впереди..» Ілюстратори так 

і відтворюють крокуючий патруль: хтось попереду з них з прапором. 
Як тоді зрозуміти зміст рядка «Кто там машет красньм флагом?» в 
останній главі? Виходить, це Хтось чужий? І поет в останніх рядках 
дає відповідь: «Впереди с кровавьм флагом.. Исус Христос». Загул 
майже дослівно передає початок 11-ї глави за винятком отого «вже» в 

третьому рядку, яке наштовхує на думку, ніби рішучість дванадцятьох 
з'явилась ліше після вбивства Катьки: 

.Так ідуть без імені святого .«И идут без имени святого 
Всі дванадцять - - в даль. Все двенадцать -- вдаль. 
Вже на все готові, Ко всему готовьі, 
Ні-за-чим не жаль... Ничего не жаль... 

На відміну від Бобинського, у якого «стяг палкий», Загул зберігає 
«червоний стяг», але в іншому мовному оточенні, що, на наш погляд, 
знижує героїчну тональність оригіналу: 

Стяг червоний В очи бьется 
Лопотить. Красньй флаг. 
Крок невтомний Раздаєется 
Тупотить. Мерньй шаг.



Обидва дієслова «лопотить» і «тупотить» передають щось дріб'яз- 
кове, полегшене, в чому нема високої мужності епохи. У 12-й главі пе- 
рекладу з'являється такого ж плану дієслово «шамотить», яке знижує 
пафос революційного перетворення світу: 

В далегін ідуть повагом... --.Вдаль идут державньм шагом... 
-- Хто там? Гей! Виходь в цю мить! -- Кто еще там? Виходи! 
Вітер там червоним стягом Зто -- ветер с красньм флагом 
Перед ними шамотить... Разьгрался впереди.. 

Не можна в українському перекладі зберегти антитезну риму ори- 
гіналу «пес--Христос», ніхто з перекладачів і не прагнув до чогось 
адекватного. Не зберіг антитези і Загул. 

Загул майже всюди зумів зберегти ритми і мелодію блоківських 
рядків, правда, це зроблено дорогою ціною. Напрочуд різноманітна: 
ритміка поеми відтворена у перекладі і сприяє «впізнаванню» Блока. 
Так, це «Дванадцять» з їх багатоголоссям, ті ж звуки, голос автора, 
фарби. Загул був першим перекладачем поеми. В його спробі вбачаємо 
і велику перевагу і великі труднощі. Загул ніби кинув гасло іншим пе- 
рекладачам нести українському читачеві щирі і пристрасні слова ро- 
сійського брата-поета. Шкода, що традиція та сьогодні не знаходить- 
послідовників...



Н. М. ШЛЯХОВА 

Пристрасність 

маитця-ромадянита 
(Пз спостережень над природою 
художньої майстерності 0. Довженка) 

Леонід Новиченко, проаналізувавши «естетичні уроки» Олек- 
сандра Довженка, визнав велику пристрасть митця тим «довженків- 
ським, що ніколи не забудеться у мистецтві соціалістичного реалізму»". 
«Бо ж пристрасність митця-громадянина, -- наче погоджуючись із дос- 
лідником, зауважував сам Довженко. -- неодмінна, перша умова, без якої 
митець не може знайти свою тему, свою (манеру ів мистецтві»? «Ї все 
життя я вдосконалював навколо себе все, чого дотикався», -- говорив 
Довженко устами Мічуріна, котрий силою етичної пристрасті, величчю 
ідеалу та революційною активністю мислення був дуже близький ду- 
ховіному світові художника, І чи не тому Довженкові саме цього разу 
так легко було перевтілитися у свого героя, так глибоко проникнути в 
сутність великої людини. У митця виникає бажання -- чи не єдиний 
раз у його творчій практиці -- винятково об'єктивного, майже доку- 
ментального зображення, бажання «загубитися в цьому фільмі», зняти 
його так, щоб ніхто не помітив «роботу режисера чи оператора»?. 

У літературному сценарії «Мічурін» Довженко домагається, аби: 
читач «особисто зустрівся» з людиною, «яка насмілилася посягнути на 
світовий порядок», і став юЮчевидцем втілення сильного, тривалого: 
і стійкого емоціонального прагнення її (людини) в ділах та подвигах.. 
Читач бачить Мічуріна в моменти найбільшої віддачі душевних сил, у 
хвилини порушення «почуттєвого стану душі», коли пристрасть поло- 
нить, захопліоє, ба навіть пнітить великого вченого, змушує страждати, 
коли видаються правдивими звинувачення отця Христофора: «Ти раб, 
своїх пристрастей і помилок!» 

Однак у розумінні О. Довженка пристрасть не темне, сліпо діюче: 
почування, а «суттєва сила» (Карл Маркс), яка володіє людиною Ї 
водночас від неї ок і йде. «Я вільний, -- гордо заперечує Мічурін попо- 
ві. -- І якщо моя душа блукає в сумнівах, віра імоя в науку живе й ру- 
хається, як всесвіт». 

Віра і сумніви... Без них неможливе шукання істини, без них немає 
людини-творця. Тернистий, часом болісний шлях боротьби «воїназму- 
ченика» за велику їдею перетворення природи Довженко розкриває «не 
в холоднім результаті, а ів самому пеклі процесу». «Я все життя нале- 

І Леонід Новиченко. Не ілюстрація -- відкриття. К. «Радянський письмон- 
ник», 1967, стор. 82. й 

2 Олександр Довженко. Твори в 5-ти томах, т. ІМ. К. «Дніпро», 1965, 
стор. 267. (Далі при посиланні на це видання в дужках зазначаються том і сторінка). 

з Збірка «О. Довженко». К., Державне видавництво образотворчого мистецтва 
і музичної літератури УРСР, 1959, стор. 235. 

95



жав деревам», -- зізнається Мічурін у своїй єдиній, але всеохоплюючій 
пристрасті. Пристрасть -- ознака душевного багатства, форма вияв- 
лення суспільної та громадянської сутності людини -- і стає предметом 
художнього дослідження Довженка, засобом вираження його творчої 
концепції. 

Як естетична реальність пристрасть набуває свого якісного вняв- 
лення в психологічному аналізі детермінованості всіх устремлінь вче- 
ного. «Я все думаю. Все думаю, думаю...» -- з такими словами з'явля- 
ється Мічурін у кіноповісті вперше, Проте переказувати його думки 
Довженко не береться, він зосереджує увагу на силі пристрасної 
думки, породженої жагою пізнання природи, думки, обпаленої три- 
вогою і сум'яттям, котрі викликані протиріччями і загадковостями 
природи. 

«Все, що робилось, писалось, говорилось у світі, -- все, здавалось, 
проходило непоміченим повз Мічуріна», -- коментує Довженко внут- 
рішню зосередженість ученого на предметі своєї думки і їв подальших 
репліках Мічуріна розкриває силу цієї зосередженості: людина ніби 
втрачає владу над своєю увагою і -- якоюсь мірою -- навіть орієнта- 
цію в довколишньому світі. Мічурін чує жахні слова дружини про по- 
чаток війни і відповідає: «Війна» Ну, що ж зробиш?» Напіввідсутній 
він і в розмові з листоношею, в котрого запитує для годиться: «Які віс- 
ті?» -- «Погані. Син пропав безвісти в Карпатах». -- «Шкода. Ще 
які?» -- «Захворіла дочка. Вже я тепер не листи, а хвороби розношу 
та сум». 

«Мічурін випростався й застиг здивований». Та вразила його не 
сумна оповідь, а якийсь внутрішній спалах думки, якесь раптове про- 
зріння, тому на здивований погляд дружини він роздратовано кидає: 
«У мене скляна голова. Я відсутній. Зрозуміла? Що тобі треба?» По- 
вертає його до дійсності жалюгідний вигляд вимерзлих сіянців, і він з 
пафосом сповіщає про рішення, яке нібито щойно визріло. 

«Я творитиму нові дерева, -- сказав Мічурін, і вимовлені слова 
несподівано мовби підняли його над землею й розкрили перед ним шней- 
мовірно ясну видимість. До нього прийшло нарешті довгождане розу- 
міння...» Відчуття ясності думки, прагнення негайно ж переконатися в 
її правильності поглинає психіку творця. Не дивно, що він знову бай- 
дужий до всього житейського: ; і 

«-- Іване Володимировичу, кажуть, в місті холера, -- сказав Бу- 
ренкін. 

-- Нехай собі говорять! -- машинально відповів Мічурін». 
Пристрасть Мічуріна, яка переходить в одержимість, досягає куль- 

.мінаційної точки в такій сцені. Тяжко хворій, «поміченій уже печаттю 
смерті» дружині він розповідає про щойно відкритий закон природи, 
причому розповідає так захоплено, що зойк хворої (є«...Ой... Іване...») 
не зупиняє його («Хвилиночку, Сашенько. В голові у імене така ясність, 
так далеко бачу..»). І навіть тоді, коли Мічурін побачив, що дружині 
справді погано, «наближення смерті не дійшло до їнього». Він реагує 

«досить сухо і невиразно: «Скільки років разом працювали. І ось, на 
тобі... Ну, що ти поробиш?». | 

Причини такої поведінки в трагічний момент життя Довженко по- 
яанює великою заглибленістю вченого у найскладніші досліди, заполо- 
неністю впертою, наполегливою думкою. Увага Мічуріна була скон- 
центрована "на предметі дослідження з такою силою, що «смерть 

дружини вразила його не зразу: поволі вповзала туга в суворе старче 
серце, осідала в ньому й гнітила його вночі в самотині». Попереднє 

зауваження письменника про глибину внутрішнього потрясіння Мічурі- 

196



на від втрати дружини («Він гірко й страшно ридав самотою») прояс- 
нює справжній смисл епітета «суворе» стосовно до серця вченого: 
йдеться ще про егоїзм і зчерствілість душі, а про велику творчу при- 
страсть, яка відбирає не лише зір і слух, а всі п'ять почуттів, полонить 
усю духовну й фізичну природу. 

Щоб судити про пристрасть людини, говорив Стендаль, треба зна- 
ти ціну, котру мають в очах цієї людині ті речі, які приносить вона в 
жертву своїй пристрасті. Мічурін жертвував найдорожчим. Чи саме 
так прощався він із подругою свого життя і чи насправді він був та- 
ким? «Напевне не такий, -- міркував Довженко в щоденнику. - - Я від- 
кинув майже всю суму невеликих приватних побутових правд, пряму- 
ючи до єдиної головної правди сієї Людини» (У, 201). Такою головною 
правдою Мічуріна була жага змінити природу. 

Сам процес творчого пошуку Мічуріна зображений у кіноповісті, 
як сутичка, герць, двобій, причому Довженка цікавить не голий факт 
двобою ліодини з природою, а викликана ним емоціональна атмосфера. 
Мічурін відчуває творчі сили, неосяжні можливості, закладені в при- 
роді. Проте збагнути їх одразу, виявити й примусити служити людині 
йому часом «бракує прозорливості». І тоді виникають сумніви, відчут- 
тя невдоволення тим, що вчора здавалось істинним. 

«--..Сащо, запиши: дикий мигдаль з персиком не схрещу- 
ється. 

-- ОлександраВасилівнна. Я це записую вже п'ять 
років. 

-- Мічурін. Ще раз запиши: дикий мигдаль з персиком 
не схрещується. Пошукаємо обхідних шляхів. Хто ж винний 
тут: я чи персик? Звичайно, я. Не вистачає майстерності спо- 
стереження». 

Емоційно-напруженому станові відповідає й інтонація діалога. 
Спокійно-розмовна фраза майже відсутня. У кожній репліці Мічуріна 
пульсує неприхована роздратованість «суєтою дрібниць» і породжені 
цим докори, вимоги, наказовий тон. 

«- Олександра Василівна. От бачиш, я ж каза- 
ла тобі... 

-- Мічурін. Тільки, будь ласка, без зауважень. 
-- Олександра Василівна. Які зауваження? Я ні- 

чого не сказала, господи! 
-- Мічурін. Почекай. Я кажу, вони знову вимерзли. 

Значить, цілком допустимо, що мені дуже важко. Зрозуміла?» 
Емоціональна, контрастна, надзвичайно динамічна інтонація -- 

чи не найголовніший у повісті засіб розкриття внутрішнього світу ге- 

роя. Мічурін показаний у хвилини найглибшого зосередження думки. 

А стан зосередженості, як свідчать психологи, має досить характерний 

зовнішній вираз: послаблення або й повну відсутність рухів, вкрай на- 

пружену міміку тощо. Отже, психологічно й художньо цілком виправ- 

дано, що в творі, де об'єктом зображення є сильний тривалий душев- 

ний запал, палітра зовнішньої експресії надзвичайно обмежена. 
Поодинокі ремарки щодо видимої мови почуттів іноді зустрічаються 
(«Мічурін нахилився над молодою рослиною, замислений і сумний, 
наче лікар інад хворою дитиною»), проте до основних засобів виявлен- 

ня «діалектики душі» віднести їх не можна. 
Окрім внутрішніх, суб'єктивних чинників творчої муки Мічуріна, 

пов'язаних із складністю прониюнення у таємниці природи, були, певна 

річ, і об'єктивні: діяльність вченого почалася за тих часів, коли нею, 
по суті, ніхто не цікавився. І хоча, як зазначає Довженко, Мічурін був 

7 Українське літературознавство, вип. 12 97



байдужий до слави, невизнання та заперечення все ж жорстоко гніти- 
ли його. Відчуття ясності й сили думки («1 раптом він цілком ясно від- 
чув себе на земній кулі..») стикалося з обмеженістю оточення, і Мічу- 
ріна часто «опановував напад гнітючої туги й неперевершеної гіркоти». 

Проникаючи в почуттєву атмосферу життя Мічуріна, О. Довженко 
досягає тонкої пластичності зображення творчого процесу, коли саме 
страждання виростає в щастя. 

У пристрасті, як і в першому-ліпшому вияві людської особистості, 
чимало суб'єктивного, що залежить від характеру, темпераменту лю- 
дини. У щоденниковому записі про Мічуріна Довженко наголошує ча 
величі цієї людини і слово «людина» пише з великої літери, а в на- 
ступному реченні зазначає: «Трудний і складний чоловік» (У, 201). Ці 
риси характеру уточнює і пояснює у кіноповісті сам Мічурін. 

«Знаю. Гордощі вас заїли, от що. Зарозумілість, незгодливість!»-- 
дорікає вченому козловський справник. -- «Я не гордий, я зосередже- 
ний», -- спокійно звучить у відповідь. -- «Який ви злий. Я ніколи не 
думав, що єднання з природою зробило вас таким жорстоким», -- ди- 
вується «аматор канонів природи» Карнашов. І чує саркастичне, викри- 
вальне заперечення: «Не єднання, а боротьба з чужоучками і аматора- 
ми, подібними до вас». Не згоден Мічурін із Карнашовим і в тому, що 
останній називає його основний емоціональний тон гнівом: «Не забу- 
вайте, що, крім гніву, існує ще священна непримиренність. А її у мене, 
слава богу». 

Чи варто доводити, що в подібних словесних двобоях Довженко 
на боці Мічуріна. Він схиляється перед благородством його високої 
цілі і, «почуваючи в ньому себе», глибоко усвідомлює, що всі вчинки 
та характер стосунків вченого з оточенням зумовлені, з одного боку, 
його одержимістю, зосередженістю помислів і спрямованістю їх до од- 
ної мети, з другого, -- складною вдачею. 

В кінці кіноповісті, ніби забувши про обіцяний нейтралітет, Дов- 
женко намагається витлумачити складність натури Мічуріна. Виника- 
ють відомі ліричні коментарі до поведінки і вчинків дослідника, які, 
мовби із середини, висвітлюють їх природу: «Природа не дала йому 
спокою велетня дуба», довгі роки переслідувала його ясність мети, «ве- 
лич тріумфу перемоги, завбаченої його генієм, краяла душу своєю 
майже казковою віддаленістю». «Він пізно спив з терпкої чаші визнан- 
ня», -- шукає Довженко пояснення осмути, відособленості Мічуріна 
навіть у годину всенародного вшанування його таланту. Довготрива- 
лість боротьби «перемог з помилками» знаходить свій яскравий, зри- 
мий, відчутно переконливий вираз у визнанні Мічуріна, яке лише раз 
пролунало в кіноповісті, коли вчений побачив свою юну зміну: «Я щас- 
ливий». 

Відкинувши геть «невеликі приватні побутові правди», Олександр 
Довженко зосереджує головну увагу на тому, що найближче стоїть до 
«ядра особистості», -- на великій і високій пристрасті натури Мічурі- 
на, котра визначила характер цієї ліодини, спосіб її жінття та творчос- 
ті. Пристрасть, як найбільш правдивий вияв людської особистості, зав- 
жди привертала  Довженка-художника і Довженка-мислителя. «В 
мистецтві, як у минулому, так і на нескінченні часи майбутні, голов- 
ним був і залишиться духовний світ людей, їхні пристрасті», -- зазна- 
чав він (ІМ, 131). Своєю творчістю та публіцистичними статтями 
Довженко виступив на захист людських почуттів, відстоював право на 
художнє відтворення їх, бо ж «без трепету людських почуттів» мертвим 
буде твір, а «там, де немає боротьби людських пристрастей, немає мис- 
тецтва» (ТУ, 263). 

98



Довженко був глибоко переконаний, що природною основою літе- 
ратури є «узагальнені почуття», а засилля раціо, думки, голої тенден- 
ції збіднює її можливості, робить «жалюгідною, убогою». Це положен- 
ня не слід розуміти як таке, в котрім применшується роль ідей, думки. 
деться про мистецьке вираження (її, про її художню мову, яка форму- 

ється із «мови почуття», про пошуки оннтезу мислі й почуття, про 
«осердечення» мислячої людини, «щоб вона (думка. -- Н. Ш.), неначе 
диск дискобола, летіла далеко і точно, а не як випадково кинута цег- 
лина!» (ПУ, 260). 

У щоденнику, записних книжках, у статтях та виступах О. Дов- 
женка повсякчас ннуртує органічна потреба найповніше «викласти 
душу» свою і свого сучасника, потреба знайти художній еквівалент 
правди життя. Думка, самобутній народний розум були, як слушно за- 
уважує Л, Новиченко, предметом постійного Довженкового досліджен- 

ня та звеличення. 
Естетичне почуття Довженка наскрізь творче. Йому годі закинути 

вузько емоціональний погляд на мистецтво. Ідеалом Довженка було ми- 
стецтво, що доростає до тих «категорій мислення, котрі змикаються з 
вершинами людської мислі», Саме у відсутності «персонального, ціл- 
ком особистого і неповторного мислення» (М, 193), у байдужості до 
глибоких роздумів і вбачав він причину сірості, безкрилості, неїнтелі- 
гентності багатьох кінофільмів. «Митець думає не лише розумом, але 
й серцем», -- занотовує Довженко в записній книжці ЗІ липня 1956 р. 
(У, 192). Думати серцем, прислухатися до голосу серця означало пиц- 
сати тільки правду -- правду свого сучасника. Досягти ж цього без 

знання «душевної організації», без проникнення в інтелект людей, без 

зображення «краси взаємовідносин» аж ніякине можна. 
О. Довженко приєднується до думки Костянтина Ушинського про 

те, що істинність людини ні в чому іншому так не розкривається, як у 

її почуваннях, і що лише почуття наші інас самих нам розкривають". 

Тож зрозуміло, чому художника так обурювали байдужість, нігілізм 
певної частини митців щодо духовного світу людини, прикро вражали 
у фільмах -- та й не лише у фільмах -- «хамство, недорозвиненість 
людських відносин» (У, 345). 

Вважаючи почуття у всій їх розмаїтості проявів найбільшою дос- 
товірністю буття людини, Довженко з болем говорив про вилучення 

багатьма товаришами по зброї із своєї палітри глибоких душевних 
страждань і ніжності, від чого збіднюються серця сучасників. Він на- 

голошував на збагаченні арсеналу художнього зображення щирістю, 
людяністю і, ніби застерігаючи письменників від культу емоцій та не- 

уваги до розуму, нагадував про «міру речей у мистецтві, нижче якої 

творецьне повинен спускатися» (ГУ, 198). 
«Яким великим серцем треба володіти., щоб змалювати нащадкам 

увостаннє велику картину минулого рідної землі!» -- вигукує Довжен- 

ко, працююючи над «Поемою про море» (У, 137). В цих словах, мов 

у краплі води, відбився творчий принцип Довженка зображати суспіль- 

ство через людську душу в усіх її складностях і суперечностях. А звід- 

си -- і вимога високої «душевної номенклатури» митця. 
Характерна в цьому плані розмова Аристархова з драматургом, 

котрий засмучений відсутністю конфліктів на будові. Начальник будів- 
ництва з неприхованою іронією зауважує: «На жаль, у нас їх нема в 
художньому, так би мовити, смислі. Наша область -- інженерія... А вам 

«К. Ушинский. Собрание сочинений, т. ЇХ. М. Изд-во АПН РСФСР, 1950, 
стор. 117. 

7 99



потрібні почуття... Потрібні вам не тільки героїзм, ентузіазм, подолан- 
ня труднощів, а й душевні пристрасті... Захоплення!..» - - «Ні... Тобто 
так, звичайно», -- невпевнено погоджується літератор. -- «Вам потрібні 
ще й людські страждання, - продовжує Арнстархов свою думку про 
сутність мистецтва.-- А в нас які страждання? Від чого? Хіба що від 
безтолковості зношеного транспорту, несвоєчасної подачі будівельних 
матеріалів». Та зненацька тон начальника будови змінюється. Немов 
боячись, що драматург не вловить підтекст його іронії, він вказує йому 
чна точку зіткнення людських пристрастей: «Але ж усе це--не те. Ви 
погляньте на людей-- як виросли!» «Поетичний інженер», як атестує 
Аристархова Довженко, розуміє, що для справжнього твору об'єктивно 
існуючих зіткнень, колізій замало. Його «пригнічує якась невідступна 
думка». ГІ раптом майнуло: «Душа художника хвилює... Душа! Тобто 
талант і любов!..» Далі Довженко в бурхливій зливі риторичних запи- 
тань начальника будови висловлює думку про велике значення у ху- 
дожній творчості суб'єктивно-перетворюючого начала, про визначальну 
роль пафосу художника, про його емоціональну чуттєвість: «Що ви 
любите? Без чого ви не "можете жити? За що ви готові йти щоденно 
на подвиги, жертви, страждання?.. Назвіть мені найголовнішу вашу 
особисту творчу пристрасть, без вогню якої світ провалиться в бе- 
зодню?» 

Чуйний до краси рідної землі, великий знавець душі народної, 
Довженко усвідомлює, що при всій величі процесу творення в ньому 
«пафос і драма йтимуть в обнімку» і художньо відтворити його можна 
буде лише єна граничній силі боротьби старого і нового» (М, 133). 
Звідси й витоки всіх зовнішніх і внутрішніх реалій «Поеми про море». 
Вчинки і роздуми персонажів, предмети та явища виявляються при- 
четниками до загальної системи суспільних відносин, крізь яку про- 
свічується нова краса, у ставленні до котрої і розкриваються всі ха- 
рактери. При цьому автора цікавлять не просто «готовність відповідати 
моменту» і не просто трудовий героїзм та наслідки діянь людей, не 
сам факт упередженості до моря з боку окремих людей, а те, 
що лежить у підгрунті цього зовнішнього вняву людської індивіду- 
альності, -- та емоціональна активність, яка має силу і глибину при- 
страсті. 

Торкнемося образу Кравчини. Його сила і привабливість-- у люд- 
ській високості, в чарівності його світу, красі й незборимості творчої 
пристрасті. Однак Кравчина-- не епохальний загальник, не символ 
добропорядності, а жива, багатогранна, духовно індивідуалізовачна осо- 
бистість зі своїми, лише їй притаманними рисами. Довженко досягає 
цього, передусім, тонким поетичним аналізом динаміки емоціонального 
стану героя. Кравчина належить до тих героїв «Поеми», які сприйма- 
ють море і породжену ним красу з хвилюванням, із захопленням. Бу- 
дова зачаровує його не стільки своїм кінцевим результатом («...пере- 
криємо Дніпро і до побачення»), скільки "можливістю задовольнити 
свою органічну потребу творця. З цього боку надзвичайно характерною 
є зворушлива картина забудови села, на передньому плані якої Крав- 
чина «в самих лише трусах і майці, розмашисто орудуючи сокирою і 
виспівуючи сам всіма голосами від баса до сопрано, творить... 
свою хату». 

В етичній пристрасті Кравчини, в його трудовому ентузіазмі 
знаходить свій вияв новий емоціональний тонус народу, який здійснив 
найвеличнішу в світі революцію і тепер вершить велику комуністичну 
справу, як свою власну, кревну, «і віддається їй всіма своїми пристрас- 
тями, всіма кращими помислами» (ШІ, 411). 

100



Ворог «благополучизму», знавець народної душі, Довженко усві- 
домлював, що емоціональний тонус народу навіть у момент легендар- 
ного напруження сил не може бути однотонним, бо ще є в житті бага- 
то «плям», які болісною тугою світяться в очах Кравчини і призводять 
його до «нестриманості, яка проявляється в крайнім обуренні» (ПІ, 
411). Кравчині, активному будівникові найгуманнішого в світі суспіль- 
ства, болять «різні запитання, короткі і сильні, як постріли»: «ОЙ! 
Слухайте.. Ну, добре, хай-- плями! Хай вже там перелізли з феода- 
лізму в капіталізм, з капіталізму в соціалізм, -- чорт з ними. Але невже 

ї далі полізуть?.. З нами... Га-а? В комунізм?» 
У такі хвилини критичної активності Кравчини художіньо реалізу- 

ються довженківське болюче питання і відповідь на нього: «Пощо опи- 
сую недоліки Й страждаання.., і плачу, й лаюся, для чого і во ім'я 
чого? Во ім'я любові. Во ім'я правди і слави народу мого...» (М, 177). 

Наслідком глибокого проникнення Довженка у нанунко та почуття 
героїв є поданий ним високомистецький портрет сучасника-творця, вої- 
на, художника. Виконаний він із знанням і розумінням найтонших ню- 
ансів душі, всіх регістрів людської свідомссті. Довженко не вилучив із 
своєї палітри жодного відтінку людської психіки. Йому чужа була по- 
ширена свого часу «трагедієбоязінь», і він у відпсвідь на поширені тоді 
доктринерські твердження, ніби у мистецтві соціалістичного реалізму 
тратедія немислима, неможлива і непотрібна, бо, мовляв, у радянській 
дійсності трагічне не має під собою грунту, з твердим переконанням 
заявляв, «що страждання буде з нами завжди, доки житиме людина 
на землі, доки вона буде радіти, кохати, творити» (ТУ, 265). Відстою- 
ючи художню та життєву достовірність, виступаючи проти підміни тра- 
гічного чимось на кшталт подолання труднощів, Довженко говорив на 
другому з'їзді письменників, що зникнуть лише соціальні причини 
страждань, «сила ж страждань завжди визначається не стільки гнітом 
зовнішніх обставин, скільки глибиною потрясіння» (ТУ, 265). Цим 
пояснюється творчий інтерес Довженка до людських пристрастей. 

Своєю лебединою піснею - «Поемою про море» -- Олександр Дов- 
женко ще раз нагадав давню, але вічно живу істину, що без пристрас- 
тей немає не тільки великий поетів і великих полководців, а й людини 
взагалі, і тим самим заперечив поширену в мистецтві раціоналістичну 
тенденцію в зебраженні дійсності: «Спочатку епоха, події, а потім уже, 
коли все усталиться, -- пристрасні зображення» (ТУ, 187). 

Образи Мічуріна, Кравчини, Зарудного, а також Орлюка в «Повісті 
полум'яних літ» свідчать про великі можливості естетичного освоєння 

діалектики людських пристрастей. Про кожного з цих героїв можна 
сказати словами самого Довженка: «Людина великої міри, великої 
етичної пристрасті». Проте жоден з іних не був рабом своєї пристрасті, 
а людиною дуже й дуже гармонійною, «суттєва сила» якої, просвітле- 
на вогнем палкого розуму, вимагала активного втручання в життя, 

втілювалася у ділах і подвигах. 
Показуючи в «Повісті полум'яних літ» Івана Орлюка в хвили. ай 

«клятвенного часу», в момент надзвичайного напруження всіх сил 1 
почуттів, Довженко не малює навколо "нього німб холодного сяяння 
слави, бо війна -- це теж життя, де від високої емоціональної напруги 
не згоряє "все людське, а, навпаки, гранується, відточується гострога 
чутливості до сенсу буття і до свого місця в ньому. 

Орлюк, за характеристикою Довженка, - «міцний і пристрасний 
солдат», а пристрасть-- то єдність емоціональних і вольових моментіз, 
причому в сильних натур вольове устремління переважає над хвилин- 
ними почуваннями. Тож за логікою почуттів цілком природно, що муж- 

101



ній Орлюк, виходячи на герць із ворогом, боячись ---не боявся, не під- 
давався страхові і, як він сам зізнається, «крім роздратування й злості, 
нічого не відчував». 

Досліджуючи складну динаміку різноманітних за змістом і фор- 
мою вняву емоціональних станів, обумовлених єдиною патріотичною 
спрямованістю радянських людей, Довженко писав у цьому творі всю 
правду про війну, писав «без страху, красиву й достойну, без ложних 
слизьких і підлих прикрас, угодництва» (І, 208). 

Увага Довженка до складної і багатої гами почуттів людини, охоп- 
леної високою пристрастю, сприяє поліфонічності образу, розкриває 
лушевне багатство персонажів, робить художньо переконливою довжен- 
ківську концепцію, що «любов до Батьківщини повннна бути саме лю- 
бов'ю до Батьківщини, а не ідеєю Батьківщини. Любов до народу -- 
це служіння народові, а не ідея служіння» (ТМ, 205). 



ПУБАТКАЩІЇ . 

В. Г. ПІНЧУК 

Етістолярна спадщина 

Дніпрової Чайки 

Не може буть того, щоб на кривавий подвиг не глянула 
Нова Зоря, не вивела і Сонце за собою! 

(Дніпрова Чайка) 

С еред українських демократичних письменників кінця ХІХ--початку ХХ ст. 
помітне місце займає Дніпрова Чайка (літературний псевдонім Людмили Олексіївни 
Василевської, дівоче прізвище -- Березіна, 1861--1927 рр.). Творчість письменниці ві- 
діграла позитивну роль в українському історико-літературному процесі на грані двох 
століть: вона сприяла зміцненню реалістичного, демократичного напрямку, збагатила 
скарбницю художньої літератури дожовтневого періоду (особливо поезіями! в прозі -- 
«Морськими малюнками»). 

Дніпрова Чайка не стояла осторонь і від громадського життя. Вона була разом 

з тими, хто своїм словом «організовував людську волю» на мурування «храму величі, 

щастя й краси»!, ішов у бурхливому потоці прогресивної демократичної літератури: 
Письменниця співала «про волю, гнів і кохання, Й довгу борню». І хоч не могла 

зрівнятись талантом з. І. Франком чи Лесею Українкою, все ж у міру своїх сил 
боролась за кращу долю свого народу, за розвиток його національної культури, літе- 
ратури й мови. Її творчість є своєрідним і по-своєму оригінальним явищем в історії 

української літератури і, безумовно, заслуговує на глибше вивчення й ширшу попу- 

ляризацію. 

ж 

Цікавою є епістолярна спадщина (письменниці. У листуванні Дніпрової Чайки 
розкривається процес фесрмування її світогляду і творчого методу, з нього постає 

перед нами її духовне життя. 

Листи -- частира життя людини, а листи, писані в літературних і мистецьких 
справах, -- це частина історії літератури, мистецтва. Про значення листування пись- 
менників писав Іван Франко до А. Кримського в березні 1894 р.: «Взагалі звертаю 
Вашу увагу на те, що таким листам, особливо кореспонденціям наших письменників, 

я даю першенство перед усякими іншими матеріалами. Листи навіть невеличких 
писателів можуть мати значення для історії літератури і суспільності, а щодо укра- 

їнських писателів, як знаєте, тисячі обставин причиняються, щоб життя і розвій їх 

прислонити тайною. ль- 
Відси йдуть усякі теорії про сякі чи такі на них впливи, теорії, котрих, зви- 

чайно, не треба б, якби ми знали дійсно, на чім образувався, з ким зносився і як 
розвивався даний писатель. От тим-то я думаю, що кожне зернятко фактичної ін- 

формації в таких справах посуває вивчення нашої літератури наперед»?. 

Дніпрова Чайка листувалася з багатьма літературними й громадськими діяча- 

ми -- М. Коцюбинським, І. Франком, М. Лисенком, А. Кримським, М. Заньковецькою, 

і Дніпрова Чайка, Твори. Харків, «Рух», 1931, стор. 285. 
| и о анко. Твори в они томах, т. ХХ. К., Держлітвидав, 1956, стор. 508. 

103



Оленою Пчілкою, М. Чернявським, Ганною Барвінок, О. Коваленком, О. Русовим, 

М. Горьким та ін. а також із редакціями журналів та газет «Літературно-науковий 

вісник», «Киевская старина», «Дзвінок», «Зоря», «Світло», «Правда», «Багаття», Але 

й досі не всі листи її зібрані. 

Нам вдалося виявити в архівах 40 листів, які ніколи не публікувались. Вони 
дають цінний матеріал для характеристики багатьох явищ тогочасної дійсності, для 

розуміння літературно-естетичних, суспільно-політичних 1 етичних поглядів письмен- 
ниці, допомагають дослідити її творчу спадщину: Основна кількість їх припадає на 
початок ХХ ст. 

З останніх років життя Дніпрової Чайки зберігся лише один лист (без дати) 
до А. Кримського, написаний, мабуть, 1927 року. В ньому вона вітала «неодмінного» 
наукового секретаря Академії наук УРСР: «Щасти Вам, боже, і надалі керувати розу- 
мом України -- Академією. Нехай живе Україна!!! З високою повагою, Людмила Ва- 
силевська»?. 

Багато цінних і цікавих думок про літературу і її призначення; про роль митця 
в суспільному житті знаходимо в листах до Ганни Барвінок, редакцій ЛНВ, «Дзвін- 
ка», «Киевской старинь» та ін. Редакторові дитячого журналу «Дзвінок» В. Шухе- 
вичу 20 листопада 1893 р. вона писала, що сумує з приводу смерті Л. Глібова, який 
багато написав творів для дітей. «Дуже-дуже мені шкода, що моя давня думка по- 

їхати у Чернігів і там побачити любого дідуся Кенира розійшлася і цього літа 
туманом та ще й навіки!.. Діти пристають: мамо, а хто.ж нам тепер жарти та ба- 
єчки писатиме, що нема дідуся Кенира? Дуже сумує дітвора, бо саме тепер розсма- 
кували, почали вчитись читати тощо». 

Письменниця раділа, що її «кумедні казки» прийшлися дітям до смаку. «Але 

що мені робити з тими, котрі не можна дати дітям до рук» У мене є таких щось 

з 7--8»,-- писала вона (дата невідома) редакторові «Дзвінка». І тут же повідомляла: 
«Тепер посилаю Вам невеличку весняночку: легкість сюжету і ритма узята мною з 

живих наблюденій над моїми дітьми: це те, що найкраще западає їм у пам'ять і 

весело підспівується, як навіть раз прочитаєш». 

З листів Дніпрової Чайки довідуємось і про її погляди на художню творчість. 
Тому ж В. Шухевичу вона висловила думку, що письменник мусить писати тільки 

правду, якою б ця правда не була: «Писати іноді дуже хочеться, але писати навпаки 
серця не можу, а писати те, чим серце повне -- та чур йому/!»б. 

Про виняткову скромність (що не раз підкреслювали її друзі в своїх спогадах) 
письменниці свідчить її лист від 28 листопада 1900 р. до одного з співредакторів 
«Киевской старинь», «І хоч у Літературно-Науковому Віснику і розкрито мого псев- 

доніма -- це зроблено без мого відома і страшенно мене образило. І вже раз той 

псевдонім розкритий, хоча й проти моєї волі, нехай буде так, але ставити себе на 

полицю або ж на божницю мені все ж не хочеться: нема за що. Вважаю свою діяль- 

ність на літ. полі за мікроскопічно малу і не варту, пильно оберігала свого псевдо- 
німа до останку»"?. | 

Подібні думки знаходимо і в листі до редактора журналу «Дзвінок». «Дуже 

мені приємно читати Ваш ласкавий лист, але, вибачайте, все у мене вовча думка: 

боюся впевне вірити Вашим похвалам і все одношу їх цілком до Вашої делікатності 

і любезності, бо сама я дуже незадоволена тим, що пишу. Через те ж то я і боюся 

і фотографію свою показувати, щоб, знаєте, не попасти у «Галерею знаменитостей»? 
Дніпрова Чайка була письменницею-громадянкою, патріоткою, яка вірила в світ- 

ле майбутнє свого народу і вважала Галичину невіддільною частиною України. До 

з Відділ рукописів ЦНБ УРСР, архів А. Кримського, 1-22755, 
4 Відділ рукописів Інституту літератури їм. Т. Г. Шевченка, архів І. Франка, 

3/1858. 
5 Там же. 
9 Там же. 
? Відділ рукописів Інституту літератури ім. Т. Г. Шевченка, ф. 120, шифр 17-19. 
5 Відділ рукописів Інституту літератури ім. Т. Г. Шевченка, архів І. Фран- 

ка, 3/1858. 

104



редакції «Дзвінка» вона писала: «Ви не знаєте, як несказано прикро сидіти отак і 
не знати, що робиться на світі божому! Про нашу країну я добре знаю, що тут ні- 
якого просвітку, ніякої надії не видно, хотілося б хоч трохи душею одпочити на Га- 
личині, але мало через кордон перелітає та й з того, що з клеймом Д. Ц., рідко 
коли що взнаєш або хоч і взнаєш, то якось віри не діймеш. Шкода і сором, що 
я, українка, і так мало розумію у тому, чим живе, чим дихає, на що надію покладає 
наша закордонна сестра -- Галичина»?, 

Близька приятелька М. Заньковецької, Олени Пчілки, Лесі Українки, М. Коцю- 
бинського, М. Горького, людина неабиякого таланту і великої душі, Дніпрова Чайка 
вважалась «своєю» і в сім'ї Лисенків, бо, як говорив композитор, «сіяла чесні думи, 

щирі, молодії». 

Диіпрова Чайка дуже любила музику. «Гру Лисенка слухала вона з якоюсь 

побожною увагою і великі темні очі її світились раюванням»'?, -- згадує одна близька 

знайома сім'ї композитора. М. В. Лисенкові письменниця присвятила поезію в прозі 
«Кобза». На її лібретто композитор створив відомі дитячі опери «Коза-дереза», «Зима 

і Весна», «Пан Коцький», «Відьма» Йому належать і романси на слова Дніпрової 

Чайки «Я вірю в красу», «Хіба тільки рожам цвісти», «Єрихонська рожа», «А вже 
весна», «Нумо, нумо збираймося», З її голосу М. В. Лисенко записав немало й на- 
родних пісень. «Співає наша Дніпрова Чайка, як справжній соловейко, вона передає 

не тільки форму, а й душу пісні»!?, -- говорив він. 

У статті «Фольклористична спадщина Миколи Лисенка» Климент Квітка писав: 
«Покійна письменниця (Дніпрова Чайка. -- В. П.) співала багато пісень і М. Лисеп- 

кові і А. Грабенкові (Конощенкові). Всі пісні у надрукованих збірниках обох на- 

званих записувачів з примітками «с. Королівка Сквирського пов.» (Київська область. 

--В.П.) і «Збур'ївка (на Таврії) списані з її голосу. Дещо зосталося у М. Лисенка 

в рукописі», 

Дніпрова Чайка й сама записувала народні пісні і нерідко посилала їх М. Ли- 

сенкові. Так, в одному листі (не датований) вона вислала 8 пісень, дописавши в 

кінці пісні «Ой, уже ж тую та дівчиноньку» такі слова: 

«Усі пісні з Збур'ївки. Слів до пісень 1) «Пропив воли, пропив вози», 2) «Кохав 

мене батько», 3) колядки - - «Над Исусом Спасителем» не можу знайти, бо сама не 

живу в Збур'ївці, а без мене не можуть знайти, бо і тих дівчат нема, од яких я 

чула. Слова до пісні «На городі калина, там дівчина ходила» можете дістати у 

А. М. Грабенка (Конощенка. -- В. П.) -- его жінка знає. Будьте здорові! Поспішаю, 

через те й не пишу окроме»'3, 

Зібраний письменницею етнографічний матеріал, зокрема народні пісні, є гідним 

внеском у розвиток української фольклористики", 

Дніпрова Чайка дуже шанувала Михайла Коцюбинського. Листування між 

ними -- це взаємні самозвіти, повні щирості та одвертості, гуманності, високої на- 

9 Відділ рукописів Інституту літератури ім. Т. Г. Шевченка, архів І. Фран- 

ка, 3/1858. и 
Ла С. Русова. Дніпрова Чайка (Людмила Березіна-Василевська). -- «Нова хата», 

1931, річник МІЇ, ч. 10. 
й О. Лисенко. М.В. Лисенко. Спогади сина. К., «Мистецтво», 1966, стор. 281. 

і2 Збірник музею діячів науки та мистецтва України, т. І, К., 1930, стор. 18. 
із Відділ рукописів Інституту мистецтвознавства, фольклору та етнографії АН 

УРСР ім. М. Рильського, Ф | 5 

м Збиранням фольклорних матеріалів Дніпрова Чайка займалась все своє сві- 

доме життя. У 1884 р. на МІ археологічний з'їзд в Одесу, вона привезла три зошити 

записаних нею пісень. На жаль, вдалося розшукати лише | зошит (30 пісень) -- 

«Українські пісні, що співають у Дніпровському уїзді Тавричеської губернії. Зібрала 

Л. Березіна». Він знаходиться в Одеській бібліотеці ім. М. Горького (Відділ рукопи- 

сів, ф. 28 (Комарова М. Ф.), картон М» 29, од. зб. 508). З голосу Дніпрової Чайки 

записав чимало пісень А. М. Конощенко. Частину з них він видрукував (з нотами) 

1902 (16 пісень) і 1904 (24 пісні) роках. В його архіві нами виявлено рукописний 

збірник «Сорок пісень із шпаргалів А. М. Конощенка. Херсон, року божого 1898», де 

є 15 пісень, записаних з уст Дніпрової Чайки (на голос не покладені і не друковані). 

105 



строєності почуттів, це ідейне та емоційне спілкування письменників, які поважали 
один одного. Нам вдалося виявити 8 листів Дніпрової Чайки до М. Коцюбинського. 

З них видно, що вона високо цінила його письменницький талант, його велику лдя- 
ність: «Як мені хотілося на ці свята полинути у Чернігів, де живуть найлюбіші для 

мене люде... да хоч трохи ожити душею» 3. 

У мистецьких і суспільних поглядах Дніпрова Чайка намагалася орієнтуватися 
на М. Коцюбинського, Вона завжди радилася з ним, знаходила духовну єдність і 

підтримку. Після заборони «Літературно-наукового вісника» Дніпрова Чайка однією 

з перших серед демократичної інтелігенції Херсона підняла клопотання про створення 
нового літературного органу і просила редакції журналу «Степ» та газети «Юг» 

підтримати це клопотання. Про це писала і М. Коцюбинському. «А друге ще ось що: 
як заборонили Літ. Наук. Вісник, то оце нам так і оставатись без'свого органу?»!?. 

Письменницю глибоко хвилювала доля української культури і літератури. В од- 
ному з листів до М. Коцюбинського вона писала: «Хоч і бачиш людей, та все чужого 

стану, хоч і пашить од їх життям, та не нашим, а нашого, до душі проникающого -- 
нічого нема тут (у Херсоні. -- В. П.). Часом не знаєш, чи живеш, чи, це тобі ввижа- 

ється тяжка мара? Ні голосу, ні вісточки нізвідки... А скажіть мені лучче, як розу- 
міти вірш Сивенького про патріотів на печі? Чи єсть це справді живе з'явище, чи 

це тільки «надгробное рьданиес» і над другими і над самим собою? Чи може Сивень- 

кий справді чує в собі воскреслу силу і він сам 

Розуміє в ту мить, 
Що може він мертвих живити, 
Що може він чудо творить. 

Якби то дав Бог! 

Ну, бувайте здорові! Ваша Л. Василевська»"". 

Напередодні революції 1905 р. зв'язки Дніпрової Чайки з М. Коцюбинським 

стають ще тіснішими. 29 квітня 1901 р. вона писала йому: «Дуже рада послужити 
чим можу»!8, В інших листах читаємо: «А мені б дуже хотілося бути ближче до Вас»; 

«Дуже рада назвати себе Вашою приятелькою». 

У спілкуванні з М. Коцюбинським міцнів і поглиблювався демократичний сві- 
тогляд письменниці. Вона глибше розуміла суспільно-політичні події, позитивно 

ставилась до визвольного революційного руху народних мас і у своїй творчості ствер- 

джувала естетичні принципи, проголошені передовими письменниками в ІІ половині 

ХІХ ст. та розвинені М. Коцюбинським на початку ХХ ст. 

Письменниця дорожила дружбою з М. Коцюбинським і в одному з листів до 
нього писала: «Чи я Вам дякувала за Вашу любу присилку -- книжечку? Якщо ні 

(не пам'ятаю), то ще раз щиро подякую, а ще на придачу скажу от що: Чом Ви, 

маючи таку чудову мову, такий симпатичний погляд на оточуючий світ, маючи більш 
мого усяких стріч і пригод (бо чоловік завше більше має їх, ніж жінка) -- чом Ви, 

кажу, маючи цей скарб, ховаєте його у землю?»'?. 

М. Коцюбинський також уважно ставився до творчості Дніпрової Чайки. Про 

це можна судити з того, як він читав листи і твори письменниці. На рукописі її 

поезії «Як темно знов, як сумно знов» М. Коцюбинський синім олівцем підкреслив 

такі рядки: є 
«..Одна... в темряві... без мети... 
Розбита лампа вже не сяє... 
Одне лиш треба -- йти та йти, 
Поки доплентаєш до краю..- 
Та все іти! Та тільки йти..» 

Мого помітки знаходимо і на полях інших поезій. 

15 Чернігівський державний літературно-меморіальний музей М. Коцюбинського, 
інв. М» 112, А-1561. 

І6 Там же, А-1558. 
7 Там же, А-1561. 
ІВ Там же, А-1562. 
19 Там же. 

106



Особливо високо цінив М. Коцюбинський поезії в прозі Дніпрової Чайки, які 
відзначаються мовним багатством, оригінальним стилем |і свідчать про справжній 
поетичний талант письменниці. Він подарував їй збірку оповідань «Дорогою ціного», 
видану 1902 р. в Києві, і на обкладинці зробив такий напис: «Високошановній і та- 
лановитій авторці «Морських малюнків» -- Людмилі Олексіївні Василевській щиро- 
прихильний автор». У листі-відповіді Дніпрова Чайка писала: «За книжечку дуже 
дякую, вона мені ще з одного боку освітила Вашу фігуру»??. 

Підтримувала Дніпрова Чайка дружні стосунки і з Буревісником революції -- 
Максимом Горьким, листувалася з ним. У листі від 20 грудня 1899 р. адресованому 
редактору «Літературно-наукового вісника», вона назвала Горького «скарбом... сві- 
жим, оригінальним і могутнім талантом», що має сміливість сказати «таку гірку 
правду». І повідомляла: «Не посилаю нічого готового, бо ще треба добути од нього 
(Горького. -- В. П.) дозвіл.. Розіслала я ліссти, шукаючи його»??. Розшукавши Горь- 
кого, щоб одержати від нього особистий дозвіл на переклади, перекладає його твори 
на українську мову, зокрема «Пісню про Буревісника». 

Великий пролетарський письменник високо цінив творчість Дніпрової Чайки, 
особливо поезії в прозі. Горький писав їй: «Я давно познайомився з Вашими віршами 
у прозі. Ви могли б стати окрасою не тільки малоросійської літератури»??. 

До епістолярної спадщини Дніпрової Чайки слід віднести і її лист-послання?з 
«В нове життя», який вона вклала в зошит, де був рукопис лібретто дитячої опери 
«Весна-Красна». У ньому є такі рядки: «Цей мій останній твір присвячую новому 
життю, коли втомлена політичним змістом уява запросить відпочинку. В безодні 

народної фантазії я черпаю цей зміст і мелодію і тільки зв'язую їх, додаючи неба- 
гато». В алегоричних образах грому і блискавиці, сонця і обмитих сліз привітала пись- 
менниця прихід нового дня: «Воскресла заплакана Мати., освячена жертвами, скроп- 
лена кров'ю, слізьми обмита!». 

Аналіз епістолярної спадщини Дніпрової Чайки показує, яку величезну роль 

відіграли М. Коцюбинський і М. Горький у формуванні суспільно-політичних і літе- 

ратурно-естетичних поглядів письменниці. 
Жовтнева революція розбудила пові творчі сили народу, дала міцну ідейну 

наснагу і нашій письменниці. Новими творами ввійшла вона в нове життя. Вітаючи 

Жовтневу революцію, Дніпрова Чайка писала: «Врочисто вітайте воскреслу Владар- 

ку! Будуйте будинок нового життя!»?ї. 

ЛИСТИ ДНІПРОВОЇ ЧАЙКИ ДО М. КОЦЮБИНСЬКОГО 

І5 мая Херсон. 

Отже Ви щирий Михайло Павловичу?, так мене і зрадували своїм листом і 

фотографією, і засоромили. Бачте якби стільки ласки, стільки восторгу мені як літе- 

ратурній одиниці висловив який молоденький безвусий хлопець-- я б не дивувалася, 

а то ж слава тобі господи! Чоловік, батько, громадський діяч, та ще й сам письмен- 
ник! Це вже треба розкладати надвоє: або я й справді якась велика цяця, або Ви 
дивитесь через таку чудовну призму, що Вам усе здається хорошим, хоч би і таке, 

як вце я, Третього, -- себто нещирості, я не допускаю зовсім, пам'ятаючи Ваш голос, 

погляд, усю манеру, всю ту ласку і сердечність, з якою Ви обоє обернулись до мене. 

20 Чернігівський державний літературно-меморіальний музей М. Коцюбинського, 
А-1557. | , ) 

і Відділ рукописів Інституту літератури ім. Т. Г. Шевченка, архів І. Франка, 

3/1620. бог 
2 О, Килимник. Дослухаючись порад Горького. -- У зб. Максимові Горько- 

му, Одеса, «Маяк», 1968. . . 
- 23 Цей лист письменниця писала після 1920 р. В ньому є такі слова: «В 1920 році 

я дала його (твір «Проводи Сніговика». -- В. П) синові Лисенка, Остапові М. Лисен- 
кові, і не знаю, що той твір постигло». 

м Дніпрова Ча й к а. Твори, т. І. Харків, «Рух», 1931, стор. 284. 
25 Дніпрова Чайка іноді помилялась і в листах Михайла Михайловича Коцю- 

бинського називала Михайлом Павловичем. 

107



Ні, Михайло Павловичу, не цяця я, бо минулися ті годи, коли можеш сам себе ухпва- 

лити так, що і землі під собою не чуєш, добре знаю я себе- І найголовніший мій біль 

є те, що у мене нема сили, нема оригінальності, а без цього ні поетичне чуття, ні 
мова, ні форма, ні навіть упорна праця (як у Чайченка) нічого не вдіють, хіба тільки 

оскому наб'ють. От через що більш я і мовчу. От що наганя сум, нагнало на мене, 

читаючи Мирного у Київск. Старине «Морозенко». 

Як таки: Маючи такий великий талант, цей чоловік бабляється з своїм сюжетом 
так наївно-солодко? 

Таюся й я, щоб на кого не нагнати сум своїм писанням і хоч мені не писати і 

не печататись є біль великий, але мушу лучче його терпіти, бо терплю сама тільки, 

не мордуючи других і не скликаючи на свою голову критичного нарікання. 

Таких ласкавих добрих людей, як Ви, небагато ж знайдеться. Треба подавати 
або щось добре справді, щоб воно поворухнуло серце людини, а не то що визвало 
б тільки кисло-солодкий усміх, що, мов, нічого собі, на безриб'ї і рак риба, або 

мовчати, Коли хочете бачити мої теперішні писання, підіть до С. Ф. Русової і по- 
просіть її, щоб вона Вам прочитала. На цю людину я молюся (вірніше, на цих лю- 

дей) і була б дуже рада, щоб і Ви були у неї не чужим чоловіком. Так от підіть 

до неї -- нехай вона що сама вибере, те й покаже Вам. Я їй безгранично довіряюся 

і безмірно її люблю. А Ви тоді мені напишете Ваше враження, але як можна най- 

суворіше, як товариш товаришеві, бо як будете знов захвалювать, то їй-Богу, схо- 

ваюся у куток та й мовчатиму. Напишіть мені, будьте ласка, адреси «Зорі», «Вісни- 

ка...» і інших, а то я тепер ніяких зв'язків не маю, то і адресів не знаю-- може б 
що-небуть і послала. Давно збираюся та ніяк не зберуся. Дуже я рада, що скінчилася 

Ваша мука, бо я й не знала, що Вам так погано приходилося. Якось з звісток наших 
знайомих виходило, неначе б то Вам на Волині добре, от я через це, вважаючи, що 

редакторові багато роботи, а мало часу, ні разочку ні обізвалася, а то було й хотіла. 

Дуже мені було жаль, що не можна Вам було переїхати у Херсон. Після того хотіла 
хоч тим перетягти -- і те не вдалося. Що ж робити? 

Цей рік не пощастило зібрати коло себе добрих людей -- може на тої буде 
краще, а то взагалі у нас тут -- життя! -- таке, що тільки рослині так не встид жити. 

Приїхати цим літом у Чернігів, як мені б дуже хотілося, не можу, а тепер після 

24 мая їду до себе у Королівку, так що адрес он який: Киевск. губ. Сквирск. уезда, 
Корнинский сах. завод, дер. Королевка. 

Людм. Алекс. Вас. А як зберетеся до того часу написати -- пишіть сюди, в. 

Управу»??. 

Шановний добродію! 
Послала я два маленьких оповіданнячка: «Сільський Волтер'янець» та «Чи скви- 

талася?» Не знаю, чи дійшли вони до Вас? Чи придатні? А друге ще ось що: як 

заборонено Літ. Наук. Вісник, то оце нам так і оставатись без свого органа? Ту- 

тешні люде надумалися, щоб разом з кількох місць подати у Главн. Упр. прохания 

о дозвіл видавати журнал чи газету тижневик, 2 тижневик, місячник або що. Хер- 

сонці спинились на першому типові і цими днями засилають своє прохання об цьому 

літ. Наук. Господарському журналі «Степ», а разом з одправкою прохання в тутеш- 

ній газеті «Юг» буде про це повідомлено. Так просимо і других людей з других 

кутків зробити. Воно, бачте, піймав не піймав, а погнатись можна. 

Так що вийде це протестом не одиноким і не колективним, а «просити», сказано, 

«нікому не воспрещаєтся». А тимчасом бувайте здорові та дайте звістку, чи приї- 

няли надіслане, бо я нічого не знаю. 

Вірі Устимівні мій привіт"?. 

Дніпрова Чайка 

26 Чернігівський літературно-меморіальний музей М. Коцюбинського, А-1556. 
2 Там же, А-1558. 

108



ЛИСТ ДО І. ФРАНКА 

ХІИ 
Хе , 48 о 9 ерсон 70 9 

Високоповажний пане Редактор! 
Переглядаючи у Л. Н. Віснику гарні переклади, між іншим з російської мови, 

я не бачу одного імення, що заблисло і щораз дужче розжеврюється у російській 
літературі: Це ймення -- Максим Горький. Такий свіжий, оригінальний, могутній та- 
лант, така сміливість і така гірка правда. (І псевдонім він обрав собі «Гірький»), 
що обминути його не можна, раз можна було містити переклади з Чехова. Я тепер 
так перейнята його чудовими творами, що тільки і можу Вам дати до Вісника, що 
переклади з нього. 

Так от, якщо ще ніхто мене не попередив,-- я радо візьмуся дати хоч коро- 
теньких декілька оповідань, Не посилаю нічого готового, бо ще треба добути од 
нього дозвіл, а це не легко зробити: я живу зовсім «хата з краю», а він десь міс- 
титься і працює, кажуть на хліб, бог його святий знає, де. Розіслала я листи, шука- 
ючи його, а поки що Ви мені дайте звістку, чи приймаєте |Ви мою працю. Власного 
нічого не посилаю, бо сором і гидко дивитись на своє писання, маючи у себе перед 
ючима оттакий скарб?8. 

Дніпрова Чайка 

Адрес мій: Херсон, Греческая, д. Ло 15 (Коцин) 
Людмиле Алексеевне Василевскоїї. 

28 Відділ рукописів Інституту літератури ім. Т. Г. Шевченка, архів І. Франка, 
3/1620.



ЗМІЄТ 

ТЕОРІЯ ЛІТЕРАТУРИ 

М. С. Лисак (Донецьк). В. І. Ленін про природу комічного  . . з 3 
Г. А. Кравець (Харків). Деякі особливості реалізму як творчого методу 

української прози 70-х у ХІХ ст. у світлі ленінських настанов 
з літератури . . о Ко З рос РО В Р 

ІСТОРІЯ ЛІТЕРАТУРИ 

Г. Я. Неділько (Ніжин). «Енеїда» Котляревського і романтивю в українській 
літературі 20--40-х років ХІХ ст. . . пора ПИ 15 

П. М. Ліссвий (Ужгород). Перша зака рпатська газета . . 1 1 1 1 22 
О. И. Коцюба (Ніжин). Опанас Маркович і Олександр Сєров  . 27 
М.Я. Гольберг, Д. М.Кузик (Дрогобич). І. С. Нечуй-Левицький і "Байрон 34 

У М. М.Ільницький (Львів). Фрагмент літературної панорами цоналку ХХ ст. 
"(До питання «І. Франко та М. Яцків») . М рлубуно 19 40 

у М.Л. Бутрин (Львів). Цензурна історія збірки «Молот» (1878) с 46 
О. С. Кухар-Ониншко (Миколаїв). Спілка «Молодняк» у таературин бо- 

ротьбі  (1926--1932 рр.) . ариє 51 
І. Ф. Осляк (Житомир). Леся Українка в оцінці Максима Рильського . |. . 58. 
П. З Лещенко (Ровно). Якщо завтра війна.. 64 
НІ. І. Заверталюк (Дніпропетровськ). Зброєю. сатири " (Антинаціоналістична 

публіцистика українських радянських письменників 20-х років) ; 70: 
С. І. Бєляєва (Херсон). Духовне єднання братніх народів. (До питання про 

зв'язки м. Тихонова з Україною) . . . . . ЕВ 76. 

ПИТАННЯ ХУДОЖНЬОЇ МАЙСТЕРНОСТІ 

Ф. До Пустова (Донецьк). Пейзаж у новелах Васнля Стефаника . . 81 
Л. збраснога (Дрогобич). Поема О. Блока «Дранадлятн» у перекладі 

Загула 
Н.М. акіова (Одеса). Пристрасність. митця- громадянина. (Із спостережень 

над прирсдою художньої майстерності О. Довженка) . . . . 95 

ПУБЛІКАЦІЇ 

В. Г. Пінчук (Київ). Епістолярна спадщина Дніпрової Чайки. . . . . 103



Редактор Ф. І. Дисак. 

Технічний редактор Т. В. Саранюк. 

Коректор В. В, Поляк. 

Межведомстаєнньй республиканский сборник. 
УКРАЙНСКОЕ ЛИТЕРАТУРОВЕДЕНИЄЕ. 
Вьпуск 12. 

(На украннском язьке). 

Физич, печ. л. 7. Привед. печ. л. 9,8. Тираж 
«000. Цена 92 коп. Зак. 436. Издательство Львов- 
ского университета. Львов, Университетская, |, 
Областная  книжная  типография | Львовского 
областного управлення по печати. Львов, Стефа- 
ника, ІЇ. 

БГ 09705. Здано до набору 26, І. 1971 р. Під- 
писано до друку 10. УІ 1971 р. Формат 70Х108//щв. 
Папер. арк. 3,5. Привед. друк. арк. 9,8. Обл.-вид. 
арк. 9,2. Тираж 1000. Ціна 92 коп. Зам. 436/369. 

Видавництво (Львівського університету. Львів, 
Університетська, І. 

Обласна книжкова друкарня Львівського облас- 
ного управління по пресі. Львів, Стефаннка, 1. 

Надруковано з набору друкарні видавництва 
«Вільна Україна» у Львівській обласній- книж- 
ковій друкарні, Львів, Стефаника, 11.



ча
; 

- 
зл
иа
 
з
о
б
'
Я
Л
 2 
Б 

і 

Ї 

1 | -
м
,
 


