
Ге
 

ІСРАТНІСЬКСЕ 
ІТЕРАТУРО- 

знаАвеотво 

вмипеуємк ІЗ 7





МІЖВІДОМЧИЙ 
РЕСПУБЛІКАН- 
СЬКИЙ ЗБІРНИК 

УКРАЇНСЬКЕ 

ЛІТЕРАТУРОЗНАВСТВО 

ВИПУСК 13 

ВИДАВНИЦТВО 
ЛЬВІВСЬКОГО 
УНІВЕРСИТЕТУ 
Львів--1971 



ЗУ1--8У2 
у45 

7--9--9 

431--71М 

Матеріали збірника згруповано в розділи: теорія літера- 
тури, історія літературн, питання художньої майстерності, 
публікації та бібліографія. 

Особливий інтерес становитимуть матеріалн про мало- 
відомі та невідомі сторінкн з життя та діяльності україн- 
ських письменників, а також публікації листів тощо. 

Збірник призначений для внкладачів вузів та середніх 
шкіл, аспірантів і студентів, для всіх, хто цікавиться україн- 
ською літературою. 

РЕДАКЦІЙНА КОЛЕГИЯ: 
Відповідальний редактор -- Неборячок Ф. М, Заступник 
відповідального редактора -- Мороз О. Н. Відповідальний 
секретар - Халімончук А. М. Білоштан Я. П. Дом- 
ницька Г.С. Дорошенко і. І. Дузь І. М. Жук Н.Й., 
Іщук А. 0. |Комншанченко М, П.|, Корж П.Я. 
Кубланов Б. Г. Лесин В. М., Лісовий П. М., Лу- 
ценко І. А. Рудницький М. І, Федорчук М. С. 
Федченко П. М. Шаховський С. М., оно ФЯ 



ТЕФРІЯ ЛІТЕРАТУРІ 

Б. І МЕЛЬНИЧУК 

Драматична тоема, 
чи драматичний етюд? 

Діапазон вживання терміна драматична поема надзвичайна 
широкий. Якщо зібрати докупи твори, в підзаголовку яких значаться 
ці слова, то матимемо довгий ряд, на одному полюсі якого стоятимуть 
монументальні драматичні трилогії типу «аз роідепе Міее5» («Золоте 
руно») австрійського драматурга Франца Грільпарцера чи «Георгій 
Скорина» білоруського письменника Михася Климковича, а на друго- 
му -- речі суміжного з літературним виду мистецтва -- мистецтва му- 
зичного (так, наприклад, називають створену за мотивами однойменної 
балади Т. Г. Шевченка «Лілею» Георгія Майбороди) !. Поміж цими по- 
люсами знаходять місце драми для читання, драми в прозі, поеми 3- 
елементами драматизації, драматичні поеми-казки, невеличкі за розміх 
ром драматичні діалоги й етюди і т, д. «зу 

Погляд 'на драматичну поему як на твір малої форми, що не є 
п'єсою в широкому розумінні, вперше висловлено найбільш чітко авточ 
рами «Короткого словника літературознавчих термінів» В: М. Лесиним 
та О. С. Пулинцем. «Драматична поема, -- пишуть вони, -- переважно 
невелика за розміром віршована п'єса, в якій зливаються драматичне; 
епічне й ліричне розкриття теми, виклад матеріалу відзначається стислі- 
стю й лаконізмом, відсутній широкий фон подій і зовнішня інтрига, а 
вся увага зосереджена на розкритті якогось ідейного конфлікту між 
основними противниками, на показі їх словесного двобою в стадії най- 
більшої гостроти й вирішення. Творцем цього жанру в Росії був О. Пуш- 
кін -- автор «маленьких трагедій»; «Скупий лицар», «Моцарті Сальєрі»; 
«Камінний гість» і «Бенкет під час чуми». Дальшого блискучого розвит- 
ку і збагачення цей жанр набуває в драматургії Л, Українки, Найви- 
значніші її драматичні поеми -- «Одержима», «Вавілонський полон»; 
«На руїнах», «У катакомбах» і «На полі крові» ?. 

Хоч наведене визначення сформульоване порівняно недавно, воно 
вже встигло зробити певний вплив і на теоретиків, і на практиків літе- 
ратури. Скажімо, цілком у його фарватері йдуть автори «Словника лі- 
тературознавчих термінів Івана Франка» С. ГІ. Пінчук та Є. С. Регу- 
шевський, які пишуть: «Драматична поема -- порівняно невеликий за 
обсягом драматичний твір, у якому драматизм поєднується з ліризмом 
та епічністю, побутові та всякі інші зображувальні аксесуари, так само 

! Федір Неборячок пропонує прикласти термін драматична поема навіть до відо- 
мої критичної праці Леоніда Новиченка: «Не погрішив би дослідник супроти істини, 
коли б свою сміливу, новаторську розвідку про ранню творчість Тичини («Поезія і рево- 
люція») назвав драматичною повістю чи навіть: драматичною поемою». («Жовтень», 
1968, М» 7, стор. 144). 

28. М. Леснні О.С. Пулинець. Короткий словник літературознавчих тер- 
мінів. К. «Радянська школа», 1961, стор. 86.



як і зовнішній сюжет, відсутні, натомість основна увага письменника 
зосереджується навколо ідейної боротьби персонажів-противників, нав- 
коло їх словесного двобою в момент його найбільшої напруженості, піс- 
ля якої неминуче наступає вирішення» 3. (До речі, не зрозуміло, про яке 
«вирішення» йде мова?). Немовби прислухалися до статті з «Короткого 
словника...» автори переднього слова (й упорядники) посмертної збір- 
ки творів Максима Рильського «Іскри вогню великого» Степан Крижа- 
нівський та Григорій Донець, коли перейменовували на поему драма- 
тичний етюд (в авторському визначенні -- драматичний малюнок) ви- 
датного майстра: «..у цій книзі вперше, вірніше вдруге, постає перед 
читачем драматична поема «Бенкет»..» ! Можливо, керувався згаданою 
статею і молодий поет Валентин Мороз, який своєму невеликому творо- 
ві «Земля і слово», де лунають голоси чотирьох епізодичних персонажів, 
усі репліки й монологи яких умістилися буквально на семи (з дев'ятьох) 
сторінках (дві з них забрав для власної декламації автор), дав підзаго- 
ловок «Драматична поема»...5 Реєстр аналогічних прикладів можна бу- 
ло б продовжити... 

Не погоджуючись із тезою про злиття в творах типу «Моцарта і 
Сальєрі» чи «Одержимої» трьох елементів -- драматичного, ліричного 
й епічного, -- а визнаючи, як правило, поєднання двох перших, не 
можна не бачити достоїнств формулювання, поданого в «Короткому 
словнику...» Продуктивна вже сама настанова його авторів дати визна- 
чення драматичної поеми, виходячи не із зовнішніх факторів, не з її 
нідношення до сцени, як це робилося в багатьох випадках доти, а пере- 
важно з внутрішніх особливостей самих творів, А такий шлях найбільш 
плідний. 

Сама ж концепція жанру, висунута в «Короткому словнику...» й під- 
тримана.в «Словнику літературознавчих термінів Івана Франка», не ви- 
дається прийнятою вже тому, що грунтується на дуже малій частці ху- 
дожніх творів, іменованих драматичними поемами. Після знайомства 
з цією концепцією цілком природно постає питання: куди ж віднести 
такі речі, як «У пущі», «Кассандра», «Адвокат Мартіан», «Оргія», які 
сама Леся Українка вважала драматичними поемами? Як пояснити те, 
що свій наймасштабніший твір «Руфін і Прісцілла» письменниця роз- 
глядала як першу частину великої драматичної поеми-дилогії «Важкі 
роздоріжжя?» ? Задум її залишився незавершеним, і про обсяг дилогії 
важко судити. Можна тільки здогадуватися, що це мала бути грандіозна 
драматична композиція, бо лише частина її -- «Руфін і Прісцілла» -- 
займає понад двісті сторінок звичайного книжкового формату. Ясно, що 
ні до «Руфіна і Прісцілли», ні тим паче до всієї дилогії, яку Леся Укра- 
Тнка задумувала як драматичну поему, характеристика «невелика за роз- 
міром віршована п'єса» не підходить, як не підходить міркування про 
стислість у викладі матеріалу та відсутність широкого фону подій і 
зовнішньої інтриги. 

Подане в «Короткому словнику..» визначення драматичної поеми 
не випливає з усієї творчої практики Лесі Українки як поета-драматур- 
га. Не враховано здобутків у цьому жанрі інших авторів -- як зарубіж- 
них, так і вітчизняних -- дожовтневих та радянських. Рамки цього ви- 

значення затісні для таких монументальних п'єс, як наприклад, «Бранд» 

і «Пер Гюнт» Ібсена. Не вмістяться в них ні «Свіччине весілля», «Ярос- 
лав Мудрий» та «Пророк» Івана Кочерги, ні «Тарас Шевченко» Андрія 

з С, П. Пінчук, Є. С. Регушевський. Словник літературознавчих термінів 
івана Франка. К., «Наукова думка», 1966, стор. 67. 

«У кн. Максим Рильський. Іскри вогні великого. К. «Радянський письмен- 

лик», 1965, стор. 6. й 
5 Земля і слово. Драматична поема. В ки.: Валентини Мороз. Говоріть, колоски, 

ховоріть, Поезії. К. «Радянський письменник», 1962, стор. 48--56. 5 і 
с Див. про це в статті А. Гозенпуда «Драматургія думки і пристрасті». -- «Віт- 

чизна», 1946, Ме 2, стор. 174. 

а



Малишка, ні «Невідомі солдати» Леоніда Первомайського, ні «Довбуш» 
Богдана-Ігоря Антонича, ні «Фауст і смерть» Олександра Левади, ні 
«Поетова доля» Сави Голованівського... Коротше кажучи, згадане ви- 
значення засновується не на всій багатоманітності індивідуальних ху- 
дожніх явищ, які на практиці іменуються драматичними поемами. Нє 
випадково ж у «Короткому словнику...», де при визначенні інших жанрів 
щедро наводяться приклади з української радянської літератури, зовсім 
обійдено мовчанкою розвиток драматичної поеми в пожовтневий час. 
Адже в прокрустове ложе поданого тут формулювання можна було б 
укласти не так вже й багато речей сучасних авторів, та й то лише тво- 
рів типу Павличкового «В найтяжчу мить», тобто драматичних етюдів 7. 

Та повернемося до творів, якими ілюструється цікава для нас стат- 
тя «Короткого словника...» Навіть з першого погляду видно, що «Одер- 
жима» чи «Моцарт і Сальєрі» багато чим відмінні від «Кассандри» чи 
«Бранда», І насамперед, впадає в око велика різниця в обсязі -- риса 
зоввішня, але не малозначна: в творах першої групи налічуються сотні 
рядків, у другій -- тисячі. Як же співвідносяться ці твори між собою, як 
слід розцінювати жанрову природу «Одержимої» чи «Моцарта і Саль- 
єрі»? До відповіді на це питання можуть прислужитися міркування як 
самих письменників, так і дослідників. 

Як відомо, Олександр Пушкін назвав знамениті драми болдінсько- 
го циклу «маленькими трагедіями», Та перш ніж зупинитися на цій жан- 
ровій характеристиці, він випробував цілу низку визначень: «Драмати- 
ческие Сцень», «Драматические Очерки», «Драматическис Изучення», 
«Опьт Драматических Изучений», з яких перші два, за висловом Юрія 
Тинянова, «підкреслюють жанроутворюючу роль фрагмента, два другі 
вказують, що віршований жанр був не тільки новим, але й теоретично 
намацувався» 5. В іншому місці своєї праці, пояснюючи генезу цього 
нового жанру, Ю. Тинянов пише: «Еволюція вірша -- від розгорнутих 
описів до заміщення їх словом, як лексичним тоном («бездна простран- 
ства»), поглибліоючись, викликала еволюцію жанрову: подібно до того, 
як розгорнутий опис, картину заміняє у Пушкіна слово, що є лексичним 
представником цілого ряду асоціацій так, і окрема сцена, фрагмешт, є в 
наступній за «Борисом Годуновим» драматичній роботі Пушкіна пред- 
ставником цілої драми» ?. Як неважко помітити, через міркувания до- 
слідника проходить лейтмотивом думка про фрагментарність форми 
«маленьких трагедій». у 

її, фрагментарність п'єс драматичного циклу О. Пушкіна, підкре- 
слював іще В. Бєлінський, який чи не перший назвав їх поемами в 
«Статті одинадцятій і останній» (1846) з відомої серії праць «Твори 
Олександра Пушкіна». При цьому, однак, він не забував додавати до 
терміна поема означення маленька (наприклад: «І як багато висловив 
Пушкін у цій маленькій поемі, -- «Бенкет під час чуми». -- Б. М.-- як 
випукло змальовані в ній характери, скільки драматичного руху Й жит- 
тя!» 10), вже цим самим вказуючи на існування великих за розміром 
поем. Власне в тій же праці він згадує одну з них -- «Фауст», «знаме- 
ниту драматичну поему Гете»!". А п'ятьма роками рапіше в стаття! 

7 У другому виданні праці В. М. Леснна та О. С. Пулинця до ранішої статті про 
драматичну поему додано речення: «В радянський час жанр драматичної поеми розви- 

вають П. Тичина («Шевченко й Чернишевський»), Ї. Кочерга («Свіччине весілля», 

«Ярослав Мудрий»), Л. Первомайський («Ваграмова ніч»), О. Левада («Фауст ї 
'смерть») та ін.» (В. М. Лесин, О. С. Пулннець. Словник літературознавчих термінів. К., 
«Радянська школа», 1965, стор, 105), яке по суті перекреслює наведене туг же визначен: 
їнз драматичної поеми як «переважно невеликої за розміром віршованої п'єси». 

8. Ю. Тьнянов. Архансть и новаторьм. Л., «Прибой», 1929, стор. 268. 

9 Там же, стор. 265--266. 
ю 8. Г.Белинский. Зстетика и литературная критика в двух томах, том 2. М., 

ПИХЛ, 1959, стор. 549. 
я п Там же, стор. 547. 

5



«Поділ поезії на роди і видн» (1841) великий критик проводив ще чіткі- 
шу межу між великими за обсягом драмами і «маленькими трагедіями» 
ча ще виразніше говорив про фрагментарність останніх, коли писав, що 
«..Пушкін створив особливий вид драми, який до справжнього відно- 
ситься, як повість до роману; такі його «Сцена між Фаустом і Мефісто- 
фелем», «Сальєрі і Моцарт», «Скупий лицар», «Русалка», «Камінний 
гість». За формою і обсягом це не більше як драматичні начерки...» 
(підкреслення наше. -- Б. М.) 12. 

Подібної думки про жанр «маленьких трагедій» був також Іван 
Франко, який про одну з них -- «Скупого лицаря» -- говорив як про 
«незвичайно ефектовий драматичний образок» і наголошував, що харак- 
теристику скупаря, яку в тім образку (підкреслення наші. -- 5. М.) дав 
Пушкін, можна вважати чудом поетичної творчості, яка проникає люд- 
ську пристрасть, доведену до манії, до найкрайніших границь» 13. 

Та й сам О. Пушкін розглядав невеликі п'єси, що за розмірами не 
перевищували його «Моцарта і Сальєрі» чи «Скупого лицаря», як образ- 
ки, як ескізи до більших драматичних творів. Так, у замітці, присвяченій 
Альфредові де Мюссе і датованій тим же роком, що й «маленькі траге- 
дй» (1830), він писав: «Драматичний начерк «Ї,о5 таггоп5 ди еп» 
(«Каштани з вогню» -- підкреслення наші. -- Б. М.) обіцяє Франції 
романтичного трагіка» 17. 

Проводив різницю між своїми монументальними драматичними по- 
емами «Бранд» і «Пер Гюнт» та невеличкими поемами, як от «Богатир- 
ська могила», Г. Ібсен. Останній твір він назвав в одному з листів до 
Уле Скулеруда «одноактною п'єскою» 5, підкреслюючи, очевидно, змен- 
шувальною формою слова його фрагментарність, котра особливо вираз- 
но видна, якщо порівняти «Богатирську могилу» з «Брандом», а також 
з «Пер Гюнтом», про якого ще в процесі роботи над ним автор писав 
Магдалені Туресен: «Це буде велика драматична поема...» !б 

На жанрову природу драматичних творів типу «Одержимої» чи 
«Вавілонського полону» допомагають пролити світло надзвичайно цінні 
висловлювання їхньої авторки Лесі Українки. Хоча в цьому питанні 
вона, як і чимало інших практиків літератури, не завжди була послідов- 
на, та ніколи не ставилася до нього байдуже, про що свідчать хоч би її 
болісні переживання з приводу неточного підзаголовка «Лісової пісні», 
чи, приміром, такий уривок з листа до Надії Кибальчич, в якому Леся 
Українка починала розгляд оповідань своєї молодшої товаришки по 
перу із зауваження на адресу їхньої жанрової характеристики: «Ескізи» 
Ваші я читаю, Не знаю, чому Ви їх саме ескізами назвали, -- се ж річ 
а55ег 5ціуіе (досить послідовна). Либонь тим Ви хотіли виправдати не- 
виробленість форми, але вона не така вже помітна, як Вам видається» 17, 

Хоча з-поміж різних варіантів підзаголовка для «Одержимої», «Ва- 
ьілокського полону», «На руїнах», «В катакомбах» і «На полі крові», 
Леся Українка зупинила остаточний свій вибір на терміні драматична 
поема, численні листи письменниці, які відносяться до часу роботи над 
згаданими речами, і ті, що написані згодом, уже після викінчення творів 
і надання їм підзаголовка драматична поема, засвідчують сумнів автор- 
ки щодо точності цього найменування. До речі, такого сумніву не ви- 

2 В. Г. Белинский. Зстетика н литературная критика в двух томах, том І. М., 
гихЛл, я стор. 524. п БОЮ сор ДІ 

нв. Теорія драми в історичному розвитку. К. «Мистецтво», , - - 
М А. С, чер полнов собрание сочинений, том У. М. ГИХЛ, 1950, 

стор. 157--158. - 
і Генрик Ибсен. Собрание сочинений в четьрех томах, том четвертьй. М., 

«Искусство», І958, стор. 667. 
"18 Там же, стор. 677. - М 

п Леся Українка. Твори в п'яти томах, том п'ятий. К. Держлітвндав України, 
1956, стор. 577. Далі посилання на Лесю Українку даються за цим внданням у тексті. 
Римською цифрою позначається відповідний том, арабською -- сторінка. 

6



кликала в неї жанрова відзнака більших драматичних полотен -- «Кас- 
сандри», «У пущі» та ін. про які вона говорила як про «чималі драма- 
тичні поеми». 

У листах Леся Українка пише про «Вавілонський полон» то як про 
невеличку драматичну поему» (У, 453), то як про «маленький драматич- 
ний етюд до пари «Міріам» («Одержимій». -- Б. М.), то просто як про 
етюд (М, 457, 529). «На руїнах» вона іменує «маленькою драматичною 
поемою» (У, 457), «На полі крові» -- «невеликим драматичним етюдом» 
(У, 562), «В катакомбах» -- «невеликою драматичною поемою» (У, 516). 
Г, нарешті, в листі до Івана Франка від 13--14 січня 1903 р. знаходимо 
ще одне, найчіткіше і, здається, найближче до істини визначення жан- 
рової природи такого типу творів: «Свою «поему» (Вавілонський по- 
лон».-- Б. М.) я вже скінчила, вийшла то властиве не поема, а лірико- 
драматична сцена (підкреслення наше. -- Б. М. ) аіа «Одержима»..» 
(У, 438). Тут усе -- і категоричне, свідоме заперечення «поемності» 
«Вавілонського полону» та «Одержимої», і вказівка на поєднання в них 
ліричного й драматичного елементів, і визнання фрагментарності 
(«сцена»), і навіть узяте в лапки слово «поема» -- свідчить про чисту 
умовність цього терміна в застосуванні до творів такого характеру і про 
те, що до них більше б пасувала жанрова відзнака драматичного етюда, 
яку й дала згодом Леся Українка близькому за своїми структурними 
особливостями і за розміром до розглядуваних речей -- творові «Йоган- 
на, жінка Хусова». 

Що тут вона, безперечно, мала рацію, зайвий раз пересвідчуєшся, 
коли натрапляєш навіть на певну тенденцію: і сучасники Лесі Українки, 
і радянські дослідники та критики, говорячи про «Одержиму», «Ваві- 
лонський полон», «На руїнах», «На полі крові», «В катакомбах», часто 
застосовують до них жанрове означення драматичного етюда. 

Ще Іван Франко особливо виділяв серед творів письменниці «її пре- 
красний драматичний етюд «Одержима» 8. Про два драматичні етюди 
поетеси -- «На полі крові» та «Йоганна, жінка Хусова» -- пише акаде- 
мік АН УРСР М. К. Гудзій '9. Автор спеціального дослідження про дра- 
матургію Лесі Українки А. Гозенпуд говорить про перегук окремих її 
віршів з «драматичними етюдами «На руїнах» і «Вавілонський полон» 29, 
Монологами Неофіта-раба «з драматичного етюду «В катакомбах» за- 
хоплюється рецензент книжки О. Бабишкіна про драматургію Лесі 
Українки П. Гуцул?'. Драматичними етюдами нерідко називає твори 
«Вавілонський полон», «На руїнах» і «На полі крові» О Бабишкін 22, 
Правда, в інших місцях своєї праці він вживає для жанрової характе- 
гристики їх термін драматична поема, але навіть така непослідовність 
видається симптоматичною: жанрова відзнака подібного типу творів -- 
драматична поема-- все більше мислиться як синонім драматичного 
етюда. | 

Акцентуючи весь час на фрагментарності, ескізності «маленьких 
трагедій» О. Пушкіна й таких творів, як «Одержима» Лесі Українки, 
аж ніяк не хочу принизити цим їхньої художньої вартості, сказати, що 
по відношенню до великих драматичних поем це література другого га- 
тунку. Під фрагментарністю розуміються їхні чисто формальні ознаки, 
насамперед, невеликий обсяг. Що ж стосується смислової вагомості, то 
вона стократ багатша, ніж в багатьох «повнометражних» п'єсах. В цьому 
зв'язку згадуються знову міркування В. Бєлінського про «маленькі тра- 

ів Иван Франко. Южнорусская литература. В кн.: Знциклопеднческий словарв 
Ф. А. Брокгауза н И. А. Ефрона, 8І полутом. С.-Петербург, стор. 323. 

19 іі К. Буря ред, на кн.: А. Гозенпуд, Поетичний театр) -- Журн. «Совет- 
7, 03. а», 1947, стор. 

Як ЮА. Гозен п Поетичний театр. К., «Мистецтво», 1947, стор. 11. 
п П. Гуцул. Зі знанням і шаною. -- «Літературна Україна», 2 серпня 1963 р. 
2 Олег Бабншкін. Драматургія Лесі Українкн. К., Державне видавництво об- 

цразотворчого мистецтва і музичної літературн, 1963, стор. 114, 173, 185.



гедії» з його цитованої вище праці «Поділ поезії на роди і види»: «За 
формою і об'ємом це не більше як драматичні начерки, але за змістом 
і його розвитком -- це трагедії, в повному розумінні цього слова. За 
оригінальністю й самобутністю вони не можуть бути порівнювані ні з 
якими іншими, але за глибиною ідей і художністю форми, яка свідчить 
про безпосередність акту творчості, з якого вони вийшли, -- їх достоїн- 
ство може вимірюватися лише шекспірівськими дра мами» 23, Те ж саме 
можна сказати про невеликі драматичні твори Лесі Українки -- про її 
«Одержиму», «В катакомбах», «На полі крові», Суспільна значимість 
і філософська глибочінь поставлених тут і розв'язаних у мистецьки 
досконалій художній формі проблем робить їх справжніми шедеврами 
світової літератури. 

Зрозуміло також, що відділити невеликі й більші за обсягом віршо- 
вані драматичні твори -- річ важка і не завжди вдячна. «Межі великих 
і малих форм хисткі», -- писав теоретик драматургії В. Волькенштейн 
іподальшим ходом своїх міркувань яскраво ілюстрував це зізнання: 
«Ми не віднесли б до малих форм «маленькі трагедії Пушкіна; це згуст- 
ки художньої енергії, твори виключної глибини, які вимагають відповід- 
ного виконання. Це не малі форми, а ескізи крупних і вельми значних 
творів» 2, Ї «не малі форми», і разом з тим «ескізи» -- поєднання, на 
перший погляд, парадоксальне, але в ньому, як здається, відбито діалек- 
тичний взаємозв'язок між зовнішнім обсягом «маленьких трагедій» і їх- 
ньою внутрішньою місткістю, засвідчено, як важко вловити грань між 
малими й великими формами. З другого боку, коли брати тільки розмір, 
між маленькими й монументальними драматичними поемами не лежить 
якась прірва. Якщо говорити про драматургію Лесі Українки, то тут між 
одноактними («На полі крові») і багатокартинними композиціями 
(«Кассандра») маємо, так би мовити, «перехідні форми» -- двоактні 
драми («Оргія»). 

Підсумуємо коротко розмову про жанрову приналежність «малень- 
ких трагедій» Олександра Пушкіна й «маленьких драм» Лесі Українки. 
Очевидно, не можна погодитися з думкою про те, що творами такого 
типу вичерпується все багатство драматичних поем. Більше того, врахо- 
вуючи, що вони не є п'єсами в широкому розумінні, а лише ескізами до 
них, ці та подібні до них твори слід вважати не драматичними поемами, 
а драматичними етюдами (драматичними малюнками). 

23 В. Г. Белинский. Зстетика и литературная критнка в двух томах, том І. 
М. ГИХЛ, 1959, стор. 524. 

м В. Волькенштейн. Драматургня. М., «Советский писатель», 1960, стор. 178. 



В. С. МАРЦИНКЕВИЧ 

Поема Бобинсьтого 
Смерть Франтає -- 
твір соціалістичного реалізму 

Творча діяльність Василя Бобинського, одного з зачинателів 
пролетарської літератури на Західній Україні, нерозривно зв'язана з ре- 
волюційною боротьбою трудящих. Вже в середині 20-х років поет право- 
мірно міг сказати про себе, що він став «на лівому боці барикад». Зв'я- 
зуючи свою долю з пролетаріатом і його революційною боротьбою, 
Бобинський виступає як правофланговий молодої пролетарської поезії 
Галичини 20-х років. 

Про творчість В. Бобинського чимало сказано в нашому літературо- 
знавстві!. Проте питання аналізу поеми Бобинського «Смерть Франка» 
як твору соціалістичного реалізму потребує докладнішого дослідження. 
Поема була написана протягом 19 липня--21 серпня 1926 р. у тюрмі 
Баторія, де свого часу сидів Іван Франко. 

Поема В. Бобинського «Смерть Франка» -- нова сторінка в історії 
західноукраїнської літератури. Оцінюючи поему, М. Ірчан у передмові 
до канадського видання писав, що «в десяті роковини смерті Івана 
Франка молодий робітничо-селянський поет Василь Бобинський створив 
йому такий пам'ятник в українській літературі, як ніхто з наших 
творців» 2. 

Молодий західноукраїнський поет-революціонер всією душею тяг- 
нувся до того нового у творчості Франка, що тепер ми можемо назвати 
зародками соціалістичного реалізму. Соціаліст за політичними переко- 
наннями, реаліст за творчими принципами, Іван Франко був предтечею 
соціалістичного реалізму в українській літературі. Іван Франко створив 
образ нового героя, робітника-революціонера, що має перетворити світ 
на нових основах, Тому-то всі революційні західноукраїнські письменни- 
ки 20--30-х років вважали Івана Франка своїм вчителем, зростали, як 
писав С. Тудор у статті «Визволення слова», під впливом великого діяча 
західноукраїнської літератури Івана Франка, 

Поема за жанром є біографічною. Але у той же час Бобинський 
творить свій, своєрідний образ великого Каменяра. Вже картини дитин- 
ства І. Франка у поемі Бобинського дають відчути силу тих вражень, 
які формували майбутнього поета-борця. 

! Див: С. Трофимук. Василь Бобинський (літературні портрети), («Жовтень», 
1958, М» 3); Василь Бобинський (Українські радянські письменники. Критичні нари- 
си, ТУ, 1960); М. Рудницький. Письменники зблизька, 1964, т. 3; О. Олексюк. 
В. Бобинський- популяризатор радянської літератури на Західній Україні (Тези допо- 
відей Наукової конференції.., 1964, Львів); Іван Франко в оцінці Василя Бобинського 
(1. Франко. Статті і матеріали); В. Бобинський -- видавець і редактор газети «Світло» 
(Вісник Львівського держ. ун-ту, серія журналістики, 1967); СТ рофимук.На світанк 
нової доби («Вітчизна», 1967, Ме 8); Сторінка з його боротьби («Жовтень», 1968, Хо 3): 
О., Олексюк. В. Бобинський про молоду українську радянську літературу («Україн- 
ське літературознавство», 1968, М» 4); О. Кущ. Василь Вобинський. В ібліографічна 
пам'ятка до 70-річчя з дня народження, 1898--1968, Львів, 1968. б ; - 

2 Василь Бобинськи й. Вибране. Держлітвидав України, К. 1960, стор. 18. 
Далі будемо вказувати лише сторінку видання. -- В. М. | 

9



Пішли до тої батькової кузні, 
Де жар пашів, де міх бурчав, сопів, 
де молоти, мов велетні потужні, 

гули свій дивний, металевий спів (123). 

Метафори «пашів», «бурчав», «сопів», «молоти гули» надають майже 
фізичної відчутності картині кузні. 

В. Бобинський, зображуючи життя І. Франка в історично-конкрет- 
них умовах, показує, що головне для великого Каменяра -- це боротьба 
за щастя народне. Багато труднощів зустрічають на своєму життєвому 
шляху борці за народну волю, Тернистим є шлях, котрим іде І. Фран- 
ко. Він терпить знущання влади, поліції, нарешті тюрма -- 

Дрогобич, Львів, Самбір і Станіслав, 
залізний кінь, жандарм, багнет, шупас (129). 

І. Франко зображений В. Бобинським як втілення народних мрій 
про волю й щастя. Він плоть від плоті народу. Він, якого вело «гірке 
життя мужиче, що виссав з материнським молоком», вже з дитячих 
років, спостерігаючи соціальну кривду, росте для боротьби. Показуючи 
Івана Франка, його «бунтарський дух», його «велетенський гнів, що пів- 
століття гнучних рабів бичем погорди бив», В. Бобинський уособліоє в 
Ізанові Франкові героїчну боротьбу українського народу проти гнобите- 
лів. І тому поема, побудована на конкретних фактах з життя і творчості 
І. Франка, є не тільки біографічною, а глибоко історичною поемою за 
жанром. Зображення життя І. Франка на фоні життя всього українсько- 
го народу, показ революційної боротьби Франка як прояв народної бо- 
ротьби надає поемі епічного розмаху. В. Бобинський створює величну 
цілісну картину життя кращого сина українського народу. 

Глибока правдивість і історизм поеми «Смерть'Франка» поєдну- 
ються з революційним романтизмом. Вся поема овіяна пафосом револю- 
ційної романтики. В. Бобинський, як теоретик літератури, неодноразово 
підкреслював, що наявність у творі революційного романтичного пафо- 
су надає йому певної художньої та ідейної ваги. 

В. Бобинський гаряче вірить у життя, в людей, в те, що людина є 
великою активною силою на землі. Створюючи яскравий, глибоко людя- 
ний образ І. Франка, що мріяв про «свобідного чоловіка», В. Бобин- 
ський виходить з горьківської інтерпретації людини. З глибокою вірою 
в спроможність людини В. Бобинський пише: 

Хай в майбуття шляхом борні й побіди 
нестримно йде свобідний чоловік! (127). 

Поет поєднує образ горьківського Данко з образом франківських 
каменярів, щоб показати героїчну боротьбу народу за світле майбутнє: 

о УВО РР ИЙ молоти й лопати не знаючи ні втоми, ні кінця, -- 
і весь струмент, яким громада ця це вирвані живцем з живого надра, 
не угавала мур сікти й лупати, живою кров'ю зрошені серця (135) 

Пафосом революційного романтизму овіяний образ Франка. Він, як 
горьківський Данко, 

Аж кліть грудну надвоє розколов 
і м'яса шмат шпурнув йому в долоні, 
що димнвся й ронив перлисту кров (140). 

Його серце сповнене великої любові до людей, воно «пучнявіє і полум'ям 
цвіте», 

А з того полум'я мечі червоні 
прорізують, рубають тьму...(141). 

Сила Франка-борця, як підкреслює В. Бобинський, у злитті з масами: - 

Ішов до нихічув, як ріс увнсь, Він знав: цей тремт, що ним цілим потряс, 
як з кожним кроком прибували силн... ця громова напруга животворна б 
РУ В ішла від них, від чорноземних мас (135). 

Життя І. Франка -- це подвиг, який завжди буде надихати народ у 
його визвольній боротьбі. І знову В. Бобинський звертається до. рево- 

"10



люційного романтизму. Образ вмираючого Франка якоюсь мірою нага- 
дує горьківський образ сміливого Сокола. 

І був він птах поранений без крил. 
Ще раз зірвавсь, ще раз на шлях той глянув, 
яким лиш він один не мав іти, 
хоч перший тут колись до праці станув (143). 

Поема, що розповідає про минулу епоху, вся спрямована у майбут- 
нє. З перших же рядків прологу поема закликає до боротьби за це май- 
бутнє. 

«До походу! До зброї!» -- як меч, 
як розмаяний полум'ям стяг, 
буревійно рвонули слова 
ї хиткий опромінили шлях (119). 

Сила героя поеми «Смерть Франка» в тому, що він непохитно ві- 
рить у світле майбутнє всіх людей, вірить, що народ «збудує чудовий 
світ», що «на згарищах рабства й обіди вільної праці забрунькує вік» 
(127), Устами свого героя В. Бобинський висловлює віру в майбутнє, і 
ця віра базується на знанні об'єктивних законів розвитку людського су- 
спільства. Тому ми кажемо, що вся поема пройнята почуттям історич- 
ної перспективи, пройнята пафосом революційного оптимізму, світлої 
віри у велике завтра людини. 

І встане брат, заритий в підземеллі, 
і ясний зір зніме на небосхил, 
і попливуть буремні дні веселі (143). 

В епілозі Бобинський показує, що титанічна праця Франка не загинула, 
вона допомогла народові зруйнувати ту «прокляту стіну», що закривала 
йому вихід до світлого життя. 

Повінь світла -- і тьми нема! 
Повінь світла -- і тьма осліпла| (145). 

Поема «Смерть Франка» -- глибоко партійний твір. Партійність 
поеми визначається не формальною приналежністю В. Бобинського до 
Комуністичної партії, а передовою позицією поета, його закликом до бо- 
ротьби з усілякими проявами людиноненависницької ідеології, З позицій 
партійності В. Бобинський створює образ І. Франка, як образ прекрас- 
ної, величної людини, пройнятої ідеями високого гуманізму. Справа, за 
яку бореться І. Франко, близька й зрозуміла авторові, він почуває себе 
людиною, що підхопила прапор з рук умираючого Каменяра. Всі сим- 
патії і любов автора привернуті до Франка. Це відчувається в поемі. 

Поет також показує Франка як звичайну людину, близьку й зрозумілу 

кожному трудівникові. Але поет зображує І. Франка не тільки як близьку 

і рідну нам людину. Він -- «пророк», «пожар», «що в небеса вдирався», 

«вулкан», це «гордий ум, що бунтувався богу», тобто людина виключ- 

ної сили, подвижник, великий атеїст. - 

Яскраво проявляється ідейна позиція автора, коли йдеться про на- 

род і його гнобителів. Партійність невіддільна від народності, бо є 

вищим проявом найширших зв'язків поета з народом, його визвольною 

боротьбою. Народ у зображенні В. Бобинського постає як велична сила, 

що збудує новий світ. Навіть, коли б не знати життя В. Бобинського, 
поема «Смерть Франка» дає уявлення про політичне обличчя автора. 

Всі симпатії і щирі почуття автора на боці народу. Але його любов не 

пасивна, не покірна. Він любить народ і тому кличе його до боротьби 

за щасливе майбутнє, Гуманізм В. Бобинського -- це пролетарський гу- 

манізм. Цей революційний гуманізм і дає право поетові на ненависть до 

ворога, право на смертельну боротьбу з ним. . Р 

3 огидою і ненавистю зображає В, Бобинський ворогів трудящих. 

Ідкою іронією і сарказмом сповнені рядки поеми, коли йдеться про 

«верхи шляхетські». Поет вживає своєрідний художній прийом -- він 

п



вкладає авторську характеристику в уста цих «шляхетних верхів». 
І кожне слово сприймається як іномовлення, як іронічна патетика: 
«Ми рідні, ми свої, і , Глянь, як нам страшно жаль народинх 
ми величі народної основи. сліз... 
ВАниоеТьс о о жо м Глянь, як ми дбаємо про їх талан, 
Ми ті, котрим насліпо вірить низ. які шляхетні ми й які ми... (140) 

і далі автор устами свого героя, використовуючи прийом контрасту, дає 
різко негативну характеристику тим, хто віками експлуатував трудящих: 

«Свині і глитаї! -- скінчив за них Гидке хробацтво, на наживу ласе, 
оз «о Іван. -- народу нужа і народу бридь, 

Розбійники, злодії й галяпаси, тілесна гниль і духа паріяси!» (140) 
болиголов, отрута і дурман! 

Суспільні ідеї В. Бобинський втілює в конкретні образи, сповнені 
високою емоційною наснагою, тобто політичні погляди автора проявля- 
ються в чуттєвій, емоційній формі. Майбутнє комуністичне суспільство 
зображується В. Бобинським, як «чудовий світ», світ «вільної праці». 
Каторжній праці підневільного люду поет протиставляє вільту працю, 
яког розцвіте нове життя, Так суспільна ідея, з'являючись в одязі епі- 
тетів «чудовий», «вільний», в одязі метафор, стає емоційною і тим впли- 
вовішою. Суспільні ідеї, якими пройнята поема, ідеї комунізму, гуманіз- 
му, колективізму виступають в естетичному виразі, як втіленіїя нової 
краси. 

Новий світ, що твориться за законами цієї краси, буде справді, як 
пише поет, «чудовим», а дні «попливуть веселі». Тому, зображуючи бор- 
ців, що збудують «чудовий світ», В. Бобинський показує їх красивими 
і морально, і фізично. Вони «стрункі», «могутні». Людина майбутньо- 
го -- це людина з «ясним зором», І, навпаки, ті, хто не дає збудувати 
цей чудовий світ, хто є морально огидними, виступають у поемі огидни- 
ми і фізично, Вони потвори, що ке мають в собі нічого людяного, вони 
«кати», для них життя людини -- «віхоть», «дріб'язок». Вони «товсті, 
як пацюки», «а тусклі очі їх, немов блипни у маслі, -- плавали, оброслі 
жиром», «у них гидкі пельки». 

З нових естетичних позицій підходить В. Бобинський до теми праці. 
По-горьковськи розуміючи значимість праці, що «створює все найцін- 
ніше, все прекрасне, все велике у цьому світі», В. Бобинський пеодно- 
разово це підкресліоє в поемі. «Світ, -- пише поет у ПІ розділі, -- це 
труди і мозолі», В. Бобинський показує трагедію труда у класовому сус- 
пільстві. Трудівник здобуває за свою працю лише «нагайки і глум». Па- 
фос викриття капіталістичного рабства досягає у поемі великої сили- 
Поет з гнівом пише про «стовпів державних кас», які наживаються на 
праці народній, на праці тих, 

кого пригнув страшний тягар 
зневаги, кривди, визиску й розбою, 
і за собачий труд ніщо, крім кар (134). 

У капіталістичному світі труд виступає як «собачий», каторжнимй. 

Але, малюючи картину тяжкої праці, В. Бобинський показує, що на- 

род встає на боротьбу проти умов цього «собачого труду». Палке ви- 
криття світу гнобителів зливається з темою боротьби робітничого класу 

за визволення праці. Тому з таким пафосом, завершальним акордом зву- 

чать слова про велич «вільної праці» в майбутньому. В. Бобинський пише, 

що люди праці об'єднуються для боротьби, а їх спільна, колективна 

праця в зображенні поета виступає як революційна боротьба з гнобите- 

лями. По-горьковському В. Бобинський стверджує, що колективна праця 

гартує свідомість робітників, які, відчувши в собі великі потенціальн 
можливості для соціальної перебудови світу, піднімаються на боротеода 

Революційна боротьба робітників зображена В. Бобинським як кол 

з М. Горький. Про літературу, Держлітвидав, К., 1954, стор. 201. 

12



тивна праця, мета якої -- розбити «прокляту стіну». Велична картина 
титанічної праці -- боротьби постає перед читачем: 

На тлі крутих навислих стін чорнів Хиталнся хребти, зігнуті в лук, 
ряд постатей могутніх і суворих, , пучнявіли і напинались м'язи, 
тьма-тьменна рук, рамен, плечей, голів. | могутньо двигались підйоми рук. 
Мов рев води на кам'яних заборах, Мов зв'язані в якийсь могутній пакт, 
їшов відтіЛлЬь шум, Ддвигіт, брязки Й гук, вдаряли в мур знаряддями важкими 

здіймався вгору курявою порох. з упертістю стихійних катаракт (133). 

«Г мур твердий вступався перед ними». Увагу читача привертає художнє 
зображення цієї колективної праці, В. Бобинський підкреслює, що «мо- 
гутньо двигались підойми рук», відчувався «чіткий такт», а порівняння 
«мов рев на кам'яних заборах» допомагає передати весь пафос і уро- 
чистість колективної праці-боротьби. 

Сам Іван Франко виступає насамперед як невтомний трудівник, як 
титан величної праці, а його революційна боротьба зображена поетом 
як вищий етап людської праці, націленої на перебудову класового су- 
спільства. Іван Франко зображений як Великий Каменяр. 

«Пора!» -- сказав і рамена міцні, 
мов сталеві підойми вгору вигнув г 

ї молотом завдав удар стіні (141). 

Боротьба невіддільна від праці. В. Бобинський підкреслює це: 

боровся він (І. Франко. -- В. М.) вже стільки-стільки років, 
лупаючи невтомно вперту твердь... (132). 

Народність поеми «Смерть Франка» в її близькості до фольклору. 
В поемі В. Бобинський використовує багато дечого з арсеналу народної 
творчості. Перефразовуючи народну пісню «Їз-за гори кам'яної орли 
вилітають» з її глибоким лірично-філософським жалем про неспромож- 
ність повернути літа молодії,.В. Бобинський у П розділі поеми ство- 
рює прекрасну ліричну картину, що приваблює мелодійністю і багат- 
ством фарб. Оглядаючись на пройдений Іваном Франком шлях, поет 
пише: 

Пішли шукать тих літ, що не здогоннш 
і бистрими пташиними крильми, 
що утікають вистрибом, босоніж 
у край, якого не вернуть з імли (122). 

У ГУ розділі поет знову звертається до цієї пісні, розповідаючи про 
юність Франка: 

Гей, молоді літа! Гей, бистрі коні! 
Гей, лицарю із золотим мечемі.. (128). 

Малюючи картину трагедійної смерті Великого Каменяра, В. Бобин- 

ський вживає широкі, розгорнуті порівняння. Поет показує Франка як 

найдорожчого і найріднішого сина народу. З чим же можна порівняти 
його, щоб показати всю його значимість? В. Бобинський використовує 

образ сонця. Завжди в народному уявленні сонце поєднувалось з понят- 

лям волі, свободи, щастя. В. Бобинський підкреслює, що смерть Фран- 
ка -- це прощання людей з сонцем: 

МОВ сонця круг, похилений над обрій, 
що, падаючи незатримно вниз, 
ще людям шле свій усміх теплий, добрий, 
обмитий сяйвом пурлурових сліз... (121). 

Поет передає свою вагомість значення І. Франка. Завжди мрії про щас- 

тя народ поєднував з мріями про вільну праціо. Для народу дорогими 

були плоди своєї праці. Іван Франко порівнюється з робітником, 

ЗУ . що покінчив роботу, 
і, в'яжучи свою майстерську снасть, 
свій твір, цей плід свойого труду й поту, 

, останній раз ще поглядом обдасть.. (121). 

Прощання Івана Франка з життям -- це прощання «з людьми, з ро- 
ботою». 

13



Поема В. Бобинського «Смерть Франка» надихала читача почуттям 
краси суворої мужності, моральної чистоти героїв. У поемі відчувається 
гаряча любов до людей. В. Бобинський -- пристрасний співець нового 
життя, що не визнає позиції «об'єктивного малювання», а постійно втру- 
чається в життя своїх героїв, А звідси авторські монологи, ліричні від- 
ступи. Поема-твір епічний, але пройнятий глибоким ліризмом. У. лірич- 
них відступах поет передає і своє філософське сприйняття життя (глава 
ПІ «...бо світ не гра, а труди і мозолі»), свої роздуми про книгу -- вели- 
кого друга людини (глава ГУ), які витримує в дусі староруськнх, таких 
близьких Франкові, афоризмів: 

І бачиш: книги -- морська глибнна, 
що дивні перли в ній на дні глибоко... (124) 

Це ремінісценції з Франковим: 
Книги -- морська глибина, 
Хто в них пірне аж до дна, 
Той, хоч і труду мав досить, 
Дивнії перли виносить! 

Але поет підкреслює, що книги ще не дають відповіді на всі «про- 
кляті» питання -- «..правди мудрих книг якісь недоговорені, неповні...» 
(124). Треба шукати відповіді на питання, чому народ живе погано, ще й 
у самому житті, яке є «більший глиб -- життя живе й звичайне» (123). 
В ліричному відступі у У главі поет звертається до образу бурі з закли- 
ком до революційної боротьби: 

Гей, шуме, шуме, вдар, загогочи, 
нехай тремтять тирани у палатах, 

у крові їх гидкій ополощи 
цей світ, що в дибах нидіє і гратахі!.. (127). 

Цим же пафосом революційної боротьби, закликом до бою пройняті 
«Пролог» та «Епілог» поеми, що звучать, як урочиста пісня. Використо- 
вуючи градації, рефрени, повторення однакових прислівників, окличні й 
запитальні форми, В. Бобинський будує речення таким чином, що напру- 
ження зростає весь час. Змальовуючи революційний рух, як могутній 
потік, що знесе прокляту стіну, автор використовує градацію: 

А вже клекотить, пузириться, кипить, 
а вже двиготить, і бурлить, і булькоче глухо внизу (144). 

А ось інший приклад градації: 
Ї вразі 

тихо... 
глухо... - 

7 мертво... (145). 

Рефрен «Епілогу» -- 
ще раз, і ще, і ще! 

Бий, бий, завзято, уперто (144) -- 

передає напругу боротьби і заклик до неї, 
У схвильованому, глибоко емоціональному відступі, що обіймає весь. 

У розділ, автор створює тонку психологічну картину, яка доносить до- 
читача найтонші нюанси людських почуттів. Композиційно цей лірич- 
ний відступ передує розділові про арешт Франка, його страждання і му- 
ки, що випали на долю борця. Ліричний відступ створює тривожне по- 
чуття майбутньої небезпеки, що супроводжує життєвий шлях кожного: 
революціонера. Заперечувальні порівняння, що так характерні для 
народної творчості, передають напруження тривожного настрою, не-- 
безпеки. 

Як почуєш вночі край свойого вікна... 
Це не дощ, це не вітер голосить. 
Це чиясь непрожита, забута весна 
там на чатах стоїть край чийогось вікна, 
безнадійно сумна, 
і жаліється тихо... (128). 

14



Це теж перегук з мотивами із «Зів'ялого листя» І. Франка. Риторичне 
запитання, до якого так часто звертається в поемі В. Бобинський, по- 
силює цей тривожний настрій: 

Звідки, звідки та пісня, мелодія та, 
що так гірко, так важко ридає? (128). 

Підсумовуючи, можна сказати, що поема «Смерть Франка» є виз- 
начним твором соціалістичного реалізму, Життя Івана Франка В. Бобин-- 
ський зобразив у русі, в боротьбі нового з старим. Правдивість зобра- 
ження життя в історично-конкретних умовах допомогла поетові створити 
глибоко ліодяний образ Великого Каменяра. 

Народ зображений В. Бобинським як суб'єкт історичного процесу, 
як його вирішальна сила. Поет відстоює право народу на боротьбу, на 
ненависть до ворога. Гуманізм поета -- це пролетарський гуманізм, що 
закликає до бою за щасливе життя, за величне Завтра. 

Поема В. Бобинського -- прекрасний художній твір, близький наро- 
дові не тільки своїм ідейним духом, а й художньою формою, В поемі 
автор виступає як справжній художник, великий майстер мови. Поема 
«Смерть Франка» стала величним гімном на честь Івана Франка, на 
честь українського народу. 

Поема В. Бобинського була надрукована декілька разів не тільки у 
прогресивних виданнях Західної України і Польщі, а й у Чехословач- 
чині, Канаді, на Радянській Україні. В 1927 р. поема була відзначена 
другою премією на конкурсі оголошеному НКО УРСР до І10-річчя 
Жовтня. Поема «Смерть Франка» -- яскрава сторінка в історії західно- 
української пролетарської літератури 20--30-х років. 



А.Г. КАМІНСЬКИЙ 

Деякі особливості співтворчості 
рецитівнта художнього твору 

Процес сприймання художнього твору є складним і багато- 
гранним, він є не просто «споживанням» твору, а включає у себе спів- 
творчість суб'єкта сприймання. «Сприймання мистецтва -- процес твор- 
чий -- писав І. Еренбург. -- Образ -- це не тільки те, що створнв 
художник, але і те, що вкладає в прочитане своїм досвідом, фантазією 
читач»!. Співтворчість зумовлюється взаємодією суб'єкта і твору ми- 
стецтва, проникненням, заглибленням, вживанням суб'єкта в даний 
об'єкт, зона залежить як від психофізіологічних і соціальних властиво- 
стей суб'єкта сприймання, змістовності, художньої довершеності твору 
мистецтва, так і від умов сприймання. В процесі співтворчості активі- 
зуються майже всі сторони особистості суб'єкта сприймання, відбува- 
ється «злиття» Його з художнім відображенням почуттями, думками 
автора, «перенесення» в уяві на «арену» зображуваних подій. Твір ми- 
стецтва примушує активно працювати думку співтворця, розшифрову- 
вати в зображеному ті грані і сторони, які митцем свідомо були заши- 
фровані. Митець у своєму творі багато дечого не домовляє, зважаючи 
на ту обставину, щоб твір був захоплюючий, щоб не зазнати того горя, 
яке випадає в мистецтві і коханні на долю тих, хто говорить все (Баль- 
зак). В процесі сприймання художнього твору суб'єкт стає «співавто- 
ром» митця, він спроможний уяснити собі, як зауважує І. Фортунов, «що 
сховано за звичкою П'єра читати все, що попадається йому під руку... 
Він доповнює бачену картину... як підказує йому його почуття прав- 
дивого» 2. 

Справедливо підкреслював А. М. Толстой, що «читач -- складова 
частина мистецтва» 2, Співтворчість грунтується на таких властивостях 
суб'єкта, як пам'ять уявлення, фантазія, вона зумовлюється багатством 
життєвого досвіду, зокрема, тим, наскільки повно він увібрав у себе 
шедеври із скарбниці світового мистецтва, а також ідеалами, смаками, 
розвитком його почуттів. Твір мистецтва в свідомості співтворця будить 

думки і почуття, зміст художнього твору «(коли він закінчений) розви- 

вається уже не в художникові, а в розуміючих.. читач може краще від 

самого поета осягнути ідею його твору», -- писав Потебня. Це все за- 

лежить як від багатства життєвого досвіду сприймаючого, так і особли- 

востей його психо-фізіологічної організації, ступеня розвитку інтелекту, 

специфіки професійної діяльності, вікових, національних особливостей 

тощо. В процесі сприймання художнього твору співтворець відображені 

: «Вопрось литературн», 1965, Ме 10, стор. 188. 
5 дріжаство наук н тайнь творчества». «Искусство», М., 1968, стор. 201, 

з Цит. за кни, А. Г. Цейтлин. Труд писателя. «Советский писатель», М., 1968, 

стор. 68. 
ЗУ История зстетики. ПМЗМ, т. ТУ, второй полутом, «Искусство», М. 1968, 

стор. 49. 

16 

-



явища переводить на мову своїх особистих уявлень, фантазія його іде 
сюжетними руслами, він настільки сильно зливається з митцем, «що йо- 
му здається, що сприймаючий ним предмет зроблений не ким-небудь ін- 
шим, а ним самим і що все те, що виражається цим предметом, є те 
саме, що так давно уже йому хотілось виразити» 7. 

Художній твір, як джерело активізації суб'єкта сприймання завжди 
має певну глибину змісту, суспільну значимість і художність, у ньому 
«дані не тільки межі чи рамки, всередині яких буде розгортатися власна 
робота сприймаючого, але хоча б приблизно «пунктиром» -- і ті «сило- 
ві лінії», по яких спрямовується його фантазія, пам'ять, комбінована си- 
ла уявлення, естетична, моральна і політична оцінка» 5. Співтворчість 
відбувається тоді, коли твір пробуджує в співтворця думки і почуття, 
коли відбувається «зараження» його почуттями митця. Вона залежить 
як від вроджених структур рефлексів і інстинктів, так і від тих умовно- 
рефлекторних зв'язків, що утворюються протягом життя людини. Умов- 
но-рефлекторні зв'язки є тими своєрідними шифрами життєвого досвіду, 
які зумовлюють собою індивідуальну своєрідність сприймання. Так, 
наприклад, людина, яка ніколи не бачила пожеж і людської крові, не 
відчувала дії вогню і не переживала трагічного відчаю рідних чи близь- 
ких, зовсім інакше буде сприймати зміст і, зокрема, колорит картини 
Іл. Рєпіна «Іван Грозний і син його Іван», ніж та, якій доводилося ви- 
носити когось з палаючого будинку і зупиняти кровотечу із смертельно 
небезпечної рани. Сліди пожежі, хвилювання за життя настільки міцно 

зашифруються в пам'яті ліодини, що будь-яка деталь художнього твору, 
пов'язана з вогнем чи пораненням асоціативно викличе пережиті почут- 
тя в минулому, що надасть особливого суб'єктивного забарвлення змісту 
сприймаючого твору мистецтва, В процесі сприймання один «воскрес- 
лий» образ асоціативно тягне за собою інші. 

Великої мислительної роботи вимагає заглиблення в зміст твору, 
його аналіз, виділення тих властивостей, що визначають сутність харак- 
теру кожного персонажу, усвідомлення тої головної думки, яка пронизує 
весь твір і розкривається через взаємодію художніх образів. Визначаючи 
сутність (ідею) твору через окремі ознаки, риси, властивості співтворець 
іде, таким чином, від конкретного до загального. Раніше ніж відбува- 
ється виділення характерних властивостей художніх образів, образи по- 
винні в уяві співтворця набути цілісності, А цілісності і повноти худож- 
ні образи набувають у свідомості співтворця через сприймання закодо- 
ваних структурних ознак, які визначають характер кожного образу зо- 
крема. Якщо Кюв'є «по єдиній кістці, що була в його розпорядженні, 
відтворював скелет тварини, Бальзак по одній пануючій «страсті» лю- 
дини реконструював увесь її соціальний облік» 1, як зазначає А. Цейтлін, 
то можна сказати, що співтворець так само вимушений в окремих ви- 

падках по деяких ознаках вимальовувати в уяві своїй закодований 
митцем образ. ум Мет 

Так, наприклад, Василь Стефаник у новелі «Камінний Хрест» дуже 

скупо малює портретні характеристики персонажів твору, виражаючи в 

основному їх сутність, і кожен співтворець через скупі мікрообрази: 

«велика жила напухла... на чолі», «ліва рука.. обвелася сітею синіх 

жил, як ланцюгом із синьої сталі», «Ходив схилений, як би два залізні 

крани стягали тулуб до ніг», «потряс сивим волоссям, як гривою, кова- 

ною зі сталевих ниток», «сиві кіски» 2 і інші повинен вимальовувати в 

своїй уяві зовнішність персонажів. Через окремі ознаки розкривається 

також і внутрішня сутність героїв. Правда, при сприйнятті одних творів 

5 Л.Н. Толстой. Собр. соч, в двадцати томах, т. 15, Изд-во худож. лит. М., 
1964, стор. 85. 

с В. Асмуєс. Вопрось теорни и истории зстетики. «Искусство», М., 1968, стор. 61. 

7 А. Г.Цейтлин. Труд писателя. «Советский писатель», М., 1968, стор. 72. 
8 Василь Стефаннк. Твори, «Дніпро», К., 1964, стор. 76--86. 

о Українське літературознавство, вип. ІЗ 17



легше вимальовуються портретні характеристики образів, а внутрішні -- 
важче, в інших -- навпаки, а в третіх -- найбільш художньо доверше- 
них -- добре вимальовуються, розкриваються і зовнішні, і внутрішні 
сторони. В одному і тому ж творі можуть бути образи з добре розкрити- 
ми і зовнішніми, і внутрішніми сторонами і образи з недостатньо 
розкритими зовнішніми або внутрішніми характеристиками, або із пер- 
шими і другими. Це зумовлене як методом, талантом митця, так і видо- 
вими і жанровими особливостями. Наприклад, як би не просвічувалась 
духовна краса, цнотливість «Сплячої Венери» Джорджоне, зовнішність 
її розкрита більш повніше і вражає нас сильніше. При сприйнятті поеми 
Т. Г. Шевченка «Титарівна» набагато сильніше вимальовуються в нашій 
свідомості внутрішні риси характерів героїв, ніж їх портретні характе- 
ристики, а при сприйнятті трилогії Ол. Гончара «Прапороносці» яскра- 
во постають в нашій уяві як портрети героїв твору, так і внутрішні сто- 
рони їх характерів. Ол. Гончар комбінує метод зображення зовнішності 
героїв в одному місці твору (зокрема портрет Воронцова) з методом, 
що дозволяє йому зовнішність персонажа показати фрагментами в різ- 
них композиційних частинах твору (образ Козакова, Хаєцького та ін). 

Коли митець дає зовнішню характеристику герою десь в одному 
місці твору (як робить Ол. Гончар із змалюванням образу Воронцова), 
а потім лише зрідка в наступних частинах нагадує її через окремі порт- 
ретні штрихи в новому освітленні, то цим він досягає більшого вдоволен- 
пя в читача, примушує в його уяві образ героя світитись різними граня- 
ми, полегшує процес спібтворчості, ніж коли дає портрет героя частин- 
ками, оскільки тут, на нашу думку, здійснюється певне «насильство» 
над уявою співтворця, якому набагато важче складати в свідомості 
портрет героя навіть і по вдало підібраних автором ознаках, але роз- 
сипаних у різних місцях твору. 

Змалювання портрету того чи іншого персонажа фрагментами в різ- 
них частинах твору має свої позитивні та негативні сторони. Позитивним 
є те (коли автор дотримується міри), що митець весь час дає «поживу» 
для, співтворчості, примушує активно працювати фантазію, уяву, 
пам'ять, а негативним -- неврахування митцем особливостей людської 
пам'яті, яка не в кожного співтворця розкидані ознаки портрету може 
утримувати до тих пір, поки в уяві вималюється цілісно зовнішність ге- 
роя, особливо під час сприймання епічних творів, 

Показ портретів героїв твору повинен не поступатися розкриттю їх 
сутностей (прикладом можуть послужити більшість образів трилогії 
Ол. Гончара «Прапороносці»), де автор повинен дотримуватися відпо- 
відного співвідношення в ліпленні внутрішніх і зовнішніх сторін худож- 
нього образу. Якраз один із секретів художньої творчості, на нашу дум- 
ку, і полягає в тому, щоб дотримуватися міри, розумного співвідношення 
в ліпленні зовнішніх і внутрішніх сторін художнього образу, власне, лі- 

«пити образ так, щоб залишати місце для співтворчості суб'єкта сприй- 
мання і разом з тим, щоб «будова» образу не була розпливчатою, тумап- 
ною, щоб не було «насильства» з боку автора над уявою і фантазією 
співтворця. 

Сприймаючи твір мистецтва, співтворці завжди знаходять щось зна- 
йоме, пережите ними, «щось своє власне, що вони самі почували, або 
тільки неясно і невиразно відчували, або про що мислили.. 2» 9 «Якщо лю- 
дина нічого не знаходить у творі мистецтва, що вона пережила в своєму 
житті, такі твори «не заслуговують ніякої уваги» "?, оскільки не викону- 
ватимуть основних пізнавальних функцій мистецтва і не спроможні бу- 
дуть викликати співтворчість у суб'єкта сприймання. 

98. Г. Бєлінський. Вибрані філософські твори, т. П, ДВПЛ, УРСР, 1950. 
стор. 42. 

10 Там же. 

18



А що значить пережити твір митця? Це «значить, -- пише В. Бе- 
лінський, -- перенести, пережити в душі своїй все багатство, всю 
глибину його змісту..» "! Почуття і переживання, що виникають у про- 
цесі сприймання художніх образів, переплітаються з тими настроями, 
які пов'язані з іншими причинами і які значною мірою впливають на 
характер співтворчості, «забарвлюючи» переживання, пов'язані з обра- 
зами твору в особливі тони. Якщо твір мистецтва не розворушує внут- 
рішнього «я» суб'єкта сприймання, не отримує верх над настроями, по- 
родженими іншими збудниками, -- співтворчості тоді як такої не буває. 

Співтворчість потребує відповідної напруги душевних сил людини. 
Ключем до розуміння процесу співтворчості є загальні закономірності 
пізнання і відображення дійсності. Процес співтворчості базується на 
тих же психо-фізіологічних якостях людської особистості, що і процес 
творчості. В процесі сприймання твору мистецтва співтворець здебіль- 
шого переживає приблизно ті ж почуття, що і творець у процесі напи- 
сання даного твору. Дехто може сказати, чому, наприклад, він не пере- 
жив всіх тих почуттів при сприйнятті якоїсь життєвої події, які він пе- 
режив в сприйнятті художнього відображення даної події, Це зумовлю- 
ється, на нашу думку, тим, що ми в житті переважно сприймаємо ре- 
зультат тої чи іншої події, не знаючи того складного, суперечливого 
процесу виникнення і розвитку її, без показу чого жоден митець не може 
обійтися, не позбавивши художній твір емоційності, правдивості, при- 
надності. 

Для того, щоб проникнутись глибокими почуттями і думками в 
сприйнятті наслідку якогось життєвого процесу, потрібно збагнути ії 
жваво уявити в деталях причини і хід цього процесу, заглибитись у його 
природу, а для цього потрібно мати сильно розвинену фантазію і уяв- 
лення, життєвий досвід. Одна річ сприйняти елемент якогось життє- 
бого явища, зовсім інша -- сприйняти в цілому дане явище. Один із 
секретів художньої творчості і полягає в тому, що митець (за винятком 
окремих жанрів) у більшості не передає результат того чи іншого яви- 
ща, а показує закономірність протікання його у такій конкретно-чуттє- 
вій формі, де зразу ж видно його коріння. Відобразити те чи інше явище 
митець може по-різному: в один час, він через частину може показати 
ціле, в інший час через ціле -- частину. 

Відтворюючи те чи інше явище життя, митець пропускає багато тих 
сторін, властивостей, які могли бути і не бути в протіканні його, але він 
пе спроможний ігнорувати логіку розвитку даного явища, не спотворю- 
ючи його природу. Передаючи «ланцюг» даного явища в художньому 
творі, митець може переривати окремі «ланки» його лише тоді, коли він 
Бпевнений, що співтворець у процесі сприймання зв'яже їх в своїй сві- 
домості. В окремих художніх творах «розірваних ланок» буває дуже ба- 
гато, але всі вони тримаються між собою «магнітним полем» сюжетних 
ліній. 

Співтворчість «викрешує» ті «іскри» почуттів у процесі взаємодії 
об'єкта і суб'єкта сприймання, які активізують даний процес, Духовне 
багатство індивідуальності співтворця зумовлює глибину проникнення 
його в сутність зображуваного через ті характерні ознаки, що виліплю- 
ють художні образи. Співтворчість зумовлюється багатством тих жит- 
тєвих вражень, які зберігаються в коморі життєвого досвіду і заново 
оживають тоді, коли зображуване «магнітом» суттєвих ознак образів 
асоціативно витягує їх із комірок пам'яті. При цьому випливають в 
першу чергу ті враження, які зробили найбільший слід у свідомості 
сприймаючого і які найбільше відповідають зображуваному,. «Духовна 

діяльність, -- писав Ів. Франко, -- полягає головно на двох прикметах 
психічного устрою: на можливості репродукції вражінь, які колись без- 

п В, Г. Бєлінський. Вибрані філософські твори, т. П, ДВПЛ, УРСР, 1950, 
стор. 42. 

оч 1о -



посередньо торкали наші змисли і тепер являються тільки психічними 
копіями, ідеями, і на другій прикметі того устрою, що одна така 
репродукована ідея викликає за собою іншу, цілі ряди інших ідей, ті 
знов, коли на них буде звернена особлива увага, викликають дальші 
ряди ідей і так без кінця» "2. 

Не в кожної людипи в процесі сприймання художнього твору одна- 

ково репродукуються минулі враження для доповнення зображуваного. 
Ясність і легкість мислення співтворця в процесі сприймання художньо- 
го твору зумовлюється як характером самого твору, так і ясністю і лег- 
кістю репродукування минулих вражень у його свідомості. Багатство 
і різнорідність репродукованих ідей у співтворця -- «головна прикмета 
поетичної фантазії» З, -- відзначав Ів. Франко. 

Уява дає змогу співтворціо «ліпити» в процесі художнього сприй- 
мання художні образи в своїй свідомості залежно від ступеня розвитку 
і типових особливостей. Співтворець із сильно розвиненою зоровою 
уявою пластичніше вимальовує в свідомості образи, ніж із слухової -- 
в процесі сприймання літературного твору. Творчий характер уяви базу- 
«ється на основі психо-фізіологічних якостей суб'єкта сприймання. Напру- 
га уяви і фантазії в процесі співтворчості залежить від повноти суттє- 
вих ознак художніх образів, від того, чи художній образ розкривається 
безпосередньо, чи опосередковано, чи через взаємодію з іншими обра- 
зами. 

Інколи з перших сторінок твору автор примушує жваво працювати 
фантазію і уяву сприймаючого. Так, наприклад, Олексій Толстой в опо- 
віданні «Російський характер» з перших рядків дає значне навантажен- 
ня на уяву і фантазію співтворця. Він так починає розповідь про Єгора 
Дрьомова: «Як він бив німців, я розповідати не буду, хоч він і носить 
Золоту Зірочку й половина грудей -- в орденах» "5, Ї ось за нагородами 
героя твору співтворець повинен уявити бойові дії, його самовідданість, 
хоробрість, І кожен співтворець уявляє образ Єгора Дрьомова і його 
життєвий шлях в міру розвитку своєї фантазії і уяви, багатства житте- 
вого досвіду, Співтворець, який ніколи не бачив «селянської печі», «вій- 
ськового полігону», «високого журавля», «овчини», в сприйнятті наве- 
деного оповідання ніколи не зможе уявити їх так, як той, у життєву 
діяльність якого ці предмети були «включені» і набули для нього 
особливого змісту. Для того, щоб уявити і відчути, як бойові товариші 
зустріли Єгора Дрьомова «з такою щирою радістю, що в нього відляг- 
ло від серця те, що не давало ні спати, ні їсти, ні дихати» 5, потрібно 
пережити подібні почуття самому хоч раз у житті. Ніколи не бачивши в 
житті вираз обличчя людини, яка «немов... збирається випити» 19, важко 
уявити і вираз обличчя солдата, який прийшов повідомити Єгора Дрьо- 
мова про те, що його «питають..». «Сила мистецтва (особливо поезії) є 
звичайна сила спогаду, писав М. Чернишевський. Уже з самої своєї 
незакінченості, невиразності, якраз через те саме, що звичайно воно 
тільки «загальне місце», а не живий індивідуальний образ або подія, 
твір мистецтва особливо здатний викликати наші спогади» "/. 

Співтворець образ матері Є. Дрьомова сприймає через образ своєї 
матері, почуття першої -- він спроможний відчути і зрозуміти -- через 
почуття останньої. Життєвий досвід є своєрідною коморою для спів- 
творця, за допомогою якої через окремі деталі, ознаки, відображених 

і Ів. Франко. Із секретів поетичної творчості. Вид-во "Львівського ун-ту, 1961, 

рей М гам же. у 
м Олексій Толстой. Російський характер. ДВХЛ, К. 1960, стор. 38. 

-- Там же, стор. 43. 
Там же, стор. 44. 

17 М. Г. Черни шевський. Вибрані філософські твори, т. І, ДВПЛ УРСР, К. 

1950, стор. 128. 

20



предметів і явищ він у своїй уяві відтворює їх повноту і цілісність. В 
процесі сприймання літературного твору співтворчість розвивається із 
все більшим заглибленням суб'єкта у художній зміст. Співтворець ніби 
попадає у своєрідне поле скріплення думок і почуттів автора, де кожна 
наступна думка пробуджується у свідомості співавтора як тільки що 
сприйнятим, так І раніш сприйнятим матеріалом, що знаходиться в ор- 
ганічному звязку і зумовліоє логіку розвитку думок і почуттів спів- 
автора. Кожен елемент твору органічно зв'язаний з іншими елементами, 
і сприйняття кожного наступного елемента вбирає у себе думки і почут- 
тя, породжені попередніми елементами. 

Співтворчість у сприйманні художнього твору залежить від ху- 
дожньої довершеності даного твору: чим більш художньо досконалий 
твір, тим більша співтворчість у його сприйманні і -- навпаки. Є ху- 
дожні твори, в яких митці залишають глядачам, слухачам, читачам на 
співтворчість дуже багато. Так, Олесь Гончар для співтворчості читача 
відводить багато місця у сприйманні, наприклад, образу Ясногорської із 
роману «Прапороносці». Автор твору не показує всіх життєвих доріг 
героїні, він переважно акцентує нашу увагу на тих «слідах», в яких від- 
биті найбільш насичені щастям або горем її життєві кроки. Автор ніби 
розкладає перед нами вузлові зупинки життєвої дороги Ясногорської, по 
якій ми в своїй свідомості відновлюємо її цілісність. Для кожного 
співтворця життєвий шлях Ясногорської буде вимальовуватись залежно 
від особливостей його індивідуальності. Наприклад, один із співтворців 
відчує любов Ясногорської через очі своєї коханої, другий -- через по- 
тріскані руки своєї матері, третій -- через половіючу пшеницю або по- 
дих весняного поля тощо, Духовну красу Ясногорської, благородність її 
почуттів ми сприймаємо через мову жестів, рухів, міміки, Людські по- 
чуття, пристрасті, афекти розкриваються і сприймаються за допомогою 
їх видимих проявів. Характер героя пізнається через сприйняття вияву 
ним внутрішніх якостей, які відбиваються в почуттях, емоціях, пережи- 
ванні. В пізнанні характеру героя ми ідемо від зовнішнього до внутріш- 
нього. Кожен людський жест у широкому розумінні цього слова є про- 
явом внутрішнього, відблиском однієї із граней соціально-психологічно- 
го фундаменту людини, який пронизує собою всі сторони її особистості. 
Очі, вираз обличчя, тон голосу героя красномовно виражають його сут- 
ність. Кожне почуття персонажа має свій голосовий тон, свій вираз об- 
личчя, свій жест. В окремі моменти жестами почуттів героя стають жес- 
ти тих персонажів, з якими він взаємодіє, Тут через жести інших ми 
сприймаємо внутрішні рухи героя. Адже кожне почуття людини при 
взаємодії з іншою -- відбивається у реакції останньої. Дане почуття мо- 
же відбитися не тільки безпосередньо, але і опосередковано, оскільки 
кожен суб'єкт носить у своєму серці «заряд» почуттів до інших люодей 
і предметів, які «включені» у його життєдіяльність і набули для нього 
певного змісту. В кіно особливо помітний органічний зв'язок між внут- 
рішніми сторонами людини (почуттями, думками, прагненнями, при- 
страстями, афектамн) і зовнішнім їх проявом (жестами, мімікою, рухами 
і т. п.). За кожним зовнішнім жестом ми вловлюємо ті чи інші почуття 
або думки персонажа. Через жести, звуки, міміку, інтонацію та інші 
засоби ми можемо навіть не безпосередньо, а опосередковано виражати 
ісприймати в художньому творі різні явища об'єктивної дійсності і їх 
сутність, Так, наприклад, через вираз обличчя, оглядання назад і захе- 
каний біг кіногероя ми сприймаємо його переслідування. | 

В процесі співтворчості наша фантазія дуже часто забігає наперед 
зображуваного, зокрема, в сприйнятті літературних і сценічних творів. 
В одній лише зав'язці твору ми можемо інколи побачити основну лінію 
розвитку відображуваного явища. Забігання наперед у процесі спів- 
творчості зумовлене тим, що ми вловліоємо логіку розвитку відображу- 
ваного явища. Ми немов змагаємось з «течією» сюжету і силого своє! 

21



фантазії, уяви, інтуїції, випереджаємо її «вади». Наша фантазія в про- 
цесі творчості стає «тим більше безмежна, чим більш проникнута 
логікою» 18, -- зауважував К. Федін. Нема фантазії -- нема художньої 
творчості і співтворчості. Проте «читачеві немає рації знати мету раніше, 
ніж він дійде до неї... Випереджені ж результати руйнують стимул цього 
руху, стають легким і, головне, несумісним з художньою насолодою, 
досягненням читача» У, -- правильно, на нашу думку, зауважує Г. Си- 
рокінь. 

Сприймання художнього твору відбувається крізь призму ідеалів, 
смаків, світогляду співтворця. Ідеали і смаки співтворця відіграють 
значну роль в осмисленні, доповненні, узагальненні художніх образів. 
Так, наприклад, Олексій Толстой в оповіданні «Російський характер» 
пе малює зримо портрет Каті Малишевої, він просто говорить про те, 
що вона дуже вродлива і дає декілька скупих ознак, за якими не можна 
уявити цілісність її портретної характеристики. Основну увагу автор ак- 
центує на душевних якостях героїні, В будь-кого із співтворців образ 
цієї прекрасної дівчини вимальовується в уяві на основі скупих портрет- 
них ознак, що дає автор і на основі власного уявлення про досконалу, 
гармонійно-розвинену дівчину, на основі того ідеалу, який кожен носить 
у своєму серці. В уяві одного співтворця Катя Малишева буде чорнявою 
із сірими очима, в другого -- русявою із тими ж очима і т. п. У породже- 
ному уявою образі Каті в процесі сприйняття твору в кожного співтвор- 
пя відіб'ється і естетичний смак його, що є здатністю до оцінок будь- 
яких явищ, 

Той чи інший художній твір сприймається і оцінюється через систе- 
му суспільно-політичних, філософських і наукових поглядів співтворця. 
Між ідеями твору і світогляду співтворця часто виникають суперечності 
внаслідок їх невідповідності. Якщо, наприклад, у художньому сприйман- 
ні логіка розвитку художнього образу натрапляє на якусь перепону в 
системі поглядів, тоді відбувається або видозміна окремих поглядів, або, 
гавпаки, заперечення співтворцем реалістичності художнього образу. 
Внаслідок конфліктів, що виникають в свідомості співтворця на межі сві- 
тогляду і нових думок, що несе твір мистецтва, відбувається сильна акти- 
візація чуттєвої і раціональної сфер. Ідеї художнього твору можуть руй- 
нувати старі погляди, коли ці ідеї знаходять підтвердження в життєвому 
досвіді співтворця. Досвід людини є своєрідною «вагою», на якій зважу- 
ються старі думки з новими, Світогляд кожної людини, що викристалі- 
зовується в процесі її практичної діяльності, має своє «ядро», яке скла- 
дається з істотних «елементів», що визначають його якість і міцно пов'я- 
зують між собою всі закодовані думки. Зміна одних поглядів тягне за 
собою видозміну інших. Будучи захоплена в поле світогляду якась нова 
філософська чи наукова ідея пронизує майже всі «елементи» «ядра» 
його. Цілком видозмінюється світогляд тоді, коли змінюють свій якісний 
склад його суттєві елементи, внаслідок чого він на певний час може 
втрачати свою сталість і цілісність. Світогляд є своєрідним дозиметром 
у процесі співтворчості, який вивіряє думки автора і свою досконалість 
і який накладає свої «мазки» на сприймаючі образи. 

Значною мірою на співтворчості відбиваються умови сприймання, 
які зумовлюють собою (окрім особливостей співтворця і змісту твору) 
увагу, від напруги якої залежить енергія відчуттів, Наприклад, кіно- 
фільм у порожньому залі людина сприймає інакше, ніж у переповненому, 
шо зумовлено існуванням незримого контакту між глядачами в процесі 
співтворчості. Кіноглядач заражається почуттями не лише від сприйма- 
ючого твору, але від реакції сусідів «..людина сміється -- ідругій лю- 
дині весело; плаче -- ліодині, що чує цей плач, стає сумно; людина гаря- 

І8 Д, Г. Цейтлин. Труд писателя, стор. 124. і 5 
19 «Питання соціалістичного реалізму». Збір статей і досліджен:. Вип. 3. «Дніпро», 

К., 1967, стор. 235--236. | 

22



читься, роздратовується, а інша, дивлячись на неї, приходить у той же 
стан 20», -- писав АЛ. Толстой. Внаслідок подвійного контакту: між тво- 
ром і співтворцем, співтворцем і іншими співтворцями сприймання твору 
стає більш активним. Співтворчість має свої особливості і при спри- 
йманні одного і того ж твору у колі своїх друзів і у товаристві незнайо- 
мих людей. «Сприймання ліодини не є пряма копія, що існує поза 
нами», ..в окремих обставинах на сприйняття сильно впливають пові- 
домлення оточуючих» ?!, -- зазначає Т. Шибутані. 

Присутність інших людей у процесі художнього сприймання не лише 
активно впливає на співтворчість, але і на зовнішній вияв почуттів спри- 
ймаючого, суб'єкт сприймання контролює себе, Ефективність самокон- 
тролю, як такого процесу, коли один імпульс виникає, щоб блокувати 
інший» 22, визначається різницею між внутрішніми почуттями співтвор- 

ця і зовнішнім виявом їх. Чим сильніше понижається ефективність само- 
контролю, тим більше стає зовнішній вияв почуттів співтворця в про- 
цесі сприймання художнього твору. 

Без співтворчості неможливе повноцінне сприймання художніх тво- 
рів, вона існує в сприйманні творів усіх видів мистецтва, маючи при 

цьому певні особливості і зумовлюється як природою самого сприйман- 
ня, характером художніх образів, умовами їх сприймання, так і психо- 
фізіологічними і соціальними якостями співтворця. 

2 Л.Н. Толстой, Собранне сочинений в двадцати томах, т. ХУ, стор. 85. 

п Т. Шибутани. Социальная психология. «Прогресс», М., 1969, стор. 18. 
22 Там же, стор. 163.



ІСТОРІЯ ЛІТЕРАТУРИ 

Й. О. БАГЛАЙ 

Легенда про смерть 
поетеси Сапфо 
в українській літературі 

Гм'я давньогрецької поетеси Сапфо належить до тих незви- 
чайних появ в історії світової літератури, навколо яких, як особистостей 
окремого гатунку, складались легенди і яких то возвеличували, то зви- 
нувачували і висміювали. Одначе у всі епохи чарівна сила поезії Сапфо 
користувалась великою пошаною і любов'ю, і вже один з недалеких 
потомків поетеси філософ Платон називає її десятою музою: 

Дехто говорить байдужно, що Муз тільки дев'ять на світі: 
Ось і десята -- Сапфо з Лесбосу, їхня сестра. 

(Переклад А. Содомори)! 

Вже в античному світі справжня Сапфо поступилась місцем Сапфо 
легендарній, пристрасно закоханій у красивого, але холодного і гор- 
дого юнака Фаона, що нібито й стало причиною її смерті. 

Такою ж легендарною перейшла Сапфо і в новітню літературу, тим 
більше, що «в ХІ віці пісні Сапфо і Алкея були спалені в Візантії, 
оскільки в них знаходили багато нібито непристойного, і полум'я забра- 
ло, можливо, назавжди творіння поетичного генія, перед котрими багато 
віків схилявся античний світ. Перед нами стоять тепер неясні образи 
цих поетів, виступають лише слабкі тіні їх творінь» ?. 

Тільки в наш час, як справедливо вказує А. Содомора, «із розвит- 
ком філологічних наук все ясніше вимальовується перед читачем реаль- 
ний образ Сапфо, яка першою оспівала складний душевний світ людини, 
показавши початок поезії любовних переживань і туги» 3. - 

Творчість Сапфо припадає на період жорстоких класових боїв між 
грецькою демократією та аристократією, внаслідок чого поетеса, як 
аристократка за походженням, змушена була покинути рідне місто Міті- 
лену на острові Лесбос та емігрувати на Сіцілію. Власне з тією втечею 
Сапфо дослідники пов'язують легенду про смерть поетеси ", яку передає 
ціла низка античних авторів 95 і яка, як вважають, бере свій початок від 
часів комедіографа Менандра (близько 343--291 рр. до н. е.), хоча 

згадки про те, що Сапфо складала свої пісні під впливом кохання до 

Фаона, належить вже до ранішого періоду. За свідченням Страбона, 

(Х, 452) комедіограф Менандр зобразив поетесу Сапфо, яка «кинулась 
з білої Левкадської скали, ловлячи з шаленою пристрастю зухвалого 

Фаона» 5. Отже, зміст легенди такий: Сапфо закохалась безмірно в кра- 

1 Андрій Содомора. Пісенна лірика Алкея і Сапфо. «Жовтень», 1968, Ме І, 

стор. 92. 
Р; История греческой литературь, т. І, Изд. АН СССР, М.-Л., 1946, стор. 238. 

з Андрій Содомора. Пісенна лірика Алкея і Сапфо... стор. 93. з 

« Див. Тадецзг 5 і пКо, Дагуз Швегаїшгу ртєскіе). Й. Ї, ХУаг52. 1959, 5. 218. 

5 Див. Страбон, Географія Х, 452; Овідій. Героїди ХУ. 

6 Менандр. Фрагмент 458 (КОЕВТЕ)). 

м 

24



сивого юнака Фаона (Фаон -- особа не історична, а легендарний герої, 
якого вшановували на острові Лесбос і про якого згадує і сама поетеса), 
який не відповів їй взаємністю, що, за легендою, було причиною само- 
губства поетеси. 

Ця легенда була дуже популярною у світовій літературі протягом 
тисячоліть, а під кінець минулого століття стала в українській літера- 
турі темою поетичних творів таких авторів, як Леся Українка, М. Ф, Чер- 
нявський та Л. М. Старицька-Черняхівська. 

Першою цю легенду обробила Леся Українка в поезії «Сапфо», на- 
друкованій І. Я. Франком у львівському журналі «Зоря» 7. 

В античному вазовому живописі поетеса Сапфо зображена з лірою 
в руках («Сапфо і Муза», «Алкей і Сапфо»). Такою ж змальовує її 
і Леся Українка, тільки не в товаристві муз і поетів, а самотньою на 
березі моря: 

Над хвилями моря, на скелі, 
Хороша дівчина сидить, 
В лавровім вінку вона сяє, 
Співецькую ліру держить 8. 

Леся Українка показує далі ображену дівчину, яка з тугою в серці 
згадує чарівний світ з принадами кохання і свою величну славу визна- 
ної народом поетеси, і 

Лукавих людей і кохання, 
І зраду, печаль своїх літ, 
Надії і розпач... 

Внутрішня боротьба почуттів приводить поетесу над море, яке по- 
винно увірвати струни її душі ї зупинити бриніння її чарівної пісні. Сап- 
фо у розпачі зриває свій лавровий вінок -- найвищу нагороду її поетич- 
ного таланту -- і кидається в море, щоб у його шумливих хвилях знайти 
«своїй пісні кінець». 

До цієї ж легенди Леся Українка звернулась знову в останні роки 
своєї діяльності?, задумавши обробити її в формі драматичної поеми, 
з якої збереглося сімдесять три початкові вірші. Вперше початок цієї 
поеми під назвою «Сапфо» був опублікований тільки в 1946 р.'!9 

Збережений уривок із задуманої Лесею Українкою драматичної 
поеми -- це діалог поетеси Сапфо з її коханим юнаком Фаоном. На під- 
ставі цього уривка досить важко скласти собі повну уяву про задум 
нашої поетеси, але немає сумніву, що цей задум був надзвичайно оригі- 
нальний. 

Дія драматичної поеми Лесі Українки відбувається в домі Сапфо. 

Фаон і Сапфо сидять на сходах під колоною, Сапфо, схилившись над 

восковою табличкою, пише нову пісню, яку згодом хоче подарувати Фао- 

нові, а в цей час Фаон грається недбало лавровим вінком поетеси. Отже, 

дія повинна відбуватись уже після визнання Сапфо найкращою поете- 
сою і присудження їй лаврового вінка. 

Фарн зображений Лесею Українкою закоханим у Сапфо; він заз- 

дрить самому богові Аполлону, який може цілувати поетесу Сапфо, на 

шо він, Фаон, не має права. За версією Лесі Українки Сапфо була вже 

раніше замужньою, але її чоловік помер. Це дає змогу Лесі Українці 
посилити психологічний момент твору введенням мотиву ревнощів. Сап- 

фо каже Фаону, що вона шанує пам'ять свого покійного мужа, хоч лю- 

бить тепер тільки Фаона. Сапфо читає йому новоскладену пісню, алз 

Фаон відмовляється прийняти цей твір. Після кожної наступної репліки 

розкривається егоїстичний характер Фаона, якому стає прикрістю навіть 
поетична слава Сапфо. Ображена Сапфо кидає воскову табличку, на 

7 Див. «Зоря», 1884, Ме 23, стор. 195. 
з Леся Українка. Твори в десяти томах, т. І, ДВХЛ, К., 1963, стор. 46. 
9 Див. Леся Українка. Твори в десяти томах, т. МІ, стор. 239. 
1 Див. «Радянське мистецтво», 18. П. 1946 р. 

25



якій вона тільки що написала пісню, у вогонь. Уривок поеми закінчуєть- 
ся словами поетеси Сапфо, яка нарікає на те, що, отримуючи шану від 
усіх греків, не отримує її від Фаосна. 

В 1891 р. винятково чудовий за своєю ритмомелодичною структу- 
рою вірш «Остання пісня Сапфо» написав М. Ф. Чернявський." 

Якщо Леся Українка (у вірші, а не в драматичній поемі) викладає 
легенду про смерть Сапфо від свого імені, а її вірш є своєрідною поетич- 
ною картинкою, то «Остання пісня Сапфо» М. Чернявського -- це остан- 
ній поетичний монолог давньогрецької поетеси, що випливає з потаємних 
глибин її душі, яким могла подати його творча уява поета. М, Черняв- 
ський не показує нам того душевного конфлікту, який привів Сапфо на 
берег моря; його не цікавить і очевидний сам собою момент самогубства 
поетеси. З вірша М. Чернявського перед нами повстає образ дівчини з 
розбитим серцем та ображеними почуттями. Вона не задумується над 
майбутньою долею і рішення покінчити самогубством для неї остаточне, 
Сапфо тільки благає бога морів і злотокудру Афродіту уготовити їй спо- 
кій. Сапфонині благання, однак, не звучать песимістично, бо поетеса 
вірить, що вся її поезія, народжена чарами кохання, чарами богині 
Афродіти, і її остання пісня не помруть ніколи: 

О море синє, сестро неба, Нехай в розмові хвиль блакитних, 
Останню пісню цю мою, Співучо-втішна і ясна, 
Безцінний дар ясного Феба, Струною гомонів привітних 
Тобі, я море, віддаю! В віках вчувається вона. 

Идучи за легендою, М. Чернявський зображає Сапфо молодою дів- 
чиною, хоч поетеса насправді прожила до глибокої старості, Але завдан- 
ням нашого поета власне й було відтворити легенду, у якій Сапфо мала 
повстати перед читачем ніжною і закоханою, але обманутою в коханні 
дівчиною, Відсутність опису самого факту самогубства поетеси якраз 
сприяла тому, що М. Чернявський показав безсмертя поетеси Сапфо в 
безсмерті легенди -- Сапфо залишилась для читача кришталево чистою, 
як ті краплини морської води, у якій вона перетворилась в легенду. 

Найкращою, мабуть, українською обробкою легенди про смерть 
поетеси Сапфо є лірична драма Людмили Старицької-Черняхівської 
«Сапфо», яку І. Я. Франко назвав однією «з перлин нашої літератури» 12. 

Лірична драма Л, Старицької-Черняхівської друкувалась у львів- 
ському журналі «Житє і слово», який редагувала Ольга Франко 13. 

«Тема сеї драми, -- пише І. Я. Франко, пристрасна любов грецької 
поетки Сафони до молодого Фаона, який любить не її, а її просту і не- 
талановиту подругу, розпука, резигнація і смерть Сафони в хвилі її пое- 
тичного тріумфу, все це змальовано більш ліричними імпровізаціями са- 
мої Сафони, ніж драматичним способом; градація і переміни чуття від- 
дані майстерно» 11, 

Жанр драматичної поеми, до якого вдалась Л. Старицька-Черняхів- 
ська, дозволив їй, з одного боку, ввести низку допоміжних персонажів, 
таких, як Алкей, Ерінна, хор дівчат та ін., а з другого, -- поглибити пси- 
хологічну характеристику головної героїні з використанням ремінісцен- 
цій з творів самої давньогрецької поетеси. 

Драма починається монологом Сапфо, в якому поетеса говорить про 
свою любов до Фаона. Під час виступу Сапфо з читанням своїх творів 
перед грецьким народом вона побачила в юрбі хлопця, який не спускав 
з неї очей, 

І в погляді його зорилось щастя, 
Палав якийсь одрадісний огонь, 
Сподівання й переконання повний. 

и Вірш уперше був надрукований у кн: М. Чернявський. Твори, т. І-Х, 
Харків, «Рух», 1927--1931, т. МІ, стор. 271--272. 

2 І. франко. З останніх десятиліть ХІХ в. ЛНВ, т. ХУ, 1901, кн. 9, стор. 123. 

Із Див. «Житє і слово», т. У, Львів, 1906, стор. 92--105, 168--179. 

м І, Франко. З останніх десятиліть ХІХ в., стор. 123. 

1.



"Сапфо зупинила свій погляд на юнакові і в неї 
оо о 3 захопився дух, 
Заледве з рук слаба не впала ліра. 
Але се враз спалахнув у серці жар 
І хмарою налинуло натхнення. 

Л. Старицька-Черняхівська дає глибоку психологічну характе- 
ристику Сапфо, торкається усіх найпотаємніших струн її душі, 

Сапфо запримітила, як мовчазний Фаон зронив чисту і як кришталь 
іскристу сльозу і їй здається, що муза поетеси зворушила холод юнако- 
вого серця. Вона спершу не насмілюється сказати Фаону про своє ко- 
хання, але тепер готова покласти йому до ніг завойовану своїм поетич- 
ним мистецтвом всенародну славу і своє безсмертя, аби тільки почути 
від Фаона слово «кохаю». 

Дивлячись у задумі на море, Сапфо Старицької-Черняхівської звер- 
тається до моря, вітру і сонця в елегійно-замріяному тоні, який нагадує 
плач Ярославни із «Слова о полку Ігоревім»: 

Море синє та безкрає Підійма троянда чоло 
Ти далеко котиш хвилі... Ліс і поле ожива: 
Вітре буйний легкокрилий, Чсм же променем блискучим 
Ти літаєш геть усюди... Не розтопиш криги серця, 
Сонце ясне, ти довічне, Не шепнеш Фаону стиха: 
Під твоїм живущим сяйвом «Як Сапфо тебе кохаї!» 

Далі Сапфо виголошує гімн-молитву на честь Афродіти, а також 
звернення до Фаона. Обидва ці твори, вплетені в канву драми, є ремі- 
нісценціями з творів Сапфо: перший -- гімн до Афродіти «Барвношатна 
владарко, Афродіто..», а другий -- славнозвісна поезія, присвячена 
якійсь з учениць поетеси Сапфо, -- «До богів подібний мені здається...» 
«Однак, якщо цей другий твір Сапфо адресований дівчині-вихованці, 
то Старицька-Черняхівська ставить його в цілком іншу площину: в неї 
це звернення Сапфо до коханого юнака Фаона, що дає змогу поетесі 
озвучити античну легенду по-сучасному. Глибокий ліризм віршів, вкла- 
дених в уста давньогрецької поетеси, виняткова музикальність їх метро- 
ритмічного складу і глибина почуттів ставлять ці вірші Л. Старицької- 
Черняхівської поряд з такими перлинами української інтимної лірики, 
як «Зів'яле листя» І. Я. Франка, поезії О. Олеся, П. Тичини і, передо- 
всім, В. Сосюри. 

Щоб показати докладніше ці ліричні ремінісценції, або, як каже 
І. Я. Франко, «ліричні імпровізації», наведемо їх повністю паралельно 
з українським перекладом пісні Сапфо: 

Мов боги, здається мені щасливий Раптом жар тонкий пробігає тілом, 
Муж оцей, що, сівши напроти тебе, В білий день мені ув очах темніє 
Сміх принадний твій і солодкий голос Слів не чую тільки дзвенить у вухах 

З уст твоїх ловить. Дзвін невгамовний. 

Гляну я -- і серце моє то стихне, Вся тремчу, вкриваюсь холодним потом, 
То заб'ється так, що тамує віддих, В'яну, як трава, і, здається, пройде 
Трачу голос я -- па губах розкритих Мить одна -- і я упаду на землю 

Слово німіє. Тілом бездушним. 
(Переклад А. Содомори) 

Обробка Л. Старицької-Черняхівської: 
Богом той мені здається, Я тремчу мов та лелія 
Хто сідає поруч тебе; В любих пестощах Зефіра, 
Навіть ти б став світлим сяйвом, І в душі зринають сльози, 
Завжди темрявий Еребе! І ридає тихо ліра. 

Коли ж я тебе побачу, Кров пала, тріпочуть грудн 
Темним стане сонце ясне, І обіймів прагнуть руки, 
На устах німіє слово І росте у серці пісня, 
І життя у серці гасне. І встають чудові згукиі!.. 

Милувала б цілі ночі, 
Цілувала б до упою, 
І на груди твої дужі 
Впала б спалена жагою. 

27



Після цього ліричного звертання, яким закінчується ява перша, по- 
являється Фасон, щоб сповістити Сапфо про те, що народ Еллади, за- 
хоплений її поетичним талантом, хоче їй 

р чоло вінком лавровим вкрить 
У Фебів храм нести... статую 
І музою десятою назвать. 

Але Сапфо не хоче чути про славу, вона чекає, коли Фаон скаже їй 
слово «кохаю», і дає зрозуміти, що вона б за його сльозу, 

За краплю цю блискучу, теплу, ясну 
без жалю всі славу віддала. 

Фаон далі не може чи не хоче зрозуміти сенсу висловлювань Сапфо 
і каже, що проронив сльозу під час виступу Сапфо, бо тоді плакала вся 
Еллада, зворушена чаром її пісень, і навіть 

Поет Алкей розбив 
Геть об землю свою чудову ліру. 
«Мовчи на вік, -- сказав, -- після Сапфо 
Ніхто не смій торкати срібні струнн!» 

Сапфо зворушена і розчулена словами Фаона, вона хоче признатись 
йому в коханні. І тут Старицька-Черняхівська знову з винятковою май- 
стерністю зображає найтонші вібрації душевних струн Сапфо. Поетеса 
назвала Фаона другом, і той у захопленні проголошує: 

ви М Боги, 
Сей буде день щасливий двічі нам! 

Обірвані нервові репліки, недоказані слова, остаточний зміст яких 
слід читати в підтексті, динаміка діалога, раптові переміни душевного 
стану і настрою поетеси, яка то вірить в кохання Фаона, то знову втра- 
чає віру -- все це виконано Л. Старицькою-Черняхівською як справж- 
нім і великим майстром психологічної драми. 

Ява друга так і не дає відповіді на питання про те, чи кохає Фаон 
поетесу, чи ні, хоч сама вона зберігає віру в його кохання і в монолозі 
наступної третьої яви знов відмовляється від слави заради кохання: 

Що слава та? Ти дай мені кохання, 
Дай сліз палких, обіймів, щастя дай! 
І я зніму холодні лаври радо 
На теплий світ весільного вінця! 

Появляється хор гречанок, які супроводять Ерінну -- кохану дів- 
чину Фаона. Для хору гречанок та для Ерінни Сапфо -- неземна істо- 
та, бо слава її облетіла всю Елладу,. 

В діалозі між Сапфо і Ерінною Л. Старицька-Черняхівська знову 
майстерно вводить натяк, далекий і скритий, на майбутню боротьбу 
героїнь твору. Ні Ерінна, ні Сапфо поки що не підозрівають того, що 
скоро вони стануть ворогами і причиною їхньої ворожнечі якраз і буде 
Фасон. Йде своєрідна двоплановість дії, і на цій двоплановості власне 
базується глибокий драматизм діалога. Ерінна розповідає поетесі Сап- 
фо про принади кохання, про які ніби-то Сапфо не знає, і розкриває пе- 
ред нею картину майбутнього щасливого материнства, коли 

Я ВО немовлятко кволе / 
Пригорнеш ти до лона свого... 

й з рожевих, теплих уст 
Солодке слово ти почуєш: «мамо!» 

Ерінна захоплена своїм майбутнім і говорить про це щиро, але в 
даній ситуації її слова звучать з нотками якоїсь іронії на адресу Сапфо; 
тут, однак, маємо не іронію Ерінни, а іронію долі -- Сапфо здобула сла- 
ву і лаври, але не змогла осягнути щастя. В цій ситуації Ерінна спові- 

щає, що вона готується до весілля і що її судженим є Фаон. 

Якщо раніше перед Сапфо стояла дилема -- любить, чи не любить 

її Фаон, то тепер повстає друга споконвічна «гамлетівська дилема -- 

«бути, чи не бути», жити, чи не жити? В душі Сапфо знову зринає 

28



боротьба думок і почуттів: покінчити самогубством -- це негідне люди- 
ни, але й жити, втративши мрію, теж немає сил. 

Л. Старицька- «Черняхівська вводить тепер як дійову особу поета 
Алкея, який і насправді був закоханий у Сапфо і навіть писав їй пое- 
тичні присвяти, У драмі цей дійсний факт відсунутий на другий план і 
стає майже непомітним. Алкей виступає тут тільки як захисник поетич- 
ного мистецтва і радить Сапфо забути горе і залишити «вузьке щастя» 
заради великого покликания поета. Л. Старицька-Черняхівська повто- 
рює тут словами Алкея заклик великого російського поета О. С. Пуш- 
кіна -- 

Палить серця лідські святим глаголом 
І освітити розум їх. 

Іронія Сапфониної долі посилюється: Фаон просить її скласти Ї: 
заспівати весільну пісню. Після цих слів Сапфо непритомніє, але по- 
тім, прийшовши до себе, сповняє просьбу Фаона. 

Фінальна пісня Сапфо, звернена до Муз, до всіх богів і зокрема 
ло богині кохання Афродіти, складається з трьох частин, написаних 
різним розміром. Це урізноманітнення метроритмічної структури кожної 
з частин сприяє відтворенніо душевного стану поетеси і її нервового 
напруження, причому, темп ритму йде по низхідній, у міру того як 
успокоюється душевний стан самої поетеси. 

Слід сказати, що між кульмінаційним моментом і розв'язкою драми 
є своєрідна ретардація, затримка розв'язки. Цим прийомом Старицька- 
Черняхівська дає змогу головному персонажу твору -- поетесі Сапфо 
самій проаналізувати об'єктивний хід речей і дійти певного висновку. 
Цілком можливо, що фінальні вірші драми «Сапфо» мають якесь відно- 
шення до самої л. Старицької- Черняхівської. 

У Сапфо визріває нарешті переконання, що земне щастя -- кохан- 
ня-- є коротким і минущим, і поетеса картає себе за те, що, захопив- 
шись коханням, вона забула про велике покликання поета і поезії: 
Єсть інший пал, богів святе надання -- Чого ж мені, слабій, святе надання? 
Поезія, натхнення і пісні -- Мій стяг зламавсь, мій світоч вкрила тьма... 
Їм не страшні ні зрада, ні кохання -- Я не знесла величного призвання, 
Вони цвітуть в святій самотині, Мене жага людська перемогла. 

Але вогонь доручений богами І от стою з розбитим серцем, квола, 
Пильнуй, д душе, од хижих бур людських. І в лірі сій дзвенить могильний спів, 
І горе тій, яка його запляме І соромом моє укрите чоло, 
ИЙ закине честь з-за ласощів та втіх! Іглум його доганою сповиві 

У заключних акордах пісні Сапфо все ж таки докоряє Фаону і з 
лірою в руках кидається із скелі в море. З шумом морських хвиль зли- 
ваються звуки останньої пісні Сапфо, щоб відлунням у легенді бриніти 
віками. 

Як уже відзначалось, поетеса Сапфо померла в глибокій старості. 
Але створена вже в античності легенда про кохання Сапфо до Фаона 
та її трагічну смерть сама стала перлиною поетичної творчості і не раз 
приваблювала діячів світової літератури. Так, наприклад, англійський 
драматург епохи Відродження Дж, Лілі (1553--1606) зацікавився самим 
конфліктом легенди, який давав йому змогу вивести у драмі «Сапфо і 
Фаон» двох мужчин закоханих в одну жінку, причому, один з них зму- 
шений був поступитись своїм коханням; італійський поет Дж. Леопарді 
( 1798-1837) використав цю легенду для того, щоб вилити свій песи- 
мізм, пов'язуючи своє нещастя з нещастям Сапфо, викликаним на дум- 
ку Леопарді фізичними вадами («Остання пісня Сапфо») і т. д. 

В українську дорадянську літературу прийшла ця легенда як віч- 
ний гімн коханню й людині. Відгомін легенди про кохання поетеси Сап- 
фо та її смерть подибуємо і в українській радянській літературі. Серед 
поетес, творчу уяву яких захоплювала ця легенда, можна назвати хоч 
би таких, як Любов Забашта («Діалог вічної жіночості з Роденом») та 
«Людмила Скирда («До латині»). 



Г. А. КРАВЕЦЬ 

Нечут-Л евицький і Тургенєв 

Проблема -- Тургенєв і Україна -- широка та багатогран- 
на. Окремі аспекти її знаходили відбиття у різних дослідженнях, при- 
свячених творчості великого російського письменника, і в працях про 
українсько-російські літературні взаємини, зокрема зв'язки Тургенєва 
з дожовтневою українською літературою. Перша спроба синтетичного 
висвітлення цієї проблеми була зроблена Є; Шабліовським та М. Гна- 
тюком у роботі «І. С. Тургенєв і українська дожовтнева література», 
виданій з нагоди 150-річчя від дня народження великого російського 
письменника. 

Що ж до питання «Тургенєв і українська література 60--70-х років 
ХІХ ст.», зокрема -- Нечуй-Левицький і Тургенєв, -- то воно ще не ста- 
ло предметом спеціального дослідження у нашому літературознавстві. 
Проте зв'язки творчості автора «Записок мисливця» і низки романів з 
життя російської інтелігенції з українською літературою цієї доби були 
активними та плідними. 

Широко відомими є факти творчих взаємин Тургенєва з Шевченком 
і дружба видатного майстра російського слова з Марком Вовчком. 

І. С. Тургенєв, уважно стежачи за розвитком української літерату- 
ри, звернув увагу й на видатні явища в ній і на західноукраїнських зем- 
лях, що перебували тоді під гнітом Австро-Угорської монархії. Так, ве- 
ликий російський письменник високо оцінив творчість Ю. Федьковича, 
одного з найбільш послідовних продовжувачів традицій Шевченка і 
Марка Вовчка в українській літературі. Підкресліотючи велику роль 
творчості Ю. Федьковича у розвитку реалізму в українській літературі 
Галичини, Тургенєв з приводу його прози писав М. Драгоманову: 
«Я одержав... повісті п. Федьковича... тут тільки і б'є джерело живої во- 
ди, а все інше-- або примара або трун». 

У свою чергу українські письменники 60--70-х років проявляли 
беликий інтерес до творчості видатного російського романіста і громад- 
ського діяча. Він особливо посилився на початку 70-х років, коли поча- 
лась гостра дискусія щодо змісту, завдань і шляхів розвитку тогочасної 
української літератури. 

Представники тодішньої прогресивної критики та естетики М. Дра- 
гоманов, І. Білик, а трохи пізніше й І. Франко, рішуче виступивши проти 
хибних принципів етнографічно-побутової школи в українській літерату- 
рі, насаджуваній П. Кулішем, розгорнули широку програму розвитку ук- 
раїнської літератури по шляху критичного реалізму. В успішному здійс- 
ненні цього завдання передова українська критика велику роль надавала 
активному поширенніо серед українських письменників позитивного до- 
свіду російської літератури, зокрема творчості Тургенєва, | 

У зв'язку з цим І. Білик у статті «Іван Сергійович Тургенєв» писав: 
«Українська література, можна сказати, ще тільки починається. Через 

| Ю. Федькович в розвідках і матеріалах. К. Держлітвидав, 1958, стор. 42. 

ч 

го
рб

а



те їй не зашкодить і в посестри (російської літератури. -- Г. К.) дещо 
позичити: тому вона повинна роздивлятись, якою стежкою йшли інші 
писателі, Тургенєвська ж стежка неабияка. Недаром став він велико- 
руським любищем, не марно його «Записки охотника» либонь чи не на 
всі європейські мови переложено. Його живе слово, його чиста велико- 
руська, як перемита, мова, його уталантована вдача, його мистецькі ви- 
рази, освічені широким поглядом, а в кінці всього -- непохибна правда, 
з якою він малює життя людське, заставляє бажати, щоб і наша. літе- 
ратура повернула на його стежку -- од плачу про «долю та волю», од 
любощів та закохання -- на шлях розумної битописі. Тоді вона буде 
проводирем живої правди у свою рідну країну. А, коли, збившись з рід- 
ного поля народного, піде іншою дорогою, -- вона ніколи не стане 
покажчиком громадської потреби, і одцураються її рідні люди, і до віку 
їй не піднятись угору, а буде вона порпатись у своєму кубельці та вір- 
шувати нікому не потрібні вірші на утіху гулящих людей» 2. 

Для того, щоб полегшити кращим творам Тургенєва доступ до ши- 
роких кіл українських читачів, І. Білик береться перекладати їх, зокре- 
ма, «Записки мисливця», українською мовою і друкує ці переклади в 
найбільшому на той час українському літературно-художньому журналі 
«Правда». Як бачимо, І. Білик, а в його особі й вся тогочасна україн- 

ська демократична критика, дуже високо оцінюючи Тургенєва як видат- 
ного письменника-реаліста, орієнтували діячів української літератури 
глибоко опановувати творчим досвідом цього чудового майстра росій- 
ського художнього слова, використовувати і продовжувати його традиції 
на національному грунті українського письменства, 

Першим серед представників молодого покоління українських 
письменників, що прийшло в літературу після Шевченка і Марка Вовчка, 
звернувся до використання багатого творчого досвіду великого росій- 
ського письменника-реаліста І. С, Нечуй-Левицький. Поряд з Шевчен- 
ком і Марком Вовчком серед тогочасних російських письменників Турге- 
нєв відіграв найпомітнішу роль у формуванні творчого обличчя молодо- 
го автора. На жаль, питання «Нечуй-Левицький і Тургенєв», як і 
зв'язки російського письменника з українською літературою кінця 60-х- - 
початку 70-х років, майже не досліджені нашим літературознавством. 
Ми ставимо перед собою тут скромне завдання -- розглянути роль тра- 
дицій Тургенєва лише на ранньому етапі творчості Нечуя-Левицького, 
зокрема, при написанні ним повістей «Дві московки», «Рибалка Панас, 
Круть» і роману «Хмари» 8. 

Є підстави вважати, що з першими творами Тургенєва Нечуй-Ле- 
вицький познайомився ще під час навчання в семінарії та духовній 
академії. У його автобіографії є згадка про захоплення студентами, до 
яких і він сам належав, романом «Батьки і діти» і статтями про нього 
Д. Писарєва, Гадаємо, що ще раніше Нечую-Левицькому були знайомі 
попередні твори тоді вже широко відомого російського письменника, зо- 
крема «Записки мисливця» і «Рудін», творчі перегуки з якими виразно 
відчуваються в ранніх повістях молодого письменника і в романі «Хма- 
ри». Показово, що уже в перших виступах літературної критики про 
ранні твори Нечуя-Левицького відзначається їх зв'язок з «тургенев- 
ською школою» в російській літературі. Так, М. Драгоманов з приводу 
перших оповідань молодого автора підкреслював у статті «Українське 
письменство 1867--1873 років», що Нечуй-Левицький не гірший будь- 
якого з молодих російських письменників, які йшли шляхом Тургенєва, 

2 Ів. Білик. Іван Сергійович Тургенєв. -- Журн. «Правда», 1873, ч, І, стор. 3. 
З Частково ці питання вже порушувались нами у статтях: Перші твори І. С. Не- 

чуя-Левицького та їх оцінка тогочасною критикою. -- У зб.: Бібліотекознавство та 
бібліографія, вип. І. Харків, Вид-во Книжкової палати УРСР, 1964; Питання культури 
та освіти в романі «Хмари» І. С. Нечуя-Левицького. -- У зб.: Культурно-освітня робо- 
та, вип. 4. Харків, Вид-во Книжкової палати УРСР, 1967. 

ЗІ



тому невипадково «Гориславська ніч» дуже схожа манерою з «Записка- 
ми мисливця». | 

В іншій роботі Бк «Література російська, великоруська, україн- 
ська та галицька» цей же автор, ще раз повертаючись до питання про 
роль прогресивної російської літератури у творчому формуванні І. С. Не- 
чуя-Левицького, слушно зазначає: «І. Нечуй-молодший з українських 
белетристів показав у первих своїх повістях («Дві московки», «Панас 
Круть»), що його більш усіх, окрім Марка Вовчка, торкнула, хоч лише 
мимоволі, школа Тургенєва» 7. 

У чому ж полягає спорідненість ранньої творчості Нечуя-Левиць- 
кого з творами Тургенєва? Щоб відповісти на це питання, зіставимо 
повісті «Дві московки», «Рибалка Панас Круть» із «Записками мисливця». 

Перше, що звертає на себе увагу, -- це їх глибока життєвість, хоча 
час дії творів різний: у Тургенєва -- доба кріпацтва, у Нечуя-Левиць- 
кого -- перше післяреформне десятиріччя. До речі, на життєву основу 
сюжетів перших повістей молодого українського письменника вказував 
ще М. Драгоманов, зазначаючи, що вони, як і «Записки мисливця», не 
є витвором авторської фантазії кабінетного походження. А М. Костома- 
ров у зв'язку з цим розглядає ранні оповідання Нечуя-Левицького в єди- 
ному потоці з усією російською реалістичною прозою 50--60-х років, 
представленою не лише Тургенєвим, але і Г. Успенським, Григоровичем, 
Мельниковим і Потеєхіним ?. 

Отже, є підстави для висновку про спільну ідейно-художню основу 
естетичних принципів вже молодого Нечуя-Левицького і автора «Запи- 
сок мисливця» та інших тогочасних російських письменників, у центрі 
уваги яких стояла тема обездоленого народу. 

Матеріалістичне розуміння першоджерел і завдань літератури обо- 
ма письменниками зумовило спільність їх ідейно-естетичних принципів 
у розкритті провідної теми «Записок мисливця» і «Двох московок» та 
«Рибалки Панаса Крутя» -- тяжкого життя трудового народу в умовах 
гнобительського суспільства. 

Художнє новаторство Тургенєва у висвітленні селянської теми, як 
відомо, виявилось в акцентуванні уваги на світлих сторонах народного 
життя, в той час, як Г. Успенський, Григорович та ін. зображували се- 
лян дикими, темними і забитими. Нечуй-Левицький у своїх ранніх опо- 
віданнях, як і Тургенєв у «Записках мисливця», розкриває душевне 
багатство своїх героїв, красу і велич їх почуттів, сердечну теплоту, лю- 
дяність. Правда, тут слід вбачати не стільки вияв традицій Тургенєва, 
скільки Шевченка та Марка Вовчка, що у своїх творах так високо під- 
кесли образи людей з народу як втілення найкращих моральних чеснот. 

Одначе ні Тургенєв, ні Нечуй-Левицький не підходили однобоко до 
висвітлення селянської теми. Захоплюючись, наприклад, душевним ба- 
гатством простої жінки-селянки, вони з великою глибиною і художньою 
переконливістю розкривали її трагічну долю: Тургенєв в умовах крі- 
пацтва («Свидание», «Певць», «Живье мощи»), а Нечуй-Левицький -- 
в післяреформну добу («Дві московки»). 

З тих самих ідейно-естетичних позицій вирішують Тургенєв і Нечуй- 
Левицький також проблему людини і природи. І в «Зиписках мисливця», 
і в ранніх творах українського письменника, передусім в оповіданні 
«Рибалка Панас Круть», рідна природа стає предметом постійного за- 
хоплення і замилування письменників, у чому виразно виявляються їх 
патріотичні почуття, Проте природа у творах Тургенєва і Нечуя-Левиць- 
кого служить не лише самостійним об'єктом художнього спринняття 
ними навколишньої дійсності. Вона створює відчутно-зримий національ- 

-ний колорит зображуваної місцевості: у «Записках мисливця» -- Це 

4 Журнал «Правда», 1874, ч. ПІ, стор. 107. є 
5 МУК остомаров. Задачи укранйнофільства. -- «Вестник Европь», 1882, лютий, 

стор. 894. 

32



середня смуга центральної Росії, а в Нечуя-Левицького -- Придні- 
пров'я, точніше Канівщина. Природа у «Записках мисливця» і в «Двох 
московках» та «Рибалці Панасу Крутю» виконує ще одну важливу есте- 
тичну функцію, вона є емоційним фактором у поглибленому розкритті 
почуттів, настроїв і переживань героїв. У цьому відношенні твори обох 
письменників ідуть у річищі реалістичних традицій попередньої росій- 
ської та української літератури (Пушкін, Гоголь, Шевченко, Марко 
Вовчок та ін.). 

До речі, принцип історичної конкретності як важлива риса реалізму 
Тургенєва і Нечуя-Левицького взагалі виявляється не лише при змалю- 
ванні природи, а й у посиленій увазі обох письменників до різноманіт- 
них деталей життя та побуту їх персонажів. Згадаємо у зв'язку з цим 
слова із листа Тургенєва до Поліни Віардо про те, що письменники- 
реалісти повинні особливо цінувати колорит. У «Записках мисливця» ця 
естетична вимога проводиться послідовно і в різних художніх аспектах, 
зокрема, при відтворенні рис мисливського побуту (наприклад, «Ермо- 
лай и лесничиха»). Поглиблену увагу до народно-побутового колориту, 
в тому числі й чисто професіонального (наприклад, змалювання дета- 
лей рибальського побуту в оповіданні «Рибалка Панас Круть») виявляє 
і Нечуй-Левицький. 

Зіставляючи «Записки мисливця» Тургенєва і ранні твори Нечуя- 
Левицького, ми встановили найбільш загальні їх риси як наслідок спо- 
рідненості талантів обох письменників і безумовного благотворного 
впливу видатного російського художника слова на молодого українсько- 
го письменника. 

Ці риси були властиві й пізнішим творам Нечуя-Левицького, зо- 
крема його першого роману «Хмари». Але на новому етапі творчості 
Нечуя-Левицького, коли він виступав як один із родоначальників укра- 
їнського сучасного роману, стають зримими вже нові аспекти його твор- 
чих зв'язків з Тургенєвим, які виходять за межі найбільш загальної 
ідейно-естетичної співзвучності, проникаючи і у вужчі сфери їх літера- 
турної діяльності, зокрема в професіональні секрети художньої творчості. 

60--70-і роки ХІХ ст. -- доба становлення в українській літературі 
великої епічної прози. Провідну роль у цьому процесі відіграв Нечуй- 
Левицький. Не маючи в українській літературі попередників у жанрі ро- 
ману на сучасну тему («Люборацькі» А. Свидницького тоді ще не стали 
історико-літературним явищем), Нечуй-Левицький, природно, зверта- 
ється до досвіду російської великої прози, передусім до романів Турге- 
нева, зокрема першого серед них -- «Рудін». 

Спільним у зв'язку з цим у творчості обох письменників є те, що 
вони вперше -- кожний у своїй літературі -- з великою соціальною 
гостротою і широтою поставили тему інтелігенції, її роль у суспільному 
житті народу. У романах Тургенєва їі Нечуя-Левицького духовний світ 
інтелігенції, її інтелектуальні змагання, пошуки високих суспільних 
ідеалів, щире бажання віддати всі свої сили економічному і культур- 
ному прогресові рідної батьківщини розкрились з досі ще не баченою 
ні в російській, ні в українській літературі силою. 

Для Тургенєва і Нечуя-Левицького спільним є основний ідейно- 
естетичний принцип, у площині якого розкриваються характери провід- 
них героїв (Рудіна, Базарова, Радюка та ін.), -- в їх зіткненні з навко- 
лишньог соціальною дійсністю, з несприятливими суспільними обста- 
винами. 

У романі «Рудін», скажемо, головний герой вступає у конфлікт з 
консервативним російським дворянством і пристрасно відстоює свої 
ідеали добра, справедливості та краси. Радюк Нечуя-Левицького про- 
голошує і відстоює своє ідейно-моральне кредо у сутичці з українським 
панством, відсталою професурою, урядовцями, вищим духовенством та 
інтелігентами типу Кованька, які найвище ставлять особисті інтереси. 

3 Українське літературознавство, вип, ІЗ 393



Хоча Рудін і Радюк -- представники різних поколінь інтелігенції: 
перший 30--40-х, другий 50--60-х років ХІХ ст., -- в їх позитивній про- 
грамі є чимало спільного, що свідчить про духовну спорідненість росій- 
ської та української інтелігенції, яка виросла з єдності історичної долі 
обох народів. Рудіна і Радюка передусім ріднить глибоке вболівання за 
долю темного, забитого і відсталого народу, який став жертвою важких 
соціальних обставин. Тому вони в селянстві вбачають не дикі створіння, 
як це було характерним для тогочасної кріпосницької ідеології, а людей 
в повному розумінні цього слова, Герой роману «Хмари» захоплюється 
ідеями французької революції 1348 року, на барикадах якої гине Рудін, 
і накреслює досить широку програму економічного, соціального та куль- 
турного перетворення України за зразком передових західноєвропей- 
секих країн. 

Звертає на себе увагу не лише певна ідейна співзвучність образів 
Радюка і Рудіна, а й деяка спільність творчих засобів розкриття їх ха- 
рактерів. Так, обидва вони найчастіше і найповніше викладають свої 
погляди у публічно-дискусійній формі: Рудін у салоні Наталії Ласун- 
ської, Радюк -- у домі свого батька в присутності сусідніх поміщиків 
і в салоні професора Дашковича. 

Одним із засобів поглибленого відтворення образів провідних героїв 
обох романів не лише в суспільному, а й в морально-етичному плані є їх 
інтимні взаємини -- Рудіна з Наталією та Радіока з Ольгою. Правда, 
якщо Рудін зміг у коханої жінки пробудити серце і розум, то Ольга за- 
лишається цілком байдужою до життєвих ідеалів Радіока. 

Відзначаючи деяку ідейну спорідненість провідних героїв романів 
Тургенєва і Нечуя-Левицького та художніх засобів їх втілення, слід під- 
креслити й суттєві відмінності між ними. Рудін передусім -- людина 
слова, а не діла, відірвана від життя. Його позитивна програма, вироб- 
лена під впливом німецької ідеалістичної філософії, носить чисто спогля- 
дальний характер, хоча в умовах кріпосницької Росії 30--40-х років 
ХІХ ст. навіть проповідь абстрактних ідеалів добра, справедливості і 
краси мала прогресивний характер. Радюк також перш за все пропаган- 
дист своїх ідей, проте, він слова підкріплює практичною програмою ство- 
рення шкіл, театрів, музеїв для народу, написання підручників і книжок 
взагалі для народного читання. У цьому виявились в Радюкові типові 
риси не тільки українського, а й загальноросійського інтелігента 50-- 
60-х років ХІХ ст. 

Цікаво також зіставити з головним героєм роману «Рудін» й образ 
Дашковича, що є одним з провідних у «Хмарах». Відзначимо, насампе- 
ред, що вони є сучасниками, представниками -- перший -- російської, 
а другий -- української інтелігенції 30--40-х років. Обидва вони зазна- 
ли вирішального впливу німецької ідеалістичної філософії Гегеля, І в 
Рудіна, і в Дашковича криються неабиякі духовні сили та широкі інте- 
лектуальні можливості, які все ж залишаються невикористаними з прак- 
тичними наслідками для користі їхніх народів. Якщо герой Тургенєва -- 
ентузіаст-проповідник високих людських ідеалів, то Дашкович--мрійник 
і вчений-схоласт. Обидва вони переживають глибоку духовну драму 
зайвих людей у суспільстві. 

Тургенєв і Нечуй-Левицький, виявляючи глибоке співчуття і сим- 
патію до своїх героїв, у той же час, будучи вірними об'єктивній худож- 
ній правді, поступово зводять Рудіна і Дашковича з високих п'єдеста- 
лів на землю, розкриваючи їх відірваність від конкретної історичної 
дійсності, від практичних завдань суспільно-культурного прогресу Росії 
та України. Подібно до того, як Тургенєв поступово знижує і спрощує 
образ свого героя, відверто іронізуючи над його практичною непридат- 
ністю, Нечуй-Левицький розкриває ідейно-моральну еволюцію Дашко- 
вича. Український романіст також не приховує своєї посмішки, від- 
творюючи недоладні вчинки й слова, рожеві мрії свого героя, який 

ЗА



опускається все нижче і нижче не тільки в суспільно-науковому, але ії Б 
родинному житті, перетворіоючись у кабінетного вченого-анахорета. 

Характерною рисою героїв тургенєвських романів є їх внутрішня 
суперечливість, розкриття якої відбиває одну із сторін складного ідейно- 
психологічного процесу формування передової російської інтелігенції, 
Ця творча риса великого російського письменника властива також 
художній манері автора роману «Хмари». Його герої -- Радюк, Дашко- 
вич, подібно до Рудіна та Базарова, є складними та досить суперечли- 
вими. Так, скажемо, Радюкові -- пристрасному пропагандистові куль- 
турно-національного оновлення України -- бракує сил і енергії для 
практичного здійснення цих завдань. Прихильник соціальної рівності 
і в праці, і в освіті -- він не взмозі хоча б своїм особистим прикладом 
показати це на ділі, тому що ще досить міцно пов'язаний з тим середо- 
вищем, з якого вийшов -- дрібномаєтковим українським панством. 

Ні Нечуй-Левицькому, ні Тургенєву, на жаль, не вдалося створити 
образи пайпередовіших представників української і російської інтеліген- 
ції 50--60-х років ХІХ ст. -- революційних демократів, які і на словах, 
і на ділі були тісно пов'язані з народом і готували його до революцій- 
ного леретворення країни. Цю важливішу ідейно-естетичну проблему 
довелося вперше успішно вирішити в російській літературі Чернишев- 
ському, а в українській -- Панасові Мирному. 

Великий літературознавчий інтерес становлять спільні або співзвуч- 
ні моменти, пов'язані з художньою майстерністю Тургенєва і Нечуя-Ле- 
вицького. Обидва вони надзвичайно вимогливо ставились до своєї твор- 
чої роботи, були чудовими знавцями рідної мови і блискучими майстра- 
ми слова. 

Зупинимось лише на одному питанні, з'ясування якого досить ви- 
- разно розкриває творчу спорідненість обох письменників -- на особли- 
востях портретної характеристики персонажів. 

Портрет у художньому арсеналі Тургенєва і Нечуя-Левицького -- 
творців реалістичних людських характерів -- посідає одно з першоряд- 
них місць. Характерною рисою обох письменників-портретистів є те, що 
зі зовнішністю своїх героїв вони знайомлять читача, як правило, вже 
при першій зустрічі, Обидва вони не обмежуються змалюванням лише 
рис обличчя персонажів, а досить докладно описують їх одяг, його де- 
талі та особливості. Це допомагає в якійсь мірі уявити вже при першому 
знайомстві з героєм твору, його соціальне становище у суспільстві. 
Портрети у творах Тургенєва і Нечуя-Левицького тісно пов'язані з ха- 
рактерами персонажів. Особливо багато уваги засобам портрету при- 
діляють Тургенєв і Нечуй-Левицький при змалюванні провідних героїв 
творів. У зв'язку з цим звертає увагу одна суттєва відмінна риса портре- 
тів Нечуя-Левицького і Тургенєва. Видатний російський художник слова, 
постійно борючись з романтичними трафаретами, як правило, не зобра- 
жує своїх героїв красивими, у той час як у Нечуя-Левицького -- навпа- 
ки: позитивні герої вродливі й відбивають привабливі риси зовнішності 
українського національного типу. 

Спільною особливістю обох письменників-портретистів є посилена 
увага до художньої деталі при гумористичному або сатиричному змалю- 
ванні персонажів. У цих випадках портретна деталь при відсутності 
психологічної характеристики стає провідним засобом індивідуалізації 
образів. 

Можна говорити і про інші вияви спільності художніх засобів обох 
видатних майстрів слова, зокрема у сфері композиції та сюжету (на- 
приклад, спільний для них принцип парного, при тому нерідко контраст- 
ного розташування персонажів), образотворення (акцентування уваги 
на розкритті характерів у дії, а потім у їх психології) тощо. ; 

Все сказане аж ніяк не знижує самобутності та оригінальності Не- 
чуя-Левицького як художника слова, а лише розкриває творчу спорідне- 

38 5 35.



ність його з видатним російським письменником-реалістом, яка була 
наслідком сприйняття і перенесення Нечуєм-Левицьким на грунт укра- 
інської літератури багатющого художнього досвіду Тургенєва. 

У час написання роману «Хмари» (1870--1871 рр.) Нечуй-Левицький 
з інтересом слідкує за розвитком російської літератури взагалі. Свід- 
ченням цього був здійснений ним і опублікований у львівському журналі 
«Правда» в 1871 році переклад українською мовою «Повісті про те, як 
мужик харчував двох генералів» Салтикова- Щедріна. Цінним є також 
переклад Нечуя-Левицького для журналу «Правда» цікавої роботи мо- 
лодого прогресивного російського вченого і громадського діяча І. Пря- 
жова «Малороссния в истории се литературь с ХІ по ХУПІ век». Популя- 
ризуючи це дослідження, Нечуй-Левицький прагнув показати, що пере- 
дові діячі російської культури, всупереч офіційній точці зору царського 
уряду, не лише визнають сам факт існування української літератури, 
а й високо її оцінюють. Важливе значення для з'ясування світоглядних 
ча літературно-естетичних позицій Нечуя-Левицького на початку 70-х 
років має його стаття «Органи російських партій», опублікована у львів- 
ському часописі «Основа», що виходив короткий час у зв'язку з невели- 
кою перервою у виданні журналу «Правда» ?. Завдяки цій статті галиць- 
ка громадськість досить грунтовно знайомилась з російською журна- 
лістикою, літературою кінця 60-х--початку 70-х років. У статті згадува- 
лось заборонене в царській Росії ім'я Чернишевського, схвально гово- 
рилось про його роман «Що робити?» і про «Батьків і дітей» Тургенєва. 
Стаття також порушувала ряд питань, пов'язаних з поширенням у Росії 
та на Україні прогресивних, суспільно-політичних та педагогічних ідей 
того часу, Інтерес Нечуя-Левицького до російської літератури, журна- 
лістики сприяв поширенню його творчих горизонтів, збагаченню досвіду, 
одним словом, поглибленню реалізму, що виразно виявилось у романі 
«Хмари». 

5 Про те, що ця стаття належить перу Нечуя-Лезицького, вперше говориться в 
роботі М. Бериштейна «Українська літературна критика 50--70 років ХІХ ст.» К., Вид-во 
АН УРСР, 1959. Ще докладніше авторство Нечуя-Левицького аргументується цим же 
дослідником у статті «До характеристики світогляду І. С. Нечуя-Левицького», -- «Ра- 
дянське літературознавство», 1966, Х» 9. 



М. Л. БУТРИН 

Журнал ,Народя 
під обумом реатції 

90-і роки ХІХ століття відзначаються загостренням суспільно- 
політичної боротьби, піднесенням визвольного руху, появою нових укра- 
їнських демократичних періодичних видань. Серед періодики цього часу 
виділяються журнали «Народ», «Житє і слово» та газета «Хлібороб». 

Журнал «Народ» був організований І. Франком та М. Павликом з 
метою підготовки до створення демократичної партії, якою стала ради- 
кальна партія. 

Змагання демократичних сил найяскравіше відбилися у «Народі», 
який внявив нові ідейні шукання і політичне змужніння передової час- 
тини української громадськості. 

З першого номера (1 січня 1890 р.) по Ме 17--І8 1892 року журнал 
виходив у Львові, потім у Коломиї (по серпень 1894 р.), відтак знову у 
Львові, де припинив своє існування на.17 номері у серпні 1895 року. 
У коломийський період часопис видавав і редагував сам М. Павлик, бо 
І. Франко виїхав до Відня! для завершення свого навчання. Спочатку 
журнал виходив як орган радикальної партії, а з серпня 1893 року мав 
підзаголовок «русько-український часопис». «Народ» був майже публі- 
цистичним виданням, але іноді друкував і художні твори. 

До співробітництва в «Народі» були залучені кращі письменники і 
публіцисти України, як І. Франко, Леся Українка, М. Павлик, П. Гра- 
бовський, В. Стефаник, Лесь Мартович, М. Драгоманов, Н. Кобринська, 
О. Кобилянська, ряд селянських кореспондентів. Тут друкувалися твори 
М. Є, Салтикова-Щедріна, Г. Успенського, Л. Толстого. 

«Народ» відіграв визначну роль у викритті зрадницької політики 
«москвофілів» і «народовців». Він правильно характеризував «нову еру» 
як ганебну змову української буржуазії з польськими панами та офі- 
ційними австро-угорськими властями в Галичині. 

Часопис вперше серед українських періодичних видань розгорнув 
розмову про життя робочих людей, трудового селянства, політичну і еко- 
номічну відсталість, національну безправність. Він викривав класові 
суперечності між працюючими і експлуататорами, писав про несправед- 
ливий суспільний лад, про фальшивість існуючої парламентської систе- 
ми, виборчі зловживання, а також виступав проти церкви, релігії, попів, 
клерикальної реакції, націоналізму і шовінізму. Журнал інформував 
своїх читачів про боротьбу і солідарність робітників усіх країн, закликав 
до єдності між українськими і польськими трударями. Він вірно стояв 
на сторожі Шевченкового слова, захищаючи його від фальсифікаторів, 
виставляв слово Кобзаря як зброю проти реакції та клерикалізму. 

Журнал захищав у літературі принципи реалізму і народності та її 
головні завдання -- боротьбу за соціальне визволення народу. Він зай- 
няв помітне місце у розвитку революційно-демократичних ідей в україн- 
ській літературі і журналістиці. 

! «Народ», 1892, Ме 15--18, стор, 206, 

37



Ізап Франко назвав «Народ» найкращим виданням у Галичині. Ви- 
соко оцінили його представники російської революційної еміграції 
Г. Плеханов, В. Засулич, а також Е. Войніч. Леся Українка вважала, що 
«Народ» -- це «єдиний часопис на українській мові, де можлива одкрита 
розмова про наші громадські питання та подавання фактів з життя на- 
шого люду» ? незалежно від несприятливих умов, в яких журнал вихо- 
див. «Народ» став справді загальноукраїнським журналом, бо поширіо- 
вався по всій території України, хоч був офіційно заборонений у Росії 
царською цензурою 5. ПІ 1891 року?. 

Наскрізь демократичне спрямування журналу привернуло до нього 
увагу австро-угорських монархічних властей у Галичині. Вони пильно 
стежили за виданням і систематично сконфісковували його. В україн- 
ському радянському літературознавстві цьому питанню приділено мало 
уваги, тому ми дозволяємо собі детальніше розглянути його. 

Журнал «Народ» більше як за 5 років свого існування сконфіскову- 
вався цісарськими властями в Галичині 11 разів. Це надавало додат- 
кових труднощів видавцям, які вели часопис у дуже важких матеріаль- 
них умовах, про що не раз писали І. Франко та М. Павлик у своїх лис- 
тах до М. Драгоманова, який матеріально підтримував видання. 

Особливо прискіпливо ставилась до журналу львівська прокурату- 
ра, сконфіскувавши його 9 разів за період у два і півроку. В коломийсь- 
кий період виходу журналу його сконфісковано тільки двічі. Тому твер-! 
лження дослідників, зокрема В. Дмитрука, про те, що у Коломиї «по- 
силіоються цензурні переслідування «Народу» 7, не мають підстав: 

«Народом» цікавилось міністерство внутрішніх справ габсбурзької 
імперії, зобов'язавши редакцію надсилати собі його номери, пильно ви- 
зчаючи їх. М. Павлик писав, що львівська прокуратура, мабуть, дала вка- 
зівки зверху не конфіскувати в «Народі» матеріалів про угоду українсь- 
кої та польської буржуазії («нова ера»). «Це я міркую по тім, - каже 
він, -- що прокіурорські) урядники жалуються, що «Народ» пише 
Ноггепда (страхіття. -- М. Б.) -- та не конфіскують. (Їх звичайна говір- 
ха навіть при конфіскатах: «нема за що, та прокурор казав») 5. Можливо, 
що це припущення М. Павлика було правдивим, бо ж відомо, що прин- 
ципом монархічного уряду Австро-Угорщини було «розділяй і влада- 
рюй» і всяка консолідація «чужої» буржуазії не була вигідна заправи- 
лам імперії Франца Йосифа. Однак журнал «Народ» підлягав і таким 
конфіскаціям, яких редакції не вдалося уникнути. 

Перша конфіскація впала на ХМ» 7 «Народу» від І. ІМ 1890 року. Тут 
заборонена була стаття Черсака «Часопись «Народ» і народні злидні 
в Долинських горах» 5, у якій показано було причини злиденного існу- 
вання селян. За статтю «Народні учителі», де писалося про важке жит- 
тя вчителів на Станіславщині, у вересні 1890 р. сконфісковано М» 17 
«Народу»?, Сконфісковано Х» 2| журналу за статтю про незаконні дії 
покутських старост у питаннях пропінації 8. З приводу цієї заборони ре- 
дакція журналу писала, що в Галичині «не вільно нічогісінько сказати 
на панів старостів», що власті відразу конфіскують подібні матеріали і 
посилили переслідування преси, яка критикувала урядових осіб ?. | 

З особливою «пильністю» прокуратура стежила за працями І. Фран- 
ка, М. Павлика та інших прогресивних кореспондентів «Народу». 

2 Леся Українка. Творії у 10-и томах, т, 8. К., «Дніпро», 1965, стор. 8. 
з И. М.Куриленко. З архівних матеріалів про І. Франка, -- «Рад. літературо- 

знавство», 1962, М» 4, стор. 129. і є 
«В. Дмитрук. Нариси з історії української журналістики. Львів, 1969, 

стор. 130. 
5 Переписка М. Драгоманова з М. Павликом, т. б. Чернівці, 1910, стор. 114. 
с «Народ», 1890, М» 77, стор. 91. 
7 Там же, М» 21, стор. 323. 
8 Там же, стор. 323. 
9 «Народ». 1890, М» 21,.стор. 323. 



Перший номер «Народу» за 1891 рік сконфісковано саме за статтю 
Ї. Франка «Русько-українська радикальна партія і загальне голосоване», 
хоч це була його промова, офіційно виголошена на вічу 14 грудня 
1890 року у присутності двох поліційних комісарів. Промова друкува- 
лась у скороченому вигляді в польських газетах «Кигіег Ілудм5кі» (Хе 1 
за 1891 р.) та «Рггудасісі Іліди». Це тільки підкреслює тенденційне став- 
лення властей до «Народу». Редакція журналу іронізувала з приводу 
цієї конфіскації: «Ми досить биті в психології, особливо прасовій, та ся 
конфіската збила нас із пантелику, бо ж, важучи наперед статті «Наро- 
да» для цензури нам і на думку прийти не могло, що іноді треба бути 
поліційнішим ніж ц. к. (цісарсько-королівські, -- М. Б.) комісарі, та 
цензурувати й те, що вже процензурувала сама ц. к. прокураторія» 19. 
Львівський прокурор Середовський іноді конфіскував «Народ», навіть 
не кажучи редакції за що. Це була самоволя, але видавці знали з влас- 
ного досвіду, що скаржитись дарма. 

У Мо 4 «Народу» за 1891 рік прокуратура скопфіскувала виборчу 
програму радикальної партії, написану І. Франком та М. Павликом. 
Вона побачила світ тільки з пропущенням сконфіскованих місць 1, 

За викриття виборчих зловживань з боку властей в окрузі Коломия, 
Косів, Снятин сконфісковано Хо б «Народу» від 15. ПІ 189Ї року. Цензу- 
ра майже повністю сконфіскувала статтю «Наша виборча кампанія» 12, 
За зв'язок з журналом «Народ» у лютому 1891 року на допит до львів- 
ської поліції потрапила навіть Ольга Петрівна Косач, яка їхала через 
Львів до Відня разом із своєю дочкою Лесею Українкою, де остання мала 
лікуватися. Львівська поліція підозрівала, що Ольга Петрівна «мала 
привезти від радикальної групи з України дотацію для руського ради- 
кального тутешнього часопису «Народ» 13. Поліційнпий чиновник зі Льво- 
ва доносив Дирекції поліції у Відні про приїзд туди О, П. Косач і Лесі 
Українки і просив мати їх на оці, як небезпечних для монархії людей. 

Редакція «Народу», з огляду на цензуру, мусила вести журнал 
досить обережно. Це давало іноді результати. Так, у 1892 році журнал 
сконфісковано лише двічі. Мо 4 сконфісковано за виклад праці Шарля 
Летурно, зроблений Ф. Прухніковою під назвою «Подруже і сім'я в 
світлі новійших дослідів», хоч оригінал цієї роботи французькою мовою 
продавався в Галичині і не був заборонений. 

20--21 номер «Народу» сконфіскувала коломийська прокуратура, а 
окружний суд в Коломиї затвердив заборону. Статті «На чім стоїмо» 
закинули злочин «забурення публичного спокою», «ненависть і погорду 
протів теперішньої форми правительственної і протів уставам конститу- 
ційним». Суд вбачав у статті тенденцію «одлучення Галицько-Угорської 
Русі од Австрії», а також заклик до «реформи цілої системи рядової» А 
М. Павлик намагався захистити статтю шляхом внесення інтерпеляції 
до парламенту. Однак там не було послів, які хотіли б взятися за цю 
справу. Про це з гіркотою писав М. Павлик у листі до Драгоманова !5. 

У наступі на журнал «Народ» і газету «Хлібороб» офіційним влас- 
тям допомагали церковники. Львівський митрополит разом з перемись- 
ким і станіславським єпіскопами 22 грудня 1892 року видали спільний 
обіжник, яким заборонялось читати «Народ» і «Хлібороб», бо вони ви- 
ступають проти «віри, церкви і священиків» !5. 

10 Там же, 1891, Хе 1, стор. 6. р 
ПИ Переписка М. Драгоманова з М. Павликом, т. 6. Черпівці, 1900, стор. 129, 
12 «Народ», 1891, Ме 6, стор. 92. 
ІЗ Центральний державний історичний архів у Львові, ф. 146, оп. 7, од. зб. 4487, 

арк. 1. -- Публікація: П. Захарчишина. Леся Українка у Львові. - - Наук.-інформ. 
бюлетень Архівного Упр. УРСР, І963, М; 3, стор. 71. 

4 «Народ», 1892, М» 20--21. стор. 215. мес 
15 Переписка М. Драгоманова з М. Павликом, т. 7. Чернівці, 1911, стор, 101. 
16 «Народ», 1892, Ме 21--22, стор. 172--173. Р 

39 



Під тиском офіційної цензури і неофіційних нападок і доносів в. 
умовах матеріальної скрути, незгод в партії радикалів важко було ви- 
давати журнал «Народ», а тим більше додатки до нього -- «Из России 
и для Россин» (вийшов тільки один номер у 1892 році) та різні бро- 
шури. 

Редакції доводилось згладжувати гострі місця в різних матеріа- 
лах з огляду на цензуру. Особливо яскраво це видно на прикладі бро- 
шури М. Драгоманова «Шістьсот років Швейцарської спілки, 1291-- 
1891», що вийшла 1892 року в редакції «Народу». М. Павлик сумнівав- 
ся, чи ця праця пройде цензуру. Тому він мусив пропустити і перемі- 
нити ряд місць, які стосувалися цісарської сім'ї і Австрії 7, У 1893 році 
журналу вдалося уникнути конфіскацій, бо у цей час його редаговано 
вкрай обережно. 

Наступна заборона впала на Х» 2 «Народу» у 1894 році. 4 лютого 
окружний суд в Коломиї затвердив прокурорську конфіскацію номера 
за статтю І. Франка «Політичний огляд». Прокурор вилучив зі статті 
інформацію про повстання селян і сільськогосподарських робітників у 
Сицілії та про процес учасників чеської організації, що носила назву 
«Омлядіна», Статті закинуто виступ «проти шляхті, клясі капіталістів», 
проти прокуратури, уряду 13. 

Жорстоко переслідувались читачі «Народу» і в царській Росії. 
18 лютого 1894 року М. Павлик писав М. Драгоманову: «В Ростові на 
Дону арештовано 24 люда за «Народ» 29. Монархічні уряди Австро-Угор- 
щини і царської Росії діяли цілком солідарно, придушуючи прогресивну 
пресу, на чолі якої стали добре відомі їм соціалісти І. Франко та 
М. Павлик. 

У 1894 році сконфісковано подвійний 23--24 номер «Народу» за 
статтю В. Будзиновського «Хлопська посілість в Галичині». Це вже 
діяла львівська прокуратура, бо журнал було перенесено з Коломиї до 
Львова. 

Багато клопоту мав М. Павлик за публікацію статті «Душпастир» у 
Х» 9 «Народу» від І травня 1895 року. Стаття «Душпастир» була подана 
з села Ясеня на Бойківщині і опрацьована для «Народу», очевидно, са- 
мим М. Павликом. У статті дуже гостро викривалось здирство і хамство 
попа Білецького, який після посвячення пасок під церквою побив паруб- 
ка Дмитра Годованця, відірвав йому ковнір від кожуха, а потім звелів 
бійтові його заарештувати. Стаття характеризує попа як експлуататора 
селян, грубіяна, що обзиває людей образливими і безцензурними сло- 
вами на зразок: «Гадюки! грім би вас тріс! медведі, шляг би вас трафив! 
свині, псякров» 2. Помістити таку гостру, викривальну статтю у журналі 
і потім взяти на себе турботи по її захисту від очевидної конфіскації 
було справжнім героїзмом редакції. 

Справді, 2 червня 1895 року львівська поліція забрала з друкарні 
26 примірників журналу. На власний риск редакції вдалося частину ти- 
ражу розіслати передплатникам. 5 червня 1895 року львівська прокура- 
тура запропонувала судові сконфіскувати статтю за те, що її «автор 
виставляє о. Білецького на посміховище і загальну погорду з огляду на 
його священицькі функції, що є проступком..»?2? Прокурор приклав до 
своєї пропозиції уповноваження греко-католицького митрополичого кон- 
систора для суворого переслідування статті, датоване 4 червня 1894 ро- 
ку З. Через два дні крайовий суд для карних справ затвердив конфіска- 

17 Див. Переписка М. Драгоманова з М. Павликом, т. 7. 1911, стор. 30. 
і8 «Народ», 1894, М» 2, стор. 34. 2 

-19 Про це див.: Й. Й. Колесник. З публіцистичної діяльності І. Я. Франка І 
М, 1. Павлика. -- «Рад. літературознавство», 1969, Х» 3, стор. 114--120. 

20 Пирерноня М. Драгоманова з М. Павликом, т. 8. Чернівці, 191, стор. 35. 
31 ІА у Львові, ф. 152, оп. 2, од. зб. 17352, арк. 4. 
2 Там же, арк. 18. 
23 Там же, арк. 57. 

40



цію статті?, М. І. Павлик, як редактор, 10 червня оскаржив рішення 
суду і вимагав прилюдного розгляду справи. Суд було призначено па 
28 червня, але у зв'язку з виїздом М. Павлика до Софії (Болгарія) пе- 
ренесено до часу повернення редактора «Народу». 

30 липня 1895 року відбувся судовий процес у справі статті «Душ- 
пастир». М. Павлик намагався відвести удар від статті, спрямувавши 
його на себе. Він заявив, що «Інкримінована стаття цілком не підлягає 
під конфіскацію ц. к. державною прокуратурою, бо говорить про попа 
Білецького не як про особу урядову, а як про приватну особу» 25, 
М. Павлик бере на себе відповідальність за правдивість фактів, наве- 
дених у статті, і вимагає завести на нього справу про образу честі попа 
Білецького, а конфіскацію статті відмінити. Однак, суд затвердив кон- 
фіскацію, відкинувши заяву М. Павлика як редактора «Народу». 

Тоді М. Павлик 10 серпня 1895 року вніс скаргу до вищого крайо- 
вого суду в карних справах, не погоджуючись з конфіскацією. Це був 
гострий виклик і церковникам, і суддям. У скарзі він підтверджує прав- 
дивість статті «Душпастир». Коли ж такий факт мав місце, -- заявив 
М. Павлик, -- то піп Білецький «повинен бути переслідуваний карно за 
публичне насильство» 29, а разом з тим відпадає каригідність статті. 
М. Павлик розумів, що ані піп Білецький, ані митрополичий ординаріат 
не підуть на те, щоб оскаржити його в особистій образі честі попа, бо 
тоді був би викритий піп і його мерзенні поступки, Адже факти легко 
було підтвердити. Церковники сховались за плечі прокурорів і суддів. 
М. Павлик знов вимагає визнати його особисто винним в «образі попа», 
а вирок про конфіскацію статті затримати до оскарження його самим 
Білецьким, або митрополичим ординаріатом». Зрозуміло, такого оскар- 
ження не могло бути. На основі його відсутності Вищий крайовий суд 
у Львові 19 вересня підтвердив конфіскацію??. Мужній двобій М. Пав- 
лика з судом, який виступив в обороні «честі» попа, був програний. На 
цьому факті надто яскраво видно «справедливість» ц. к. суду в Гали- 
чині супроти прогресивного українського журналу «Народ». 

Виходячи у важких умовах, переслідуваний офіційною цензурою |і 
церковниками, журнал мужньо боровся і, незважаючи на всі перешкоди, 
відіграв важливу роль у розвитку української прогресивної журналісти- 
ки першої половини 90-х років минулого століття. 

4 ДІА у Львові, ф. 152, оп. 2, од. зб. 17352, арк. 21. 
25 Там же, арк. 45. 
25 Там же, арк, 50. 
17 ЦДІА у Львові, ф .159, оп. 2, од. зб. 17352, арк. 55.



С. П. ПІНЧУК 

М. Рильсьтаєй 
і Слово о толку ТГгоревіме 

Творчість М. Рильського увібрала в себе найкращі досяг- 
непня української класичної поезії, вона є продовженням наших куль- 
турних традицій у найширшому розумінні. Вона ніби еталон високого 
рівня, якого досягло українське поетичне слово за близько двохсотрічну 
історію свого розвитку. В певному сенсі М, Рильський є репрезентантом 
того, що здобули і І. Котляревський, і Т. Шевченко, і І. Франко, і Леся 
Українка. 

І якраз характер його творчого дару як поета-ерудита, поета-філо- 
лога дав можливість йому осягнути і об'єднати найкращі витвори своїх 
великих попередників та синтезувати їх поетичну культуру хай не в 
надто оригінальному, але все ж в самобутньому і, головне, високо мис- 
тецькому стилі. 

М. Рильський належить до тих поетів, для формування яких мало 
велике значення не лише життя, а й атмосфера самої літератури. Він-- 
творча індивідуальність, так би мовити, подвійної обумовленості, І не 
раз вплив літератури був на нього сильнішим, ніж вплив самої дійснос- 
ті. Так було у ранній творчості поета, коли російські і західно-європей - 
ські символісти та ще античні поети -- Алкей, Піндар і Архілох визна- 
чали коло його літературних уявлень. Повернувшись на початку 30-х ро- 
ків обличчям до соціалістичної дійсності, М. Рильський не припинив 
свого поетичного самовдосконалення на літературних зразках. Тільки ж 
тепер він добирав їх з більшим розмислом і засвоював ще більш творчо. 

Зростанню його поетичної культури безперервно сприяла багатюща 
перекладацька практика, але не меншу роль тут відіграло також безпо- 
середнє освоєння найвищих вершин рідного поетичного слова. Чи нетому 
М. Рильський у своїй творчості так часто звертається до найдорожчих 
літературних імен, до поетів різних часів від І. Котляревського, Т. Шев- 
ченка, О. Пушкіна, А. Міцкевича, до П. Тичини, А. Малишка, П. Воронь- 
ка, Я. Купали, М. Тихонова. 

Нав'язування ж поета до «Слова о полку Ігоревім» є справою на- 
че б буденною, звичною і самозрозумілою. М. Рильський не виявляє в 
цьому особливої запопадливості, якої, здавалося б, можна було сподіва- 
тися від автора найкращого українського віршованого перекладу пам'ят- 
ки. Він ставить її ніби врівень з іншими шедеврами літератури, які йому 
доводилось вивчати, перекладати, ремінісціювати тощо, почуваючи себе 
в цьому багатому мистецькому світі, ніби у себе дома. 

Отож, М. Рильський не виявляв якогось надмірного захоплення ти- 
ми чи іншими образами «Слова» так само, як обжитий господар ніби не 
помічає окремих мистецьких коштовностей у своїй зі смаком обставле- 
ній господі. А проте він звертався до них чи не з перших кроків літера- 
турної діяльності. 

Одним із улюблених запозичуваних зі «Слова» образів був для 
М. Рильського образ Боянових струн, які у нього то живі (як і в оригі- 

42



налі), то золоті, срібні тощо. Ще на зорі своєї літературної діяльності 
поет писав: 

Гей удармо в струни, браття 
золоти, 

Розпалімо знов багаття 
З іскр надії!, 

Образ золотої струни як символ поетичної творчості, що служить 
народові, повторений і в одній з найкращих поезій М. Рильського періо- 
ду Вітчизняної війни -- «Слові про рідну матір». Тут цей образ постає 
у риторичному запитанні, яке підкреслює невмирущість і силу нашого 
художнього слова у боротьбі з підступним ворогом: 

Хто золоту порве струну, 
Коли у гуслях дух Боянів. (ІІ, 194) 

В поемі «Слово про тугу і щастя» символом поетичного слова на- 
шого народу постають срібні струни, які славлять красу грядущої ко- 
муністичної доби. 

Під золотими струнами М. Рильський розумів натхненну мистецьку 
творчість взагалі. Так, у «Київських октавах» цей образ вжитий на 03- 
начення високого оперного мистецтва М. Лисенка: 

Ще струни золоті бриніли, 
А Київ навкруги мовчав, 

Коли нараз помолоділий, 
Чайковський Лисенка обняв. (М, 298) 

В основу ситуації, зображеної в даній строфі, покладено дійсний 
факт: П. Чайковський гаряче поздоровив М. Лисенка з великим успі- 
хом -- створенням опери «Тарас Бульба». 

В іншому творі («Мандрівка в молодість») поет повторює вже узви- 
чаєне порівняння М. Лисенка з Бояном: 

Отож, у Лисенка, новітнього Бояна 
(У Львівській так його називано «Зорі»), 
Буквально я п'янів од звуків фортеп'яна. (У, 56) (У, 54) 

Тут же з метою стилізації вжив епітет «черлений». У віршованому опо- 
віданні «Любов» він переробляє метафору розтікатися думкою по дере- 
ву у формулу фамільярно-невимушеного просторіччя: 

Та годі у ліричній мові 
По древу розтікатись нам! (ТУ, 242) 

В поемі «Чумаки» М. Рильський вдало змалював картину донець- 
кого степу за допомогою ремінісцентного використання окремих виразів 

«Слова» і повторення аналогічних ситуацій деталей: 
Ходив чумак до голубого Дону, І, певно, не змінив би й на корону 

Де давній предок умочив шолом, П'янке повітря, що пливло кругом. 
Суху тараню, жовту і солону Скрипіння меж, степів могутній запах 
Возив, помахуючи батіжком, І кібця з перепілкою у лапах. (ТМ, 13) 

В 1937 році М. Рильський написав цикл «Чернігівських сонетів». 
Сивій минувшині у цих сонетах він протиставить нову соціалістичну 
дійсність древньої столиці сіверян, її новобудови, бадьорий ритм життя, 

гордих щасливих людей. Одним із атрибутів цього протиставлення є 

домовина князя Ігоря, героя «Слова», який був похований у Чернігів- 

ському соборі: 
Стоїть собор над Ігорем безслівним, 
І головою сивий дуб кива, 
Дарма! вривається доба нова | 
У город, вкритий порохом нищівним. (ЇЇ, 87) 

Поет попросту використав тут відомий йому історичний факт. 

Робота М. Рильського над перекладом «Слова» наштовхує його на 

створення поетичної варіації на один із її сюжетно тематичних моментів. 

| М. Рильський. Гей удармо в струни, браття, Твори в десяти томах. т. Ї. 

Державне видавництво художньої літератури, К. 1960, стор. 111. Далі позивитннЕмокя 

ца це ж видання, зазначаючи в дужках римською цифрою том, арабською -- сторінку. 

43



Такою варіацією є вірш «Свиснув Овлур за рікою», написаний у Кокте- 
белі. Тема поезії -- втеча Ігоря з полону, Використовуючи і матеріал, і 
окремі образні засоби з «Слова», поет розв'язує її цілком самостійно, 
Як і у відповідному епізоді «Слова», у варіації особливо велику смис- 
лово-поетичну функцію виконують явища природи. Перший рядок: «Кня- 
зеві спиться -- не спиться» є перекладом фрази: «Игорь спить, Игорь 

бдить» (28) 7. А далі поет відчутно розходиться з текстом поеми, хоч і не 
вдається до якихось суттєвих нововведень. Він зосереджує свою увагу 
на явищах природи, які ніби закликають Їгоря до втечі: 

Вітер колише намет, 
Крикнула вісниця-птиця, 
Віщо шумить очерет. 

В другій строфі поет конкретизує деталь, на якій у «Слові» не по- 
ставлено особливого наголосу. Він описує сон половців, який уможливив 
Ігореву втечу: 

Покотом сплять половчани, 
Ніч -- мов криниця без дна... 
Клонить обличчя кохане 
До узголів'я жона. 

В заключних строфах поет підкреслює рішимість Ігоря вирватися з 
лабет, відтінює патріотичні мотиви його вчинку. А, в останніх рядках 
дає зрозуміти, що про втечу стало відомо половцям і погоня неминуча. 

Ні, вже не знати спокою! Сідлані коні готові... 
Туга пече, як змія! Геть из ласкавих тенет!.. 
Свиснув Овлур за рікою, -- Сон увірвавсь Кончакові, 
Чуєш ти, земле моя? - Буря колише намет. (ЇЇ, 156). 

Обірвавши на цьому вірш, поет надає йому виняткового динамізму 
і драматичності. 

Особливо приваблювали М. Рильського баталістичні образи «Сло- 
ва» -- битви, як бенкету, на якому розливається червоне вино -- кров; 
лиховісних птиць, найчастіше ворон -- неодмінних спутників побоєвищ. 
Як і в «Слові», у поезіях М. Рильського птиці часто виступають вісни- 
ками нещастя. 

Найчастіше баталістичні образи «Слова» поет використовує при 30- 
браженні картин війни. В поемі «Сіно» за їх допомогою змальовується 
похмура картина першої світової війни: 

Якраз тоді війна 
Печаль посіяла у кожній бідній хаті, 
І молодиця вже на поле не одна 

Орать виходила, -- а ворони крилаті 
Летіли здалеку, червоного вина 
Жадні напитися, вістовники недобрі. (ТУ, 33) 

В цьому уривку метафора «печаль посіяла» своїм походженням 
завдячує «Слову» («печаль жирна тече» (18), «сьяшется м растяшеть 
усобицами» (16). Звідти ж запозичений образ вістовників недобрих -- 
боронів крилатих і червоного вина. Образ цього вина постає і в поемі 
«Про вдову». - 

Цілком зрозуміло, що найбільшу, найвагомішу смислову функцію 
виконують ремінісценції з «Слова» у поезіях М. Рильського періоду 
Вітчизняної війни. і З 

Одним із кращих віршів поета перших місяців війни є поезія «Сві- 
това зоря». На вираження гіркоти фашистського нашестя працюють 
образи спохмурнілої природи, і того ж таки чорного ворона, ! кривавого 
вина: 

2 Всі цитати з оригінального тексту «Слова» подаються без наступних посилань 

за таким виданням: «Слово о полку Йгореве», под редакциєй члена-корреспондента 

АН СССР В. П, Адрнановой-Перетц, Изд-во АН СССР, М--й. 1950. В дужках 

зазначаються сторінки. 

44



Меркнуть зорі, білою стіною 
Смутеп день па обрії встає, 
Сивий сніг заносить поле бою, 
Чорний ворон білий труп клює. 
Все мовчить. Країна заніміла. 
Від пожарищ в'ється мертвий дим. 
Над Дніпром розгнівана могила 
Розмовляє з вітром сніговим. 
Ходить вітер посланець крилатий, 
На криваве заклика вино. (ПІ, 186). 

Оспівуючи мужність радянських воїнів, М. Рильський у ряді творів 
звеличує трудовий і патріотичний подвиг у війні радянських жінок. 
У 1944 році він написав поезію «Мати», в якій радянська жінка-мати 
і дружина набирає виразних рис легендарної Ярославни. Так само, як 
Ярославна, героїня вірша вирядила свого чоловіка на війну, на фронт, 
і от вона звертається до вітру, до бурі, але зміст її заклику має відмін- 
ний від Ярославниного характер. Коли Ярославна просила в сил приро- 
ди допомоги для свого чоловіка, то героїня вірша М. Рильського за- 
кликає: 

Ой полинь же, вітре-брате, 
Другу-мужеві сказати -- 
Хай ламає зілля кляте 
На прабатьківських полях. (ІІ, 248) 

Вона закликає свого чоловіка та інших воїнів твердо стояти у бо- 
ротьбі, захищати ворога, і аж тоді б вона «...милого зустріла на порозі 
молода». За допомогою старих образів і прийомів поет таким чином зо- 
бражує сучасну йому дійсність. 

Узагальнений образ радянської жінки-патріотки як Ярославни, що 
прославила себе вірністю, мужністю в роки війни, поет змальовує у пое- 
мі «Записна книжка»: 

Дивлюся знову в книжку записпу -- 
Якісь тут зарисовано будівлі... 
І Ярославна сходить на стіпу -- 
Нова! -- в новому нашому Путивлі.(ІІ. 330) 

Великої ідейно-художньої сили набрали ремінісценції з «Слова» у 
поезії «Друзям по Союзу». Поет прославляє тут дружбу радянських 
народів, зокрема східних слов'ян, як запоруку їх перемоги над німецьким 
фашизмом. Цю дружбу він виводить із традицій єдності давніх русичів 
у боротьбі з тодішніми степовими поневолювачами. За допомогою ремі- 
нісценцій М. Рильський перекидає місток між віддаленими епохами, 
показує древність і живучість нашого патріотизму: 

Коні ті, що ржали за Суло,: Сурми, що сурмили в Новіграді, -- 
Ржуть і нині в далях огняних, Хто урве їх несмертельний звук, 
Древні стяги нас ведуть до бою Щоб дали уклін ми ржавій зраді, 

За проміння верховин нових. Щоб зламали Святослазів лук? (11,233) 

Смисловим і композиційним стрижнем усієї поезії є ремінісційовані 

вирази «Слова»: комони ржуть за Сулсю, -- ..Трубь трубять вь Новь- 
граді» (11), які мають тут значення метонімій, піднятих до рівня висо- 

кого поетичного символу. Ним М. Рильський підкреслює, що так само, 

як колись русичі боролись проти половців за свою землю, весь радян- 

ський народ піднявся на її захист. Ті самі «древні стяги» вели нас.у бій, 
ті ж сурми скликають народ на битву проти фашистських орд. Разом з 

тим поет підкреслює, що дружба радянських народів -- це нова якість, 

хоч він і наводить аналогію між нею і Святославовим закликом до єд- 

нання різних частин Русі. є 

Майстерне поєднання сучасності з минулим за допомогою алюзій 

до «Слова» спостерігаємо і в поемі М. Рильського «Жага». . 

В його зображенні фашистські полчища постають, як та ж орда, 

тільки на вищому ступені технічного розвитку. Так само, як і за часів 

половецької навали, під час гітлерівського нашестя: 

45



Тоне світ у тьмі кромішній 

І стогне поле від проклять. (М, 126) 

Читаючи ці рядки, мимоволі уявляєш картини зі «Слова», коли 

половці розбіглися по землі Руській і застогнала вона від болю і при- 

ниження. ЧИ 

Проте найвизначнішим твором М. Рильського періоду Великої Віт- 

чизняної війни, у якому ремінісцентними засобами «Слова» макснмаль- 

по посилюється високо-патріотичний зміст, є вірш «Слово про рідну 

матір» -- твір, що став хрестоматійним. Поет утверджує тут безсмертя 

Радянської України, посилаючись на невмирущість усіх наших історич- 

них і культурних традицій. і 

Поет благословляє «мечів ясних огонь, отчизни охорону, тржання 

коней бойових (1, 192). І це сяйво від мечів, так само як іржання 

коней, доноситься до нас з глибини століть, від давніх русичів («ко- 

мони ржуть»). Одні з ремінісценцій «Слова» наче б приховані, а інші 

мають демонстративно-нарочитий, цитатний характер. Візьмемо для 

прикладу ось ці рядки: 

Хто може випити Дніпро, 
Хто властен виплескати море, 

Хто наше злото-серебро 
Плугами кривди переоре. 

Кожен із вжитих тут виразів -- це ніби своєрідний натяк на той 

або інший образ «Слова», який поет міг зробити лише при умові блиску- 

чого володіння поетичною формою і глибокого знання тексту та змісту 

пам'ятки. Справді-бо, випити Дніпро -- нагадує «нспити шеломомь До- 
ну» (11), Донь шеломь вьльяти!» (21), виплескати море -- «Волгу весль 
раскролити» (21), наше злато-серебро - - «Рускаго злата насьшпаша» (18); 
«а злата и серебра ни мало того потрепати» (18) тощо. Дерева в діб- 
рові, що кличуть на справедливий бій, своєю одушевленою функцією 
в принципі це те ж, що й дерева, які з туги гнуться до землі. І тут, і там 
ьони втягуються в сферу людських стосунків, тільки ж у Рильського 
вони націлюють людей на битву, тоді як у «Слові» виражають тугу за 
полеглими. Вираз «шумлять-дзвенять світи» походить від відомого: «что 
ми шумить, что ми звенить» (16). Строфа, в яку він поставлений, закін- 
чується цитатною ремінісценцією: 

Лисиці брешуть па щити 
І кличе див поверху древа! (ІІ, 193) 

Проте ця цитата постає у такому контексті, який виконує зовсім 
іншу, протилежну, ніж у «Слові», функцію. Тут вона служить не для на- 
гнітання похмурого колориту, а для підкреслення всезагальності, всена- 
родності боротьби проти ворога. Дзвоном цієї боротьби пройнято все 
навкруги, вона бурлить у всіх куточках нашої землі. Як символ невми- 
рущості народу, його культури поет наводить образ Боянових гуслів. 

Всезагальний розмах боротьби М. Рильський зображує, включаючи, 
як і автор «Слова», в коло свого поетичного бачення величезні геогра- 
фічні простори, до того ж для підсилення епічного враження називає 
ті ж власні назви, що й автор «Слова»: 

Гримить Дніпро, шумить Сула, 
Озвались голосом Карпати, 
І клич подільського села 
В Путивлі сивому чувати. 

Закінчується поема оптимістичними рядками, у яких звучить пред- 
віщення майбутньої перемоги, і з яких один знову таки ремінісценція: 

Лисиці брешуть на щити, 
Та сонце устає на Сході! (ІІ, 194) 

46 



У вірші «Чаша дружби» М. Рильський закликав до єдності усіх 
слов'ян у боротьбі з німецьким фашизмом. Символом цього єднання ви- 
ступає «споконвічний голубий Дунай», оспіваний «в оповіді сивій про 
походи» (206). Під цією оповіддю М. Рильський, очевидно, розумів 
«Слово». 

«Враження чогось несподіваного і рідкісного справляє одна із ре- 
мінісценцій з «Слова» у поемі «Слово про тугу і щастя». Звертаючись 
до визволеного Києва, поет говорить: 

Мужайся ж, брате і сусіде, 
Сторуким і стооким будь, 
Щоб діви туги і обиди 
Не заступили нашу путь. (У, 167) 

В цій же поемі про тимчасовість фашистської окупації на Україні 
М. Рильський пише'такими словами: 

Але я знав, що до народу 
Наш голос, друзі, долетить, 
Що Дніпрову недовго воду 
Лиховорожим коням пить. (М, 161) 

Мабуть, важко назвати українського радянського поета, який би 
так глибоко і досконало знав «Слово о полку Ігоревім», як М. Риль- 
ський. Його замилування «Словом» ішло від високої культури та 
ерудиції. 

Власна поетична манера М. Рильського не становить собою одного 
типологічного ряду з манерою автора «Слова». Адже М. Рильський поет 
медитативний, розважливий, в той час як кожний рядок «Слова» палах- 

котить вогнем великої пристрасті, виграє блиском розкидистої і непри- 
борканої образності. До перлин останньої М. Рильський ставився зі 
смаком знавця і цінителя. Ремінісцентний матеріал з древньоруської 
поеми в творчості поета тонко продуманий, осмислений, виважений. 
М. Рильський вдався до нього без легковажного марнотратства, крик- 
ливої нарочитості, Його висока культура і такт проявилися і в цьому 
відношенні. Образи древньоруського митця послужили поетові матеріа- 
лом для відтворення світу мистецтва і його ідей. Звідси така пошире- 
ність у нього ілюзій до постаті Бояна. Та з найбільшим успіхом він ви- 
користав її у змалюванні воєнних баталістичних картин, зокрема, картин 
Великої Вітчизняної війни з її високим патріотичним пафосом, широким 
всенародним розмахом, незмірною історичною значимістю. 

Наше висвітлення теми «М. Рильський і «Слово»» було б неповним 
без аналізу його перекладу поеми. 

З досьогочасних українських поетичних перекладів «Слова о полку 
Ігоревім» на першому місці, безперечно, слід поставити переклад 
М. Рильського. Уривки його з'явилися вперше в періодичній пресі в 
ювілейний 1938 рік. А в 1939 р. він був надрукований окремою книжкою 
з вступною статтею та поясненнями проф. М. К. Грунського, В 1950 р. 
вийшло нове, перероблене видання перекладу Рильського. Своїм пере- 
кладом староруської поеми М. Рильський показав один із найкращих 
зразків тонкої, високохудожньої перекладацької роботи. 

Цей переклад становить органічний сплав двох важливих начал. 
З одного боку вражає виняткова точність, близькість його до оригіналу, 
а з другого -- досконалість, сучасність засобів, якими поет передав 
зміст і поетичний аромат пам'ятки, Переклад М. Рильського глибоко 
український, національний, і разом з тим він повністю зберігає своєрід- 
ний староруський колорит, Автор зумів досягнути цієї чудової єдності не 
лише завдяки своєму глибокому поетичному прозрінню, органічному 
осмисленню і засвоєнню пам'ятки. Досконале знання найрізноманітні- 
ших пластів української лексики, вміння користуватися найбільш відпо- 
відними словами -- ось той шлях, який веде від поетових уявлень до 
їх технічного втілення в живій тканині перекладу. 

47



Взяти б для прикладу такий уривок: 
Бориса же Вячеславовича, 
Хвальба на суд привела 
На тирсі зеленій 
Погребний покров слала 3. 

Тут нема якихось зовнішньо ефектних поетичних знахідок. Але вся 
справа в тому, що М. Рильський вжив дуже відповідні в даному місці 
слова української мови, до яких, напевне, не вдався б інший поет. Слова 
ці типово українські і разом з тим за їх допомогою поет дуже глибо- 
ко проникає в зміст староруського оригіналу. 

Українська «хвальба» точно відповідає староруському «слава». 
Іменник «тирса» викликає максимально чітке уявлення про зелений літ- 
ній степ, і, нарешті, прикметник погребний дозволяє авторові уникнути 
малозрозумілого сучасному читачеві вислову «и на Канину зелену папо- 
лому постла» (15), нічого не гублячи з його змісту. 

Іноді М. Рильський надає злегка своєму перекладові інтонації 
української народної думи чи пісні: 

Ой рано-вранці пораненьку 
Кривава зоря світ-день ізвістує. 1. 

Проте поет не зловживає фольклоризмамн, користується ними дуже 
економно і обережно, виконуючи весь переклад у серйозному літератур- 
ному ключі. 

Поетичні ліценції у Рильського також дуже незначні, якщо і до- 
пускаються, то все-таки у строгій відповідності з духом оригіналу. Так, 
авторський епітет «мечи вережени» М. Рильський, очевидно, свідомо 
перекладає словом дещо іншого (оціночного, а не зображувального) 
плану: 

Укладіте в піхви мечі оганьблені. 

І проти цього не можна заперечити, бо мечі пощерблені в міжусоб- 
них битвах внуків Ярослава і Всеволода дійсно були зганьбленими. 

Очевидно, з метою більш пластичного змалювання поведінки Все 
волода в битві на Каялі М. Рильський авторське «Камо, турь, поскочя- 
ше» (15) замінює більш експресивним, метафоричним: «де тільки тур 
виросте» 75. 

В перекладі так званих темних місць пам'ятки М. Рильський кори- 
стується найбільш простими і найбільш поетичними кон'єктурами. 

Ще один «технічний секрет», який забезпечив високий рівень пе- 
рекладу М. Рильського: це своєрідне і оригінальне вирішення ним про- 
блеми віршованої форми твору. Майстер і поборник класичних віршова- 
них форм силабо-тоніки, М. Рильський рішуче відмовився від них там, 
де вважав їх невідповідними. Вірш його перекладу важко піддається 
дослідженню. Він становить собою синтез української думи і російської 
билини з тенденцією більшого наближення до билинного рядка. Кіль- 
кість складів у рядках неоднакова, але й коливання не надто велике. 
Основна маса рядків 9--10-складові. Але є рядки 6 і 13-складові. Від 
рим М. Рильський відмовився зовсім. Мовному потокові в рядках вла- 
стивий вільний речитативний ритм, але основну ритмоутворюючу функ- 
цію відіграють паузи між рядками, кожна з яких глибоко вмотивована 
логічно і синтаксично. Таким чином, М. Рильський зберіг у своєму пе- 
рекладі оті синтаксичні каданси, які, на думку багатьох дослідників, 
становлять основу ритму «Слова». Не будучи скований римою, перекла- 
дач блискуче справився з цим своїм завданням. 

Отож, М. Рильський, без сумніву, -- найвидатніший знавець «Сло- 
ва» з-поміж усіх українських радянських поетів і автор найдосконалі- 

з Слово о полку Игореві в українських художніх перекладах і переспівах ХІХ-- 
ХХ ст. Вид-во АН УРСР, К., 1953, стор. 218. 

4 Там же, стор. 216. ; 
5 Слово о полку Игоревь в українських художніх перекладах і переспівах ХІХ-- 

ХХ ст. Вид. АН УРСР, К., 1953, стор, 217 

48



шого його поетичного перекладу. Не впадаючи в якусь надмірність 
і нав'язливість, він майстерно використовував різноманітні образні за- 
соби древньоруської поеми у власній оригінальній поезії продовж усього 
творчого шляху. Спосіб, з яким наш поет підходив до освоєння древньо- 
руської пам'ятки, є свідченням його високої загальнофілологічної і зо- 
крема поетичної культури, широти його ідейного кругозору і мистецько- 
го обдарування. 

Спостереження над багатющим матеріалом літературного побуту- 
вання «Слова» в поезії М.Рильського дають можливість зробити цікаві 
висновки про характер і функції літературної ремінісценції, оскільки поет 
осмислював поему переважно в ремінісцентному плані. Так само, як 
у класиків (І. Франко. Ю. Федькович), літературні ремінісценції зі 
«Слова» у нього -- це не блискучі наклейки, красиві аплікації, це айс- 
берги, які піднімаються над поверхнею тексту невеликою своєю части- 
ною. Вони несуть у собі цілий вантаж асоціацій прямих і переосмисле- 
них, який ховається у глибинах підтексту. Творення складних реміні- 
сцентних образів грунтується на довір'ї поета до культурного, освіченого 
радянського читача, здатного збагнути їх глибинну суть. 

4 Українське літературознавство, вип, ІЗ



М. Д. РОДЬКО 

Початти української 
радянської віршованої сатири 

Важливе місце в радянській літературі перших років рево- 

люції займали агітаційні і сатиричні вірші. Вони друкувалися на сторін- 
ках періодичної преси, виходили окремими невеликими брошурами, при- 
чому чималими, в десятки тисяч примірників тиражами, що свідчило про 
їх активну дійову силу. «Коли паперу мало, друкарні працюють кеп- 
сько, -- писав тоді Г. Коцюба, -- то треба зробити так, аби була видана 
в першу чергу агітаційно-політична література, пристосована до менту, 
до сьогоднішнього дня»!. Агітаційно-політичну функцію виконувала і 
сатирична поезія, що користувалася особливим успіхом серед трудового 
селянства. В той час, коли гостро стояло питання про мобілізацію всіх 
матеріальних і духовних сил для боротьби з контрреволюцією, до жанру 
агітаційно-сатиричної поезії звертається багато революційних поетів, 
в тому числі Проноза Мрійник (Василь Еллан), В. Гречаний (Василь 
Алешко), Михайло Стерня (Михайло Лебединець?), Кость Котко (Ми- 
кола Любченко), Микита Волокита (Валер'ян Поліщук), Клим По- 
ліщук та ін. 

Як важливий револіоційний чинник сприймалися сатиричні вірші 
Василя Еллана «Нещасне кохання», «Пісня про славних героїв..», «Де 
ви тепер?!», «Весняна баєчка», «З життя святих», «Кубанський похід», 
«Буржуй», в яких давався бій підступним діям ворогів трудящих проти 
молодої Радянської держави. В них був майстерно використаний засіб 
соціального контрасту, Так, у вірші «Буржуй» поет змалював угодов- 
сько-пристосовницьку класову природу буржуя, що «щулиться, жметься 
до мурів» у чеканні підтримки з будь-якого боку («Чекає: Петлюри, 
зулусів, Антанти, сатани»), і асоціював його із образами хмари та тіні, 
протиставляючи їм символічний образ нової доби -- «трудовий, соняч- 
ний день». 

На сторінках газети «Боротьба» сатиричні вірші друкувалися пере- 
важно під псевдонімами (досі не розкритими): В. Лівобережний, Петро 
з Лівобережжя, Веселий Грицько, Кусючий, Авіель, Сем. Охтиньович, 
Антоша Ко (Анатоль Гак). В сатиричних творах найчастіше викрива- 
лися контрреволюційні сили, зокрема Директорія, очолювана Винничен- 
ком і Петлюрою, та Антанта. Вже самі заголовки віршів -- «Новітні 
пісеньки. На вулишні мотиви», «Стара пісня на новий лад» і т. п. - - свід- 
чать про їхню близькість до поширених у народі пісень, пристосованих 
до нових педій і обставин. Гострота і точність політичної характеристики 
поєднується в них із афористичною лаконічністю вислову, Ці пісні легко 

б Коцюба, Красне письменство у 1920 р. «Шляхи мистецтва», 1921, ч.Ї, 
стор. 55. 

2 В. Г. Бойко в своїй книзі «Поетичне слово народу і літературний процес» (К., 
«Наукова думка», 1965, стор. 162) слідом за І. Шевченком (див. упорядкований ним 
«Червоний пісенник», Харків, 1925) вважає, що Михайло Стерня -- псевдонім Михай- 
ла Семенка. В. І. Півторадні встановив, що він належить Михайлові Лебединцю (див.: 
«Архіви України», 1966, Хе 5, стор. 104). 

50



запам'ятовувалися і передавалися з уст в уста. Для взірця наводимо 
початок однієї з них: 

Ой, там за горою 
Винниченко з Петлюрою 
(Нехай люди дивуються) 
З Антантою цілуються... 
За Антантою ж Депікін...? 

Влучність сатиричного прицілу дає підставу думати, що їх авторами 
були досвідчені поети, в тому числі, можливо, й В. Еллан або хтось із 
його оточення. 

Сатиричні вірші появлялися і на сторінках інших газет. 
В органі Катеринославського губвиконкому «Селянська правда» в 

1920 р. був опублікований сатиричний вірш В. Алешка «Гречкосій та 
куркуль», спрямований проти петлюрівських прихвоснів -- куркулів. 
У липні 1920 р. у київських «Вістях» появилася віршована «оперета на 
вкраїнські мотиви» М. Любченка «Петлюрія», в якій у дусі народного 
гумору висміювалася діяльність жовтоблакитників5. У тому ж 1990 р. 
появилися й окремі сатиричні видання: п'ятдесяттисячними тиражами 
вийшли в світ агітаційно-сатиричні твори Михайла Лебединця «Про 
Петлюру-панську шкуру» і А. Прилуцького «Кого в Ради вибирати, кого 
в шию треба гнати». 

Вірш «Про Петлюру-панську шкуру» автор назвав «сучасною ду- 
мою», та за жанровими ознаками -- це віршоване оповідання. Народний 
коломийковий розмір якнайкраще відповідав задумові поета просто й 
невимушено роз'яснити селянам суть зрадницької політики Петлюри. 
Розмовні синтаксичні конструкції та інтонації настроювали читача на 
глибше сприйняття провідної думки твору, що, підготовлена всім пли- 
ном оповіді, в кінці виголошувалася кількома сентенціями: 

Та до тих пір, поки з панством | Пам'ятайте, що треба їх (панів. -- М. Р.) 
У нас війна буде, Мерщій поховати 
Оцю пісню, оцю думу И осикові їм в голови 
Пам'ятайте, люди... Кілки повбивати 5. 

Автор не криється з агітаційним призначенням свого твору і спе- 
ціально наголошує на його утилітарній тенденції: - 

Цюю ж пісню, цюю думу 
Для борні складаєм 7. 

Елементами народно-пісенної поетики позначений і твір А. При- 
луцького «Кого в Ради вибирати, кого в шию треба гнати». Агітаційниїї 
зміст його ще більш виразний, ніж віршованого оповідання. М. Лебе- 
динця. Це, власне, віршована публіцистика, стаття-порадник. Автор по 
черзі характеризує ворогів революції і радить обирати в органи робіт- 
ничо-селянської влади тільки тих, хто бореться проти підступної політи- 
ки прибічників Денікіна, Колчака, Петлюри. Він роз'яснює суть дома- 
гань прислужників контрреволюції -- есерів і меншовиків, зупиняючи 
в зв'язку з цим увагу на подіях револіоції, в якій виразниками інтере- 
сів народу завжди були тільки більшовики. Звідси випливає логічний 
гисновок: 

3" Петро з Лівобережжя. Новітні лісеньки. На вулишні мотиви. -- «Боротьба», 
1919, 23: І, от ром В 

4 Див: Гречаний. Гречкосій та куркуль -- «Селянська правда», 1920, 20. М. 
Вірш вміщено в книзі «Революційна лоезія Жовтня. Поетична творчість народних мас». 
К., «Радянський письменник», 1960, стор, 141--143. 

5 Редагував кнівські- «Вісті» М. Любченко. «Оперета» була падрукована З липня 
1920 рі лід псевдонімом «Коко». Я - 

"Михайло Стерня. Про Петлюру-панську шкуру. Харків, Всеукраїнське ви- 
давництво, 1920, стор. 7. 

7 Там же, 

4» 5 і 51



Рада моя вам така: Допомога всій голоті. 
Вибирай большовика, -- Меншовик же -- це Іуда, 
Вибирай соціаліста, Зрадник, нечисть і приблуда, 
Вкраїнського комуніста! Це продавець бідняка, 
Це є справжній захисник, І захисник кулака 8. 
Твій порадник-помічник; 

Використання традиційних народнопоетичних засобів надавало тво- 
рові великої агітаційно-впливової сили. Агітка А. Прилуцького і зміс- 
том, і формою перегукується з віршем М. Лебединця «Кого в Ради виби- 
рати?», опублікованим під псевдонімом М. Стерня в харківській газеті 
«Селянська біднота» 92. Здається, що це його розширений варіант. Та при 
всій подібності цих творів жодного спільного рядка в них немає. Ця об- 
ставина спростовує версію В. Бойка? про те, що М. Стерня і А. При- 
луцький -- псевдоніми одного й того ж поета. 

У 1920 р. на сторінках газети «Більшовик», органу Київського губ- 
кому КП(б)У активно співробітничали Червоний Шершень " і Микита 
Волокита (В. Поліщук). Поетичне слово в цій газеті (редагував її 
на той час С. Пилипенко) відігравало помітну роль. В ній знаходимо 
вірші К. Поліщука і В. Гадзінського, а також масових революоційних 
поетів В. Сиротенка, С. Комісаренка, І. Г., Й. Цеглюка, Тараса З-ського, 
М. Харченка, І. Роговенка, Г. Семенюка, Вільхового, О. Панасенка -- і 
все це протягом небагатьох місяців, Тексти в газеті нерідко перерива- 
лися чотирирядковими віршами -- уривками із творів -- відомих і не- 
відомих. Деякі з них, очевидно, належали самому редакторові газети. 
Ці чотиривірші звучали, як гасла, як бойові заклики: 

Пан забув нашу науку, 
Лізе знов під нашу руку. 
В «Тиждень фронту» -- усі сили, 
Щоб панів звести в могилу !2. 

Своєю поезією газета активно втручалася в політичне життя моло- 
дої радянської республіки. Особливо помітними в цьому відношенні 
були сатиричні вірші Червоного Шершня «Патріот Петлюра», «Любий 
пан-отець», «Меншовик», «Співанки життя», в яких викривається запро- 
данська політика Петлюри, угодовство меншовиків, лицемірство попів. 
Віршами «Щоб там не було», і «Тільки комуністи» поет агітував, як і 
А. Прилуцький, за вибори до Рад лише справжніх захисників інтересів 
народних -- комуністів -- і застерігав, щоб туди не потрапили меншо- 
вики, есери, есдеки -- прислужники капіталу: 

Тільки справжніх комуністів 
В робітничу раду 19. 

Сатиричні і агітаційні вірші Червоного Шершня були широко по- 
пулярні серед читачів і допомагали їм правильно орієнтуватися в ра- 
дянській політиці. 

Найпомітнішими в період громадянської війни були сатиричні вір- 
ші Микити Волокити (Валер'яна Поліщука). Їх автор був надзвичайно 
плодовитим поетом: від початку серпня 1920 р. до кінця цього ж року 

8 А. Прилуцький. Кого в Радн вибирати, кого в шию треба гнати. Харків, 
Всеукраїнське видавництво, 1920, стор. 14. Підкреслення автора. і 

Див. газету від 14 квітня 1920 р., а також кн. «Революційна поезія Жовтня». 
стор. 250--252. 

10 Див.: В. Г. Бойко. Поетичне слово народу і літературний процес. К., «Науко- 
вза думка», 1965, стор. 163. - 

ПО. Дей вважає, що псевдонім Червоний Шершень належить Климові Полі- 
щуку (див. Словник українських псевдонімів та криптонімів. К. «Наукова думка», 
1969, стор. 390), та джерело, на яке він при цьому посилається, непереконливе. 

І2 «Більшовик», 1920, І. Х. 
ІЗ Червоний Шершень. Щоб там не було. -- «Більшовик», 1920, І. ТУ. 

52



він надрукував у «Більшовику» більше двадцяти поетичних творів, які 
були своєрідною хронікою подій громадянської війни, 

Частина його сатиричних віршів друкувалася під загальним заго- 
ловком «Теревені», який вдало відбивав їх формально-стильові особ- 
ливості і вказував на зв'язок із народними жартами та дотепами. Вони 
густо насичені елементами розмовної мови, зокрема народними фразео- 
логізмами. Відчувається, однак, що ці твори писалися здебільшого на- 
швидкоруч і тому не відзначаються доброю літературною обробкою. Та, 
незважаючи на це, вони вражають влучністю характеристик, динаміч- 
ними ходами думки, гострою актуальністю. Писала їх, безперечно, та- 
лановита людина. Сатиричне вістря поет спрямовував проти внутрішніх 
і зовнішніх ворогів Радянської влади і був її утверджувачем: 

Отож слухайте мою пораду: 
Підтримуйте народну владу! 
Владу Радянську, 
Робітничо-селянську |", 

Цими словами, по-різному вірюючи їх, Микита Волокита закінчу- 
вав цілу низку своїх віршів, Головними об'єктами його сатири були пет- 
люрівці, польські пани, врангелівці, а також куркулі, попи та наспіх 
перелицьовані під червоний колір класові вороги трудящого люду, що 
намагалися таємно шкодити молодій Радянській державі. Бойовий ре- 
волюційно-мобілізуючий пафос віршів молодого поета ріднив їх із ре- 
волюційними агітками В. Маяковського, призначеними для «Окон 
РОСТА». 

Один з кращих сатиричних творів Микити Волокити -- «Народним 
ворогам -- погибель» -- сприймається як публіцистичний малюнок 
«антантської тройки»: Петлюри, Пілсудського і Врангеля: 

Ось компанія злодіїв Та нічого, він не скура: 
Україну напосіла, У тюрязі буде в нас 
А спереду сам Петлюра. Замість меду пити квас... 15 

Тематика віршів поета відповідала найпекучішим завданням доби 
ії допомагала глибокому їх розумінню та правильному розв'язанню. Во- 
ни сприяли як справі зміцнення фронту й тилу, так і справі налаго- 
дження нормальних взаємовідносин між містом і селом. В поезії «До 
нас, селяни-юнаки!», поет, слідом за В. Чумаком, оспівує єднання селян 
з робітниками в інтересах кращого майбуття: 

Працююче юнацтво, 

Селяни молодії! 
Ми кличем вас боротись 

За кращі дні нові !?. 

Поезія Микити. Волокити була досить різноманітною в жанровому 

відношенні. В ній наявні не тільки викривально-сатиричні вірші, а й 

твори «позитивного гумору». Автор один з перших в українськін радян- 

ській поезії дав зразки байки («Що краще?», «Зносок», «Сич» та інші). 

Образна система його «казки-бувальщини» «Миротворець їі сокира» 

близька до народних дум. Щодо поезії «Про дідка Відуна, шахтаря та 

землероба-робітника», то вона цілком витримана в стилі народної думн: 

Наїхало панів, попів, гепералів Б'ють та приказують: 

За армією Врангеля; Ми вам, більшовики, покажемо, 

Три шкури здирають; Як господарську землю забирати 

Останню корову на контрибуцію забирають. Та на ваших щенят засівати» . 

й Микита Волокита. Що краще? (Байка). -- «Більшовик», 1920. 5. МІ. 

і5 Микита Волокита. Народиим ворогам -- погибель. -- «Більшовик», 

1920, 1. Х. 
16 Волокита. До нас, селяни-юнаки! - - «Більшовик», 1920, 18. МІН. 

акти Во локита. Про дідка Відуна, шахтаря та землероба-робітника. -- 

«Більшовик», 1920, 7. Х. 

53



Використання форми думи було зумовлене бажанням автора набли- 
зити свій твір до найширших мас народу, що добре знали і глибоко лю- 
Онли свій національний епос. 

Сам В. Поліщук був невисокої думки про власні твори, надруковані 
в «Більшовику». «Тут під псевдонімом Микити Волокити, -- писав 
він, -- я виконував чорну роботу боротьби віршованим рядком із контр- 
революцією усяких марок» !85. Та ця «чорна робота» виявилася чи не 
найціннішим набутком в усій його поетичній спадщині. 

Віршована сатира періоду громадянської війни була спрямована 
проти ворожих радянській дійсності явищ. Вона відзначалася грома- 
дянською пристрасністю, безкомпромісністю, активним прагненням ут- 
бердити завойовані трудящими масами Жовтневою революцією здо- 
бутки. 

ї8 Див. у кн: Ізан Капустянський. Валеріян Поліщук. ДВУ, Харків, 1925, 
стор. 40.



ПЛ. Я. ЛЕЩЕНКО 

Ввавмаина української 
та російської літератур 
у роти Великої 
Вітчивняної війни 

Взаємозв'язки в розвитку української й російської літератур 
мають свою давню історію. Особливо вони посилилися в роки боротьби 
з фашизмфм. 

Крім традиційних форм літературних зв'язків братніх народів, по- 
являються й нові. Українські письменники воювали під Ленінградом, 
Смоленськом, Москвою, Сталінградом, російські -- брали участь у ви- 
зволенні України. Істотно важливим було й те, що трудящі багатьох 
міст Російської Федерації приймають евакуйованих українських пись- 
менників, дбають про випуск літератури їх рідною мовою. 

Оскільки ця славна сторінка російсько-українського літературного 
єднання ще не висвітлена в нашій науковій літературі, про неї і йтиметь- 
ся у цій статті. 

В час, коли Україна була повністю окупована ворогом, продовжу- 
вали виходити книги, газети й журнали українською мовою, на допо- 
могу трудящим республіки прийшли інші народи Країни Рад, зокрема, 
великий російський народ. У Москві, Саратові, Пермі, Воронежі, Сверд- 
ловську та інших містах були відкриті друкарні, які випускали книги, 
журнали й газети українською мовою, вносили значний вклад у розви- 
ток української культури". ; 

Багато допомогли в розвитку української культури трудящі Воро- 
нежа. Будучи прифронтовим містом, яке щоденно відбивало численні 
повітряні нальоти й атаки ворога, Воронеж-боєць став одним із важли- 
вих опорних пунктів розвитку української культури першого етапу Ве- 
ликої Вітчизняної війни: тут воювали й працювали українські письмен- 
ники-фронтовики А. Головко, А. Малишко, Іван Ле, О. Корнійчук, 
В. Кондратенко, Т. Одудько та інші, видано до двадцяти збірок і творів 
українських письменників. У Воронежі, зокрема, були опубліковані: 
збірка поезій «За Радянську Україну» Л. Зимного (1942), оповідання 
О. Копиленка «Допит» (1942), книги віршів А. Малишка «Понад пожа- 
ри» і «Україно моя» (1942), збірка М. Рильського «Світла зброя» (1942), 
перша книга поезій М. Стельмаха «Провесінь» (1942), твір С. Голова- 
нівського «РІскупление мужеством» (1942) та ін. 

Українські матеріали друкувала й обласна газета «Коммуна». В її 
номері за 16 листопада 1941 р. вміщено вірш Є. Долматовського «Укран- 
не», Тут же з фотографіями опубліковані виступи В. Василевської й 
О. Корнійчука на мітингу інтелігенції м. Воронежа. 10 березня 1942 р. 
газета вмістила статтю В. Лук'янцева «Великий позт украинского наро- 
да (до 128-річчя з дня народження Т. Г. Шевченка)». Причому, цитати 

| М. Багрич. Видання воєнних років: -- «Друг чнтача», 1967, 9. У.



з творів Кобзаря подано українською мовою, 25 грудня 1942 р. «Ком- 
муна» вмістила статтю М. Гречухи «За Советскую Украийну». 

Саме у Воронежі почала друкуватися українською мовою й фрон- 
това газета «За честь Батьківщини», що стало можливим завдяки допо- 
мозі воронезців. У листопаді 1942 р. заступник начальника Політуп- 
равління Воронезького фронту звертається до секретаря Воронезького 
обкому партії з таким листом: «Для обеспечення бесперебойного изда- 
ния фронтовой газеть «За честь Родинь» на пяти язьках народов СССР 
прошу Вашего указання о передаче издательству фронтовой газеть... 
устаткування Липецької й Уаманської районних друкарень 7. 

У прифронтовому Воронежі було опубліковано близько півмільйона 
примірників книг українських радянських письменників 3. 

Немалий вклад у розвиток української літератури часів Великої 
Вітчизняної війни вніс і Саратов. У місті в різний час бували М. Косто- 
маров, Т. Шевченко, Д. Мордовець, Марко Вовчок. Саратовці М. Чер- 
нишевський і О. Пипін вперше поставили на наукову основу вивчення 
взаємозв'язків російської і української літератур, створили перші уза- 
тальнюючі праці з історії української літератури. 

В Саратові часто бувала Марко Вовчок, Її твори друкувалися в 
«Саратовском дневнике». В Саратові письменниця підготувала і своє 
повне зібрання творів в 7-и томах, яке тут же й друкувалося. 

Саратов неодноразово зустрічав і українських «майстрів сцени. 
В 1910 р. у Саратові з тріумфом пройшли гастролі М. Л. Кропивниць- 
кого. 

Особливо велику допомогу надав розвитку української літератури 
Саратов у роки Великої Вітчизняної війни. Коли Україна була повніс- 
тю зайнята ворогом, у Саратові розмістились деякі українські установи, 
в 1941--1944 рр, знаходилась радіостанція ім. Т. Г. Шевченка, жили й 
працювали українські письменники, видавалися їхні книги. 

26 листопада 1941 року і 30 серпня 1942 року в Саратові відбулися 
перший і другий Антифашистські мітинги представників українського 
народу. 

В час Великої Вітчизняної війни в Саратові жив Я. Галан, тут він 
написав серію памфлетів «Фронт в ефірі» (видані в 1943 році в Москві), 
співробітничав у місцевій пресі. 

О. Довженко в роки війни вперше звернувся до художньої публіцис- 
тики. У 1942 р. в Саратові було опубліковано його оповідання «Ніч пе- 
ред боєм», О. Ільченко видав нарис «Бойць из наших мест» (1941), а 
С. Голованівський -- «На запад идут батальонь» (1943), Л. Новиченко 
виступив із брошурою «Гітлерівська кріпаччина» (1942), а В. Сосюра -- 
із збіркою поезій «В годину гніву» (1942). В 1942 р. в Саратові опублі- 
ковано повість Л. Смілянського «Золоті ворота» і збірку Ю. Яновського 
«Новели». 

З великим успіхом були поставлені в Саратові п'єси О. Корнійчука 
й особливо його «Фронт». 

Багато зробила для розвитку української літератури й радіостанція 
ім. Т. Г. Шевченка, яка протягом ряду років знаходилася в Саратові. 
В ефірі щодня звучало рідне українське слово, закликаючи земляків на 
тимчасово окупованій території до нещадної боротьби з гітлерівцями. 
Перед мікрофоном виступали солдати й офіцери Радянської Армії, пись- 
менники, вчені, колгоспники й робітники евакуйованих заводів. 

За роки війни в Саратові побачили світ книги понад 10 українських 
письменників загальним тиражем близько півмільйона примірників. 
Кожна книга друкувалася тиражем 10 і більше тисяч примірників, 

Українську літературу активно пропагувала й саратовська обласна 
газета «Коммунист». Наприклад, у номері від 12 липня 1941 р. була 

а Воронезький облпартархів, ф. 3, оп. І, од. зб. 5386, стор. 5. 
з Підрахунки зроблено автором статті за матеріаламн Книжкової Палати УРСР. 



вміщена стаття Є. Городецького «Отечественная война украинского на- 
рода против германских оккупантов в 1918 году», 23 липня 194 с 
стаття В. Василевської «На дорогах войнь», а за 3 серпня 1941 р. о 
стаття О. Корнійчука «Всемирнье лжець». і 

Чимало друкувала газета й художніх творів українських письмен- 
ників. Так, 26 серпня 1941 р. був опублікований вірш М. Пригари «Пар- 
знань, 30 серпня 1941 р, -- нарис О. Ільченка «Бойць из наших мест», 
ї вересня 1941 р. опублікований вірш О, Ільченка «Дом». Викликає ін- 
терес і вірш М. Терещенка «Воздушньй поединок. Летчику-саратовцу 
Николаю Терехину» («Коммунист», 6 вересня 1941 р.). 2 жовтня 1941 р. 
газета вмістила вірш М. Пригари «Дмитрий Тарасов» -- про героїчного 
льотчика-саратовця, який повторив безсмертний подвиг М. Гастелло. 
В номері за 9 жовтня 1941 р. опублікований вірш Ю. Зорі «Матери». 
Часто друкувалися в газеті вірші М. Ушакова: Ій жовтня 1941 р. -- 
«Уходящим на фронт», 14 жовтня 1941 р. опублікована «Песня о рукави- 
цах», 19 жовтня 1941 р. -- «Всегда с Москвой», 28 жовтня 1941 р. -- 
«Дежурная» й т. д. 4 жовтня 1941 р, було опубліковане відоме оповідан- 
ня В. Василевської «В хате», 20 серпня 1941 р. -- нарис М. Бажана 
«Четьре война». | жовтня 1942 року газета вмістила велику статтю про 
п'єсу О. Корнійчука «Фронт», а 27 листопада 1942 р. -- рецензію Є. Тро- 
щенка «Пьеса «Фронт» А. Корнейчука в Саратовском театре». 

Цікавим є номер «Коммуниста» від 25 грудня 1942 р., ціла сторінка 
якого -- «Україна живе, Україна бореться» -- присвячена нашій рес- 
публіці. Тут же українською мовою опублікований і вірш О. Новицького 
«Живи, Україно!» 25 серпня 1943 р. газета вмістила: статтю І. Ерен- 
бурга «Україна» ї П. Тичини «Харьков наші» і поезію М. Рильського 
«Благая весть». Поетичні твори українською мовою «Коли минуть ці дні» 
В. Ткаченко і «Путь на Україну» М. Пригари були надруковані 9 січня 
1944 р. 16 січня 1944 р. опублікована «Баллада о баянисте» С. Олійни- 
ка. 130-роковину з дня народження Т. Г. Шевченка газета відзначила 
змістовною статею О. Крицевого «Тарас Шевченко в Саратове» («Ком- 
мунист», 10 березня 1944 р.). 

Необхідно також відзначити, що газета взагалі друкувала багато 
українського матеріалу: стаття «Верньй сьн украинского народа (к 25- 
летию со дня героической гибели Н. Щорса)» -- за 30 серпня 1944 р., 
нарис І. Еренбурга «Харьков» (21 березня 1943 року), зарисовки, довід- 
ки й нариси про українські міста, звільнені від фашистського іга, і т. д. 

Українська тематика займала чимало місця в роботі театру, колек- 
тивів художньої самодіяльності, радіо. Наприклад, успіхом у глядачів 
користувалася оперета Л. Юхвіда «Весілля в Малинівці» ", в репертуарі 
бригад Московської консерваторії ім, Чайковського, яка перебувала в 
Саратові, були й українські пісні: 10 народних, понад 10 Леонтовича, 
«Пісні українських партизан» П. Гайдамаки, «Пісня Тимошенка» ?, 
до концертів були включені вірш М. Рильського «Москва», українські 
народні пісні й пісні Л. Ревуцького?. У Саратовському облдрамтеатрі з 
успіхом йшли п'єси О. Корнійчука «В степах України», «Партизани в 
степах України», «Платон Кречет», «Фронт», п'єси майже всіх класиків 
української літератури?. На конкурсі вокальних творів розглядався 
вірш М. Рильського «Слово гніву» ?. ЧЕ і є 

Важливим центром розвитку української літератури часів Великої 
Вітчизняної війни є Москва. Ще в дореволюційні роки тут бували укра- 
їнські письменники, видавалися їх твори. В період війни з фашизмом 

у Москві мешкало багато українських митців, було організоване Україн- 
ське видавництво, яке за роки війни випустило в оригіналі до 100 книг 

4 Саратовський облпартархів, ф. 594, оп. 1, од. зб, 489, стор. І, 24. 
5 Там же, стор. 15. 
8 Там же, стор. 20. 
7 Там же, стор. 5, 24, 26. 
з Там же, стор. 200. 

57 



більше п'ятдесяти українських письменників загальним тиражем понад 
мільйон примірників ?. Твори українських письменників друкувалися го- 
ловним чином у друкарні «Московский большевик». Ці видання припа- 
дають в основному на 1942--1943 рр., коли Україна була повністю оку- 
пована фашистами. Книги друкувалися тиражем 10, 15, інколи 20 і на- 
віть 30 тисяч примірників. З листопада 1943 р. до березня 1944 року в 
Москві видавалися журнал «Українська література», газета «Література 
і мистецтво», альманах «Україна визволяється» (1941), журнал «Пе- 
рець» і т. д. 

У Москві, зокрема, були опубліковані твори й збірки поезій М. Ба- 
жана «Клятва» (1942), «Клич вождя» (1943), «Поезії» (1943), «Сини 
України в боях за Вітчизну» (1943), «Сталінградський зошит» (1943). 
у 1941--1944 рр. друкувалася п'єса О. Корнійчука «Партизани в степах 
України», А. Малишко опублікував збірку поезій «Битва» (1943), 
Л. Первомайський -- книги «Земля» (1943), «Життя» (1943) і «Учитель 
історії» (1943). 

Протягом 1943 р. в Москві видано три книги М. Рильського -- «Внб- 
рані поезії», «Жага», «Слово про рідну матір». У 1942 році видана збір- 
ка віршів В. Сосюри «В годину гніву», У Москві в 1943 році побачила 
світ і поема П. Тичини «Похорон друга». 

16 травня 1943 р. в Москві відбувся третій Антифашистський мі- 
тинг представників українського народу, який мав велике значення для 
об'єднання всіх слов'янських народів у боротьбі з фашизмом. Значний 
вклад у розвиток української літератури воєнних років внесли й мос- 
ковські газети, особливо «Правда», «Известия», «Красная звезда». 

У «Правде», наприклад, протягом 1941--1942 рр. були опубліковані 
вірші М. Рильського «Украйне» (2 вересня 1941 р.) і «Портрет Ленина» 
(22 січня 1942 р.), Л. Первомайського -- «Песня Тараса Бульби» 
(П березня 1942 р.) і «Земля» (16 березня). 2 квітня 1942 р, в «Правде» 
вміщена заключна частина поеми М. Бажана «Данило Галицький», а 
4 квітня 1942 р. -- вірш М. Рильського «Чаша дружби», 12 липня 
1942 року на сторінках «Правдь» був надрукований «Фронт» О. Кор- 
нійчука, а 29 вересня 1942 року газета присвятила цій п'єсі велику стат- 
тю-рецензію, 25 грудня 1942 р. були опубліковані вірші «Твой сьн» 
М. Бажана ії «Песня про Укранну» С. Голованівського, а 27 грудня 
1942 р. -- поезія Л. Первомайського «Мертвьй немец». 

Чимало творів українських письменників появилося в «Правде» і в 
1943 р.а «Близится желанньй срок» М. Рильського (2 січня), «Рідному 
місту» М. Бажана (17 лютого, Вірш надруковано українською мовою), 
«Партизанская песня» Ф. Рудя (12 вересня), «Я утверждаюсь» П. Ти- 
чини (3 жовтня, українською мовою), «Неопалима купина» М. Рильсь- 
кого (І листопада, українською мовою), «Київ», П. Тичини (8 листо- 
пада, українською мовою). 

Протягом 1944 року «Правда» вмістила такі твори українських пись- 
менників: «Вперед» М. Упеника (31 січня), статтю О. Білецького «Мак- 
сим Рильський» (до 50-річчя з дня народження поета (19 березня), 
«Под песню жаворонка» М. Рильського (26 травня), «Возвращенне» 
Л. Первомайського (16 липня), «Часто в думах я вижу Карпатьом» 
М. Нагнибіди (1 вересня), «Наша слава» П. Тичини (15 вересня). 
У 1945 р. в «Правде» з'явилися вірші В. Сосюри «Перемога» (6 травня, 
українською мовою) і «День победь» М. Рильського (9 травня). 

Часто друкувалися твори українських письменників і на сторінках 
«Известий». У 194Ї р., наприклад, були опубліковані: «Марш артилле- 
ристов» А. Малишка (1 липня), а також вірші М. Рильського «К брать- 
ям» (13 серпня), «Пісня радянського народу» (20 серпня, українською 
мовою); «Суд» (16 вересня), «Москва» (7 листопада). 

9 Підраховано за матеріалами Книжкової Палатн УРСР.



. У 1942 р. «Известия» вмістили такі твори українських письменників: 
«Великий пример» М. Рильського (22 квітня), «Флаг на штьке» М. Ба- 
жана (12 травня), «Родной украннской земле» М. Рильського (14 трав- 
ня), «Проклятье» М. Рильського (31 липня), «На переправе» М. Бажа- 
па (14 жовтня), «Москва» С. Голованівського (22 жовтня), «На сталин- 
градской дороге» М. Бажана (5 листопада), «Родина» М. Рильського 
(24 грудня). 

Урожайним був на твори українських письменників і 1943 рік: за 
цей час «Известия» опублікували «Пісню про Україну» А. Малишка 
(17 лютого), «Клич» М. Бажана (26 лютого, українською мовою), тво- 
ри М. Рильського «Слово про рідну матір» (20 березня, українською мо- 
вою), «Братам по Союзу» (15 травня, українською мовою), «На харь- 
ковской дороге» (28 серпня), «Твой сьн» М. Бажана (4 вересня), вірш 

Рильського «Ясньй час» (7 вересня). 
Протягом 1944--1945 рр. «Известия» вмістили: «Мать» М. Рильсь- 

кого (8 березня 1944 р.), «Щит славь» М. Рильського (20 березня 
1945 р.). В цьому ж номері надрукована і стаття Ю. Яновського «Мак- 
сим Рильський» (до 35-річчя літературної діяльності поета). 

Українські письменники нерідко виступали з своїми творами і на 
сторінках «Красной звездь», де, зокрема, були опубліковані вірші: «На 
командном пункте» М. Бажана (5 листопада 1942 р.), «Песня харьков- 
цев» М. Рильського (29 серпня 1943 р.), твори І. Неходи «Скидає німця 
горда Україна» (16 жовтня 1943 р., українською мовою), «На походе» 
(13 січня 1944 р.), «Мать» (16 січня 1944 р.), «Полки идут» В. Сосюри 
(б лютого 1944 р.) і т. д. 

Слід відзначити, що в Москві були написані або побачили світ тво- 
ри українських митців, які одержали загальне визнання й удостоєні 
Державних премій, поповнили радянську і світову класику. ГУ 

Вихід творів українських письменників у видавництвах Росії, пуб- 
лікація їх на сторінках центральних газет було свідченням правильного 
розв'язання партією національного питання, безкорисної допомоги тру- 
дящим братньої республіки. Українські митці слова мали можливість 
прославляти героїчний подвиг радянського народу в боротьбі з фашиз- 
мом і разом з тим вони своїм художнім словом впливали на російського 
читача, запалювали на нові ратні подвиги в ім'я перемоги над ворогом. 
Це було свідченням поглибленого, неухильного руху братніх літератур 
до вищого ідейно-художнього удосконалення, засобом виховання друж- 
би між радянськими народами-братами, 

Завдяки братній допомозі трудящих СРСР і зокрема великого ро- 
сійського народу українська література в роки війни розвивалася з та- 
кою ж інтенсивністю, як і раніше, була важливою ідейною зброєю в бо- 
ротьбі з фашизмом. Українські письменники виступили з невмирущимн 
творами, які ввійшли до золотої скарбниці світової культури.



С. Д. БАБИШИН 

Історичне вначення тнижності 
Галицько-Волинської Русі 

Ї сторичні джерела свідчать, що після Києва і Новгорода з 
середини ХП ст. третім центром літературного життя на Русі став Га- 
лич -- столиця Галицько-Волинського князівства. 

Література південно-західної Русі ХП--ХІЇ ст. з її київською 
основою є одним з містків, який з'єднує історію української літерату- 
ри з літературою Київської Русі. Якщо в культурі інших князівств та- 
таро-монгольська навала поклала різку межу, за якого розпочався спад 
літературного життя, то в південно-західній частині стародавньої Русі 
обставини склалися по-іншому. Більш висока військова підготовка га- 
лицьких збройних сил, міцні оборонні стіни міських укріплень уповіль- 
няли швидкість татарського завоювання, а політика Данила Галиць- 
кого зм'ягчила тяготи татарської навали і забезпечила майже нормаль- 
ний потік суспільного життя, а разом з тим і розвиток культури і ми- 
стецтва. Тут, як і в Новгороді, який уникнув безпосереднього розгрому 
монгольськими полчищамн, тяжкі 1238--1240 роки не перервали куль- 
турного розвитку". 

Ще до князювання Данила у Галицькій Русі склалися тривкі книж- 
ні традиції. 

До нашого часу збереглися Галицьке євангеліє, написане в 1114 р. 
в Крилосі, Добрилове євангеліє 1164 року, які за своїми мовними особ- 
ливостями є дорогоцінним джерелом вивчення староруської писемності. 

При Романі і Данилі в книгосховищах Галича була зібрана майже 
вся перекладена на староруську мову візантійська історична, природ- 
ничо-наукова і богословсько-філософська література. 

Аналізуючи текст Галицько-Волинського літопису, академік О. С.Ор- 
лов довів, що на ньому позначився вплив Хронік Георгія Амартола та 
Іоанна Малали, -- «Тудейської війни» Йосифа Флавія, Толкового Апока- 
ліпсису, компілятивного Хронографа?. Досліджуючи опис літописцем 
звитяг Романа, О. С. Орлов стверджує, що джерелом його був образ 
Олександра Македонського (повість «Олександрія».) Отже, є підстави 
думати, що ці твори були під руками галицьких вчених, які працювали 
над впорядкуванням літопису, що з допомогою візантійської літератури, 
яка опиралась на античні традиції, письменство на терені Галицької Ру- 
сі робило нові кроки в своєму розвитку. 

Розвій літератури був неможливий без розвитку школи, освіти. 
Тому не випадково була такою пильною увага галицько-волинських 
книжників до візантійських творів педагогічного змісту. За уточненими 
даними О. С. Орлова в Галичі був здійснений переклад дидактичної 
повісті «Довгенієве діяння», тут широкої популярності набула повість 

| Исторня русской литературн. т. П, ч. І, Изд-во АН СССР, М.--Л., 1946, стор. 20. 

ЗА. С о - ов. К вопросу об Ипатьсвской летописи. Изд-во ОРЯС АН, т. ХХХІ, 

1926, стор. 93--96. 
з Там же, стор, 93.



про Варлаама і Иоасафата, наповнена різноманітними сентенціями ви- 
ховного характеру, яка в свій час стала предметом дослідження та ос- 
новою докторської дисертації Івана Франка. 

Визначним провідником ідей античної педагогіки в руське шкільне 
середовище був збірник афоризмів «Пчола», перекладений на галиць- 
кій землі ще в ХІЇ ст."?. 

Тут зібрані висловлювання 25 грецьких філософів, письменників, 
педагогів, які зводяться до загальних етичних настанов. Один за одним 
йдуть розділи з афоризмами про велику ціну навчання, освіти, розумо- 
вого та морального виховання, про людську гідність і цнотливість, пова- 
гу до старших і т. д. Ряд розділів «Пчоли» служив для древньоруських 
учителів важливим джерелом педагогічних знань і допомагали вдоско- 
наленню професійних умінь і навичок. 

Таким чином, через Візантію педагогічна думка Галицько-Волин- 
ської Русі прилучалася до античної педагогіки, хоча на цьому шляху 
доводилось переборювати бар'єри великих труднощів, зумовлених се- 
редньовічною схоластикою. 

Особливість літератури Галицько-Волинського князівства полягала 
в тому, що вона продовжувала і розвивала київські літературні традиції 
ХІ--ХІП століть. До них був причетний виходець з південно-західних 
земель Василій, що, мабуть, очолював літературний гурток при дворі 
князя Василька Теребовлянського, М. Д. Приселков, аналізуючи роз- 
повідь Василія про осліплення Василька, писав: «автор за своїм худож- 
нім талантом серед своїх учасників займає, безумовно, найперше місце. 
Всі, хто читав його опис осліплення Василька, повинні погодитися, що 
з точки зору реалізму, ідейної сторони викладу, захоплюючого драма- 
тизму свого оповідання в цілому... автор не має суперників серед своїх 
сучасників не тільки руських, але й європейських. Осліплення Василька 
можна справедливо назвати пам'яткою світової літератури» 75. 

Найбільш рельєфно київські літературні традиції помітні в Галиць- 
ко-Волинському літописі, При локальному зображенні місцевих подій, 
галицькі книжники послідовно дотримуються ідеї Нестора про необ- 

хідність єдності Русі в її боротьбі з зовнішніми ворогами. Літопис від- 

значається високою стилістичною досконалістю, драматизмом ситуацій, 

образною мовою. Автори широко використовували, крім київських дже- 

рел, усну народну творчість, переплітаючи її елементи з надбанням 
книжної літератури, зокрема військових повістей з їх майстерно вироб- 

леними художніми формулами, образністю, метафорами, епітетами. 
Найбільш це помітно в похвалі Роману. Він «ума мудросью» ходив 

по заповітних місцях своїх предків, кидався на половців, як лев, серди- 

тий був, наче рись, як орел проходив він через ворожу землю, був хороб- 

рий, як тур. Тут же дається порівняння Романа з Володимиром Моно- 

махом, і в цю похвалу вплітається оповідь--половецька легенда про 

євшан-зілля, яка закінчується патетичною фразою: «Лучше в своей зем- 

ле костьми лечь, нежели в чужой прославиться» 7. ; і 

У ряді місць зустрічаються неперевершені зразки художніх засобів, 

які й досі зачаровують читача. «Не дошедшим же воемь реки Сяну, 

сседшим же на поле ворутиться, и бьвшу знамению сице над полком: 

пришедшим орлом и многом вороном, яко оболоку велику, играющим 

же птицам, орлом же клекьшущим и плавающим крьмломьіи свонми 

и воспрометающимся на воздусе, якоже никогда и николи же не бе» 8. 

4 М.Н. Сперанский. Переводньме собрания изречений в словянорусской пись- 

менности. М., 1904, стор. 312--320. 
5 М. Д. Приселков. Летописанне Западной Украннь и Белоруссни. «Ученье 

записки Ленинградского университета», вьіп. 7, серия историческая, 1941, стор. 9. 

5 ПСРЛ, т. І, стб. 716. 
7 Там же, стб. 716. 
8 Там же, стб. 893. 

бі



Описуючи в літописі смерть і похорони Володимира Васнильковича, 
автор звертається до нього на зразок того, як це робив Іларіон у своє- 
му «Слові про благодать», звертаючись до праху Володимира Велико- 
го?. У літературному житті Галича кияни брали безпосередню участь. 
Так, у літописі про письменника Тимофія сказано: «Бе бо Тимофей у 
Галиче премудр книжник, отечество имея во граде Киеве» '?. В. Т. Па- 
шуто вважає, що перу Тимофія належать всі місця Галицько-Волин- 
ського літопису, де мова йде про розгром князем Данилом під Галичем 
військ Бенедикта Бора". 

Матеріали Галицько-Волинського літопису широко використовували 
письменники-полемісти ХМІ--ХМПІЇ ст. а також діячі української лі 
тератури ХІХ--ХХ ст. М. Костомаров («Бунт Митуси»), легенду про 
Євшан-зілля -- І. Франко, М. Чернявський, сучасний письменник Р, Фе- 
дорів. Дані литопису склали основу для окремих творів М. Шашкевича, 
Я. Головацького, радянських: А. Хижняка («Данило Галицький»), 
М. Бажана (поема «Данило Галицький»). 

Помітним явищем в літературі Галицько-Волинського князівства 
було «Слово о ЛазаревЬ воскресенін», яке детально дослідив І. Фран- 
ко. Зміст пам'ятки зводиться до апокрифічного епізоду з «Никодимо- 
вого євангелія», де йде мова про визволення Христосом бранців з пек- 
ла. Твір зіткано з декількох апокрифічних мотивів, але при обробці їх 
автор орієнтувався, насамперед, на «Слово о полку Ігореве». Іван Франко 
зауважив: «Придивляючися пильніше тим текстам, ми відразу бачимо, 
що зложені вони якось не так, як інші апокрифн.. В промовах осіб із- 
поза риторики.. прозирає сильне щире чуття, а ухо розріжнює якусь 
правильну каденцію, якусь поетичну форму, подібно до тої, яку читач 
відчуває, прочитавши хоч би лише кілька рядків «Слова о полку Іго- 
реве» 12. | | 

«Слово о Лазареві воскресенін» мало вплив на окремих українсь- 
ких письменників ХУЇЇ ст. Ним, певно, користувався Кирило Транкві- 
ліон-Ставровецький («Слово на Лазареву суботу» (1619). 

Широкою популярністю користувались азбуковники -- своєрідні 
тлумачні словники іншомовних слів, які розташовувались по алфавіту. 
В ті часи азбуковники були важливим джерелом різноманітних знань, 
зокрема, з лексикології і етимології. Із досліджень чеського вченого 
А. В. Флеровського довідуємось, що в кінці ХПІ ст. галицькі азбуков- 

ники проникли в Чехію і Моравію, На початку ХІМ ст. чеський абат 
Дивиш вивчав такий азбуковник і додав до нього руську азбуку. Пізні- 

ше цей «Азбуковник» опинився в Королівській бібліотеці в Стокголь- 
мі З, Азбуковники розширяли філологічні знання і етимологічні уявлен- 
ня читача, звернення до них було викликане необхідністю подолання 
труднощів при засвоєнні нових понять та осмисленні термінів іншомов- 
ного походження. | 

Про багаті книгозбірні в галицько-волинських імістах згадує поль- 
ський хроніст ХМІ--ХУІЇ ст.ст. М. Стрийковський. Він свідчить, що при 
пошуках древньоруських літописів знаходив їх у маєтках українських 
магнатів південно-західної Русі. В істинності свідчення Стрийковського 
не сумнівався В. М. Татіщев, який писав, що польський історик «чесно 
в руській і литовській історії трудився, із руських 15 різних літописців 
зібрав» необхідний йому історичний матеріал, чого йому Татіщеву, не 

9 ПСРЛ, т. І, стб. 916. 
10 Там же, стб. 7972. 
ПИ В. Т. Пашуто. Очерки по историн Галицко-Вольнской Русин. Изд. АН СССР, 

М., 1950, стр. 37. й 
2 |. Франко, Слово о Лазаревь воскресенін. Староруська поема на апокрифіч- 

ні теми. -- Записки наукового товариства імені Шевченка, т. 31, 1900, стор. 97. 
ІЗ АД. Ф. Флеровский. Чехи и восточнье славяне. Очерки по историн чешско- 

русских отношений. (Х--ХУПІ вв.), т. І, Прага, 1935, стр .156. 

62



вдалося відшукати М. Це ж стверджує документ про вандалізм ієзуїтів в 
ХГУ ст. на західно-українських землях: «у самом Кракове корунном и в 
костелах римских (католических) полно того книг славенских великими 
склепами знайдешь замкненньх, которьх (иезуить) на свет не вьпус- 
тят: также есть и во Львове у мнихов доминиканов склеп великий книг 
наших словенских учителских до купь знесенньх» 15. 

Вказані факти дають підставу стверджувати, що галицько-волин- 
ська книжність ХІ--ХПЙ ст. була основою і внутрішнім імпульсом 
розвитку шкільної освіти на південно-західних землях Русі. 

В період князювання Данила в Галичі зосередилась дружня гене- 
рація вчених, літераторів, митців, визначних громадсько-політичних дія- 
чів, освіта яких не поступалась перед рівнем і об'ємом знань, які давали 
візантійські і європейські університети того часу. Це дає підставу дума- 
ти, що в ХІЇ--ХІПІ ст.ст. в Галичі існувала школа вищого типу, де готу- 
вались кадри князівської адміністрації, місцевої інтелігенції і вищого 
духівництва. Адже ж як інакше пояснити високу освіченість таких пред- 
ставників галицької інтелігенції, як псет Митус, архітектори Авдій і 
Олекса, скульптор Бакун, стольник Яків, тисяцький і дипломат Дем'ян. 
В. Т. Пашуто, який досліджував політичну боротьбу в князівстві ХІ-- 
ХПІ ст. прийшов до висновку про широку ерудованість галицького 
боярина В'ячислава, що передав літописцям опис подій про заняття Да- 
нилом галицького стола 15. 

Кидаються у вічі багаточисельні відомості в Галицько-Волинському 
літописі з таких галузей знань, які ніяк не можуть вкластися в рамки 
елементарної освіти. Ми маємо на увазі екскурси авторів літопису в фі- 
лософію, літературу, астрономію, географію, психологію, етику та ін. 
За змістом зона комплексу цих знань простягнулась далеко за межі 
букварної грамоти. 

В зв'язку з цим заслуговує на увагу одна із старовинних редакцій 
«Моління» Данила Заточника, де він звертається до князя, щоб той 
поліпшив матеріальне становище магістрів і підняв його хоча б до рівня 
рицарів 7. Відомо, що «Моління» було написане у Володимиро-Суздаль- 
ській землі. Його поява збіглася з будівництвом у Юр'єві-Польському 
Георгієвського Собору (1230--1234 рр.). В наш час, після глибокого 
вивчення тексту «Моління» і скульптур Георгієвського собору, між ними 
виявлені риси схожості, В. К. Вагнером встановлено, що перелічене в 
«Молінні» оточення володимирського князя Святослава Всеволодовича, 
в тому числі і магістри, зображені в скульптурах собору, були взяті з 
життя. 

Дослідженнями доведено, що автором цих рельєфів був скульптор 
галицького походження, згаданий вище нами Бакун 18. Не виключено, що 
прийнявши участь у розробці програми скульптури для оздоблення со- 
бору, Бакун підказав князю включити в скульптурну композицію воло- 
димирських магістрів, відомих йому по Галичу. 

У середньовіччі магістрами називали вчителів «семи вільних ми- 
стецтв» (граматики, риторики, діалектики, арифметики, геометрії, аст- 
рономії та музики), які читались у школах вищого ступеня. Є підстава 
думати, що магістри в ХПІ ст, працювали не тільки у Володимирі на 
Клязьмі, але й у Галичі. Це тим більш імовірно, якщо згадаємо, що 

бо В. Н. Татищоев. История Российская, т. І, Изд. АН СССР, М.--Л., 1969, 
стр. 121. 

15 Акть, относящнеся к нстории Западной Россин. т. 4, СПб, 1851, ХМ» 149, 
стор. 204. 

168. Т. Пашуто. Цит. праця, стор. 72--78. 
"Н.Н. Зарубин. «Слово» Даннила Заточника по редакциям ХІ--ХІЇ вв. п 

нх переделкам. Изд-во АН СССР, Л., 1932, стор. 70-71. 
З Г,К Вагнер. «Моление» Данила Заточника -- скульптура Георгиевского 

собора -- Слово о погибели Рускья земли. Трудь отдела древнерусской литературм. 
т. ХХП, М.-Л., 1966, стор. 46-53. 

63



магістри єрутени», «русинн» з західноукраїнських земель відомі в уні- 
верситетах Західної Європи з початку ХІУ ст. В ті далекі часи чіткого 
розмежування освіти на початкову, середню і вищу не було. Особливість 
шкіл вищого типу полягала в тому, що за обсягом і рівнем знань вони 
стояли вище від шкіл початкової грамоти, досягаючи, наприклад, у Смо- 
ленську рівня освіти західноєвропейських університетів, в інших містах 
вони не далеко відходили від знань, які давала елементарна школа. 

Привертає увагу й такий факт. Своїм змістом Галицько-Волинський 
літопис відобразив події ХПІ ст. що стосуються не тільки Галича, але 
й Перемишля, Холма, Володимира Волинського, Луцька, Коломиї, Те- 
ребовлі, Тисьмениці, Звенигорода, Бакоти та інших західноруських міст. 
У даному випадку для нас важливо те, що упорядники і редактори літо- 
пису користувалися записами, які велися в цих містах. Тому є підстави 
передбачити, що така велика кількість записів значною мірою залежала 
від освіченості місцевих книжників, а це проливає світло на розгалужен- 
ня сітки шкіл у містах князівства, 

Цікаво, що син Данила Галицького, князь Лев у грамоті, виданій 
8 березня 1301 р. попам Успенської церкви в Крилосі, підтвердив при- 
вілеї школярам, раніш передбачені галицько-волинськими князями 19, 

Коли частина земель князівства в ХІУ ст. підпала під владу Литви, 
то литовський князь Любарт Гедиминович заборонив без його дозволу 
та відома єпіскопів засновувати дидаскалії, тобто школи 2, Ця вказівка 
дає підставу догадуватись, що школи в ХІП--ХІУ ст., не тільки бу- 
гли звичайним явищем, але навіть відкривались світськими людьми без 
відома представників церкви. 

Українська буржуазно-націоналістична еміграція намагається до- 
вести, що розвиток культури Галицько-Волинського князівства протікав 
ізольовано від загального культурного прогресу Древньої Русі. 

Ще в свій час М. Г. Чернишевський писав, що в період феодальної 
роздробленості свідомість національної єдності народних мас завжди 
мала рішучу перавагу над провінціальними стремліннями феодальної 
верхівки. «Розпад Русі на уділи, -- писав М. Г. Чернишевський, -- був 
чисто наслідком поділу між князями... але тільки не наслідком прагнен- 
ня самого руського народу»?!. Така оцінка цього періоду великим ро- 
сійським революційним демократом цілком відповідає історичній дійс- 
ності. 

Звернемось до фактів з 1220 по 1225 рр. у Перемишлі посідав епіс- 
копську кафедру відомий новгородський політичний діяч, письменник і 
географ Добриня Ядрейкович. Його ім'я не раз згадується на сторінках 
новгородських і московських літописів. Добриня -- типовий новгоро- 
дець, який звик до вільностей новгородського бурхливого віча і загар- 

тувався в політичній боротьбі цього «вільного міста». 
Між 1200 і 1204 рр. він здійснив подорож у Константинополь і на 

основі власних спостережень написав історико-географічну працю «Хож- 

деніє Добрині Ядрейковича в Царзград», У цьому творі автор згадує 

уро свою зустріч у столиці Візантії з послами галицького князя Рома- 

на. Мабуть, розмова з галичанами зробила велике враження на новго- 

родського книжника. 
Коли галицький престол зайняв новгородський князь Мстислав 

Удалой, у галицьку Русь переїзджає Добриня Ядрейкович. Сюди він 

прибув уже відомим вченим, письменником і релігійно-культурним дія- 

чем, Як визначний представник новгородської культури, що досягла 

тоді вершин світової слави, Добриня, можна думати, і тут продовжував 

9 К. Харлампович. Западнорусские православнье школь ХУМІ и начала 

ХУМІП века. Казань, 1898, стор. 192. 
о К. Харлампович. Цитована праця, стор. 192. | - 

її Н.Г.Черньишевский. Полное собрание сочинений. т. ШІ, М., 1947, стор. 570.



освітні традиції Великого Новгорода, нг стояв осторонь від літературно: 
громадського життя. Із писемних джерел відомо, що він разом з тисяць- 
ким Яруном вів активну боротьбу з сепаратизмом перемишльських бояр, 
боровся за зміцнення Галицько-Волинського князівства, а це сприяло 
дальшому розвиткові культури й освіті; на галицько-волинській землі. 
Мабуть, для галичан його книга про Візантію була найновішим джере- 
лом знань про візонтійські культурні надбання. 

Особа Добрині Ядрейковича символізує духовну єдність наших 
предків, віковічні нерозривні зв'язки культури Новгорода і південно- 
західної Русі. 

Звернемося до іншого історичного факту. Відомо, що радником кня- 
зя Данила був галичанин «печатник» Кирило. Печатниками тоді у Візан- 
тії і на Русі називали канцлерів. Кирило керував князівською канцеля- 
рією, в його руки поступала дипломатична переписка з Буди, Риму, Кра- 
кова, Риги, Сарая та інших столиць, Всі ці документи за вказівкою 
канцлера тут же перекладались, на них, у випадку потреби давалися 
відповіді. 

Радянський історик В. Т, Пашуто не без підстав стверджує, що все 
листування, яке вів Кирило, лягло в основу Галицько-Волинського лі- 
топису 22. В 1250 р. князь посилає Кирила до патріарха в Нікею для 
висвяченная на київського митрополита 5. В цьому ж році Кирило, не 
погодившись з церковно-католицькою орієнтацією Данила, залишає його 
і переїзджає разом з своїми однодумиями у Володимир на Клязьмі 
до князя Олександра Невського. 

З прославленим полководцем Кирило був у дуже близьких відноси- 
нах. Він його ставив на велике князівство у Володимирі, тут він його й 
похоронив, назвавши «сонцем землі Суздальської». Кирило поновив 
літописання в Переяславлі Заліському, він. же, мабуть, був автором зна- 
менитої відповіді Олександра Невського папі римському, йому вдалось 
навіть відкрити руську єпархію в самому серці татарської орди -- сто: 
лиці Сараї. 

Довгий час історикам літератури кидалася у вічі близька спорідне- 
ність Галицько-Волинського літопису з житієм Олександра Невського. 
Часті, іноді майже" дослівні, текстові паралелі життєпису Невського з 
літописом привели радянського вченого академіка Д. С. Ліхачова до 
висновку, що автором «житія прославленого князя і полководця» був 
галицький книжник, який писав його під безпосереднім наглядом 
Кирила 2, 

З «Житієм Олександра Невського» пов'язана така перлина старо- 
винного східно-слов'янського письменства, як «Слово о погибели Рус- 
кбія земли», яке вміщено в житії як передмова. На сьогодні переважує 
думка, що «Слово» створено між 1238 і 1246 рр. у північно-східній Русі 
під пером вихідця з Галицько-Волинського князівства, не без поради 
Кирила. - 

Людина великого державного розуму й літературного таланту Ки- 
рило поєднував у собі велику любов до Русі з наполегливою культурно- 
освітньою працею, не відчуваючи штучних меж удільних князівств. Він з 
однаковою відданістю віддавав свої сили та знання і Галицькій і Суз- 
дальській землі. 

Освіта і книжність Галицько-Волинського князівства розвивались 
не ізольовано від загального літературного процесу не тільки Древньої 
Русі, Візантії, але й східно-арабської та західноєвропейської літератури. 
Поруч з новими перекладами художніх творів у середовище галицької 

2 8. Т. Пашуто. Цитов. праця, стор. 37. 
23 ПСРЛ, т. П, 809. 
им д.С.'Лихачев. Галицкая традиция в житий Александра Невского. Трудн 

отдела древнерусской литературь. т. У, М.-Л., 1947, стор. 44-50. 

7 Українське літературоінавство, внп, ІЗ 65



інтелігенції проникали твори науково-природничого змісту, які розшири- 
ли культурну базу освіти. Повний цикл цих перекладів складав теоре- 
тичну основу «семи вільних мистецтв» Не всі ланки цього циклу зберег- 
лися, але те, що стало відомим із рукописного фонду московської 

Синодальної бібліотеки, куди ці твори потрапили пізніше, становить 
винятковий інтерес. 

Серед них згадаємо «Логіку» -- філософський трактат, який припи- 
сується відомому філософу ХП ст. Мойсею Маймоніду і арабському вче. 
ному ХІ--початку ХІЇ ст. Аль Газалі?5, «Логіка» складала основу для 
«семи мистецтв», її завданням було доступною мовою пояснити учням 
незрозумілі терміни і цим підготувати їх до засвоєння системи наук. 
Практичні знання з астрономії черпались із перекладеного з латині 
«Шестокрьла» 25. До цієї групи також належить «Тайна тайних» («Аріс- 
тотелеві врата») -- своєрідна енциклопедична збірка, де зібрані відомос- 
ті з етики, права, загальної біології, медицини тощо 27, Всі ці твори були 
перекладені в ХПІ--ХУІ ст.ст. у західноукраїнських містах, 

В зв'язку з цим не можна не згадати дослідження польського істо- 
рика Б. Марка («Їсторія євреїв в Польщі», Варшава, 1957), в якому він 
аналізує рукопис видатного вільнодумця Середньої Азії Хіви Гібалки 
(ІХ в). Як гадає Б. Марк, рукопис потрапив у Галицьку Русь у першій 
половині ХІІ ст. з Вавілонії через Київ, У цьому творі взято під сумнів 
святе писання, показана абсурдність багатьох біблейських тверджень, 

заперечується могутність бога і акт створення ним світу (стор. 223). 
Значення цієї книжності виходить далеко за рамки однієї освіти. 

З її допомогою українська суспільна думка ХІУ--ХУ ст.ст. стикалася з 
ідеями раціоналізму і гуманізму. 

Характерно, що в ХУ--на початку ХУЇ ст, ці твори з західної Русі 
потрапили в Новгород, Псков, Москву і, за свідченням новгородського 
архієпіскопа Генадія, стали тут предметом вичення новгородсько- 
псковських і московських єретиків 28, хоча конкретні зв'язки цієї книж- 
пості з російським реформаційним рухом залишаються ще не уточне- 
ними 28. 

На цьому фоні яскраво вимальовуються тісні культурно-історичні 
зв'язки України з Росією в ХУ--ХУЇ ст. взаємне збагачення росій- 
ської і української культур. Широко відомо про те, що протягом ХМІ-- 
ХУ століть з України в Росію переїхало близько 70 вчених, письмен- 
ників, педагогів. Паралельно відбувався процес переїзду великої групи 
російських філософів -- вільнодумців39 на західно-українські землі, 
який був зумовлений переслідуванням єретиків 3! церквою і московсь- 
кими князями 22. 

Галицька Русь мала значний вплив на формування мови 33 і куль- 
тури?" молдавського народу (Подністрянські та Подунайські землі в 
ХІ--ХПЇ ст. входили до складу руського князівства). 

5 А. ИЙ. Соболевский. Переводная литература ХУМІ--ХУІ вв. СПб, 1903, 
стор. 401--409. 

28 Там же, стор, 413--417. 
7 М, П. Сперанский, Из исторни отреченньх книг. «Аристотелевь врата», 

СПб, 1908, стор. 154. 
13 Н. ДА. Казакован Я. С. Лурье, Антифеодальнье движення на Руси ХІУ-- 

начала ХУЇ века в Россни. М. Изд. АН СССР, 1965, стор. 144. 
3 Д.И.Клебанов. Реформационнье движения в России. М., Изд-во АН СССР, 

1960, стор. 987. 
20 Государственньй исторический музей. Собр. Уварова, Х» 447, стор, 376. 
3 «Киевская старина», 1887, февраль, стор. 363. 
32 розорня философии в СССР, т. І, М. «Наука», 1968, стор. 236. 
З Н. П. Барсов. Очерки русской исторической географий. Изд. 2-е. Варшава, 

1885, стор. 115, 116. 
м Б. А.Тимощук. Північна Буковина -- земля слов'янська. Ужгород, «Карпа- 

ти», 1969, стор. 120--121. 

66



Довготривале спілкування молдаван з Галицько-Волинським князів- 
ством сприяло проникненню в молдавську мову великої кількості слів 
руського походження. Слов'янський вклад в молдавську мову охоплює 
біля 209, коренів молдавських слів 95, 

Сказане вище переконливо говорить, що книжність Галицько-Волни- 
ської Русі ХІП--ХІІ ст. досягла високого розвитку, переступила поріг 

своєї епохи і відіграла визначену роль у взаємному збагаченні культури 

і суспільної думки братніх російського, українського і молдавського 

народів. 

55 Н. Мохов. Очерки истории молдавско-русско-украниских связей (с древней- 

ших времен до начала ХІХ в.). Кишинев, «Штиинца», 1961, стор. 5--12. 

5



питання художньої мліісетеирРності 

Я О. ФЕДОРЕНКО 

Мова велянських персонаж ів 

роману Панаса Мирного ,Повіяє? 

У же в романі «Хіба ревуть воли, як ясла повні?» Панас 
Мирний, створюючи образи селян, прагне і певними особливостями мо- 
ви героя підкреслити його соціальну, психологічну, професійну своєрід- 
ність, провідну рису характеру, певний настрій, почуття. 

Дальшим кроком в індивідуалізації мови селянських персонажів | 
був роман «Повія», Найбільших успіхів досяг Мирний при створенні 
таких образів селян, як Грицько Супруненко, Пріська, Христя. Грицько 
Супруненко показаний Панасом Мирним в першу чергу як глитай, кур- 
куль, нова економічна і політична сила на селі. 

І соціальну природу, інтереси, прагнення, мораль, психологію 
Грицька Мирний розкриває не лише через дії, вчинки героя, але й че- 
рез особливості його мови. 

І хоча для нерозвиненої, «тільки що ставшої на диби» української 
літературної мови це було «трудне діло»!, Мирний з ним досить успіш- 
но справився. Він настільки індивідуалізував, конкретизував мову 
Грицька Супруненка, що міг не вдаватися до рясних авторських рема- 
рок, характерних ще для П. Куліша. В романі «Повія» Грицько Супру- 
ненко в першу чергу розкритий як куркуль, ворог бідноти на селі, Не- 
нависть глитая до бідноти проявляється особливо в тих назвах, якими 
він наділяє своїх односельчан: «голота», «босяки», «нероби», «п'яниці», 
«ледачий», «п'янчужка», «вражі дочки», «як собака та», «гемонські ді- 
ти», «бісові ланці», «бісові старці» й ін.?. 

Ніким і нічим не обмежену грубість, зневагу до бідних -- типові 
риси куркуля. -- Панас Мирний підкреслює тим, що лайливу, грубу 
лексику, зневажливі, брутальні вирази робить звичайними, «нормою» у 
мові Грицька Супруненка. Навіть ведучи «нейтральні» розмови, Супру- 
ненко насичує свою мову виразами: «на чорта й краще», «в одну шку- 
ру посилають», «лиха їх година розносила», «гаспид їх знає», «кат його 
знає», «біси його батькові» 3, 

Ще більш грубою стає мова розгніваного Грицька. Навіть на ад- 
ресу свого сина він вживає такі слова Й вирази: «шляється», «бісова 
заволока», «швендяти», «сучий сину»". Про своїх же «ворогів» Притик 
він і думає, і говорить з їдкою іронією, або вживаючи лише найбільш 
брутальну, лайливу мову, «Іди, голубонько, в найми... і дочку свою, 
пишну панночку, веди за собою, хай лишень коло чужої роботи пома- 
же-покаляє свої білі рученьки», -- думає Грицько про Притихк. «Як со- 
бака та», «розпустили патяки», «нічого... слинити», «бісова манія», «як 

|!П. Мирний. Твори. В п'яти томах. Т. У, стор. 405. 
2 П. Мирний. Повія. ДЛВ, 1936, стор. 52, 75, 76, 100, 108 та ін. 
з Там же, стор. 32, 112, 218. 
4 Там же, стор. 96--97.



кобила», «бісові відьми», «брешеш... околів», «погань», «здихався таки 
чорта», «випер» -- кобенить він їх у своїх розмовах. 

Грубість, нічим не обмежену всевладність куркуля Супруненка, но- 
вого хазяїна пореформеного села, Мирний підкресліоє і синтаксичними 
особливостями його мови. В ній переважають наказові і окличні ре- 
чення, вигуки. Грицько переважно наказує іншим, безапеляційно ствер- 
джує або заперечує, злобно вигукує, кричить, «Давай», «скажи», «не 
кажи», «мовчи», «брехня», «уставай та збирайся», «тьфу», «підожди», 
«ідн», «одібрати», «хай найме дочку», «зараз вертайся», «геть, не руш», 
«іди сюди», «не бришкай так»? -- такі найбільш поширені вислови і ре- 
чення ми зустрічаємо в його мові. 

. Соціальна виразність, конкретність лексики і синтаксису мови 
Грицька Супруненка як засобу розкриття його класової суті доповню- 
ється і підсилюється тими прислів'ями, фразеологічними зворотами, які 
він вживає, говорячи про бідноту села: «Голе, як бубон, а гостре -- як 
бритва», «Гарна, та що має?», «Не візьме його лиха година» тощо 8, 

Мирпий мовою героя показує коло його інтересів, прагнень, Осно- 
вою лексичного складу мови Грицька Супруненка є виробнича і побу- 
това лексика, яка відображає сферу конкретної господарської діяль- 
ності сільського «дуки» і «багатиря». 

Панас Мирний в образі Грицька Супруненка узагальнює і кон- 
кретизує риси українського селянина-глитая, «чумазого» 60--70-х ро- 
ків ХІХ ст. який прагне до наживи, загарбання. Тому і в його мові 
найчастіше зустрічаються згадки про багатство, достатки -- «землю», 
«грунт», «поле» 7, «гроші» 8, назви податків, тогочасних урядових уста- 
нов ?. «Мир», «громада», в розумінні Грицька, -- це «багатирі», які «за 
його як слід» повинні стояти; судді, з якими він «вечеряв» у «шинку». 
і «голодранці», «старці», «бісові ланці», яким належить «іти у найми», 
«найматися», «служити» або ж -- «пухнути з голоду» |. В мові Гриць- 
ка зрідка зустрічаються слова, вирази, які свідчать про певний вплив 
міста на село: «бумага получена», «городська красавиця», «ота бариш- 
ня» 1, 

Образ Грицька в своїй соціально-психологічній суті в романі не 
змінюється. Тому мова Грицька і в останній частині твору насичена 

грубими, лайливими виразами: «підніс чорт», «цяця неписана», «про- 

кляті», «дулю під ніс» 2. Основним змістом його розмов залишається 
«земля», «грунт», «поле», «худоба», «найми» й «багатство» ". | й 

Таким чином, Панас Мирний першнм в українській реалістичній 

прозі застосовує мову героя для поглибленого розкриття класової, со- 

ціально-психологічної суті образу українського глитая 60--70-х років 

ХІХ ст. 

Образ Пріськи в романі «Повія» є більш багатогранним, ніж жі- 

ночі образи І. Нечуя-Левицького, ніж образ Грицька Супруненка. Тому 

і мова Пріськи, один із засобів творення її образу, має досить широку 

функцію. і Я б 

Сфера діяльності, коло інтересів Пріськи -- глави сімі -- ширші, 

ніж, приміром, у Кайдашихи, Багатий і складнішни й характер. Тому 

5 П. Мирний. Повія. ДЛВ, К., 1936, стор. 52, 57, 68. 89, 101, 103, ПІ. 

б Там же, стор. 37, 36, 218. 
7 Там же, с 68, 69, 89, 218, 506, 507. 

8 Там же, стор. 33, 52, 63, 69, 200. 
9 Там же, стор. 32, 40, 44, 51, 52, 69, 89, 111. 

ю Там же, стор. 95, 102, 69, 76, 88, 90, 94--95, 108, 111. 

п Там же, стор. 40. 250, 201. 
ї2 Там же, стор. 507--508. 
їз Там же, стор. 506--507.



й мова її більш різноманітна. Крім побутової лексики, в її мові ми 
зустрінемо і абстрактну, ділову, емоційну лексику, слова і вирази, які 
підкреслюють її господарську діяльність, взаємини з «миром», тодіш- 
німи установами, підкреслюють певний настрій, почуття, емоції, інте- 
лект тощо. 

Крім слів типу «погріб», «буряки», «борщ», «пшоно», «каша», «кар- 
топля» Її, в її мові все частіше трапляються «гроші», «рублі», «карбо- 
ванці», «гривеники», «шаги». «Сусідамин» їх стає така суспільно-полі- 
тична лексика, як «подушне», «викупне», «волость», «суд», «найми», 
«заробітки», «нужда та злидні»; «багатирі», «дуки»; «кровопиї людські», 
яка іде у парі з такими словами і виразами, як «сирота безталанна», 
«наймичка», «лихо», «гіркі сльози», «людські докорн», «нове горень- 
ко», «нужда та недостача» 5. 

Підкреслюючи певне почуття чи настрій героїні особливостями її 
мови, Панас Мирний показує, як змінюється характер мови Пріськи 
залежно від її душевного стану. В мові схвильованої, зворушеної 
Пріськи, особливо в розмовах з Грицьком, Одаркою, ми зустрічаємо 
велику кількість емоційної лексики, слів, що безпосередньо означа- 
ють почуття смутку, журби («надія», «досада», «сум», сльози», «доко- 
ри», «радість», «ненависть» 15), 

Ще більше в мові сумуючої Пріськи слів, виразів, в яких дається 
оцінка явищам, людям: «сумуємо», «верзеш», «знущався», «кепкуєш», 
«глузуєш», «безталанна», «бідувати», «радіє», «нещасна», «гірше», 

«чужими», «прихильна», «трудно», «проклятий», «милосердний», «бре- 
шеш», «повиварював води», «не заливай за шкуру сала», «серце запек- 
лося», «захололо», «заніміло», «тяжко та гірко» та ін. 7. Зустрічається 
з мові Пріськи й пестлива, голублива лексика («донечко», голубочко», 
«голубко») 8, еліпсис, обірвані, незакінчені речення, інверсія («Судом 
тебе одняли... Ти -- наймичка.. Оце той сон») ?, В хвилини особливого 
душевного зворушення мова її насичена риторичними окликами, звер- 
таннями, стає ритмічною («Ти ж мене без ножа ріжеш!», «Намоглися 
з'їсти -- ну й їжте», «І ще з удови нещасної, з сироти безталанної 
кепкуєш, глузуєш») 29, 

Мова Пріськи насичена великою кількістю церковних термінів, ре- 
лігійних понять, виразів: «бог», «господь», «Христос», «церковця», «сла- 
ва богу», «поздоров боже», «пошли їм, господи», «не доведи, боже», 
«господь з ним», «так бог дав, така вже видно, його доля», «сам господь 
заплатив», «бог усе бачить», «господь віддячить» тощо 2. 

Ці слова і терміни є своєрідним виявом характеру покірної, затур- 
каної Пріськи, «практичним виразом» її свідомості. 

Конкретними особливостями мови (разом з іншими засобами тво- 
рення образу) Панас Мирний підкреслює тут ті риси української се- 
лянки, які вироблялися в результаті соціального гноблення та впливу 
церкви: пасивність, релігійність, 

Образ Христі в романі найбільш складний. І для його створення 

Мирний широко використовує мову. Мова Христі є важливим засобом 

розкриття її соціальної суті, показу її як наймички і «пролетаріатки», 

одної з тих, «без пристановища тиняючих людей», яких породила 

м Панас Мирний. Повія, стор. 29. ; 

15 Там же, енд 29, 33, 49, 50, 59 53, 54, 55, 56, 60, 70, 93, 107, 108, 109, 110 та ін. 

іс Там же, стор. 56. 59, 60, 69. 
і Там же, стор. 37, 46, 54, 55, 58, 59, 60, 111, 205, 211. 
18 Там же, стор. 41, 60. 
19 Там же, стор. 110. 
2 Там же, стор. 55, 109. 
2 Там же, стор. 92, 70, 104, 92, 47, 60, 54, 212, 

70



пореформена епоха. Її мова різноманітна, соціально конкретна, В ній ми 
зустрічаємо побутову лексику («димар», «чоботи», «сорочка», «кожу- 
шина» 22), зрідка -- релігійну термінологію («душа», «гріх», «бог», 
«страшний суд») 28. 

Але більш характерним для мови Христі є наявність в ній великої 
кількості слів, виразів на означення нових явищ і понять, породжених 
розвитком капіталізму на селі ї в місті. Панас Мирний у згоді з істо- 
ричногю правдою вкладає в уста Христі, героїні пореформеної доби, та- 
кі слова, як «багатирі», «дуки», «зиск», «хазяїн», «оренда», «бідні», 
«найми», «наймичка», «гроші», «базар», «служити» (в наймах) 25, фра- 
зеологічні звороти -- «року добути», «рощот дано», «шукати десь кра- 
щого місця», «у наймах вік свій скалатати» та ін, 25 

Говорячи й думаючи про сільського куркуля Грицька Супруненка, 
Христя вживає такі вирази: «буде гризти, поки загризе», «кишки вимо- 
тає». Аналогічними висловами вона характеризує й міського експлуата- 
тора, крамаря Загнибіду («п'явка -- не чоловік», «кров виссе», «жили 
вимотати», «на другому поїздити»)?5. Іншими словами вона оцініоє своє 
становище наймички: «часом з квасом, порою з водою», «далося мені це 
село узнакн», «скалатати свій вік молодий» 77. 

Таким чином, особливостями мови Христі Панас Мирний підкрес- 
лює появу нових явищ в пореформену епоху, народження нових соці- 
альних взаємин в місті і на селі, перші зародки класової ідеології. Мова 
Христі є також одним із важливих засобів показу формування 
її свідомості, інтелекту, показу розвитку характеру героїні. 

В українській прозі до Панаса Мирного селяни майже завжди по- 
давалися із сформованими і незмінними характерами. Тому й мова їх 
не змінювалася. 

Панас Мирний прагне «змалювати такий і такий характер, як він 
розвивається серед такого чи іншого окруження» 28, 

Розвиток характеру героїні підкреслюється змінами в мові. В пер- 
шій частині роману, де Христя, сільська дівчина, лише вступає в жит- 
тя, її мова (лексика, фразеологія, синтаксис) нічим суттєвим не 
різниться від мови її подруг. Тут ще переважає побутова і емоційна лек- 
сика і фразеологія: «одежина празникова», «чоботи», «сережки», «пер- 
стень», «каблучка», «прядиво», «сорочка», «голос», «заколядує», «хлоп- 
ці-поганці» та ін,29, 

Інші умови життя, нове оточення, робота в місті, зміна професій 
змінюють характер, погляди Христі, поширюють її кругозір, збагачують 
інтелект, мислення. Це підкреслюється змінами мови героїні. 

Починаючи з ПІ частини роману, в мові Христі з'являються слова 
і вирази на означення нових понять, явищ, породжених розвитком капі- 
талізму. В її мову проникають слова з нового оточення, слова, що від- 
бивають її становище міської наймички. Звичайними словами стають 
у Христі такі: «пан», «пані», «панич», «панійка», «бариня», «баришня», 
«баринька», «панські звичаї», «город», «губерня», «найматися», «по- 
жалувати», «служити», «року добути», «подла», «булочка», «чай» 30, 

2 Панас Мирний. Повія, стор. 29, 57, 81, 92. ср зи й 
23 Там же, стор, 30, 40, 43, 71, 92, 170, 525, 582. На відміну від мови Пріськи, ре- 

лігійна термінологія в устах Христі частіше буває лише традиційною формулою і не 
виражає релігійного почуття. 

3 Там же, стор. 78, 117, 130, 121, 135, 151, 166, 168, 195, 196, 197, 484, 560, 561. 
25 Там же, стор. 367, 195, 223, 236. 
28 Там же, стор. 129, 132. 
27 Там же, стор. 167, 223, 236. й 5 
23 І. Франко. Старе й нове в сучасній українській літературі. -- ЛНВ, 1904, 

2, стор. 81. 
9 Панас Мирний. Повія, стор. 43, 71, 76, 77, 78, 
м же, стор. 243, 246, 248, 263, 271, 273, 284, 289, 351, 352, 353, 367, 377, 384, 

392, й 

71



В останній, ТУ частині роману, перед читачем виступає Христя-по- 
вія, людина, що побувала «по всіх усюдах», збагатилася терпким до- 
свідом життя. Зміни в характері героїні, зумовлені новою «професією», 
знаходять свій вияв у подальшому розширенні лексичного складу її 
мови, Звертають на- себе увагу численні лексичні й фразеологічні «про- 
фесіоналізми» в мові героїні: «спальня», «лакей», «Вино», «шовкове 
ганчір'я», «любовники», «гостиниця», «звощик», «кучер», «шельма», 
«шельмочка», «пити», «випивати», «душу і серце во хмелі потопити», 
«залляти очі», «поведенція», «пішла на всі чотири сторони крутитись», 
«вертіться», «голою йому показатися» ?!. 

Письменник вводить у мову героїні окремі грубі, лайливі вислови, 

підкреслюючи ті зміни, які відбулися в її становищі, характері: «пранці 
так і кишать», «блощиці заїли», «ніс, як той димар», «усіх вас чортів 

знаю» та інші, які достатньою мірою характеризують героїню та її нове 

оточення» 22. 
Зростання свідомості, зміни інтелекту Христі Панас Мирний під- 

креслює насиченістю її мови абстрактною лексикою, вживанням Хрис- 
тею російської мови, окремих французьких слів, довгих монологів, ре- 

чень більш складної конструкції. Змінюється і зміст, і мовне оформлення 

її висловів. Вона задумується над життям, суспільними взаєминами, 

прагне їх осмислити, В її мові все частіше зустрічаються так! сло- 

ва й вирази, як: «життя», «люди», «добро», «правда», «душа», «доля», 
«серце», «добре слово», «рай», «пекло», «утіха», «забава», «горе», 

«лихо», «туга», «нещастя», «зло» тощо 33. 
Зустрічається в мові Христі й суспільно-політична лексика («полі- 

ція», «земство», «Сибір») 2". Вона тісно поєднується з образними ви- 
разами, в яких героїня оцінює і своє особисте життя, і суспільний лад 
(«яр глибокий», «безпарна птиця», «душу... затоптали») 29. Прості речен- 
ня в мові Христі (І і П частини роману) все більше поєднуються із 
складнопідрядними, навіть з дієприслівниковими зворотами 99. Загалом 
мова героїні в ГУ частині роману все більше наближається до мови лі- 
тературної, до мови самого автора. В ГУ частині роману сам автор ніби 
підхоплює і продовжує, розвиває думки, внутрішні монологи Христі. 
Внутрішня мова Христі весь час переходить у невласне-пряму мову, а 
невласне-пряма мова знову стає внутрішнім монологом героїні 27. 

Мова Христі є важливим засобом показу провідних рис її ха- 
рактеру. 

- Вдачі Христі притаманна доброта, любов до людей, чутливість до 
чужого горя, прагнення допомогти бідним, приниженим. Тому цілком за- 
кономірною є велика кількість у її мові пестливих, лагідних слів. Особ- 
ливо їх багато в розмові з матір'ю: «Моя матінко, моя голубонько», 
«мамочко», «мамунечко», «лелечко», «рідненька», «порадниця» та ін. 
Характерні вони для мови Христі при звертанні й до інших близьких 
їй людей: Марії («єтіточко»), Оришки («бабусю») 28. 

Пестливі слова майже завжди у мові Христі ідуть у парі з виразами 
подяки за звичайні послуги, допомогу: «Спасибі вам, тітко, велике спа- 
сибі!», «Спасибі вам», «Спасибі, що перегріла» 29, 

Але чи не найбільше новаторство Мирного-художника виявилося у 
широкому використанні мови. персонажів для правдивого й глибокого 

3! Панас Мирний. «Повія», стор. 427, 428, 430, 432, 433, 435, 548, 552, 
593, 584, 606. 

22 Там же, стор. 429, 588, 606. 
33 Там же, стор. 430, 434, 456, 474, 513, 591, 528, 534,:540; 546, 560, 567, 586. 
м Там же, стор. 606. 
35 Там же, стор. 434, 548. 
36 Там же, див., наприклад, 434. - 
37 Там же, стор. 489, 523, 533, 541--542, 53, 619--620, 625, 628, та. ін. 
38 Там же, стор. 41, 110, 130, 221, 956, 484, 466, 467, 473, 475. а 
29 Там же, стор. 61, 169, 618.



показу «діалектики душі», для розкриття внутрішнього світу, пережи- вань, почуттів, настроїв своїх селянських героїв. Про цю особливість уже йшла частково мова в зв'язку з характеристикою мови Пріськи (див. вище). Найбільш повно ця особливість мови застосовується при створенні образу Христі. 
. Внутрішній світ, діапазон почуттів у Христі ширший, ніж у Мотрі, Кайдашихи. І мова Христі (слово, речення) стає одним із важливих за- собів показу цього складного внутрішнього світу, різноманітної гами її почуттів. Її мова змінюється залежно від настрою, переживання. Відпо- відним добором «поетичної» або лайливої лексики, фразеології, певними змінами синтаксичної структури речень у мові Христі Мирний прагне поглиблено відтворити її почуття і їх зміну. 
Так, у короткі хвилини любовної розмови з Проценком мова Христі насичена емоціональною лексикою («кохання миле», «сирота одинока», 

«добрі... люди», «мій голуб», «любий, єдиний»), В хвилини найбіль- шого хвилювання мова Христі стає ритмічною, наближаючись і стилем, і ритмом до народної пісні. («Один ти мені на світі і батько, і мати... 
ти не покинеш сироти одинокої в світі, не запакостиш мого молодого 
віку!») "1. 

Підреслюючи в образі Христі поетичне, ідеальне начало (чесність, 
правдивість, доброту душі, почуття власної гідності та ін), показуючи 
тісний зв'язок мови Христі з народною піснею, Панас Мирний разом з 
тим постійно підкреслює «земний» характер своєї героїні. В її уста він 
вкладає не лише «поетичні» слова і вкрази, але й розмовно-побутові: 
«дощі... розквасять», «сиди... та скній», «не потикай носа», «з голоду не 
пропадати», «вип'ємо та поїмо», «на позов потягла» 2, Розгнівавшись, 
Христя вживає і «міцніші», навіть грубуваті вирази: «про мене мелете?», 
«як той цуцик», «залився б ти на кутні!», «чого ви лізете?», «чого він 
ув'яз?», «геть від мене, іроде! Сатано!», «подавися нею», «не візьме їх 

олиха година», «хай іде к лихій годині!», «випру з своєї хати» тощо 93. 
Велике місце в романі займають картини, в яких автор показує 

смутні переживання Христі: душевну тривогу, болючі роздуми над своїм 
життям, розпач. Типовою є розмова Христі з Колісником і Одаркою "7. 
У першій сцені основним почуттям героїні є гнів на «лихих людей», на 
той лад, у якому «хто кого зможе і зуміє обдурити, зараз і обдурить». 
Тому риторичні запитання, оклики («Що ми? Хіба ми люди?») поєдну- 
ються з «енергійними» виразами розмовного стилю: «калюка невилаз- 
на», «заливши очі» і «вередувати почне», «пішла на всі чотири сто- 
рони крутитись», «плюнути не схотіла», «проманіжите ви нашого 
брата» 75. і 

У розмові з Одаркою в Христі переважає почуття смутку, журби. 
Тому в цій сцені, в її мові, крім риторичних фігур, емоційно забарвлених 
висловів («туга їсть», «жаль проймає», «все чуже 1 я чужа», «гибіти 
на дощі»), є багато образів-символів горя, самотності, взятих з народ- 
ної пісні: «безпарна птиця», «ніч темна», «яр глибокий», енепроходимии 
яр», «чуже гніздо». Підреслюють хвилювання Христі також обірван 

; мові: 5 
Ех гене скрашає... і в мене не без його, Тільки другі ним живуть, а 
я -- я ночами боюся пригадати... У других воно під боком, а в мене... 
гл й яр., непроходимий яр нас розділяє» ". і 
рн ро аверитиі бнутріанвого світу, парна но янь; Христі 

належить так званій «внутрішній мові». Внутрішні монологи Христі в 

ю Панас Мирний, «Повія,» стор. 318, 382, 392. 
М Там же, стор. аг клавкн 

м же, стор. ; , 614. 
43 б 22 сто 63, 199, 458, 459, 584, 611, 612, 617, 628. 
ч Там же, стор. 434--435, 546--547. 
45 Там же, стор. 434. 
46 Там же, стор. 546--547. 

73



романі «Повія» включені у невласне-пряму мову автора, майже злива- 
ються з нею. В них автор показує не тільки зміст думск героїні, їх послі- 
довність. Панас Мириний прагне відтворити специфіку самого процесу 
мислення, показати форму народження самої думки, її течію: обірвані 
речення, несподівані образи, асоціації, відступи убік тощо. 

На початку роману письменник лише разчи два змальовує нам дум- 
ки Христі. Вони прості, наївні, як і сама героїня, не виходять за межі 
примітивних уявлень про «душу», яка «з дев'ятого дня літає по світу», 
про «той світ», де «пануватимеш». Завершуються думки дівочою мрією 
про «одежину празникову», «чоботи нові», «сережки срібні» 77, 

Але проходять роки, змінюється Христя, В останній частині роману 
Бона виступає збагачена досвідом. І внутрішня мова героїні, поєднана 
з невласне-прямою мовою автора, займає тут велике місце, стає одним 
із основних засобів показу її внутрішнього світу 78. 

Зміст самих думок тепер значно складніший, охоплює досить широке 
коло питань. Складніше, більш різноманітне і їх мовне оформлення, 

Так, сцена знущання Колісника над селянами викликає у Христі 
почуття протесту, гнів, оцінку баченого, узагальнення і висновки. Пока- 
зуючи розвиток думки у Христі, письменник підкресліоє, як досить 
швидко зрозуміла героїня класову природу конфлікту «хазяїна» Коліс- 
ника з «голимн» слобожанами: 

«І ці Кравченко та Вовк такі ж, як Супруненко, собаки... на чуже 
заздрі.. Собаки так гризуться за недогризену кістку» ?. 

Через інші внутрішні монологи Христі Панас Мирний показує роз- 
квиток, зміну її почуттів під благотворним впливом природни??, думки 
і почуття, викликані згадками про минуле ?!, вагання і сумніви на доро- 
зі в Мар'янівку 22, її мрії про майбутнє 53. Стиль внутрішньої мови Христі 
в цих картинах Панас Мирний так же майстерно змінює, «узгоджуючи» 
його із змістом картин, характером почуття, як і стиль її прямої мови. 

Так Панас Мирний збагачував українську літературу новими засо- 
бами творення образів, 

4 Панас Мирний. Повія, стор. 42--43. 
48 Там же, див. стор. 483--484, 540--542, 566--567, 595, 620, 621, 625, 628 та ін. 
19 Там же, стор. 483--484. 
б Там же, стор. 537--542. 
5 Там же, стор. 566--567, 619--620. 
52 Там же, стор. 625--626. 
3 Там же, стор. 628 і далі. 



1 І БОНДАРЕНКО 

Роман 0. Гончара ,Перенкопі 
(Спроба жанрової характеристики) 

РА Багатими є сама основа та джерела «Перекопу». Жанрова 
своєрідність його постала як на грунті використання традицій україн- 
ського і російського класичного роману, так і як результат досвіду 
радянської романістики зокрема. І хоч українська класична літерату- 
ра, -- твердить М, Левченко, -- майже не залишила творів, безпосеред- 
нім об'єктом зображення яких стали б воєнні події»!, та особливо цін- 
ним був її досвід у відображенні епічних картин революційної боротьби 
народних мас, соціальних протиріч і суспільних зрушень. Вельми відчут- 
ними були її успіхи також у пластичному змалюванні люодських харак- 
терів. Ще з студентської лави О. Гончара захоплювали й чарували твори 
таких класиків української літератури, як П. Мирний, І. Нечуй-Левиць- 
кий, І. Франко, М. Коцюбинський, Л. Українка, С. Васильченко, В. Сте- 
фаник, А. Тесленко, «Я й досі високо ціную, -- заявляє митець, -- укра- 
їнську класичну літературу за її народність, демократичність, ліодя- 
ність»?. Розкриваючи ж процес створення «Прапороносців», автор під- 
креслює, що «гідним зразком» для нього були такі твори, як «Слово о 
полку Ігоревім», «Тарас Бульба» М. Гоголя, «Війна і мир» Л. Толстого, 
«Тихий Дон» М. Шолохова. Вплив їх позначився також і на специфіці 
«Перекопу», Жанрова своєрідність його складалась разом з цим на ос- 
нові життєвого матеріалу, що ліг в основу, внаслідок авторської кон- 
цепції: жанрова ж форма залежить не тільки від естетичної природи 
відтворюваних явищ, але Й від того, як письменник розуміє та оцінює 
дійсність. 

«Перекоп» є продовженням «Таврії» і зв'язаний з нею часовою по- 
слідовністю, багатьма персонажами, у певній мірі -- місцем дії. Твори 
ці близькі між собою загальними принципами побудови і становлять ди- 
логію. Разом з цим вони мають багато і такого, що відрізняє їх -- як 

у життєвому матеріалі, так і в особливостях його художнього втілення. 
Якщо соціальний роман «Таврія» наближається до роману характерів, 
то інший тип роману становить «Перекоп», Оглядаючи події громадян- 

ської війни з висоти середини 50-х років (твір писався протягом 1953-- 

1957 рр.), митець намалював високохудожню картину революційних по- 
дій, підкреслив їх глибоко народний характер, вніс окремі нові якості 

у жанр сучасного українського роману. і 

Дехто з дослідників, зокрема М. Пархоменко, схильний вважати, 
що «Перекоп» -- роман історичний» ", Погляди свої він обгрунтовує тим, 

! Михайло Левченко, Епос і людина, К. «Радянський письменник», 1967, 

стор. 81. . у 

Р. Олесь Гончаюр. Письменницькі роздуми. (Як писалися «Прапороносці»). Збірн. 

Біля творчих джерел, Роздуми письменників про художню творчість. К. «Радянський 

письменник», 1968, стор. 32. 
3 Там же, стор. 28. 
4 Михайло Пархоменко, Майстер поетичної прози. В зб.: Про Олеся Гончара. 

Літературно-критичні матеріали. К., «Радянський письменник», 1968, стор. 125. 

75



що письменник, мовляв, зобразив народ «на головних магістралях істо- 
рії», відтворив історичних осіб, діячів революції в процесі вирішення 
історичних завдань?. І все ж цим визначенням, на наш погляд, вислов- 
лена далеко не вся правда про жанр твору. 

Збройна боротьба мас, революційні події наклали відчутний відби- 
ток на специфіку роману О. Гончара. У фабульній основі «Перекопу» 
лежать справжні історичні події та постаті, фактичні дані революційної 
епохи. В цьому плані автор мав попередників у російській та україн- 
ській радянській прозі великої форми («Тихий дон» М. Шолохова, «Хо- 
діння по муках» О. Толстого, «Шлях на Київ» С. Скляренка, «Олек- 
сандр Пархоменко» П. Панча, «Десну перейшли батальйони» О. Десня- 
ка та інші). Маючи окремі ознаки, що споріднюють «Перекоп» 
з іншими творами, він значно відрізняється від романів про Жовтень і 
громадянську війну попередніх періодів, особливо романів української 
літератури. Це і масштабний підхід до відображення подій та явищ, 
і справжній епічний розмах, і своєрідність композиційної структури, 
і самобутність у використанні мовних багатств. 

Твір О, Гончара характеризується багатоплановістю та багатогерой- 
ністю, досить широким охопленням просторових і часових вимірів. У 
цьому аспекті він має окремі спільні риси з романом С. Скляренка. Го- 
ловними сюжетними вузлами в трилогії «Шлях на Київ» є збройна бо- 
ротьба проти внутрішньої та зовнішньої контрреволюції. В романі 
О. Гончара теж відображена битва проти іноземних інтервентів, націо- 
налістичної контрреволюції та білогвардійщини. Якщо в творі «Шлях на 
Київ» центральне місце в композиційній структурі посідають бойові дії 
богунців Щорса, таращанців Боженка, доля селянина-середняка, то в 
«Перекопі» -- розгойдане революцією народне море, бої та походи пар- 
тизанських загонів, регулярних частин Червоної Армії. Об'єднуючим у 
побудові романів О. Гончара і С. Скляренка є зосередження уваги на 
напружених поєдинках і боях, що їх ведуть народні маси, очолені біль- 
шовиками. Але лише загальна побудова «Перекопу», його окремі ідейно- 
тематичні мотиви нагадують «Шлях на Київ». Всі ж останні художні 
компоненти автор підпорядкував своїм творчим завданням, своєму ро- 
зумінню людських характерів, епохи, її подій і явищ. 

На відміну від українських романів про революцію довоєнного пе- 
ріоду О. Гончар немало вносить нового в композиційно-сюжетну струк- 
туру твору. В сюжеті «Переколу» велика питома вага належить змалю- 
ванню грандіозної картини громадянської війни, що завершилась у 

Перекопі. Роман цей сприймається як панорама революційного руху на- 

родних мас. Внаслідок цього руху народжувалась нова людина з небу- 

валою, богатирською силою, Систему образів, спосіб викладу, мовну 

палітру письменник досить майстерно підпорядковує самобутньому роз- 

криттю подвигу та героїзму народу. 
Особливістю твору О. Гончара є те, що в ньому показано, як гострий 

соціальний конфлікт набрав свого крайнього вираження -- форми кри- 

вавого збройного поєдинку. «Не дивно, -- зазначає Л. Коваленко, -- що 

головні сюжетні вузли в «Перекопі» зав'язуються навколо воєнних дій - - 

тяжкого, але славного бойового переходу від Херсона до Києва, знаме- 

нитої битви за Перекоп» 5. Правда, воєнними діями сюжет не вичерпу- 

ється. В ньому широко відображене суспільне життя епохи. У творі 

органічно поєднується епічне й трагічне, але провідну роль відіграє все 

ж епічне начало, Цим пояснюється і його заголовок, що несе в собі епіч- 

ну суть. Основним драматичним вузлом стала битва за Перекоп, що 

знайшла історично розгорнуте партійно-філософське обгрунтування, а 

5 Михайло Пархоменко. Майстер поетичної прози. В зб.: Про Олеся Гончара. 

Літературно-критичні матеріали. К., «Радянський письменник», 1968, стор. 125 

С онід К оваленко. Утвердження духовної краси. В зб. Про Олеся Гончара, 

стор. 33. 

76



також тонке психологічне висвітлення. Масштабність, котрастність, ба- 
гатофігурність композиції є притаманними якостями «Перекопу», Народ 
і ного представники знаходяться в основі роману і рухають розгортання 
сюжету. Та найбільш помітна питома вага належить все ж воєнним діям. 

Картини пародних мітингів, маніфестації, братання червоних воїнів 
з іноземними матросами, кровопролитні бої є сюжетними вузлами пер- 
шої частини. Боротьба народу проти махновщини, куркульства, петліо- 
рівщини -- важливі ідейно-композиційні кільця другої частини. Та з 
особливою силою історичний конфлікт загострюється в третій частині. 
Атмосфера відчайдушної битви двох армій відчутно розпалюоється, бо 
саме тут, в Криму, вирішується доля народу, Жовтневої революції, ра- 
дянської влади. І, нарешті, обидві ворожі сили схрещують мечі в остан- 
ньому і вирішальному герці. Смерть або перемога! Суспільно-політична 
й батальна основа сюжету наклала відбиток на роман в цілому, надала 
образам-персонажам історико-конкретного виразу. Революційні події 
органічно пов'язані з героїчною боротьбою народу за своє соціальне 
визволення. Багатоелементна композиційна структура підпорядкована 
митцем, у першу чергу, відображенню подвигу, доблесті мас, Батальні 
картини, масові сцени, ліро-епічні образи посідають одне з центральних 
місць у відтворенні поєдинку між двома світами. Апофеозом народного 
героїзму та мужності є картина легендарної битви за Перекоп, а також 
панорама перекопської рівнини після вирішальних боїв. Крізь призму 
лірико-філософських роздумів О. Гончар розкриває причини безмежної 
стійкості і відданості бійців ідеям соціалістичної революції: «Вперше 
спокійним було таврійське небо, -- пише автор, -- яке ще кілька днів 
тому свистіло снарядами, кулями та шрапнеллю. Спокійно, непорушно 
лежать по степу полеглі герої. Купами висять на дротах. Десь там і ко- 
місар Безбородов, і Левко Цимбал, і тисячі інших.. Як поривались 
вперед, так і висять у вічнім пориві, замерзлі, задубілі на колючих дро- 
тах. Кінця не видно розкиданим по полю сірим шинелям. Скільки їх тут? 
Мабуть, за всі три революції російські не пролилося крові стільки, скіль- 
ки пролилося її за три доби тут, під Перекопом»". Картини збройних 
поєдинків та відчайдушних битв відіграють вельми помітну роль у відо- 
браженні колосальної волі мас до перемоги, грандіозного розмаху 
баталій. 

Поглиблене реалістичне розвінчання контрреволюційних сил -- од- 
на з виразних своєрідностей твору 0. Гончара. Змальовуючи антинарод- 
ний табір, письменник досяг успіхів у викритті анархізму та білогвар- 
дійщини. В українських романах довоєнного етапу носіїв котрреволю- 
ційних ідей досить часто відтворювали статично. Це приводило до схе- 
матичності та поверховості («Шлях на Київ», «Тургайський сокіл» та ін.). 
"Автор «Перекопу» йде аналітичним шляхом, знаходить багато свіжих 
фарб, особливо в розкритті образів «сталевого диктатора» Врангеля Ї 
куркульського «батька» Махна. Змальовуючи, наприклад, криваві дії 
та вчинки Махна, О. Гончар вдається до показу «своєрідної» еволюції 
його вдачі, зупиняється на тих ймовірних факторах і чинниках, які по- 
ступово зробили з нього виразника анархістської сваволі та запеклого 
бандита-фанатика. Викриваючи антинародну суть Врангеля Й Махна, з 
допомогою психічного аналізу автор поглиблено розкрив їх внутрішню 
деградацію та повне моральне опустошіння і цим досяг значного худож- 
нього ефекту. ; 

Долю революції і народу О. Гончар конкретизував в образі маси, а 
також в індивідуалізованих персонажах. Нам здаються в зв'язку з цим 
неправомірними твердження тих, хто вважає, що в «Перекопі» рухають 

"Олесь Гончар. Перекоп. Роман. Твори в чотирьох томах. Том другнй. К., 
Держ. вид-во худ. літ. 1959, стор, 443--444. Далі художній текст цитую за цим же 
виданням, вказуючи в дужках номер сторінки. і 

- 

717



вперед сюжет не людські персонажі, а історичні події. Вони -- історичні 
події -- й утворюють ніби «наскрізний» сюжет роману ?. В творі О. Гон- 
чара «відбувається» якраз зворотний процес. Через образи, через живі 
людські характери та особистості митець розкриває історію; події ж і 
явища революційного часу, гармонійно «злившись» з персонажами, по- 
глиблюють і доповнюють відтворення долі народу. Багатогранність ком- 
позиції «Перекопу» дозволила широко охопити соціальну боротьбу, її 

різноманітність конфліктів та суперечностей. Відтворення героїки є 
характерним не лише для композиційної структури цього роману, але 
й для його мови, стилю, для засобів ліплення образів. 

В українському радянському романі про громадянську війну, на- 
писаних в довоєнне й повоєнне десятиліття, були значні досягнення в 
змалюванні воїнського подвигу народу, його доблесті і стійкості. 
Ю. Яновський (у «Вершниках») та інші кращі романісти в довоєнний 
період з визначною поетичною силою відтворили героя збройної бороть- 
би. О. Гончар вніс свої відтінки й аспекти в зображення револіоційної 
героїки. Внразниками народних устремлінь виступають комуністи-ле- 
нінці, робітники, селяни-бідняки, наймити, рядові бійці і червоні пол- 
ководці. На відміну від багатьох романів попердніх етапів «Перекоп» 
відзначається глибинним проникненням в дух епохи, майстерністю в 
створенні колоритних характерів. Своїми персонажами О. Гончар під- 
креслив вирішальне значення народу та партії комуністів у боротьбі 
за новий світ. Кращі якості людського характеру виступають в обра- 
зах, створених уявою письменника (Данько і Вустя Яреськи, Килигей, 
Бронников), а також в образах історичних осіб (Оленчук, Фрунзе). 
Найбільш суттєвою рисою позитивних героїв є близькість їх до народу, 
вірність ідеям Великого Жовтня, віра в щасливе майбутнє, Своєю плас- 
тичністю і високою поетикою вони становлять у порівнянні з українсь- 
ким романом довоєнного періоду новий крок вперед. 

Герої твору О. Гончара мотиви своїх дій та вчинків черпають в 
історичному потоці, який їх несе. Оленчук, Килигей, Яресько -- це ті, 
хто на своїх плечах виніс тягар вирішальних змагань; це ті, хто, не 
вагаючись, брав безпосередню участь у битвах. Вони є типовими пред- 
ставниками народу і мають багато особливостей, що об'єднують їх в 
категорію активних борців за ідеали революції. 

Майстерність композиційної структури в «Перекопі» виявилась у 
пропорційному розташуванні першорядних та епізодичних фігур і поста- 
тей. Жанрово-стильовою своєрідністю його є те, що митець у центрі 
уваги поставив змалювання таких рис в позитивному образі, як воїн- 
ська доблесть, людяність, героїзм. Найбільш вагомо через весь сюжет 
проходить образ Данька, еволюція натури якого подана найбільш зри- 
мо, І М. Левченко вірно підкреслює, що «основна лінія сюжетної кан- 
ви зв'язана з долею Данила Яреська, який знаходиться у вирі подій, в 
силу конкретних обставин змушений бувати то на рідній Полтавщині, 
то воювати з білополяками, то разом з такими ж скромними героями, 
як і сам, штурмувати Перекоп» 9. 

О. Гончар знайшов виразні фарби в індивідуалізації характеру 

Яреська, змальовуючи його в типових обставинах боїв та лоходів, 

розкриваючи в ньому солдатську мужність і витривалість, властиву на- 

шому народу. Молодечий порив, самовідданість воїна, що потрапляє 

в першу справжню битву, скульптурно чітко виступає в картині бороть- 

би проти морського десанту. Образною мовою митець досягає не тіль- 

ки краси, романтичної окриленості, але й психологічно вірного малюн- 

8 Див; В. Назаренко. Наш многоплановьй роман. «Звезда, 1958, М» 8, 

стор. 203; Ф. М. Білецький, Жанри прозових творів, «Українська мова 1 література 

в школі» К., 1965, Х» 8, стор. 9. ; 

9 Михайло Левченко. Роман і сучасність. (до проблеми українського радян- 

ського роману). Держ. вид-во худ. літ., 1963, стор. 201. 

78



ку: «Наче вітром, винесло Яреська в першу ж мить атаки на високу 
гулку естакаду, і з гуркотом промчавшись по ній, кінь його зупинився 
на самім краю. Хотілося мчати далі, але далі було море -- велике, 
сяюче, голубе» (48). Жива реальність народної боротьби поєднується 
з романтичним поглядом у майбутнє. Душевна піднесеність Яреська 
нагадує пластично виписаний епізодичний образ червоноармійця -- бі- 
лоруса в романі М, Стельмаха «Кров людська -- не водиця». Ніби ви- 
різьблені різцем скульптора в М. Стельмаха і постать воїна, і вродливе 
обличчя, і блиск очей, і гармонійний рух на коні на високу кручу. Ре- 
волюційна дійсність підняла його на таку височінь, з якої виразніше 
проступає не тільки сьогоднішній день, але й майбутнє. Боєць у світ- 
лому і щасливому пориві, вдивляючись вперед у широкі простори, як і 
Яресько, ніби бачить і відчуває принадний світ завтрашнього дня: «На 
гранітну мускулисту кручу, що обривалася біля самого Бугу, розгонис- 
то вилетів вершник у будьонівці, здибивши коня, застиг на крутому 
іскристому виступі» 19, Постать воїна в О. Гончара, як і в М. Стельмаха, 
набуває символічної ролі. Вона ніби втілює в собі народ, якого окрилив 
і підніс на незрівнянну висоту Великий Жовтень, Образ Яреська і чер- 
воноармійця-білоруса намальовано чіткими і виразними фарбами. 

Показуючи боротьбу за укріплений вал, О. Гончар вдається до 
своєрідної «панорамності». Це дає можливість глибоко розкрити готов- 
ність червоного бійця на самопожертву, підкреслити його безмежну 
стійкість. Спочатку окреслюється загальна картина бою -- в ній відсут- 
пя увага до окремих учасників баталії. Узагальнивши найбільш суттєві 
ознаки обстановки, письменник «вирізняє» в ній постаті окремих воїнів. 
Масовий героїзм, велич збройного подвигу тисяч штурмуючих є ніби 
прикладом для вчинків і поведінки кожного червоноармійця. Це й дало 
можливість наголосити на безстрашні дії та легендарну вдачу пооди- 
ноких воїнів. «Навкруги суцільне ревище, стогін, передсмертні крики і 
невщухаючі заклики: «Вперед!» Плутаючись у дротах, бійці рвуть їх 
багнетами, рубають лопатами, рвуть руками, зубами. В Яреська вже 
руки заюшені кров'ю, колючим дротом порізав їх до кісток, ноги теж по- 
різані, все тіло, здається, порване на ньому, пече, горить, але, прорива- 
ючись крізь дроти, по купах трупів, він з живими рветься все далі й 
далі» (436). 

Ліричний струмінь пронизує «Перекоп» і становить одну з своєрід- 
них його ознак. Епічні описи боїв та походів письменник майстерно 
поєднує з ліричною розповіддю. Слова дослідника Г. Ломідзе, що ха- 

рактеризують увесь художній набуток митця, в першу чергу слід віднести 
і до «Перекопу», Він стверджує: «Взагалі творчість О. Гончара не 

можна уявити собі без тієї теплої ліричної хвилі, яка вічно коливається 

в його творах, надаючи їм якоїсь особливої, чисто гончарівської чарів- 

ності, м'якості, відкритості, оголеної сповідальності» !. Сердечним хви- 

люванням сповнені в романі картини рідної природи. Вони овіяні лі- 

ричним серпанком. Ліризм підсилює емоційну атмосферу твору. В щи- 
рому ліричному тоні змалював автор образ тополь, що втілює в собі 

нещасливу долю нашого народу в минулому. «Тополі, тополі... Є щось 

тужливе в їхніх задумливих силуетах, є щось беззахисно дівоче в їхній 

тополиній стрункості. Мов дівчата-заробітчанки, прийшли крізь гарячі 
степи десь із півночі і в задумі стали на віддаленій рибальській косі 
високим дозором рідного краю. Щовесни вбираються в зелень, а щоосе- 
ні знов роздягають їх до білокор'я пронизливі норди та ости.. Ніжні 
пісенні дерева, де беруть вони силу, оту пружинисту міць протистояти 

вічним вітрам та буранам?» (8). Не лише сумом і сердечністю, але й 

1) Михайло Стель мах, Кров людська -- не водиця. Роман, К., Вид-во «Дніпро» 
1966, стор. 209. : 

ї Георгій Ломідзе, Письменник романтичної спрямованості. В зб.: Про Олеся 
Гончара, стор. 110. 

79



м'якою задумливістю пронизано цей пісенно-поетичний образ. Перерос- 

таючи в образ долі народу, він набуває символічного значення. 
Ліризм доповнюється романтичною окриленістю. Прозоро-аква- 

рельні пейзажі надають розповіді емоційної піднесеності. Це видно з 
описів Чорноморського узбережжя, таврійського степу, полтавського 
лісу, полтавської ночі. Романтичний пафос, переплітаючись із щирою і 
м'якою ліричністю, підпорядковано поглибленому психологізму. Як пра- 
вило, картини природи автор органічно пов'язує з внутрішнім світом 
персонажів. Розбурхані думи і помисли, приміром, Данила Яреська 
своєрідно виступають «на фоні» весняного кригоходу на Пслі. Краєви- 
ди природи викликають згадку про минулу весну, коли на півдні, в 
Криму, народ громив ворожі війська. Могутність природних сил герой 
в уявленні своєму порівнює з відвагою і витримкою повсталих мас, 
розбуджених до дії революцією. Весняний кригохід на Пслі образно 
втілює молоду енергію червоних бійців. Думи Данька, ніби підхоплені 
бурхливим потоком вод, теж линуть на південь, туди, де буде вирішу- 
ватись доля Жовтня: «На південь, до моря! Схвильованим поглядом 
дивився Яресько на розбурханий льодохід, на рештки розтрощеного 
зимового укладу, що проносились мимо, і разом з потоком молодих вод, 
разом з нестримним рухом весни мчали на південь і його розбентежені 
думи» (203), Небуденність настроїв митець відображає виразами з ро- 
мантичним забарвленням, Картини весни символізують собою грандіоз- 
ний наступ на Перекоп. І те, що автор уміє підкреслити глибоко уза- 
гальнююче значення пейзажу, є однією з важливих своєрідностей його 
твору. Ось ці «мальовничі», дещо незвичайні метафори та епітети в 
авторській мові становлять собою романтичний струмінь в стилі «Пере- 
копу». Романтична манера відображення допомагає глибше розкрити 
людський характер, його внутрішню суть. Романтичний стиль не запе- 
речує реалістичного методу О. Гончара. Більше того, він збагачує ху- 
дожню палітру письменника-реаліста незвичайними барвами, 

Значну ідейно-художню функцію мають у романі синтетичні образи, 
що переростають у символи. Думи та настрої багатьох персонажів з 
особливою виразністю змальовує письменник в період важких мораль- 
них випробувань. Тонко відтворено душевний стан бійця, коли в окопі 
він відчуває над собою металеву потвору велетенської ваги -- врангелів- 
ський танк. О. Гончар знайшов такі деталі, які глибоко передають ней- 
мовірно гнітючі переживання Яреська. Танк виступає такою зловісною 
силою, яка може принести горе не лише одному Данилові, але й тисячам 
людей: «Долаючи бруствер перед Яреськом, танк всією тисячопудовою 
масою сталі здибився над ним, затулив усе небо... Моторошна мить! 
Здалось, не лише над його, над Даньковим життям, здибився він, але й 
над Наталчиним, інадцілим плацдармом,над Дніпром 
здибився віні» (375--376). 

Образи-символи відіграють відчутну роль у справі глибокого уза- 
гальнення народного життя. Саме вони мають помітне значення в зма- 
люванні участі одного з представників широких мас -- Яреська -- в іс- 
торичному штурмі Перекопу. Ніби крізь призму важко прожитих років 
подано поведінку змужнілого і досвідченого воїна. Оптимістичні настрої 
пронизують його думи і переживання. Незважаючи на смертельну пебез- 
пеку, він почуває себе мужньо і стійко зараз -- у бойових лавах -- се- 
ред таких же, як і сам, відважних бійців. Данькові здається, що він сам 
їх зібрав, підняв і повів на битву проти старого світу, який виступає в 
образах-символах: «З кожним кроком уперед росте своєю силою, почу- 
ває, що навіть коли куля його прониже і він упаде, то мертвий підні- 
меться і мертвий ітиме вперед. Адже це йде він війною на саму не- 
правду людську. На батрацтво своє гірке. Накаховські 

невольничі ярмарки й на чорні бурі, що вдень заступають 

сонце!» (435). 

80



Поєднання епічності, ліричності й трагічності, 

певхолоіну "В папоремот! паро ЗА р авнос | ) ть відмітну рису «Перекопу», що 
разом з «Таврією» свідчить про наявність у дилогії якостей роману-епо- 
пеї. Багатофігурна композиційна структура «Перекопу» необхідна для 
широкого охоплення боротьби різних класів, соціальних прошарків і 
груп, що в період революційних перетворень набрала особливо гострих 
форм і змагань. В результаті такої композиційної побудови в романі 
створена гармонійно завершена система картин мужності і відваги ре- 
волюційних мас. В сукупності картини становлять величну панораму -- 
панораму збройної боротьби і народного подвигу, Це Й стверджує, що 
історико-соціальний роман «Перекоп» має виразні ознаки, що наближа- 
ють і дають підставу віднести його до такого виду, як роман героїчний. 

О. Гончар -- письменник-людинолюб, співець людської краси, муж- 
ності, героїчного подвигу. Про свої ідейно-естетичні ідеали, про своє ро- 
зуміння завдань, що стоять перед сучасною літературою, він переконли- 
го сказав: «Коли я стою перед витвором старогрецької скульптури, 
сповненої гармонії й світла, або дивліось на картини Рафаеля, читаю 
світлу лірику Пушкіна або слухаю українські народні пісні, що вража- 
ють нев'янучою співучою красою, -- я не перестаю дивуватися, як творці 
цих шедеврів у реальному, звичайному, земному вміли знаходити підне- 
сене, натхненне. На мій погляд, у творах справжнього митця мусить 
виявитися той високий ідейно-естетичний ідеал людини, котрий є у житті 
і котрий -- через мистецтво -- тільки й спроможний дійово допомагати 
людині жити, розвиватися, удосконалюватися» !?. Ці творчі роздуми мит- 
ця в значній мірі знайшли здійснення в його ж «Перекопі». 

Досвід О. Гончара свідчить про досить цікаві й плідні пошуки в 
галузі жанрової форми роману, «Перекоп» іде в руслі як вітчизняної до- 

жовтневої прози, так і в руслі досягнень радянського довоєнного роману 

про громадянську війну, О. Гончара бентежать масовість та організова- 

ність народної боротьби. У зв'язку з цим для нього органічним є зма- 

лювання людського подвигу скоріше в «своєрідному» сплаві епічності, 

ліризму та монументальності. Краса ж і майстерність досягаються в ре- 

зультаті поєднання масштабності, психологізму та панорамності. Роман- 

тична окриленість, пафос, органічно поєднуючись із монументальністю, 

становлять основу стилю «Перекопу». Твором своїм О. Гончар сказав 

оригінальне слово про Жовтневу революцію і громадянську вінну, інди- 

відуальними ж рисами та ознаками вніс свіжий струмінь у жанрові 

форми українського радянського роману. 

монументальності й 

їоОлесь Гончар. Письменницькі роздуми, стор. 35. 

6 "Українське літературознавство, внп. ІЗ



К. П. КОЗЛОВА 

До питання про форму 

з композицію фейлетонів 

Петра Бозвланлна 

1925--1935 рр. 

фейлетон був постійним і незмінним жанром у творчості 
Петра Козланюка, до якого він звертався протягом усього свого життя, 
однак можна встановити періоди, в які діяльність Козланюка як публі- 
циста-сатирика, автора гостро актуальних фейлетонів і памфлетів була 
особливо активною. До них належить, зокрема, період 1925--1935 рр.. 
коли була створена переважна більшість фейлетонів письменника -- 
близько 140. Той факт, що саме в роки співробітництва П. Козланюка 
у прогресивних легальних і нелегальних періодичних виданнях, які вихо- 
дили в Галичині, поневоленій панською Польщею, була написана біль- 
ша частина сатиричних публіцистичних творів письменника, має свої 
причини, серед яких на першому місці причини соціального плану. 

Як показує вивчення комуністичної журналістики Західної України, 
пайбільш бурхливий розвиток революційної преси і сатиричної публі- 
цистики на західноукраїнських землях припадає на 1927--1933 рр.! Цей 
період був особливо плідним не лише для Петра Козланюка як фейле- 
тоніста, але й для багатьох інших західноукраїнських публіцистів, що 
виступали в сатиричному жанрі. Справа тут, очевидно, в тому, що того- 
часна галицька дійсність і жорстока реакція, яка пронизувала всі сто- 
рони життя буржуазно-поміщицької Польщі, створювали відповідний 
соціальний грунт для виникнення саме сатиричної публіцистики і давали 
багатющий матеріал для сатиричного висміювання і викриття. Природне 
обдарування Петра Козланюка, його публіцистичний хист, неабиякий 
сатиричний талант змогли в ці роки проявитися настільки яскраво в 
першу чергу тому, що поява сатиричних творів з їх викривальним пафо- 
сом була викликана в цей період певною соціальною необхідністю в та- 
кого роду творчості, випливала з насущних потреб дня. 

Фейлетони Петра Козланюка періоду 1925--1935 рр. можна без пе- 
ребільшень назвати сатиричним літописом тогочасної галицької дійс- 
ності. Вони, як правило, публікувалися з номера в номер у газетах 
«Сель-Роб» (1927--1932 рр.), «Сила» (1930--1932 рр.), «Ілюстрована 
газета» (1933 р.), створюючи своєрідні цикли. : 

Взяті у сукупності, ці фейлетони відзначаються тематичною та ідей- 
ною близькістю, вони мають спільні об'єкти сатиричного викриття, ос- 
новні з яких були постійними для публіцистики Петра Козланюка про- 
тягом багатьох років. Це буржуазний лад з його кричущими супереч- 
ностями і поневоленням трудящих, польська буржуазна держава та її 
інститути, український буржуазний націоналізм, діяльність антинарод- 
них політичних партій, уніатсько-католицька церква і реакційне попів- 
ство, прояви фашизму в політичному житті тогочасної Польщі, провока- 

| Див: П. Ящук. Зародження фейлетону в західноукраїнській революційній пре- 
осі. -- Вісник Львівського ун-ту. Філологія, іноземні мови, журналістика, 1968, стор. 60. 
И. Т.Цьох. Комупістична преса Західної України (Роль друкованої пропаганди в 
ідеологічній діяльності КПЗУ). 1919--1939 рр. Львів, Вид-во Львівського ун-ту, 1966, 
стор. 143. 

82 п



ци міжнародної реакції проти молодої Країни Рад, Цільність і єдність 
дорадянських фейлетонів письменника виявляється в: головному їх пафо- 
сі-- ВИКритті 1 засудженні капіталістичного суспільства, в проголошенні 
й оспівуванні нових, комуністичних ідеалів. 

За формою типовий фейлетон Петра Козланюка періоду 1925-- 
1935 рр. -- це фейлетон-бесіда. Побудова його різна, але об'єднує фей- 
летони цих років те, що кожен з них звучить як відверта, щира розмова 
автора з читачем газети, як безпосереднє звертання його до читача. 

Як фейлетони-бесіди сатиричні твори П. Козланюка 1925--1935 рр. 
мають ряд ознак, що відрізняють їх від фейлетонів, створених в інші 
періоди творчості письменника. Відмінності ці іноді ніби чисто зовнішні, 
формальні, однак вони, як правило, тісно зв'язані з внутрішніми особ- 
ливостями сатиричних творів Козланюка-публіциста. 

Усі фейлетони, опубліковані П. Козланюком до 1939 р., підписані 
псевдонімами, які уособліоють вигаданих ним оповідачів. Серед фейле- 
тонів, створених письменником у радянський час, навпаки, немає жодно- 
го, під яким стояв би будь-який псевдонім. Цей факт, з одного боку, є 
певним доказом того, що поява ряду псевдонімів у прогресивній і кому- 
ністичній західноукраїнській пресі, що видавалася в умовах фашистсь- 
кого режиму Пілсудського, була викликана необхідністю замаскувати 
авторів, яким часто загрожували арешти, тюремні ув'язнення, усякого 
роду адміністраційні покарання. Однак, з другого боку, такі популярні 
псевдоніми Петра Козланюка, як Мережка, Емка, відомі західноукраїн- 
ському читачеві, мали й інше значення -- чисто літературного плану. 

Як неважко переконатися навіть при побіжному перегляді фейле- 
тонів 1925--1935 рр., письменник розраховував їх на цілком визначену 
соціально аудиторію -- галицьке селянство і робітництво -- і мусив! 
враховувати у своїй творчості особливості цієї аудиторії, часто неосві- 
ченої, мало розвиненої політично, релігійно одурманеної. Те, що фейле- 
тони писалися від імені постійного оповідача, представника того самого 
середовища, на яке орієнтувався письменник, давало авторові широкі 
можливості для показу народного ставлення до зображуваних ним явищ 
і фактів, дозволяло зробити зміст фейлетонів дохідливим і зрозумілим 
для читачів. 

Багато фейлетонів П. Козланюка 1925--1935 рр. написано від пер- 
шої особи (приблизно третя частина фейлетонів цього періоду), що та- 
кож було визначене побудовою їх як творів-бесід. Якщо серед фейлето- 
нів радянського часу розповідь від першої особи зустрічається надзви- 
чайно рідко (один-два випадки), то для фейлетонів 1925--1935 рр. така 
побудова -- одна з найхарактерніших. 

Завдяки викладу матеріалу від першої особи автор (оповідач) ви- 
являє себе у фейлетоні не як сторонній спостерігач, а як безпосередній 
учасник бесіди, він вносить у фейлетон власні чуття, оцінки, думки, чим 
задається особливий емоціональний тон усьому творові. А це має неаби- 
яке значення й для сприймання твору читачем. 

Козланюк-Мережка застосовує у фейлетонах безпосередні звертання 
до уявлюваних ним співбесідників, дає їм поради, застерігає від необ- 

"думаних дій, відповідає на запитання, які могли б виникнути в ході 

бесіди, якби вопа відбувалася віч-на-віч з читачами. 
Іноді звертання використано як один з основних композиційних при- 

йомів, при цьому автор може звертатися й до неживих предметів, до 

абстрактних понять, які виступають в його сатиричних творах як живі 
істоти, до політичних партій, періодичних видань і т. ін. Такий принцип 

побудови застосовано у фейлетонах «Соціалізм» (1928 р.), «Е-ех, Воли- 
неї» (1929 р.), «Усього по шматочку» (1929 р.), «1931» (1931 р.). 

У фейлетонах письменника багато елементів, властивих усній роз- 
мовній мові, -- запитань, окликів, заохочень, побажань. Іноді цілий фейле- 
тон побудовано у формі чергування ряду запитань і відповідей на них. 

ба 83



Звичайно, питально-відповідна форма викладу використовується автором 
при розгляді однієї проблеми, яку він аналізує з різних точок зору, пред- 
ставляє у різних ракурсах, як це зроблено у фейлетонах «Конституція» 
(1928 р.), «Свободи демократичні» (1931 р.), «Соціалізм» (1998 р.) та ін 

Важливою ознакою фейлетонів П. Козланюка 1925--1935 рр., тісно 
пов'язаною з формою їх як творів-бесід, є типова для них асоціативна 
побудова. 

Якщо прийняти існуючий у науковій літературі умовний поділ фей- 
летонів на белетристичні і публіцистичні, то фейлетони Петра Козланю- 
ка, створені у дорадянський період, доведеться віднести до другого типу. 
Принципи побудови фейлетонів П. Козланюка 1925--1935 рр. паближа- 
ють їх до таких публіцистичних жанрів з типово асоціативною побудо- 
вою, як стаття, коментар, відкритий лист тощо. Фейлетони, близькі за 
своїми ознаками до художніх творів, зокрема сатиричних оповідань, 
трапляються в П. Козланюка у цей період значно рідше. Вони з'явля- 
ються у творчості письменника в основному вже в радянський час і особ- 
ливо характерні для періоду Великої Вітчизняної війни. В основі ж по- 
будови більшості фейлетонів письменника, написаних ним у 1995-- 
1935 рр. лежить асоціативний принцип. 

Для асоціативної побудови твору характерно, що між окремими йо- 
го частинами існує не сіюжетний, а логічний, внутрішній зв'язок. Ви- 
клад матеріалу при асоціативній побудові визначається тими асоціація- 
ми -- як поняттєвими, так і образними, які виникають у творчій уяві 
автора під час написання твору. Хід думок автора є наче невидимим 
стрижнем, який з'єднує різнорідні тематично частини твору в єдине 
композиційне ціле. При цьому об'єднуватися можуть не лише авторські 
узагальнення, пояснення, докази, конкретні факти, але й сюжетні епізо- 
ди, діалоги уявних осіб, пейзажні зарисовки, вигадані, уявні сцени, тоб- 
то елементи, типові для структури художніх творів. 

Сатиричні публіцистичні твори Петра Козланюка довоєнного періо- 
ду, як правило, безсюжетні. Логічні структурні елементи виразно пере- 
важають у них над окремими елементами сюжетної побудови. Фейлето- 
ни П. Козланюка цих років містять, звичайно, цілу систему відповідно 
побудованих доказів, для них характерні докладний аналіз і узагаль- 
нення фактів, в них є певні пояснення, висновки і рекомендації. Перепле- 
тення аргументів, логічні зв'язки між окремими частинами твору, під- 
кріплення висловлюваних думок і поглядів конкретними фактами, на- 
явність висновків у кінці твору і після окремих його частин, перелік по 
пунктах -- ці ознаки надзвичайно типові для фейлетонів Петра Козла- 
нюка 1925--1935 рр. Однак, незважаючи на підпорядкованість художніх 
засобів у фейлетонах П. Козланюка логічним елементам, думці, аналізу 
фактів, ці фейлетони є водночас творами, в яких виразно відбився та- 

лант Козланюка як художника слова, Взаємодоповнення, сплав логіч- 
них і образних елементів взагалі характерний для фейлетону як публі- 

цистичного жанру, є в П. Козланюка оригінальним і майстерним, і це 

надає особливої своєрідності фейлетонам письменника. 
Загалом композиція фейлетонів П. Козланюка нескладна. Його 

фейлетони -- це невеликі за розміром твори, що легко вміщувалися на 

газетних сторінках. Написані вони за чітким і простим планом, завдяки 

чому зміст їх стає максимально доступним для сприйняття. 
Одна з характерних рис фейлетонів П. Козланюка 1925--1935 рр.-- 

поділ їх на невеличкі розділи чи частини. Здебільшого ці структурні 

одиниці відділені одна від одної графічно (зірочками) або невеликими - 

відступами. Графічне членування тексту, очевидно, було обумовлене пев- 

ною метою автора -- намаганням його полегшити сприймання газетного 

матеріалу читачеві, освітній і культурний рівень якого був надзвичайно 

низьким. Виявлений зовні поділ на частини має переважна більшість 

фейлетонів, написаних письменником у дорадянським час, -- приблизно: 

84



вказати ма те, ОДо фейлетони ГІ Коолинию о ніжни 
поодинокими в . Козланюка, створені ним пізніше, за 

окими винятками, такого поділу не мають, 
рях п Пн що виділення окремих частин у сатиричних тво- 
І ; ка не є лише формальною ознакою, а органічно зв'язане 
ІЗ змістом фейлетону. Кожна з таких частин розкриває поставлену у 
творі проблему з якогось конкретного боку, під одним кутом зору. 

.В окремих структурних частинах фейлетонів П. Козланюка можна 
виділити власний зачин, основний розвиток теми, кінцівку, в якій уза- 
гальнюються наведені попередньо факти, робляться висновки до викла- 
деного вище. Зачини і кінцівки таких структурних частин фейлетонів 
часто є, крім того, скріплюючими ланками тексту, за їх допомогою здійс- 
нюється зв язок між різними структурними одиницями твору, закономір- 
ний перехід від однієї частини до іншої. 

1. ВІ. Курганський пропонує називати структурні одиниці публіцис- 
тичного тексту, які повторюють у мініатюрі побудову великих цілісних 
творів, тобто мають свого роду зачини, аргументуючу частину і кінцівки, 
композиційним блоком ?. Цей термін І. П. Курганський вживає стосовно 
до публіцистичної статті, але, очевидно, в якійсь мірі він може бути ви- 
користаний також при аналізі композиції такого художньо-публіцистич- 
ного жанру, як фейлетон, особливо коли йдеться про фейлетони з асоціа- 
тивним принципом викладу матеріалу. 

Аналізуючи сатиричні твори П. Козланюка періоду 1925--1935 рр., 
можна визначити ті способи побудови, яким він віддавав перевагу у 
своїй публіцистичній творчості, виділити найхарактерніші властиві йому 
як публіцисту-сатирику композиційні прийоми. Серед останніх розріз- 
няються як типові переважно для науково-соціологічних досліджень, 
так і властиві лише белетристичним творам способи побудови. До пер- 
ших можна віднести, наприклад, асоціативно-ступінчасту побудову фей- 
летонів («Математика», «Теж «соціалісти», «Перспективи», «Усього по 
шматочку» та ін.), покладення в основу композиції твору прийому пе- 
реліку і повторення («Не ридай...», «Про літературу, вплив її на «христи- 
янина» і письменників»), використання пунктів при викладі матеріалу 
(«Багатства», «Є чи немає?», «А, не галасуйте!»), дотримання хрополо- 
гічного принципу при описі подій («Демократія пропадає», «Чорна ка- 
ва», «Надіявся дід на мід..»), побудову фейлетону у формі історичної 
розвідки («Від Йосифа до Юзефа», «УНР»). Типово белетристичними 

прийомами побудови є використання діалогу як основного композицій- 

ного прийому (фейлетони «Мимохідь», «Жовто-блакитна політика», 

«Що писати?»), зосередження основної уваги на змалюванні сатирично- 

го образу-персонажа («СіНа де! Уайісапо», «Фабрикація», «Геніальний 

соціалізм»), подання матеріалу у формі листування героїв («Протести!»), 

використання композиційного прийому подорожі («Маркс мимохідь»), 

побудова фейлетону як монологу вигаданого героя -- «знайомого» авто- 

ра («Фірманка», «Як щури великдень з'їли»), використання для фейле- 

тону форми оповідання («Ніч на Личакові»), драматичного твору («Сер- 

це не навчити»), стилізація під форму казки, народної пісні («Засвиста- 

ли козаченьки») та інше. 2 

Як відомо, вибір тієї чи іншої композиції публіцистичного твору 

обумовлюється в першу чергу тим життєвим матеріалом, який є у роз- 

порядженні публіциста, ідейним задумом автора. Конкретні життєві 

спостереження, певний кут зору, під яким відібрані для показу факти, 

явища, матеріали розглядатимуться у майбутньому творі, спосіб їх уза- 

гальнення, необхідність найбільш правильного розкриття їх суті вима- 

гають і відповідної побудови твору, яка б найкраще, найбільшою мірою 

2 Див. І. П. Курганський. Основний структурний елемент дублідногичини 

творів І. Франка. -- Вісник Львівського ун-ту. Серія журналістики, 1968, стор. 31--37. 

85



відповідала авторським творчим задумам, Тому композиція публіцистич- 
ного твору органічно зв'язана з його змістом та основною ідеєю. 

Чи не найбільш загальною особливістю фейлетонів П. Козланюка є 
виразне протиставлення в них двох сил, двох основних тепденцій, двох 
протилежних таборів. У цьому знайшов своєрідний вияв життєвий, ре- 
ально існуючий конфлікт -- антагоністичне розмежування класів у Га- 
личині 20--30-х років і загострення боротьби між ними, яке мало місце 
в цей період. Два основні табори, на які розпадалося тогочасне галиць- 
ке суспільство, -- прогресивний; революційно-пролетарський і реакцій- 
ний, буржуазно-націоналістичний -- мають своїх представників, своїх 
виразників і в творах Козланюка-публіциста. Непримиренна боротьба 
між ними у житті визначила і протиставлення у фейлетонах письменни- 
ка буржуазного і пролетарського світоглядів, обумовила виразну тен- 
денційність і полемічність публіцистики П. Козланюка. 

Відповідно до змісту фейлетонів в їх композиції також яскраво ви- 
явилася тенденція до контрастного зображення оточуючої дійсності, що 
позначилося на розміщенні окремих частин, сцен, епізодів у фейлето- 
нах письменника, на їх співвідношенні, на групуванні образів, викорис- 
танні відповідних засобів художнього зображення протиставлюваних 
явищ, фактів, подій. Прийом антитези особливо яскраво виявлений 
у таких фейлетонах 1925--1935 рр., як «Мистецтво» (1930 р.), «Вікна» 

(1931 р.), «З весною» (1925 р.), «Лист від Никифора Злиденюка» 
(1933 р.), «Культура і техніка» (1930 р.) та ін. 

У фейлетонах П. Козланюка, в основі побудови яких лежить прин- 
пип- протиставлення, здебільшого легко можна виділити дві частини, в 
яких контрастними є не лише зміст, але й засоби його передачі. Так, у 
фейлетоні «Мистецтво» перша частина -- це жива картинка дійсності, 
хвилюючий образний показ нужденного життя гуцульської сім'ї. Автор 
широко застосовує тут саме художні засоби зображення. У другій час- 
тині, розповідаючи про влаштування українською буржуазною інтеліген- 
цією у Львові виставки гуцульського мистецтва, яка, за задумом її орга- 
нізаторів, мала довести і продемонструвати розквіт добробуту гуцулів 
в умовах панської Польщі, автор користується в основному вже логіч- 
ними засобами доведення до читачів описуваних ним фактів, оповідь 
нагадує тут виклад, типовий для статті, коментаря з їх вільною асоціа- 
тивною побудовою. 

Дещо подібний приклад маємо у фейлетоні «Лист від Никифора 
Злиденюка», де виклад від автора або будь-які авторські коментарі вза- 
галі відсутні. Дві протиставлювані тут частини -- уривок, запозичений 
з буржуазної польської газети, і вигаданий «лист» до редакції, напи- 
саний ніби від імені простого західноукраїнського селянина Никифора 
Злиденюка, -- не лише заперечують одна одну за змістом, але й створе- 
ні за допомогою різних -- переважно логічних або образних -- засобів 
зображення, і стиль цих двох частин цілком одмінний. 

У деяких фейлетонах П. Козланюка факти і події, зовні іноді не- 
схожі між собою і далекі один від одного, розглядаються автором у 
такому плані, у такій площині, що для читача стає очевидною їх подіб- 
ність і близькість, Іронічне розгорнуте зіставлення, порівняння фактів, 
за допомогою якого автор досягає особливого, комічного ефекту, часто 
визначають у таких випадках композицію усього фейлетону. За прин- 
ципом аналогії побудовані такі фейлетони П. Козланюка, як «Вдар об 
стіл..» (1930 р.), «Дві історії» (1933 р.), «Голова -- хвіст» (1925 р.), 
«Про пупок, реформацію й ундівського «легіника» Дмитра Паліїва» 
(1930 р.) та ін. На відміну від художнього твору, де аналогія часто 
буває завуальована, у публіцистичному творі вона відверта, пряма, роз- 
рахована на те, щоб подібність описуваних явищ, фактів, картин була 
найбільш наочною, відразу зрозумілою читачам, Автор не приховує тут 

своєї тенденції, свого намагання порівняти зображувані ним явища дійс- 

86



ності, павпаки, він загострює, перебільшує часом подібність явищ, на- 
штовхує читача й на дальші аналогії, примушує його дати волю фантазії. 

У П. Козланюка застосування прийому аналогії при виборі компо- 
зиції було тим більш вдалим, що негативні факти, об'єкти сатиричного 
висміювання порівнювалися в його творах за допомогою використання 
фольклорних сюжетів, народних анекдотів, байок, коломийок, побутових 
сценок з селянського життя, Як зазначає Л. Новиченко, П. Козланюк «не 
шукає для свого сатиричного об'єкта якихось віддалених, масштабних 
порівнянь і уподібнень, але навпаки -- беззастережно «знижує» його, 
уподібнює до чогось звичного, буденного, побутового (часто користую- 
чись отакою невинною «простецькою» машкарою) для того, щоб гострі- 
ше виявити його справжню суть і дати їй належну оцінку» 3. Оскільки 
фейлетони ГП. Козланюка дорадянського періоду були розраховані в ос- 
новному на читача-селянина, такого роду картини-порівняння були особ- 
ливо близькими й зрозумілими цьому читачеві, а це робило більш до- 
ступною для нього й загальний зміст фейлетону, в центрі якого стояли 
злободенні політичні питання. | 

Іноді автор надягає на себе «сатиричну маску» -- виступає від іме- 
ні наївної або обмеженої, темної людини. Тоді фейлетони побудовані як 
павмисне вихваляння явно негативних явищ дійсності, захоплення ними, 
як свідоме заохочення, спонукання читачів до дій і вчинків, шкідливих 
для самих агітованих. Поради, висновки, рекомендації автора стають у 
таких фейлетонах чим далі, тим більш абсурдними, алогічними, і навіть 
малорозвинений читач під кінець читання твору розуміє, що ця «пози- 
тивна» програма автора насправді є прямим запереченням, найдошкуль- 
нішою критикою описуваного. До фейлетонів такого типу належать фей- 
летони «Що робити?» (1928 р.), «Читай, селянине!» (1930 р.), перша час- 
тина фейлетону «Скажіть!» (1929 р.). 

Ряд сатиричних творів письменника, які за характером відображен- 
ня й осмислення дійсності і силою сатиричного викриття можна визна- 
чити як фейлетони, запозичує композицію інших жанрів публіцистики, 
а також художньої літератури, фольклору, релігійно-церковної літера- 
тури. У творчому доробку Козланюка-публіциста можна знайти фейле- 
тон--відкритий лист («Лист до Муссоліні»), фейлетон -- огляд преси 
(«Міжнародне становище», «Читай, селянине!», «Новини», «Хрунівська 
історія»), фейлетон, побудований як коментар («Про вихід з кризи», 
«Кооперація», «Котяча автономія», «Гуманізм»), лист до редакції 

(«Лист від Никифора Злиденюка») або огляд листів («Ласим на дур- 
ничку») тощо, тобто твори, що мають ознаки двох або навіть кількох 
публіцистичних жанрів. Вільна асоціативна побудова часто наближає 
фейлетони Петра Козланюка за формою до публіцистичної статті. 
У цьому відношенні показові фейлетони «Теж «соціалісти» (1930 р.), 
«Математика» (1930 р.), «Від'їв ноги та й плаче» (1931 р.), «Перспекти- 
ви» (1932 р.), «Чутливі соціалісти» (1932 р.), «Про літературу, вплив її 
на «християнина» і письменників» (1929 р.), «Весняна «поезія в про- 
зі» (1930 р.), «Страхіття» (1931 р.), «Ощаджуй, народе!» (1930 р.) та 
багато інших. ; З 

Трапляється в творчості Козланюка-публіциста й така форма сати- 
ричних творів, як драматизований фейлетон. Елементи драматизації 
форми, передача змісту у вигляді діалогу, бесід дійових осіб або нежи- 
вих уособлюваних предметів, окремі драматизовані сценки як вставні 
елементи у загальній епічній тканині твору є в кількох фейлетонах 
П. Козланюка, зокрема у фейлетонах «Від Йосифа до Юзефа» (уявний 
груповий діалог УНДО, Сейму і Сенату в кінцевій частині твору), «Чор- 
на кава» (розмова українських буржуазних послів до польського сейму 

З Л. Новиченко. Про багатство літератури. Літ. критич. нариси і статті. К., 
«Радянський письменник», 1959, стор. 290. 

87



у другій частині фейлетону), «Національне мистецтво» (Перший і Дру- 
гий злодії з «народної казки», як її називає автор). Сценки ці дуже вда- 

ло «вмонтовані» в текст, тісно зв'язані з ним, сприймаються в ньому як 
щось природне, перехід від однієї форми викладу (епічної) до другої 
(драматичної) і навпаки майже непомітний. Вставні драматизовані сцен. 
ки нескладні, вони легко могли б бути замінені й звичайною прямою 
мовою, діалогом. Однак введення в твір з оповідною манерою дійових 
осіб, спеціальне виділення їх імен, як це робиться у творах драматично- 
го роду, оживляло фейлетон, робило більш наочною позицію того соці- 
ального угруповання, яке представляли або уособлювали ці образи-пер- 
сонажі. Іноді весь фейлетон П. Козланюк будує як драматичний твір. 
З сатиричної публіцистики 1925--1935 рр. до таких творів належить 
фейлетон «Серце не навчити» (1935 р.). 

Деякі фейлетони Петра Козланюка наближаються за своєю формою 
до сатиричних оповідань. Щоправда, у дорадянський період творчості 
П. Козланюка вони зустрічаються порівняно рідко («Ніч на Личакові», 
«Фірманка»), у значно більшій кількості вони з'являються у пізнішій 
творчості письменника, особливо періоду Великої Вітчизняної війни 
(«Голобля», «Новий порядок», «Хапенброт на Україні», «Свині»). 

Петро Козланюк стилізує свої сатиричні публіцистичні твори під 
народні казки («Чорна кава», «Дві історії», «Утоплена», «УНР», «Фаб- 

рикація»), пісні («Засвистали козаченьки», «Хто ще не чує»), біблійні 
легенди («Отак то сталося», «І так то сталося»), вводить у текст фей- 
летонів як вставні епізоди народні анекдоти («Вдар об стіл..», «Націо- 
нальне мистецтво», «І свині подешевіли»), 

Серед фейлетонів П. Козланюка періоду 1925--1935 рр. важко 
знайти твори з однаковою, тотожною композицією. Багатство викорис- 
товуваних композиційних прийомів, оригінальне поєднання логічних і 
образних засобів зображення, вплетення у загальну композицію твору 
елементів, які можна назвати вставними (хоч часто йдеться про без- 
сюжетні твори), -- своєрідних ліричних відступів, казок, пісень, уривків 
з газет і офіційних повідомлень тощо, -- усе це робило композицію фей- 
летонів П. Козланюка досить різноманітною. 

Застосування П. Козланюком саме тих, а не інших композиційних 
прийомів, вибір з їх маси тих способів побудови, які найбільш повно від- 
повідали б творчим задумам письменника, були б близькими до його 
сприйняття дійсності, створіовало -- поряд з іншими ознаками творчої 
манери письменника -- індивідуальність, самобутність, неповторність 
форми його публіцистичних творів. 

У цьому відношенні слушною видається нам точка зору П. Ящука, 
який, аналізуючи зміст і форми фейлетонів Петра Козланюка, робить 
висновок про те, що письменник створив власний тип фейлетону 7. І дійс- 
но, з фейлетонами Петра Козланюка у західноукраїнську публіцистику 
увійшли не лише нові теми, нові ідеї, але й нові форми втілення змісту 
і донесення його до читацької аудиторії. 

Щодо композиційних прийомів, використовуваних Козланюком-пуб- 
ліцистом, то самі по собі, взяті окремо, вони не є новими, створюваними 
і застосовуваними лише Козланюком. Ці прийоми широко відомі і за- 
гальновживані. Багато з них має основу в народній творчості. Однак ви- 
бір з маси прийомів побудови саме тих, а не інших, наповнення їх но- 

вим, революційним змістом, глибока індивідуальність у застосуванні, 
поєднанні цих прийомів, їх багатство і різноманітність дають підставу 
визначити фейлетони П. Козланюка, що з'явились у західноукраїнській 
публіцистиці 20--30-х років, як явище цілком своєрідне і нове, 

"Див. П. Ящук. У сатиричному калейдоскопі. -- В кн. Петро Козланпюк- 
Фейлетони. Львів, «Каменяр», 1968, стор. 8. 



ПУБЛІКАЦІЇ 

Вінок шани Стефанаитові 

Ш роко відзначається сторіччя від дня народження неперевершеного май- 
стра стислої новели, видатного українського прозаїка Василя Семеновича Стефаника. 
Його твори блискуче витримали випробування часом, Вони, як і в час появи, продовжу- 
ють вабити й чарувати читачів, лишаються коштовними самоцвітами у скарбниці нашої 
класики. Ними захопліовалися й високо цінували Леся Українка і Максим Горький, 
Іван Франко і Ольга Кобилянська, Михайло Коцюбинський і Борис Грінченко, ху- 
дожник Їван Труш і болгарський письменник Петко Тодоров, ческі славісти Ян Ма- 
хал і Вікентій Харват, польський письменник Владислав Оркан і білоруський новеліст 
Змитрок Бядуля, єврейський публіцист Генрік Гершелес і польський громадсько-куль- 
турний діяч Тадеуш Міхальський.. На творах Стефаника навчалися новелістичної май- 
стерності Мирослав Ірчан, Петро Козланюк, Григорій Косинка та багато інших 
письменників. 

Минуло 35 літ з часу смерті Стефаника. Українська радянська література далеко 
пішла вперед у своєму розвитку й стала однією із славних літератур світу. Чи й зараз 

продовжують захоплювати українських радянських письменників Стефаникові новели? 
Чи є в них такі традиції, які сучасникам нашим слід продовжувати й розвивати? Як 

вперше зустрілися сучасні прозаїки з новелами галицького новеліста і яке вони спра- 
вили на них враження? -- Із такими й подібними запитаннями автор цих рядків звер- 

нувся до сучасних українських радянських прозаїків, 24 з них відгукнулися й прислали 
свої відповіді. Ці відповіді свідчать, що Стефаник -- їх улюбленець, що вони прагнуть 
продовжувати кращі традиції блискучого майстра стислої й глибоко ліричної та пси- 

хологічної новели. Листи про автора «Синьої книгн» частково були вже використані 
в статті «Ліобимо Стефаника, вчимося в нього (Українські радянські письменники про 

творчість видатного новеліста)», що опублікована в журналі «Радянське літературо- 
знавство» (1969, М» 9), та в монографії про Стефаника. Але там наведені лише крихти 
дуже цікавих листів, що можуть стати запашним вінком шани талановитому ковелі- 
стові. Зокрема дуже цікаві розповіді письменників про перше знайомство із творами 
Стефаника та про викликані ними враження, про використання Стефаникового досвіду 

у власній творчості тощо. 

Зважаючи на цінність листів як блискуче свідчення великої любові до Стефаника, 

подаємо їх нижче, Розміщені вони за алфавітом прізвищ авторів. Все те, що прямо 
не стосувалося новеліста та його творчості, опущено при підготовці листів до друку. 

Заголовки до листів зроблені нами. 

В ЛЕСИН 

ВЕЛИКИЙ ПИСЬМЕННИК 

Що я можу сказати? Я вважаю Василя Стефаника великим письменником. Не"'ві- 
домим, не видатним, а саме великим! Вперше я познайомився з його творами понад 
40 років тому, але й досі пам'ятаю, як потрясла мене «Новина» жахливим малюнком 
селянського життя на Галичині, новела, яку я прочитав найпершою. Я був враже- 
ний: -- як можна на 1,5 сторінках тексту розповісти так багато і так переконливо! Який 
величезний талант треба було мати, щоб написати з такою силоюі.. 

89



Потім, десь у 20 роках, я слухав доповідь покійного Володимира Дмитровича 
Коряка, і з неї у мене в пам'яті залишилась фраза-цитата з В. Стефаника: 

«Я хочу, щоб мої новели були -- Бетховен, а решта -- нехай буде література...» 
(Не ручусь за точність цієї цитати, бо було це дуже давно.). 

Стефаник добився цього! Силу його новел, де змальовується тяжке, трагічне 
життя селянства, не можна порівняти ні з чим. 

Пишучи сам, я завжди бачу перед собою твори В. Стефаника і намагаюся писати 
з максимальною економією, вибираючи саме те слово, яке потрібне, і саме ту ситуацію, 
то явище, що найкраще розкривають суть, ідею. 

ІЗ серпня 1967 р. 
Харків. Іван Багмут 

МУЗИКА СТЕФАНИКОВОЇ МОВИ 

«Як тільки визволили західні області, чому, не знаю, але мене потягло до Льврвова. 
Хотілося відповісти віддачею. В кінці вересня 1939 року я зробив сторінку для «Чор- 
номорської комуни» (Одеса) про визволене Покуття. Перший нарис, який я написав 
до «Радянської Буковини» взимку 1945 року, був про Дмитра Говалешка з Верегоме- 
та -- гуцула, котрому тато зобов'язаний порятунком. Пораненого забрав до себе, до- 
глядав сім днів, поки російські війська знов не відбили Берегомет. Перший нарис, який 
я написав із Буковини до республіканської газети «Радянський селянин» (1946 рік), 
називався «Новина». Матеріал я зібрав у селі Романківці Сокирянського району про 
нову долю багатодітної родини Михайла Гангали, писав про буковинців, а думав про 
своїх, рідню Бурбаків. 

Особливо завдяченим, явно винагородженим я відчув себе, коли прочитав статті 
В. Стефаника «Для дітей», Там ішлося про зустрічі письменника з буковинцем Бари- 
ляком із Борівців, прощання з ним перед виїздом у США. Тоді й виникла думка на- 
писати цикл нарисів про «письменницькі» села. Звідси й «Прем'єра в Димці» (Ольга 
Кобилянська), «Голубка» (Василь Стефаник). «Подарунок Джона Ріда» (Джон Рід 
у Боянах), на черзі Максим Горький у Данківцях, Мирослав Ірчан і Чорний Потік. 

До мене, степовика з півдня України, прийшла, мовби з молоком матері всотана. 
мова запашного підгір'я, принаймні, чуття цієї мови, музика Стефаникового слова. Ця 
співучість, образність і лаконізм. Отак у невимушених зустрічах з людьми, в діловій 
спільності з ними, завжди чуйний до них і їх слова, всіма фібрами душі ввібрана, ця, 
вже моя мова, складається в архітектоніку гнучкої, динамічної, пульсуючої фрази. 
Буває, що цій фразі, мовби тому вуйкові з підгір'я, піби бракує простору, бракує часу 
на докладні розгалуження в бесіді; ця фраза, мов ознака діяльної натури, ліодини, що 
береже час. Але ця людина швидко і все скаже, причому влучно й сповна. 

2 травня 1968 р. 
. Чернівці. Микола Бурбак 

ВІН НЕ МІГ НЕ ЗАХОПИТИ 

Твори Василя Стефаника відіграли величезну роль у мойому житті і письмен- 
ницькій діяльності. Твори цього великого письменника були улюбленою лектурою моїх 
батьків, і я слухав їх з уст батька, ще не вміючи читати. На мене -- дитину: робили 
сграшне враження такі новели, як «Новина», «Кленові листки», «Синя книжечка». У 
гімназії я читав ї перечитував їх сам з неменшим захопленням. Пам'ятаю, як батько 
привіз із міста кілька новел Стефаника в перекладі на польську мову проф. Вацлава 
Морачевського, друга Стефаника, Переклад мені дуже сподобався, і я був гордий, що 
нашу літгратуру перекладають на чужі мови, Коли я почав пробувати своїх письмен- 
ницьких сил, то новели Стефаника невідступно стояли перед очима. А одно із своїх 
перших оповідань п. з. «Цісарське право» й присвятив Василеві Стефанику. В 1923 ро- 
ці, коли ще тільки починалась укр. рад. література, багато початківців «Плуга» писало, 
наслідуючи Стефаника. Цей величезний, оригінальний талант не міг не захопити. 

14 липня 1967 р. | 
«Туга, Ленінградської області Володимир Гоицький 

С 

ВЕЛИКИЙ СПІВЕЦЬ ГАЛИЦЬКОГО СЕЛА 

Моє ставлення до нього таке ж, як і в усіх, хто цього письменника знав. Скажу 
лише, що коли я вибирав тему дипломної в університеті, то я вибрав для дослідження 
повели Стефаника. Робота одержала максимальну оцінку: можливо, в ній справді були 
цікаві спостереження. 

14 липня 1967 р. 
Київ. 

90



Із дипломної роботи «Новели Стефаника» 

Вигодований, як і Франко, «чорним селянським хлібом, працею твердих селянських 
рук», Стефаник займає в пашій класичній літературі одне з першорядних місць як 
великий співець галицького села. Людина високої культури, вражливий і суворий 
художник, він разом з Коцюбинським, Мартовичем, Черемшиною, Кобилянської тво- 
рив школу української новелістики, яка не поступиться перед будь-якою західно-євро- 
пейською чи американською, 

1946 р. Олесь Гончар 

ЗАГЛИБЛЮВАТИСЯ В ПСИХОЛОГІЮ 

Першим твором Василя Стефаника, який я прочитав у шкільній читанці, була 
повела «Новина». Читав її десь у 1926 чи 1925 році. І твір залишив враження на все 
життя. Після читав і перечитував цю новелу. однак враження від того не змінилося і, 
здається не посилилось, хоч я й став глибше розуміти зиачення твору, його соціальну 
основу. Це, очевидно, тому, що перше враження заповнило весь простір, який тільки 
був для цього у моїй душі. 

Найбільший вплив на моє письменницьке формування мала і постійно має новела 
«Кленові листки». Цей твір Василя Стефаника десь в глибині мого єства завжди асо- 
ціюється в якомусь химерпому плетеві з оповіданням Михайла Коцюбинського «Цвіт 
яблуні», і коли я намагаюся під час творчого процесу заглибитися в психологію героїв 
своїх нових творів, це плетево колишиться перед очима невидимим міражем, який кли- 
че і кличе в невідоме, до якого треба йти, до якого хочеться прагнути і якого ніколи 
не досягнеш. 

А з Стефаникових персонажів найглибше вкарбувався в мозок і дає найяскра- 
віше відображення палій Федір. 

24 серпня 1968 р. 

Вінниця. Дмитро Дереч 

ВРАЗИВ ПРОСТОТОЮ І ЗАДУШЕВНІСТЮ 

З вибраними творами В. Стефаника я познайомився після другої світової війни. 
Дуже шкодую, що раніше не знав творів цього чудового письменника. Він вразив мене 
своєю простотою, задушевністю і залишив у серці моєму слід, який ніколи не згла- 
диться. Твори його -- це справжня художність, яка ніколи не померкне. і 

2Ї квітня 1970 р. 

Мукачеве. Иосип Жупан 

З ТВОРЧІСТЮ СТЕФАНИКА Я ВИРІС 

Мені важко сказати зараз, коли я вперше познайомився зі Стефаником. Власне 
кажучи, якогось визначеного дня не було -- з творчістю Стефаника я виріс. 

Серед порівняно великої, як на той час, бібліотеки мого батька -- сільського 
вчителя -- я випадково натрапив на книжечку якихось оповідань, яка не мала обкла- 
динки, і взяв її читати на пасовисько. Тоді я був, здається, в другому класі і аж до 
четвертого носив її в пазусі, поки не порвав зовсім і вивчив майже напам'ять «Кленові 
листки», «Дорога», «Сини», Та хто написав ці новели, повірте мені, я тоді й не 
поцікавився. улба : 

З автором «Кленових листків» я познайомився дещо пізніше при досить цікавих 
обставинах. В першому класі гімназії мав я дуже суворого, сказав би, навіть жорсто- 
кого керівника Р. Ш., який за найменше порушення дисципліни казав переписувати (від 
одного до п'яти разів -- в залежності від провини) оповідання, що називалося «Ка- 
мінний хрест», Ця кара була справді голгофським хрестом для гімназистів, і перед 
нею ми всі тремтіли і блідли. Не минуло й мене. Та сталося те, чого я сам не споді- 
вався. Я залюбки переписав заданих чотири рази те оповідання і почав писати п'ятнії 
раз, але вже своє -- наслідувальницьке, а потім шостий, десятий і таким чином став 
малолітнім епігоном Стефаника, вивчивши нарешті його біографію. ; 

Здається мені, що сьогодні я вже звільнився від епігонства, але ж від впливу 
Стефаника не вільний. А хто вільний? Ми всі хочемо знати свій стиль, мріємо, щоб 
він був таким оригінальним, як у нашого вчителя, та це мало кому (а може, ще й ніко- 
му?) вдається; ми спинаємося на велику гору, яка називається Стефаниковою нове- 
лістикою, і до вершин нам дійти нелегко, Хтось з нинішніх чи грядущих новелістів 
таки діпнеться і піде далі -- бо ж так мусить бути, -- і в цьому буде заслуга його 
гснія. 

Які Стефаникові твори найбільш мені подобаються -- сказати трудно. Та, мабуть, 
в залежності від того, в якому віці і в якому настрої читав їх -- деякі запали глибше 
в душу і в пам'ять. Найстрашнішою новелою здалися колись «Басараби», найніжні- 

91



шою -- «Вечірня година», найбільш філософською -- «Дорога», найрозпачливішою -- 
«Сини», Ой, зупинюся! Бо коли почну перераховувати, то всі будуть най», най», 
най-... 

Я вдячний нині тій миті, коли до дитячих рук потрапила вперше потріпана кни- 
жечка Стефаникових новел, вдячний навіть тому псевдопедагогові, який, караючи Сте- 
фаником, ніби спонукав мене писати щось своє власне, та найбільше, звичайно, вдяч- 
ний самому авторові «Синьої книжечки», «Камінного хреста», «Дороги», »Землі», який 
подарував мойому дитинству першу насолоду від художнього слова, перше хвилювання 
лерші сльози над книжкою, які і зараз іноді вміють потекти з трохи вже висохлих очей. 

І серпня 1967 р. 

Львів. Роман Іваничук 

СТЕФАНИКІВСЬКА МАНЕРА РОЗВИВАЄТЬСЯ 

І. Творчість Василя Стефаника мені знайома ще з дитинства. Старші брати, що 
вчилися в Кіцманській гімназії, були закохані в українську літературу. У нашій хаті 
всі знали Шевченка, Федьковича, Франка, С. Руданського, 

В зимові вечори приходили сусіди, брати чктали книги. З творів Стефаника особ- 
ливо подобалися новели «Побожна». «Камінний хрест», «Святий вечір» і ін. Вони 
справляли на слухачів глибоке враження. Пам'ятаю, що в батька, який теж був у Ка- 
наді і повернувся звідти з порожніми кишенями, виступали сльози в очах при читапні 
оповідання «Камінний хрест». Г...) 

Розвиток української прози йшов трьма лініями: Г. Квітки-Оспов'яненка. 
П. Мирного, М. Коцюбинського. Їх великі траднції в деяких пізніших письменників 
збагачувались, але в більшості скочувались у в'ялий етнографізм, банальний побуто- 
бізм і немічну сентиментальність, від якої несло афектацією. Непотрібна описовість, 
надмірна деталізація роздували книги. До цього ще можна додати відсутність великих 
ідей і потужнього загальнолюдсьского елементу. Все це перетворювало вашу прозу у 
прозу для домашнього вжитку. За рубежем не було на неї попиту. 

Кілька слів про себе. Чіплятися за велике ім'я Стефаника було б нескромно і не- 
розумно. Та все ж скажу, що окремі розділи, епізоди, психологічні моменти, народні 
характери з «Червоних "'трояйд» і «Двобою» (Григорій Велісар, Марія Велісар, Бень- 
кало, частково Мироник, Кисляк і Груздей) вийшли із стефанківських бідаків і куркулів. 

Коли я не забував про Стефаника сторінки мали більш-менш божий вигляд 
а коли робив усе наосліп -- з-під пера виходила поверхова белетристика, приправлена 
доброю дозою публіцистики. 5 

Стефаник -- великий вчитель. Його дорогою треба йти, але не втрачати власної 
голови, бо над нею завжди висить дамоклів меч епігонства. 

25) серпкя 1967 р. 

Чернівці. Михайло Івасюк 

СТЕФАНИК ВОДИВ МОЄІО РУКОЮ... 

З творчістю Василя Стефаника я познайомився випадково чи то в 1942, чи то в. 
1943 році. Було це в Будапешті. Я навчався там медицини і зрідка складав вірші, 
надсилав до Ужгорода Фелдорові Потушняку, який друкував їх у журналі «Літературна 
неділя». Тодішня Угорщина обік гітлерівської Німеччини воювала проти Радянського 
Союзу. Серед перших трофеїв, захоплених на окупованій території, були й книжки, що 
згодом потрапили до університету. Студент філософського факультету Кирило Галас, 
пост і мій близький товариш, із кафедри славістики приніс якось у гуртожиток, де ми 
жили, невеличку книжку. Називалася вона, коли добре пам'ятаю, «Земля» або «Во- 
на -- земля», Це була збірка новел В. Стефаника. 

Прочитав я ту книжку сквапно, захватно. І вона приголомшила мене. Новели 
В. Стефаника розкрили мені очі на класове розшарування села, якого я своїм хлоп'я- 
чим розумом ще вповні не збагнув. Сувора правда селянського життя, про яку писав 
В. Стефаник, не була мені навдивовижу. Однак я був здивований, що про такі буденні 
і страшні речі можна взагалі писати, |.... 

Особливо близькі були мепі твори В. Стефаника про еміграцію селян за океан. 
Багатодітна родина, в якій народився мій батько, була безземельна і вся потроху пе- 
ребралася до Сполучених Штатів Америки ще до першої світової війни. Приблизно в: 
той же час поїхав туди й дідусь по матері, який невдовзі загинув там під час вибуху 
в шахті рудникового газу. - 

Мій батько до сімнадцятирічного віку наймитував у рідному селі, а в 1912 році 
теж подався на заробітки до США. Шістнадцять років промучився у вугільній шахті. 
За цей час тільки один раз навідувався додому, аби одружитися. Коли мені було. 
п'ять років, батько покликав нас з матір'ю до себе. Здоров'я його було вже вкрай 
підірване. Коли ж став непридатний до роботи в шахті, шукав іншої роботи, але не 
знайшов. У 1927 році наша сім'я повернулася до рідного краю. 

92



Ось чому, читаючи, наприклад новелу «Камінний хрест», мені здавалося. що ви- 
датннй новеліст пише про моїх батьків та дідів. 

Після визволення Закарпаття я вдруге прочитав усього Стефаника, А коли в 
1945 році випадково став актором обласного драмтеатру, то для концертної програми 
я підготував художнє читання -- «Дитячу пригоду» В. Стефаника. Сталося так не 
вппадково. Привабила мене в цій новелі не тільки тематична співзвучність часові, але 
насамперед правдивість, стислість, драматизм, глибоке проникнення в психологію персо- 
пажів. Гадаю, що ці риси є найістотнішими і найцінпішімі в таланті Стефаника, і саме 
вони заслуговують на продовження і розвиток у сучасній українській літературі. 

Коли згодом я писав одне з перших оповідань «Вербники», то Василь Стефаник 
безсумнівно водив моєю рукою. Вплив його на цьому не ярипинився. Бо Стефаннк -- 
такий учитель, у якого письменнику не соромно вчитися до глибокої старості. 

30 березня 1970 р. 

Ужгород. Юрій Керекеш 

ОДИН ІЗ НАЙУЛЮБЛЕНІШИХ НОВЕЛІСТІВ 

Найперш скажу, що Стефаник «герой не мого роману». Я пробував (так і не 
навчившись) писати короткі речі і, переконавшись у своїй (м'яко кажучи) невмілості, 
давно кинув цю справу па велике вдоволення читача і, напевне вже, видавця. Отже, 
в дуже вузько-професійному плані, доводиться шукати собі вчителів в іншій манері 
і площині. Але це -- тільки в дуже вузькому розумінні. 

Поділю своє ставлення (вірніш, розщеплю) на дві половинки; 
І. Як читач, я пізнав Василя Стефаника дуже рано, десь в другому чи третьому 

класі сільської школи, з шкільної читанки. Тоді вперше, раз і назавжди, мене оглу- 
шила, налякала, полонила і зачарувала на все життя «Новина» (найперше змістом, 
але не тільки). Потім уже читав і перечитував усе, що потрапляло під рухи. Хлопчи- 
ком, юнаком, дорослим («Новина», «Камінний хрест», «Кленові листки» -- найулюбле- 
ніші новели у світовій літературі). Враження залишилося незмінним. З роками (як то 

буває з іншими книгами) ніщо не змінилося. Все та ж «густота» найкращого, найкра- 

щої пори року меду, майже квінтесенція.. правди життя. Дуже люблю Стефаника 
і ставлю його поруч найулюбленіших своїх новелістів: Чехова, Мопассана, Генрі. Зі 
згаданими ж вище Кількома новелами -- в найперший ряд. Разом з тим мене, як читача 
«старомодного», дуже засмучувало завжди (і засмучує) те, що написав цей чудесний 

письменник так мало, і не задовольняла надто вже помітна «фрагментарність» його 

образків, бо тяжію в своїх смаках невиправно до новели більш-менш класичного 

зразка... 
9. Як ліодина, яка й сама щось пише, мушу сказати, що окрім неймовірно (гли- 

бокої, якоїсь щемливо-пронизливої правди життя (хай дещо тнітючої), мене вражає 

в майстерності нашого першокласного новеліста найперш: а) його страшної, вражаю- 

чої сили лаконізм (оте «В селі сталась новина...») і б) його надиво чарівна природна 

інтонація... Ці дві риси для мене як письменника є власне недосяжними. І стоять вони 

переді мною як людиною в літературі «балакучою», -- вічним докором, завжди триво- 

жать моє письменницьке сумління. З З 

Для наших сучасних письменників В. Стефаник майже невичерпна школа ман- 

стерності: з 
а) по лінії знання і відчуття глибин життєвих (чого навчитися, звичайно, важко, 

коли воно не закладено тобі від дия народження); 5 ; і» - 

б) філігранної, простоїї незбагненно витонченої у своїй «простоті» майстерності 

стилістичної -- побудови пружної, стислої, доверху «виповненої» фрази, доведеного 

до вершин майстерності лаконізму, точного художньо і дуже економного слова (не 
зважаючи навіть на «густоту» діалекту)... 

26 липня 1967 р. 

Ірпінь Василь Козаченко 

ЛІТЕРАТУРНИЙ ПОДВИГ 

Щиро вдячний Вам за листа, за увагу й до моєї скромної думки про чудового 

новеліста нашої української літератури Василя Стефаника. | 

Стефаника читалось і перечитувалось букБбально все, та дуже давно. Хоч часом 

і зараз таки доводиться заглянути в «Палія», чи того ж «Злодія», або-що, то це вже че 

«читацький» інтерес, а суто творчий. Новеліст Стефаник -- неперевершений досі май- 

стер цього жанру в прозі. Та хочеться додати й неодмінну для такого сзнаначення ще 

й оговорку -- «для свого часу»! Адже майстерність слова 1 форми в-- конання мо» 

вити 6, «безбожно» втиснута в тісні рамця тогочасної соціальної й культурної ДІ сно 

сті. Жах життя і побуту тодішнього трударя села, змальовані зхеренуком ма цк у 

всій його творчості «глушить» і естетику авторського чудового слова! АОТІЛОСЯ - 

милуватись «Кленовими листками»..., а на них, як у кіно, напливає «Виводили з села», 

чи «Стратився»... 

93



Люблю його твори, захоплююсь його «самопожертвою» талантом па величну ідею 
показати страждання трударя селянина в умовах жорстокості експлуатації «короно- 
всної владн»2. |...) 

22 вересня 1967 р. 

Київ. Іван Ле 

ВЕЛИКИЙ ГУМАНІСТ 

Твори Стефаника є для мене завжди «настольною» киигою, Я їх, звичайно, не 

копіюю, але вони мене збуджують, стимулюють до праці. 

Втомився, не хочеться писати, відсутність думки, і тоді розкриваю на будь-якій 

сторінці новели Стефаника. Слів мало, але яка безодня емоцій -- суму, болю і радо- 
стей творця. й 

Особливо хвилює мене стефаників гуманізм, його глибока ліобов до трудового 

селянина. Г...Ї. 

15 липня 1967 р. 

"Тьвів. Василь Лозовий 

НЕЗАБУТНІЙ 

В житті кожного бувають спогади, які ніколи не забуваються.. Вони довго живуть 

в пам'яті людини, зогрівають її душу, окрилюють, ведуть до світлих обріїв майбутнього, 

До таких спогадів у моїм житті належать спогади про зустрічі з видатними людьми, 

світочами нашої батьківщини -- Іваном Франком, Ольгою Кобилянською. Осипом Ма- 

ковеєм, Василем Стефаником. 
Василь Стефаник особливо дорогий мені тим, що познайомився я з ним в ті роки, 

коли я був студентом Чернівецької учительської семінарії; я тільки вступав своїми пер- 

шими поетичними спробами на літературний шлях. 

В 1915 році я з грулою студентів, земляків письменника з Тулови й Русова -- 

Микола Фрей, Іван Федчук та інші -- відвідали Стефаника, який перебував у Ольги 

Кобилянської по вул. Гакмана. Дізнавшись, що я пишу, що мої вірші друкуються на 

сторінках буковинської преси, -- В. Стефаник ласкаво заговорив до мене. Питав мене 

і Фрея про наші успіхи в навчанні, про те, що ми читаємо, радив нам читати більше 
наукових книжок, розширювати свій світогляд. |...). 

Ми, студенти, захоплювались тоді кожною літературною новинкою. Глибоке вра- 

ження робили на нас твори Василя Стефаника. Ми їх читали, перечитували до декілька 

разів. Кожна постать з новел великого художника слова знаходила відгук у наших 

серцях. 
І Гриць Летючий, що з горя втопив свою доньку в річці, й Антін, що пропив своє 

газдівство й вигукував на все село про свої кривди; й Іван Дідух, який впрягався в 

шлею рядом з конем, щоб впорати шматок поля на горбі, а згодом мандрує за океан 
шукати кращої долі; І Лесь, що несе в корчму останні доробки, крадучи їх від жінки 

й дітей; і Катруся та Семенко, яким мати перед смертю співає журливу пісню про кле- 

нові листочки. Всі ці постаті зворушливих новел Стефаника були нам близькими, рід- 

ними, дорогими, бо жили вони поруч з нами, бачили ми їх, уболівали їх долею. 

Давним-давно минули ті роки. Не дожив В. Стефаник до возз'єднання українсь- 

кого народу в єдину братню сім'ю. Але здійснились мрії. Не впізнати тепер колиш- 

ньої Буковини, колишнього Покуття. Як би зрадів Василь Стефаник, коли б побачив ті 

зміни, ще сталися на його землі. Цвіте вона, розцвітає в колі вільних радянських на- 
родів, як цього хотів великий співець мужицької долі. 

Коли я писав свої прозові твори. переді мною завжди були твори великого майст- 

ра художнього слова -- Василя Стефаника. У таких, наприклад, як «Крутіж», «На- 
зустріч волі», «Про що шуміла смерека» та інші. Ї не тільки як великий письменник, 
а як великий громадянин, мислитель, латріот своєї Вітчизни зберігся в моїй пам'яті 
Василь Стефаник. 

27 липня 1967 р. 

Київ. Микола: Марфієвич 

НОВЕЛИ СТЕФАНИКА ЗБУДЖУВАЛИ ДО БУНТУ 

Мою увагу на твори В. Стефаника звернув член редколегії журналу «Вікоп» 
Петро Козланюк. 2 вересня 1929 р. він писав мені: 

«Прочитав оце Ваші новели: «Гріх», «Нещасна жертва», «Не зажен», «Викли- 

кає», і хочу Вам написати декілька дружніх стрічок. Зазначую наперед, що не буду 
Вам давати жодних наук з цього приводу, тільки -- як добрий товариш -- декілька. 

94



дружніх порад і зауваг. Тому Ви й не обиджайтесь за все і прийміть їх, як щирі, од 
сбого друга. 

- Писать новели -- не дуже то легче од посзії, Новели, як і поезії, мусять мати 
свої обмежені рамці, ритм, гармонію. До пих, як і до поезії, треба навчатись майстер- 
но володіти словом. Та це однак менш важне -- важніше інше, Важне і саме голов- 
не в новели -- сюжет і стислість. Треба, бачите, навчитись кількома штихами прику- 
вати читача до читання, заграти на нервах, зацікавити його. І друге -- додержуватись 
нормальности (реализм) життєвої. Треба так писати, щоб читач не читав, але пережи- 
зав художній твір. Бо тоді тільки він лише читатиме, тоді тільки ви прикуєте його до 
писаних строчок. 

Є багацько способів писання новел. Є багато новельних майстрів у світовій літе- 
ратурі, що в них навчатись нам би потрібно. Але писати про них та про всі ріжні спо- 
соби писання новел неможливо тут -- можна зате що інше. Візьмім, напр Їнкладі, та- 
кого художньо-новельного майстра, як В. Стефаник. В нього немає зайвини, він не 
розписується багато. А проте, яка в його новелах художня сила, яка стислість, який 
правдивий реалізм, яке вірне дзеркало життя, яка гострота сюжету! Він кількома шти- 
хами і прикує вже до себе і не пустить, доки не прочитаєте до кінця. І рівночасно він 
не гонить за так) звГаними)| широкими полотнами в новелах. Ні. Він змальовує те 
саме просте, реальне життя, яке і кругом Вас кипить. Через те Ви рішуче мусити його 
прочитати, коли думаєте писати новели, В нього можна багато навчитись нам усім. Вчи- 
тись і бути, проте, свіжим і оригінальним, давати в літературу нові свіжі цінності, 

Завдання письменника в нашому розуміниі дуже важкі й відповідальні. Він же 
дає напрям життю, він же вчить суспільство своїми писаннями., А щоб учити когось, 
то -- само собою -- треба перше самому нетрохи знати. Ї тому вчитись нам не со- 
ром, учитись нам треба все життя...» 

Коли уперше став читати збірку стефаникових новел «Синя книжечка», то не 
знаходив собі місця. Що найбільш мене зворушило? Те, що в цих новелах я побачнв 
самого себе, почув плач і стогін моїх сусідів і всіх убогих селян. В них була велика 
правда життя, здавалося, виведена на білому папері не чорною фарбою літер, а жи- 
бою людською кров'ю. Читаючи ці новели, я не тільки плакав серцем і душею, але й 
міцно затискав п'ястуки, паленів вогнем великого бунту проти всіх тих, що для себе 
створили рай, а для нас пекло. 

Беручись за написання своїх перших новел, я прагнув знайти такі ж слова, які 
умів знаходити Стефаник, щоб змальованими образами потрясати серця людей. Але це 
давалося важко. Коли в першому своєму оповіданні «Колоски» я розповідав про ста- 
рого наймита Данила, мене переслідував і мучив образ Федора із стефаникового «Па- 
лія». Навчаючись у Стефаника, я поступово виробляв власний погляд на життя й свою 
мгнеру письма. І все ж коли створював, якийсь образок, я завжди прагнув уявити, а 
як'про це сказав автор «Синьої книжечки», чи сподобалося б йому моє писання. 

Зрозуміло, дуже хотілося побачити великого письменника, поговорити з ним, і 
восени 1930 р. я був у Русові. Лишилося від зустрічі незабутнє враження, про яке я 
розповів у етюді-спогаді «Дорога» (1937 р.), присвяченому «найбільшому робітникові 
мистецького слова, найбільшому співцеві селянського горя». Роль Стефаннка в моїй 
письменницькій долі величезна. 

16 лютого 1969 р. 

(Тростянець Снятинського району на Івано-Франківщині). 

БЕЗЖАЛЬНА ПРАВДА ЙОГО НОВЕЛ 

Ви просили, щоб я коротко розповів Вам про те, яку роль відіграли у моєму 

житті та у творчості новели Стефаника. Мушу признатись, що я, вперше прочитавши 

Стефаника, просто злякався тієї безжальної правди, яка не визнає жодних естетичних 

компромісів, не припускає жодних умовних пунктирів, котрі б хоч трохи полегшили 
«ситим» розуміти «голодних». Мені було тоді років 20, я випустив уже збірку поезій 

і вважав себе правовірним пролетарським поетом, для якого головне бути завжди лише 

оптимістом. Але невдовзі я повернувся до творів Стефаника ще раз і збагнув, що 
справжній глибинний оптимізм митця полягає перед усім у тій правді, яка не визнає 
сомпромісів. Я зрозумів, що не тільки Діккенсовські оперетково-нещасні бідняки, а 

навіть славозвісний «Антон-Горемька» Григоровича ще не правда, а якийсь натяк на 

правду, на ту, що була в Гліба Успенського, в «Мужиках» Чехова, а також у «без- 
жального» людолюба Стефаника. І коли це вам цікаво, то саме підо впливом Стефани- 

ка я написав у ті роки свою поему (чи то сюїту) «Загибель синьої птиці», в якій 

намагався розвінчати буржуазно-філантропські тенденції Метерлінка, переакцентувавш» 
«по-стефаниківськи» його героїв, дроворубових дітей Тільтіль ії Мітіль... 

19 вересня 1967 р. 

Харків. Ігор Муратов 

Іван Михайлюк:



ПРОСТИЙ І НЕДОСЯЖНИЙ 

Отже -- про Стефаника. Яке враження од його творів та яку роль відіграє він у 
моєму житті. 

.Ідеш буває полем, серед хлібів, а попереду, на обрії, дерево. Воно ніби й 
близько, здається, бачиш його могутній стовбур, чуєш шепіт його галуззя, а досягти 
не можеш. 

Так і Стефаник. Його постать, творча його особистість величного віхою встає на 
горизонті нашої літератури. Він і простий, для декого аж надто заземлений і водночас 

недосяжний. Гортаєш сторінки його писання і ніби перевертаєш кам'яні брили, на яких 
висічена історія народу. Страшна історія! Істсрія відчаю, злиднів. пошуків кращої 
долі... 

Уперше я познайомився з стефаниковими творами ще малим. Власне, то був однн 
його твір -- новела «Новина». Трапилося це наприкінці 30-х років. Вибраних творів 
Стефаника у нашій сільській бібліотеці, яка тільки-но започаткувалася, не було -- 
повелу читали з якоїсь хрестоматії чи декламатора. 

Пригадую осінній вечір, ми, куткова малеча, сидимо біля груби, старша споміж 
нис, сусідська дівчина, що вже ходила в другий чи третій клас, читає. За вечір ми 
прочитували кілька «листків», на більше не вистачало змоги, -- читець утомлювалась, 
нас укладали спати. З тих читань чомусь найбільш запам'яталися мені легенда про 
Ікара, уривки з «Катерини» Шевченка, яким зачитувалися всі, «По кавупи» Б. Грін- 
ченка і «Новина». 

Весь вечір і пізніше були ми під враженням цієї страшної оповіді. Батько уто- 
пив свою доньку. Хотів і другу, але випросилася... 

Тоді, малі, ми ще не розуміли причин. що спонукали батька до дитиновбивства. 
Однак, історія, почута того далекого осіннього вечора, не давала мені спокою. Зго- 
дом, школярем, я сам перечитав «Новину», перечитав усього Стефаника і вже ніколи " 
не розлучався з ним, з героями його новел. Запали мені в душу «Камінний хрест» і 
«Дорога». 

По війні побував у стефаникових краях, у Русові, в хаті, де мешкав і творив ми- 
тець. Стояв на дворищі і бачив дорогу, якою «виводили з села», котрою ішли -- їхали 
в Канаду -- шукати кращої долі; вдихав пахощі кленового листя... 

І думалося тоді: Стефаник тому й великий, що ніколи не одривався од коріння, 
на якому зростав, соками якого живився. Іншим його не уявити. Він не вивчав життя, 
ніколи не мав перед собою проблеми -- як писати і про що писати. Писав про те, що 
боліло, пнсав так, щоб тямили і користалися з того тисячі зболених, гноблених. 

Постійно звертаюся до Стефаника, вчуся в нього скупості письма і складності 
думання. Уявляється він мені різьб'ярем, що невтомно, епізод, за епізодом, викарбо- 
вує картини життя народу. Довкола нього народжуються, мруть, їдуть в далеку доро- 
гу, сам він вражений тяжкою недугою, усе ж ке хилиться, не випускає різця, бо дуже 
вже йому болить за людей. 

8 серпня 1967 р. 
Київ. Михайло Олійник 

ВИКОВАНІ З ДОБРОТНОГО МЕТАЛУ 

На жаль, з Василем Стефаником мені не судилося зустрічатись, тому спогади 
мої, що цікавить Вас, надто обмежені. Вони стосуються тільки його творчості. 

До возз'єднання Галичини з Україною, річка Збруч була хоч і маленька, проте 
великою перешкодою до зв'язків нашого єдиного по обох її берегах народу, тому не 
так легко було стежити за творчістю письменників Західної України. 

В 1924 році вийшов перший альманах Спілки селянських письменників «Плуг». 
В ньому було надруковано разом із творами плужан і новелу В. Стефаника «Сини». 
Я читав цього автора вперше і був вражений простотою і в той же час глибиною, з 

якою він малював злигодні галицьких селян. Незабаром вийшла й збірка його новел. 
Вона справила ще більше вражіння як на мене, так і ка маси читачів. Справді, чи- 

таєш його новелу, коротка, а наче проходиш довгий-предовгий шлях мук і страждань 
трударів галицької землі. Страшно стає за звірячу жорстокість одних і приреченість 

інших. 
Вражає і лаконічність вислову і вагомість кожного слова. Вони у В. Стефаника 

ніби виковані з добротного металу і дзвенять тужливо й зворушливо, як тримбіта в 

горах. Особливо в діалогах, на чому переважно й будує письменник свої новели. | 

Важко назвати ще когось, хто б так майстерно відбивав у своїх творах народним 

колорит, національну форму. Саме тому вони набагато втрачають у перекладах па 

іншу мову. Другим Стефаником не можна бути, треба ним народитись. 
Написав В. Стефаник за своє життя небагато, але ніби саме про його твори ска- 

зано: «Мал золотник, та дорогі». 

ІЗ липня 1967 р. 

кеїв. а | Петро Панч 

96



БЛИСКУЧИЙ ТАЛАНТ 

З окремими оповіданнями Васнля Стефаннка мені довелось познайомитися дав- 
по -- ще дореволюційних років, з літератури яка, не знаю вже яким чином, потрапляла 
до нас через кордон з Австро-Угорщини. Був я тоді ще гімназистом. Можливо, то були 
сторінки ЛНВ, -- українські видання, вндані за кордоном, інколи потрапляли тоді до 
нас і ходили по руках, як нелегальні книжки. Звичайно, не пригадую, яке саме опові- 
дання я тоді читав. Враження? Тоді то ще не булн враження усвідомлені, то були 
враження від читання взагалі літератури українською мовою. Стефаника як письмен- 
ника я почав відчувати пізніше -- вже в двадцяті роки, коли ширше ознайомився з 
його творчістю з видань радянських. Враження то були сильні, яскраві; блискучий 
талант письменника і життя, яке він розкривав переді мною, глибоко хвилювали мене. 
Але про якісь впливи творчості Стефаника на мене, як письменника, я не наважусь 
говорити. Адже і манера мого пнсьма, і світ перед моїмн очнма -- все інакше, Його 
вилив-- будемо говорити так -- був не безпосередньо літературний, фаховий, а вплив 
письменника па читача: він розгортав переді мною сторінки життя, яке мені до того 
не було добре відоме (західноукраїнське село), і хвнлював глибиною і тонкістю своїх 
письменницьких спостережень. 

У мене взагалі так: де-кого з письменників я читаю -- як письменник. а де-кого-- 
як читач. Перед письменником Стефаннком я тільки читач. 

2Ї серпня 1967 р. 

Київ. Юрій Смолич 

ПОШТОВХ ДО ПРОТЕСТУ І ДІЇ 

Не можу сказати про надто велнкі впливи Василя Стефаннка на мою письмен- 
ницьку діяльність, З дитинства я більше цікавився віршованими творами, бо якось так 

складалося, що такі твори частіше попадали мені до рук .Мої ровесники, які вчилися 

в гімназії, привозили твори Т. Г. Шевченка та різні співанники, якими я захоплювався. 
Дещо пізніше читав я і прозові твори, але творів В. Стефаника між ними тоді ще 

не було. 
І все-таки одного разу я прочитав у якомусь збірничку чи журнальчику невеличку 

новелу, яку я пізнав як твір В. Стефаника аж за океаном. Це була новела «Вечірня 

година». А пізнав я її по чотирьох віршованих рядках такого змісту: 

Ой не коси, бузьку, сіна, 
бо ся зросиш по коліна. 
Та най тота чайка косить, 
що набакир шапку носить. 

Здавалося 6, що ці рядки вірша не мало жодного значення в моєму житті, але 

це пе так. Мені 10-ти чи 11-річному підліткові, подобалося, що у віршах можна сказа- 

ти про те, що ми бачимо навколо себе. Про сіножать, про бузьків, яких було багато в 

селі. Пізніше, коли мені попадали до рук будь-які уривки з віршів чи цілі вірші, я 

завжди шукав у них чогось знайомого. А пізніше, вже в Америці, я попробував вкла- 

доти у вірші те, що бачив навколо себе, Так я почав писати про безробітних у місті 

Детройті, про злидні робітників, серед яких був і я, та про страхіття першої світової 

війни, про які я читав на сторінках робітничої преси. 

Якщо говорити про роль В. Стефаника у моєму житті та письменницькій діяль- 

ності, то, може, вищенаведені рядки з його новели і були поштовхом до читання, а 

згодом і до записування баченого та пережитого. Ясна річ, крім цього я читав дещо 

більше. Але серед всього треба згадати твори Т. Г. Шевченка у виданні «Руської 

письменності» у Львові, а також вірші та пісні, надруковані в «Січовому співаннику» 

та в «Календарі запорожця», що вийшов в Коломиї. 

В цих коломийських виданнях були вірші Івана Франка («Гімн руських хлопів 

радикалів», «Розвивайся ти, високий дубе» та інші), Сильвестра Яричевського («Наша 

славна Україно!), Олександра Колесси («Шалійте, шалійте, скажені катн!»), а також 

вірші та пісні інших поетів. Не знаю, може в «Календарі запорожця» було щось із 

новел В. Стефаннка. Але якщо ке було, то вже перша новела, яка попала мені під 

руки, була одним із тих зерен, від яких зародилось у мене замилувания до книжки. 

Інші новели В. Стефаника доводилось мені читати в різних збірниках аж за 

океаном, а зібрані його твори в книзі я прочитав аж у 90-х роках, Це були «Кленові 

листки», видані в Радянській Україні зі вступною статтею Володимира Коряка. Тоді 

мене найбільш вразила новела «Новина», про те, як Гриць Летючий утопив свою ди- 

тину в ріці, а також і такі новели, як «Камінний хрест», «Синя книжечка», «Басараби» 

та ще деякі. Зокрема, хочу сказати свою думку про «Кленові листки» і «Камінний 

хрест». У першій з них пряма розмова про злидні, а разом з цим і критичне висловлю- 

вання про бога. Наприклад, ось такий діалог: і 
«Іване, не журіться дітьми, бо то не лише ви, але бог їм тато, старший від вас. 

-- Я з богом за барки не ловлюси, але нащо він тото пускає -на світ, голе, як 

терня?! Пустить на землю, таланту не дасть, манни з неба не спустить, а потім увесь 

світ кричить: «Мужики узлодії, розбійники, душегубці!». 

7 Українське літературознавство, вип, ІЗ 97



Слова про те, що з богом можна «за барки ловитися», мені подобалися, І взагалі 
рядки з «Кленових листків» заставляли мене думатн критично про бога та про існуючий 
тоді лад у всьому світі. Додавали мені відваги протестувати і активно діяти проти ка- 
піталістичного ладу, з визискувачами-підприємцями та їхніми агентамн-попами, які 
освячували зло. А новела «Камінний хрест» була неначе факелом в естафеті -- і я 
став співцем долі й недолі заокеанських українців, тих побратимів Івана Дідуха, які 
так же само, як він, пішлн світ за очі, покидаючи рідні пороги. 

В дальших роках мого життя я щораз більше перекопувався; який розумний чо- 
ловік був Василь Стефаник! Простими словами він зумів говорити так переконливо. 
шо заставляв критично думати навіть малолітніх і нерозвинених підлітків. |...). 

9 серпня 1967 р. 

Київ. 

ІШОВ ВІД СТЕФАНИКА 

Коли навчався в Мукачівській торговельній академії, моїм вчителем української 
мови та літератури був Олекса Приходько. Він потрапив на Закарпаття з театральною 
групою Миколи Садовського. Після того, як їхня група розпалася, Приходько вчите- 
лював. То була людина високої культури, він диригував учительським хором Закар- 
паття, який прославився на цілу тодішню Чехословаччину. Приходько по-мистецькому 
читав нам творн, так прищеплював учням любов до рідного слова, до книжки. Ці хви- 
лі залишилися для нас незабутніми. Він читав нам і новели Стефаника. Коли відкри- 
вав уста, клас завмирав: було чути, як муха забриніла на шибці... 

Хоч ми мали такого вчителя, якого міг би позаздрити кожний учень минулого і 
майбутнього, я не знаю, в чому наслідую традицію Василя Стефаника, бо не вивчав 
себе. Почуті та прочитані його твори десь мусіли осістися в моїй душі, як лишається 
на березі життєдайний весняний намул; ніщо не приходить повз нас безслідно. І ми й 
самі не можемо відділити від себе ті тоненькі наноси які залишає після себе час. 

Микола Тарновський 

Звісне, річище емоцій, які в мене залишились після новел В. Стефаника, -- не пропа- 
ли. Я гадаю, що з таких нашарувань і складається не тільки письменник, але й наш 
читач. Це і є наше тіло, і спробуй розібратися, де Стефаник, коли там і Шевченко, 
і Леся Українка, і Коцюбинський... Оці пласти і стали моїм творчим організмом. Мене 
заставила писати безмежна любов, яку я ношу до свого народу. Може нас ріднить 
одне стремління -- бачити свій народ гарним і щасливим між щасливими. | ? І ще 
дещо про нашого вчителя. Олекса Приходько читав нам новели з «Синьої книжки» 
Стефаника. На мене вони зробили дуже велике враження. Це могло бути десь у 
1934 році. Тоді я і починав свою літературну працю, писав літературні фейлетони під 
впливом О. Вишні. А може ці два письменники тоді в мені схрестилися? І я пішов від 
них до самого себе? Тоді я починав писати й новели таким же стилем, як Стефаник. 
Але що в мене залишилось від цих двох велетнів зараз, -- не можу сказати. 

2Ї квітня 1970 р. 

Ужгород. Михайло Томчаній 

ТАК ТРЕБА КУВАТИ СЛОВО 

Відколи з Шевченкової руки посіялося українське письменство, його слово кува- 
лося франківським каменярським молотом, щоб колоситнся на крутому і вбогому пе- 
релозі нашого народу. Василь Стефаник перший показав, як треба кувати те слово. Він 
викресав із кременю пе тільки іскри, а й сльози. Йому здавалося, що вогонь його слова 
може спалити весь світ, гасив його сльозами. 

Нехай цепеніє з подиву світ -- Кожна маленька новела варта драми Шекспіра. 
Пехай падають поети -- стефаниківська проза співається, як пісня. 

Мене цікавить одне: пишете, чи вже написано, чи будете писати про «Марію», 
«Синів»?... і 

Ніхто ще не сказав так про матір, про її синів -- про Україну, про найвищий 
ідеал її народу, як саме Василь Стефаник. 

15 червня 1967 р. 

Київ. Борис Харчук 

Я ВЧИВСЯ В НЬОГО 

Приємно мені було одержати Вашого листа. Своєю просьбою Ви розбудили в 
моїй пам'яті недавнє й давнє минуле. 

Питаєте, чи не зміг би я бодай коротенько розповісти в листі про те, яку роль 
у моєму житті та письменницькій діяльності відіграв Василь Стефаник. 

Не знаю, що Вам відповідять інші літератори, а я оце пригадав дещо (на радість 
для себе, бо до Вашого листа і на думку не спадало замислитися над цим). Василь 
Стефаник лишив глибокий слід у моєму житті і творчості. 

98



Наприкінці двадцятих років я вперше прочитав його твори. Не пам'ятаю, чи то 
було «Вибране», чи окремі книжечки, випущені радянськими видавництвами, 

Ніби зараз бачу зимовий вечір у батьківській хаті, блимання каганця. Мама 
кажуть, що час уже лягати спати, бо пізно. А я зачитався Стефаником. Особливо 
схвилювали оповідання «Камінний хрест» та «Новина». Пригадую, що я переказав ма- 
мі ці оповідання. Вона, колишня батрачка з восьми років, на собі відчула страхітливі 
лещата злиднів і поневірянь у наймах. Їй було шкода того нещасного Дідуха, який 
поїхав у чужі землі шукати щастя і, виходячи з села, весело танцював лольку. «Од го- 
ря ті танці, сину, то він горе затоптував», -- сказала мама. Вона співчувала "бі- 
дереві. Про «Новину» нічого не сказала, тільки мовчки зітхнула і перехрестилася за 
душу маленької мучениці. 

«Т не думав, що через двадцять років опинюся на тих галицьких землях, де тво- 
рив свої промовисті новели пристрасний літописець горя людського Василь Стефаник. 

І не думав я, що через двадцять років" мені доведеться самому" написати книжку 
новел про ту саму стефаниківську Галичину, але вже про нову, визволену, Радянську. 
Про нових людей, з яких Комуністична партія зняла страшний камінний тягар поне- 
волення... ; - ; 

Працюючи над збіркою «Львівські оповідання» і над п'єсою «На велику землю», 
я мав намір показати, яким новим життям живуть нащадки Іванів Дідухів та Гриців 
Летючих. В той час я відчув полум'яну пристрасть Стефаникового гнівно-викриваль- 
ного письма. Він неначе підказував мені: -- ПОГЛЯНЬ письменницьким оком, придивись, 

як змінилась галицька земля! , ' 

Стефаник незримо був присутній біля мого робочого столу. Можу відверто ска- 
зати -- і збірка «Львівські оповідання» і п'єса «На велику землю» написані мною під 
безпосереднім впливом Стефаника. Тоді, коли оповідання писалися і друкувалися, я 
навіть не ставив перед собою мети співставити, чим саме завдячують вони (оповідан- 
ня) своє існування Стефанику. Взагалі технологія психології (бач, як закрутиві) пись- 
менницької творчості ще не вивчена та не знаю чи й можна записати її порухи на 
якійсь дослідницькій кардіограмі. Адже це секрет, який ніколи не буде розкрито. 
Може, принагідно послатися на оригінальний вислів Ол. Толстого: «Есть вещи, которме 
нехорошо и не нужно говорить. Зто вещи личнье, тайньме и деликатние. Говорить о 
них так же не подходит, как женщине рассказьвать о первой ночи с мужчиной. К та- 
ким вещам принадлежит и самьй процесс творчества. В автобиографни художника 
нщут нменно зтих заповедньх вещей. Но если нх и нахХодят, -- то там все же самое 

главноє не сказано. Ь 

Мь знаєм, что Шиллер возбуждал себя к писанию, нюхая гнилье яблоки. Но 
через какой тайньй трепет зтот запах яблок претворялся в живую плоть слова и рит- 
ма, Шиллер не сказал, и никто зтого не знает. Но, разуместся, зто и есть"самое лю- 
бопьтноєе». 

Боронь боже, не подумайте, що я утрирую важливе питання художньої твор- 
чості. Думається, що у висловлюванні Толстого є раціональне зерно. Та повернимося 
впритул до теми нашої розмови. 

Одержавши Вашого листа, я переглянув «Львівські оповідання» і побачив, що 
в них багато близького до творів Стефаника. Не в розумінні безоглядного копіювання, 
бо, як відомо, копія ніколи не буде першооригіналом. У моїх оповіданнях я хотів ві- 
добразити суть стефанинкових думок про нове життя Галичини. Він гаряче вірив, що 
воно прийде, ось-ось, незабаром, і з нетерпінням виглядав, стоячи «на вуглі своєї 
хати». Він сміливо казав: «всі ми більшовики в душі». 

Може авторові і не личить займатись «самолітературознавством», але оскільки 
Ви запитали, то мушу дещо відповісти. 

Моє оповідання «Дочка» є своєрідною антитезою до «Катрусі». Жахливе жи- 
вотіння молодої дівчини Катрусі, нещасної доньки злидаря -- і людське існування 
щасливої колгоспниці, молодої дівчинн Хариті. «..тепер в дочці твоїй, Хариті, людину 
побачили. Людину! -- з притиском чітко карбував..» слова голови колгоспу. - 

Певно, не випадково, П. Моргаєнко згадав саме це оповідання у післямові до 
роману «Данило Галицький». Він зазначив, що в п'єсі «На велику землю» «стверджу- 
ється високе достоїнство людини, про це говорить в п'єсі, вторячи Христі з оповідання 
«Дочка», колгоспниця Ксеня...» | 

А оповідання «Його біографія» -- це нібн нова сторінка життєпису Іванів Діду- 
хів. Це розповідь такої ж, як Іван Дідух, людини, що повернулася з хваленої Амерн- 
ки. «..Жорстокі люди там, -- каже дід Ружило, -- як ото бляха на дахові, тверді. 

То ніби й серця у них немає, усе тільки гроші, і то я вже мозком своїм дурним 
розмірковував, а чи в них замість серця не долар причеплено». 

Автор був задоволений, що це оповідання двічі було передруковане в колектив- 

них збірках-антологіях української новелн у Києві та в збірнику новел українських 
письменників у Кишиневі в перекладі на молдавську мову. 

Словесна ткапина, побудова речень у «Львівських оповіданнях» -- не без впливу 
Стефаника. Ось початки оповідань. о 

«Вже скільки літ Христя живе на світі, а ніхто поза селом не знав про неї» 
(«Дочка»), «Двоє діток у Дарки -- синок і донька. Іваська доганяє Маринка, вже їй 
скоро вісім років буде» (Моя копійчина»), «Сидить на лавці Соломія, біля вікна, по- 
хиливши голову, нігтем зшкрябує тоненьку кригу на шибі...», («Проводи»), «Як підбіг- 

т" 99:



ла Наталя до вікна, так і закам'яніла. Побачила -- вулицею Стратон іде, Схопилася 
рукою за лавку і так стояла, не обертаючись до матері» («Завтра прийду»), «Дощ 
шумів навколо, неначе зерна пшениці переснпалися у великому решеті. Та Ярослав 
біг вулицею, не помічаючи нічого...» («Втеча»), «На чорному небі вигравали жовто- 
гарячі сполохи і блискавка креслила мереживо розірваних ліній. Оглушливий удар 
зупинив Павла...» («На передньому краї»). 

15 липня 1967 р. 

Київ. Антон Хижняк 

РІДНИЙ І ДОРОГИЙ 

Василь Стефаник... Його ім'я завше буде рідним і дорогим для мене, бо він 
явився мені як вогник сподіваної хатини на довгій дорозі, як мудрий подорожній на 
важкій крутій стежці, як найдоступніший, найзрозуміліший учитель літературної праці. 
Ці мої слова ідуть з самої душі, вони не мають нічого спільного з обов'язковими, 
шаблонними словами про великих, загальновизнаних майстрів літератури. Ні, Стефа- 
ника я люблю всім серцем і тому кажу про те, що у звичайні поняття -- «дорогий», 
«близький». «геніальний» т. п. я б хотів вкласти свої незвичайні почуття лобові до 
нього, розуміння його творчості, бажання всім передати своє захоплення його приро- 
дою, цебто самобутністю, силою художнього мислення тощо. 

Сталося так, що я Василя Стефаника вперше прочитав в уже досить зрілому 
віці, коли мені було за 30 років. Половина або майже половина цього віку була про- 
жита під впливом літератури -- спершу то були юнацькі захоплення віршиками, потім 
прагнення списувати з життя, переповідати факти, факти, як того вимагала робота в 
газеті. А з цим наростало бажання оповісти людям щось хвилююче, своє, пережите. 
Читання зразків літературної творчості -- а ми хапалися завше за найпомітніше, най- 
зище, найгучніше! -- якийсь час кожного молодого прозаїка не стільки наближує 
його до того необхідного уміння оповідати, малювати, як віддаляє його на певтий час, 
бо не кожний одразу натрапить на свого вчителя, на той зразок, який вселить у 
молодого літератора віру в себе, у свої можливості, який немов би скаже: «А ти отак, 
як я, оповідай. Оповідай просто», Потім, згодом. я збагнув, що у Стефаника ця просто- 
та не така вже й проста, вона глибока, вона мудра, вона складена з кількох чинників, 
з багатьох якостей, але спершу мене полонила, поглинула саме доступна простота, 
зрозумілість всього того, про що оповідалося в творах. Народність характерів, ясність 
образів. Все це сприйнялося ж звісно, гаряче, палко через те, що все написане цим 
чародієм, було художньо сильним, вражаючим, що віяло з кожної сторінки його книж- 
ки духом життя, духом землі. Моя спрага була втамована. Я читав, читав Стефаника, 
всього! Я працював тоді старшим науковим працівником музею Юрія Федьковича, кім- 
нати музею були забиті книжками, серед яких були всі видання Стефаника, Черемши- 
ни, Мартовича, Кобилянської, вся проза Федьковича, Лаконічна, емоційно потужна, 
насичена злободенним змістом людського життя проза цих письменників, падто ж Ва- 
силя Стефаника, враження від якої щасливо зімкнулося в моїй душі з світлом, стру- 
мами самого життя буковинського, так подібного своїми обрисами, образами, природою 
до того, що я бачив у книжках, стихія мовна -- вся атмосфера неповторної самобут- 
нссті того краю, в якому так немов би і лунає голос Стефаника, взяли мене на свої 
крила. 

Я навіки вдячний обставинам, вдячний праці в музеї, яка кинула мене в потік 
гірського буковинського життя, отого всього, що вбирав там, бо саме завдячуючи 
всьому цьому я -- якщо моя творчість має якусь вартість і її не забудуть люди -- 
став письменником. 

Перше своє оповіданнячко «Чабан» я написав, працюючи в «Радянській Буковині» 
як роз'їзний кореспондент. Десь у Сокирянському районі, біля Романківців, я побував 
у чабана, який водив отару, побачив, як чабан доглядав ягнятко, побите струпом, хво- 
ре. В тому, як він обмивав теплою водою ягнятко, як мастив струпи і промовляв до 
нього, я відчув ліодину, і мабуть, саме так відчув її через звичайні, прості вчинки, 
через слова, рух, як умів це Василь Стефаник, цебто -- через: сприйняття образів 
Стефаника, через те, як я бачив образи Стефаника, я побачив живих людей. Я зро- 
зумів, як треба розповідати про звичайних людей праці, щоб вони були милими нам, 
щоб вони ставали зразком. і 

Завдання це було невисоке, але воно теж вимагало вміння відтворювати, змальо- 
вувати факти нашої дійсності. Пізніше завдання постали інші, скажемо -- побудова 
сюжету, портретні характеристики, але то все було потім, а тоді -- відчуй людину, 
стань до неї близько-близько, знай, чим б'ється її серце, і розкажи про це. Ж 

Цьому навчив мене Стефаник. і й 
У Стефаника своє -- глибоке, всеосяжне, якесь зовсім зриме, зовсім конкретне 

сприйняття слова, своє емоційно-змістовне наповнення понять, тих самих, якими ко: 
ристуються всі і яких не всі відчувають, вбирають душею. о Лі 

Я перегортаю вибрані твори В. Стефаника, видані в 1949 р. Сторінки з помітка- 
ми, підкресленнями -- ніколи я не» читав його без олівця. Ось оповідання «Вона -- 
земля». Я вважаю його одним з найкращих творів Стефаника. Ав ньому немає ні дра- 

ч 

100



« 

матичних сюжетів, ні кривавих зіткнень, ні зав'язки та розв'язки, Та скільки в ньому 
мислі, почуттів, яке наповнення отого старого поняття «наша земля», «моя земля» Ї 
т. п. Люди покипули своє село, бо його окупував ворог. Та перед сонцем, перед небом 
впали вони на коліна, молячись до своєї покиненої землі, Згадали про неї і тут же 
пішли у свій край, покурличали їхні вози, і вже «червоне сонце кинуло їхні тіні через 
межі далеко по землі». Далеко, аж до їхніх сіл, до їхніх меж! Земля для селянина -- 
це те, що в'яже його з усім світом, з усім народом, з його минулим і майбутнім, це-- 
і народження і смерть, і злигодні і радощі селянина. Але сказано як про це, гей! 

Я швидко відчув, що перебуваю під великим впливом Стефаника. Майже по-ньо- 
му були написані такі мої оповідання, як «Чабан», «Штефан Гушля», «Змагання» і 
лиш в «Золотій зірці», «На Верховині», «Оленячих рогах» мені вдалося одірватися від 
своєї ракети-носія, піти по своїй стежці. 

В. Стефаник за своїм стилем цілком сучасним, сильний, впливовий, Мого стиль -- 
то конкретність, предметність образу і почуття, а не абстрактність. туманність, до 
яких вдаються нині прозаїки модерні. «Багацькі діти і слуги були брудні й марні 
Вони двигали на собі необтесаний і тяжкий ярем мужицького багатства». Завважмо: 
«необтесаний, тяжкий ярем мужицького багатства». Все точно, специфічно і конкретно. 

В «Бесарабах» -- Томі тяжко на світі жити, він казиться, бо ще прапрадід його 
воював з турками та вбив семеро маленьких дітей, наткнув на спис, так як курчат... 
Сучасний аматор психологічної прози довго би розжовував суть припадків Тома, за- 
лезив би під нігті, в кров би всотувався, щоб «зсередини» відтворити складність на- 
тури, а Стефаник пояснює це страшно точно і правдиво! 5 і 

Ще будуть часи, коли люди якось по-новому відчують щастя, насолоду жити і 
працювати не взагалі на селі, а в певних місцях, коли вартніше цінуватиметься кож- 
ний край, і тоді все, що виділа Галичина, Буковина, все чим вони були, є і будуть для 
України, для нашого народу, ми обійматимемо душею, розумом через кращі твори лі- 
тератури нашої, зокрема ж і чи не найперше -- через новели Стефаника. Через об- 
разки, новели, оповідання, а точніше через слово Стефаника, проказане речитативно, 
поетично, нещадно правдиво і натхненно! 

2 серпня 1967 р. 

Київ. Анатолій Хорунжий 

ВЕЛИКИЙ І ЩЕДРИЙ 

Пишу Вам оце листа порядком відповіді та й думаю собі про Василя Стефаника... 
Народився він у Русові неподалік Снятина в Галичині газдівською дитиною і вже 

змалечку звідав, що простому селянинові все, все приходить твердим мозолем і гіркою 

працею. 
Коли танули сніги, й зелений парост на царинках тягнувся до праведного сонця, 

вигонив худібку на пашу. І прислухався, як видзвонюють доокіл дзвіночки та коло- 

кільці на овечках і коровках, як співає чагар пташнею, як бринить повітря бджілками, 

як хвилею лине селянська зажурена пісня. І п'янів він од чар землі, що стелилася 

латками шматована, сльозами і кров'ю хліборобською поєна, А потім, як виріс і пізнав 

мужицький туск до землі, і мужицькі злидні на землі, і мужицьку кров на межі, вві- 

брав до себе болі і зойк селянина, щоб повісти про них цілому великому світу так, 

як не здатен був повісти ніхто до нього, як не зможе вже на світі повісти ніхто по нім. 

3 ніжного мармуру він викресав велич, з твердої криці він викував міць, з вічної 

бронзи він видзвонив глибину устремлінь. із золота він виплавив красу і чистоту по- 

чувань, а з співучого слова нашої мови він виспівав душу та серце" наших селян, 

показав їх великими, світлими, безсмертними. : Ч 

Могутній і всеосяжний Каменяр і наймужніша серед мужніх Леся Українка -- 

наша гордість і слава -- Його вінчали лаврами шани за життя, йому глибоко вклоняв- 

ся бентежний і неповторний Черемшина; а він до скону знав, що письменницька пра- 

ця -- не тільки солодка радість, а й гірка мука. Саме тому ним сплетений вінок, ним 

вигаптований килим творів так тішить нас довершеністю, так хвилює глибиною серця 

і розуму. в нат й 

Нині його слава -- світова. Бо вже книги кращих новел зі всіх континентів не 

можна собі уявити без новел у ній Василя Стефаника. Цим достойно пишається наша 

уграїнська нація. і 

Приходжу до нього з доземним поклоном, з глибокою любов'ю, з щиро трепет- 

ним почуттям і побожно складеними руками. Як до великого і щедрого за порадою, 

на добре слово, при добрім селянськім столі. - є 

О, який я був би щасливий, коли б словом своїм про нього приплів до його 

вінка бодай одну однісіньку скромну чічку із закарпатських полонин! є Йія 

Як новелісту мені приписували вплив Стефаника одразу, після перших моїх біль- 

ше чи менше вдалих новел. Це було у наш радянський час на Закарпатті. Тоді ще 

насправді Стефаника я не-знав. (.). Приписування цього впливу відношу за рахунок 

спорідненості тем, що їх мені приходилося чіпати у творах, з темами, що піднімав Сте- 

фаник. І пе тільки. Певно, така спорідненість 1 близькість закладені в натурах, в ха" 

рактерах. Саме характер, натура і дають змогу щось відчувати майже однаково, чи- 

мось однаково хвилюватися. 

і 101



Не ображався ніколи й не ображаюся кині за «докір» Стефаником. Бо яким 
скромним, яким великим нарешті не був би досвід літератора, вчитися, відчувати так, 
як відчував Стефаник, розуміти щось так, як розумів він, завше почесно. АД що вже 
сазати про Стефаника-вчителя? Навряд, чи в світовій літературі багато є таких вчите- 

лів для кожного літератора, як Стефаник. Бо мало хто може так навчити, вчити дума- 
тк глибоко і широко при найскупішому користуванні словом. 

1 липня 1967 р. 

Ужгород. Іван Чендей 

ВІН БЕНТЕЖИТЬ СОВІСТЬ 

Про Василя Стефаника мені важко писати. Я до нього весь час повертаюся й по- 
вертаюся. Коли читаю його новели, то мороз по тілі йде, душа болить і совість бенте- 
житься, наче і я винен у тому, що цей народ зазнав стільки кривди, нестерпної, не- 
людської напруги, образ і зневаги. Тоді спливають у пам'яті гарячі й гострі слова 
Франка, Шевченка... Все це, як свіжа й глибока незагойна рана. Про Стефаннка я ще 
писатиму. Писатиму разом про нього, про Степана Васильченка й про Тесленка. Вони 
для мене -- один образ у трьох іпостасях. Марко Черемшина -- десь поруч Стефаннка. 

24 липня 1967 р. 
Київ. Микита Шумило 



БІБАЛІФГРА«ІЯ 

і. А. СПІБАК 

Поевія про Лесю Уткраїнту 

Якщо перед нами справжній, а тим паче, великий митець, до того ж мн- 
тець мужньої долі, про нього захоплені сучасники і вдячні нащадки будуть складати 

пісні, гімни, схвильовані поезії. Це закономірність! Не випадково існує досить солідна 
поетична Шевченкініана, Франкініана. 

Чимало поетичних творів написано і про Лесю Українку. 
Перші поезії про Л. Українку появилися зразу ж пло її смерті. Це вірші В. Самій- 

ленка, П. Коваленка, Т. Романченка та ін. -- перші квіти у поетичний вінок Лесі. 

З часом цей вінок значно збагатився творами радянських поетів М. Рильського, 
П. Тичини, В. Сосюри, О. Новицького, А. Малишка, Д. Павличка, П. Воронька, С. Го- 

лованівського, Р. Братуня, Г. Донця, Р. Лубківського. О. Журливої, О., Ющенка, О. Но- 
вицького, Кіласонії, П. Дорошка. П. Хузангая, С. Чіковані та ін. 

Збагачується він не лише об'ємно, кількісно, а й, головне, змістом, кольорами. 
В ньому тепер не тільки людська повага, смуток і біль, а й перевірена часом нев'януча, 
воїстину всенародна любов і гордість, озідомість світової славк поетеси і її безсмертя. 

Глибоку шану складають поетесі і росіяни В. Баженова та М. Комісарова, і 

грузини Г. Леонідзе та К. Каладзе, і білорус Ф. Жичка, і вірмен Б. Карапетян і ба- 

гато інших. 

Поруч з лірико-публіцистичними мініатюрами стали епічні та ліро-епічні твори, в 
яких відтворюється епоха Лесі Українки, змальовується образ поетеси, говориться про 

її численних персонажів, Кращі з цих творів допомагають глибше зрозуміти титанічну 
постать сучасниці і посестри І. Франка, її громадський і творчий подвиг в історії 
культури. Вони дозволяють наочніше уявити чарівний образ Лесі, осмислити безцінну 
літературну спадщину письменника, її ідейно-пізнавальну, естетичну, виховну роль у 

наш час. 
Проте написане поетами про Лесю ще не зібрано все воєднно (Хоч перші кроки 

в цьому відношенні вже зроблені). 
Поетичний вінок на честь великої полісянки створювався протягом десятиліть. 

І робнвся він поетами, різними за масштабами свого таланту. Цілком закономірно, що 

в цьому вінку є квіти -- поезії різного гатунку: поруч з яскравими «пишними троян- 

дами» -- скромні «польові квіти», разом з класичними поезіями, наприклад, М. Риль- 

ського, В. Сосюри, К. Каладзе, Д. Павличка -- «рядові» вірші початківців. У бібліо- 
графічній добірці ми подаємо і талановиті, і «звичайні» поезії, починаючи з поезій 
минулих років і кінчаючи поезіями, надрукованими у 1970 (до жовтня включно) році. 

Робимо це не тільки задля того, щоб не руйнувати цільності і різнобарвності вінка, 
а ще й з свідомості того, що до нього будуть, напевне, звертатися і літературознавці, 

і вчителі-філологи, і пропагандисти, які забажають прослідкувати складність проблеми 

створення поетичного образу геніальної письменниці, митця, мислителя. Зіставлення 

різних за гатунком поезій про Л. Українку тут неминучі, бо ж мова йде про роботу 

не тільки пізнавально-пропагандистського, а й літературознавчого характеру. 

! Маємо на увазі бібліографічний покажчики М. карцікої «Леся Українка» (К., 
Вид-во АН УРСР, 1956) і Л. Скржипчак «Леся Українка» (К., Держполітвидав УРСР, 
1963), в яких наводяться деякі поезії про Лесю. 

103



Алчевська Х. На смерть Лесі Українки. -- К., «Дзвін», т. 2, (Ме 7--19), 1913, 
стор. І. Те ж саме. -- Христя Алчевська. Пісні серця і просторів. К,. 1914. стор. 17. 

Андрущенко Ю. Здрастуй, Лесю! -- «Зоря Полтавщинн» (Полтава), 1964, І серпня. 
Бажан М. Леся Українка в Сан-Ремо. -- Микола Бажан. Італійські зустрічі. Пое- 

зії. К. ДВХЛ, 19бІ, стор. 24--27. 
Баженова В. Моей учительнице (згад. Леся Українка). -- «Комунар», (Городенка, 

Ів-Франківськ. обл.), 1961, 6 травня. 
Бандуренко Є. Леся Українка. -- Євген Бандуренко. Веселки. Лірика, сатира і 

гумор. К. ДВХЛ, 1957, стор. 179. 
Бандуренко Є. Ф. Її пісні. -- Є. Ф. Бандуренко. Поезії. Лірика, сатира, гумор. 

К., «Молодь», 1967, стор. 34--35. Те ж саме: -- «Знамя коммунизма» (Одеса), 1963, 
ЗІ нюля; Євген Бандуренко. «Струни і стріли». Лірика, сатира, гумор. К., «Дніпро», 
1969, стор. 126--127. 

Берулава Х. Памятник Лесе Украннке в Сурами. Пер. с грузинск. -- «Правда 
Украйнь (Київ), 1959, 15 марта. 

Берулава Х. Пам'ятник Лесі Українці в Сурамі, Пер. з грузинськ. -- Поєзія 
грузинського народу. Антологія. К., 1961, т. 2, стор. 66-67. 

Берулава Х. Слово подяки українському народові. Пер. з грузинськ. Б. Олійник. -- 
«Літ. Україна» (Київ), 1969, 23 травня. 

Білецький М. (муз. А. Кос-Анатольського). О Полісся моє... Світлій пам'яті 
Лесі Українки. -- «Ленінська молодь» (Львів), 1963, 7 липня. Теж саме: -- «Рад. 
Волинь» (Луцьк), 1963, 31 липня. 

Богачук О. Франко в Колодяжному. -- 0. Богачук. Вересневий трім. Посзії. 
К. «Рад. письменник», 1959, стор, 26. 

Богачук О. Монолог Мавки. «Молодий ленінець» (Луцьк), 1970, 5 травня. Те ж 
саме. -- Там же, 1970, 7 жовтня. і 

Богачук О. Лесині думи (Фрагмент). -- «Рад. Волинь» (Луцьк), 1969, 15 травня. 
Бондар В. Квіти і блискавиці. -- Василь Бондар. Рідні пороги. Поезії. Харків. 

«Прапор», 1968, стор. 104--109. | 
Бондар В. Напис до портрету «Слов'янка). (згад. Мавка). -- Василь Бондар. Ми 

їдемо далі. Поезії, Харків, «Прапор», 1970 стор 91. 
Боровий В. Слово про книги. (згад. Леся): Василь Боровий. Розмова з флейтою. 

К., «Молодь», 1964, стор. 37. - 
Братунь Р. Пам'яті Лесі Українки. -- Ростислав Братунь. Цвіт жоржини. Поезії. 

К., «Молодь», 1960, стор. 68--71. Те ж саме: -- Ростислав Братунь. Буйноцвіт. Поезії. 
Льзів «Каменяр», 1964, стор. 6--9. 

Братунь Р. Ти Українкою назвалась. -- Ростислав Братунь. Ватра (Поезії). К., 
Дніпро. 1966, стор. 53--54. 

Братунь Р. Ть Укранйнкой назвалась. Памяти Леси Украннки. Пер В. Фирсова. -- 
Ростислив Братунь. Дорогою песни. Стихи н позма-песня. М., «Сов. писатель», 1961, 
стор. 52--54. 

Брежньов Г. Мавка (Розповідь лісоруба). -- Г. І. Брежньов. Вибране. Поезії. К., 
«Рад. письменник», 1963, стор. 65--67. 

Брозницький М. Досзітня зоря. -- «Молодий буковинець» (Чернівці), 1970, 
4 жовтня. 

Будний С. Запитаю в Лесі Українки. У глухім, квітучім Хелуані. -- Степан Буд- 
мий. Людина до сонця йде. К. «Молодь», 1961, стор. 59, 79.  - 

Будько Л. Поет. -- «Під прапором Леніна» (Ніжин), 1966, 5 березня. 
Булига О. У нас -- дивні очі. Олексій Булига. Скресіння. Поезії, К., «Молодь», 

1967, стор. 44--48. 
Бундзяк Ю. Лесі Українці. -- «Прикарп. правда» (Івано-Франківськ), 1963, 

31 липня. і 
Бундзяк Ю. Біля портрета Лесі Українки. Сонет. -- «Прикарп. правда» (Івано- 

Франківськ), 1969, 5 січня. 
Василиненко П. Лесі Українці. -- «За сталінські кадри» (Чернізці), 1951, б серпня. 
Виноградова М. (Козачка). До Зіронькн. Лесі Українці. -- Тридцять українських 

поетес. Антологія. К. «Рад. письменник», 1968, стор. 198. 
Вирган І. Леся. Поема. -- І. Вирган. Країна щастя. Поезії, К, Держлітвилав, 

1951, стор. 240--248. Те ж саме. -- І. Вирган. Вибране, К., Держлітвидав УРСР, 1956, 
стор. 239--248. 

Вільний В. У хаті Лесі Українки. -- В. Вільний. Люблю життя. Поезії. К., «Рад. 
письменник», 1949, стор. 85-87. і і 

Вільний В. В хате Леси Украннки. Пер. с украйнск, П. Панченко. -- Владимир 
Вольньй. С открьтьм сердцем. Авториз. пер. с украннск. П. Панченко. М., «Сов. 
писатель), 1967, стр. 7--8. 

Вовчок В. Лісова казка (згад. «Лісаза пісня» Л. Українки). -- В. Вовчок. Де ти, 
сонце, ночувало? Поезії. Ужгород. «Карпати», 1968, стор. 19--20. - 

Вороний М. Балада моря (Світлій пам'яті Лесі Українки). -- «Літературно-науко- 
вий вісник», т. ІХГУ, 1913, кн. 10, стор. 49. к 

Воронько П. Народження легенди. Поема. -- «Вітчизна», (Київ), 1953, Хе ІЇ, 
стор. 112--119. Те ж саме. -- Платон Воронько. Народження легенди. Поема, К., 
«Рад. письменник», 1954, стор. 44. 

104



Воронько П. Рождение легендь. Позма. -- Авторизиров. пер. с украннск. А. Про- 
кофьева. -- «Ззезда», (Ленинград), 1954, М» 4, стр. 117--124. Те ж саме. -- П. Воронь- 
ко. Рождениє легендь. Позма. Авториз. пер. с украннск. А. Прокофьева. Л., «Сов. пи- 
сатель», 1954, стр. 40, 

Воронько П. Я той, що греблі рвав. -- П. Воронько. В ім'я твоєї волі. -- «Вільна 
Україна» (Львів), 1949, стор. 7--8. 

Глірбекова М. Лесі Українці. Пер. В. Коротич. -- Сонячний Дагестан. Поезія 
країни гір. К., «Дніпро», 1967, стор. 88--91. 

Гарін Ф. Жила в Сурамі Леся українка. -- Ф. Гарін. Над Ворсклою. Поезія. К., 
«Рад. письменник», 1953, стор. 38. 

Гаряча С. Поліський ліс. Пам'яті Лесі Українки. -- Степанія Гаряча. Ватра 
палає. Лірика. К., «Рад. письменник», 1963, стор. 26. 

Гей В. «О, дай мені, краю, ялиці упертість!». -- «Молодий ленінець»ь (Луцьк), 
1969, 25 ліотого. 

Гей В. Дорогою Лесі. -- «Молодий ленінець» (Луцьк), 1970, 22 жовтня. 
Гей В. «Зеленим духом глиці і зерна», -- Там же. 
Гетьман В. Серцю жіночому (перегук з Лесею). -- В. Гетьман. Вогник. Поезії. 

К., «Дніпро», 1967, стор. 202--203. 
Голованівський С: Блакитноока Леся. -- Сава Голованівський. 35 літ. Вибрані 

поетичні твори. К. ДВХЛ, 1963, стор. 81--83. 
Голованивский С. Голубоглазая Леся. Пер. с украннск. М. Исаказский. -- Савва 

Голованивский. Стихи. М., «Худ. лит.», 1966, стр. 70--74. 
Горецький П. Біля пам'ятника Лесі Українки. -- «Дніпро» (Київ), 1957, Ме І, 

стор. 79. 
Грабовський В. Вітер з України. -- В. Грабовський. Наснилась матері вишня. Лі- 

рика. К. «Рад. письменник», 1968, стор. 72. 
Грінчак В. Колодяжне. -- В. Я. Грінчак. Стоїть пора травнева. Поезії. К., «Мо- 

лодь», 1966, стор. 117. і ; 
і Демків Б. В борні. -- «Вільне життя» (Тернопіль), 1963, 31 березня. 

Дмитерко Л. Карпатський обеліск. -- Любомир Дмитерко. Вірші і поеми. К., 
«Рад. письменник», 1948, стор. 84--86. 

Доленго М. Леся Українка. -- Михайло Доленго. Цілюще зілля. Лірика. 1942-- 
1944. К., «Рад. письменник», 1945, стор. 76--77. 

Донець Г. Прощання з Волинню. -- Григорій Донець. З братамн вірними. Поезії. 
К. «Рад. письменник», 1955, стор. 100--102. 

Донець Г. Колодяжне. -- Григорій Донець. Червоний слід. Поезії, К. «Рад. 
письменник», 1966, стор. 22. Те ж саме. -- Григорій Донець, З доріг Українн. Вірші та 
поема. К., «Дніпро», 1967, стор. 22. і 

Донець Г. Ваша пісня, -- «Літ. Україна» (Київ), 1966, 25 січня. 
Донець Г. З Лесиних країв. -- Там же. 
Дорошко П. Будиночок над Случчю. -- Петро Дорошко. Поезії. К. ДВХЛ, 1960, 

стор. 155--157. Те ж саме. -- Петро Дорошко. Живі джерела. К., «Молодь», 1960, 
стор. 155--157; «Літ. газета», (Київ), 1958, 5 серпня. З 5 

Дорошко П. «Вічний революціонері». -- «Літ. Україна» (Київ), 1967, 8 червня. 
Драч І. Прометеєва наречена. Ізан Драч. Поезії. К. «Молодь», 1967, стор. 85--87- 

Те ж саме. -- «Літ. Україна» (Київ), 1963, 20 грудня. 
Зули С. Ть цветок. «Ломикамень». -- Сандро Зули. Избранное. Стихи и позмм. 

Пер. с грузинск. Тбилиси, «Заря Востока», 1960, стр. 58-59. ' 

Жичка Ф. Квітка ломикамінь. Уривок з поеми. Пер. з білоруськ. Т. Масенко. -- 
«Літ. Україна» (Київ), 1963, 2 серпня. Те ж саме. -- «Вісті з України» (Київ), 1963, 
Хе 58, серпень. - и 

Журлива 0. Спомини. -- «Жовтень» (Львіз), 1963, Ме 8, стор. 9--10. Те ж 
саме. -- «Кіровоградська правда» (Кіровоград), 1963, 1 серпня; «Радянська жінка» 
(Київ), 1959, М» 8, стор. 1. З 

Журлива О. Огнецвіт (Спомин про Лесю Українку). -- Олена Журлива. Червоне 
листя. Дніпропетровськ, «Промінь, 1966, стор. 36--39. 

Журлива О. Зустрічі (Уривки із спомину про Лесю Українку). -- «Рад. освіта» 

-(Київ), 1968, 7 серпня. і | 

Журлива О. Міцна сім'я пролетарів. -- Лине спіз у даль прозору. -- На світан- 
ку. -- Пам'яті Лесі Українки. -- «Степ», 1958, Ме 1, стор. 10--12. 

Журлива 0. Пам'яті Лесі Українки. -- Олена Журлива. Поезії. К., «Рад. письмен- 
ник», 1958, стор. 39--40. - о є рах 

Забашта Л. Розмова з Лесею Українкою. -- Любов Забашта. Нові береги. Вірші 
та поеми. К., «Рад. письменник», 1950, стор. 123--124. 

Забашта Л. Квітка «Ломикамінь». -- «Сталінське плем'я» (Київ), 1951, 24 лютого. 
Забашта Л. Донька Прометея. -- Любов Забашта. Вибране, К. Держлітвидав 

України, стор. 59--61. " 
Забашта Л. Відкриття пам'ятника Лесі Українки в Грузії. -- «Жовтень» (Львів), 

1953, де 9. тові 89. Те ж саме, -- Любсв Забашта, Вибране. К., Держлітвидав, 1953, 
стор. -тої. 

евНсац й Л. Франко і Леся в Карпатах. -- Любов Забашта. Ой катране, катра- 

цочку. (Поєзії). К. «Дніпро), 1968, стор. 214. 

105.



Захаров Г. Лесе Украннке. -- Георгий Захаров. Солнечнье грозь. Лирнка. 
"Одесса, «Маяк», 1965, стор. 113--114. 

Івасюк М. Леся Українка. -- «Рад. Буковина», 1965, 21 листопада. 
Ільницький М. Встазай і йди! «Слова пекли й пливли червоним шумом...» -- 

«Жовтень» (Львів), 1963, М» 8, стор. 16. 
Повенко С. «Знаю... ти одна -- моє кохання...» -- «Літ. Україна» (Київ), 1963, 

5 січня. 
Каладзе К. У памятника Леси Украйнки в Сурами. Стихи. Пер. с грузинск. А. З0о- 

лотушкина. -- «Сов. Украина» (Київ), 1953, М» 9, стор. 87. 
Каладзе К. Памятник Леси Украннки в Сурами. Пер. с грузинск. А. Межироз. -- 

Карло Каладзе. Стихи, песни, балладь. Пер, с грузинск. М., 1957, стр. 34--35. 
Каладзе К. Леся Украннка в Сурами. Пер с грузинск. А. Межиров. -- Антология 

трузикской поззни. М. ГИХЛ, 1958, стр. 538. у 
Каладзе К. Памятник Лесе. Пер. с грузинск. -- «Заря Востока» (Тбилисн), 1963, 

| августа. То же. -- «Лит. газета» (Москва), 1963, І августа. 
Карапетян Б. Дочці України. Пер. В. Ткаченко. -- «Літ. Україна» (Кнів), 1963, 

2 серпня. 
Каспрук А. Леся Українка в Криму. -- «Піонерія» (Київ), 1961, М» 2, стор. 10. 
Касьян В. Лесі Українці. -- «Рад. Буковина» (Чернівці»), 1951, І березня. 
Кацнельсон А. І сльозн й радощі... (згад. Леся Українка). -- Абрам Кацнельсон. 

Бурштин. Посзії. К., «Рад, письменник», 1969, стор. 36. 
Кащук Н. Лесі Українці. -- Наталя Кащук. Весняке пробудження. (Поезії). К., 

«Рад. письменник», 1959, стор. 3--4. 
Кіласонія Н. Лесі Українці. Пер. з грузинськ. М. Петренко. -- «Ленінська молодь» 

(Львів), 1960, 27 липня. 
Кіласонія Н. Лесі Українці. -- Поезія грузинського народу. Антологія. К. 196, 

т 2, стор. 179. 
Кіласонія Н. Лесі Українці. Пер. з грузннськ. В. Юхимович. -- «Україна» (Київ), 

1967, Ме 39, стор. 16. 
Коваленко П. На дочасну труну Лесі Українки. -- У ки. «Спогади про Лесю 

Українку». К. «Рад. письменник», 1963, стор. 393--394. 
Ковальчук Л. Фортепіано в Колодяжному. -- «Культура і життя» (Київ), 1969, 

13 квітня. 
Кокуца К. Збулись твої думи. -- «Вінницька правда» (Вінниця), 1963, І серпня. 
Колодій В. Леся Українка. -- Василь Колодій. Рапсодії ранків (Поезії). Львів, 

«Каменяр, 1966, стор. 85--86. Те ж саме. -- «Літ. Україна» (Київ), 1963, 6 серпня. 
Колодій В. Отут стояла Леся ясночола. -- Василь Колодій. На орбіту щастя. 

Поезії. Львів, «Каменяр», 1963, стор. 68. 
Коломієць В. Леся. -- Володимир Коломієць. Рунь. Поезії. К., «Рад. письменник», 

1962, стор. 91--92. 
Коломієць А. (муз. Б. Мельничука). Досвітні огні. -- «Комсом. зірка» (Луцьк), 

1970, 22 вересня. 
Колядюк І. Єгипетський триптих. -- Іван Колядюк. У Мавчинім краю. Поезії. К., 

«Молодь», 1965, стор. 14--16. 
Комиссарова М. Лесе Украннке. -- «Нева» (Ленинград), 1966, М» 3, стр. 98. 
Комісарова М. Лесі Українці. Пер. з російськ. Л. Забашта. -- «Літ. Україна» 

(Київ), 1963, 9 серпня. 
ононенко П. Ялтинські розмови. -- Павло Кононенко. Осінні акварелі. Поезії. 

Дпіпропетровськ. «Промінь», 1970, стор. 38. Те ж саме. -- «Зоря» (Дніпропетровськ), 
1963, 31 липня. 

Коротич В. Реквієм із Сурамі. -- Віталій Коротич. Можливості. Поезії. К., Дкні- 
про», 1970, стор. 104--105, Те ж саме, -- «Вітчизна» (Київ), 1968, М» 4, стор, 3. 

Котляров Б. О Лесе Украннке. -- «Робітнича газета (Київ), 1961, 28 лютого. 
Кравец В. Роздумье. -- «Правда Украйнь» (Київ), 1960, 24 февраля. 
Куліш Л. Легенда життя. -- Леонід Куліш. Суцвіття. Лірика. Одеса. «Маяк», 

1964, стор. 24--26. 
Кулиняк Д. Волинь. -- Голоси молодих. Поезії (збірн.). Харків, «Прапор»; 1969, 

стор. 77. Те ж саме. -- «Літ. Україна» (Київ), 1968, 25 жовтня. 
Ладижець В. В Колодяжному. -- Володимир Ладнжець. Між берегами. Лірика. 

К. «Рад. письменник», 1963, стор. 114--115. 
Лазарук В. 2 вірші про Лесю: Леся Українка. В селі Колодяжному. -- Віктор 

Лазарук. Музика Верховіть (Поєзії). К., «Молодь», 1966, стор. 10--12. 
Лазарук В. Сонет. -- «Молодий ленінець» (Луцьк), 1970, 7 жовтня, 
Лежанська Л. Леся у білому будиночку, -- «Молодий ленінець» (Луцьк), 1970, 

10 жовтня. 
Леонідзе Г. Миргород. З дорожнього щоденника. Пер. з грузинськ. О. Новицький. 

(згад. Леся Українка). -- «Літ. Україна» (Київ), 1964, 29 грудня. 
Леонидзе Г. В Миргороде. Путевой дневник. -- Георгий Леонидзе. Стихотзорения. 

Пер. с грузинск. М. ГИХЛ, 1957, стр. 245--258. - У 
Лисняк В. Лесі Українці. -- «Індустріальне Запоріжжя» (Запоріжжя), 1963, 

31 липня. 

106



Лиходід М. Два сонети. І. «Де гарна днина в барвному ряхтінні...». 2. «Вона жа- 
дала сталі в слові..». -- «Запорізька правда» (Запоріжжя), 1963, 31 липня, 

Лубківський Р. Лесі. -- «Ленінська молодь» (Львіз), 1963, 14 жовтня. . 
Лубківський Р. Кадуб. -- Роман Лубківський. Громове дерево (Поезії), К., «Ра 

письменник», 1967, стор. 70--80. Те ж саме. -- Роман Лубківський, Рамена. Поезії. К.. 
«Дніпро», 1969, стор. 30--32. 

Лубківський Р. Віра (згад. Леся Українка). -- «Львовская правда» (Львів), 1970. 
мая. 

Лубківський Р. Лесина земля. -- «Жовтень» (Львів), 1963, М» 8, стор. 12. 
Лупій О. Лесі Українці. -- «Літ. газета» (Київ), 1957, 19 липня. 
Лупій О. Революціонерка., Сонет. «Літ. Україна» (Київ), 1963, 30 липня. Те ж 

саме: -- «Літ. Україна» (Київ), 1963, І серпня. 
Луценко Д. У Колодяжному. -- «Рад. Волинь» (Луцьк), 1968, 15 грудня. 
Лучук В. Леся Українка в Болгарії. -- Володимир Лучук. Обрій на крилах. Лі- 

рика. К., «Молодь», 1965, стор. 48. 
Малишко А. Думки при обеліску, -- Андрій Малишко. Весняна книга. Лірика. 

К. «Рад. письменник», 1949, стор. 217--219. Те ж саме, -- Андрій Малишко. Твори 
в трьох томах. К., 1956, т. 2, стор. 142--143. 

Малишко А. Лесі Українці. -- Андрій Малишко. Перстень. Поезії. К., «Дніпро», 
1966, стор. 155--157. Те ж саме. Андрій Малишко. Дорога під яворамн. Лірика. К., 
«Рад. письменник», 1964, стор 38--40. 

Малишко А. Гості. -- Андрій Малишко. Вибрані поезії, в 2-х томах. т. І, Лірнка, 
К. Держлітвндав, 1947, стор. 131--132 (Леся і Шезченко). Те ж саме. -- Андрій Ма- 
лишко. Твори. В 5-ти томах. т. 2. К., Держлітвидав УРСР, 1962, стор. 457--458. 

Мальшко А. Лесе Украннке. Пер. с украннск. В. Корчагин. -- Андрей Мальшко. 
Дорога под япоряму Авториз. пер. с Укражнех: М. «Сов, писатель», 1967, стр. 209--211. 

Маргіані Р. Поетам України. Віршована промова, івиголошена на ювілеї Лесі 
Українки в м. Сурамі. Пер. з грузинськ. Б. Степанюк. -- «Літ. газета» (Київ), 1952, 
20 листопада. 

Маргіані Р. Братерства стяг над нами. -- «Прапор» (Харків), 1969, Ме 8, стор. 53. 
Мардер М. Беркути. -- «Рад. Буковина» (Чернівці), 1963, 2 серпня. 

и Мах П. Лесин кадуб. Пастель. Колодяжне. -- «Червоний прапор» (Ровно), 1970, 
15 вересня. 

Мах П. Спасибі, Лесю, за пісні! -- «Рад. Волинь» (Луцьк), 1961, 25 лютого. 
Мах П. Вона пройде, як воїн, крізь віки! -- «Рад. Волинь» (Луцьк), 1963, 

31 липня. 
Мах П. Де Мавка? -- «Літ. Україна» (Київ), 1969, 28 жовтня. 
Мах П. Прикеси мені Грузії день.. Отару Чіладзе (згад. Сурамі). -- «Рад. Во- 

линь» (Луцьк), 1969, 15 травня. ; 
Мах П. Гостини в матері (поема). -- «Молодий ленінець» (Луцьк), 1970, 5. ХІ. 
Мах П. Поклик. Розмова. Ліс. Захисток. Наука. Віла. Цикл поезій. -- Там же, 

Мревлішвілі М. Сурамський вітер. Пер. з грузинськ. -- Грузинська поезія. 

Маквала Мревлішвілі. Зелені фіранки. Поезії К., «Рад, письменник», 1968, стор. 11--12. 
Муратов І. Леся-полісянка. Поема, - «Жовтень» (Львів), 1949, Х» б, стор. 61-- 75. 

Те ж саме. -- Ігор Муратов. Трибуна. К., «Рад. письменник», 1950, стор. 17--30. 

Нарубіна Є. Пам'ять серця. -- «Молодь України», (Київ), 1963, ЗІ липня. 

Науменко В. Казка про дівчину. Лесі Українці. -- В. Науменко. Задушевність, 

К., «Молодь», 1966, стор. 26--32. . : 

Немидович І. Балада про дуба. -- «Вінницька правда» (Вінниця), 1970, І7 квітня. 

Німенко А. «Бачу Лесю..». -- «Жовтень» (Львів), 1970, М» 9, стор. 15--16. 

Нісонський П. Маленька Леся збирається у велику дорогу. -- «Прикарп. правда» 

(Івано-Франківськ), 1963, ЗІ липня. у 

Нішневич М. Сонячний хлолець. -- «Запорізька правда» «Запоріжжя), 1968, 

8 вересня. 
Я новицЕКИЙ О. Колодяжне, -- «Україна» (Київ), 1961, М» 4, стор, ІЗ. 

Новосельнова Н. Майка. Лесе Украннке. -- День поззин 1970. М., «Сов. писатель», 

1070, стр. 146. ов 

Еонешвали Й. Пьедесталь: дружбь. Пер. с грузинск. -- «Правда), 1969, 2 нюня. 

Олесь О. Пам'яті Лесі Українки. -- «Літературно-науковий вісник, т. ІХІТУ, кн. 10, 

1913, стор. 49. і 

рено П. Сестра Пасіонарії. -- Поезія, 1968, кн. 2. К. «Рад. письменник», 

1968, стор. 35--36. 5 - 

зканих г. розмова з Лесею Українкою. -- «Літ, газета», (Київ), 1937, 12 липня. 

Павличко Д. Лесі Українці. -- Д. Павличко. Бистрина ( оезії). К., Держлітви- 

дав, 1959, стор. 167. Те ж саме: -- «Вітчизна», (Київ), 1955, М» 11, стор. 94--95. Р 

Павльчко Д. Лесе Украннке. -- Дмитро Павльчко. Бьстрина. Стихи. М., «Мол. 

гвардня», 1960, стр. 57. 5 й 5 

5 Павличко рівововои (і собі) читачеві Лесі Українки. -- Дмитро Павличко. 

Хліб і стяг. Поезії. К. «Дніпро», 1968, стор. 111--112, Те ж саме. -- Дмитро Павлачко. 

Гранослов, Лірнка. К. «Рад. письменник», 1968, стор. 45--47; «Літ. Україна», (Київ), 

1963, 2 серпня. - 

Палійчук Б. Мавки (Партизанское Полесье). -- Борис Палийчук. Крьлья землн. 

Стихи. М. «Сов. писатель», 1968, спр. 35--36. т 

ом ГА



Панасюк П, Серед вічності. -- «Молодий ленінець» (Луцьк), І970, Ід жовтня. 
Панченко П. Леся. -- Павло Панченко. Мандрівники. К., «Рад. письменник», 

1065, стор. 65. 
Патрус-Карпатський А. Сурамський реквієм. -- Андрій Патрус-Карпатський. Що 

в серці найсвятіше. Лірика, легенди, поема. К., «Рад. письменник», 1958, стор. 194--198. 
Плоткін Г. Лісова пісня. -- Г. Плоткін. Пісні та вірші, К., Держлітвидав, 1951, 

стор. 101--102. 
Подоляк М. Її пісня. -- «Робітнича газета» (Київ), 1963, І серпня. 
Попенко В. Палають свободи вогні. -- «Рад. освіта» (Київ», 1963, 3І липня. 
Попов А. Там, де впала сльоза на морозі. -- «Зоря комунізму» (Чортків), 1963, 

І серпня. 
Пронько М. До струн душі. -- «Молодий ленінець» (Луцьк), 1970, 7 квітня. 
Пронько М. Іван Франко в Колодяжному. -- Там же, 1970, І0 жовтня. 
Пронько М. Лелеки. -- Там же. 
Прохоренко К. Посестра людства. Балада. -- «Літ. Україна» (Київ), 1962, 27, І. 
Прохоренко К. Незламна Леся. -- «Рад. культура» (Київ), 1958, 3 серпня. 
Прохоренко К. Безсмертна Леся. -- «Молодь України» (Київ), 1960, 94 лютого. 
Ребро П. Зірка України. Сонет. -- «Індустріальне Запоріжжя» (Запоріжжя), 

1963, 31 липня. 
- Рильський М. Леся Українка. -- Максим Рильський. Вірші. К. «Рад. школа», 

1954, стор. 65--66. і 
Рильский М. Леся Украннка. Пер. с украннск. Г. Волгина. -- М. Рьльский. 

Избраннье произведения. К., Госполитиздат. 1951, стр. 189--190. Те ж саме. -- 
М. Рьльский. Избраннье произвед. в двух томах, т. І, М., Госполитиздат, 1957, 
стр. 290--291. 

Рильський М. Миргородські записи. -- Максим Рильський. Орлина сім'я. Поезії. 
К. «Молодь», 1955, стор. 55--58. Те ж саме. -- Максим Рильський, Сад над морем. 
Поезії. К., «Рад. письменник», 1955, стор. 99--104; Максим Рильсьикй, Твори, в 3-х то- 
мах. т. І, К. Держлітвидав УРСР, 1956, стор. 421--424; Максим Рильський. Твори в 
десяти томах, т. 3, К. Держлітвидав України, 1961, стор. 106--108, 

Рильський М. На Ай-Петрі. -- Максим Рильський. Братерство. Поезії. К., «Рад. 
письменник», 1950, стор. 57--59. Те ж саме. -- Максим Рильський. Вибране. К., «Дніп- 
ро», 1967, стор. 213--214; Максим Рильський. Твори в десяти томах, т. 3. К., Держліт- 
вндав, 1961, стор. 44--46. 

Рильський М. Безсмертя. -- «Київська правда» (Київ), 1963, 20 січня. 
Рильський М. На відкриття музею Лесі Українки. -- Максим Рильський, Зимові 

записи. Поезії 1960--1963, К., «Рад. письменник», 1964, стор. 55. Те ж саме. -- Максим 
Рильський. Творн.-К. «Молодь», 1966, стор. 152. 

Рильський М. В дні Лесі Українки в Ковелі. -- Максим Рильський, Вірші. К., 
ДВХЛ, 1954, стор. 65. Те ж саме. -- Максим Рильський. Іскри вогню великого. Поезії. 
К., «Рад. письменник», 1965, стор. 161; «Літ. Україна» (Київ), 1965, 19 березня; Мак- 
сим Рильський. Твори. К. «Молодь», 1966, стор. 154; «Молодий ленінець» (Луцьк), 
1970, 12 вересня. - 

Рильський М. Чолом тобі! -- «Літ. Україна» (Київ), 1962, 25 вересня. 
Рильський М. Леся Українка. -- М. Рильський. Поеми і лірика. К. ДВХЛ, 1951, 

стор. 301. Те ж саме, -- Максим Рильський. Твори, К.. «Молодь», 1966, стор. 101; 
М. Рильський. Вірші. К., «Рад. школа», 1954, стор. 65--66. 

Рильський М. Рідна мова (згад. Леся Українка). -- Максим Рильський, Твори в 
лесяти томах, т. 3, К., Держлітвидав України, 1961, стор. 304. Те ж саме. -- Максим 
Рильський. Вибране. К., «Дніпро», 1967, стор. 294--296. 

Романченко Т. Пам'яті Лесі Українки. -- Антологія української поезії, в 4-х то- 
мах, К. ДВХЛ, 1957, т. 2, стор. 374. Те ж саме -- Леся Українка ів школі. Посібник 
для вчителів К., «Рад. школа», 1966, стор. 240. 

Романченко М. Вечір у садибі Лесі Українки. -- Микола Романченко. Дозорці. 
до ана «Каменяр», 1967, стор. 47--48. Те ж саме: «Жовтень» (Львів), 1965, 

» 4, стор. 29. 
Савич І. Зустріч з Мавкою. -- Іван Савич, Позивні майбутнього. Поезії. К.. 

«Рад. письменник», 1959, стор. 38--39. 
Савич И. Одержимая. Лесе Украннке, Пер. П. Железнов. -- Иван Савич. Из веч- 

ньх источников. Пер. с украйнск. М., «Сов. писатель», 1967, стр. 57. 
Самійленко В. На смерть Лесі Українки. -- Володимир Самійленко. Твори в двох 

томах, т. Ї. К. Держлітвидав, 1958, стор. 141. Те ж саме. -- В. Самійленко. Вибрані 
поезії. К. Укр. держвид., 1944, стор. 84; Антологія української поезії в 4-х томах, 
т. 2. К. ДВХЛ, І957, стор. 199--200. 

Сердюк Ю. Ми читали вірші цілинникам.. -- «Запорізька правда» (Запоріжжя), 
1963, ЗІ липня. і 5 

Сінаурі А. Леся Українка в Кутаїсі. Пер. О. Новицький. -- «Україна» (Київ), 
1957, Ме 20, стор. 21. 

Сингаївський М. До Лесі. -- Микола Сингаївський. Поезії. К. «Молодь», 1966, 
стор. 36, Те ж саме. -- «Літ. Україна» (Київ), 1963, 30 липня. й 

Сингаївський М. Київський ноктюрн (згад. Леся Українка). -- «Мол. гвардія» 
(Київ), 1963, 26 травня. . 

108



Сосюра В. Твоє слово гостріше від криниці. Лесі Українці. -- «Рад. кудьтура» 
ХКиїв), 1 серпня. Те ж саме. -- «Вісті з Українн» (Киів). 1963, Ме 58 (серпень). 

Сосюра В. Лесі Українці. - «Рад. жінка» (Київ), 1967, Ме 8, стор. 11--12. Те ж 
саме. -- «Друг читача» (Киів), 1963, 27 липня. 

Степанюк Б. Серпневого дня (Леся Українка і Давид Гурамішвілі). -- Борне- 
лав Степанюк. З відкритим чолом. Поезії. К. «Рад. лисьменннк», 1952, стор. 28--29. 

Степанюк Б. Співці безсмертні і живі (Леся Українка і Давид Гурамішвілі). -- 
Берислав Степанюк. Батьківське вогнище. Поезії, К. «Рад. письменник», 1955, 
жтор. 41--42. 
Зі Стешенко 0. Волинський етюд. «Індустріальне Запоріжжя! (Запоріжжя), 1963, 

липня. 

Столярчук Г. Мавка. -- «Комсомольська зірка» (Житомир), 1970, 8 серпня. 
Струцюк Й. Рідне. -- «Молодий ленінець» (Луцьк), 1970, 1Ї квітня. 
Стус В. Леся в Телаві. -- «Социалистический Понваос» (Донецк), 1963, 1 августа. 
Татаренко Л. Родники братства (згад. Леся Українка). -- «Комсомольское знамя» 

(Київ), 1969, 18 мая. 
Татаренко Л. Леся Украйнка в Египте. -- Леонид Татаренко. Век неспокойного 

солица. Стихи. К., «Молодь», 1968, стр. 77--78. Те ж саме. -- Леонид Татаренко. Изб- 
.ранная лирнка. М., «Мол. гвардня», 1970, стр. 16. 

Тен Б. Волинський сонет. -- «Вітчизна» (Київ), 1963, М» 8, стор. 90. 
Тен Б. Леся Українка. -- Борис Тен. Сонети. К., «Рад. письменник», 1970, стор. 25. 
Тучина П. Тамара Абакелія працює над пам'ятником Лесі Українці. -- Павло 

Тичина. Вибрані твори. В трьох томах. К. ДВХЛ, 1958, т. 2, стор. 295--296. Те ж са- 
ме. -- «Дніпро» (Київ), 1953 М» 8, стор. 5--6. | 

Ткаченко В. Учительці. -- «Вечірній Київ» (Київ), 1963, І серпня. Те ж саме. -- 
«Вісті з України» (Київ), 1963, М» 58, серпень. 

Упеник М. Бульваром Лесі Українки. -- «Вечірній Київ» (Київ), 1963, І серпня. 
Фединишинку В. Угорському народові (згад. Леся Українка). -- «Молодь За- 

карпаття» (Ужгород), 1970, ІІ липня. 
Федоришин М. Лесі Українці. -- «Рад. освіта» (Київ), 1961, 25 лютого. 
Федунець М. Тополі вдалині (згад. Леся Українка). -- Вітрила. Вірші, оповідан- 

ня, переклади, малюнки. Альманах. К. «Молодь», 1969, стр. 149--150. 
Федько І. Лесі Українці. - «Жовтень» (Львів), 1951, М» І, стор. 74. 
Фольварочний В. Ломикамінь. -- «Комсомольська зірка» (Житомир), 1970, 5. ІХ. 
Хузангай П. Вдохновенье, друзья! (згад. Леся Українка). -- «Літ. газета» (Київ), 

І8 листопада. 
Цинковський І. «Як та зоря золототкана...» - - «Колгоспне село» (Київ), 1963, І. ІХ. 
Чернявський М. День у Колодяжному. -- М. А. Чернявський. Щоб небо не па- 

дало. Поезії. К. ДВХЛ, 1963, стор. 56--60. 
Чернявський М. На Світязі. -- Микита Чернявський. Щоб небо не падало. Поезії. 

К. ДВХЛ, 1963, стор. 45--48. 
Чернявський М. І пахнуть вечори...»"-- «Молодий ленінець» (Луцьк), 1970, 7. Х. 
Чиковани С. Лесная песня. Памяти Леси Украйнки. Пер. Е. Евтушенко. -- Си- 

мон Чиковани. Избранное. Пер. с грузинск. Тбилиси, 1958, стр. 217--218. 
Чіковані С. Лісова пісня. Пер. з грузинськ. О. Новицький. -- «Рад. Україна» 

(Київ), 1961, 26 лютого. 
Чхан М. Дочка Святогора. -- «Вітчизна», (Київ), 1969, М» 3, стор. 4. 
Шаповал П. Весна -- «Літ. Україна» (Київ), 1970, З листопада. 
Швець В. Леся Українка (З циклу «Кавказ»). -- «Вітчизна» (Київ), 1958, М» 8, 

стор. 13--14. 
Швець В. Леся Українка. -- Василь Швець. Межень. Вибране. К., «Дніпро», 1969, 

стор. 110--116. у 
Шморгун Є. Мавка йде до людей. -- «Літ. Україна» (Київ), 1967, 8 вересня. 
Шпорта Я. Леся Українка. -- Ярослав Шпорта. Мужність. Поезії. К., «Молодь», 

1951, стор. 106--108. Те ж саме Ярослав Шпорта. Вибране. К. Держлітвидав, 1958, 
стор. 188--189. 

Шутько Я. Серце Прометея. -- «Зоря Полтавщини» (Полтава), 1961, 25 лютого. 
Юренко 0. Зелений гай. -- «Зоря Полтавщини» (Полтава), 1970, 4 жовтня. 
Ющенко О. Лесине слово. -- «Київська зоря» (Київ), 1963, | серпня. 
Ющенко О. Легенда Волинського лісу. Де творилась «Лісова пісня». -- Олекса 

Ющенко. Люди і квіти. Поезії. К., «Рад. письменник», 1959, стор. 51--93, 54-55. 
Ющенко О. Колодяжне. -- Олекса Ющенко. Джерела. Поезії. К., «Рад. письмен- 

ник». К., 1952, стор. 28--32. Те ж саме. -- Олекса Ющенко. Вибране. К. Держлітви- 
дов, 1958, стор. 199--201. 

Ющенко О. Леся Українка за кордоном. -- Олекса Ющенко. Вибране. К., ДВХЛ, 
1958, стор. 90--91, Те ж саме. -- Олекса Ющенко. Джерела. Поезії. К., «Рад. письмен- 
ник», 1952, стор. 26--27. 

Ясамані. Лесі Українці. Пер. з грузинськ. Поезія грузинського народу. Антоло- 
гія. К. 1961, т. 2, стор. 413. 

Й»: 

109



зміст | 

ТЕОРІЯ ЛІТЕРАТУРИ 

Б.І. Мельничук (Чернівці). Драматичні поема чи драматичний етіод? ; 
у В. С. Марцинкевич (Одеса). Поема Бобинського чемерти фрнинра о 

твір соціалістичного реалізму 
А. Г. Камінськей (Львів). Деякі особливості спів творчості ре ипієйта ху- 

" дожнього твору . В ЕЕ а ОО о м 

ІСТОРІЯ ЛІТЕРАТУРИ 

И. О. Баглай (Ужгород). Легенда про смерть поетеси Сапфо в українській 
літературі . В т, 

Г.А. Кравець (Харків). Нечуй- Левицький і Тургенєв 
УМ. Лл. Бут рин (Львів). Журнал «Народ» під обухом реакції 

С. П. Пінчук (Житомир). М. Рильський і «Слово о полку Ігоревім». ; 
М. Д. Родько (Львів). Початки української радянської віршованої сатири 
П, Я. Лещенко (Рівне). Взаємини української та російської літератур у роки 

Великої Вітчизняної війни код аа руч а ть кі ор В 
Д. Бабишуип (Івано-Франківськ). Історичне значення книжності Галицько- 

Волинської Русі Р оті зугодйиньво 

ПИТАННЯ ХУДОЖНЬОЇ МАЙСТЕРНОСТІ 

Я. О. Федоренко (Миколаїв). Мова селянських персопажів роману Панаса 
Мирного «Повія» Р о 

І. І. Бондаренко (Донецьк). Роман 0. Гончара | «Перекоп» (Спроба 
жанрової характеристики) 

К.П.Козлова (Тьвів). До питання про форму і композицію » фейлетонів Петра 
Козланюка 1925--1935 рр. 5 . з 

ПУБЛІКАЦІЇ 

Вінок шани ЄСтефаникові (Листя українських радянських письменників про 
Василя Стефаника) -- подав В. М. Леснни (Чернівці) 

БІБЛІОГРАФІЯ 2 

І. А. Співак (Чернівці). Поезія про Лесю Українку 

89- 

103



Межведомственньій республиканский єборних 

УКРАЙНСКОЕ ЛИТЕРАТУРОВЕДЕНИЕ 

Випуск ІЗ 

(на украннском язьке) 

Физ. печ. л. 7. Прив. песч, л. 9,8. Тираж 1000. Це- 
на 95 коп. Зак. 2029. 
Издательство Львовского упиверсітета, Львов, Уннрсо- 
ситетская, 1. 

Областная кинжная типографня Львовского областиого 
управления по печати. Львов, Стефаннка, ЇЇ. 

Редактор М. М. Худякова 

Технічний редактор Т. В. Саранюк 

Коректор К. Г. Логвинсико 

БГ 10160. Здано до набору 4. УІ1І 1971 р. Підпн- 

сано до друку 28. І 1972 р. Формат 70Х108"/щв. Папір 

Ха 1. Папер арк. 3,5. Умовн. друк. арк. 9,8. Обл.-видави, 

арк. 9,5. Тираж 1000, Ціна 95 коп. Зам. 2020. 

Видавництво Львівського університеств. Львів, Упіверси- 

тетська, І. 

Обласна книжкова друкарня Львівського обласного 

управління по пресі, Львів, Стефаника, ІЇ.




