
ІРАНІ СьЬкЕ 
ІТЕРАТУРО: 

зндАвество 

внпгек Ї9





РЕСПУБЛІКАН- 
СЬКИЙ МІЖ- 
ВІДОМЧИЙ 
вивееРОНО Й К 

ВИДАВНИЦТВО 

ЛЬВІВСЬКОГО 

УНІВЕРСИТЕТУ 

Львів -- 1972 

УКРАЇНСЬКЕ 

ЛІТЕРАТУРОЗНАВСТВО 

ВИПУСН 15 



8У1--8У? 
45 

7-2-2 

466-72М. 

У збірнику вміщені статті, присвячені українській дожов- 
тневій та українській радянській літературі. Певний інтерес 
становлять публікації розділу «У вінок Лесі Українці». 

В окремих статтях досліджується питання теорії літе- 
ратури, майстерності письменників, розкриваються невідомі 
та маловідомі сторінки з життя і творчої діяльності україн- 
ських письменників. 

Збірник адресований викладачам вузів і середніх шкіл, 
аспірантам і студентам, літераторам, усім, хто цікавиться | 
українською літературою. 

РЕДАКЦІЙНА КОЛЕГІЯ: 

Відповідальний редактор -- Неборячок Ф. М. 
Заступник відповідального редактора -- Мороз О. Н. 
Відповідальний секретар -- Халімончук А. М. 
Білоштан Я. П., Домнкицька Г. С. Доро- 
шенко І. І., Дузь І. М. Жук Н.Й. Іщук А. О., 
Корж П.Я. Кубланов Б.Г. ЛеспнВв. М. Лі- 
сови П.М, Луценкої. А. Рудницький М. Ї., 
Федорчук М. С, Федченко П. М. Шахов- 
ський С. М. Шолом Ф.Я.



ТЕФРІЯ ІПІТКЕРАТУРИ 

Ф.М.БІЛЕЦЬКИЙ 

В. І. Ленін про сатиру 

як витривальту вброю 

Сатира як дійова ідеологічна зброя у боротьбі проти реак- 
ційних ворожих сил займала важливе місце в естетиці вождя світового 
пролетаріату і Радянської держави В. Ї. Леніна. Радянські літературо- 
знавці присвятили питанню ленінського розуміння сатири багато до- 
сліджень. Про нього говорилося у зв'язку з іншими літературознавчими 
проблемами"!, в плані з'ясування висловлювань В. І. Леніна про росій- 
ських письменників ?, в дослідженнях публіцистичної творчості вождя 8, 
розкриті значення висловлювань Леніна про сатиру для розвитку радян- 
ської літератури". 

В. І. Ленін високо цінував впливову силу сатиричного слова, часто 
звертався до нього у боротьбі проти ідейних ворогів трудящих і Кому- 
ністичної партії. Про мистецтво Леніна-сатирика, його вміння яскраво 
і барвисто показати політичного ворога смішним розповідають А. Луна- 
чарський, О. Стасова, Л. Фотієва, А. Андреєв, М. Горький, Б. Лепешнин- 
ський, К. Федін та інші. Всі вони сходяться на тому, що Ленін любив 
гостре сатиричне слово, дотеп, жарт, сміх. Про один з таких влуч- 
них за змістом його жартів згадує Н. К. Крупська у статті «Ленін 
і Горький»: 

«Турбувало Ілліча здоров'я Олексія Максимовича. Він постійно за- 
питував про нього, давав поради лікуватися неодмінно у першокласних 
лікарів, дотримуватися режиму  («прижим», як говорив жартома 
Ілліч)...» 5 

Ленін не втрачав почуття гумору навіть у найтяжчі дні революції. 
У свій час ленінські дотепи справили велике враження на англійського 
письменника Рансома. «Ленін постійно сміється, -- писав він. -- Перше, 
що вражає в ньацу, -- це його іскриста веселість. Вона не залишає 
його навіть тоді, коли він говорить про величезні труднощі революції. 
Я думаю, що це відбувається в результаті його твердої соціологічної, 
філософської марксистської впевненості в неминучості перемоги тієї 
справи, якій він служить. Як незрівнянно сильний гравець в шахи зу- 

! Див, праці: А. Цейтлин. Литературнье цитать Ленина. М--Л. ГИХЛ, 1934; 
83. Мейлах. Ленін і проблеми російської літератури. К., Держлітвидав України, 
1950. 

Ім. н ечкина. Ленин о Щедрине, Литературное наследство, т. 11--12, 1933; 
В. Воробйов. Улюблений письменник В. І. Леніна. -- «Жовтень», 1960, Хо І. 

з3К. Наумов. Із виоккеренень над майстерністю Леніна-публіциста. -- «Радян- 
ське дітериту рознадоко цк, 1967, М» 8 

. Мінчин. Сатира в естетиці соціалістичного реалізму. К. «Наукова думка», 
1967 б ін. 

5 Цит. за кн. Ленин о культуре и искусстве. М., «Искусство», 1956, стор. 510. 

з



стрічає навіть найсерйозніший хід противника веселою посмішкою, так 
посміхається і Ленін у своїй титанічній боротьбі» 5. 

Глибокий інтерес Леніна до гумору, сміху засвідчує М. Горький 
у нарисі «В. І. Ленін». Він відзначає, що ленінський сміх -- це сміх лю: 
дини, яка вміла прекрасно бачити акробатичні хитрощі розуму?7. 
М. Горький також згадує, що Ілліч вважав гумор «прекрасною здоровою 
якістю» людини, що «смішного в житті, мабуть, не менше, ніж сумного, 
їй-право, не менше» 8. 

Такими смішними, на його думку, були, зокрема, народницькі мані- 
ловські «проекти», що викликали комічне враження, російська буржу- 
азія, яка перебувала у «смішному» становищі, російський уряд, що «на- 
смішив увесь світ», різні угруповання антинародних партій -- меншови- 
ків, есерів, буржуазних лібералів і т. д. 

Для Леніна викривальний сміх -- це справді убивчий засіб розвін- 
чування самодержавства, капіталістичного ладу та ренегатів революції. 
Сатирична спрямованість, глибоке обурення і знущання з противника 
Ілліч вважав суттєвими рисами викривального твору. Відповідаючи 
Вітімському, який зауважив, що друкувати статтю В. І. Леніна заважає 
її гнівний тон, Ілліч пише у листі 1912 р. «До редакції газети «Правда»: 
«З якого часу гнівний тон проти того, щоб погане, шкідливе, невірне 
(адже ж редакція «принципіально» згодна!), шкодить щоденній газеті?? 
Навпаки... Без «гніву» писати про шкідливе -- значить, нудно писати» 9. 

Викривальну зброю сміху Ілліч широко використовує у своїх стат- 
тях, доповідях, промовах, бесідах з трудящими. Та й такі його праці, як 
«Що таке «друзі народу» і як вони воюють проти соціал-демократів?», 
«Матеріалізм і емпіріокритицизм», «Що робити?» й інші, є блискучим 
зразком бойової суспільно-політичної сатири. Проте частіше в ленін- 
ських роботах наявні елементи сатирико-гумористичного викриття (са- 
тиричні характеристики, портрети, сценки, сповнені глибокого комізму). 

Безпосереднє відношення до питання про комічне в житті і мистецт- 
ві мають ленінські висловлювання про характер смішного; вони наявні 
у його працях «Як нам реорганізувати Робсельінспекцію», «Краще 
менше, та краще» та ін. Зокрема, в останній з них В. І. Ленін зазначає: 
«Справді, чому не поєднати приємне з корисним? Чому не скористува- 
пися якою-небудь жартівливою або напівжартівливою витівкою для 
того, щоб накрити що-небудь смішне, що-небудь шкідливе, що-небудь 
напівсмішне, напівшкідливе і т. д.2» (33, 436--437). 

Про те значення, яке надавав Ілліч викривальному сміху, можна 
судити і з його висловлювання щодо хибної політики ренегата Каут- 
ського. Протиставляючи все вороже, реакційне, змертвіле передовому 
та прогресивному, вождь партії зауважував: «Справді ж, видно, що Ка- 
утський пише в такій країні, в якій поліція забороняє людям «гуртом» 
сміятися, інакше Каутський був би убитий сміхом» (28, 215). 

За словами В. І. Леніна, сатиричне ставлення до дійсності характе- 
ризується прагненням «трошки спотворити, показати алогізм звичайно- 
го» 1), У справді реалістичних творах засіб перебільшення не тільки 
не означає відходу від дійсності, а, навпаки, дозволяє сатирикові глиб- 
ше проникнути в суть негативного явища і розвінчати його до кінця. 
Однак коли літератор робить першу спробу видати за типове «поодино- 
кі випадки» і замість об'єктивно правдивого відображення життя дає 

8 Цит. за кн: А. В. Луначарский, Собранне сочинений в восьми томах, 
том. 8. М. «Художественная литература», 1967, стор. 402. 

7 Світ славить Ілліча. К. «Дніпро», 1967, стор. 126. 
8 Там же, стор. 129. | 
9 В. І. Ленін. Твори, т. 35. К. Держполітвидав України, 1952, стор. 22--23. 

Делі посилання на це видання даються в тексті. 
10 Світ славить Ілліча, стор. 119.



«колекцію цілих страхіть», він збивається на фальшиві манівці. Саме 
таким є роман українського націоналістичного письменника В. Винни- 
ченка «Заповіт батьків», що був підданий нищівній критиці з боку 
В. І. Леніна. Відомо, що у листі до Інесси Арманд від 5 червня 1314 р. 
Ілліч назвав цей роман «ахінеєю і нісенітницею», викривши його анти- 
реалістичну суть: «З'єднати разом якнайбільше всяких «страхіть», зі- 
брати воєдино і «порок», і «сифіліс», і романічне злочинство з вимаган- 
ням грошей за додержання таємниці (і з перетворенням сестри суб'єк- 
та, якого оббирають, у коханку) і суд над лікарем! Все це з істериками, 
з вивертами, з претензіями на «свою» теорію організації проституток» 
(35, 107). 

Постійно звертаючись до зброї сміху, Ленін вимагав водночас і від 
своїх товаришів по класовій боротьбі нещадно викривати політичних 
противників та висміювати їх помилки й вади. Так, в одному з листів 
до А. Луначарського (кінець серпня 1905 р.) Ілліч радить йому написа- 
ти сатиричний твір, в якому були б піддані гострій критиці негідні 
вчинки меншовиків, що виявилися в прийомах їх полеміки з більшо- 
виками: 

«Заплямуйте їх за їх мізерний спосіб війни. Зробіть з них тип. 
Намалюйте їх портрет на весь зріст за цитатами з них же» (34, 286). 
Отже, тут Ленін розкриває способи дискредитації противника: «запля- 
мувати», «зробити тип», намалювати «портрет на весь зріст». 

Прагнучи пробудити зацікавленість більшовицькою пресою, під- 
нести її організаторську роль, вождь партії у листах і статтях до ре- 
дакцій і видавництв рекомендує друкувати сатиричні твори різних жан- 
рів. Так, у період гострої боротьби з ліквідаторами він, наприклад, 
радить редколегії газети «Правда» друкувати фейлетони, у яких би 
розвінчувалася безпринципність цих відступників від марксизму. «Вмі- 
щена фейлетоном в «Правде», хоч би дрібним шрифтом, така стаття 
відразу займе позицію і уб'є авантюризм вигадників відкритих плат- 
форм, уб'є їх демагогію: «скажи відкрито, в що віруєш» (35, 21). 

У листі до М. Горького Ленін зауважував: «Фейлетон Луначар- 
ського «Між страхом і надією» мене, після Вашої розповіді, зацікавив. 
Чи не могли б Ви послати мені його, якщо у Вас вільний? Я, в разі ви- 
моги, поверну акуратно» (35, 46). Увагу Ілліча привертав також жанр 
сатиричної казки та байки. Так, з приводу казок М. Горького, опубліко- 
ваних в газеті «Звезда», він писав їх авторові (1912 р.): «Чудовими 
«Казками» Ви дуже й дуже допомагали «Звезде», і це мене радувало 
надзвичайно...» (35, 2). Вождь партії виявляв зацікавлення талантом 
більшовицького поета, майстра глибоко ідейної байки Дем! яна Бєдного. 
Ілліч вважав його визначним сатириком і не раз ставав на його захист". 

В. І. Ленін захоплювався також сатиричними творами Т. Г. Шев- 
ченка. Колишній учений секретар Архіву М. Горького в Москві І. Ро- 
«манченко згадує, що Ілліч, високо цінуючи українського поета, з вели- 
чезною увагою слухав його політичну сатиру «Кавказ» у виконанні 
автора «Буревісника». Особливо подобалося вождеві те місце в сати- 
ричній поемі, де Кобзар засобами сарказму висміює і таврує попів -- 
чорних круків. Тому Ілліч просив це місце повторювати, що М. Горький 
з задоволенням робив !2. 

Постійно наголошуючи на необхідності сатиричного сміху для ви- 
криття ворогів трудящих, Ленін використовував з цією метою цитати 
і образи з художніх творів класиків російської та зарубіжної літератури. 
Він особливо часто вдавався до творів І. Крилова, М. Гоголя, О- Гри- 

п Див. наприклад, лист «До редакції газети «Правда» (кінець травня 1913 р.). 
В. І. Ленін. Твори, т. 35, стор. 68. 2 Р р) 

іг І, Романченко. Він читав і любив Кобзаря. -- «Літературна газета " 1961, 21, ТУ. В ратур х



боєдова, І. Тургенєва, І. Гончарова, М. Салтикова-Щедріна, О. Некра- 
сова, А. Чехова, М. Горького та багатьох інших. Так, наприклад, гнівно 
висміюючи народників Михайловського, Южакова, Кривенка, які у 
своїх виступах у пресі спотворювали погляди російських марксистів 
і нападали на вчення основоположників наукового комунізму, Ленін 
при цьому посилається на байку Крилова «Слон і Моська»: «Ай, моська, 
знать она сильна, коль лаєт на слона» (І, 136). Створений шляхом 
порівняння іронічний образ мосьок буржуазного суспільства викликає 
у читача яскраву асоціацію. 

За допомогою цього ж образу у промові «Чергові завдання Радян- 
ської влади» Ілліч викриває різних ворогів, які раділи з труднощів мо- 
лодої Радянської держави і гавкали «з приводу кожної зайвої тріски 
при рубанні великого, старого лісу. На те вони і моськи, щоб гавкати 
на пролетарського слона. Нехай гавкають. Ми підемо собі своєю доро- 
гою...» (27, 228), -- говорив вождь. 

Важливе місце в публіцистичній спадщині Ілліча посідають сати- 
ричні образи М. Гоголя -- Манілов, Собакевич, Ноздрьов, Хлестаков 
та інші. Вони використовуються ним для розвінчання різних буржуаз- 
них політичних партій -- народників, меншовиків, ліквідаторів. Так, у 

статті Леніна «Наші Хлестакови» висміюється брехливість меншовиків, 
звинувачується у хлестаковщині Троцький, розвінчується його зарозу- 
мілість і бундючність. 

Ленін не тільки зберігав гостро викривальну силу літературних 
образів, але й наповнював їх новим глибоким політичним змістом. Так, 
переосмислюючи соціальний зміст образу Манілова, Ілліч осучаснює 
його, проте зберігає класову основу персонажа. У трактуванні Леніна 
Манілов -- це не просто поміщик-мрійник, а й політичний діяч, що 
роздумує над можливістю перебудувати державний устрій. 

Розширюючи значення гоголівського образу за нових умов, вождь 
стежить за його розвитком, розкриває маніловські риси у тому чи ін- 
шому реакційному діячеві, порівнює з Маніловим представників різних 
буржуазних партій. Так, у 90-ті роки у творах Ілліча висміюються ма- 
нілови-народники, ці фальшиві «друзі народу», які зраджували інтереси 
трудящих. «..Мріяти про замирення вікової економічної боротьби анта- 
гоністичних класів російського суспільства -- значить вдаватися в ма- 
ніловщину..» (1,291), -- іронізував Ілліч з поведінки народників. 

Під час першої російської революції, коли буржуазні лідери гово- 
рили про мирний перехід влади від рук монарха до установчих зборів, 
до уряду, де більшість належатиме кадетській партії, Ленін знову 
гнівно висміює лібералізм поміщиків, використавши для цього образ 
Манілова. У статті «Бойкот Булигінської думи і повстання» він називає 
ліберальною маніловщиною намагання буржуазії мирним шляхом ві- 
дібрати в царя владу. Викриваючи за допомогою засобів дошкульної 
іронії царську реакцію у всіх її проявах, Ленін використовує у літера- 
турній полеміці з ворогами також багато інших гоголівських типів -- 
чиновників Бобчинського і Добчинського, Акакія Акакійовича, журна- 
ліста Тряпічкіна, божевільного Поприщина та ін. 

У працях Леніна, як встановили вчені, твори великого російського 
сатирика Салтикова-Щедріна згадуються понад 300 разів. І це законо- 
мірно, бо політична сатира останнього сприяла глибокому розумінню 
суспільно-політичних відносин в тогочасній Росії. Саме за це Ілліч ви- 
соко цінив творчість Щедріна, часто використовував у своїх творах його 
образи. Наприклад, у книзі «Що таке «друзі народу» і як вони воюють 
проти соціал-демократів?» при засудженні народників за їх схильність 
до лібералізму Ленін звертається до щедрінської характеристики еко- 
номічного розшарування капіталістичного села, «можновладцями» якого 
вважали себе різні «чумазі» -- Колупаєви, Розуваєви, Дерунови і, т. п. 

6 

К
і
н
ь
 

ь
о
 

-



«Не можна не згадати з цього приводу, -- писав він, -- так влучно 
описану Щедріним історію еволюції російського ліберала. Починає цей 
ліберал з того, що просить у начальства реформ «по можливості»; про- 
довжує тим, що канючить «ну, хоч що-небудь» і кінчає вічною й непо- 
рушною позицією «пристосування до підлоти» (1, 231--232). Так висмі- 
яно лібералізм народників типу Южакова, ренегата Струве, які висту- 
пали проти революції й більшовиків. Сповнені глибокої іронії слова 
Ілліча про те, що ліберали «лягли ниць перед ворогом», «рачки повзли», 
«пристосовуючись до підлоти». 

Потребу в такому сатирикові, як Щедрін, особливо гостро відчував 
«Ленін у 1907--1912 рр., в час боротьби проти буржуазного лібералізму 
ліквідаторів і меншовиків. У ці роки Ілліч часто звертається до щедрін- 
ських образів. Наприклад, Іванами Непомнящими, що, подібно до щед- 
рінського персонажа, забували свої колишні переконання, Ленін глум- 
ливо називає меншовиків Потресова, Маслова. А іменем щедрінського 
пустослова Балалайкіна він викриває пустопорожнє фразерство Троць- 
кого («Балалайкін Троцький»). 

Вождь партії не раз звертається до щедрінського Гудушки Голов- 
льова як уособлення лицемірства, жадібності, жорстокості. Цей образ 
він застосовує і для характеристики бюрократичної верхівки російської 
держави 90-х років минулого століття і есерів, що після 1905 р. стали 
боягузливими зрадниками революції, і для гострого викриття царського 
уряду, що за словами про «вищу політику» приховував своє «Іудушкіне 
прагнення відібрати шматок в голодуючого», і для саркастичного ви- 
криття ренегатів революції типу Каутського. 

Творчість Салтикова-Щедріна привертала увагу Леніна насамперед 
гостросатиричною спрямованістю. Ось чому Ілліч висловлював «жаль, 
що не дожив Щедрін до «великої» російської революції. Він додав би, 
мабуть, новий розділ до «Панів Головльових», він змалював би ІГудуш- 
ку, який заспокоює висіченого, побитого, голодного, закабаленого му- 
жика..» (12, 295). Далі Ленін зауважує: «Але кадетський Гудушка Го- 
ловльов може викликати якнайпалкіше почуття ненависті й презирства» 
(12, 295). 

В. І. Ленін не тільки неодноразово підкреслює дійову викривальну 
силу щедрінської сатири, але й вказує на її велике пізнавальне значен- 
ня. У листі до редакції «Правдь» від 8 вересня 1912 р. він рекомендує 
«час від часу згадувати, цитувати й розтлумачувати в «Правде» Щедрі- 
на та інших письменників «старої» народницької демократії» (35, 31--32). 

Здебільшого той чи інший сатиричний образ Ленін розкривав на 
іншій, ніж в письменника-сатирика, соціальній і часовій основі, збага- 
чував його новим історичним змістом. В результаті такої ленінської 
івтерпретації поставав новий образ, що часом істотно відрізнявся від 
своєї, так би мовити, першооснови. Це маємо, скажімо, у памфлеті 
«Соціал-демократична душечка» (1905). Тут використано образ чехов-, 

ської «душечки» для характеристики поведінки деяких діячів РСДРП 
після П з'їзду партії. Сатира автора спрямована проти члена редакції 
ленінської «Искрь» Потресова (Старовєрова). Свого часу останній ра- 
зом з Леніним виступав проти економістів, а пізніше, на ІП з'їзді партії, 
разом з економістами повів боротьбу проти більшовиків. Це хамелеон- 
ство Потресова і розвінчується у творі, який наведемо повністю: 

«Тов. Старовєр, якого вітає «Освобождение», продовжує в новій 
«Искре» каятися в гріхах, учинених ним (через нерозум) участю в ста- 
рій «Искре». Тов. Старовєр дуже схожий на героїню чеховського опо- 
відання «Душечка». Душечка жила спочатку з антрепренером і гово- 
рила: ми з Ванічкою ставимо серйозні п'єси. Потім жила вона з торгов- 
цем лісом і говорила: ми з Васічкою обурені високим тарифом на ліс. 
Нарешті, жила з ветеринаром і говорила: ми з Колічкою лікуємо коней. 

7



Так і тов. Старовєр. «Ми з Леніним» лаяли Мартинова. «Ми з Марти- 
новим» лаємо Леніна. Люба соціал-демократична душечко! в чиїх обій- 
мах опинишся ти завтра?» (9, 371). 

Так засобами сарказму розвінчуються відступники від революцій- 
ної справи. За допомогою порівняння ідейно нестійкого меншовика 
з чеховською героїнею реалістичний літературний образ перетворюється 
у дошкульну зброю політичної сатири -- елегійно-омиренна «душечка» 
постає перед читачем з обличчям запеклого ворога пролетаріату -- 
«соціал-демократичної душечки». 

Як засвідчують наведені приклади, для Леніна важливим джерелом 
комічного є повсюдне вплетення в тканину своїх праць розгорнених лі- 
тературних аналогій. Внаслідок цього розширюються або видозміню- 
ються смислові плани зображуваного, які підпорядковані характеристи- 
ці політичних діячів, антинародних партій тощо. До цього варто додати, 

що в працях Леніна нерідко набувають сатиричного забарвлення також 
несатиричні образи й вислови, взяті з творів М. Некрасова, Г. Успен- 
ського, А. Чехова, Л. Толстого й ін. Скажімо, тургенєвський Ворошилов 
з роману «Дим» використовується для висміювання есера Чернова; 
персонаж з оповідання «Бурмістр» -- поміщик Пеночкін -- для викрит- 
тя «культурного» кріпосництва; таке ж ідейне навантаження має і че- 
ховська «Людина в футлярі» та подібні твори. 

Ці й багато інших типів, створених видатними художниками слова, 
займали важливе місце в політичній полеміці Леніна, в його револіоцій- 
ній агітації і пролаганді, у боротьбі з царським урядом, поміщиками, 
буржуазією та їх агентурою -- економістами і меншовиками, ліквідато- 
рами і анархістами. Показово, що із зміною характеру політичної бо- 
ротьби, історичних умов життя суспільства змінювалися одночасно 
у творах Леніна й об'єкти сатиричного викриття, вибір засобів сатири. 

У кожному окремому випадку Ілліч наповнював літературні сати- 
ричні образи політичним змістом і надавав їм, так би мовити, нової жит- 
тєвої форми. Простежимо для прикладу, як саме під його пером в про- 
цесі зміни соціальної обстановки в Росії видозмінювався уже згадува- 
ний гоголівський образ Манілова. В 90-ті роки ХІХ ст. цим іменем ха- 
рактеризуються народники, у 1905 році Манілов -- уже запеклий мен- 
шовик, спільник буржуазії. А, в час Жовтневої революції -- він лютий 
ворог повсталого народу. Це можна сказати і про образи Гудушки Го- 
ловльова, Обломова, Хлестакова та їм подібних. 

Ленінські висловлювання про сатиричне мистецтво, висока оцінка 
вождем сатиричних жанрів конкретно вказують на місце сатири в кла- 
совій боротьбі. Водночас вони проливають світло на ту суспільно-полі- 
тичну роль, яку відіграє сатира в соціалістичному суспільстві. 

Показова щодо цього оцінка сатиричного вірша В. Маяковського 
«Прозасідалися», якого В. Ї. Ленін прочитав в «Известиях». Висміюван- 
ня В. Маяковським бюрократів викликало у Леніна задоволення: «Не 
знаю, -- зауважує він, -- як відносно поезії, а відносно політики ручуся, 
що це цілком правильно» (33, 188). Такою ж думкою сповнений і показ 

гончаровського Обломова, яким розширюється і конкретизується сати- 

ричний зміст вірша «Прозасідалися»: «Був такий тип російського жит- 
тя -- Обломов. Він все лежав у ліжку і складав плани. Відтоді минуло 

багато часу. Росія проробила три революції, а все ж Обломови лиши- 

лись, бо Обломов був не тільки поміщик, а Й селянин, і не тільки селя- 

нин, а й інтелігент, і не тільки інтелігент, а й робітник 1 комуніст» 

(33, 188). і 
Висловлювання Леніна про вірш «Прозасідалися» дають Підставу 

для висновку, що вождь партії і держави бачив у сатирі не ТІЛЬКИ Ії 

руйнівну, знищувальну силу, але й ставив перед нею завдання очищати, 
змивати, зіскрібати зі здорового тіла нашого суспільства усе потворне, 

8



огидне, тобто бачив і підносив її стверджувальну роль. Саме тому Ленін 
не тільки високо цінував творчість видатних сатириків минулого, вико- 
ристовуючи їх викривальний сміх у боротьбі пролетаріату з його кла- 
совими ворогами, але й намагався створити кадри сатириків, підтриму- 
вав і заохочував їх до творчості. Це видно, зокрема, з того глибокого 
зацікавлення, яке виявляв Ілліч до сатиричних виступів у пресі 
М. Горького, А. Луначарського, Д. Бєдного, В. Маяковського та ін. 

Необхідно відзначити, що порівняно з майстрами публіцистичного 
слова -- революціонерами-демократами -- Ленін вніс немало нового у 
принципи створення типових сатиричних образів. Новаторство виявля- 
лося, зокрема, у тому, що вождь Комуністичної партії використовував 
сатиричні образи з позиції наукового соціалізму і тим самим надавав їм 
значно гострішого, яскраво вираженого політичного характеру. 

Цю якість ленінського стилю сатири слушно відзначила М. В. Неч- 
кіна, яка досліджувала спосіб використання Леніним літературних об- 
разів М. Гоголя. «Образ звучав інакше, -- писала Нечкіна, -- набував 
класового змісту і нової соціальної функції. І разом з тим -- в цьому 
таємниця художньої творчості -- образ сприймався як гоголівський, як 
старий знайомий. Образ пізнавався» 33. 

Переосмислюючи сатиричні образи стосовно до інших історичних 
умов, надаючи їм нового соціального забарвлення, Ленін наповнював їх 
значно глибшим суспільним звучанням, ставив їх на службу найпрогре- 
сивнішим суспільним ідеалам. Саме завдяки цьому немало сатиричних 
образів Грибоєдова, Крилова, Гоголя, Щедріна, Чехова, Горького та 
інших митців набули великої популярності, стали могутньою ідейною 
зброєю в руках робітничого класу і Комуністичної партії. 

ЕН 

З наших коротких спостережень випливає, що Ленін приділяв ве- 
лику увагу сатирі як засобу політичної боротьби. Його постійна увага 
до сатиричного слова, кваліфікована оцінка творчості багатьох майстрів 
зброї сміху, використання літературних образів, до того ж завжди при 
вирішенні гострих і складних проблем, -- саме це показує, яким висо- 
ким довір'ям користувалася у Леніна сатирична література, як він 
глибоко любив і високо цінував її художню функцію, 

ІЗ М, В. Начкина. Гоголь у Ленина. М.-Л. Изд-во АН СССР, І936. стор. 39.



Р. Т. ГРОМ'ЯК 

Жанр» у творчому процесі 

, 

Жанр -- пам'ять мистецтва... Твердження це стало загально- 
відомим. Але як ця пам'ять передається від покоління в покоління? Тут 
не все ще зрозуміле. Багато що залишається дискусійним. Спробуємо 
пильніше придивитись до окремих тверджень і спостережень. При тому 
буде корисним будь-яке часткове питання розглядати крізь призму за- 
гальноестетичного бачення. 

Для нашої мети слід конкретизувати моменти загальновідомого 
положення, що (мистецтво є формою суспільної свідомості. А остання 
є тільки стороною духовної культури, яка у свою чергу являє собою 
«виробництво, розподіл і споживання духовних цінностей; вона стано- 
вить єдиний процес творення і засвоєння всього духовного ба- 
гатства суспільства» ". Поняття суспільної свідомості акцентує увагу 
насамперед на теоріях, поглядах, ідеях, уявленнях якоїсь епохи. Всі ці 
духовні утворення об'єктивуються в матеріальні предмети. Тільки на 
такій, опосередкованій, основі забезпечується зв'язок між різними по- 
коліннями. Для виникнення цього зв'язку потрібні дві умови: повинна 
існувати суспільна потреба в тих видах суспільної свідомості, які об'єк- 
тивуються в певному матеріалі, а, по-друге, повинні бути люди, для 
яких ці предмети чи структури малиб смисл, були б зрозумілими 2, Саме 
це надзвичайно важливе для естетики. Треба мати на увазі, що суспіль- 
на свідомість -- явище надіндивідуальне. При її аналізі абстрагуються 
гід свідомості окремі індивіди. Літературознавця цікавить разом з тим 
інша грань цього питання: як суспільна свідомість здійснюється і розви- 
вається через індивідів, кожен з яких обмежений конкретними умовами 
свого життя. В такому разі увагу привертають конкретні особи, через 
діяльність яких проявляється, зокрема, естетична свідомість певної 
епохи. Саме вцьому аспекті ми звертаємось до творчого процесу. Це -- 
іпдивідуальний творчий процес, в якому,формується історико-літератур- 
ний. Їх взаємини подібні до того, про що писав свого часу Д. Мордо- 
вець: «У великі епохи оновлення віджилих ідей і застарілих, хибних 
людських вірувань оновлююче начало начебто носиться в повітрі і, по- 
мимо колективної волі всіх людських мас, які звикли жити, думати і ві- 
рувати на основі ідей, добутих від попередніх поколінь, проникає, як 
саме повітря і світло, крізь всі перепони і за кам'яні стіни фортець... 
і в діряву хатинку бідняка (..) Оновлююче начало проникає спочатку 
в найкращі людські голови, подібно до того, як промені ранішнього 
сонця золотять спочатку верхів'я найбільших дерев лісу...» З 

| А. Уледов. Структура общественного сознання. М., «Миьсль», 1968, стор. 40. 

2 Див: Л. Живкович. Теорня соцнального отраження. М., «Прогресс», 1969. 
стор. 216. 

з Д. Мордовець. Твори в двох томах, т. 2. К. ДВХЛ, 1958, стор. 347--348. 

10



Щось подібне спостерігається і на оновленні жанру як відносно 
сталої змістовної структури, в якій реалізується, конкретно здійснюєть- 
ся певний родовий спосіб естетичного освоєння дійсності. 

З одного боку, поетика описує ті видозміни, яких набувають жанри 
у творчості різних поетів залежно від рівня естетичного розвитку літе- 
ратури, творчого методу, індивідуального стилю митця. З другого боку 
(чи водночас), історія літератури вказує на розширення тематики, на 
спричинення нею структурних зрушень і змін. А між цими двома рівня- 
ми розгляду залишається внутрішня ланка причиново-наслідкових зв'яз- 
ків, що опосередковує провідну роль нових обставин і характерів у про- 
цесі художнього розвитку. Якщо в якійсь мірі послабити увагу до цього 
внутрішнього, психологічного боку проблеми, то легко впасти в довільні 
твердження, які при своїй, інколи навіть позірній дріб'язковості, вика- 
зують порушення основних закономірностей художньої творчості. Ось, 
приміром, П. Я. Лещенко, досліджуючи українську баладу періоду Ве- 
-ликої Вітчизняної війни, окреслює її своєрідність у багатьох поетів, 
скрупульозно фіксуючи всі тропи, фігури, композиційні прийоми та рит- 
мічні варіанти. Складається враження, начебто здійснюється докладний 
аналіз творів у єдності змісту й форми. Та серед літературознавчої 
щедрості подибуємо такі-от формулювання: «Вдало застосовані 
художні прийоми», «динаміка твору обумовлюється й переважним ви- 
користанням коротких простих речень». «Емоційність твору досягається 
алітеруванням, грою словами.., тавтологією.., зміною віршового розмі- 
ру». Хіба існують окремо образ і художні прийоми? Хіба динаміка 
твору зумовлюється простими реченнями, а не навпаки? Можливо, 
прості речення передають динаміку твору, яка ними зумовлюється, 
тільки у відношенні до читача. 

Отже, постає питання, яке має ширше принципове значення і навіть 
вливається в проблему взаємозумовленості свідомого і підсвідомого 
у творчому процесі. Конкретніше його можна поставити так: як поєдну- 
ється у творчому процесі раціонально обдумане, зважене, і те, що зри- 
нуло інтуїтивно як належна форма художнього образу, без якої і поза 

якою він не існує і не усвідомлюється ні митцем, ні читачем. Тут будемо 
говорити не про окремі елементи форми, а про її структурну основу -- 

жанр, бо, власне, на сталій основі можна найкраще простежити законо- 

мірне та індивідуально неповторне. Як же функціонує жанр у процесі 
творення? 

У пошуках відповіді на це питання можна громадити прямо проти- 

лежні твердження письменників і теоретиків. 
Уільям Фолкнер: «Я не вірю, що людина може сісти за стіл і сказа- 

ти: «Зараз я напишу оповідання», або: «Зараз я напишу роман». Неві- 

домо, що напишеш...» 5. 
Расул Гамзатов: «Що ж, коли правильно закласти фундамент і пра- 

вильно звести риштовання, то спорудження будинку піде далі. Що це 

буде: оповідання, повість, казка, переказ, легенда, роздуми чи просто 

стаття -- я не знаю» 5. 
Степан Крижанівський: «Коли поет береться за твір, не знаючи, 

що він буде писати, -- елегію, баладу, сатиру, епіграму, поему, байку, 
то, мабуть, він не зробить нічого. Адже митець повинен ясно усвідом- 

лювати не лише ідею майбутнього твору, а й його форму, а в речах 

поетичного роду ще й цілком певно відчувати ритм, мелодію, інтонацію. 

4 П. Я. Лещенко, Українська балада часів Великої Вітчизняної війни. -- «Ра- 
дянське літературознавство», 1969, М» 8, стор. 22. 

5 «Молодая гвардня», 1969, М» 3, стор. 316. 

з расул Гамзатов. Мій Дагестан. К., «Дніпро», 1968, стор. 83. 

Пи



Жанрова ознака випливає з об'єктивних законів художньої  твор- 
чості» 7. 

Навіть Імануїл Кант: «Та не буде зайвим відзначити, що у всіх 
вільних мистецтвах все ж таки потрібне щось примусове, 
або, як кажуть, деякий механізм, без чого дух, який в мистецтві 
повинен бути вільним і тільки який оживляє твір, був би позбавле- 
ний тіла» 8. 

Важливо зауважити, що перші два висловлювання належать мит- 
цям, наступні -- теоретикам. Важливо тому, що істотної суперечності 
між ними немає, а фіксують вони механізм творчого процесу на різних 
рівнях -- безпосередньо-інтуїтивному і теоретико-логічному. Правда, 
можливість інтуїтивного діяння жанру у творчому процесі відзначали 
і теоретики. Зокрема В. Шкловський писав: «Буття літературного жанру 
в остаточному підсумкові визначає авторську свідомість, не доходячи 
цілком до його так званої психіки» 2. Ширше про художні закони та їх 
вплив на творчість письменників писав М. Арнаудов: «Будь-яка значна 
художня творчість передбачає не тільки вільну гру уяви, але й макси- 
мум духовних сил, щоб зафіксувати виникаючий твір згідно з усіма 
інтуїтивно схопленими законами мистецтва» 10, 

Різні форми діяння жанру (та їх типологічну єдність) в творчому 
процесі можна показати не стільки аналізуючи висловлювання митців 
і теоретиків, скільки простежуючи народження нового жанру (хай на- 
віть нового для якоїсь окремої літератури), бо лише в такий спосіб най- 
легше виявити жанротворчі чинники. 

Звернімось до ситуації, в якій поставав український класичний 
роман. Тут зразу запізнаємо такі головні фактори: суспільно-художню 
потребу; життєвий матеріал, який вимагає певної форми, бо вже несе 
в собі її основні вузли; відштовхування (у формі наслідування або за- 
перечення) від існуючих зразків у своїй чи іншомовних літературах; 
орієнтацію на певного читача і, нарешті, врахування можливостей свого 
таланту. Серед цих чинників можливі різні взаємовідношення. Одні їх 
Бзаємини витворюють умови для повторення заданої структури; інші -- 
приводять до видозмін жанру при збереженні його основних прикмет. 
Так, П. Куліш приступив до створення «Чорної ради» з наміром «напи- 
сати рідною мовою історичний роман у всій строгості форми», Але 
йсго поняття роману спиралось на цілком певні зразки, витворені на 
матеріалі романічного характеру з чималою дозою домислу. (Перед- 
усім в його уяві жили романи В. Скотта), Життєвий історичний мате- 
ріал, з яким мав справу П. Куліш, не вкладався в цю форму, і письмен- 
ник пішов за його логікою, при цьому відмовившись від жанрового 
визначення «роман»: «Я, таким чином, підпорядкував усього себе мину- 
лому, і тому твір мій вийшов не романом, а хронікою в драматичному 
викладі» 12. Проте виявилось, що об'єктивно він став фундатором нового 
різновиду роману, домінантою якого був аналіз соціальної проблемати- 
ки. Письменники, які писали українською і російською мовами, бралися 
за роман переважно по-російськи. І створили зразки власне соціаль- 
ного роману, сповненого тривоги за суспільний прогрес (Д. Мордовець.. 
«Знамення времени», 1869). 

1 С. Крижанівський. Розвиток і оновлення жанрів у сучасній українській : 
поезії, -- «Радянське літературознавство», 1969, Х» 10, стор. 10. 

З И. Кант- Сочинення в 6 томах, т, 5. М., «Мьсль», 1966, стор. 319. 
9 Цит. за статтею: И. Сухих. Ропрось жанра в трудах формалистов и соцно- 

логов 20 годов. Зб. «Жанрь советской литературь». Горький, 1968, стор. 152. 
1 М. Арінаудов. Психология литературного творчества. М., «Прогресс», 1970, 

стор. 49. 
У "П.Куліш. Вибрані твори. К., «Дніпро», 1969, стор. 498. 

12 Там же, стор. 499. 

12



Очевидно, Куліш вважав, що на документальній основі не може 
існувати роман, в структурі якого мав начебто превалювати інтимний 
момент, вимисел і домисел. До речі, трохи раніше подібну думку висло- 
вив і Є. Гребінка. В одному з авторських відступів у романі «Чайков- 
ський» (1843) він писав: «А! -- говорит догадливьй читатель, -- краса- 
вец-юноша и молоденькая дочка полковника -- стоит их влюбить друг 
в друга и состроится роман. -- Я не вьщдумьваю романа, ничего не 
строю, а рассказьваю бьмль, как сам сльшал...» 13, Треба гадати, що це 
не плід особистих роздумів наших авторів, а своєрідний «дух часу». 
Адже чи не в першій вітчизняній теоретичній праці, присвяченій рома- 
нові (1828), В. Титов писав, що головними його рисами є «любов» 
і «опис сімейного життя», що випливає з інтересу романіста до осо- 
бистості 1, 

На суспільну потребу в українському романі як жанрі, що виник 
в кінці 50--початку 60 років ХІХ століття і був зумовлений загальним 
суспільним піднесенням, відповів А. Свидницький. Перед ним була тіль- 
ки спроба Куліша. Переважала жанрова одноманітність -- оповідання 
в «сказовій» манері. Молодий письменник взявся за написання «роману 
з життя правобіцького духовенства», поклавши в основу біографічний 
матеріал. Як пише М. Є. Сиваченко, він «виявив творчу сміливість, ішов 
по шляху жанрового збагачення і розширення тематики української 
прози 60 років» 15. 

Однак у цьому випадку можна тільки здогадуватись, чому письмен- 
ник звернувся до нового для нього жанру. Докладніші свідчення зали- 
шив Панас Мирний -- основоположник українського багатопланового 
соціально-психологічного роману 9. Після «Хіба ревуть воли, як ясла 
повні?», задумавши «Повію», він зразу свідомо орієнтувався на роман. 
З листів до М. Старицького видно, що його задум мав виразну соціаль- 
но-психологічну спрямованість, а заразом зароджувався у формі, хоч 
і багатопланової, та взаємовмотивованої цілісної структури. План Па- 
наса Мирного містив усі вузли розгалуженого сюжету і його мотива- 
ційні ланки. Він стимулював і дисциплінував думку та уяву письмен- 
ника, не сковуючи її. З одного листа 1882 року !7 видно, що романіст 
свідомо протиставляє свій жанр тим, що до нього широко 
побутували («Годі нам бавитися сякими-такими казочками та припові- 
сточками та плачем-співом»). Письменника надихали тоді вже не тіль- 
ки задум, але й радість від того, що його «праця прийшлася до смаку». 
Разом з тим він бачив свій твір не тільки серед творів рідного письмен- 
ства, але й рівнявся на братні літератури, що заставляло його дати твір 
«дотепний і достиглий», який би розвинув українську прозу («поставив 
нашу справу вище, ніж вона досі стояла»). 

Де той приклад, з якого найкраще видно, які і як діють жанро-твор- 
чі чинники. Письменник їх осмислював, вивіряв, логічно випробовував 
на кожному кроці. Факти такого типу якраз і узагальнені в тезі 
С. А. Крижанівського, Проте її не спростовують думки Фолкнера і Гам- 
затова: вони тільки вимагають уточнення отого категоричного «знає», 
«повинен ясно усвідомлювати». 

Расул Гамзатов «ясно усвідомлював», що він хоче створити новий 
жанр, схрестивши відомі йому. Водночас він зауважив: «Я пишу не за 

ІЗ Є. Гребінка. Твори в 5 томах, т. 3. К., ДВХЛ, 1957, стор. 83. 
б Див: Ю. Манн. Русская философская зстетика. М. «Искусство», 1969, 

стор. 25. 
ІЗ М. Є. Сиваченко. Анатолій Свидницький і зародження соціального роману 

в українській літературі. К., Вид-во АН УРСР, 1962, стор. 164. 
'є Ширше про зародження українського роману див. М. О, Левченко. Ви- 

пробування історією, (Український дожовтневий роман). К., «Дніпро», 1970. 
" Панас Мирний. Твори в 5 томах, т. 5. 1954, стор. 361. 

13



книжними законами, а за велінням власного серця, А в серця нема за- 
конів. Певніше, у нього свої, непридатні для всіх закони»!8, Надзвичай- 
но цікавий хід думки. Але пригляньмось, як виникає оте «веління 
серця». Поет зрозумів, що не може висловити у віршах всього, що по- 
бачив на землі, всього, що думав і відчував. Звідси - - свідома настанова: 
поеднувати у своїй книзі вірші і прозу, зовсім уникати драматургії (вис- 
новок з кількох невдач у цьому роді літератури). Що ж було тим магіч- 
ним кристалом, який несхибно формував розповідь з різних утворів 
різної тональності? -- Розповіді дідуся. «Такими ночами, -- згадує 
Р. Гамзатов, -- дідусь сідав біля мене і починав стиха оповідати. То 
казка, то пісня, то мудрість, то примовка, то смішно, то страшно. Хви- 
лини й години зникали для мене, залишався дідусів голос і породжувані 
уявою картини..»!? Ось та сила, той «примусовий механізм», який зчіп- 
лював різні елементи автобіографічної повісті письменника, що зріс 
в родині митців. Той механізм діяв на рівні високорозвиненого естетич- 
ного смаку -- де інтуїтивно, де розмислово, як це буває в письменників- 
певного типу: «...не кожен камінь придатний для стіни. Коли я вставляв:. 
деякі з них і йшов у своїй оповіді далі, у мене виникало почуття, яке,. 
мабуть, відоме релігійним людям, коли молитва триває, хоч молитовний 
стан уже порушено. Непідходящий камінь доводилось виймати з сті- 
ни»?0, Основні жанротворчі чинники, хоч і своєрідно, але діяли у творчо- 
му процесі Р. Гамзатова: усвідомлення меж і можливостей свого талан- 
ту, чутливість до «диктату» життєвого матеріалу, відчуття цілості як ре- 
гулятора доцільності того чи іншого елемента, підпорядкування естетич- 
ному почуттю, викликаному спогадом про давні розповіді. Все це 
конкретно виявилось як веління серця, як творча інтуїція. 

Таким чином, жанр функціонує у творчому процесі як конструктив- 
ний принцип на двох рівнях -  інтуїтивно-підсвідомому і логічно-осмис- 
леному. Діалектика двох форм діяння цього принципу проявляється на 
різних етапах індивідуального творчого процесу, а також (як крайні по- 
люси) у творчості різних письменників. 

ів р Гамзатов. Мій Дагестан. К. «Дніпро», 1968, стор. 83--84. 
І9 Там же, стор. 84. 
20 Там же, стор. 84--85.



У ВІНОК ЛЕСІ УКРАЇНЦІ 

ЛГАМАРЧЕНКО 

Тема народу та особи 

в ліриці Тесі Українки 

В українській літературі третього етапу революційного виз- 
вольного руху в Росії, а особливо в творчості Л. Українки, що зазнала 
впливу ідей марксизму і стала поетесою -- другом робітників, розв'я- 
зання теми народу та особи в історії не могло не відзначатися новатор- 
ським переосмисленням старих понять і уявлень, появою не знаних ра- 
ніше образів. Зазначаточи, що Леся Українка створила теорію нового 
літературного героя в його зв'язках з масою, П. Й. Колесник слушно 
підкреслює, що письменниця «була, може, найзавзятішим бійцем за 
революційне оновлення української літератури»!. В радянському літе- 
ратурознавстві прозвучали також цікаві, хоч, на жаль, принагідні 
міркування про зв'язок творчої практики Лесі Українки з її новатор- 
ською концепцією героя і маси?. Все це посилює інтерес до зазначеної 
в заголовку теми. 

Відчуття єдності з народом притаманне ліричному героєві Лесі 
Українки з перших кроків творчості поетеси. У вірші «Мій шлях» ціО 
єдність здекларовано («Самій не довго збитися з путі, Та трудно з неї 
збитись у гурті» 9), в наступних творах художньо осмислено як невід'єм- 
ну рису світогляду авторки та її героїв. Так, ліричний герой циклу 
«Сльози-перли» (1890--1891), виражаючи болі й тугу поневоленої на- 
родної маси, почуває себе органічною частиною цієї маси (звідси пере- 
вага займенника «ми» над «я»). Однак Лесиного героя ми сприймаємо 
як індивідуальність, яка не розчиняється в масі,,а бачить дещо далі, 
ступає трохи попереду маси і намагається активно впливати на неї, 
спрямовуючи її настрої в русло революційних визвольних прагнень. Та- 
ке трактування взаємовідносин особи й народу не може здатися випад- 
ковим. Адже в своїх спостереженнях над новітньою суспільною драмою 
письменниця відзначала прогресивність тенденції до звільнення особи 
в самій юрбі, надання їй змоги, якщо вона виняткова і при тому актив- 
на, піднімати до свого рівня інших (8, 217). Леся Українка не могла не 
помітити плодотворності подібної тенденції в ліриці, де особливої ваги 

! Революційне новлення літератури. Проникнення ідей марксизму-ленінізму 
в українську літературу кінця ХІХ--поч. ХХ ст. К., «Наукова думка», 1970, стор. 345. 

2 Я. Ривкіс. Проблема нового методу і принципів зображення народу в кри- 
тичній спадщині Лесі Українки, У зб.: Творчість Лесі Українки, Наукові записки Жито- 
мирського державного педагогічного інституту ім. І. Я. Франка, т. ХХІ, Літературо- 
знавство. Житомир, 1962, стор. 89. Див. також: Г. Нудьга. Українська балада. К., 
«Дніпро», 1970, стор. 162, 165. 

З Леся Українка. Твори в десяти томах, т. 1. К. ДВХЛ, 1963, стор. 87. Далі 
посилання на це видання даються в тексті. 

15



набувають втілені в образ ліричного героя сила переконання, здатність 
вести за собою, заклик, який з сторінок поезій переходить в маси. 

Зв'язок особи з народом у ліриці поетеси взаємообумовлений, 
взаємозбагачуючий. Діалектика його в тому, що особа, здатна піднес- 
тися і впливати на масу, сама черпає сили і наснагу в єднанні з ма- 
сою -- без цього єднання розквіт її духовного єства немислимий. Пере- 
конливо підтверджує це поезія «Досвітні огні» (1892), в якій вперше так 
чітко розкривається Лесине розуміння поняття народу. «Люди робо- 
чі» -- це новий суспільний клас, що сам пробудився до революційної 
діяльності і будить та пориває за собою всі здорові сили суспільства. 
Запалені ним досвітні огні проганяють лихі привиддя, що гнітили душу 
ліричного героя, і сповнюють її нової сили, відваги, готовності до дії. 
Енергією пробудженого народу відлунює натхненний заклик ліричного 
героя вірша: 

Вставай, хто живий, в кого думка повстала! 
Година для праці настала (І, 133). 

Уже в циклі «Сльози-перли» прозвучало тривожне питання про ке- 
рівництво народним рухом: «Кормигу тяжку хто розбить нам поможе?» 
(1, 119). Ліричному герою Лесі Українки мріється, що саме йому судила 
доля героїчним вчинком, самопожертвою визволити людство від «все- 
світніх оков», «перекинути світовий стрій одвічний» («Сон», 1891--1892), 
Та це тільки романтична мрія. Леся Українка усвідомлює, що визволен- 
ня народу не може бути завойоване одиничними акціями, подвигами 
героїв-одинаків, що воно може статися тільки внаслідок могутнього 
зростання революційної свідомості усієї маси народу. 

Цей процес тривалий і складний. Леся Українка, розуміючи велику 
суспільну силу мистецтва, свідомо підпорядкувала йому своє поетичне 
слово. Свідченням цього є, зокрема, ціла низка її творів про місце мит- 
ця в суспільстві, що містять в собі часткове розв'язання поетесою про- 
блеми особи й народу. 

В еволюції ліричного героя цього циклу поезій можна виділити де- 
кілька етапів. Першим з них є прощання з «рожевими мріями» і підвлад- 
ність новій, огнистій, мрії з її настійною вимогою: «Треба шукати дороги 
тим людям, що ходять в ярмі» («Північні думи», 1895). Це важливий 
крок наближення до життя, до класової боротьби: 

Знаю, куди ти мене поведеш за собою. 

Там без упину лютує страшна, невсипуща війна, 
Люди там гинуть у тяжкому лютому бою (І, 158). 

Другий етап -- це роздуми про те, який шлях служіння народові 
обрати: слово чи зброю? («Ангел помсти», 1895--1896, «То Бе ог пої іо 
ре», 1896). Завершальним етапом еволюції і разом з тим синтезом по- 
передніх роздумів є органічне злиття в уяві поетеси цих двох могутніх 
чинників і народження образу слова-зброї («Слово, чому ти не твердая 
криця», 1896). 

Лесин ліричний герой-митець сприймається читачами не як рядовий 
громадянин, а як видатна особа, що має певні обов'язки перед суспіль- 
ством. Ці обов'язки нелегкі, виконання їх вимагає напруження всіх ду- 

ховних сил, але відмова від них психологічно неможлива для героя. У 

циклі «Ритми» ця внутрішня переконаність митця у неможливості від- 

ступу, усвідомлення ним свого особливого місця в суспільстві з великою 

силою експресії передані в цілій низці риторичних питань: 

Хто мене поставив 
сторожею серед руїн і смутку? 
Хто наложив на мене обов'язок 
будити мертвих, тішити живих 
калейдоскопом радощів і горя? (1, 250). 

16



У Лесі Українки, як, до речі, і в І. Франка, постійне відчуття видатною 
особою свого обов'язку перед народом образно асоціюється з виконан- 
ням суворого, рішучого наказу (пор. твори Франка «Каменярі», «Було 
се три дні перед моїм шлюбом», «Мойсей»): 

Хто наказав мені: не кидай зброї, 
не відступай, не падай, не томись? 
Чому ж я мушу слухати наказу? (І, 250). 

Дбаючи про те, щоб поетичне слово стало безпосереднім учасником 
бсротьби проти катів, а, отже, і важливим засобом революційного вихо- 
вання мас, Леся Українка всю силу свого натхнення спрямовує на запе- 
речення духовного рабства, покори та байдужості, що стояли на пере- 
шкоді зростанню свідомості народу. Нам цілком зрозумілі гіркі докори 
поетеси на адресу слов'янських народів у вірші «ЗІауце-5сіауця» (1895-- 
1896), де мотив циклу «Сльози-перли» -- «повстанем, бо душа повста- 
не» -- зазвучав по-новому: несподівано різко, гнівно, вимогливо. Народ 
повинен відчути й виявити свою міць і силу, інакше «варт віл свого 
ярма» (1, 157) -- така ідея твору. 

Поряд з ліричним героєм-митцем виразно окреслені в поезіях Лесі 
Українки постаті тих, кого він має за своїх однодумців. Розкриваючи ці 
образи у сфері їх взаємовідносин з 'народом, поетеса продовжує мотив 
викриття духовного рабства («До товаришів», «Товаришці на спомин»). 
її обурює пасивність людей, які розуміють потребу боротьби, але не ма- 
ють мужності й відваги повністіо віддатися їй. Ця роздвоєність, власти- 
ва частині прогресивно настроєної української інтелігенції, майстерно 
втілена в образі «паралітиків з блискучими очима», чия характеристика 
у посланні «Товаришці на спомин» (1896) поєднує в собі абсолютно 
контрастні якості: 

Великі духом, силою малі, 
Орлині крила чуєм за плечима, 
Самі ж кайданами прикуті до землі (І, 164). 

У цьому ж творі Леся Українка з гіркотою й болем характеризує рідний 
народ, недостатня політична зрілість якого часто не дозволяє йому оці- 
нити діяльність своїх вождів: 

Народ наш, мов дитя сліпеє зроду, 
Ніколи світа-сонця не видав, 
За ворогів іде в огонь і в воду, 
Катам своїх поводарів оддав (І, 165). 

Паралельна характеристика народу-сліпця та свідомої свого духовного 

рабства й безсилля інтелігенції завершується висловом певності у мож- 

ливості їх спільного воскресіння і відродження в процесі революційної 

дії: 
Нєхай же ми раби, невільники продажні, 
Без сорому, без честі -- хай же й так! 
А хто ж були ті вояки одважні, 
Що їх зібрав під прапор свій Спартак?.. (І, 165). 

До кінця послідовними соратниками й однодумцями митця-грома- 

дянина -- ліричного героя Лесі Українки -- є «нащадки Прометея» -- 

люди діла, позбавлені внутрішньої роздвоєності та сумнівів. У поезії 

«Еіаї пох» (1896) вони невіддільні від маси і разом з тим виняткові 

в своєму героїзмі. В образі народу тут порівняно з посланням «Това- 

ришці на спомин» розкривається нова риса: жадібне прагнення світла, 

потяг до тих вогняних іскор, які завдяки діяльності революціонерів спа- 

лахують у тьмі. 

О, не один нащадок Прометея 
Блискучу іскру з неба здобував, 

І безліч рук до неї простягалось, 
Мов до зорі, що вказує дорогу (І, 176). 

2 Українське літературознавство, вип. 15 17



Потребами народу, вимогами часу і зумовлений героїзм «нащадків 
Прометея». Їхні зусилля змальовані у творі як відповідь, як «луна 
в горах» на 

дикий голос 

Хаосу темного, крик голоду й біди 
І розпачливого гукання «світла, світла» (І, 176). 

В кінці 90-х--на початку 900-х років посилюється увага Лесі Укра- 
їпки до питання про роль трудового народу в історії. До 1899 р. відно- 
сяться такі її знаменні слова щодо творчості Ади Негрі: «Вид фабрики 
в действий наводит ее на мьгль о непобедимой силе трудовой армни, 
сплоченной под знаменем яспой идей, обьединенной сознаниєм. Не «но- 
вьй римский цезарь», а весь итальянский плебс будет тем мессией, 
которьй возродит Италию к новой жизни» (8, 61). Таке глибоке усві- 
домлення революційної ролі «трудової армії» плідно позначилося на 
ліриці Лесі Українки. Поетеса намагається проникнути в психологію 
народних мас. Особливістю композиції ряду її творів стає те, що розпо- 
відь від особи ліричного героя поступається в них перед монологом 
самого народу (« У пустині», «Ізраїль в Єгипті», «Народ до пророка»). 
Відкидаючи все випадкове, неїстотне, суб'єктивне, Леся Українка зо- 
середжується на центральних, найпекучіших проблемах життя народу, 
що робить її твори особливо масштабними за думкою. Надзвичайно 
вдало використовує вона при цьому мотиви біблійних легенд. Сповнена 
драматизму історія народу, що здобуває «обіцяну землю», та його взає- 
мини з пророками на цьому складному шляху стали вдячним матеріа- 
лом для художнього розв'язання хвилюючої поетесу проблеми. 

Один з найтрагічніших моментів цієї історії, відтворений пізніше 
у Франковому «Мойсеї», Леся Українка змальовує в поезії «У пустині» 
(1898). Змучений блуканням в пустелі, народ впадає в розпач і зневіру, 
які посилюються після смерті пророка: 

Тепер куди? На схід? На захід сонця? 
На північ? на полудне? Все одно! 
Лягти б отут, на сей пісок гарячий, 
і ждати, поки вихор налетить 
| нам насипле золоту могилу (І, 218). 

Але мудрість народу -- в розумінні всієї небезпеки зневір'я й відмови 
від дальшого руху. Втрата вождя в умовах неясності перспективи май- 
бутнього -- відчутний удар («Умер пророк -- на нас мов грім ударив. 
Хто наш проводар?»), однак він не справляє фатального впливу на 
долю народу. «Приспавши в серці гадину зневір'я», відкинувши спокусу 
зупинки, що рівнозначна смерті, народ постановляє: «Ходім!» і йде 
через пустиню назустріч «далекій мрії». 

Вражає подібність образності цієї поезії і роздумів Лесі Українки 
про переконання «соціаліста-поступовця» у «Замітках з приводу статті 
«Етика і політика» (1903 р.): «...він готовий боротись за ту «обітовану 
землю», бо він вірить, що вона таки буде ліпша, ніж та дика пустиня, 
по якій він тепер блукає, гинучи від голоду й спраги. І таки він піде за 
стовпом і вогняним, і хмарним поступу, а де і як скінчиться вся трудна 
і довга дорога еволюції роду людського -- хто може те вгадати? Та 
ліпше тому, хто йде вперед, ніж тому, хто сідає, згорнувши руки, і дає 
себе засипати піском вітрові пустині, сидячого скоріш пісок засипле...» 

(8, 292). Тотожність міркувань мислителя і мрій поета переконливо 
свідчить, що, змальовуючи легендарну мандрівку староєврейського пле- 
мені, Леся Українка думала про той шлях поступу, який приведе наро- 

ди світу до соціалізму. 
Поява зневіри не тільки перешкоджає поступу народу, вона фак- 

тично паралізує, робить неможливою діяльність вождів. Трагізм стано- 

вища пророка, що не вірить у краще майбутнє свого народу, Леся Укра- 

16



їнка відтворила у другому вірші «Єврейських мелодій». Дивовижно 
влучним у розкритті ідеї твору є звернення до постаті біблійного 
пророка Єремії, цього, за словами І. Франка, «гарячого патріота», який 
до кінця життя грав «незавидну роль ворона, що накрякує рідному на- 
родові нещастя й руїну» ". Оскільки песимізм діячів типу Єремії глибо- 
ко чужий світосприйманню народу, оскільки переконання їх суперечать 
прагненням та ідеалам мас, між ними і народом неодмінно мусить ста- 
тися розрив. Незбагненно тяжкі печаль і самотність пророка-песиміста, 
не здатного допомогти народові, духовно чужого йому: 

Єреміє, ти вічная туго, тебе не збагну: 
як же серце твоє не розбилось від лютого жалю? (1,237). 

Єремія бачив у майбутньому тільки те, що «люд буде гнить у ворожій 
тюрмі», не уявляючи можливості іншого шляху, і в цьому його трагедія, 
і саме через це його ім'я стало символом «вічної туги». 

Леся Українка значно більше, ніж її попередники в українській лі- 
риці, приділила уваги показу творчих сил народу. Народ споруджує 
величні будови («Напис в руїні»), втілює в камені дивну мрію 
(«Сфінкс»), породжує великих людей («Пророк»). Невичерпні творчі 
сили народу -- запорука його безсмертя в віках. Поезією «Напис в 
руїні» (1904) Леся Українка нагадує, що історія судить по ділах. Діла 
царя-тирана ганебні, нікчемні, егоїстичні, тому час безжально стирає 
й ім'я, і пам'ять про нього. Діла народу «вічні і величні». 

Але не в рабстві, не через загибель на страшній «єгипетській ро- 
боті» повинен утверджувати своє безсмертя народ, а в гармонійному 
вияві всіх сторін повноцінного історичного буття, до якого може при- 
вести тільки соціальне визволення («Їзраїль в Єгипті», 1904). А єдино 
можливий шлях до визволення -- це революційне повстання мас, тему 
якого Леся Українка майстерно розв'язує на матеріалі біблійної легенди 
про Ізраїля-богоборця: 

л Ніч безпросвітна в пустині заступить, 
зійдуться в ній знову дух та Ізраїль, 
знов буде бій, тільки бій вже останній 
не на життя, а насмерть (1, 333). 

Розуміння народом потреби повстання, «останнього бою» -- це вже 
вищий етап розвитку його революційної свідомості порівняно з станом 
переборювання моменту розгубленості й розпачу, змальованим в поезії 
«У пустині». Як бачимо, Леся Українка простежує і розкриває в своїй 
ліриці поступовий шлях революційного виховання мас. 

З наближенням подій 1905 р. образ народу в ліриці Лесі Українки 
стає все більш конкретним, зримим, все частіше з'являється в ній образ 
повсталого народу. 

Зброї полиск і гомін розкотистий -- 
се неначе повстання гуде, 

наче сила народна узброєна 
без упину на приступ їде (1, 308). 

Реалістичний образ народу, що з червоною корогвою крокує по 
вулицях повсталого міста, змальовує Леся Українка в «Піснях про 
воліо» (1905). В цьому циклі ми бачимо вже не юрбу, а колектив орга- 

нізованих, об'єднаних спільною ідеєю громадян. Леся Українка відме- 
жовує цей образ від образу старшого покоління борців, «вроджених | 
в злу розпачливу хвилину». Її ліричний герой, хоч і відносить себе саме 
до цього покоління, з далекоглядністю справжнього політичного вождя 
застерігає нових борців від мислення старими уявленнями, від почуття 

41. Франко, Твори в 20-и томах, т. 17, К. ДВХЛ, 1955, стор. ІЗІ. 

2» 19



приреченості, що звучало в піснях, якими проводжали в тюрму і на 
страту, якими «плакав беззбройний над братом-борцем»: 

Що вам до того, ви, вроджені зрання? 
Личить співати вам пісню кохання 
болі своїй, молодій та буйній, 
рано співать панахиди ло ній (1, 345). 

Народ-борець повинен озброїтись міцною вірою в остаточну перемогу 
і наснажити цією вірою свої пісні. 

У відповідальні, напружені дні революції не можна передчасно 
складати зброю, заспокоюватись на тимчасових успіхах. І знову чуємо 

ми озастережливий колос мудрого вождя-політика, звернений до 

«громади»: 
Чого марсельську пісню чути? 
Хіба день слави вже настав? 
Хіба розірвані всі пути? 
Хіба тиран вже з трону впав? 

Де зброя, громадо? 
Де військо в рядах? (І, 345). 

Отже, в «Піснях про волю», як в ряді інших творів Лесі Українки, 
ми бачимо з одного боку образ маси, яка піднеслася до свідомих рево- 
люційних дій, і з другого -- образ ліричного героя -- органічно зв'яза- 
ної з цією масою видатної особи, що прагне вплинути на неї, застерегти 
її від помилок, підняти її свідомість до того рівня, на якому стоїть 
сама. Ця характерна для лірики Лесі Українки особливість розкриття 
взаємодії особи і маси надає її творам великого виховного, агітаційного, 
політично актуального значення. Адже вона передбачає не тільки від- 
творення певного суспільного явища, а й активний вплив на сучасників, 
втручання в дійсність. Лірика Лесі Українки 1905--1907 рр. відповідає 
вимозі, проголошеній в ці роки В. І. Леніним у статті «Перед бурею» 
(1906): 

«Більше сміливості, товариші, більше віри в силу збагачених новим 
досвідом революційних класів і пролетаріату, насамперед більше само- 
стійного почину! Ми стоїмо, за всіма ознаками, напередодні великої 
боротьби. Всі сили повинні бути спрямовані на те, щоб зробити її одно- 
часною, зосередженою, повною того ж героїзму маси, яким ознамено- 
вані всі великі етапи великої російської революції» 5. 

В поезії «Упоєні на бенкетах кривавих...» (1905) Леся Українка 
змальовує пробудження народів від довгого сну «у спільній віковій 
своїй темниці». Це пробудження -- тільки перший крок до перетворен- 
ня світу на нових началах. «Передсвітні мрії» чарівні, але їх ще нале- 
жить втілити в життя. Народ, за переконанням Лесі Українки, є тією си- 
лою, що здатна знищити контраст між бажаним і дійсним, оживити 
прекрасну мрію. 

Відчувається, що поетесу весь час хвилює питання: 
Людське море, ти, сило народная, х 
з чого ж ти собі зброю скуєші? 
Що повстане на місці порожньому 
того світа, що ти розіб'єш?.. (1, 308). 

В умовах революції підноситься і роль видатних людей. Поверта- 
ючись до біблійної образності, Леся Українка у вірші «Пророк» (1906) 
знову стверджує важливість діяльності вождя, покликаного підтримува- 
ти в масах дух непокори, волелюбності й бажання боротьби. 

В поезії «Народ до пророка» (1907), всупереч біблійній традиції, 
не пророк судить юрбу, а, навпаки, народ дає оцінку діяльності пророка, 
ставить перед ним свої вимоги. Новаторський і полемічний аспект роз- 
в'язання теми підказаний новими історичними умовами, політичною зрі- 

5 В. І. Ленін про літературу. К., «Дніпро», 1970, стор. 196.



лістю народу, збагаченого досвідом революційної боротьби, свідомого 
своєї мети. 

Леся Українка показує гостро негативне ставлення народу до «про- 
років», які зайняті передусім собою. Громадська діяльність вимагає пов- 
ної віддачі сил загальній справі. 

Ой, який же це з тебе пророк, 
що твоє винозореє око . 

тільки власну бачить біду, 
та й тієї не бачить глибоко? (І, 380). 

Викриваючи схильність до поверхових, легковажних суджень про 

народ, Леся Українка підкреслює труднощі історичного шляху мас: 
Де є камінь такий на шляху, 
щоб на нього не збили ми ноги? 
Чи бував нам проводар такий, 
щоб не вів манівцем, без дороги? (І, 381). 

Даремно звинувачувати народ у тих помилках, до яких спричинилася 
метушня лжепророків, плутанина в їх поглядах і діях, спекулятивність 
їхніх планів, нав'язуваних масам. Наскільки легшим був би шлях наро- 
ду, якби не ті «манівці», на які штовхають його лжепророки! 

Адже тільки не хутко діла | 
виявляють нещирість у слові, 
як же маєм одразу, без діл, 
пізнавать вашу душу по мові? (І, 381). 

Негативна оцінка образу пророка, виведеного в цій поезії, особливо 
відчутна наприкінці твору, де говориться про його ставлення до оста- 
точного прозріння мас та усвідомлення ними шляхів досягнення кінце- 
вої мети. Тут у монолозі народу проривається насмішка: 

Та чи був би ти радий, щоб ми 
раптом стали, як ти, всевидющі? 
Ей! либонь, ти б сконати волів, 
як вигнанець-пророк серед пущі (1, 382). 

Праця справжнього вождя якраз і спрямована на те, щоб піднести масу 
до свого рівня, зробити її такою ж «всевидющою», Зацікавленість у 
тому, щоб народ залишався на низькому рівні політичної свідомості, слі- 
по покладаючись на своїх проводирів, не вміючи критично оцінити їх 
діяльності, виявляє корисливість  політиканів, що відверто чи замас- 
ковано служать панівним класам ворожого інтересам трудових мас су- 
спільства. У творчості Лесі Українки такі «пророки», до числа яких слід 
ще віднести Єпіскопа («В катакомбах»), Гелена («Кассандра»), зазна- 
ють гострого розвінчання. 

У розкритті теми народу та його майбутнього в поезіях Лесі Укра- 
їнки, написаних після революції 1905--1907 рр., з новою силою зазву- 

чав мотив оптимізму («Полярна ніч», 1908, «Таємний дар», 1910, «Про 
велета», 1913), непохитної віри в те, що 

встане велетень з землі, 
розправить руки грізні, 

ії вмить розірве на собі 
усі дроти залізні (2, 127). 

Своєю лірикою Леся Українка заперечує традицію оплакування на- 
роду. Не пасивним страдником, а борцем і творцем власної історії по- 
стає з її поезій народ. Тільки зв'язок з народом, за переконанням поете- 
си, забезпечує успіх діяльності особи, сприяє збагаченню індивіду- 
альності. 

Сильна особистість, здатна на самопожертву заради громадської 
справи, митець-трибун, організатор і учасник масових революційних ви- 
ступів, прозорливий політичний діяч -- такі основні аспекти розкрит- 
тя Лесею Українкою образу героя в його ставленні до народу. Діяль- 
ність видатної особи визначається органічною єдністю з масою і одно- 

21



часно прагненням впливати на неї, сприяти зростанню її свідомості 

і політичної активності. Для справжнього ватажка народних мас непри- 

пустимі сумніви, зневіра, корисливі розрахунки, егоїзм. Тільки непохит- 

на віра в правоту ідеалу в поєднанні з самовідданістю та революційним 

ентузіазмом здатна запалити і повести вперед народні маси. 

В ліриці Лесі Українки відчувається розуміння того, що визначних 

осіб породжують історичні умови, що значення їх діяльності в періоди 

піднесення революційної активності мас посилюється. Тому проблема 

взаємин вождя і маси особливо гостро цікавить поетесу напередодні та 

в роки революції 1905--1907 рр. 
Образ народу в ліриці Лесі Українки розкривається в еволюції: від 

пасивності й покірливості долі до засудження цих рис та усвідомлення 
потреби руху, а потім і організованого революційного повстання. На 
цьому шляху відбуваються зміни і в ставленні народу до видатних осіб: 
байдужість та нерозуміння їх діяльності змінюється відчуттям потре- 
би керівництва масовим рухом з боку досвідченого ватажка, вмінням 
відрізнити друзів від ворогів, тверезо оцінити значення праці вождя. 

Намагаючись розкривати дійсність в її революційному розвитку, 
Леся Українка виходила за межі критичного реалізму, сприяла форму- 
ванню методу соціалістичного реалізму в українській літературі. 

.  Новаторським розв'язанням проблеми ролі народу та особи в історії 
лірика Лесі Українки яскраво засвідчила плідність впливу на неї найпе- 
редовішого вчення епохи -- марксизму-ленінізму. 

-



О. Д КРАВЕЦЬКА 

Леся Упраїнна 

і література для дітей 

Мужня співачка «досвітніх огнів» Леся Українка не була 
байдужою до стану тодішньої дитячої літератури. 

Однак про неї як про дитячу письменницю написано досі ще недо- 
статньо. Принагідно згадаємо тут статті Г. Г. Аврахова! («Леся Укра- 
їнка про освіту і виховання»), Ю. П. Ступака? («Леся Українка і дитя- 
ча література») і його ж розділи в посібниках з дитячої літератури 
1963 та 1967 рр.? 

В статті Г. Г. Аврахова основна увага зосереджена на розумінні 
псетесою проблем народної освіти, з'ясуванні її педагогічних поглядів, 
в яких важливе місце посідає трудове виховання. Однак про твори 
Лесі Українки для дітей як могутній чинник такого виховання лише 
згадано. 

Ю. П. Ступак вперше в радянському літературознавстві оглянув 
майже всю спадщину Лесі Українки для дітей, пояснив своєрідність її 
як дитячої письменниці. Але і він обійшов твори («Роберт Брюс...», 
«Про велета»), без яких не може бути належної повноти у висвітленні 
зазначеної теми. ; 

В цій статті ми прагнемо доповнити проблему вивчення творів Лесі 
Українки для дітей. 

Ще в юні роки поетеса говорила про необхідність поповнення ди- 
тячої літератури зразками народної творчості, вітчизняної та зарубіжної 
літератури. Важливого значення надавала вона народним казкам: «Хо- 
роші є казки на світі, -- читаємо в одному з її листів, -- і в них лежить 
часом, хоч і «заржавлена», а все-таки правда» 7. б. 

Разом з тим Леся Українка не уявляла дитячої літератури без 
Гуллівера і Дон-Кіхота. Тут вона мала однодумців в особі І. Франка, 
М. Коцюбинського, Б. Грінченка, Проте її не міг задовольнити тодішній 
рівень перекладів європейської літератури українською мовою. В одно- 
му з листів до брата Михайла вона писала: «Гуллівера» я переклала 
з перекроєного для дітей видання і вважаю його нікуди не судним. Бе- 
русь перекласти всі чотири подоріжжя Гуллівера» (9, 26). Подібне 
сказано й про Сервантеса: «Конечне Сервантес повинен бути у нас, а то 
що ж то за європейська література без «Дон-Кіхота»?» Ця думка Лесі 
Українки збіглася з поглядами її наставника І. Франка, який у жур- 
налі «Дзвінок» (видавався у Львові в 1890--1914 рр.) помістив власну 

«Радянська школа», 1956, М» 2. 
2 «Дошкільне виховання», 1958, М» 8. 
ЗД. М- Білецький, Ю. П. Ступак. Українська дитяча літе атура. К., «Ра- 

дянська школа», 1963; Д. М. Білецький, Ф.Х. Гурвич, І. М. Проценко, 
В. С. Савенко, А М. Сафонова, Ю. П. Ступак. Дитяча література. «Радян- 
ська школа», 1967. 

Леся Українка. Твори в 10-ти томах, т. 9, стор. 95. Далі посилання на це 
видання даються в тексті.



переробку «Пригоди Дон-Кіхота». В цьому ж журналі появилися «По- 
дорож Гуллівера до краю великанів» та «Насреддін Ходжа». 

Дбаючи про розвиток і збагачення та поліпшення української ди- 
тячої літератури, Леся Українка сама активно включалася в її попов- 
нення як в поезії, так і в прозі. Лесині твори для дітей друкувалися 

в різних виданнях -- «Бібліотека для молодіжи, міщан і селян», «Дзві- 
нок», «Молода Україна». 

Для наймолодших дві її поезії -- «На зеленому горбочку» і «Поле» 
(«Літо краснеє минуло») -- вперше опубліковані 1887 року в жіночому 
альманасі «Перший вінок» у Львові. 

Із заснуванням журналу «Дзвінок» Леся Українка надсилає туди 
свої твори. У «Дзвінку» було опубліковано найбільше її творів для 
дітей: «Мамо, іде вже зима» (1890, ч. 22), «Вишеньки» і «Біда навчить» 
(1891, ч. 14; ч. 23), «До рускої дитини» (так в «Дзвінку» названо вірш 
«Тішся, дитино, поки ще маленька» -- 1900, ч. 16). Це твори, в яких, за 
виразом І. Франка, відчувається ще «дитинячий наївний тон», в них 
ще «примітивно звіршовані дитячі враження», невисока техніка їх ви- 
конання. Але разом з тим в них «є, звичайно, одна... досить поетична 
обсерваційка..» Оця «поетична обсерваційка» і забезпечила те, що 
твори Лесі Українки міцно ввійшли в лектуру для наймолодших. Вони 
і в наш час перевидаються і перекладаються багатьма мовами. Увага 
до них з боку маленьких читачів пояснюється доступністю вираження 
думки, знанням дитячої психології. Діти в цих творах постають допит- 
ливими шукачами відповідей на питання: «чи кожна пташка в вирій на 
зиму літає?», «нащо морозу чека?», «чого ж бо так високо виросли на 
гіллі черешеньки», що «ваблять очі діточкам маленьким»? 
. | Даючи відповіді на ці питання, поетеса виховує читачів, прищеплює 
їм патріотичні почуття. Ці ж патріотичні почуття викликає й поезія 
«І все таки до тебе думка лине», яка в «Дзвінку» (1905, ч. 18) назива- 
лася «Із чужини». 

Крім згаданих, у дитячому журналі друкувались твори Лесі Укра- 
їнки для дітей середнього і старшого віку: прозова казка «Метелик» 
(1890, ч. 14), поема «Роберт Брюс, король шотландський» (1894) і пое- 
зія «Діточе віче» (1910, ч., З і 4). 

Листування з братом Михайлом, М. Драгомановим, Оленою Пчіл- 
кою, О. Маковеєм проливає світло на вимоги Лесі Українки до дитячої 
літератури взагалі й до «Дзвінка» -- цього «письма, ілюстрованого для 
дітей та молодіжи» -- зокрема. Протягом всіх років видання «Дзвінка», 
аж до початку першої світової війни, склад редакції й редактори його 
змінювалися багато разів. 

У перші роки редагування журналу (1890--1893) О. Барвінський 
звернувся за допомогою до Лесі Українки. Він запропонував їй очолити 
склад київської редколегії журналу. Леся Українка з охотою взялася 
за цю справу, згуртувавши навколо себе таких письменників, як М. Ко- 
цюбинський, М. Старицький, Олена Пчілка та інші. В київську редко- 
легію ввійшли М. Старицький, М. Лисенко, Л. Старицька. 

Разом з Лесею Українкою вони дбали про добір матеріалу для 
«Дзвінка». В листах до О. Барвінського Леся Українка, Михайло Ста- 
рицький, вся «літературна громадка» (так іменувалася київська редко- 
лсгія «Дзвінка») неодноразово висловлювали бажання поліпшити цей 
дитячий орган, «подати дітям цікаве та корисне читання» 5. (Листи збе- 
рігаються у Львівській науковій бібліотеці АН УРСР в архіві О. Бар- 
вінського) 5. 

5 Леся Українка. Твори в І0-и томах, т. 9, стор. 472. . Е 

є рукописний відділ Львівської бібліотеки УРСР, архів Барвінського, 

2635 2636 

п. 158 "т, 158 
Листи опубліковані в ж. «Жовтень» та у 8-томнику М. Старицького. 

94



М. Старицький в одному з листів до О. Барвінського писав про 

згуртування навколо цього майже єдиного тоді дитячого журналу «най- 

кращих сил» з метою «піднести його до конкуренції з найкращими 

європейськими дитячими виданнями» (підкреслення М. Старицького. -- 
О. К.). Він повідомляв, що всіх членів редколегії глибоко хвилювало те, 
що «Дзвінок» в перші роки видання «уявляв і по змісту, і по ладу, і по 

бідноті матеріалу якусь невимовну мізерію» 7. 
З ентузіазмом «літературна громадка», очолена Лесею Українкою, 

взялася за підготовку перших номерів журналу на 1894 рік. Київська 
редколегія прагнула залучити до роботи «і педагогів і мудреців, аби 
«Дзвінок», а надто перші числа вийшли... з усіх сторін догідними» 8. 

Однак галицькі редактори не прийняли конкретних пропозицій «лі- 
тературної громадки». На це остання відповіла: «Пождемо ще друге 
число, то певно зложимо руки: або всі гідні взятись щиро до праці, щоб 
вона тільки не була змарнована, або усі усунемось» ?. 

Леся Українка в дитячих виданнях засуджувала слащаво-сентимен- 
тальну, релігійно-повчальну та ура-патріотичну лектуру. В листі до 
М. Драгоманова вона писала: «Українським же поетам слід би на 
якийсь час заборонити писати «національно-патріотичні вірші...» (9, 99). 

Така принциповість Лесі Українки стала причиною її розриву з ре- 
дакцією «Дзвінка». До того ж вона писала: «Справа редагування нами 

«Дзвінка» розійшлася, як заячий жир» (9, 175). 
Леся Українка не погоджувалась з галицькою редакцією в тому, 

«щоб маринувати добрі праці по три роки, а всяку негідь друкувати» 

(9, 154). 
Ії хвилювало також питання тематики та жанрів дитячої літера- 

тури. В листі до матері від ІЗ грудня 1893 року вона говорила про необ- 
хідність створити «довгу повість історичну і другу з сучасного життя» 
(9, 155). Цю ж думку вона повторює і в листі до М. Коцюбинського. 

Не байдужа була Леся Українка й до «язикового питання» в літе- 
ратурі і в журналі «Дзвінок». 

Галицька редакція його «виправляла» наддніпрянських авторів. 
Леся Українка в листі від 16 січня 1894 року до О. Маковея цілком 
правильно писала, що «від самого свого початку «Дзвінок» на три чвер- 
ті складався з УКРАЇНСЬКИХ ТВОРІВ | творів наддніпрянських авто- 
рів. -- О. К.), а галицькі діти його читали так само, як наші діти читали 
«Лиса Микиту» і т. п.» (9, 167). Цієї ж думки дотримувалися і Л. Глібов, 
і Б. Грінченко, відстоюючи єдиний правопис і єдину літературну мову. 

Для Лесі Українки, як і для І. Франка, І. Нечуя-Левицького, 
Б. Грінченко, одним із важливих складників морального виховання 
дітей було виховання патріотичне, Однак вона різко виступала проти 
обмеження цього поняття галицькими «крутіями» та їх прихильниками, 
які «думають, що досить говорити по-українському.., щоб мати право 
на назву патріота, робітника на рідній ниві, чоловіка з певними переко- 
наннями і т. п.» (9, 175). Патріотів типу О. Кониського, Катренка, Кова- 
ленка, що виступали в «Дзвінку» з ура-патріотичними творами, Леся 
Українка називає «баранячим станом». Вона іронічно зауважує: «На- 
слухавшись таких милих розмов від людей, що звуть себе патріотами та 
українофілами, боїшся, як вогню, коли б хто тебе не назвав сими імен- 
нями і таким способом не загнав у баранячу кошару... щоб не уподоби- 
тися крученому барану в християнському стаді» (9, 176). 

7 рукописний відділ Львів. бібліотеки АН УРСР, архів Барвінського 2 9287 
у ; 2636 

г Б кого, , - ам же, архів Барвінсь п 

9 - 4 
. Там же, архів Барвінського, 1158. 

25



Заперечуючи фальшивий патріотизм на сторінках «Дзвінка», Леся 
Українка прагнула зробити журнал змістовним. В листі до матері вона 
писала: «Ах, як би я хотіла, щоб «Дзвінок» став у наших руках кращим 
і цікавішим, ніж він був в останніх часах» (9, 155). А вже на початку 
1894 року повідомляла М. Драгоманова: «Помагаю складати «Дзвінок» 
щоб не був він сей рік таким поганим, як торік» (9, 159). 

Поетеса завжди мала на увазі вікові особливості читачів. На її дум- 
ку, журнал «Дзвінок» повинен бути розрахований на дітей від семи до 
п'ятнадцяти років. Тому треба поміщати на його сторінках не тільки 
твори малих жанрів, а й повісті та романи, щоб друкувати їх частинами 
в кількох номерах. 

Своїми поглядами на завдання дитячої літератури Леся Українка 
розійшлася з ідейними наставниками цього журналу. 5 квітня 1894 р. 
вона писала до М. Драгоманова: «Я не можу звикнути до такого «брат- 
ства», що ходить єзуїтськими дорогами. Я плюнула і на ті «Дзвінки» 
і на їх редакторів» (9, 181). 

Принципові ідейні розходження Лесі Українки з «галицькими кру- 
тіями» обумовили її вихід з редакції: «Ех, взяти б віника, замахнути 

разів два-три, вимести всю барвінщину, романчуччину і багато іншого 
в придачу, то принаймні чисто було б» (9, 209). 

Але вона в міру можливості продовжувала використовувати цей 
журнал для пропаганди в дитячій літературі прогресивних ідей. Своїми 
власними творами для дітей Леся Українка намагалася будити волю 
дітей до життя-боротьби. П твори в цьому та-інших виданнях допома- 
гали гартувати сили до майбутніх битв. 

Свою заповітну мрію Леся Українка висловила в одному з листів до 
І. Франка. Вона переказала йому народну легенду про «чорноморця», 
здатного своїм голосом будити знеможених борців. «О, яке то щастя, -- 
зауважувала Леся Українка, -- бути таким «чорноморцем», що має 
голос гукнути: «Встань!» Що, якби я мала такий голос... Я б так гук- 
нула, як тепер се море гукає (на морі саме буря тепер), і геть далеко 
прокотилось би через гори: «Встань!» (10, 107). 

На сторінках таких журналів, як «Дзвінок», «Бібліотека для моло- 
діжи, міщан і селян» та «Молода Україна», вона опублікувала твори, 
що виражали мужній характер поетеси, її прометеїв дух, високий лет 
думки, високі прагнення до прекрасного в природі та в людському житті. 

Де стосується в першу чергу поеми «Роберт Брюс, король шотланд- 
ський» («Дзвінок», 1894), прозових казок «Метелик» («Дзвінок», 1890, 
ч. 14) і «Лелія» («Бібліотека для молодіжи, міщан і селян», 1891, ч. 2), 
поезій «Про велета» (збірник «Привіт Іванові Франкові в сорокаріччя 
його письменницької праці», 1916) та «Діточе віче» («Дзвінок», 1910, 
ч. 3--4). 

Названі твори підтверджують прагнення Лесі Українки наблизити 
дітей до важливих і актуальних проблем життя. Показовими щодо цього 
є тематика і проблематика цих творів. 

Своїм ідейно-художнім змістом вони протистояли низькопробним 
солодушним поезіям Івана Паславського, Данила Лепкого, Данила. Мла- 
ки (псевдонім Ізидора Воробкевича), О. Васюти та інших авторів 
«Дзвінка» й дитячих видань того часу. 

Як відомо, тему та ідейний зміст поеми «Роберт Брюс...» підказав 
поетесі М. Драгоманов. Їй «припали до серця» його поради, а «надто 
уступ з павуком цікавий» (9, 98). 

Приступаючи до здійснення задуму, поетеса була певна, «що можна 

буде скласти, аби для «Дзвінка» годилось». 
Поему вона написала влітку 1893 року, присвятивши її М. Драго- 

манову. Твір став справжньою окрасою журналу поряд з казками та 

поезіями І. Франка, І. Нечуя-Левицького, байками Л. Глібова та 

, 

26



Б. Грінченка, оповіданнями М. Коцюбинського, що також виступали 
в «Дзвінку». 

Авторка на прикладі історії шотландського народу показала, що 
доліо краю, вітчизни вирішують народні маси, а не окремі, хоч і видатні, 
особи. 

В «Заспіві» до поеми Леся Українка пояснила дітям алегоричність 
твору: 

Давня повість! І на байку схожа, -- 
Є в ній певні справи, єсть і мрії, 
Але правда, наче зірка гожа... 

(«Дзвінок», 1894, стор. 234) 

Поема привертає увагу таємничістю обстановки (безлюдний берег, 
одинока хатина на ньому, збройний самотний лицар), інтригуючим 
змістом. Такі таємниці відіграють певну роль у творах для дітей. 

На сторінках «Дзвінка» була надрукована і поезія «Діточе віче» 
(1910, ч. З і 4), в якій також вирішувалася проблема ролі народу в дав- 
ніх руських вічах. Для Галичини кінця ХІХ--початку ХХ століть віча 
також були важливою школою політичного виховання народу. Відпо- 
відно до дитячого світосприймання Леся Українка змальовує таємничі 
обставини -- руїни замку з потаємними ходами, «зубчаста тінь від зам- 
кового муру», «постаті незграбні», «темрява» тощо. Це ті «приваби», 
без яких неможлива дитяча література. 

Важливість «Діточого віча» ще й у тому, що Леся Українка змалю- 
ванням дитячих ігор нагадує минуле і одночасно кидає докір сучасни- 
кам, які забули ідеали братерства, рівності і волі. Напередодні нового 
революційного піднесення такі думки були доречними. 

Помітне місце в дитячій літературі посідає також її віршована каз- 
ка «Про велета». 

Вдаючись до форми казки, Леся Українка гіперболізує тут алего- 
ричний образ велета-народу, який захопліоє читача незвичайною силою 
і могутністю. Ці твори були повною протилежністю сентиментально-ре- 
лігійним повчанням та проповідям покори і смирення І. Спілки («В Аме- 
риці»), Наталки Полтавки («Шматочок хліба»), Ганни Барвінок («По- 
божна пара»), О. Перебенді-- О. Кониського («Недуже ягнятко») та 
інших. 

Прозові казки «Метелик» і «Біда навчить» також були вперше 
опубліковані в «Дзвінку». В казці «Метелик» оспівується образ метели- 
ка з його високими пориваннями до світла і щастя. Йому протиставленс 
образ лилика, за допомогою якого засуджується обивательщина, за- 
тхлість, міщанство з його принципом «так є найліпше, як є» (І. Франко). 

У простій, доступній формі, на прикладах вчинків і дій горобчика 
(казка «Біда навчить»), його гіркого досвіду Леся Українка вчила дітей 
скромності, любові до праці. 

Як і інші автори «Дзвінка» чи «Бібліотеки для молодіжи, міщан 
і селян» (О. Макарушка «Роздерта сукмана», Наталка Полтавка «Шма- 
точок хліба» та інші), Леся Українка тут використовує форму сну для 
з'ясування важливих соціальних проблем. 

Так, у «казці для дітей» «Лелія» («Бібліотека для молодіжи, міщан 
і селян») вона вдається до форми сну і проголошує думки, співзвучні 
тим, що маємо в казці «Метелик». 

Казковими прийомами перетворення хлопчика в квітку (це сон) 
письменниця дає можливість дітям спостерігати світ, побачити існуван- 
ня в ньому кривди, тяжкої праці бідних на багатих. Всі епізоди казки 
переконують, що тільки людина праці розуміється по-справжньому 
в прекрасному. А панство не здатне ні творити, ні розуміти його. 

Казковим прийомом досягається динамізм учинків Мар'янки, під- 
креслюється її працьовитість, енергійність. 

27



Проблема прекрасного в природі та в житті вирішується на кон- 
трастах, в конфліктах між панством і трудящими людьми. Таке пере- 

плетення казки-сну і реальних фактів та подій допомагало формувати 
класову оцінку дійсності. 

В одному з листів до брата Михайла Леся Українка в 1389 році 
писала: «Ще в Кол(одяжному) я почала писати казку для дітей, зветься 
«Чотири казки зеленого шуму». Казку сю я хотіла послати в Галичину 
в дитячий журнал» (9, 23). В «Примітках» до сьомого тому десятитом- 
ного видання її творів є проспект цієї «ненаписаної», як там пишеться, 
казки (7, 349). Потрібно уточнити цю думку, бо уривок з циклу казок 
під назвою «Переселенці (письмо очевидця)» був опублікований 1892 р. 
в журналі «Народ» (ч. І, стор. 15), редагованому І. Франком і М. Пав- 
ликом. Отже, поки що не з'ясовано, чому цей цикл залишився неза- 
вершеним. 

Таким чином, Леся Українка збагатила своїми творами українську 

дитячу літературу, сказала своє вагоме слово на захист її високої ідей- 
ності. Своєю творчою практикою вона збагачувала такі видання, як 
«Дзвінок», «Бібліотека для молодіжи, міщан і селян», «Молода Укра- 

їна». Вона використовувала їх ще з однією метою. Царська цензура 
забороняла її твори, тому Леся Українка деякі свої поезії для дорослих 
друкувала в дитячих виданнях. 

Так її «Казочка про Оха-чудодія» побачила світ в журналі «Молода 

Україна» 1912 року. В такий спосіб використовували дитячі видання й 

інші українські письменники, твори яких заборонялися цензурою. 
Л. Глібов і Б. Грінченко майже половину своїх байок, призначених для 
дорослих, друкували в журналі «Дзвінок» та в інших дитячих виданнях. 

боротьбі за дитячу літературу як могутній чинник суспільно- 

громадського та морально-етичного виховання Леся Українка першою 

вимогою ставила правду. Джерелом її вона вважала дійсність та казки. 

За допомогою журналу «Дзвінок» Леся Українка збагатила українську 

дитячу літературу як тематично, так і жанрово. 

Твори Лесі Українки для дітей і сьогодні не втратили свого вихов- 

ного значення. Вони перевидаються і перекладаються багатьма мовами. 

Рішення нашого уряду про встановлення премії ім. Лесі Українки 

за кращі твори для дітей -- ще один доказ важливості того вкладу, 

який зробила поетеса в скарбницю дитячої української літератури. 

Вперше премії ім. Лесі Українки за 1972 рік удостоєна Наталя 

Забіла.



п.М.ЛІСОВИЙ 

Леся Утпраїнта і Закарпаття 

В роки життя і діяльності Лесі Українки, тобто в кінці 
ХІХ--на початку ХХ століть, Закарпатська Україна була колонією чу- 
жинців. На українській землі за Карпатами панували драконівські 
закони «потомків святостефанівської корони», закарпатці терпіли по- 
двійний соціальний і національний гніт, здійснювався активний процес 
асиміляції закарпатоукраїнського населення з боку угорських панівних 
верств. Вдалу характеристику культурно-національного, точніше коло- 
ніального, становища закарпатоукраїнського населення дали (Іван 
Франко та інші західноукраїнські літератори та культурні діячі у відо- 
мому «Протесті галицьких русинів проти мадьярського тисячоліття» 
(«І ми в Європі»). «Нищити русинів, -- писалося тут, -- зробилося не- 
мов патріотичним обов'язком мадьярським, дарма, що сповнювання 
сего ніби патріотичного обов'язку вело за собою економічну руїну, ду- 
ховну темноту і безпомічність півмільйонної маси народу, виключало 
від цивілізованого розвою і поступу цілі обширні комітати, деморалізу- 
вало і доводило до цілковитого етичного здичавіння угроруську 
(закарпатську. -- П. .Л. ) інтелігенцію...» 

Свідченням неймовірно важкого культурно-національного й соці- 
ально-політичного становища закарпатців під владою угорських по- 
неволювачів були відомі усьому світу Мармарош-Сігетські судові 
процеси, спровоковані будапештськими властями і їх місцевою агенту- 
рою над закарпатськими селянами у 1904 і 1913 роках. Сумнозвісним 
«законом Апонія» фактично заборонялася українська мова, щодалі за- 
кривалися школи з рідною мовою навчання, Та під впливом загально- 
російського визвольного руху та активізації культурно-літературного 
життя Наддніпрянської України на Закарпатті починає також активізу- 
ватися літературно-творчий процес. На сторінках місцевої «русинської» 

періодики («Неділя», «Наука», календарі тощо) все частіше появляють- 
ся твори Т. Г. Шевченка, Марка Вовчка, Л. І. Глібова, С. В. Рудансько- 
го, І. Я, Франка та інших письменників ?. Однак в силу конкретних істо- 
ричних обставин, точніше через колоніальне становище Закарпаття, 
ім'я і твори Лесі Українки в роки життя і діяльності геніальної поетеси 
були мало відомими. Вони стали поширюватися тут у пожовтневий 
період. 

Першою про видатну українську поетесу розповіла закарпатоукра- 
їнським трудящим місцева комуністична періодика 20--30-х років. Про- 
тягом 1927--1928 років комуністична організація краю видавала в Ужго- 
роді суспільно-політичний журнал «Наша земля», який вписав яскраву 

Ї «Житє і слово», 1896, т. У, стор. 4. ; 
2 Див: П. Лісовий. Українська література в закарпатській періодиці (кінець 

19--початок 20 ст.), -- «Радянське літературознавство», 1970, М» 10, стор. 34--41. 

29



сторінку в літературне життя дорадянського Закарпаття. За порівняно 
недовгий час свого існування «Наша земля» зуміла організувати навколо 
себе прогресивно настроєних закарпатських літераторів. На її сторінках 
виступали Юлій Боршош-Кум'ятський (Гірський), Лука-Дем'ян, Василь 
Гренджа-Донський, Марія Тисянська (Кабалюк) та багато інших. 
З метою посилення революційної агітації серед трудящих «Наша земля», 
як і інша місцева комуністична періодика 20--30-х років («Карпатська 
правда» (1920--1938), «Працююча молодь» (1926--1933), «Голос жит- 
тя» (1929--1938) тощо), широко пропагувала українську класичну і ра- 
дянську літературу, зокрема твори Тараса Шевченка, Василя Стефа- 
ника, Ольги Кобилянської, Павла Тичини, Петра Козланюка, Олекси 
Слісаренка та багатьох інших авторів. На сторінках цього журналу 
було опубліковано чимало матеріалів літературознавчого характеру, 
власне, він поклав початок українському літературознавству на Закар- 
патті. 

Майже протягом усього 1927 року (журнал виходив раз на місяць 
обсягом 2 друк. арк.) «Наша земля» друкувала літературознавчий на- 
рис «Українське письменство». Автор А. Крук (Олександр Дівнич) 
намагався ознайомити закарпатських читачів з історією розвитку укра- 
їнського класичного письменства, починаючи від І. П. Котляревського. 
Просто і доступно в нарисі розповідалося про роль і місце Т. Г. Шев- 
ченка, Панаса Мирного, Михайла Старицького, Івана Тобілевича і ба- 
гатьох інших, в тому числі українських жінок-письменниць Марка 
Вовчка, Ольги Кобилянської, Наталі Кобринської та ін. «Письменницею, 
відомою далеко в Європі, -- писалося у нарисі, -- є Леся Українка 
(Лариса Косач-Квітка..), дочка письменниці Олени Пчілки. Вірші за- 
чала писати як 12-літня дитина. Вже 1893 р. появляється перша збірка 
віршів «На крилах пісень». За нею пішли дальші збірки «Думи й мрії», 
«Відгуки». На думку автора, «найсильніше проявляється її талант 
у драматичних поемах («Вавілонський полон», «На рінах», «Оргія», 
«Махаммед та Айша», «Йоганна, жінка Хусова»), діалогах («Розмова», 
«В дому роботи», «В країні неволі», «Три хвилини») та віршованих дра- 
мах («Лісова пісня», «Камінний господар», «Руфін і Прісцілла», «Адво- 
кат Мартіян»)». В нарисі справедливо підкреслювалося, що «її (тобто 
Лесина. -- П. Л.) «Лісова пісня» (з поліських вірувань) -- це твір 
незрівнянної краси, якому тяжко знайти аналогію в світовому письмен- 
стві» З, Поруч (на цій же сторінці) вміщено портрет поетеси. 

Щоправда, не в усьому можна погодитися з автором відносно оцін- 
ки окремих представників ліберально-буржуазного напрямку в україн- 
ській літературі (В. Барвінського, М. Грушевського тощо), заслуги яких 
він явно перебільшує. Однак нарис «Українське письменство» був од- 
нією з перших літературознавчих розвідок в історії літературного життя 
Закарпаття взагалі, де в основному правильно було охарактеризовано 
роль і місце Лесі Українки в нашому красному письменстві. 

Загалом же журнал «Наша земля» палко виступав на захист рідної 
української мови і культури, в тому числі літератури, систематично ви- 
кривав асиміляторські плани чеської буржуазії на Закарпатті. Тому не 
випадково на початку 1929 року чеські буржуазні власті заборонили це 
«більшовицьке» видання ". | 

Досить оригінальними комуністичними виданнями на Закарпатті 
в минулому були так звані «Календарі «Карпатської правди». Це були 
однорічні прилоги до центрального друкованого органу комуністичної 
організації краю -- газети «Карпатська правда». Просто і цікаво напи- 

сані (а інколи ще й майстерно проілюстровані) «Календарі «Карпат- 

з «Наша земля», Ужгород, 1927, 15. Х, М» 9, стор, 8. 

4 Там же. 
- 

30



ської правди» були своєрідними настільними читанками закарпатоукра- 
їнських трудящих. Тут поруч зі статтями та розповідями теоретико-пар- 
тійного характеру вміщувалося чимало літературних матеріалів, зокре- 
ма розповідей про українських письменників. Так, у «Календарі «Кар- 
патської правди» за 1927 рік видруковано обширну статтю А. Назара 
«Українська література», в якій автор у формі хронологічної розповіді 
намагається подати загальну характеристику розвитку рідної літера- 
тури на всіх українських землях. Серед видатних представників україн- 
ської літератури кінця ХІХ--початку ХХ ст. автор називає «прекрасного 
новеліста М. Коцюбинського» і «велику українську поетесу Лесю Укра- 
їнку» ?. У цій же книзі комуністичного календаря вміщено розповіді про 
Т.Г. Шевченка, І. Я. Франка, революційну поезію Каменяра «На суді» 
та ряд інших літературних матеріалів. Закарпатські комуністичні кален- 
дарі, як і вся комуністична періодика тих років, ставили собі за мету 
мобілізувати трудящих на боротьбу за визволення і возз'єднання краю 
з рідною Радянською Батьківщиною. 

У пожовтневий період, незважаючи на перешкоди та заборони бур- 
жуазних властей, все частіше появлялися видання творів українських 
і російських класиків, а також багатьох радянських митців. Тернистими 
шляхами-дорогами потрапляли вони сюди зі Східної України. З радян- 
ських видань вони нерідко передруковувались місцевою українською 
періодикою. Поряд з комуністичною пресою певну роль у популяризації 
української класики на Закарпатті у дорадянські часи відіграли різ- 
номанітні місцеві культурно-освітянські періодичні видання. 

Чи не найбільша заслуга з-поміж освітянських видань у справі 
популяризації української класики належала молодіжному журналу 
«Наш рідний край», що його видавала «учительська громада» Хуст- 
ського, Іршавського, Тересвянського, Севлюського і Рахівського округів 
протягом 1922--1938 років. Журнал виходив у Тячеві раз на місяць 
невеличким (книжним) форматом. Його обсяг не перевищував двох дру- 
кованих аркушів. Видання розраховувалося головним чином на учнів- 
ську молодь. Прилогою-додатком до журналу був часопис «Віночок», 
що видавався для молодших школярів. Журнал і його додаток постійно 
редагував відомий закарпатський прозаїк і педагог О. І. Маркуш -- 
тсдішній шкільний інспектор. 

Будучи від молодих літ щиро закоханим у рідне слово, Олександр 
Маркуш опублікував на сторінках редагованого ним журналу і його 
додатків сотні творів українських авторів та розвідок про них. З ініціа- 
тиви редактора публікувалися тут також твори російських і зарубіжних 
письменників, та головне місце належало тут, які годилося, українській 
класиці, в тому числі творам Лесі Українки. З огляду на напрямок 
самих видань, на їх шпальтах друкувалися здебільшого твори, писані 
для дітей. , 

Так, в одному з номерів журналу за 1936 рік О. Маркуш віддруку- 
вав поезію Лесі Українки «Мамо, йде вже зима». У цьому творі, напи- 
саному молодою письменницею, проповідується любов до рідного 
краю, виховується патріотизм і висловлюються сподівання на кращі ча- 
си. Маленька дитина питає у матері... Але краще процитуємо уривок 
Лесиного вірша, опублікованого О. Маркушем у «Нашому рідному краї»: 

-- Мамо, йде вже зима, -- Ні, не кожна, -- відказує мати, -- 

Снігом травицю вкриває, Онде, бачиш, пташина сивенька 
В гаю пташок вже немає... Скаче швидко он там біля хати? 
Мамо, чи кожна пташина Се зосталась пташина маленька. 
У вирій на зиму літає? -- -- Чом же вона не втіка? 
В мамки спитала дитина. Нащо морозу чека? 

5 «Календар «Карпатської правди», Ужгород, 1927, стор. 92. 

3



і -- Не боїться морозу она! 
Не покине країни рідної, 
Не боїться зими навісної, 
Жде, що знову прилине весна 7. 

Тут доречно згадати і про те, що місцеві видавці та редактори, пе- 
редруковуючи твори східноукраїнських авторів, нерідко «стилізували» 
їх на свій локальний лад (з метою наближення до закарпатського чита- 
ча). Ця тенденція помітна й в Олександра Маркуша. У наведеному нами 
уривкові два Лесиних слова «мамо» і «вона» замінено на часто вживані 
на Закарпатті здрібніло пестливе «мамка» і «она». Але це не можна 
вважати якоюсь фальсифікацією, спотворенням чи тенденційною під- 
робкою української класики, до якої нерідко вдавалися буржуазні на- 
ціоналісти, наприклад Августин Волошин, що підробляв у своїх «Читан- 
ках» твори Шевченка на попівсько-націоналістичний лад. 

Певну роль в популяризації творів Лесі Українки, як і української 
класики взагалі, на Закарпатті в минулому відіграли деякі «просвітян- 
ські» видання, зокрема журнал «Пчілка», що виходив в Ужгороді в 
1923--1933 роках. Це було ліберально-просвітянське молодіжне періо- 
дичне видання, близьке за своїм ідейно-тематичним спрямуванням до 
згаданого нами вище журналу «Наш рідний край». 

У дев'ятому номері за 1931 рік (час 60-річного ювілею письменниці) 
закарпатська «Пчілка» видрукувала казку Лесі Українки під назвого 
«Біда навчить». Це також один з порівняно ранніх творів Лесі Українки 
(твір датується 1890 роком), написаний у казково-пригодницькому плані 
і, зрозуміло, не без певного моралізаторства. У казці йдеться про бід- 
ного горобця, якого біда вчить уму-розуму. 

«У дворі зчинили бійку за знайдену зернину два горобці. Та поки 
вони билися між собою -- «розумна» курка з'їла ту зернину. І пішов 
тоді один з горобців по білому світу шукати правди-науки. Багато до- 
велося йому наблукатися по всіх усюдах та лиха й образ натерпітися 
і від злючої курки, і від страшного ворона, і від хитрої сороки й від 
івшого птаства «мудрого», до якого він звертався по науку. Та житей- 
ської мудрості навчила його сама біда. Вимостив він нарешті чесною 
працею зі своєю горобчихою кубелечко, вивели малят, та став наш го- 
робчик «великим та мудрим горобцем», у якого почали питати поради 
та вчитися інші сусіди-газди.. Як і в інших казках, написаних Лесею 
Українкою («Лелія», «Метелик»), й взагалі в народних казках, добро 
перемагає зло, торжествує правда над кривдою -- торжествує людсь- 
кий розум і справедливість. 

Поруч з цією казкою у формі примітки-пояснення в журналі опуб- 
ліковано невелику біографічну довідку про письменницю, в якій спра- 
ведливо підкреслювалося, що свої твори «писала Леся Українка, зде- 
більшого перемагаючи гарячку та тяжкі фізичні болі». Біографічна 
довідка-примітка закінчувалася у журналі дещо перефразованими сло- 
вами Івана Франка про духовну велич і життєстверджуючий пафос 
творів письменниці-борця: «Леся Українка через силу і бадьорий тон 
своїх творів є мало не єдиний мужчина серед наших поетів» 7. 

Такого ж змісту біографічну довідку про Лесю Українку і портрет 
письменниці зустрічаємо у календарі закарпатської «Просвіти» за той 
же рік 5. 

Та з творами письменниці знайомилися закарпатці не лише зі сто- 
рінок місцевої періодики. З початком ХХ століття видання її творів, як 
і загалом українська та російська класика, все частіше потрапляли на 

6 «Наш рідний край», Тячів, 1936, М» І, стор. 43. 
7 «Пчілка», Ужгород, 1931, Хо 9, стор. 251. 
з Див. «Календар «Просвіти», Ужгород, 1931, стор, 79--80.



відірвані українські землі за Карпатами зі Східної України та Гали- 
чини. Ні державні кордони, якими чужинці намагалися відмежувати по- 
шматовані західноукраїнські землі, ні штучно створювані ними бар'єри 
та урядово-поліцейські заборони не могли вбити й притупити волі трудя- 
щих цих земель до возз'єднання зі своїми братами на Сході. У про- 
будженні національної свідамості закарпатоукраїнських трудящих й по- 
силенні визвольних ідей неабияку роль відігравало рідне художнє слово, 
в тому числі й твори Лесі Українки, які все частіше читали і знали 
також за Карпатами. 

Водночас з Шевченком і Франком вплив революційної музи Лесі 
Українки не міг не позначуватися на літературному процесі Закарпаття. 
Оптимізм й життєстверджуючий пафос Лесиної музи, зокрема, помітний 
на віршах закарпатської поетеси Миколаї Божук (1907--1935). Щось 
подібне було і в нелегкій долі обох поетес. Миколая Божук також хво- 
ріла на туберкульоз, і невмолима смерть молодою звела її у могилу. 
Вчителюючи на рідній Верховині, вона зачитувалася творами Лесі 
Українки і під їхнім впливом прагнула писати життестверджуючі, опти- 
містичні вірші, пройняті пафосом боротьби і віри у кращу долю, як ось: 

Хто живий, вставай, тут перший май, У них весь гук з-під людських рук, 
Тут день розкішної весни В спочинку ген усе і все. 
Святкує світ. Чудовий рай Лиш цвіт весни не знає мук 
Обняв простір і всі лани! И мрійливі чари нам несе. 

І хто лиш жив, прапор здійняв 
І каже: «Радосте, вставай!» 
Веселий рай простір заслав 
У кожнім серцю перший май... 

Уважно вчитуючись у ці схвильовані рядки, писані кволою рукою 
закарпатської вчительки-горянки, неважко вловити у них мотиви Леси- 

них «Досвітніх огнів»: 
Вставай, хто живий, в кого думка повстала! 
Година для праці настала! 
Не бійся досвітньої мли, -- 
Досвітній вогонь запали, 
Коли ще зоря не заграла ?. 

До речі, цитований вірш Миколаї Божук під назвою «На перший 
май» було вперше опубліковано в одному з «Віночків» -- додатків до 
згаданого вище журналу «Наш рідний край» за 1931 рік 19. 

Під впливом загальновідомого Лесиного «Сопіга зрет 5регої» Ми- 
колая Божук написала вірш «НІ, не співатиму пісень», в якому читаємо: 

Ні, не співатиму пісень І з нею разом здіймемось 
Про смуток, сльозоньки рясні! Над хмари темні, над ручай 

Віддам я смуток, холод весь Та звучно скажем, сміючись: 
Привітній радості -- весні. -- Вітай же, світе!.. ОЙ, вітай!.. 
Розсиплю думи я свої, Ось так дурю я знов себе 

Їх змию свіжою росою, Літанням в щастю,.. навесні... 

І так душа вся розцвіте, Нащо ж співати ще пісні 

Що стану я й сама весною... Про смуток-сльози ті рясні?" 

Вплив Лесі Українки відчутний у віршах «І ось мережать мушу», 

«Холодне серденько тремтить», «Я не гніваюсь, доле», «Невже?.» та 

в інших творах молодої закарпатської поетеси. і 

Звичайно, ми далекі від думки ставити на одні терези революційні 

творіння геніальної Лесі Українки і вірші (а нерідко просто віршовані 

спроби) верховинської вчительки з Рахівщини Миколаї Божук. За своїм 

ідейним спрямуванням та художньою довершеністю їхні твори, безумов- 

но, речі різні. Наслідування Лесі Українки з боку Миколаї Божук було 

9 Леся Українка. Твори в п'яти томах, т. І, стор. 87--88. 
10 «Віночок» (додаток до часопису «Наш рідний край»), Тячів, 1931, стор. 225. 
й «Гірські квіти», Ужгород, 1962, стор. 50. 

з Українське літературознавство, вид. 15 33



здебільшого зовнішнім. Однак під впливом високохудожньої револю- 
ційної спадщини геніальної волинянки викрешувалися іскри протесту 
й у віршах знедоленої закарпатки Миколаї Божук. Хвороблива верхо- 
винська вчителька нарікала не лише на свою особисту долю, У її вір- 
шах відчутні мотиви протесту проти соціального зла і несправедливості, 
точніше -- проти тодішньої масариківської «демократії і гуманізму», в 
умовах яких страждав її рідний край -- відірвана й сплюндрована чу- 
жинцями Карпатська Верховина. 

Під значним впливом Лесі Українки писали у 20--30-х роках поете- 
си Марія Підгірянка (Марія Домбровська) і Маруся Тисянська (Марія 
Кабалюк). Її вплив помітний також на тогочасних віршах Юлія Боршо- 
ша-Кум'ятського та Василя Гренджі-Донського. 

Та не всім до вподоби були у дорадянські часи на Закарпатті рево- 
люційні поезії видатної дочки українського народу. За її спадщи- 
ну, як і за твори Шевченка і Франка, тут точилася гостра бороть- 
ба. Якщо тогочасні кращі закарпатські літературні сили зазнавали на 
собі благотворного впливу геніальної української поетеси, то з боку 
реакції -- різних місцевих покручів, перевертнів та лакиз празьких 
хазяїв -- її ім'я і твори викликали жах. Як і вся передова українська 
література, твори Лесі Українки викликали тваринну лють місцевих 
реакційних русофілів та українських буржуазних націоналістів, які, зли- 
гавшись з білогвардійсько-петлюрівською -контрреволюцією, за іудині 
гроші запродували інтереси українського народу на політичних тор- 
жищах у Празі, Будапешті і в Берліні... 

З метою послаблення національно-визвольної боротьби закарпато- 
українських трудящих чеська буржуазія штучно створювала тут і під- 
тримувала різні ворожі партії, напрямки та угруповання. Наприклад, 
наприкінці 30-х років на Закарпатті нараховувалося понад тридцять по- 
літичних, антинародних партій. Празькі хлібодавці, по-єзуїтському під- 
плачуючи їх, в той же час постійно спровоковували між ними міжнаціо- 
нальну гризню , сварки і т. п. Особливо великої шкоди розвитку україн- 
ської культури, мови і літератури на Закарпатті в дорадянські часи 
(зрозуміло, і поширенню тут творів Лесі Українки) завдавала розпа- 
лювана штучно чужинцями ворожнеча між місцевими «народовцями», 
течніше українськими буржуазними націоналістами, і реакційними «ру- 
софілами». Закарпатські яничари, запродавшись чужинцям, у своїй зло- 
бі до всього рідного і національного не зупинялися ні перед чим. Ось 
яскравий приклад. 

Сумнозвісний закарпатський «русин» Олекса Фаринич, котрий 
у 30-х роках вишколювався у чеській столиці й водночас редагував там 
русофільсько-білоемігрантський альманах «Возрождение» (видавався 
на масариківські подачки- коруни), як і вся «возрожденческая братня», 
паплюжив український народ, його мову і культуру, заявляючи, що 
«украннизм представляєтся нам (реакційним «русофілам». -- П. «П.), 
как дух ненависти и озлобленной, упрямой слепоть» 2. І як приклад 
«ослепительной ненависти украйнизма» до світової цивілізації озлоб- 
лений яничар-злостивець цитує франківські «Каменярі» (21). «Філософ- 
ствуючи» у такому ж плані далі, той же Фаринич заявляє, що, мовляв, 
навіть такий «приверженец украннизма», як Леся Українка, і та «віщу- 
вала» загибель української нації і проповідувала її безперспективність. 
Для підтвердження своїх марень він «посилається» на якийсь «гимн» 
Лесі Українки. «Погибель же украинизма, -- писав у своєму маніакаль- 
нему трактаті «студент филозопскаго факультета в Праге» і «возрож- 

12 «Альманах возрожденцев», Прага, 1933, стор. 88.



денческий» редактор, -- чувствуем не только ме, но даже его привер- 
женць. Вот гимн Л. Украннки: 

О, горе нам усім! Хай гине честь, сумління, 
Аби упала ся тюремная стіна! 
Нехай вона впаде і зрушене каміння 
Покриє нас і наші імена!» ІЗ 

Насправді є такі слова у Лесі Українки, але не в якомусь вигада- 
ному празьким лакизою «гимне», а в поезії «Хвилина розпачу», якою 
псетеса-революціонерка таврувала рабську покору тих безвольників- 
в'язнів, які мають «бридкі мозолі» від кайданів і «ще вірять у богів», 
та закликала до активної боротьби за волю". В роки панування тієї 
хваленої «демократії» і на Закарпатті, і в Празі було чимало фариничів- 
ренегатів, котрі носили «бридкі мозолі» і по-рабському натужували свої 
шиї у чужинське ярмо. Саме на цьому фоні ще більш виразними і ваго- 
мими стають для нас сьогодні роль і значення творчої спадщини великої 
української поетеси в умовах відірвакої й поневоленої в минулому 
Закарпатської України. 

Сравжнім духовним надбанням для трудящих Закарпаття стала ба- 
гатогранна творча спадщина геніальної української поетеси тільки після 
визволення і возз'єднання його з рідною Радянською Батьківщиною. 

ІЗ «Альманах возрожденцев», Прага, 1933, стор. 88. 
й Див. Леся Українка. Твори в 5-ти томах, том І, стор. 121--122. 

з" Я



С ГІСАКОВ 

ЛТеся Українта й Есточняя 

Тема статті передбачає два кола питань: 1) біографічні 
зв'язки Лесі Українки з Естонією (точніше з Тарту) і 2) знайомство 
естонських читачів з творчістю великої української поетеси (переклади 
її творів естонською мовою, статті про неї на сторінках естонського 
друку і т. д.). Але ці два аспекти теми «Леся Українка й Естонія» ви- 
являються певною мірою взаємозв'язаними: зокрема, біографічні кон- 
такти з Естонією сприяли поширенню її творів серед місцевих читачів. 

У 90-х роках в Тарту (попередні назви -- Дерпт, Юр'єв) склався 
цікавий український культурний центр, тісно зв'язаний з університетом, 
де наприкінці минулого і на початку нашого століття вчилось багато 
українців !. Культурні вогнища такого роду за межами України -- в Пе- 
тербурзі, Москві, Відні, Варшаві та інших містах -- відіграли неабияку 
роль у розвитку української культури і, зокрема, у зміцненні україн- 
ських літературних і культурних зв'язків. Вони заслуговують моногра- 
фічного і притому комплексного вивчення істориками та літературо- 
знавцями. 

Українське культурне вогнище в Тарту в 90-их роках має особливе 
значення саме у плані вивчення нашої теми. Справа в тому, що найпо- 
мітнішими постатями серед тартуських українців були добрі друзі і зна- 
йомі Лесі Українки. Завдяки їм встановились міцні зв'язки поетеси з 
тартуською громадськістю, а це, у свою чергу, зумовило певне ознайом- 
лення естонських читачів з творчістю Лесі Українки ще за життя 
поетеси. 

Серед таких близьких осіб перш за все слід назвати брата Лесі 
Українки, її кращого друга і порадника Михайла Петровича Косача 
(1868--1903), різнобічно обдаровану людину -- видатного фізика, пись- 
менника і перекладача, що виступав звичайно під псевдонімом Михайло 
Обачний, активного громадського діяча, особу, що цікавилась фолькло- 
ром, етнографією тощо. 

Михайло Косач прожив в Тарту 10 років. У 189Ї р. він перевівся 
з Київського університету в Тартуський, весною 1894 р. закінчив відділ 
математики і відразу ж вступив на відділ фізики, курс якого пройшов 

за один семестр. Після цього М. Косач залишився в університеті і пра- 

цював спочатку асистентом, а пізніше приват-доцентом на кафедрі фі- 

зики. У 1901 р. він перейшов у Харківський університет. 
Нам уже доводилось спеціально розглядати життя і діяльність 

М. Косача тартуського періоду?, тому не будемо докладно зупинятися 

! Про цей культурний центр див. детальніше в книзі: С. Г. Исаков. Сквозь 

годь и расстояння. Из истории культурньх связей Зстоний с Укранной, Грузией и Лат- 

вней в ХІХ--начале ХХ века. Таллин, 1969, стор, 59-- 76. 
2 Див. нашу статтю: С. Г. Исаков. М. П. Косач в Зстонин. Ученье записки 

ТГУ, 1958, вип: 65, стор. 43--68. 

36



на цьому питанні. Відмітимо тільки, що недавно знайдені нами архівні 

ренти похазують що м Кошмар 5 ртуського марксистського гуртка і на 
ного квартирі зберігалась нелегальна марксистська література 3. 
о опрянтедан Лесі Українки була і дружина М. Косача 

удовщикова (1867--1924), відома українська 
письменниця, що виступала під псевдонімом Грицько Григоренко. 
О. Судовщикова разом з Лесею Українкою та М. Косачем наприкінці 
80-их--на початку 90-их років іминулого століття входила в Києві в лі- 
тературний гурток «Плеяда» 7. У 1893 р. вона переїхала до чоловіка 
в Тарту, де і прожила до 1901 р. В 1898 р. в Тарту вийшов з друку 
збірник оповідань Грицька Григоренка з селянського життя «Наші 
люди на селі», який, власне, і утвердив її ім'я в історії української 
літератури. Знайомим Лесі Українки з Києва був і студент Тартуського 
університету Євген Вікторович Деген, одружений з подругою поетеси -- 
Ганною Миколаївною Ковалевською (1870--1897), що теж прожила 
кілька років у Тарту і, як свідчать сучасники, сприяла пожвавленню 
громадського життя. тутешньої російської та української  інтелі- 
генції 5. Є. Деген і Г. Ковалевська-Деген виявились причетними до ді- 
яльності марксистського гуртка в Тарту, при обшуках у них була знай- 
дена заборонена література (в тому числі і марксистська) і рукописи 
«злочинного змісту» 5. 

Разом з Є. Дегеном у 1890 р. перейшов у Тартуський університет, 
який був у той час чи не єдиним притулком для політично «неблагона- 
дійних» осіб Росії, і інший знайомий Лесі Українки з Києва -- Богдан 
(Федір) Олександрович Кістяківський (1868--1920) І. Є. Деген і Б.Кіс- 
тяківський входили в Києві в драгоманівський гурток, що підтримував 
зв'язки з І. Франком (ці зв'язки Б. Кістяківський зберігав і в Тарту). 
З деякими його членами спілкувалася і Леся Українка. В Тарту Б. Кіс- 
тяківський познайомився з марксизмом, очолив тут марксистський гур- 
ток, що існував уже раніше, і зробив багато для пропаганди нового 
вчення серед тартуського і київського студентства 7". Приїжджаючи з 
Тарту в Києв на канікули 1891--1892 рр., а після виключення з універ- 
ситету за революційну діяльність проживаючи там деякий час у 1893 р., 
Кістяківський став чи не головним теоретиком і фактичним керівником 
кількох марксистських гуртків у столиці України, зокрема гуртка сту- 
дентів старших курсів Київського університету, в який входили 
Б. Ейдельман, Я. Ляховський, С. Мержинський та ін. Під впливом Б. Кі- 

стяківського переходить на позиції марксизму ПП. Тучапський. Біль- 

шість згаданих тут осіб були знайомими Лесі Українки, а деякі, як на- 
приклад С. Мержинський, її близькими друзями. Знайомим Лесі Укра- 
їнки був і студент Тартуського університету Захар Григорович Френкель 
(1869--1970), член марксистського гуртка в Тарту, очолюваного 
В. Л. Шанцером (Маратом). 

Коло знайомих Лесі Українки в Тарту не обмежувалося вказаними 
особами, їх було більше, про деяких інших поетеса згадує, зокрема, У 

своїх листах з Тарту 1900 р. 

з Центральний державний архів Жовтневої революції (ЦДАЖР) в Москві, ф. 

Департамента поліції (ДП), 3-є діловодство, 1897, од. зб. 395, лл. 9--9 об. 

4 Див, про це: Олег Бабнишкін, Варвара Курашова. Леся Українка. Життя 

і творчість. К. Держлітвидав, 1955, стор. 30--37. 
Захар Френкель, З спогадів про роки студентського життя в Дерпті (1890--- 

1805). -- В кн. Леся Українка. Публікації. Статті. Дослідження. ПІ. К., Вид-во 

АН УРСР, 1960, стор. 352. | 
68 ЦДАЖР, ф. ДП, 3-є діловодство, 1897, од. зб. 395, лл б об., 10 об.--19. 

? Див. про це в нашій статті: С. Г. Исаков. О первом марксистском кружке 

в Тарту. Ученье записки ТГУ, 1970, вип. 261, стор. 19--26. 

37



В осінньому семестрі 1898 р. в Тарту був заснований нелегальний 
гурток українських студентів -- так звана «Українська громада», на 
чолі якої стояв Ф. П. Матушевський 8. Більшість членів громади дотри- 
мувались буржуазно-напіоналістичних поглядів, і в ній переважали 
прихильники О. Я. Кониського, але багато учасників об'єднання цікави- 
лись поезією Лесі Українки. Все це пояснює той факт, що твори великої 
поетеси уже в кінці минулого століття були відомі в Тарту. 

Цьому в першу чергу сприяв М. Косач. В тартуський період свого 
життя він регулярно листувався з сестрою. Їх листування, в якому зачі- 
пається найширше коло питань, є одним з найкращих тогочасних пам'я- 
ток епістолярної літератури. Як відомо, Леся Українка високо цінувала 
думку брата, його смак і літературну ерудиціїю, знайомила його зі свої- 
ми творчими задумами, систематично посилала йому в Тарту, іноді ще 
в рукописах, нові свої твори. В свою чергу, М. Косач давав їх читати 
друзям і знайомим, зокрема українським студентам. Завдяки йому 
тартусці могли познайомитись з творчістю Лесі Українки навіть швид- 
ше і повніше, ніж більшість читачів на Україні. 

Зі спогадів студента Павла Горянського відомо, що М. Косач дав 
студентам особистий подарунок сестри -- авторський екземпляр збір- 
ника «Думи і мрії» (1899). «.туденти переписали багато віршів і в своє- 
му гуртку влаштували публічне читання творів Лесі Українки. «З якою 
радістю слухали ми цю гарячу поезію на громадські теми, як сильно 
захоплювала нас та револіоційна, прометеївська мова, -- пише П. Го- 
рянський. -- Не на одного Франка, але й на нас, молодь, поетеса, дійсно, 
справляла враження «одинокого мужчини на всю сучасну Україну». 
Справді, такого вогняного слова після «Кобзаря» ми не чули. Напоєні 
цими словами, ми відчували, як у нас ростуть крила» ?. 

Передове тартуське студентство захоплювалось революційними 
віршами Лесі Українки, такими, як «Товаришці на спомин», «Слово, 
чому ти не твердая криця», «Кіаї пох», що відповідали революційним 
настроям, типовим для молоді того часу. 

М. Косач турбувався про те, щоб твори Лесі Українки стали відомі 
тартусцям. В листах до сестри він неодноразово просив її вислати 
в Тарту збірки своїх віршів. Так, 17. ХІ 1898 р. він звернувся до неї 
з проханням прислати в подарунок фундаментальній бібліотеці універ- 
ситету збірку віршів «На крилах пісень», «бо і мені хочеться страх як 
перечитати і тут єсть людці (з професорів), котрі теж хотіли б прочи- 
тати» 19, Отже, читачами віршів Лесі Українки в Тарту були не тільки 
українські студенти. В тому ж листі М. Косач говорить, що в Тарту мож- 
на знайти добровільних переписувачів, котрі зроблять копії її віршів 
для наступного видання. В грудні 1899 р. він знову просить сестру 
прислати в бібліотеку збірку «На крилах пісень» і її переклади з Гейї- 
не !. Очевидно, завдяки зусиллям М. Косача університетська бібліотека 
отримала екземпляр другого збірника «Думи і мрії», що мав великий 
успіх у тартуських читачів 12. 

Без сумніву, вірші Лесі Українки потрапляли до місцевих читачів 
і через інших знайомих великої поетеси, людей дуже товариських, які 

8 Павло Горянськи й. Згадка про Лесю Українку. -- «Життя й революція», 
1926, Х» 2--3, стор. 99. й з 

9 Там же. Автор спогадів, студент Тартуського університету П. Горянський 
у 1899--1902 рр. був учасником революційних виступів у Тарту і навіть запідозрював- 
ся жандармами у приналежності до керівного складу місцевого студентства -- Союзної 
Ради Дерптських об'єднаних еетР і організацій (ЦДАЖР, ф. ДП, Особливий 
відділ, 1902, од. зб. 1888, лл. 1--1 об.). 

10 Відділ рукописів Інституту літ-ри ім Т. Г. Шевченка АН УРСР, ф. 28, Ме 911. 
П Там же, Ме 881. й , 
і2 Там же, Пор. також лист М. Косача до рідних від 7. ГУ 1900 р. Гам же, 

м» 916. 

35



охоче ділились з товаришами своїми книгами і рукописними списками. 
Марксистський гурток, в який входив З. Френкель, в середині 90-их ро- 
ків встановив контакт з групою естонських студентів та інтелігентів, 
що тяжіли до соціал-демократії (М. Мартна, великий естонський пись- 
менник Е. Вільде, Р. Ааваківі, А. Альвер, Й.-Л. Юргенс та ін.). 

Поширенню лоезії Лесі Українки в Тарту сприяв також приїзд 
поетеси до брата у 1900 р. 

М. Косач давно запрошував її в Тарту, пропонував навіть виділити 
їй зі свого невеликого заробітку гроші на дорогу. «В Дерпті тепер, 
знаєш, дуже хороше, -- писав він Лесі Українці, запрошуючи Її відві- 
дати Тарту. -ч Як оце я трохи за нього забув да оце приїхав, то вже 
мені таким гарним та красивим здався. То як привикнеш до нього і не 
помічаєш всієї краси його, а от не бачиш місяців кілька, то так живо 
почуєш все, що хорошо єсть в місті. Надто хороше на Домбергу, 
і клени стоять золоті зовсім, дикий виноград на руїні червоний, а другі 
дерева ще зелені, і все дає таку чудову гармонію фарб, що тільки диви- 
тися і не натішитися на неї» 13. 

Але зовнішні обставини -- хвороба, матеріальні труднощі -- довго 
перешкоджали приїзду Лесі Українки в Тарту. Тільки 20. ІП 1900 р. 
поетеса проїздом із Петербурга на батьківщину відвідала Тарту і про- 
була тут до І березня. З листів Лесі Українки до рідних із Тарту та 
з цитованих вище спогадів П. Горянського можна відновити деякі деталі 
її перебування тут. і 

Зупинилась Леся Українка у брата, що жив тоді на вулиці Кастані 
(Каштановій). Прикована тяжкою хворобою до ліжка протягом бага- 
тьох місяців, Леся Українка не уявляла свого існування без постійної 
праці, без «діла». І в Тарту вона не зрадила собі: багато читала, готу- 
вала реферат про Гейне, займалась коректурою своїх творів, обговорю- 
вала з друзями складні філософські питання, що хвиліовали тоді всіх 
передових людей. 

В Тарту у Лесі Українки виявилось несподівано для неї самої ба- 
гато знайомих. В листі до сестри О. П. Косач від І березня 1900 р. зга- 
дані двоє з них: якийсь студент Петров, якому поетеса передала борг 
від сестри, і «Орестище». Ні в академічному українському зібранні тво- 
рів Лесі Українки, ні в інших виданнях ці імена ніяк не прокоментовані 
і для читачів та й спеціалістів залишається зовсім неясним, про кого 
йде мова. А це можна, між іншим, вияснити. 

В університеті навчались тоді тільки два студенти з прізвищем 
Петров, з них знайомим Лариси і Ольги Косач міг бути тільки один -- 
Василь Васильович Петров (1872 -- рік смерті невідомий), людина не- 
легкої, заплутаної долі. Уродженець Воронезької губернії, він після 
закінчення Воронезької духовної семінарії навчався спочатку, з 1892 р., 
на медичному факультеті Томського університету, пізніше, з 1895 р., на 
відділі природничих наук Варшавськогс університету, звідки він у серп- 
ні 1869 р. перейшов на той самий відділ Київського університету. В Ки- 
сві він, очевидно, і познайомився з родиною Косачів і навіть робив 
деяким її представникам дрібні послуги. В жовтні 1899 р. В. Петроз 
перевівся на медичний факультет Тартуського університету, але, як вид- 
но з архівних документів, в кінці 1899 -- на початку 1900 р. для нього 
настали важкі дні: скінчився час відстрочки від призову, і він повинен 
був ось-ось піти в солдати. Про це, до речі, і повідомляє сестру Леся 
Українка в уже згаданому листі з Тарту: «Діла його (Петрова -- С. /.) 
плохі, либонь, таки треба йти в москалі, а тоді, вважає він, всі його 
екзамени пропадуть. Послав він телеграму міністру, просячи одстрочки, 

ІЗ Відділ рукописів Інституту літ-ри ім. Т. Г. Шевченка АН УРСР, ф. 2, ХМ» 491. 

39



та не сподівається з того великої користі. Шкода хлопця, бо якось глупо 
се все виходить» ". Петрову вже ж удалося в кінці кінців добитись від- 
термінування, і в січні 1902 р. він перевівся назад у Київський уні- 
верситет 15. 

Щодо згаданого у цьому ж листі «Орестища», то це, напевне, 
приват-доцент Тартуського університету Орест Іванович Остроградський. 
Він народився у 1868 р. в с. Броварки Кременчуцького повіту Полтав- 
ської губернії, у 1879 р. поступив у 1-у київську гімназію, а по закінченні 
курсу в ній у 1887 р. став студентом юридичного факультету Київського 
університету. Після закінчення у 1891 р. університету О. Остро- 
градський був залишений в ньому для підготовки до магістерського 
звання. В київський період свого життя він і познайомився з Косачами 
та Лесею Українкою. В 1895 р. О. Остроградський здав магістерський 
екзамен і був призначений приват-доцентом фінансового права в Юр'єв- 
ському (Тартуському) університеті !5, 

М. Косач уже на другий день після приїзду повів Лесю Українку 
на Домберг, в університетську бібліотеку, яка справила на неї велике 
враження. В книзі почесних відвідувачів Наукової бібліотеки ТДУ 
можна знайти підпис великої української поетеси -- «Лариса Косач», 
помічений 21 лютого 1900 р. 

Лесю Українку дуже цікавило життя естонського міста, його мину- 
ле. Допитливій і спостережливій поетесі хотілося все побачити і зро- 
зуміти. Вона познайомилась з кількома професорами університету, побу- 
вала на публічній лекції проф. Срезневського про англо-бурську війну. 
Зацікавило поетесу і велике лютеранське свято -- «Виз5еїар», коли 
в одній з церков відбувся органний концерт творів Баха, Генделя та 
інших. 

Одним з найяскравіших моментів перебування Лесі Українки в Тар- 
ту було відвідання традиційного студентського вечора, організованого 
«Українською громадою» і присвяченого пам'яті Т. Г. Шевченка. На 
вечорі, який проводився в маленькому приміщенні гуртка на Ризькій 
вулиці, студенти прочитали З реферати про Шевченка, один з яких 
Леся Українка визнала дуже цікавим, потім декламувались вірші вели- 
кого Кобзаря, виконувались пісні на слова поета. Після цього сту- 
денти -- захоплені поклонники поезії Лесі Українки -- попросили пое- 
тесу прочитати свої вірші. Вона прочитала кілька творів, у тому" числі 
неопубліковані «Як Ізраїль діставсь ворогам у полон...» і «Єреміє, зло- 
вісний пророче». Особливе захоплення присутніх викликав один з найпо- 
пулярніших віршів Лесі Українки «Кіаї пох». 

На вечірці студент П. Горянський підняв тост на честь гості, захоп- 
лено відгукнувся про її творчість. Леся Українка була дуже збентежена 
і патетичною урочистістю промови П. Горянського і похвалами на її 
адресу. Вона скромно зауважила в бесіді за столом, що не треба пере- 
більшувати її заслуг, що зробила вона ще зовсім мало. Поетеса не зали- 
шила без відповіді і невірні судження студентів. Зокрема, вона рішуче 
виступила проти їх пасивних нарікань на утиски українського народу 
і скарг на його важку долю. Леся Українка зауважила, що потрібно 
залишити пусті скарги, треба робити свою справу, працювати не покла- 
даючи рукдля рідної України, переборювати всі перешкоди. Хай прикла- 

дом для студентів буде великий Шевченко, який навіть у неймовірних 

умовах заслання і солдатчини вмів боротись за справу вітчизни. 

м Леся Українка. Твори в 10 томах, т. 9. К., «Дніпро», стор. 403. 

15 Відомості про В. В. Петрова взяті з його студентської особової справи: ЦДІА 

ЕРСР, ф. 402, оп. І, од. зб. 20492 і 20493. бок 
16 Біографічний словник професорів і викладачів "імп. Юр'євського, колишнього 

Дерптського університету, за сто років його існування (1802--1902). Під редакцією 

Г. В. Левицького. Т. І. Юр'єв, 1902, стор- 646. 

40



«Коли мова зайшла про літературу і один зі студентів згадав про 
нові твори Льва Толстого, Леся Українка зауважила, що вона дуже 
високо цінує талант і художню майстерність російського класика. Але 
вона тут же категорично виступила проти проповіді покірності і смирен- 
ня у ного творах, проти непротивлення злу насильством. Леся Українка 
прямо заявила, що смиренням не врятуватись від гніту, а хто став на 
шлях покори, той сам готує власну загибель. 

Націоналістичні висловлювання деяких студентів теж викликали 
її заперечення. Саме ці думки, як справедливо зауважив П. Горянський 
у своїх спогадах, і привели до того, що між поетесою і гуртком міцні 
зв'язки не встановились 17, 

Надто різні були це люди: поетеса активної боротьби з соціальним 
злом, переконана інтернаціоналістка Леся Українка і націоналістично 
настроєні члени гуртка, прихильники О. Кониського. Немає нічого див- 
ного, що зустріч їх переросла у суперечку, незважаючи на глибоку пова- 
гу студентів до поетесн, на захоплення її поезією. Учасники зустрічі 
з Лесею Українкою на все життя запам'ятали цей вечір. У середовищі 
ж тартуського студентства зустріч ця стала легендарною. Виникла на- 
віть версія, що Леся Українка виступала перед студентами у перепов- 
неному актовому залі університету. 

своїх листах поетеса і пізніше згадувала Тарту. Однак широкі 
кола естонських читачів, що не володіли українською мовою, не могли 
тоді познайомитись з творчістю Лесі Українки. Тільки після встановлен- 
ня Радянської влади в Естонії, точніше -- в післявоєнний період поча- 
лось знайомство масового естонського читача і глядача з художньою 
спадщиною великої української поетеси. 

У листопаді 1946 року в Пярнуському театрі «Ендла» була постав: 
лена драма-феєрія Лесі Українки «Лісова пісня» (постановник -- Ар- 
нольд Сіккель). На жаль, вистава була невдалою. Рецензій на виставу 
не було, і тому судити зараз про прочини невдачі важко. Можна тільки 
здогадуватися, що режисер не зрозумів глибокого філософського змісту 
п'єси, а колективу невеликого провінційного театру, що не мав досвіду 
постановки таких незвичайних за формою і складних за змістом драм, 
«Лісова пісня» була, мабуть, просто не під силу. і 

В той же час на сторінках естонських газет з'являється ряд ста- 
тей -- оглядів життя і творчості поетеси. Вже перший з них -- стаття 
М. Каарна в таллінській газеті «Ихтулехт» у 1948 р. -- давала читачеві 
повне уявлення про творчий шлях і біографію Лесі Українки, в ній 
детально характеризувались вірші «Дим» і «Напис в руїні», а також 
драми «Лісова пісня» та «Камінний господар» 19. В деяких роботах мова 
йшла про зв'язки Лесі Українки з Естонією "9, | - ї 

У 1963 році, коли святкувалось 50-річчя з дня смерті Лесі Українки, 
з'явились перші переклади віршів поетеси естонською мовою. Вони на-: 
лежали Харальду Раяметсу і Айну Каалепу, найкращим естонським 
перекладачам з української мови, які свого часу дали блискучий пере- 
клад «Кобзаря» Т. Г. Шевченка, що став подією у літературному житті 
Естонії. ; . 

У провідному  естонському літературному журналі «Лоомінг» 
(«Творчість», 1963, Ме 8) була опублікована добірка віршів Лесі Укра- 

І7 Див.: П. Горянський, цитована праця, стор. 102. | 5 
18 Я авта УаШараїзіеу ЮкКгаїпа паїзКігіапік (1іо5)а ЮКкгаїпка 35. аазіа 

зигтардйеуа І). -- «Орішіебі», 9.ацр. 1948, пг. 181. Див, також: 7. МазвагепКо. 
Генія рані оц «Зігр |а Уазаг», ЗІ бій 1953, пг. 31; Мейо Кааг, 50 аазіай Іезіа 
ОкгаїпКа зигтазі. - - єбігр іа Мазаг», 2. апр. 1963, пг. 31 (в статті є ряд неточностей). 

із р, І. ауї. І. Окгаїпка іа Безбі. -- «Рагпи Коптипізї», І ацр. 1963, пг. 91; 
5. Із5аКоу. Іезіа ОКгаїпКа Тагіиз. -- «Ефа5і», 4. апр. 1963, пг. 154. 

41



їпки в перекладі Х. Раяметса, що включала такі твори: «На вічну 
пам'ять листочкові», «Як дитиною бувало...», «Завжди терновий вінець...», 
«Ой, піду я в бір темненький». Два інші переклади Х. Раяметса «Весе- 
лий пан» і «Романс» («Не дивися на місяць весною») з'явились у газеті 
«Сірп я Васар» («Серп і молот» від 2. МІП 1963, М» 31), органі творчих 
спілок республіки. Нарешті, в журналі «Нниукогуде Найне» («Радянська 
жінка», 1963, Х» 7) було надруковано в перекладі А. Каалепа вірш Лесі 
Українки «Коли втомлюся я життям щоденним». 

Звичайно, цього небагато. Але в одному розумінні естонським чита- 
чам все ж пощастило: твори Лесі Українки перекладені добрими пере- 
кладачами, які зуміли відтворити не тільки зміст її віршів і формальні 
їх особливості, але й настрій, глибокий підтекст, потаємний смисл, той 
тонкий і складний світ ліричного вірша, де зливаються воєдино відобра- 
ження зовнішнього життя з думами, почуттями, переживаннями автора. 
Переклади Х. Раяметса відзначаються і точністю, і поетичним звучан- 
ням. Вони легко читаються по-естонськи і, як кажуть у таких випадках, 
не сприймаються як переклад. Тільки в перекладі «Веселого пана» мож- 
на помітити деякі неточності (вірніше, не відтворюються всі деталі 
оригіналу, що в даному випадку є суттєвим). Але в перекладі вірша 
«Завжди терновий вінець...» Х. Раяметс вдало відтворює складну фор- 
мальну структуру вірша, що само по собі вже становить неабияку труд- 
ність для перекладача. Та ще важливіше те, що Х. Раяметс зумів відтво- 
рвти у своєму перекладі глибоке ідейне звучання вірша -- гімн Проме- 
тсю, що свідомо іде на жертву задля великої справи. Причому зробив 
це перекладач також тонко, аналогічними художніми засобами, що й 
Леся Українка. 

Новий етап в сприйнятті творчості Лесі Українки в Естонії наступив 
на початку 1971 року і пов'язаний зі святкуванням 100-річчя від дня її 
народження. До цього ювілею видавництво «Еесті Раамат» випустило 
два збірники великої поетеси в естонських перекладах: збірник вибра- 
них творів під назвою «Досвітні вогні» (об'єм -- 18 др. арк.) і невелике, 
багато ілюстроване подарункове видання «Шість віршів». Перший збір- 
ник упорядковано великим другом естонської літератури українським 
поетом О. Завгороднім. Йому ж належить і післямова до книги, де дано 
огляд життя і творчості поетеси, У збірник включено кращі зразки ліри- 
ки Лесі Українки -- «Сопіга зрет з5рего!», «Мій шлях», «Сльози-перли», 
«Досвітні вогні», «Товаришці на спомин», «Кіаї пох», «Гострим полис- 
ком хвилі спалахують», «Дим», «Напис в руїні», «Пісні про волю», «Хто 
вам сказав, що я слабка» та ін, В книзі естонський "читач знайде дві по- 
еми Лесі Українки («Давня казка» і «Одно слово»), а також дві драми 
(«В катакомбах» і «Лісова пісня»). Переклади належать уже згадува- 
ному вище Х. Раяметсу, а також естонським поетесам Муйа Веетамм 
і Хельві Юріссон. Другий збірник, ілюстрований студентами Таллінсь- 
кого художнього інституту, вміщує кілька віршів Лесі Українки в перек- 
ладі Х. Раяметса. 

Зараз ще рано оцінювати цей новий етап у сприйнятті творчості 
беликої української поетеси в Естонії. Але є всі підстави сподіватись, 
шо нарешті тепер чудова поезія Лесі Українки стала для естонського 
читача такою ж близькою і дорогою, як і для читачів багатьох інших 
народів, що раніше познайомилися з її творчістю.



О А. ДОМБРОВСЬКИЙ 

До генези поезії Лесі Українти 

»Забута тінь? 

І 

Одна з кращих поезій Лесі Українки «Забута тінь» побудо- 
вана на деяких фактах біографії Данте, що належав до улюблених авто- 
рів української поетеси. Його «Божественну комедію» вона читала в пе- 
рекладі ще підлітком і пізніше не раз до неї поверталась. Глибоке 
вивчення життя та творів геніального італійського поета залишило пев- 
ний слід в її оригінальній творчості. Майже всі твори, в яких помітний 
цей слід, написані в останні роки минулого століття. До цього ж часу 
відноситься недрукований за життя поетеси переклад частини У пісні 
«Пекла», важкий для зрозуміння ідейної концепції заголовку твору та 
сцени в п'єсі «Блакитна троянда», в яких ставиться питання про харак- 
тер любові Данте до Беатріче, використання трагічної історії Фран- 
чески і Паоло в драмі «У пущі» і в нарисі «Золоті струни». Результатом 
вивчення новітньої італійської літератури була стаття Лесі Українки 
«Два направления в новейшей итальянской литературе», надрукована 
в журналі «Жизнь» (1900, Мо 7). Написана ця стаття на основі одно- 
йменної доповіді, прочитаної 7 жовтня 1899 р. в Київському Літератур- 
но-артистичному товаристві. У статті підкреслюється тенденційність іта- 
лійської літератури -- найбільш характерна її риса, яку авторка виво- 
дить від її основоположника Данте. 

Поезія «Забута тінь», написана у 1898 р. і надрукована в збірці по- 
езій «Думи і мрії», виданій у Львові в 1899 р. Серед безлічі художніх 
творів світової літератури, присвячених Данте, поезія Лесі Українки 
посідає особливе місце з уваги на оригінальність її сюжетної концепції. 
В той час як більшість поетів, художників, драматургів прославляли у 
своїх творах володарку Дантових почуттів і натхненницю Беатріче, 
Леся Українка присвятила свою поезію пам'яті його дружини, незгада- 
ної жодним словом самим поетом і забутої також його поклонниками та 
звеличальниками. Звідси й назва поезії «Забута тінь». Проте в майстер- 
ній сюжетній структурі поезії не менше місця відводиться також Беатрі- 
че. Поетеса намагається з'ясувати складне і на сьогодні ще хвилююче 
питання про роль обох жінок в житті і творчості геніального італій- 
ського поета. 

В поезії Лесі Українки Беатріче і шлюбна жінка Данте не проти- 
ставляються одна одній як щаслива коханка і скривджена дружина. 
Уславлення адюльтера було однаково чуже і огидне Лесі Українці, як 
і підсолоджений дрібноміщанський сентименталізм та міщанське розу- 
міння доброзвичайної любові. Зрештою, авторка прекрасно усвідомлю- 
вала, що сучасні поняття про любов, подружню вірність чи зраду і су- 
часні етичні критерії їх оцінки не придатні для ХІІ сторіччя, для розу- 
міння концепції любові в поезії «Нового солодкого стилю» і тим більше 
в поезії Данте, як це видно з розмови про поняття любові у середньовіч- 
ній літературі, яку ведуть персонажі п'єси «Блакитна троянда». Там 

43 



говориться також про любов Данте до Беатріче, як про особливу різно- 
видність кохання, що не веде до подружнього зв'язку. При тому Орест, 
що, очевидно, висловлює думку Лесі Українки, говорить: «Знаю, що 

все-таки се не певна, не нормальна любов, вона якась безвихідна». 
Намагаючись проникнути в душу скромної, забутої дружини Данте 

і показати її позитивну роль в житті і творчості геніального чоловіка, 
Леся Українка, не робить жодних докорів Беатріче і не засуджує Данте 
за беззавітну неземну любов до живої і до мертвої недосяжної для 

нього жінки, що залишилась для нього втіленням усього найкращого, 
найвищого, що може існувати в чуттєвому та ідеальному світі, виправ- 
данням його власного буття. 

Незвичайна майже містична любов Данте до Беатріче до глибини 

душі зворушила нашу поетесу. В поезії «Забута тінь» вона відзначає 
стійкість Дантового кохання, яке горіло без усякої надії на взаємність 

і без відчуття потреби інтимних зв'язків чи навіть випадкових зустрічей. 

Для ідейного поглиблення та досягнення високого психологічного на- 

пруження Леся Українка свідомо гіперболізує відчуженість Беатріче, 

пишучи, що Данте обожнював жінку, 
Що раз колись до нього усміхнулась, 
А другий раз пройшла, не глянувши на нього, 
А в третій раз на неї він дивився, 
Коли вона в труні лежала нерухома.? 

Відомо, що сім'ї Данте і Беатріче жили у близькому сусідстві 
і Данте мав нагоду частіше бачити свою кохану, зокрема в церкві, як 
про це він пише в «Новому житті». 

В поезії «Забута тінь» можна виділити дві частини. В першій, ко- 
ротшій, центральною постаттю є Беатріче, в той час як про існування 
дружини Данте можна тільки догадуватись. У другій частині в центрі 
уваги знаходиться уже дружина Данте, але й Беатріче відводиться ба- 
гато місця, бо саме тут порівнюються ролі обох жінок -- «духовної» 
і дійсної дружини поета в його житті і творчості. 

Поезія «Забута тінь» починається високопоетичною характеристикою 
«Божественної комедії» -- гімном на честь Беатріче. Назва поеми не 
подається, але зображення основних еталів мандрівки Данте в потой-: 
бічному світі визначає її зовсім точно. Данте характеризується в поемі 
традиційним епітетом «суворий», вжитим ще Пушкіним, і називається 
«Флорентійським вигнанцем», що також зустрічається часто в російській 
та українській літературах: 

Суворий Дант, вигнанець флорентійський Квітки барвисті вічні не цвіли? 
Встає із темряви часів середньовічних, Зібрав співець мистецькою рукою 
Як ті часи, такі його пісні, Оті квітки і сплів їх у вінок, 
Знайшов він їх в містичнім, темнім гаю, Скупав його в таємних водах Стіксу, 
Серед хаосу дивовижних марищ. Скропив його небесною росою 
Чий дух одважився б іти за ним блукати І положив на раннюю могилу 
По тій діброві, як би там між терням Вродливій Беатріче Портінарі (174). 

На зв'язок початку поезії Лесі Українки з «Божественною комеді- 
єю» вказує образ темного лісу (зеіма о5сига у Данте), наповненого 
марищами і вірші 4--8, що нагадують терцини 4--9 І пісні «Пекла»: 

Який же дикий був той ліс, суворий Так страшно, що хіба ще смерть страшніша, 
Та непролазний, тяжко те сказати; Але я там і добре теж знайшов. 
Згадать його, то страшно знов стає. І тим скажу про все, що там побачив. 3 

! Леся Українка. Твори в п'яти томах, т. 2. К. Держлітвидав, 1951, стор. 25. 
2 Леся Українка. Твори в л'яти томах, т. І, стор. 174. Далі цитуємо за цим 

виданням, вказуючи в тексті у дужках лише сторінку. 
з Володимир Самійленко. Твори в двох томах. т. І, К., 1958, стор. 286. 

Подаємо переклад Самійленка часово найближчий до поезії Лесі Українки, який най- 

вірніше відтворює дане місце оригіналу. 

44



Для розуміння ідейної концепції Лесі Українки, її ставлення до 
обожнювання Беатріче одруженим Данте необхідно усвідомити особли- 
вості концепції куртуазної любові та її еволюції в італійській поезії 
«Нового солодкого стилю» і, зокрема, в поезії Данте, дуже далекої від 
наших понять та уявлень. Типовими, постійно прославлюваними парами 
коханців у середньовічній літературі були не закохані юнаки, як пізніше 
Ромео і Джульєтта, але легендарні постаті Трістана і дружини короля 
Марка Ізольди, Ланселота і королеви Жіневри, рицаря і дружини його 
сюзерена у провансальських канцонах та альбах. Відомо, що й Данте, 
хоч і прославляв усе життя Беатріче, не цурався жінок і не залишав 
ніколи, як висловлюється Барбі, «і! доїсе фіг ф'атоге» -- милозвучної 
любовної поезії. і 

Містична любов до Беатріче не перешкоджала Данте жити звичай- 
ним життям флорентійського громадянина, що належав до патриціату, 
одружитись ще при житті Беатріче з жінкою, з якою він, згідно зі зви- 
чаями того часу, був заручений ще з хлоп'ячих літ, бути батьком числен- 
ної сім'ї. 

Про подружнє життя Данте точно нічого не відомо. Перший біограф 
Данте Дж. Боккаччо, який міг розмовляти ще з особами, що знали Дан- 
те та людей його оточення, змалював дружину Данте на зразок Ксан- 
типпи Сократа і його негативна характеристика повторюється у біль- 
шості дантезнавчих робіт. Але в даному випадку свідчення Боккаччо 
не зовсім достовірні, тому що він трактував біографію Данте як новелу 
і пішов за середньорічною новелістичною традицією, в якій жінка-дру- 
жина змальовується, як правило, в негативних рисах. Тому знайшлось 
немало дантезнавців, які дотримуються протилежної думки. Такої ж 
думки була Леся Українка, і тому доля, яка спіткала дружину великого 
італійського поета, видалась їй незаслуженою. Розкриваючи душу Цієї 
забутої всіма жінки, Леся Українка протиставляє її роль у житті Данте 
ролі Беатріче. з ; 1 

Беатріче зображена як натхненниця всієї творчості Данте, його 
«єдина духовна дружина». Авторка називає її його сонцем і пише: 

І хоч зайшло те сонце променисте, Вона одна в піснях його панує, 
Він не забув його ні в темряві ворожій, Бо в тій країні, де він жив душею, 
Ані при хатньому багатті привітному. Він іншої дружини не знайшов. 
НІі на землі, ні в пеклі, ні в раю Він заквітчав її вінцем такої слави, 
Він не забув своєї Беатріче. Якою ні одна з жінок ще ПРИ 

Але зображення ролі Беатріче в творчості та житті Данте є тільки 
засобом для того, щоб більш опукло, більш глибоко показати роль та 
душевну силу дружини Данте, яка, за словами поетеси, «як вірна тінь 
пішла за тим, хто був проводиром Італії нещасній», яка для справи та 
слави свого чоловіка жертвувала всім, навіть своєю гідністю, яка була 
тільки «жінкою Данте». Із співчуттям Леся Українка пише: 

Безсмертна пара 1- Данте й Беатріче, Як сон зомлілої людини невиразно? 
Потужна смерть її не розлучила. Нема на ній вінця, ні ореолу, 

Навіщо ж ти, фантазіє химерна, її обличчя вкрите покривалом, 
Мені показуєш якусь убогу постать, Немов густим туманом. Хто вона -- 
Що стала поміж них, немов тремтяча тінь. Се жінка Дантова... (175). 

Подаючи образ дружини Данте Леся Українка не дотримується істо- 
ричних даних про неї. Вона не називає її імені, пишучи: 

Другого ймення 
Від неї не зосталось, так, мов з роду 
Вона не мала власного імення (175), 

хоч відомо, що дружиною Данте була Джемма Донаті -- племін- 
ниця вславленого флорентійського кондот'єре -- Корсо Донаті. 

45



Поетеса створює незабутній, глибоко зворушливий образ жінки 
Данте, яка розуміє, що вона не може стати тим, чим стала для нього 
Беатріче, свідомо відходить в тінь і задовольняється становищем 
скромного охоронця домашнього вогнища і спокою свого геніального. 
чоловіка не бажаючи для себе самої нічого: 

Їй дорога була його співецька слава, 
Але вона руки не простягла, 
Аби хоч промінь перейнять єдиний (175). 

Леся Українка розуміла, що створений нею образ дружини Данте: 
та картина їхнього подружнього життя -- це значною мірою витвір її 
уяви. Вона пише: 
Історія мовчить. Але я бачу в думці І довгих як нужда; я бачу сльози... 
Багато днів смутних і самітних, По тих сльозах, мов по росі перлистій, 
Проведених в турботному чеканні, Пройшла в країну слави -- Беатріче! (175). 
Ночей безсонних, темних, як той клопіт, 

В образі дружини Данте Леся Українка змальовує не просто історич- 
ну жінку поета, і її реабілітація не була основною метою поезії. В період 
найбільшого зацікавлення творчістю та особою Данте образ та доля 
дружини великого поета видались їй дійовим засобом підняти голос 
на захист жінки взагалі, виступити проти недооцінки жінки-дружини, 
жінки-матері в тогочасному суспільстві і в тогочасній літературі. Про: 
таку мету поезії свідчать також спогади Ганни Лисенко, про які мова 
буде нижче. В поезії «Забута тінь», як і в інших своїх творах на світові. 
теми, Леся Українка мала на увазі потреби та вимоги свого часу. Пи- 
тання про роль жінки в подружжі, в сім'ї, в суспільстві ставилось поете- 
сою в багатьох художніх творах і в літературно-критичних статтях, зок- 
рема в статті «Новье перспективь ни старье тени», надрукованій у 
1900 р., воно порушується також у багатьох її листах. 

Змальовуючи уявний образ дружини Данте, Леся Українка дає ши- 
роке узагальнення, показуючи, які безцінні моральні якості криються 
в душах простих жінок, на яке геройство, посвяту, самозречення вони 
здатні задля вищої мети, жертвуючи своїм особистим щастям і навіть 
почуттям власної гідності. Прагнучи в образі дружини Данте дати уза- 
гальнений образ, Леся Українка не дотримується точних даних біографії 
Данте, Вона не називає імені його жінки і робить її товаришкою недолі 
свого чоловіка на вигнанні, хоч встановлено достовірно, що Данте пішов. 
на вигнання сам. Тільки під кінець життя до нього прибули діти, а де- 
які дантезнавці гадають, що його відвідала також і Джемма?. Таке 
відступлення від історії було необхідне для ідейного поглиблення та 
більшої рельєфності образу і саме ця додана деталь робить образ. 
Джемми особливо зворушливим. 

п 

Що спонукало Лесю Українку зупинитись на цьому далеко не ви- 
ясненому і не такому вже важливому питанні біографії Данте і зробити. 
головною героїнею своєї поезії не прославлену Беатріче, а забуту 
Джемму. Генеза цієї поезії ще повністю не вияснена, але багато цінного 
матеріалу дають спогади Ганни Лисенко, дочки відомого композитора ?. 
В них подається, так би мовити, автобіографічна основа цієї поезії, що 
в'яжеться з тісними, дружніми зв'язками Лесі Українки і сім'ї Лисенків. 

За Ганною Лисенко, прототипом дружини Данте в поезії «Забута тінь» 

1 В коментарі до поеми, вміщеній у п'ятитомнику творів Лесі Українки, помил- 
ково написано: «Леся Українка прославляє його (Данте) вірну дружнну, що була 

матір'ю його дітей і розділила з ним тяжку долю вигнання», Т. І, К., 1951, стор. 498. 

Це помилкове твердження повторюється також в інших виданнях та 8. дослідженнях, 
В яких говориться про цю поезію, 

5 Спогади про Лесю Українку, К., 1953, стор. 297. 

46



була позашлюбна дружина М. Лисенка -- Ольга Антонівна Липська, 
яка повністю присвятила своє життя чоловікові, створюючи для нього 
домашній затишок та сприятливі умови праці. 

Ганна Лисенко, будучи допитливою дівчиною, дуже добре запам'я- 
тала розмову між своєю мамою (що померла молодою) і Лесею, і цю 
розмову вона наводить у спогадах. Вона дуже важлива для з'ясування 
генези поезії «Забута тінь» і одночасно характеризує творчий метод 
Лесі Українки, яка в образах та персонажах світової літератури гені- 
ально вміла узагальнювати свій особистий досвід та порушувати акту- 
альні питання. 

Ганна Лисенко називає героїчним вчинок своєї матері, яка незва- 
жаючи на прокляття батька пішла за М. Лисенком. Вона запам'ятала, 
що одного разу Леся Українка говорила про те, як питання любові і по- 
дружжя з'ясовується у світовій літературі і притому вказувала на лю- 
бов Данте до Беатріче, як на зразок глибоких і благородних почуттів 
кохання. На це дружина Лисенка сказала, що є ще одно зовсім не ви- 
світлене, але болюче питання в цій темі -- це гірка доля жінки, що є 
дружиною генія, дружиною великої чи видатної людини. Далі вона вже 
відверто говорила про себе, «що її ображає і їй болісно, коли вчує або 
вгадує, як про неї допитують:; -- Хто вона -- ота пані? -- Та се жінка 
Лисенка... Я відчуваю, казала мама, що в цій відповіді іде мова не про 
людину, а про якусь річ.. А між тим.. Хто зна, може успіх Лисенка 
не був би таким блискучим без цієї речі... Лесю, голубко.. спростуйте 
шо образу, скажіть своє слово в захист гордої жіночої душі, скажіть, 
що не тінь вона...» 5 З 

У 1900 році після смерті матері Ганна, переглядаючи її архів, 
знайшла у збірці поезій «Думи і мрії» автограф поезії «Забута тінь». 
Перечитуючи цю поезію, вона згадала почуту кілька років тому розмову 
і побачила, що в поезії майже дослівно передані окремі слова її матері. 
«А далі, -- пише вона, -- я вже читала ридаючи, оці такі знайомі, такі 
гіркі слова... Мене дуже вразило, що Леся так щиро і глибоко перейня- 
лась маминим почуттям і так майстерно, просто геніально відтворила їх 
у сюжеті, здавалося б, такому далекому, у легенді, що встає із темряви 
часів середньовічних» 7. 

Ця інформація Ганни Лисенко безперечно заслуговує на повне 
довір'я. Не можна не звернути уваги на те, що саме в такому світлі і з 
такими рисами, які автор спогадів приписує своїй матері, змальована 
також в поезії дружина Данте -- та, про яку «історія мовчить». Цим, 
можливо, й пояснюється до деякої міри відмічені нижче історичні не- 
точності. Але, очевидно, признання дружини Лисенка послужило тільки 
зовнішнім поштовхом для написання поезії, присвяченої дружині Данте. 
Леся Українка, як і багато інших письменників та літературознавців, 
які знайомились з біографією Данте, не могла, не звернути уваги на 
конфліктне становище Данте між Беатріче, яку він прославляв, 1 влас- 
ною дружиною, з якою він прожив, як можна думати, мирно аж до свого 
вигнання. Такий конфліктний сюжет, цікавий з психологічної та мораль- 
пої точок зору, мусив привабити Лесю Українку. й 

Аналогічну проблему Леся Українка поставила в поемі «Ізольда 
Білорука» 8, В обох поемах дається моральна оцінка двох жінок: щас- 
ливої коханки, яка без особливих зусиль та жертв зі свого боку володіє 
серцем закоханого мужчини, і закоханої дружини, яка жертвує всім для 

8 Спогади про Лесю Українку, К., 1963, стор. 298. 
7 . 299. Р 
8 набу од і мбровський. Легенда про Трістана та Ізольду в поемі Лесі 

Українки «Ізольда Білорука». -- «Іноземна філологія», вип. 5. Вид-во Львівського 

ук-ту, 1965. 

47



добра свого чоловіка, хоча й не може оволодіти повністю його серцем. 
Леся Українка не робить жодного докору ні Беатріче, ні Ізольді Золото- 
косій, яка щиро кохає Трістана, але її симпатії явно на боці Джемми 
та Ізольди Білорукої. 

Звичайно, Леся Українка висловлюється неточно, коли пише про 
дружину Данте, що 

«ні один співець її не вславив 
І ні один митець не змалював (174). 

Багато дантезнавців і, зокрема, сучасні автори вважають повідом- 
лення Боккаччо про важкий характер Джемми наклепом. Спираючись 
на певні припущення, вони намагаються реабілітувати Джемму. Були 
також і поети, які виступили на захист дружини Данте. В 1868 році 
німецький дантезнавець поетеса Йозефа Гоффінгер написала поезію на 
захист Джемми під заголовком «Дружина Данте» («ДРапіез5 Санйіп»). 
Ця поезія часто перевидавалась і була перекладена на італійську, ан- 
глійську та польську мови. Не виключено, що Леся Українка могла чи- 
тати польський переклад цієї поезії, вміщений в ювілейному збірнику 
на честь шанованої нею Елізи Ожешко ?. 

Але здається, однак, що Леся Українка не була знайома з поезією 
Гоффінгер. Інакше вона не писала б, що «ні один співець її (дружини 
Данте -- О. Д.) не вславив». Порівняння обох поезій також показує, 
що між ними немає нічого спільного, крім самого задуму. Гоффінгер, 
яка перкладала «Божественну комедію» і самостійно досліджувала 
творчість Данте, ставить своєю безпосередньою метою реабілітувати 
Джемму Донаті, тоді як у Лесі Українки захист дружини Данте -- це 
тільки вихідна точка для широких узагальнень. Поема поффінгер істо- 
рично достовірна, але поезія Лесі Українки в ідейному і художньому 
відношеннях стоїть значно вище. Отже, треба визнати -- поезія Лесі 
Українки незалежна від літературних джерел, цілком самостійна і само- 
бутня. 

9 |ротіпек. Кзіа?Ка 2Біогома па сте5б ЕЇгу Огтезткомер (1866--1891). Кгакбм-- 
Реіег5бигр, 1893, стор. 604--605.



О І ГРИБОВСЬКА 

Леся Українка про польську 

літературу 

Леся Українка була видатним знавцем чужих мов і літера- 
тур, зокрема слов'янських. Вона добре знала польську мову і літературу, 
про що свідчать часто вживані польські прислів'я, цитати з творів поль- 
ських письменників в листах Лесі Українки до рідних і близьких. У ли- 
сті до О. Кобилянської в 1900 р. вона писала про враження, яке на неї 
справила повість Кобилянської «Некультурна». Підкреслюючи щирість 
і відвагу «австрійської русинки», Леся Українка додає: «Вас мусили 
добре лаяти ваші добгое мусромапі краяни, бо вони не звикли, щоб 
жінка хоч і писателька могла на «щось такого» відважитись» !. 

Знання польської мови та польської літератури обумовили широку 
перекладацьку роботу Лесі Українки. Про деякі переклади Лесі Укра- 
їкки з польської згадують дослідники її творчості?. Проблему типоло- 
гічних подібностей у творах Лесі Українки та польських письменників 
розглядали І. Глинський З, Ю. Булаховська 7, праця якої є цінним і ці- 
кавим внеском у вивчення зв'язків Лесі Українки з польською літера- 
турою. 

Польський дослідник В. Пйотровський у статті «Леся Українка 
і Адам Міцкевич» 5 робить вдалі співставлення, розглядаючи твори обох 
поетів про Крим, приходить до переконливих висновків про типологічну 
схожість їх творів. - 

Однак питання зв'язків Лесі Українки з польською літературою 
ще не до кінця досліджене у всіх своїх аспектах. Ця стаття ніяк не пре- 
тендує на вичерпність теми, її завдання значно вужче, скромніше. Автор 
прагне зупинитись на деяких спірних питаннях, менше висвітлених. 

Леся Українка ставила собі за мету зробити доступним українсько- 

му читачеві хоч би частину великого літературного світового доробку. 
У зв'язку з цим, вона брала активну участь у роботі київського гуртка 
літературної молоді «Плеяда», створеного у 80-х роках минулого сто- 

ліття. Одне з завдань «Плеяди» полягало саме у перекладах на україн- 

ську мову творів світової літератури. У відомому листі до брата Михай- 

ла, учасника цього гуртка, Леся порушувала у 1899 р. питання про ор- 

Леся Українка. Твори в І0-ти томах, т. 9. «Дніпро», стор. 394. Далі 

посилання на це видання даються в тексті. Й гурароу й - 

2Г, Д. Вервес, Адам Міцкевич в українській літературі. ХК. Держлітвидав, 

1959; Л. Міщенко. Переклади Лесі Українки. -- «Радянське літературознавство». 
1957, М» 3; І. Журавська. Леся Українка як критик зарубіжної. літератури. -- 

«Радянське літературознавство», 1961, М» 4, И. Журавская. Леся Украйнка и за- 

рубежнье литературь. М., «Наука», 1968. 
31 Глинський. Дружба поетів. -- «Всесвіт», 1963; Ме 3; І. Глинський. 

Леся Українка і Марія Конопницька. -- «Вітчизна», 1961, М» 2. 1 Е 

5 Ю. Булаховська. Леся Українка і Станіслав Виспянський. -- «Слов'янське 

літературознавство і фольклористика». К. «Наукова думка», 1970. | | но РК 

Ро ХУ іпрлсно зЮ і. фоВ Шкгаїпка а Адат МісКіємісо. Ратіекпік 5Іоміапзкі, 

ії МІ, 1956. 

4 Українське літературознавство, вип. 15 49



ганізацію видання «світової бібліотеки» й пропонувала план роботи 
в галузі перекладів. У цьому плані значне місце займали твори поль- 
ської літератури. 

Міцкевич, Словацький, Конопницька належали до тих польських 
поетів, що були органічно близькими Лесі Українці. До них вона зверта- 
лася найчастіше, згадувала про них в своєму листуванні. 

Леся перекладала й сама з польської мови на російську та україн- 
ську. Першим поетичним перекладом з польської мови був уривок з пое- 
ми Адама Міцкевича «Конрад Валленрод» -- «Вілія, що наші струмоч- 
ки збирає», надрукований у Львові в 10 номері «Зорі» за 1887 р. Дослід- 
ниця творчості Лесі Українки Л. І. Міщенко вказує, що поетеса «дала 
зразково точний переклад» 5 цього уривка. 

До Міцкевича звертається Леся Українка не лише як перекладач. 
У 1893 р. вона пише «На мотив з Міцкевича» поезію, яка є варіацією на 
тему «Непевності» Міцкевича. Ось фрагмент вірша Лесі Українки: 
«Я не кохаю тебе! І не прагну дружиною стати. Твої поцілунки, обійми 
ів мріях не сняться мені... 
Тільки як сяду край тебе, серденько, як птиця заб'ється...» 

Епіграфом до цієї поезії взято слова з згаданого вірша Міцкевича: 
І 2поми 50біе гадаіе руіапіе: 
Слу іо іе5і рггурайй, сху іо іез5і Коспапіе? 

З Міцкевичем ріднить українську поетесу й трактування завдань 
поезії, її суспільної ролі, що виражене в образі Вайделота з «Конрада 
Валленрода» і в «Давній казці» української авторки. Багато спільного 
знаходять дослідники в драматичних творах Лесі Українки з «Дзядами» 
Міцкевича, що виявляється у переплетінні народних легенд та реаліс- 
тичних елементів, у синтезі зворушливого ліризму з епічною розповіддю. 

Багату гаму переживань і вражень з подорожі в Крим знаходимо 
в «Кримських сонетах» Міцкевича і Лесиних «На крилах пісень» "7. Поети 
в різний час відвідали Крим. Міцкевич побував там у першій третині 
минулого віку, Леся поїхала туди наприкінці століття. Майже через 60 
років після «Кримських сонетів» Міцкевича появляються Лесині поезії 
про Крим, як творчий результат подорожі. Поетеса добре знала «Крим- 
ські сонети» Міцкевича, радила братові їх перекладати й напевно мала 

їх на думці, працюючи над своїми поезіями про Крим, зокрема -- над 
ХІ з циклу «Бахчисарайська гробниця». Вона писала: 

З чужого краю тут співці бували 
І тіні бранки любої шукали. -- 
Віта ж тут інша тінь кривава: 
Ні, тута не лежить краса гарема, 
Марія смутна, чи палка Зарема, -- 
Тут спочива Бахчисарайська слава. 

До «співців з чужого краю» -- Міцкевича і Пушкіна асоціативно 

звертається українська поетеса, маючи на думці поему Пушкіна «Бахчи- 

сарайський фонтан» та сонет Міцкевича «Могила Потоцької». Міцкевич 
(у примітках до свого сонета посилається на народну легенду про викра- 

дення польської бранки Марії татарами і на Пушкіна. Леся полемізує 
з обома своїми попередниками. У Міцкевича могила Потоцької викликає 

асоціації про вітчизну. Про це згадує Пушкін: 
Там пел Мицкевич вдохновенньй 

и посреди прибрежньх скал 
свою Литву воображал. 

Польський дослідник В. Пйотровський підкреслює, що Леся Укра- 

їнка звертає увагу на давню славу Бахчисараю, що свідчить про неза- 

6 Л, Міщенко. Переклади Лесі Українки, -- «Радянське літературознавство», 

1957, Мо 3. 
7 У, Ріокгом5Кі, ори5з. сії. 

50



лежність її підходу до пам'яток минулого, а також про те, що вона звер- 
тається до творів Пушкіна і Міцкевича на цю тему. 

З листів Лесі можна зробити висновок, що поруч з Міцкевичем 
у польській літературі її дуже приваблював його сучасник Ю. Словаць- 
кий. На близькість Лесиної «Лісової пісні» та «Балладини» Словацького, 
спільність трактування поетами певних проблем у листах з Єгипту та 
драмах справедливо звернув увагу І. Глинський 8, застерігаючи, що 
її не можна віднести до впливів, чи запозичень, Тут можна помітити 
лише певну паралельність ідей, зумовлену демократичним світоглядом 
обох поетів та аналогічність мотивів. І. Словацький і Леся Українка 
розглядають «дивний акростих віків» -- напис на пірамідах, майже 
однаково розцінюючи його не як пам'ятник царям, а тим, що будували 
піраміди -- рабам, представникам трудового народу. 

Говорячи про розвиток польської літератури, Леся Українка вва- 
жала Міцкевича зразком для реалістів кінця ХІХ віку й писала: 
«в польской литературе бьм великий образец для молодьх реалистов, 
аименно--«Пан Тадеущ» Мицкевича. Оставалось только реалистический 
способ описания, примененньй гениальньм позтом к мелкодворянской 
среде, употребить при изображенимй крестьянской средь». Не меншу 
повагу вона внявила до Словацького, коли в полеміці з польськими де- 
кадентами посилалась на його твори й заперечувала думку занепадни- 
ків, які все краще в творчості Словацького називали «гріхом реалізму» 
(9, 93). 

Працюючи над статтею до ювілею М. Конопницької у 1902 р., за- 
мовленою журналом «Мир божий», Леся Українка переклала поезії Ко- 
нопницької, яку дуже шанувала. Стаття, як відомо, надрукована не була, 
а рукопис її загублено. Збереглись переклади чотирьох поезій 
Конопницької, близкість з якою Лесі Українки досліджена ще не зов- 
сім достатньо. Літературознавці звертали увагу на тематичну близкість 
обох поетес, на спільність навіть заголовків їх творів, на любов до Гейне, 

до античності ?. і м 
Порівнюючи деякі з чотирьох перекладених на російську мову поезій 

Конопницької («Я тоскую», «Ах, зачем», «Цветь», «В Вероне» (на моги- 
ле Ромео и Джульетть), Л. Міщенко вказує, що особливо майстерно 
перекладено вірша Конопницької «Я тоскую», порівнює оригінал та 
переклад «Ах, зачем», зазначаючи, що перекладачка вдало знайшла 
адекватні поняття в російській мові, передаючи дух і зміст, а також 
ритміку оригіналу ". 

Про Марію Конопницьку дуже цікаво писала Леся з Сан-Ремо 
в 1903 р. у листі до Франка: «Статю вашу в «Леїї» про Конопницьку я 
читала, вона мені навіть досить сподобалася, хоч, здається мені, вона 

писана трохи нашвидку. Через те, ви дещо проминули, наприклад, негро- 

мадську лірику Конопницької, а вона, хоч 1 приглушена у неї, та все ж 

доволі цікава з того погляду, як на ліричних поетах-громадянах відби- 

вається упертість особисто-ліодської натури, що не дає себе заглушити 

навіть найміцнішими і найщирішими загальнолюдськими інтересами. 
«Сраззег раг Ід рогіе,еїе геміепі раг Іа Іепейге». (Женіть її в двері, вона 

повернеться через вікно). Се, однак, не докір вашій статті, бо в ній же 

ви мусили обмежитись тільки найбільш виразним у діяльності Коноп- 

ницької. Моя стаття, при більшому просторі, вийде ще більш неповною, 

бо я огледілась уже запізно, що мені бракує деяких важних оригіналів, 

та вже дещо з пам'яті прилатала, хоч тямлю, що це негаразд» п0, 

102--103). 

8 «Всесвіт», 1963, М» 8, стор. 22. 
9 «Вітчизна», 1961, М» 2, стор. 72. З 

10 «Радянське літературознавство», 1957, М» 3, стор. 95. 

4" 51



Слова Лесі Українки про цінність інтимної лірики в творчості по- 
ета-громадянина дуже нагадують відомий відгук М. Г. Чернишевського 
про те, що йому дуже подобаються поезії Некрасова «без тенденції». 
Чернишевський високо цінив громадську поезію Некрасова, як Леся 
Українка -- Конопницької, але як багатогранний художник і критик, він 
розумів красу й велич любовних почуттів, висловлених поетом-грома- 
дянином в ліричних творах інтимного характеру. 

Творчість М. Конопницької стала поштовхом до ще одної листовної 
дискусії між Лесею Українкою і Іваном Франком. В тому ж році (1903) 
вона пише Франкові про свої літературні смаки, особливості своєї по- 
етичної вдачі. «Признатись вам по правді, я не тямлю смаку в сучасних 
віршованих епосах, от М. Конопницької «Бразілія» якось мені до душі 
не промовляє, хоч я навіть не можу сказати, які в ній вади знаходжу. 
Я навіть прозаїчні романи та повісті в скількох частинах рідко люблю. 
Може, у мене справді занадто лірична натура. Я свого уподобання зов- 
сім і не пробую опирати на принципах, бо таки і не на принципах воно 
стоїть, а просто лежить в натурі.. До ваших «Панських жартів» я маю 
теж холодну пошану, та й до «Перехресних стежок», виключаючи деякі 
сторінки... У сій новій темі я люблю те,що вній певно має бути друго- 
рядним -- власне, ліричні нотки» (10, 110). 

Занятись перекладами з польської мови довелося Лесі Українці під 
час її праці над відомою статтею «Заметки о новейшей польской лите- 
ратуре», яка була надрукована в журналі «Жизнь» за 1901 р. У статті 
авторка наводить багато уривків з польської поезії, цитуючи твори Яна 
Каспровича, Адама Асника в перекладі на російську мову. Виникає 
припущення, що перекладала ці твори сама Леся Українка, так як пе- 
рекладала вона поезії Конопницької, працюючи над статтею про її твор- 
чість. Свідченням того, що переклади належать Лесі Українці, може 
бути її примітка до перекладу віршів Яна Каспровича: «за вьражение 
«мозг души» переводчик снимаєт с себя ответственность -- зто подлин- 
ньне слова автора -- «57рік ди5гу». Переклад цього місця виглядає так: 

Потрясала сердце мне толпа, молох кровавьій, 
ин вьсосала мозг души, как злой вампир (8, 120). 

Стаття Лесі Українки про польську літературу показує глибоке ро- 
зуміння письменницею розвитку польської літератури. В цьому огляді 
Леся Українка піддала аналізові й критиці різні напрямки польської 
літератури ХІХ--початку ХХ ст. Викриваючи реакційну суть де- 
кадентства, авторка статті підкреслила, що кращі письменники Польщі 
звертають свої погляди до російської літератури й на її прикладах 
вчаться приносити користь своєму народові. 

Міркування Лесі Українки з приводу польської літератури суворі, 
але справедливі. Вона добре розуміє становище польської літератури 
в умовах поділу Польщі між трьома державами і підкреслює, що це 
змушувало польських письменників протягом багатьох десятиліть ко- 
ристуватися езопівською мовою. Співчуття письменниці до поневоленого 

народу й польського слова по-братерському щире. Але поряд з цим вона 
не закриває очей на своєрідні недоліки польських критиків, які ніяк не 

«можуть позбутися дифірамбічного тону щодо своєї літератури. Цю ри- 

су Леся Українка підмітила дуже вдало. и й 
Позитивно оцінює Леся Українка твори польських реалістів другої 

половини ХІХ століття -- Б. Пруса, Є. Ожешко. Широкого аналізу їх 

творів письменниця не намагалася давати, тому важко погодитись 

з твердженням І. Журавської про те, що «аналіз «Форпосту» Пруса і 

«Над Неманом» Ожешко дещо спрощений» ". Відома дослідниця вва- 

ПИ. Журавская. Леся Украннка и зарубежнье литературь. М. «Наука», 

1968, стор. 25. 

57



жає, що зміст цих творів зведено лише до одного, цитуючи слова з стат- 
ті Лесі Українки: «Крестьянство должно держаться за свой надельі,. 
утобьт! их не отняли немцьг -- вот тенденция нанболее замечательного. 
романа Б. Пруса «Форпост» 12. 

Написаний у 1885 р. твір Пруса «Форпост» справедливо вважався 
одним з кращих польських творів про село. Сюжет твору оснований на 
історії боротьби селянина Слімака проти німецьких колонізаторів, які 
змушують його продавати землю, Тема боротьби з німецькою колоніза- 
цією характерна для багатьох творів польських письменників того часу. 
Вона була актуальною у зв'язку з реальною загрозою колонізації та 
онімечування польських земель, особливо в тій частині Польщі, яку за- 
хопила Пруссія. В своєму творі Прус показав стійкість польських селян 
в боротьбі з німецькою колонізацією, їх прив'язаність до рідної землі. 

Леся Українка мала всі підстави вважати, що одного лище заклику 
«держатися за землю», який виразно звучить у обох згаданих творах, 
надто мало для покращення соціальних умов життя польського народу. 
Говорячи про спроби польських письменників знайти вихід з протиріч, 
в які завів польську економіку зростаючий капіталізм, письменниця за- 
уважувала: «Как совместить интересь кредиторов, помещиков и кре- 
стьян, об зтом литература или умалчивала, или давала очень уклончивье 
советь. (Вначале, бьло, предлагала кооперацию, потом как-то забьла 
о ней)». є 

Значну увагу звернула Леся Українка на модерністичну течію 
в польській літературі того часу. Не лише у згаданій статті, але й в чи- 
сленних листах Лесі Українки можна знайти вираз негативного став- 
лення до декадентства. Вона була рішучим ворогом занепадництва в 
будь-якій галузі мистецтва. Різкою критикою відгукнулась Леся Укра- 
їнка у 1899 р. на виставку німецького художника-символіста Арнольда 
Бекліна, яку їй довелося побачити у Берліні. В його творах її вразив 
відхід від реального життя, спотворення дійсності. Геу 

Не менш гостро виступила вона проти декаденсу в польській літе- 
ратурі на чолі з Пшибишевським. Цьому питанню авторка приділила 
значну увагу, наводячи висловлювання Пшибишевського про те, що мис- 
тецтво не має ніякої мети, що воно само собі -- мета. Леся Українка 
цитує Пшибишевського: «Искусство, сколько-нибудь служащее общест- 
венности или морали, не есть искусство, зто -- Бібіа рашрегит, заме- 
няющая учебник недомьіслящим и недообразованньм людям». Проте- 
стуючи проти занепадництва, Леся Українка в драматичній поемі 
«В пущі» (1897 р.) підняла питання про те, яким повинно бути мистецтво, 
щоб допомогти людині звільнитися від рабства, здобути волю. Вона 
стверджувала такий ідеал мистецтва, який здатний і покликаний пере- 
творити світ, з чіткою соціальною програмою. Власне з цими новаторсь- 
кими тенденціями й пов'язані критерії її критики декадентства. 

Коли Пшибишевський оспівував крайній індивідуалізм та ізоляцію 
людини, Леся Українка вирішувала в той час справді горківську проб- 
лему величі людини, її призначення в історії людства у боротьбі за 
звільнення від рабства. , | 

Цікавими є думки Лесі Українки про Адама Асника. Вона називає 
його поетом покоління Плошовських. Леон Плошовський -- терой ро- 
ману Г. Сенкевича «Без догмату» ІЗ (1890 р.). Це своєрідний польський 
варіант «зайвої людини» другої половини ХІХ століття, в образі якого 
письменник, за власним визнанням, хотів показати, до чого приводить 

2 И. Журавская. Леся Украннка и зарубежнье литературь. М. «Наука», 

МАО ско що І. Журавська зачислила Плошовського до польських пон долу 
«На прикладі Каспровича, Плошовського, Тетмайера, Пшибишевського Л. У ар ацяюе 
показує їх еволюцію від позитивізму до декаденсу». -- «Радянське літературознавство», 
1961, М» 4, стор. 75. 

53



життя «без догмату», тобто без ідеї, витончений критичний розум, поз- 
«бавлений простоти й опори. Сенкевич підкреслював, що його роман не 
врятує Плошовських, але щонайменше зверне увагу на причини, що по- 
роджують таких Плошовських. 

Звичайно, назвати Асника беззастережно поетом покоління Пло- 
шовських важко, так, як, скажімо, було б важко назвати Лермонтова 
лише поетом покоління Печоріних. Бо саме ніхто інший у польській лі- 
тературі того часу не засуджував в такій мірі, як це робив Асник, людей 
без ідеї, пристосованців і кар'єристів. Наводячи уривок з вірша Асника: 

Являясь в общество, ть за пороги дома 

не приноси с собой ругающего грома, 
орлиньх взоров, вдохновенньх бредней, -- 
оставь величне с галошамни в передней, 

Леся Українка вважає, що «непримиримому и духом мятежному состе- 
чественнику Асник давал совет, отзьвающий всем не позтическим фи- 
листерством, но заправленньй мягкой иронией» (8, 118). Але слід пам'я- 
тати, що Асник сам був «мятежньй духом» і висміював тут псевдовели- 
чаву позу й пишність деяких своїх сучасників, а його відмова від полі- 
тичної проблематики в поезії була лише тимчасовою. Він завжди вірив 
у високе призначення поезії і поета, вважаючи, що останній покликаний 
бути суддею минулого й провидцем та співцем майбутнього. 

Бундючність певних представників польського суспільства, про яких 
писав Асник, засуджувала й Леся Українка. У листі до М. Павлика 
з Берліна 1899 р. вона писала про ліцемірну польську аристократію: 
«Скільки я бачила поляків з-під усіх трьох «заборів», то, здається, ваші 
найгірші (в Австрії. -- 0. Г.). Се, між іншим, видно із критичної статті 
Франка про молодих польських поетів. Дивно тільки, як русинам ще не 
до кінця набило оскому польське «КосПауту 5іе!», після якого через 
п'ять хвилин (коли вже русин:до послуг непотрібний) наступає «142 до 
Фіабіа!» (10, 339). і 

В цих словах письменниця затаврувала облудну рису польського 
панства, яке інколи вважало потрібним кокетувати з «меншим» братом- 
мужиком польської чи української нації, але завжди вважало його «бид- 
лом», твердо вірячи в провідну роль еліти в розвитку історії. 

Хоч твори Лесі Українки рідко друкувалися в Польщі, все ж яскра- 
вий талант письменниці привернув увагу польської критики того часу. 
За браком місця обмежемось таким фактом. Один з кореспондентів пись- 
менниці Ф. Петруненко надіслав їй власноручно переписану польську 
рецензію, яка появилася у краківському журналі «Критика» у 1908 р., 
М» 8. Мова йшла про драму «Кассандра». Польський критик, що не наз- 
вав свого прізвища, писав: «На перший план висувається драма Лесі 
Українки «Кассандра». Треба подивляти не тільки слово і почуття (Леся 
Українка є поеткою відомою і визнаною), але рівно ж і визначну кла- 
сичну освіту та уміння вдуматися глибоко в історичну трагедію, в 
боротьбу двох народів, в змагання різних ідейних напрямків. Головна 
постать пророчиці Кассандри, наче якоїсь старовинної Рози Венеди, 
великої любов'ю батьківщини, страшної своїм маокованим спокоєм, -- 
зарисована тут рукою сильною, не жіночою. В цілому, це твір, котрий 
повинен справити потрясаюче враження, запліднити не одну голову» (10, 
476--477) 1, 

й Ю. Булаховська в статті «Леся Українка і Станіслав Виспянський». (Слов'янське 
літературознавство і фольклористика. К., «Наукова думка», 1970, стор. 32) пише про цю 
цитату з польської рецензії так: «Цитата в українському перекладі вперше наведена 
в кандидатській дисертації Л. Кочубей «Драматична поема Л. Українки «Кассандра» 
і її місце в ідейно-естетичній боротьбі в українській літературі початку ХХ ст». К., 

АН УРСР, 1968, стор. 16. Очевидно, це не так, тому що в Десятому томі творів Л. Ук- 
раїнки, який вийшов у 1965 р., ця цитата чаводиться українською мовою, отже -- ра- 

ніше. 

54



Коментуючи рецензію у листі до Петруненка в 191Ї р. авторка 
«Кассандри» пише: «З польської статті мені найбільш сподобалося те, 
шо Кассандра страшна для поляків, От незнала я,чим їх можна зляка- 
ти. Ся похвала, по-моєму, найбільша, а то вони все хвалять нас за «ти- 
хий смуток», резигнацію і подібні зовсім не страшні речі, та пора вже 
їм завважити, що й ми можемо мати «сильну руку» (10, 398). 

В рецензії не випадково згадана польським критиком Роза Венеда-- 
пророчиця з поетичної драми Ю. Словацького «Лілля Венеда», яка на- 
гадує Кассандру. Як вже згадувалося, Лесю Українку єднає тяга до ан- 
тичних мотивів з Словацьким та С. Виспянським. На це останнє звертає 
увагу Ю. Булаховська у вже згаданій праці. Дослідниця полемізує 
з своїми попередниками 15, вважаючи, що драма Лесі Українки була 
в основному завершена у 1903 р. і невідомо, чи знала. вона драму Вис- 
пянського «Ахіллеїда», яка написана в тому ж році. «Незважаючи на 
всю різницю, стверджує Ю. Булаховська, -- в ідейному трактуванні 
античного сюжету і різноманітності його використання в драматичному 
творі початку ХХ ст. у Лесі Українки і С. Виспянського, є підстави го- 
Борити про типологічну подібність «Ахіллеїди» до «Кассандри». Вона 
полягає в глибокому гуманістичному пафосі обох творів, у нахилі до, 
афористичної яскравості суджень, у своєрідній історичній  орна- 
ментації» 16, 

Проблема типологічних зв'язків творчості Лесі Українки з польсь- 
кою літературою ще жде свого дослідника. Що ж стосується думок 
Лесі Українки про польську літературу, то вони витримані в тональності 
її революційних переконань, високих вимог до літератури. Тим то жи- 
вими й актуальними залишаються вони й на сьогоднішній день. 

9 А. Гозенпуд. Поетичний театр. К. «Мистецтво», 1947 та ін. 5 
'Ю. Булаховська. Леся Українка і Станіслав Виспянський.--«Слов'янське 

літературознавство і фольклористика», стор. 37.



О. П. ХРУСТОВСЬКА 

Іван Франто б .Теся Українта 

на ниві перекладацької роботи 

Наприкінці ХІХ--на початку ХХ ст. великого значення для 
зростання української культури набрала справа перекладу. Як пише 
Л. Міщенко, це було не тільки ознайомлення українського народу з кра- 
шими надбаннями світової літератури, «це було одночасно утвердження 
національного, українського. Бо й справді, в час, коли ширилось ганеб- 

-не «не було, нема і бути не може..», коли заперечувалось існування 
української мови, видавати на цій мові Байрона, Шекспіра, Гете, Гейне 
означало утверджувати національну українську культуру» !. 

Саме так ставив питання про значення хороших перекладів для 
розвитку національної культури І. Франко. «Добрі переклади, -- писав 
він, -- важних і впливових творів чужих літератур у кожного культур- 
ного народу, починаючи від старинних римлян, належать до підвалин 
власного мистецтва» 7. 

На Україні в галузі художнього перекладу плодотворно працювали 
в ті часи І. Франко, М. Старицький, П. Грабовський, Олена Пчілка, 
Б. Грінченко, М. Комаров, М. Загірна, а також Леся Українка, В. Са- 
мійленко, А. Кримський та багато інших. 

Особливо широко охопили світові зразки літератури І. Франко 
і Леся Українка. Франко через переклад прилучив твори шістдесятьох 
письменників світу до української культури. Прекрасне знання старо- 
давніх та багатьох сучасних мов дало і Франкові, і Лесі можливість 
ознайомлюватись в оригіналах з найкращими творами світової літера- 
тури й відбирати кращі її зразки для перекладу, робити це відповідно 
до своїх революційних переконань. 

І. Франко дбав не лише про те, щоб ознайомити українського чи- 
тача зі світовою культурою в найкращих її зразках, а й про те, щоб 
збагатити українську поетику, вдосконалити техніку перекладу, пере- 
дати оригінал з усіма його особливостями. 

Свої погляди на значення перекладів, на те, якими вони мають 
бути, Франко почасти виклав у статті «Дещо про штуку перекладання». 

В українській літературі мистецтво перекладу, на думку Франка, 
ще не досягло належного розвитку. Тому він висуває певні вимоги до 
українського перекладу, які цілком збігаються з вимогами Лесі Укра- 
їнки. Перекладати треба з оригіналу! Для доброго перекладу досконало 
знати дві мови -- свою і мову оригіналу. «Бо ж очевидна річ, що пере- 

кладання якого- "будь твору вимагає від перекладача доброї знайомості, 

хоч найменше двох язиків, а власне того, на який він перекладає... 
а потім того, з якого він перекладає. На жаль, про значну частину пе- 

| Л, Міщенко. Леся Українка в літературному житті. К., «Дніпро», 1964, 
стор. 225. 

21, Франко. Твори, т. ХМ. К., 1955, стор. 397. 

56



рекладів, особливо наших, треба сказати, що вони в дуже малій мірі 
відповідають сьому першому елементарному вимогові штуки перекла- 
дання» 3. 

У власній практиці Франко по-різному підходив до чужемовного 
твору. Іноді на його основі писав оригінальну українську поему чи укра- 
інський вірш, де особливості ритміки оригіналу поєднувалися з чисто 
народним українським колоритом. У ряді випадків він переносив твір 
Гейне на український грунт: переносив дію з німецького або французь- 
кого міста в українське село («Грішні душі», «Бабуся-грижа»). Пере- 
кладаючи, вносив істотні зміни, як от у вірші «Розмова царя з швабом». 
Так, у четвертій строфі додав рядок «І швабське лихо мене їло», ЯКОГО 
нема в оригіналі; у шостій строфі на запитання короля «Чи вдалися 
на цей рік книдлі», після відповіді шваба «Зіе з5іпд 5ебг рий регаїеп» 
у Франка з'явився рядок «лиш щось роки набридли» 7. 

Така практика суперечить нашим сучасним вимогам щодо науково- 
художнього перекладу. Та поруч з подібними «варіаціями» Франко ство- 
рював переклади, які відповідали всім вимогам науково-художнього 
перекладу і в яких відтворювалися не лише стилістичні особливості ори- 
гіналу, але й його національний колорит. Такий його переклад «Венеці- 
анського купця» Шекспіра, переклади поезій Гюго, античних  ліриків 
(збірка «Старе золото»), «Царя Едіпа» Софокла, «Каїна» Байрона, 
«Фауста» Гете та ін. 

У перекладі «Фауста» Франко бездоганно передає задум Гете. 
Як приклад наводимо два рядки з «Прологу на небі», де вислов- 

лена одна з найважливіших оптимістичних ідей трагедії. Господь, до- 
ручаючи Мефістофелю долю Фауста, впевнений у кінцевій перемозі 
Фауста над Мефістофелем, добра над злом, істини над помилкою: 

Біп риіїег Мепзсі, іп 5еіпет дипКіеп Дгапре, 
Із! зісп дез геспіеп Мерез мобі Бемиві 5. 

Цю думку І. Франко точно і бережно доносить до українського 
читача: 

Що добрий чоловік, хоч блудить в темноті. 
Зуміє праву стежку відшукати 8. 

Франко прагне завжди зберегти в своєму перекладі все правдиве, 
розумне, що виявляє автор перекладуваного твору. 

Чим керувався Франко, обираючи той або інший твір для пере- 
кладу? На це питання нелегко відповісти. «Але безперечним є те, -- 
пише І. Журавська, -- що письменника цікавили передусім твори, які 
при високій художній цінності були близькі йому, тією або іншою мірою 
відповідали його безпосереднім ідейним і літературним завданням». 

Найбільше його приваблювали твори, присвячені життю народу, життю 

трударів, великим надбанням людського духу, «які своїми революцій- 

ними ідеями, прогресивним напрямом сприяли перетворенню суспіль- 

ства, накреслювали шляхи в майбутнє» 7. Й 

Іноді Франко виступає як просвітитель, що намагається ознайомити 
свій народ з усіма цінностями світової культури. 

Перу Франка-перекладача належать переклади, що беруть початок 
з творів народів Стародавнього Сходу і закінчуються творами сучасних 

з Ів. Франко. Твори, т. ХМІ. К., 1955, стор. 398. | КІРА, Ле о 

4 Ці спостереження належать І. Журавській в її книзі «Іван Франко і зарубіжні 
літератури». К. Вид-во АН УРСР, 1961, стор. 163-164. 

5 Зобапп М/оіївапе Соеіре. БКацзк, Вегіїп, 1966, стор. 22 
5 І. Франко. Твори, т. ХУ, стор. 312. 
11. Журавська. Іван Франко і зарубіжні літератури. К. Вид-во АН УРСР. 

1961, стор. 9. 

57



Франкові російських, французьких, німецьких, польських, чеських та 
інших слов'янських письменників. 

Найталановитішою ученицею Франка, молодшим товаришем по перу 
і спільником по думці була Леся Українка. 

Франко підтримує різні творчі починання молодої письменниці й в 
поезії, і в прозі, і в перекладацькій роботі. Письменниця весь час пра- 
цює в тісному контакті з Франком, багато робить на його безпосередні 
замовлення. Але Леся Українка перекладала не так багато творів, не 
ставила перед собою таких широких просвітительських завдань, як 
І. Франко. 

Перекладати Леся почала з юних літ. Коли їй було тринадцять 
років, вона разом з братом Михайлом перекладає «Вечорниці» (опові- 
дання М. Гоголя). Як зазначає Л. Мішенко, І. Франко був причетний 
до видання цього її першого перекладу. 

Українською мовою Леся Українка перекладала з російської, поль- 
ської, німецької, французької, англійської, італійської літератур. Відомі 
також її переклади і на російську мову. 

Вибираючи для перекладу твори, Леся Українка керується їх ху- 
дожньою вартістю та ідейним спрямуванням оригіналу. Але, крім цього, 
чимале значення мають її власні симпатії, а також певна спорідненість 
творчої індивідуальності поетеси з обраним письменником. Тому вона 
так багато перекладає з Гейне. 

І. Франко надавав великого значення популяризації творчості 
німецького поета серед українських читачів. Він допомагає Лесі Укра- 
їнці у виданні перекладів з Гейне. «Спасибі Вам, щире спасибі за 
Вашу поміч та уважність до мене» 9, -- пише вона саме в зв'язку 
з цим 14 травня 1892 р. з Колодяжного. Першу збірку перекладів 
з «Книги пісень» Франко видав у Львові, причому сам правив ко- 

ректуру. Р 
Поети відбирали для перекладів різні твори. Українській поетесі 

була близька політична спрямованість віршів Гейне, близькість його 
поезії до народних мотивів. Особливо ж її приваблювало гармонійне 
поєднання реалістичного і сатиричного відображення життя з романтич- 
ним піднесенням. Вона переклала 65 віршів з «Висі Чег І іедег» з циклу 
«Ліричні інтермеццо», яким вона дала назву «Ліричні співанки», близь- 
ко 90 віршів Гейне з циклу «Повернення додому», кілька уривків «З по- 
дорожі до Гарца» та з циклу «Північне море». 

В тому ж 1892 р., коли вийшла збірка Лесі Українки, з'явився і том 
перекладів Франка з Гейне. Франка цікавив німецький поет не як ро- 
мантик, а як творець соціальної сатири і політичної лірики. Тому він 
переклав політичні вірші Гейне із збірки «Їейїгі Седісіів», «Ботап- 
тего», а також його поему «Німеччина», Декілька віршів поет переклав 
з «Вис дег Піедег». 

У другій половині 90-х і на початку 900-х років справу перекладу 
Леся Українка здебільшого підпорядковує завданням пропаганди соціал- 
демократичних ідей. В ці роки вона готує до друку переклад «Атта- 
Троль» Гейне. Це один з кращих творів поета. Про переклад цього твору 
І. Франко в зв'язку із сторіччям народження Гейне писав: «Мило нам, 
що на пам'ятку сотих уродин великого поета маємо подати в майстернім 
перекладі сеї авторки одну з найкращих перлин Гейневої поезії, його 
драматичну поему «Атта-Троль» 9. 

Також у цей період нею перекладені з німецької мови драма Гер- 
гарта Гауптмана «Ткачі» та поезія Г. Гейне «Ткачі». Драма Гауптмана 
«Ткачі» була настільною книгою в підпільних бібліотеках російських 

в Леся Українка, Твори в 10-ти томах, т. Х. К. «Дніпро», 1965, стор. 104. 
9 Літературно-критичний збірник ЛДУ, Львів, 1951, стор. 48. 

58



робітників 9. Ще в 1892 р. І. Франко писав: «Якщо будь-коли вибухне 
соціальна революція, то постанова цієї драми на сцені буде її гаслом» 1, 

Обидва письменники -- Іван Франко і Леся Українка палко попу- 
ляризували твори класиків російської літератури. І. Франко завжди бо- 
ровся проти вузьконаціональної обмеженості. Він вчив з глибокою по- 
шаною ставитись до інших народів. Переконаною інтернаціоналісткою 
була і Леся Українка, про яку Франко говорив, що вона в першу чергу 
соціаліст, а тоді вже українка. Вона ніколи не змішувала поняття 
«народ» і «уряд» 12. | 

листі до брата 18-річна Леся Українка радить перекласти на 
українську мову багато творів російських письменників, серед них кращі 
твори Тургенєва, Гоголя, Пушкіна, Лермонтова, Толстого, Салтикова- 
Щедріна, Некрасова, Гончарова, Достоєвського, Короленка, Гаршина 13, 
щоб вони стали відомі широким колам українців. Леся Українка сама 
перекладала з російської мови. Збереглися такі її переклади: «Німфи» 
Тургенєва (зі «Стихотворений в прозе»), поезії Надсона. 

Разом з тим Леся Українка знайомить російську громадськість 
з кращими досягненнями української літератури -- творами Франка, 
Стефаника, Кобилянської, Федьковича. Так, у листі до І. Франка Леся 
Українка пише: «Вдаюся до Вас за дозволом перекладати ваші опові- 
дання на російську мову. Мені замовила цю роботу видавнича фірма 
в Ростові на Дону... для російського видавництва «Донская речь». Леся 
Українка перекладає ряд творів І. Франка: «Сам собі винен», «Історія 
кожуха», «Ріпник», «Слимак», «Добрий заробок», «До світла». Вона 
тшцерекладає таку белетристику, «щоб надавалась до читання селянам 
у Росії» "ї. Твори І. Франка в перекладі Лесі Українки, зроблені для 
цього видання, користувалися популярністю у російського читача. 

Поетеса перекладала і з польської мови на українську. У Львові 
ше у 1887 р. в «Зорі» був опублікований її переклад з поеми А. Міцке- 
вича «Конрад Валленрод» («Вілія, що наші струмочки приймає»). 

З французької мови Леся Українка переклала два твори Віктора 
Гюго -- вірш «Лагідні поети, співайте», який був їй близький ідейною 
спрямованістю, і поему «Іе5 рацуге5 реп5», названу нею «Сірома». 
У цьому творі, безумовно, поетесу привабили почуття глибокого гума- 
нізму, реалізм, з яким описано життя людей з народу, їх тяжка праця. 

З англійської мови поетеса переклала небагато. Це були твори Дж. 
Гордона Байрона -- вірш «Коли сниться мені, що ти любиш мене» та 
уривок з містерії «Каїн» і три сцени з трагедії Шекспіра «Макбет». 
Хоча перекладу п'єс «Каїн» і «Макбет» поетеса не закінчила, праця над 
ними мала велике значення для розвитку її як драматурга. 

Старанно вивчивши італійську мову, Леся Українка переклала 
уривок з «Першого мая» С. де-Амічіса, в якому розповідається про ро- 
бітника -- нахтненного пропагандиста ідей соціалізму, уривок з «Пек- 
ла» Данте, а також твори Ади Негрі та Габріеля д'Аннунціо, які вона 
переклала на російську мову для статті «Два направления в новейшей 
итальянской литературе». Відомий також її переклад однієї народної 
італійської пісні «Тебе не бачу, хоч вікно низенько»: 

Інтерес до народної творчості, до пам'яток народного епосу в по- 
єтеси виникнув в юні роки, коли вона, працюючи над «Стародавньою 
історією східних народів», переклала староєгипетські пісні, відтворивши 
дух давньоєгипетської народної поезії. З такою ж неперевершеною май- 

10 «Новьй мир», 1955, Мо Б код ка ж 

и Літературна спадщина І. Франка, т. І. К. Держлітвидав, . 

12 36, прання творчості Ів. Франка», вип. І. К. Вид-во АН УРСР, 1959, 

стор. 148. 
ІЗ Леся Укра 
М Леся Укра 

їнка, Твори в 10-ти томах, т. ЇХ. К., «Дніпро», 1965, стор. 30-31. 
їнка, Твори в І0-ти томах. т. Х, стор. 147. 

59



стерністю перекладає Леся Українка на рідну мову давньоіндійський 
епос «Риг-Веди», частину знаменитої гомерівської епопеї «Одіссея». 

Як відомо, Іван Франко і Леся Українка ставили однакові вимоги 
до українського перекладу. Можна назвати твори перекладені ними 
обома. Це філософська поема Гейне «Сбіїегідттегипр», а також вірш 
Гейне «Епіапі регац». Перу великих українських поетів належить і пе- 
реклад «Каїна» Байрона. 

Образ Каїна, в якому втілено довічне прагнення людини до знання, 
до пізнання навколишнього світу і правди, не міг не привабити великих. 
українських поетів. Переклад «Каїна» посідає значне місце у творчості 
обох поетів, хоча, на жаль, Леся Українка не закінчила свого перекладу.. 

Цікаво порівняти два переклади. В них обох відтворена вся гли- 
бина думки, її високий драматизм і сила поетичного натхнення. 

Містерія написана білим віршем. Відсутність римованих рядків пе- 
редається і в перекладі. 

Щоб створити подобу молитви, Байрон звертається до такого ху- 
дожнього засобу, як епіфора. В даному випадку це повторення славос- 
лів'я: «ай Паїї». (У Байрона цей вираз повторюється кожною діючою 
особою після слів молитви). Наприклад: 

2111ай: 
О Сод! ХУбо Іоміпе, такКіпе Біез5іпр, а!! 
Хеї дід5і регтії Ме 5егрепі іо Кгеер іп, 
Апі дгіхе ту Їаїпег Їогіп Їгот Рагадізе 
Кеер из Їготі Їцгібег еуїї: Наї! ДІЇ Паї!! 15 

У перекладі Франка цей засіб передається по-різному. Іноді «а!її 
паї» перекладається: «0, честь ти!» В тих випадках, де славослів'я 
повторюється в оригіналі двічі, Франко перекладає другу фразу сино- 
німічним «слава!», Леся Українка ж вдається тільки до слова «слава!», 
навіть повторюючи його двічі, як і Байрон слово «Наї». Переклад Лесі 
Українки більш точний, тут зберігається і звуковий ефект першотвору. 
Звуковий же ефект у перекладі І. Франка до деякої міри послаблю- 
ється. 

Заради враження урочистості, піднесеності молитви Байрон вво- 
дить кличні форми: 

І Сод, пе Ебсгпаї! Іпіїпіїе! ДІЇ-хуізе! 

ПО Со! Не Еіегпа!! Раїепі ої аї! ініпрзі! 16 

У перекладі синтаксис цих речень порушується. Франко їх поєднує, 
як другорядні члени, в одне окличне речення. Така будова набирає, до 
деякої міри, іншої емоційної забарвленості. Короткі окличні речення, що 
вимовляються в англійській мові із найбільш виразною, спадаючою ін- 
тонацією, надають мові більш піднесений характер, ніж в українському 
тексті однорідні члени речення. 

І. І. Франко: 
Боже премудрий, вічний, безконечний... (т. 15, стор. 201). 

Леся Українка: 
Боже! Премудрий, вічний, безконечний (т. П, стор- 327). 

У Лесі Українки ці речення звучать більш урочисто. Вона ство- 
рює два окличних речення. 

Якщо для того, щоб створити піднесеність і урочистість у молитві, 
Байрон вживає цілий ряд коротких окличних речень, то в монологах, як 
правило, використовує речення питальні. 

І Вугоп'є М/огк5, сотрієїе іп 1 Моїште, І опдоп,1837, стор. 319. Нам пощастило 

скористатися з цього рідкісного видання, яке зберігається в Науковій бібліотеці Одесь- 
кого університету. 

б Вугоп'з Чопі, Сопіріеїе іп опе уоїште, Іопдоп, 1837, стор. 318. 

60



Розглянемо монолог головного героя. 

МУпу дід Не 
Уісід ко Мпе зггрепі апа їбе уотап? ог, 
ХісіЧіпр, мПу зиїїег? М/Бає заз іНеге іп (Ніз? 
ТНе ігее аз ріапіед, ап мбу пої їог біт? 
ІЇ пої, мбу ріасе Біт пеаг Її, мНеге ії ргем, 
Тре Їаігезі іп їНне сепіге? 17, 

1. Франко: 
Пощо отець 
Змії і жінці давсь на підмову? 
А давсь, -- так за що ж мені терпіти? 
А що за гріх? Так дерево росло, -- 
Чом не для нього? А як ні, -- пощо 
Бог посадив го близько нього, в раю 
На самій середині? (т. ХУ, стор. 204--205). 

Леся Українка: 
Навіщо батько слухав змія й жінки? 
Ні, за що кара? Що ж то був за гріх? 
Зросло те дерево, та чом же не для батька? 
Як ні, то нащо близько так росло 
Таке хороше? (т. ПІ, стор. 332). 

В обох перекладах збережено всі характерні риси першотво ЗНА треку р р ру 
і відтворено інтонацію, скорботну і зворушливу. Драматизм запитань, 
що не знаходять відповіді, все зростає, збільшуючи напруження. В мові 
героїв поет часто вживає еліптичні речення, що характерне для живої 
англійської розмови. В перекладах це теж збереглось. 

В оригіналі: і 
І. Адатп: ХУ/регеїоге 50? (випущено підмет і присудок) 

П. Адат: ХМог оцеНі іо їбапК Їог? (гропущено підмет) 
Са іп: Мо. (р. 318) "5. 

І. Франко: і 
І. Адам: А чому волиш? (пропущено підмет). 

П. Адам: І дякувати нізащо? (пропущено підмет). 
Каїн: Нізащо. (т. ХУ, стор. 202). 

Леся Українка: 
І. Адам: Та чому? (пропущено підмет і присудок). 

П. Адам: А дякувати? (пропущено підмет). 
Каїн: За що? (т. П, стор. 329). 

Відповідь Каїна на запитання батька у Лесі Українки звучить так 
"само виразно, як і рішуче заперечення у Франка, і особливо в ори- 
тіналі. з 

Цікавою нам здається така деталь. Адам звертається до Каїна 
з словами «ту 501», а Єва каже «ту Боу!». Леся Українка перекладає 
відповідно: в першому випадку -- «сину», в другому -- «мій синку». На 

цю деталь не звернув уваги І. Франко. | | 
Навіть окремі наведені приклади дають підставу для висновку: 

«Каїн» в українському перекладі -- Цікавий поетичним твір. Перекла- 

дачам пощастило не тільки передати зміст англійського твору, ніде 

принципово не відступивши від тексту, але й відтворити, в основному 

правильно, форму оригіналу та його художні особливості. | і 

Характерним для перекладацького методу Лесі Українки і Івана 

Франка є точне відтворення оригіналу. Там, де перекладачі відступа- 

ють від нього, вони, створюючи новий поетичний образ, все ж переда- 

ють його дух. Р ; ; 
Одвічна дружба зв'язувала двох великих українських поетів, ба 

тато спільного єднало їх. Головним було те, що вони невтомною працею 

служили трудовому людові, боролися за його визволення. 

І7 Вугоп'є М/огк5, 5отрієеїе іп опе усійте, Іопдоп, 1837, 

«стор. 319. 
ів Там же.



П.П. ПОНОМАРЬОВ 

Дожовтнева утраїйнська притита 

про творчість Лесі Українти 

Багатогранна творчість Лесі Українки відіграла величезну 
роль у розвитку української літератури кінця ХІХ--початку ХХ ст. 
Своїми творами видатна письменниця взяла активну участь у боротьбі 
за утвердження на Україні прогресивних суспільно-політичних, філо- 
софських та естетичних ідей. Її діяльність розгорталась у період про- 
летарського визвольного руху в Росії, коли на всіх ділянках з особли- 
вою силою загострилася класова боротьба. Отже, цілком закономірно, 
що навколо питання про інтерпретацію та оцінку творчості Лесі Укра- 
їнки точилася безперервна боротьба, вивчення якої допомагає повніше 
і глибше зрозуміти складний і суперечливий літературний процес того 
часу. Водночас це дає можливість глибше розкрити ідейний зміст і есте- 
тичну цінність творів великої письменниці та їх значення для свого ча- 
су і для нашої сучасності. 

Вже перша збірка Лесі Українки, що вийшла у світ на початку 
1893 року під назвою «На крилах пісень», звернула на себе увагу кри- 
тиків. В газеті «Діло» (22 і 23 травня 1893 р.) з рецензією на збірку 
виступив Верхратський. Високо оцінюючи пейзажну лірику поетеси, він 
водночас негативно поставився до ідейного спрямування її громадсько- 
політичної поезії. Соціалістичному ідеалу поетеси він протиставив хри- 
стиянський псевдогуманізм. Рецензент намагався довести, що немож- 
ливо досягти справедливого суспільного ладу, про який писала поетеса. 
у вірші «Коли втомлюся я життям щоденним» (1890). Заперечуючи. 
суспільний ідеал, виражений у вірші, він цим виступив і проти викрит- 
тя поетесою дикості тодішнього суспільного ладу, проти революційної 
ідейності її творів. 

Загалом прихильно до громадсько-політичної лірики Лесі Українки 
поставився О. Маковей. Рецензуючи збірку «На крилах пісень», він 
про поетесу писав: «Добра бажає не лиш самій Україні, а всій людсь- 
кості, стаючи за братерством, рівністю, волею... Того всього вона тепер 
не бачить -- і для того журиться, сумує, а там і віщує, що настане ін- 
ший лад».! Зазначивши, що плач поетеси над недолею України дово- 
дить читача до розпачу, викликає зневіру у свої сили й силу своїх іде- 
алів, О. Маковей далі підкреслював, що тяжка хвороба поетеси є при- 
чиною сумних мотивів у її творах. «Такий сум, -- писав він, -- знати 
і в тих поезіях Українки, де вона малює нам красу природи» ?7. 

У рецензії О. Маковея зроблено такий загальний висновок: «Віта- 
ємо щиро нову робітницю на ниві народній і з серця бажаємо їй, щоб 
не мала причини нарікати так тяжко на свою долю у-віршах»". О. Ма- 

І «Зоря», 1893, М» 12, стор. 239. 
2 Там же. 
з Там же, стор. 240. 

62



ковей перебільшив сумні мотиви в поезіях Лесі Українки й помилково 
твердив, що вони викликані хворобою поетеси. Звідси і його заява про 
те, що важко сказати, в якому напрямку буде розвиватися талант мо- 
лодої поетеси 7. 

28 травня 1893 року Леся Українка в листі до О. Маковея зазна- 
чила, що ще не читала його рецензії в «Зорі» і відповість лише на ті 
зауваження, які він зробив у листі до неї. Вона писала, що «не слід 
уважати кожної ліричної поезійки за сторінку з автобіографії, бо часто 
в таких поезіях знаменник я вживається тільки для більшої виразності» 5, 
Леся Українка заперечила «біографічний» метод критики й додала: 
«Ви боїтесь, що я не піду разом з духом часу, а зостануся позаду, -- 
не думаю я сього. «На крилах пісень» не єсть моє останнє слово, а коли 
я думаю йти далі, то вже ж вперед, а не назад, інакше не варто було 
й виходити» 5. Нові твори показали, що поетеса йде обраним нею шля- 
хом тільки вперед. 

Напрям творчості молодої поетеси блискуче визначив і охаракте- 
ризував І. Франко у статті «Леся Українка» (ЛНВ, 1898 р.). «Від Шев- 
ченкового  «Поховайте та вставайте, кайдани  порвіте», -- писав 
І. Франко, -- Україна не чула такого сильного, гарячого та поетичного 
слова, як з уст сеї слабосилої, хворої дівчини» 7. Така характеристика 
дається одразу після цитати з третього вірша циклу «Сльози-перли» 
(1891). Отже, напрям творчості поетеси визначився вже в першій збірці. 
Леся Українка продовжувала й розвивала традиції революційної по- 
езії Т. Г. Шевченка. Саме це підкреслював І. Франко і протиставляв 
поетесу епігонам Шевченка. Він протиставляв її і західноєвропейським 
декадентам, «у котрих поезія була виразом їх власних нервових та 
психічних хвороб, але при тім генералізацією тих хворобливих явищ» 
(17, 248). 

Стаття І. Франка мала полемічне спрямування. Вона цілком запе- 
речувала головну думку рецензії Верхратського й ряд положень рецен- 
зії Маковея. Однак І. Франко мав на увазі не лише названих рецензен- 
тів, а насамперед тих критиків, які вороже поставляться до його статті. 
Закінчивши розгляд творчості Лесі Українки, він зазначив: «Я не сум- 
ніваюся, що у нас знайдуться людці, котрі, прочитавши мої уваги і 
прочитавши ті вірші, які я ставлію найвище в поетичнім скарбі Лесі 
Українки, скажуть: «Е, знаємо! Йому подобається все тенденційне та 
публіцистичне, але се ще зовсім не промовляє за поетичною вартістю 
тих творів» (17, 253). 

І. Франко довів, що представники «чистого мистецтва», «бажаючи 
буцімто стояти поза буденною боротьбою верстов, змагань і ідеалів, на 
вершинах чистої краси, вони закривають тим перед очима публіки або 
своє нерозуміння життя, або свій цинічний індиферентизм». Зазначив- 
ши, що в їх творах «нема нічого живого і реального», критик зробив 
висновок: «А се також тенденція, що минається з метою поезії» 
(7, 225). - Е і 

І. Франко показав також, що всяка нав'язана творові тенденція 
знаходиться в суперечності з природою мистецтва. Нічого подібного 
немає у творчості Лесі Українки. Виходячи З цього, Ї. Франко заявив: 
«Найкращі писання Лесі Українки ідейні, але зовсім не тенденційні» 
(17,253). Цим заперечувалась нав'язана тенденція, а не тенденція, яка 

4 Рецензія О. Маковея докладно розглянута у статті М. Д. Деркач і В. С. Ку- 
рашової «Франко -- літературний критик Лесі Українки». (Див.: Творчість Івана 
Франка. Збірник статей. К. Вид-во АН УРСР, 1956, стор. 99--102). 

5 Леся Українка. Твори в п'яти томах, т. 5. К., ДВХЛ, 1956, стор. 92. 

9 Там же. 2 А 
т Іван Франко. Твори в 20-ти томах, т. 17. К., ДВХЛ, 1955, стор, 247. Далі 

посилання на це видання даються в тексті. 

63



органічно випливає з твору. У «Посвяті Миколі Вороному» (1900) 
І. Франко категорично заперечував вимоги М. Вороного до поезії, зок- 

рема вимогу писати твори «без тенденційної прикмети». І. Франко в 
статті про Лесю Українку зазначив, що в основі ідейного твору лежить 
якийсь живий образ, факт, враження, чуття автора. Після цього він дав 

таке пояснення: «Вглибляючись фантазією в той образ, автор силку- 
ється сконцентрувати його, віднайти, відчути його суть, його значення, 

його зв'язок з цілістю життя, тобто виключити з нього все припадкове, 
а піднести те, що в нім є типове, ідейне» (17,254). У наведеній цитаті 
блискуче показаний процес типізації в реалістичному мистецтві й ор- 
ганічний зв'язок типовості образу з його ідейністю. Наслідком тільки 

такого процесу можуть бути художні твори, в яких тенденція випли- 
ває органічно. Метою І. Франка й було показати, що саме такою була 
творчість Лесі Українки. 

В естетичному трактаті «Із секретів поетичної творчості» (1898-- 
1899) І. Франко писав, що завданням критика є з'ясувати «чи і нас- 
кільки тенденції авторові зв'язані органічно з виведеними в його творі 
фактами і випливають із них» (16,258). Таке завдання блискуче вико- 
нав критик у статті «Леся Українка». 

Аналізуючи поему «Давня казка», І. Франко зробив висновок про 
те, що в поетеси «тверезі та здорові погляди на задачу і вагу поезії» 
(17,250). Головним у цих поглядах є те, що поезія «до найвищої сили 

і гідності доходить тільки тоді, коли робиться виразом життя і бороть- 
би найширших народних мас і заразом бойовим окликом за найвищі 
людські і громадські ідеали -- свободу, рівність і братерство всіх 
людей» (17,250). У статті І. Франка аргументовано показано, що такі 

погляди на завдання поезії забезпечили успішний розвиток таланту 
молодої поетеси. 

У статті «Леся Українка», надрукованій у чеському журналі «51о- 
уап5ку Ріебіед» (1900 р.), І. Франко теж протиставив поетесу дека- 

дентам і зазначив, що в її думках «помітний поворот на поле соціальне», 

що вона, відображаючи тяжке життя експлуатованого й поневоленого 

народу, «старається розбудити в серцях цього народу віру в краще 

майбутнє й у власні сили...» Високо оцінив критик і форму творів Лесі 

Українки. При цьому він додавав: «Всі ті прикмети виступають у пов- 

ній силі і в-останній збірці її віршів «Думи і мрії», виданій у Львові 

в р. 1899» (17, 263). 
Загальну оцінку творчості Лесі Українки І. Франко дав у статті 

«З останніх десятиліть ХІХ в.» (ЛНВ, 1901 р., кн. 9). Зазначивши, що 
талант поетеси сильний і мужній, критик додав: «хоч не позбавлений 

жіночої грації й ніжності» 8. І в статті «Леся Українка» (1898) 

І. Франко відзначив вірші, на яких позначились пориви м'якого жіно- 

чого серця поетеси (17, 253). Головною ж прикметою її поезії є «Оогни- 

сте оскарження того дикого гнету самоволі, під яким стогне Україна» 9, 

У статті «Темне царство» І. Франко писав, що твори Грибоєдова, 

Пушкіна, Лермонтова «жили серед читаючої громади і робили великий 

вплив на думки та переконання, тим більше, що оміле, гаряче слово 

Белінського додавало їм ясності і ширини» (17, 10). Сказане тут про 

Бєлінського можна віднести й до Франка-критика, зокрема до його 

статей про Лесю Українку. Додаючи творам поетеси «ясності 1 шири- 

ни», І. Франко посилював їх вплив на думки та переконання читачів. 

Иого статті про Лесю Українку набували великого значення ще й то- 

му, що в них висвітлювались важливі питання матеріалістичної есте- 

8 Іван Франко. Молода Україна. Львів, І910, стор. 70. 

9 Там же.



тики й накреслювався шлях дальшого розвитку української літератури. Все це не могло не викликати реакції в таборі буржуазної критики. - Показовою є рецензія Гамчикевича на збірку Лесі Українки «Відгуки» в газеті «Діло» (1902 р., Ме 166). Рецензент писав: «Коли суть модерністичної поезії лежить в неясності та мрачності, то поезію Лесі Українки -- бодай в значній часті -- можна би назвати сміло гі- 
пермодерністичною». За його словами, основою драматичної поеми «Одержима» є «мотив, що для женщини земська любов більше при- 
ступна, як тая, яку голосить християнська віра, те й більше її ублаго- роднює, як се виходить з порівняння обох женщин Маріям і Йоганни». 

Редакції «Діла», мабуть, соромно стало за вміщення рецензії 
Гамчикевича й вона надрукувала другу рецензію на «Відгуки» Лесі 
Українки (1902 р., М» 208), автором якої був М. Лозинський. Рецензію 
Гамчикевича М. Лозинський назвав «злобним, безсовісним памфлетом». 
Лозинський вдало відзначив, що Гамчикевич «побілив свою злобність 
білилом невинної наївності», що він тільки удавав з себе «дурачка»: 

В клерикальній газеті «Руслан» з'явилася рецензія на збірку «Від- 
гуки» без підпису, Автор рецензії, вживаючи загальні фрази, похвалив 
збірку, а потім дав таку інтерпретацію поемі «Одержима»: «Основою 
сеї легенди є нещасна любов одержимої духом Маріам до ... Ісуса 
Христа. Незвичайна тема, та зате оброблення її наскрізь поетичне, на- 
ціховане глибоким відчуттям святості бога-чоловіка і тої гарячої, не- 
повздержної, жіночої душі, яка уміє знестися до високої ідеї все- 
людської братньої любові» («Руслан», 1902 р. Мо 199, стор. 4). 

Маріам рішуче заперечує вимогу християнської релігії любити во- 
рогів і цим підноситься до справді високої ідеї. Для рецензента висо- 
кою ідеєю є християнський псевдогуманізм. Виходячи з цих позицій, 
він фальсифікував твір, принижував його героїню, яка пристрасно про- 
тестувала проти шкідливої для трудящих проповіді спокою й любові 
до ворогів. 

Буржуазно-клерикальним інтерпретаторам творчості Лесі Українки 
протистояли статті І. Франка, зокрема його стаття «Українська літе- 
ратура в 1906 році» («Рада», 1907 р.). І. Франко зазначив, що у вірші 
«Напис в руїні» поетеса подала «ефектовний імалюнок» і закінчила йо- 
го «не менш ефектовним покликом» 1. На думку критика, вірш свідчить 
про гаряче серце поетеси, «але не про ясне розуміння тої далекої ми- 
нувшини» "!". (Отже, І. Франко відзначив революційну ідею вірша і 
поставився до неї позитивно. Водночас він звернув увагу на те, що 
єгипетські будови «були зовсім не впливом самоволі якихсь тиранів, 
а виразом світогляду і душі самого народу, його всввладноцові ри в за- 
гробове життя і прикроєної до тої віри практичної філософії» Я, 

І. Франко не вважав, що спосіб використання історичних матері- 
алів, до якого вдалася поетеса, негативно позначився на ідейному змісті 
й художній вартості її творів. У його статті читаємо: «Особливо цікаві 
«Єгипетські барельєфи» -- глибокі рефлексії авторки над загадками 

історичного розвою народів, рефлексії, які навіває на нас вид староєги- 

петських пам'яток» 9. Критик мав на увазі вірші «Ізраїль в Єгипті» 
і «Напис в руїні», які в журналі «Вільна Україна» були надруковані 
під загальною назвою «Єгипетські барельєфи». Це свідчить про те, що 

Франко вважав за можливе для поетів звертатися й до того способу ви- 

користання історичних матеріалів, який обрала Леся Українка. Вказів- 

кою на те, що у віршах поетеси цікавими є рефлексії, «які навіває на 

1ю «Рада», 1907, Ме 24. стор. 2. 
и Там же. 
1 Там же. 
ІЗ Там же. 

5 Українське літературознавство, внп, 15 65



нас вид староєгипетських пам'яток», Франко звертав увагу на роздуми 
й висновок поетеси, що мають революційне звучання. 

Тема поеми Лесі Українки «Одне слово», за словами Франка, дуже 
інтересна. Разом з тим він зазначив, що авторка для реалізації теми 
обрала невідповідну їй літературну форму. Критик назвав твір віршо- 
ваним оповіданням. На його думку, авторка досягла б більшого ефекту, 
коли б написала твір прозою. 

І. Франко подав стислий переказ змісту діалогу «В дому роботи, 
в країні неволі», а про діалог «Три хвилини» писав, що він «неясний, 
хоч многослівний і не будить живішого зацікавлення власне тим, що 

під назвами політичних партій (жірондист і монтаньяр) авторка силку- 
ється змалювати контраст суперечних світоглядів, та той контраст не 
виявляється ясно і зводиться до голослівних суперечок, що зовсім не 
захоплюють нашої цікавості» ". Ця оцінка надто сувора, але в основно- 

му правильна. 
Зауваження й міркування І. Франка допомагали глибше зрозуміти 

твори Лесі Українки й об'єктивно їх оцінити. 
Не зміг уникнути суперечності в оцінці творчості Лесі Українки 

Г. Хоткевич. Він позитивно оцінив драму «Блакитна троянда» і проти- 
ставив її творам, написаним на матеріалі давньої культури. «І так 
жаль, -- писав критик, - - що русло творчості поетової залюбки направ- 
ляється власне в ті холодні царства суворих ліній древньої культури, а 
не в сторону живого життя. Там автор показує нам свої знання і очита- 
ність, тут -- свою душу; там артизм на послугах у науки -- а тут знан- 
ня прислугують поезії» (ЛНВ, 1909 р., т. 45, кн. 2, стор. 404). Отже, кри- 
тик в творах Лесі Українки, написаних на матеріалі древньої культури, 
не побачив живого життя сучасності, не відчув душі поетеси. 

Л. Жигмайло (Любов Біднова) у статті «Літературна діяльність 
Лесі Українки» («Дніпрові хвилі», 1913 р., Хе 15--16), відзначивши 
бадьорий настрій перших творів поетеси, писала, що в останніх творах 
Леся Українка підносила проблеми краси і правди, природи і твор- 
чості, становища одиниці проти громади, змагання віри і розуму. Жиг- 
майло розглядала твори Лесі Українки з позицій надкласового гуманіз- 
му. Цим пояснюється, що вона не помітила в них відтворення соціаль- 
них суперечностей, не помітила їх справжнього ідейного спрямування. 
За її словами, Неофіт з драматичної поеми «В катакомбах» іде за розу- 
мом, за Прометеєм -- представником чистого розуму. Насправді ж про- 
метеїзм Лесі Українки має виразний соціально-політичний зміст. 

С. Черкасенко в статті «Леся Українка» («Дзвін», 1913 р., Ж» 9) 
правильно відзначав, що характерними рисами творчості поетеси є ба- 
дьорість, бойовий настрій, прометеїзм, заклики до боротьби. Однак ці 
загальні визначення не конкретизуються. Цілком неприйнятне таке твер- 
дження автора статті: «Все те, що є прекрасне в християнстві, поетеса 
палко приймає, але через його консерватизм вона не може прийняти 
його цілком і безоглядно» (стор. 203). Творчість Лесі Українки катего- 
рично заперечує що думку. В листі до А. Кримського від 27. І 1906 р. 
поетеса писала, що і в первісному християнстві бачить «зерно сього 
рабського духу, сього вузько-сердого квієтизму політичного, що так 
розбуявся дедалі в християнстві» (5, 519). | 

С. Черкасенко писав, що «Лісова пісня» «дивна по формі і мові» 
і є одним з шедеврів не тільки в нашій літературі. Тема драми визнача- 
ється так: «Чарівна казка про те, як живе й умирає краса природи» 
(стор. 207). Таке визначення теми надто збіднює справжній ідейний 

зміст твору і здатне викликати лише сумнів у тому, що «Лісова пісня» 

є шедевром світової літератури. 

М «Рада», 1907, М» 44, стор. 2. 

11 
: Зак загояа з - же Демо 

766



. Негативно оцінив «Лісову пісню» М. Данько (М. Троцький) у стат- 
ті «Міфологія в нашім краснім письменстві», Він писав, що в «Лісовій 
пісні» «дія не має в собі власного внутрішнього розвитку», а розвива- 
ється через контрасти людей і лісових істот. Перекручуючи ідейний 
зміст твору, він продовжував: «Любов Мавки до сина вдови намагаєть- 
ся тут збудувати міст через безодню сих контрастів, але він завалиться 
і обоє згинуть» («Неділя», 1912 р., Хе 31, стор. 2). Автор статті твердив, 
що твір лишився невикінченим і робить враження драматичного нарису. 
Цю думку заперечив М. Вороний в рецензії на збірку поезій Христі 
Алчевської «Вишневий цвіт». Даючи високу оцінку поезії Лесі Українки, 
він підкреслив: «Її остання «Лісова пісня» се твір, якому, на мою думку, 
нема рівного в подібнім роді навіть у світовій літературі» (ЛНВ, 
1912 р., т. 58, кн. б, стор. 581--582). 

У вірші «Балада моря» (1913), присвяченому світлій пам'яті Лесі 
Українки, М. Вороний писав: 

Була в П співі відвага міцна, 
Огонь і погроза!.. 15 

Відвагу, вогонь і погрозу, якими була пройнята творчість Лесі Укра- 
їнки, намагалися затушувати буржуазні критики. В 146-му номері «Ра- 
ди» за 1912 рік український буржуазний націоналіст С. Єфремов висту- 
пив з статтею «Поезія самотності», в якій писав, що Леся Українка за- 
фіксувала невиразні тенденції 1904--1906 років, які внявилися в роз- 
браті навіть серед тих, що для одної мети працювали. Він намагався 
довести, що у творах поетеси 1904--1906 років провідним є настрій са- 
мотності, який межує іноді з зневір'ям. Такий висновок можна пояснити 
бажанням критика затушувати зв'язок творчості Лесі Українки з рево- 
люційно-визвольною боротьбою трудящих мас в період першої росій- 
ської революції. . 

Такою ж тенденцією пройнята і рецензія М. Євшана на першу кни- 
гу «Творів» Лесі Українки, яка вийшла в Києві 1911 року. Рецензент 
писав, що у творчості поетеси зовсім не відбилося українське життя: 
При цьому він підкреслював: «Її творчість -- різкий дисонанс з епохою» 
(ЛНВ, 1911 р., т. 56, кн. 12, стор. 612). За словами М. Євшана, творчість 
Лесі Українки є прикладом, який підтверджує положення про те, що 
письменник не залежить від оточення. | 

У 1913 році пам'яті Лесі Українки була присвячена десята книжка 
«Літературно-наукового вісника». І. Стешенко у статті «Поетична твор- 
чість Лесі Українки» писав, що майже до кінця ХІХ ст. в поезії Лесі 
Українки переважав тон особистої печалі, трагедії. Він замовчував, що 
в 1898 році І. Франко висловив діаметрально-протилежну думку. 

За словами І. Стешенка, в драматичних творах Лесі Українки, на- 
писаних до 1906 року, наявний лише національний елемент, а в пізніших 
творах з'являються сюжети, далекі від громадського змісту. 

А. Ніковський у статті «Екзотичність сюжету і драматизм у творах 
Лесі Українки» писав, що образ Мавки в «Лісовій пісні» є втіленням 
природи, яка є джерелом краси й протистоїть «буденному людському 
існуванню». За його словами, драматизм Лукаша починається ТОДІ, коли 

він забуває, «що поезії не можна вживати для хатніх потреб» (стор. 68). 
Так затушовувався справжній суспільно-філософський зміст «Лісової 

пісні». Х 
Драматичній поемі «На руїнах», якою Леся Українка закликала да 

революційної діяльності, А. Ніковський приписував ідею індивідуалізму- 

Цю думку розвивав і М. Євшан у статті «Леся Українка». Приписуючи: 
поетесі аристократизм, М. Євшан говорив, що її творчість незалежна від. 

15 Микола Ворони й. Вибрані поезії, К. «Радянський письменник», 1959, 

стер. 74. 

5" 67



духу часу і недосяжна для широкої публіки. Йому належить і таке 
твердження: «Я не бачу в творчості Лесі Українки чи Коцюбинського, 

що се партійні письменники, а партія, яка хотіла би їх заанектувати і їх 
творчість покласти собі за заслугу, хіба була би смішна» (ЛНВ, 1913 р., 
т. 61, кн. 3, стор. 539). Але в смішному становищі опинився сам М. Єв- 
шан та його однодумці, Їм не вдалося перешкодити народові, що вів ре- 
волюційну боротьбу, взяти на своє озброєння творчість великої поетеси. 
Український робітник Трохим Романченко у вірші «Пам'яті Лесі Укра- 
інки» закликав поетів скласти найкращі пісні 

Тому, хто був між вас співцем натхненним, І як огні досвітні у негоду, 
Чиї, як дзвін, лунали скрізь пісні. Так тих пісень пророчії слова 
О, ці пісні не вмруть між нами зроду, Освітять шлях у темряві народу, 
Поки душа в народі ще жива, Яким веде всіх доля життєва !9. 

Так, творчість Лесі Українки була глибоко народною. Про зміст 
і характер народності її творчості, що відповідала вимогам пролетар- 
ського етапу визвольного руху в Росії, було виразно сказано в дожовт- 
невій більшовицькій «Правде», яка виступила з некрологом «Пам'яті 
Лесі Українки». В органі більшовицької партії підкреслювалось: «Леся 
Українка, стоячи близько до визвольного громадського руху взагалі 
і пролетарського зокрема, віддавала йому всі сили, сіяла розумне, доб- 
ре, вічне» У. Некролог закінчується такими словами: «Леся Українка 
померла, але її бадьорі твори довго будуть будити нас до роботи -- 
боротьби. Добра вічна пам'ять письменниці -- другові робітників» 18. 
Ці слова ми можемо повторити і сьогодні. 

Своєю творчістю Леся Українка допомагала визвольній боротьбі 
робітничого класу, яка закінчилася перемогою Великої Жовтневої со- 
ціалістичної революції. В умовах гострої і складної класової боротьби 
необхідно було захистити творчість поетеси від фальсифікаторів. Це 
зробила прогресивна критика, насамперед І. Франко й дожовтнева 
більшовицька «Правда». 

І Антологія української поезії, т. 2, К. ДВХЛ, 1957, стор. 374. 
7 Матеріали до вивчення історії української літератури, т. 4. К. «Радянська 

школа», 1961, стор. 144. 
18 Там же, стор. 145.



М. І. ДОМНИЦЬКИЙ 

Матсим Рильський 

про «Лесю Упраїнку 

М аксим Тадейович Рильський у своїх творах, літературно- 
критичних статтях, доповідях і виступах залишив нам глибокі роздуми 
про «великих світочів у духовнім царстві» античної, західноєвропей- 
ської, російської, української та інших слов'янських літератур. І якщо 
идеться, зокрема, про нашу вітчизняну літературу, то М. Рильський у 
статті «Співець свободи ї братерства народів -- Леся Українка», при- 
свяченій 75-літтю з дня її народження, писав: «Три імені непереверше- 
ких творців сіяють в українській літературі: це Тарас Шевченко, Іва 
Франко і Леся Українка». 

Справді, саме ці імена, а також О. Пушкін і А. Міцкевич були вели- 
кими учителями Рильського. Вже в ранніх творах поета Леся Українка, 
за словами музикознавця і фольклориста Кл. Квітки, «зуміла побачити 
в Рильському.. видатний поетичний талант і пророкувала йому роль 
свого поетичного спадкоємця». 

Поетична творчість Максима Рильського переконливо засвідчує про 
органічний зв'язок літератури соціалістичного реалізму з класичною . 
спадщиною визначних російських і українських письменників минулого, 
в тому числі і Лесі Українки. Так, в поезії «Україна» (1938), звертаю- 
чись до славної історії українського народу, поет-патріот зображує со- 
ціалістичні перетворення, що сталися в місті і на селі під мудрим керів- 
ництвом партії. Ці грандіозні звершення він пов'язує з думами і споді. 
ваннями Т. Шевченка, М. Гоголя, І. Франка, М. Коцюбинського, Лесі 
Українки, які мріяли і боролися за краще майбуття: 

Шевченку! Відгук дум своїх Про мертві душі розказать? 
Чи чуєш ти у нашім співі, Чи не приходять розмовлять 
Твій, Гоголю, нещадний сміх Із нами Леся Українка, 
Чи не пройшов крізь літа сиві, І Коцюбинський, і Франко?! 
Щоб нашій молоді щасливій 

До образу Лесі Українки звертається або згадує його Рильський 
і в інших поетичних творах. У книзі «Неопалима купина» вміщено одно- 
йменний цикл віршів, сповнений вірою в перемогу радянського народу, 

що «став на смертний бій» проти заклятого ворога. 
Змальовуючи поневолену німецькими фашистами, але нескорену 

столицю Радянської України, овіяні славою подвиги волелюбного на- 

шого народу, який протягом своєї історії боровся і перемагав інозем- 
них нападників, поет переноситься в минуле, згадуючи рідну землю, 

.«де Ходив Тарас у гніві та задумі, - 
Де Леся смертний біль і смерть перемогла, 
Де колихалися тополі в срібнім шумі, 
Де пісня рутою зеленою росла..? 

'М. Рильський- Твори в десяти томах, т. 2. К. Держлітвидав, 1960, 

стор, 106--107. Далі посилання на це видання даються в тексті. 
2 М. Рильський. Поезії в трьох томах, т. І. К. Держлітвидав, 1946, 

стор. 325.



Заслуговує на увагу ще одна згадка про велику поетесу у вірші 
М. Рильського «Рідна мова». З цим твором він виступив на ІМ з'їзді 
письменників Радянської України 1Ї березня 1959 року. Учасники з'їзду, 
стоячи, гучними оплесками вітали поета, схвалюючи цей глибоко змі- 
стовний і патріотичний вірш: 

В одно злилися наші вчинки -- І слово віщого Франка 
Одна ріка, одна рука, Не міжнародні поєдинки -- 
Нам слово Лесі Українки Народів дружбу проріка (3, 304). 

Є в Максима Тадейовича відома поема-видіння «Жага», присвячена 
ХХУ річниці Радянської влади на Україні, де він пристрасно стверджує, 
що в грізні роки всенародної боротьби з фашизмом любов до рідної 
Вітчизни «стала помсти святою жагою». Гітлерівці намагалися перетво- 
рити нашу квітучу землю в пустелю, грабували і нищили її багатства та 
культурні цінності, створені протягом століть. В уяві поета дитячі голів- 
ки, котрі в мирних умовах «схилялись над синіми зошитами», асоцію- 
ються з книгами Шевченка, Франка, Лесі Українки, що їх знищували 
фашистські недолюдки. 

Хто проїхав брудними колесами, З під коліс розтиналось прокляття 
Як по ніжних, гарячих тілах, Ковалевого сина й кріпацького сина 
По гарячих і трепетних книгах? І тієї, що смерть поборола 
ДАРИ чай, Свого слова безсмертного крицею? (5, 122). 

Так М. Рильський, беручи на бойове озброєння полум'яну творчість 
своїх попередників, закликав на рішучу розправу з ненависним ворогом. 

У поетичній спадщині Рильського є три вірші, повністю присвячені 
безамертному образу поетеси: «Леся Українка» (1946), один із віршів 
циклу «На Ай-Петрі» (1949) і «В дні Лесі Українки в Ковелі» (1963). 

Перший вірш відтворює образ незламної Лесі, яка, незважаючи на 
тяжкий фізичний стан, «йшла назустріч бурям і зливам», а своєю твор- 
чістю, «де слова оберталися в крицю», виходила за географічні межі 
рідного краю, на світові простори. 

Заключна строфа цієї поезії промовиста: в ній поєднується патріо- 
тизм Лариси Петрівни з патріотизмом її поетичного спадкоємця: 

Ти себе Українкою звала, -- 
І чи краще знайду ім'я 
Тій, що радістю в муках сіяла, 
Як отчизна -- твоя і моя! 3 

Перекликаючись із віршем Лесі Українки «Уривки з листа» (цикл 
«Кримські відгуки»), Максим Рильський у творі «На Ай-Петрі» (1949) 
змальовує образ Лесі Українки через своєрідне використання чарівної 
квітки саксіфраги, оспіваної також і поетесою. До речі, обидва ці твори 
написані вільним віршем. 

Третій вірш циклу «На Ай-Петрі» відкривається тим же рядком, що 
є в поезії Лесі Українки «Уривки з листа»: 

Битим шляхом та крутим 

Їхали ми на узгір'я Ай-Петрі 7. 

Ідучи за змістом цього твору, власне переспівуючи його і перефра- 
зовуючи окремі рядки та вводячи в художню тканину своєї поезії харак- 
терні афоризми з інших віршів поетеси, Максим Тадейович оспівує світ- 
лий, улюблений ним образ Лесі Українки: 

Битим шляхом та крутим 
Підіймалась колись на Ай-Петрі 
Дівчина з серцем гарячим, 
Ніжним, як шелест весняний в гаю, 
Сильним, мов криця незламна (3, 45). 

3 М. Рильський. Вірші. К., «Радянська школа», 1954, стор. 66. 
4 Леся Українка. Твори в п'яти томах, т. І.К. ержлітвидав, 1951, 

стор. 150. і 

70 

-
-



Там, на узгір'ї, дівчина (йдеться про поетесу. -- М. Д.) знаходить 
рослину саксіфрагу, перекладає її латинську назву «на мову батьків» -- 
ломикамінь. У подальших рядках Максим Тадейович звеличує творчий 
геній славної дочки нашого народу, «що стала взірцем для поетів». А її 
сила, гідність і безприкладна мужність асоціюються з квіткою, що ка- 
мінь ламає: 

«Ти йшла проти бурі, Тож годиться й тебе непоклінну, 
Мірялась силою з нею, - Слова твоє, що міцніше за крицю, 
Проти надій надіялась ти. Назвать -- Ломикамінь! (3, 46). 

Максим Рильський написав низку поезій, присвячених визначним 
подіям, особам і датам. Одним із таких віршів є «В дні Лесі Українки 
в Ковелі» (1963), вміщений у посмертній книзі «Іскри вогню великого». 

аведемо цей вірш-мініатюру повністю: 
Уклін Землі волинській! Вічна слава Нова доба над нами розцвіта, 
Тій, що зростала в тиші цих лісів, Та слава Лесі вічно з нами буде, 
Що віддала народові свій спів, Як меч проти неправди і облуди, 
Незламна, чиста, гнівна і ласкава! В борні за правду зброя золота. 

Відомо, що в 1963 році широко відзначалося в нашій країні і в усьс- 
му світі 50-річчя з дня народження Лесі Українки. І тоді в Ковелі в Бу- 
динку культури ім. Ів. Франка поет-академік М. Рильський, виступаючи 
з промовою, сказав прості і мудрі слова, що глибоко схвилювали при- 
сутніх: «Той народ, який не шанує свого минулого, не вартий свого май- 
бутнього» 5. 

ш 

У літературно-критичних статтях, доповідях і виступах про славетну 
поетесу М. Т. Рильський продовжує і розвиває думки, висловлені в своїх 
поетичних творах. У вже згаданій статті «Співець свободи і братерства 
народів -- Леся Українка» (1946) відзначається справжній патріотизм 
письменниці, що проймає всю її творчість, освітлює все її життя. «Дій- 
сний поет, -- говориться в статті, -- завжди пише для батьківщини і про 
батьківщину, але дійсний поет, передова людина свого часу, разом з тим 
ніколи не замикається в рамках вузько національного, він завжди 
бачить далекі береги і широкі обрії світу» ?. З 

Коротко охарактеризувавши середовище, в якому формувався і зро- 
став натхненний талант молодої поетеси, М. Рильський наголошує на 
її інтересах до світового робітничого руху, до пролетаріату, участі в 

перших марксистських гуртках на Україні, виступах із критичними 
і публіцистичними статтями в  літературно-політичному. журналі 

«Жизнь», де друкував свої статті В. І. Ленін, де також брали участь 

М. Горький та інші передові російські й українські письменники. Автор 

статті підкреслює мужність і вольове начало слабосилої, ніжної, хворої 

Лесі, що їх вперше відзначив Іван Франко. яю 

Далі подається загальний огляд окремих віршів, поем 1 драма- 

тичних творів Лесі Українки. При цьому цілком справедливо зауважу- 

ється, що «жодні розгляди й перекази не можуть, звичайно, дати уяву 

про живу принаду художніх творів» (там же, стор. 75). 

Стаття завершується співзвучними сьогоденню побажаннями єдно- 

сті слов'янських народів і братерського обміну культурними цінностями, 

«щоб Леся Українка посіла те місце у всеслов янському Пантеоні, що 

вона його заслуговує... Як справжній поет великої філософської глибини 

і невичерпної творчої сили, як один з провісників свободи і братерства 

народів» (там же, стор. 76). 

5 ітературна Україна», 1963, 28. У. 
У гори лани матеріалів, т. 3, К. «Радянська школа», 1949, стор. 79. 

ТІ



До творчості поетеси звертається Максим Тадейович і в статті «Лі- 
рика Лесі Українки». Відомі дві редакції цього наукового дослідження: 
перша вміщена в книзі «Під зорями Кремля» (1953), друга дещо пере- 
роблена і доповнена (1953--1956) -- в 10 томі його творів- На цей раз, 
як говорить сама назва статті, коло літературознавчих інтересів дослід- 
ника обмежується лише Лесиною лірикою. 

Стаття складається з чотирьох розділів. У першому після загальних 
зауважень про велич справжнього таланту Лесі Українки аналізуються 
в єдності змісту і художньої форми вірші», «Сопіга зрет зрегої», До- 
світні огні», «Слово, чому ти не твердая криця», «Де поділися ви, голос- 
нії слова», «Завжди терновий вінець», «Кіа пох» («Хай буде тьма»), 
«Товаришці на спомин» та ін. Підсумовуючи сказане про лірику Лесі 
Українки у сукупності з усією її творчістю, Рильський вбачає в ній 
«образ незламного борця і бійця, рідний образам Байрона, Віктора Гю- 
го, Гейне, Петефі, Міцкевича» (10, 292). 

Проникливий критик і неперевершений творець мовної й поетичної 
культури вміє знайти в ліричній перлині Лесі Українки «То була тиха 
ніч-чарівниця» (з циклу «Мелодії») глибокі та тонкі образи (Зірниця- 
лебідь-серце, «Лебедина пісня собі»), примхливу ритміку і складне роз- 
ташування рим. 

У другому розділі на прикладах поезій «Напис в руїні» (1904), «За- 
бута тінь» (1898), «Дим» (1903), «Пісні про волю» (1905), «Практичний 
пан» (1906) критик стверджує, що Леся Українка належить до поетів, 
творчість яких особливо насичена думками, змаганням ідей, інтелекту- 
альними шуканнями. 

При розгляді цих прекрасних віршів підкреслюється хвилююча лю- 
дяність поетеси, а в зв'язку з перечитанням творів «Дим» і «Практич- 
ний пан» у Максима Тадейовича виникають згадки про «іЇталійські каз- 
ки» Горького та оповідання «Коні не винні» Коцюбинського. Заслуговує 
на увагу ще одна спостережливість щодо сатиричних поезій. На думку 
Рильського, сатира й гумор -- «то якісь побічні стежки в творчості ве- 
ликої письменниці, і вона рідко на них ступала» (10, 297). 

Третій розділ присвячений тематиці та ідейній спрямованості Ле- 
синих творів. Багатство тематики, як справедливо міркує критик, зумов- 
лене вмінням її літати по далеких країнах і давніх епохах, у яких вона 
завжди знаходила «сучасне сучасності». Будучи поетом боротьби 
ідей, Леся Українка одягла їх в конкретні форми, забарвлені яскрави- 
ми побутовими фарбами. 

Мандри по світу сприяли зустрічам письменниці з різними людьми. 
І вона, як ясновидиця, «читала їх думки, переймалася їх настроями, 

перевтілювалася в них» (10, 298). 
Навівши уривок з вірша «На станції» (цикл «З подорожньої книж- 

ки»), Рильський захоплюється яскравістю фарб у змалюванні італій- 

ського хлопчика та італійського міста, що постають перед нами, як 

живі. ЕХ 
Говорячи про дар перевтілення і сліди навчання поетеси в античних 

трагіків, у Пушкіна, Лермонтова, Некрасова, Міцкевича, Гейне, - Мак- 

сим Рильський на основі ленінського вчення про культурну спадщину 

чітко розрізняє творче сприйняття традицій від епігонства: «Але ні на 

кому не позначається з такою очевидністю, що творче засвоєння вели- 

ких майстрів -- одно, а наслідування, епігонство -- зовсім інше, як на 

Лесі Українці» (10, 299). і чу 
Ще на одній творчій особливості, притаманній письменниці, акцен- 

тує увагу читача дослідник -- це-на її любові до народної творчості, 

яку вона пронесла крізь усе своє життя. Одночасно підкреслюється, що 

фольклорні елементи в поезіях Лесі дедалі уживалися нею з більшим 

тактом і художньою виправданістю. 

72



В останньому, четвертому, розділі йде мова про форму поезій Лесі 
Українки, що вражає, як і форма поезій її учителя і друга Івана Франка, 
«надзвичайною різноманітністю строфіки, метрики, ритміки». Вказавши 
на багатство художньо-зображувальних властивостей і їх використання 
в системі організації віршованої мови Лесі Українки, Рильський дає 
приклади незвичних наголосів поетеси (душний, світбвий, давнина та 
ін.), що розходяться з нормативами сучасної літературної мови і вва- 
жає, що «над цим слід було б задуматись нашим лінгвістам». 

Щодо Лесиних епітетів, то вони, на його думку, були нарочито ори- 
гінальними, зате відзначаються надзвичайною влучністю й тонкістю 
(«Буря ясноока», «біловійний туман», «злато-багряна верба» та ін.). 
А її образи -- мальовничі і пластичні: 

При березі гори в жалобі, 
Снігами лямовані хмари, 
Всі чорні, мов покрив на гробі, 
Під ними узгір'я, як мари...? 

Стаття закінчується роздумами над музикальністю віршів, яка 
пояснюється тим, що поетеса любила і знала музику, народну пісню, 
добре грала на роялі. Поетична музикальність -- дар особливого роду: 
вона йде від гострого і тонкого відчуття слова, що було надзвичайно 
розвинене в неї. Саме це зумовило творення письменницею з великим 
тактом неологізмів, що нібито давно побутували в житті. «У поєднанні 
з витонченною гостротою зору, -- підкреслює М. Рильський, -- з чудо- 
вим даром бачення світу це почуття слова робило Лесю Українку, ве- 
ликого борця і великого громадянина», і великим художником (10, 302). 

У приміщенні Київського театру російської драми ім. Лесі Укра- 
їнки в зв'язку з 50-річчям від дня смерті поетеси І серпня 1963 року 
з пристрасною схвильованою доповіддю «Слово про Лесю Українку» 
виступив поет-академік, лауреат Ленінської премії М. Т. Рильський. 

Доповідь, коли йде мова про поетичну творчість, дещо нагадує нам 
уже розглянуту статтю «Лірика Лесі Українки». Але вона поглиблена, 
узагальнена, більш публіцистична і доповнена ідейно-художнім аналі- 
зом поем та драматургії письменниці. | . 

Звичайно, і в цій ерудованій доповіді М. Рильський не зміг охопити 
всю невичерпну і багатогранну творчу діяльність геніальної поетеси. 
Про це доповідач сам зізнається: Їх . 

«..Я проминув... незрівняне море її мовного багатства, море, тільки 
коло берегів якого плавали досі човники наших лінгвістів 1 в яке ман- 

же зовсім не вирушали каюки наших літературознавців. щ- моди 

пройшов повз прозову, публіцистичну, критичну спадщину у1есі Ук- 

раїнки.. Я багато чого не сказав. Але, здається, я в міру сил своїх на- 

голосив на- тому основному, 3 чим «раці я краєну слави» славна 

очка нашого народу, один із нащадків Шром ей | 

з Справді, ність наукова та суспільно-політична рон 

великої української поетеси Лесі Українки, що здобула до ру й 

пам'ять, невичерпна. Тому й сьогодні залишаються актуальними 

Максима Тадейовича Рильського: «Кожне покоління має сказати про 

неї щось нове, вагоме»: 

т Леся Українка, Твори в п'яти томах, т. І. К, Держлітвидав, 1961, стор. 308. 

8 «Літературна Україна», 1963, 2. МП.



ІСТОРІЯ ЛІТЕРАТУРИ 

П.М.КИРИЧОК 

До історії створення, 

 тереслідування, і ваборони 

царською цензурою т'єси 

М.Л. Кропивницького ,Дотки 

сонце зійде, роса очі вайсть" 

Н ад п'єсою «Доки сонце зійде, роса очі виїсть» М. Кро- 
пивницький працював із значними перервами близько тридцяти літ. 
Перший її варіант, за свідченням самого драматурга, було написано 
ще в 1868 році. Його фінал був зовсім не такий, який згодом утвер- 
дився в драмі. 

Про те, що цю п'єсу М. Л. Кропивницький написав у 70-х роках 
минулого століття, свідчить і його лист до Б. Грінченка в зв'язку з су- 
перечкою, що виникла між М. Л. Кропивницьким і М. П. Старицьким, 
автором драми «Не судилось», відносно УР арені сюжету обох 
творів. «Примірник (черняк), -- писав М. Л. Кропивницький, -- де є 
дата, якого году та твора писана мною, я в годи згоди подарував Са- 
довському (звичайно, що він тепер не покаже того черняка); того ради 
я послав листа до своїх земляків бобричан, котрим я читав «Доки 
сонце», як ще не бував на сцені, щоб прислали мені свої підписи, за- 
вірені нотаріусом, що вони ту твору чули ще у 1870 р. або 71 році, 
стало бить, тоді, як я ще д(обродія) Старицького ніколи і в вічі не 
бачив. Сподіваюсь відповіді скоро» 7. 

М. П. Старицький з приводу цієї суперечки повідомляв М. Ф. Ко- 
марову: «Моє «Не судилось» (зперше «Панське болото») було заду- 
мане ще в 1876 році, на половину скінчене було в 1878 р., і я три дні 
його читав у громаді. В 1881 р. читав зовсім нову драму у домі Луць- 
кого, на Мало-Володимирській вул., на якій читанці були між іншими 
ї Ви. В тім же 1881 р. драму цю я читав Кропивницькому... при Садов- 
ськім, при О. П. Косач при Єсипку...» 8, і 

Суперечки між драматургами щодо оригінальності їхніх творів 
зчинилися тому, що рецензент газети «Киевлянин» Александровський 
виступив з статтею в газеті «Мировье отголоски» під назвою «Дра- 
матурги-хищники», в якій звинувачував М. П. Старицького в прямому 
плагіаті і запозиченні. Він же, як повідомляє М. П. Кропивницький 

у цитованому уже листі до Б. Грінченка: «Приїздив до Петербурга... 

Ї «Киевское дело», 1901, 20, ХІ. 
2 Марко Кропивницький. Твори в шести томах, т. 6. К. ДВХЛ, 1960, 

стор. 461. і 
2 з Одеська державна бібліотека їм. О. М. Горького, архів М. Ф. Комарова, 

стор. 608--609. 
4 «Мировме отголоски», 1897, 13. У. 

74



і, будучи у мене, прохав дати йому доказ, що «Доки сонце» раніш напи- 
сане, ніж «Не судилось» 5, 

Між драматургами відбувся у 1909--1903 рр. судовий процес, де 
й було визнано обидві п'єси оригінальними і самостійними, а Алек- 
сандровського за наклепи було засуджено до тюремного ув'язнення. 

В 1882 році М. Л. Кропивницький переробив п'єсу. В листі до 
М. В. Комарова від 1Ї вересня 1882 року він повідомляв, що: «Тепер 
я закінчив нову драму «Доки сонце зійде -- роса очі виїсть», у 4-х діях, 
і оце думка посилати до театральної цензури» 5, В цьому ж році Голов- 
вим управлінням в справах друку драма була дозволена до вистави. 
Про це ми дізнаємося з досить грунтовного листа М. Л. Кропивниць- 
кого на ім'я міністра внутрішніх справ, який майже невідомий літера- 
турознавцям. З цього «Прошения» читач довідується не тільки про не- 
стерпно важкі умови й суворе переслідування царськими сатрапами 
М. Л. Кропивницького як драматурга, а й про існування невідомих нам 
варіантів п'єси «Доки сонце зійде, роса очі виїсть»: 

«Его Виьсокопревосходительству, Господину ШМинистру Внутрен- 
них дел. 

Дворянина Марка Лукича Кропивницкого 

ПРОШЕНИЕ 

В 1882 году Главньм Управлениєм по делам печати дозволеньш 
бьли к представлению мои две драмь, на малорусском язьке: «Докь 
сонце зійде -- роса очи вмест» («Пока солнце взойдет -- роса глаза 
внест») и «Гльтай, або ж павук» («Живоглот, или же паук»); много 
лет зти пьесь исполнялись на провинциальньх сценах, -- первая почти 
десять лет, а вторая более двенадцати.. но в октябре 189| года порас- 
цпоряжению господина Министра Внутренних дел «Доки сонце зійде -- 
роса очи вьест» -- запрещена, а в декабре 1894 года таковое же рас- 
поряжение последовало и относительно «Гльтая». Чем обьяснить зто 
запрещение никак не могу понять? Однако же по совету людей более 
меня знакомьх с толкованием цензурного устава я через год после 
запрещения переделал первую льесу и под названием «Не до парь» 
представил в Главное управление по делам печати, каковая очень ско- 
ро бьла возвращена мне с надписью: «признана неудобной»., Года через 
два я снова переделал ее и под названнем «Неривня» («Неровня») 
вновь представил и опьять получил ее с таковой же надписью. || 

После стольких неудачньх попьток, я убедился что дальнейшая 
переделка найменованньїх пьес без указания мне мотивов, по которьм 
они признань неудобньми, ни к чему утешительному не приведет. . .. 

Сльша же отовсюду 0 снисходительном и гуманном отношений 
Вашего Вьсокопревосходительства к просьбам лиц обращающихся к 
Вам и я решился взять на себя смелость утруждать особу Вашего Вь- 
сокопревосходительства почтительнейшей моей просьбой: снизойти к по- 
ложению человека зарабатьвающего кусок хлеба трудом рискованньм, 
необезпеченньм, тяжельм провинциального актера-писателя и сделать 
распоряжение чтобь указаннье мом пьесь бьмли бь вновь пересмотреньт 
Главньм Управлениєм по делам печати. . . . . . . 4 . . - - 

Дворянин Марк Лукич Кропивницкий 
Августа 8 д. 1897 года..»? 

5 Марко Кропивницький. Твори в шести томах, т. 6. К., ДВХЛ, 1960, 
стор. бровам ав 

ам же, стор. и ; и - 
т Пен рнданий державний історичний архів у Ленінграді, фонд. М» 776, 1899, 

опис 25, справа 7, аркуш 102--103. 

75



Відповідь М. Л. Кропивницькому міністерство внутрішніх справ 
дало, що називається, оперативно, а саме 19 вересня І897 року. В ній 
черствими канцелярськими фразами категорично доводилося до відома 
автора, що: «Главноє Управление по делам печати обьявляет Дворя- 
нину Марку Лукичу Кропивницкому на поданное им Господину Мини- 
стру Внутренних дел прошение от 8-го минувшего августа, что хода- 
тайство его о разрешенин постановки на сцене пьес: «Докь сонце зійде-- 
роса очи вьест, 2. Гльтая, 3. Нерьвня и 4. Замуляне джерела», -- за- 
прещенньх к исполнению драматической цензурою признано Его 
Вьсокопревосходительством не подлежащим удовлетворению...» 8 

В зимовий сезон 1882--1883 років дозволений варіант п'єси «Доки 
сонце зійде, роса очі виїсть» виставлявся українською  трупою. 
Прем'єра відбулася в Чернігові 21 січня 1883 року. М. Л. Кропивниць- 
кий грав у спектаклі дві ролі -- Максима Хвортуни і поміщика 
Воронова. 

Проте в 1885 році Головне управління запропонувало СПБ Цен- 
зурному Комітетові переглянути твори М. Л. Кропивницького на «пред- 
мет дозволу» їх до вистави і друку. Рецензуючи п'ять рукописів 
М. Л. Кропивницького -- «Доки сонце зійде, роса очі виїсть», «По реві- 
зії», «Лихо не кожному лихо, -- іншому й талан», «Пошились у дурні», 
«Малоросійські куплети», -- цензор Фрейман звернув увагу лише на 
драму «Доки сонце зійде...» та етюд «По ревізії». Особливо ж непокоїла 
цензора драма. В доповідній записці СПБ Цензурному Комітетові від 
б лютого 1885 року він писав: 

«..Из названньх рукописей обращают на себя внимание в цензур- 
ном отношений следующие две: 

1) Доки сонце зійде -- роса очі виїсть. 
Проводимая автором от начала до конца пьесью тенденция возбуж- 

дающего характера еще более закрепляєтся возстановленнем в памяти 
печальньх собьтий времени крепостного права, передаваємьх у постели 
умирающей Оксань крипаком Максимом, которьй бьмл очевидцем, как 

у жениха отнимали невесту, чтобь отвести ее к пану на поругание. 
Наконец, по мнению Цензора и самое заглавие, данное драме: 

«Доки сонце зійде -- роса очі виїсть» также носит на себе отпечаток 

вредной тенденции, -- ибо несомненно, что автор заглавнием зтим вь- 

разил ту основную мьсль драмь, что долго еще придется простолюдину 

бороться с безнаказанньм насилием панства, пока он усвомт себе права, 

дарованнне ему вместе с свободойї. 
На оснований изложенньх соображений Цензор полагал бь драму 

«Доки сонце зійде -- роса очі виїсть».. к печатанию не дозволять...» 7. 

На полі доповідної цензора Фреймана є резолюція цензурного ко- 

мітету такого змісту: «Комітет признавая, согласно мнению Цензора, 

неудобньшм к дозволению драмь «Доки сонце зійде» -- по тенден 

циозности. 
Определил: представить о сем на благоусмотренне Главного уп- 

равления по делам печати...» 17. з 

В головне управління в справах друку цензурний комітет направив 

8 лютого 1885 року листа за Ме 245, в якому цілком і повністю  пого- 

джувався з висновками цензора Фреймана відносно заборони п'єси ". 

Вболіваючи за сценічну долю п'єси М. Л. Кропивницький у трохи 

зміненому вигляді в 1891 році знову подає її до цензури. На цей раз 

8 Центральньй державний історичний архів у Ленінграді, фонд Ме 776, 1897, 

опис 25, справа 7, аркуш 104. 
9 Там б мні Х» 777, 1885, опис 3, справа 5, аркуш 23--24. 

10 Там же, аркуш 24. 
И Там же, аркуш 28. 

76



рецензував драму цензор Коссович і визнав (як і цензор Фрейман) 
«..не можливим дозволяти (її -- П. К.).. не лише до вистави на сцені, 
а й до друку». Свої міркування цензор виклав досить просторо в допо- 
відній записці цензурному комітетові від 26 червня 1891 року!2. 

Відгук і думка Коссовича повністю були підтримані цензурним 
комітетом, який надіслав до головного управління в справах по друку 
листа від З червня 1891 року за ХМ» 963, на штампі якого був уже кате- 
горичний вирок творові: 

«Пиесу запретить к напечатанию и к представлению на сцене», далі 
йде підпис і дата «12. МІЇ. 1891 г», а потім викладається текст листа, 
який закінчується таким висновком: «Комитет уже раз имел честь до- 
ставить об зтой драме свое заключенне, в 1885 году 8-го февраля за 
Хо 245, и в настоящее время при новом, совершенно самостоятельном 
разсмотрений, приходит к убеждению о совершенном неудобстве пьесь! 
не только к представлению, но и к напечатанию по вредной тенденциоз- 
ности ея содержания, -- 0 чем и имеет честь вновь представить на бла- 
гоусмотрение Главного управлення...» 13, 

До свого листа цензурний комітет додав довідку, в якій з'ясовува- 
лося головному управлінню в справах друку причини дозволу п'єси до 
вистави в 1882 році. Ось її текст: «Справка ..«Доки сонце зійде» бьла 
разсмотрена в 1882 году и дозволена к представлению Цензором Кай- 
зером; но так как Кайзер не достаточно владел малороссийским язьком, 
то, разрешая піесу «Доки сонце зійде», он не усмотрел в ней никакой 
тенденциозности...» 1, 

Після ознайомлення з такими документами головне управління в 
справах друку не на жарт перелякалося протестантсько- підбурюючого 
впливу п'єси М. Л. Кропивницького «Доки сонце зійде, роса очі виїсть» 
на широкі маси трудящих. І, намагаючись протидіяти цьому, воно 
24 липня 1891 року розіслало всім губернаторам Російської імперії цир- 
куляр за ХМ» 3288, що сповіщав про категоричну заборону п'єси «Доки 
сонце зійде, роса очі виїсть» на сценах столичних і периферійних те- 
атрів: «Господину Губернатору. Главное Управление по делам печати, 
на основанин ст. 88 и 89 Уст. о Ценз, и печати, изд. 1880 г., признало 
необходимьм воспретить исполненне на сценах частньх театров, как 
столичньх так и провинциальньх, драмь у 4-х діях и 5-ти одминах 
М. Л. Кропивницкого, под заглавнем: «Доки сонце зійде -- роса очі 
вьшисть». Об зтом Главное Управление по делам печати имеет честь со- 
общить Вам, милостивьй Государь, для зависящего распоряження,» 15. 

Не тільки М. Л. Кропивницький, а й його друзі та шанувальники 
творчості письменника надсилали до головного управління в справах 
друку листи з проханням дозволити п'єсу «Доки сонце зійде...» до ви- 
стави й друку. Один з таких листів ми й наводимо: «В Главное Управ- 
леніє по делам печати. Посьлая при сем две восьмидесяти коп. марки 
покорнейше прошу Главное Управленне по Делам печати разрешить 
к представлению посьлаємую при зтом піесу М. Кропивницкого «Доки 
сонце зійде, -- роса очи вьисть». 1891 года іюня б-го дня. Павел Яков- 
левич Изранйльтенко (відомий тоді актор і драматург -- ЛП. К.). Жи- 
тельство имею в слободе Борисовке, Курской губернин, Гайворонского 
уезда» !5. 

М.Л. Кропивницький не задовольнився відповідями СПБ цензур- 
ного комітету про заборону п'єси. Він вилучив з твору підкреслені та 

12 Центральний державний історичний архів у Ленінграді, фонд Ме 777, 1891, 
опнс 4, справа 152, аркуш 190 а. 

ІЗ Там же, фонд М» 776, 1891, опис 25, справа 6, аркуш 1--23. 
М Там же, аркуш 4. 
15 Там же, 
і6.Там же, справа І, аркуш 82.



викреслені цензурою надзвичайно гострі з соціального боку місця і під 
назвою «Нерівня» 12 жовтня 1894 року подав твір знову до цензури. 

Доля драми і на цей раз була нещасливою. Згідно рецензії цензора 
Воршева п'єса була заборонена. Як і попередні рецензенти, так і Вор- 
шев вказував на гостру тенденційність і цього варіанту твору "7. 

З доводами цензора Воршева цензурний комітет погодився без- 
застережно. В «определении» комітету вказувалось, що «..с изложен- 
ньм заключением цензора (Воршева -- П. К.) Комитет не может не 
согласиться.. в виду сказанного признать пьесу подлежащею запреще- 
нию, -- 0 чем и донести Главному управлению по делам печати» 18, 

21 жовтня 1894 року цензурним комітетом було надіслано Голов- 
ному управлінню в справах друку листа за Мо 1884 з такими виснов- 
ками: «СПБ Ценз. КТ. счигаєт настоящую пьесу («Нерівня» -- ЛП. К.) 
невозможною бьть дозволенную ни к постановке на сцене, ни к печати 
о чем, с представлением рукописи имеет честь донести Главному управ- 
лению по делам печати» "3. 

Проте і на цьому М. Л. Кропивницький не зупинився. Він знову 
перероблює п'єсу, випускаючи з неї все те, на що вказувала цензура 
і під назвою «Доки сонце зійде, роса очі виїсть» подає її на розгляд. 

Після цієї переробки п'єса значно втратила свою попередню соці- 
альну гостроту і перестала, таким чином, викликати заперечення цен- 
зорів. Думку цю можна підтвердити багатьма цензурними документами. 
Так, уже 26 серпня 1899 року цензурний комітет надіслав головному 
управлінню в справах друку листа за Хо 1785 такого змісту: «..Раз- 
сматривавший зту драму коллежский секретарь Вержбицкий доложил 
Комитету, что содержания ея заключаєтся в том, что один молодой 
человек, сьн помещика, любит крестьянскую девушку и хочет на ней 
жениться. Родители всеми силами противлятся таковому его намерению 
и стараются разньми искусственньми мерами отдалить свидание сьна 
с его возлюбленной.. Не усматривая ничего противоцензурного в со- 
держаний означенной драмь, цензірующий находил бью возможньм 
дозволить ее к представлению на сцене. 

С.Петербургский Цензурньй Комитет полагал бь, согласно с мне- 
нием докладчика, возможньм дозволить драму «Докь сонце зійде, роса 
очи вьшисть» к представленню на сцене...» 20, 

29 листопада 1899 року цензор Вержбицький, очевидно, оформив 
письмово свій усний виступ на попередньому засіданні цензурного 
комітету в серпні місяці, який потрапив у справи канцелярії і офіційно 
був зареєстрований 31 грудня 1899 року під М» 2641 як доповідна за- 
писка, в якій викладаються погляди цензора на драму та коротко пода- 
"ється заборона її цензурою: «.ЙИз дел Комитета видно, что 26 июня 
(1891 года названная драма била на рассмотрении Комитета, причем 
докладчиком бьли представлень соображення, послужившиєе основани- 
ем для запретительного постановления по причине тенденциозности 
пьесьт... ) 

В настоящее время драма представлена в исправленном виде. Со- 
хранив лишь одно прежнее заглавие, автор подверг ее столь значитель- 
ньм изменениям, что сделать вивод 0 ея тенденциозности ньшщне не 
представляется возможньм...» 2! 

І Центральний державний - історичний архів у Ленінграді, фонд М» 777, 1894, 
орис 4, справа 5, аркуш З16. : 

їз Там же. - 
9 Там же, справа 4, аркуш 315. 
20 Там же, фонд М» 776, 1891, опис 5, справа 6, аркуш 8. 
1 Там же, фонд М» 777, 1899, опис 5, справа 2, ч, 2, аркуш 519, 595, 596. 

78



Ця доповідна записка цензора Вержбицького на його прохання об- 
говорювалася на засіданні цензурного комітету, який свої висновки 
відносно нової редакції п'єси М. Л. Кропивницького «Доки сонце зійде, 
роса очі виїсть» надіслав 31 грудня 1899 р. головному управлінню в 
справах друку спеціальним листом за М» 2641. В ньому вказувалось, 
шо: «..Не сословнье вопрось играют в ней первенствующую роль, не 
о созданий двух типов помещиков заботится автор, -- все его внимание 
обращено на любовную интригу между молодьм помещиком Борисом 
и крестьянской девушкой Оксаной. Молодье же и старье помещики 
вьіведень лишь, как необходимкне для развития зтой фабуль, как лица 
второстепеннье... 

Принимая во вниманне, что вьведеннье во вновь представленной 
драме помещики ни в своих словах, ни в поступках не обнаруживают 
ничего такого, что дало бь  повод признать драму тенденциозной тем 
более, что упомянутье лица, как представители помещичьего сословня, 
являются отнюдь не главньми, а второстепенньми, необходимьми для 
развития задуманной автором фабуль, всецело построенной на любов- 
ной интриге, цензірующий полагал бь дозволить названную драму к 
представлению на сцене. 

С.Петербургский Цензурньй Комитет, соглашаясь с мненнем док- 
ладчика о возможности к печати и исполнению на сцене пьесь «Докь 
сонце зійде, роса очи вьшисть» -- в исправленном ея виде, имеет честь 
представить об изложенном на уосмотрение Главного управлення по де- 
лам печати...» 22 

З листа цензурному комітету цензор Ісаєвич зробив спеціальний 
витяг для князя Шаховського, в якому писав: «..По разсмотрении піесь 
«Доки сонце зійде..», в ея настоящей редакции, видно, что пієса зта 

подверглась значительньм  изменениям и переработкам. Сохранив 
прежнее название, автор оставил прежнее содержание піесь, освободив 
последнюю от ненужньх деталей, заключавших в себе тенденціозность-- 
злемент, послужівшій основаніем ко запрещенію піесь к представлению 
на сцене... 

В виду изложенного, я бь полагал возможньм драму Кропивниц- 
кого «Доки сонце зійде, роса очи вьисть» разрешить к представлению 
на сцене, За цензора драматических сочинений Исаєвич» 23. 

На витязі цензора Ісаєвича князь Щаховський зробив своє останнє 
«резюме», яке визначило долю цього варіанту п'єси М. Л. Кропивниць- 
кого «Доки сонце зійде, роса очі виїсть»: «Разрешить к представлению 
на сцене кн. Шаховський. 3. П. 1900 г.» 2, 

Після цього М. Л. Кропивницький ще раз перероблює п'єсу, віднов- 

лює в ній вилучені в попередній редакції вислови селян про панів НИ інші 

гострі з соціального боку місця і 11 червня 1900 року подає до цензури. 

В цій редакції драма 20 серпня 1900 року була заборонена ?. | 

Через цензурні утиски і переслідування М. Л. Кропивницький виму- 

шений був багато разів переробляти драму «Доки сонце зійде, роса 

очі виїсть», в зв'язку з чим вона має кілька редакційних варіантів, які 

відрізняються між собою ідейною спрямованістю й художньою цінністю. 

Першу, чорнову редакцію драми, за свідченням самого автора 

в пресі і в листі до Б. Грінченка, можна віднести до 1868--1870 років. 

В зв'язку з дозволом у 1881 році міністром внутрішніх справ ставити 

п'єси українською мовою, М. Л. Кропивницький, як згадує про це М. Са- 

12 Центральний державний історичний архів у Ленінграді, фонд М» 776, 1891, 

опис 25, справа 6, аркуш 10-- 11--12. 
23 Там же, аркуш 13. 
4 Там же. 
5 М. Л. Кропивницький, Твори, т. 2, стор. 246. 

79



довський, влітку 1882 року «почав переробляти комедію на 4 дії, що я 
знайшов між його шпаргалками, під заголовком «Доки сонце зійде, ро- 
са очі виїсть», що, видимо, колись він написав, а потім занедбав. Цю 
комедію, що була написана по-українському, він переробив за літо на 
драму тієї ж таки назви» 25. Про кропітку й інтенсивну працю М. Л. Кро- 
пивницького над цією п'єсою саме в 1882 році промовисто свідчить і його 
лист до М. Ф. Комарова від ЇЇ вересня 1882 року. «Тепер, -- писав 
М.Л. Кропивницький, -- я закінчив нову драму «Доки сонце зійде, роса 
очі виїсть», у 4-х діях, і оце думка посилати до театральної цензури» 27, 
Ця переробка, яку можна вважати за другу редакцію драми, була доз- 
волена царською цензурою і виставлялась українськими театральними 
трупами аж до 1891 року, коли її цілком несподівано для автора було 
заборонено. 

В 1897 році М. Л. Кропивницький надіслав міністру внутрішніх 
справ «Прошение», в якому повідомляв, що через рік (тобто в 1892 році) 
він п'єсу «Доки сонце зійде, роса очі виїсть» переробив і під назвою 
«Не до пари» подав до цензури і скоро отримав відповідь: «Признана 
неудобной» 78. Цей варіант п'єси є її третьою переробкою. 

Четвертим варіантом є «Нерівня», яку М. Л. Кропивницький оста- 
точно завершив і надіслав до цензури в 1894 році. Заборона цього ва- 
ріанту знову змусила М. Л. Кропивницького перероблювати твір. В 1899 
році він надсилає до цензури новий -- п'ятий варіант п'єси під назвою 
«Доки сонце зійде, роса очі виїсть», який у 1900 році був дозволений 
до вистави і друку. В такому вигляді п'єса і була надрукована в тре- 
тьому томі творів М. Л. Кропивницького 1903 року. Цей перехрещений 
і порізаний текст п'єси не міг задовольнити демократично настроєного 
драматурга. І він в шостий раз перероблює твір, орієнтуючись на пер- 
вісний варіант 1882 року, який, як відомо, було заборонено цензурою до 
вистави і друку. Цей варіант п'єси, який відповідав світоглядним пере- 
конанням автора, цензурою був знову заборонений. 

Дослідження всіх редакцій драми «Доки сонце зійде, роса очі ви- 
їсть» становить надзвичайно велику мистецьку цінність й інтерес для 
радянського літературознавства. 

2 М. Ко Садовський. Мої театральні згадки. Х--К. ДВУ, 1930, стор. 10. 
7 Марко Кропивницький. Твори в шести томах, т. б, стор. 336. 
28 Центральний державний історичний архів у Ленінграді, фонд Ж» 776, 1897, 

опис. 27, справа 7, аркуш 102.



ЛМ.СКИРДА 

Лро роман бвгена Плужника 

, Недугаєй 

У 1928 р- Євген Плужник виступає в новому для нього 
жанрі. Видавництво «Сяйво» видрукувало його перший та, власне, і ос- 
танній роман «Недуга». Сам факт звернення відомого поета до цього 
складного епічного жапру не видається парадоксальним -- скоріше 
показовим і симптоматичним. 

На зміну революційному пафосові перших пожовтневих літ, що 
живилися героїчним оптимізмом, життя висунуло конкретні проблеми: 
нової економічної політики і нового революційного мистецтва, освіти 
| колективізації, індустріалізації і боротьби за чистоту комуністичної 
ідеології. Кожна з цих проблем, обростаючи колом дрібніших, діалек- 
тично оберталась для українських письменників невідомим мікросвітом, 
спонукала до праці, шукань і дерзань. 

В таборі майстрів прози відбувається помітне пожвавлення. Вихо- 
дять такі цікаві романи й повісті, як«Бур'ян» А. Головка (1927), «Вурка- 
гани» І. Микитенка (1928), «Роман міжгір'я» (перша книга) Івана Ле 
(1928), «Голубі ешелони» П. Панча (1928), «Шурган» П. Капельгород- 
ського (1930); з'являються романи Смолича, Яновського, Первомай- 
ського, Слісаренка, Лісового, Качури, Копиленка. і 

Цікаво відзначити, що у другій половині 20-х--на початку 30-х років 
ціла низка письменників, що починали свої творчі шляхи з поезії (Шку- 
рупій, Слісаренко, Яновський, Головко, Первомайський, Рибак, 
"Донченко, Скляренко, Зінаїда Тулуб та ін.), пробують свої сили в ца- 
рині прози. ; рин 

Нова проза, як і вся література, зміцнювала свої зв'язки з життям. 
Прозові твори середини і кінця 20-х років з'являються як рефлексія 

на новий етап соціалістичного будівництва: «Найістотнішою рисою укра- 
їнської романістики зазначеного періоду є поглиблений Інтерес до су- 

-часності, прагнення так чи інакше відповісти на питання, які невідступ- 
но ставило перед літературою нове життя, розповісти про ті зміни, що 
вже сталися чи відбуваються у всіх сферах суспільного життя та в ліод- 
ській свідомості» !. у ; Е 

Трагізм людини, яка не знаходить своє місце в мирнім житті по 
роках героїчної громадянської війни, сум'яття непмана, який, втративши 
об'єктивні критерії не тільки революційного поступу держави, але 
й власне людського глузду, зазнає руйнівної сили морального потвор- 
ства, хитання інтелігента, який не відчуває, або не хоче відчути пульс 
нової пролетарської культури -- От далеко не всі з популярних тем 
у прозі кінця 20-х років. Перші кроки на шляху засвоєння 1 художньої 
трансформації цих питань зробили російські письменники. Юрій Олєша 

|3.Голубєва. Український радянський роман 20-х років, Харків, Вид-во ХДУ, 

1967, стор. 65. 

б Українське літературознавство, вип. 15 81



видає відомий роман «Заздрість», Костянтин Федін довершує роботу 
над «Братами», з'являється «Злодій» Леонова, Каверін виступає з ро- 
маном «Скандаліст або вечори на Васильєвському острові», а Володи- 

мир Лідін пише роман, що має точну і відверту назву «Відступник». 
Роман Плужника досить різноплановий. Він порушує (а почасти 

й розв'язує) цілу низку гострих соціально-політичних та морально-етич- 
них проблем: суспільний загал та індивідум, класова свідомість і почут- 
тя обов'язку, кохання і ненависть, зрадливість і вірність, неміч і сила, 
недуга і видужання тощо. Словом, Плужник зробив спробу показати 
шлях людини назустріч новій епосі, розкрити складні емоції внутріш- 
нього світу її, вдаючись до поглибленого психологічного аналізу, шука- 
ючи відповіді на ці проблеми в політиці й фізіології, занурюючись у 
найпотаємніші закутки душі свого героя, не одриваючись від реалій дня. 

Керівник радянського підприємства, людина пересічна, звичайна, 
нічим особливо не відмінна з-поміж своїх колег, Орловець закохується 
у блискучу молоду примадонну місцевої опери Ірину Завадську. Почут- 
тя глибоке і страждальне, виявляється, започатковують дві житейські 
дрібниці -- відвідини опери та спогад дитинства. Проте вони поволі 
розростаються в уяві Орловця в моторошне й непереборне, хоча на- 
справді бездіяльне й пасивне, кохання. Він начебто надумує собі любов, 
але відбувається це підсвідомо, проти розуму й бажання. Таким чином, 
завдяки якимось таємничим причинам ледь-ледь відчутні симптоми 
обертаються на хронічну душевну хворобу, здавалося б, знову ж таки 
поза усіма законами логіки. Ця психологічна недуга, за Плужником, 
ірраціональна не тільки за формою, а й за суттю. 

Проте зводити проблематику роману лише до вузько-психоаналі- 
тичного аспекту не можна. Потрапивши в товариство Завадської і зро- 
зумівши його дрібнобуржуазну, міщанську сутність, Орловець повстає 
проти аполітичності і бездіяльності кола, з яким несподівано для самого 
себе зв'язався. Два старих і вірних товариші Івана Семеновича, Куниця 
та Писаренко, роблять все, аби якнайшвидше вирвати свого друга з мі- 
щанського багна. Конфлікт ускладнюється тим, що Орловець дізнається 
про глибоку і довготривалу закоханість Ірини Едуардівни в інженера 
Сквирського. Ніхто з цих трьох по-різному закоханих не знаходить спіль- 
ної мови, і тому з часом сюжетна конструкція, зведена автором, посту- 
пово розпадається: Сквирський їде працювати на північ, Орловець ви- 
дужує від свого нерозділеного кохання, а співачка лишається самотньою. 

Головне питання, яким терзається герой Плужника, на перший 
погляд, може видатись мізерним і наївним: «Чи може любити комуніст 
буржуйку?». Це питання розв'язати йому над силу важко. «Вона чужа 
йому, як чужі всі ті, що становлять її товариство; він не тільки не розу- 
міє їх -- він і не хоче розуміти, йому байдужісінько до всіх їх, і до кож- 
ного зокрема, отже і до неї... У всякому разі таких людей він не любив 
і любити ніколи не зможе: це інший світ, яким він погорджує... А разом 
з тим його тягне до неї, тягне непереможно -- це єдине, що перевірив 
він за цей час. Проти цього безсилі його розум і його воля» 2. 

Своєму коханню Орловець виносить власний вирок, кваліфікуючи 
його як почуття зрадницьке і грішне, однак позбутись того почуття не 
може з причин, зумовлених психофізіологічним комплексом. Конфлікт 
роману позначено своєрідним «бунтом» почуттів, не керованих свідо- 
містю, що й призводить до заплутаності колізійного лабіринту, вихід 
з якого Плужник знаходить по-своєму з чималими труднощами. Ком- 
плекс ідей роману значно ширший і глибший його дещо звуженої теми. 

Серед цих ідей істотне місце посідає і така -- інтимні взаємини, 
ба й загалом стосунки в радянському суспільстві між представниками 

? Є. Плужник. Недуга. К., «Сяйво», 1928, стор. 174.



класів-антиподів. Ця проблема міграції людського почуття через кор- 
дон, що проліг між старим і новим світом, цікавила не тільки Євгена Плужника, а й інших радянських письменників, Біолог і публіцист Арсе- ній Арсенійович Бах з роману К. Федіна «Брати» трактує «почуття», як останній притулок гинучого класу: «Не знаємо, як будете ви відчувати вашу нову красу, але ніколи не повториться людина нашої епохи. А ми вміли, Радивон, ми вміли і створювати прекрасне і обожнювати його» 3. І, ніби перегукуючись з ним або продовжуючи цей патетичний монолог, у, гру вступає Іван Бабічев, герой роману Олєши «Заздрість»: «Тисячо- 
ліття постають, наче суцільний смітник. На смітнику розкидано маши- 
ни, шматки чавуну, бляхи, гвинти, пружинки... Темний, моторошний сміт- 
ник. І світяться на ньому гнилиці, фосфоруючі грибки -- пліснява: Це 
наші почуття. Це все, що залишилось від наших чуттів, од цвітіння 
наших душ. Нова людина приходить на смітник, порпається на ньому, 
відшукує те, що їй потрібно -- яка-небудь деталь від машини знадобить- 
ся, гвинтик теж, -- а гниличку затопче, загасить» 7. І також інші герої 
Олєші -- Кавалеров, Анічка буквально захлинаються приступами екста- 
тичної риторики. Чуттєва вишуканість, емоційна небуденність -- це єди- 
не, на що вони роблять ставку, це їх скарб, капітал, який ніде вкласти, 
це вантаж вікової культури, який обертається зайвим тягарем. 

Герой Євгена Плужника на протязі усього роману теж страждає 
від чуттєвої екзальтованості. Капітал свого почуття він вклав, але, на 
жаль, у справу збиткову. Ні радості, ні утіхи не має Орловець від свого 
кохання. Бо ж хіба личить комуністові любити буржуйку -- ось те пи- 
тання, яке дебатують усі, без винятку, герої Плужникового роману 
в частих дискусіях. Іван Орловець не обстоює ворожу ідеологію. Він 
вірний син партії, переконаний комуніст. Однак та надлишкова чуттє- 
вість, яка для Бабічева є елементом самоствердження, в уяві Орловця 
обертається на трагедійний елемент зрадництва, з чим не хоче погоди- 
тись автор, виносячи цю проблему на читацький суд. Олєша дивиться 
на своїх героїв з гіркою іронічною посмішкою, те, що не вирішено, чого 
не зрозуміли вони, давно вирішив і зрозумів він. Плужник же весь шлях 
сумнівів і вагань Орловця проходить разом зі своїм героєм, посилюючи 
пафос проблеми на кінець твору. - 

Тема морального захворювання радянської людини в умовах непу 
тоді стала майже літературною модою. Ї, мабуть, цим можна пояснити 
те, що П. Ванченко в «Повісті без назви» (1930) повністю повторив 
сюжетну фабулу «Недуги»: знову партієць і знову артистка, докори 
сумління і невміння впоратися з паводком чуттів, велеричиві сентенції. 
«Він звертався до себе: 2 - 

-- Дурниці, Чого мені від неї. Треба ж, щоб були якісь причини... 
Але бажання, що аж ніяк не хотіло відкрити себе, розтоплювало 

в собі цю розумність і бунтувало кожним нервом, у кожному атомі 

тіла» 5. 
її Радивона Внутрішні терзання Орловця ніби скальковано у ситуації Ради на 

Сарана, але саму ситуацію знікчемнено, більш заземлено, складний і 

біринт художніх пошуків у романі Плужника Ванченко пори пря 
мою, мов коридор комунальної квартири, І банальною фа ума ее 

Для Орловця проблема соціального вибору не стояла. ода м Б 
вич кидає неприхований виклик товариству Завадської: «юн а я 
знаєте, що почуває пролетар до буржуя -- те ж й оурАов до нь п 
Вони або ненавидять один одного, або ж зневажають» ". Гіа ВІДМІНУ ВІД 

Федин. Братья. М., «Советский писатель», 1948, стор. 355-- 356. 

О леша, Зависть. М.--Л. «ЗИФ», 1929, стор. 65. сю 

анченко. Повість без назви. Харків, «Рух», 1930, стор. ЗІ. в 
, Плужник. Недуга, стор, 50. 

6" 83



Орловця Радивон Саран швидко уподобав «акторську братію» і сам не 
раз розділяв з ними дружні вечірки. 

Якщо роман Плужника стає місцем боротьби ідей, місцем диску- 
сійного обміну думок, якщо за духом він гостро полемічний (автор при- 
скіпливо дошукується суті конфлікту, провокуючи зіткнення представ- 
ників класів-антиподів), то повість Ванченка за своїм характером 
мелодраматична хроніка з життя учасників провінційного адюльтеру, 
ссціально-історичний аспект якої «репрезентує» побіжна вказівка на 
радянську установу, що її очолює Радиван Саран. Але ми не будемо 
розглядати ці твори з метою типологічного порівняння, як максимально 
нерівноцінні і з художнього й з ідейного боку. 

Головний, так би мовити, ідеологічний акцент у романі «Недуга», 
випадає на двох постійних учасників вечірок у Завадської -- інженерів 
Звірятина та Сквирського, у яких письменникові пощастило виразно 
типізувати істотне суспільно-психологічне явище періоду нової еконо- 
мічної політики. Сквирський похмурий, поміркований меланхолійний 
скептик, що рідко вдається до прилюдних суперечок, такий собі Чайльд 
Гарольд для хатнього вжитку. Звірятин же -- повна його протилежність, 
задиркуватий, галасливий, часом нахаба, часом -- лицар, але при всій 
зовнішній несхожості і Сквирський і Звірятин на соціальному тлі моло- 
дої держави подібні, як брати-близнюки. Це дві, сполучені між собою, 
судини. Звірятин домовляє те, що приховує Сквирський, все, пов'язане 
зі Сквирським, витримане на високих нотах інтригуючого стилю, у Зві- 
рятина ж -- зведене до фарсу, якщо Сквирський -- початок, то Звіря- 
тин -- Кінець, власне, той напрямок, в якому відбувається деградація 
Сквирського. 

Буквально з перших кроків ближчого знайомства Орловець відчу- 
ває чуже й огидне обличчя Звірятина, людини, яка замість втрачених 

романтичних ілюзій вселюдського альтруїзму прибирає комплекс ідей 
поміркованого егоїста-резонера. «Тому Івана Семеновича обуріовав той 
спокійний цинізм, що вчувався йому в кожному слові Звірятина. А втім 
хіба це не природно для людини такого типу -- жити для себе й собою, 
особливо тепер, смерть своєї класи і влади переживаючи» 7. 

Стосунки між директором та інженером зразу набрали гостроти, 
непримиренності. 

Стосунки ж між Сквирським і Орловцем носять дещо інший ха- 
рактер. І цілком логічно, бо Сквирський -- меланхолік, його темпера- 
менту не вистачає на морально-політичні дискусії, резонерство Звіря- 
тина видається йому наївним і безглуздим. Стихія Сквирського чо 
стишена і відверта розмова «ісіе а іеїе». От характерний приклад: 

«1, прихилившись до Івана Семеновича, говорив: 
-- Друже мій, для цього треба жити. О, наука жити. Яка це склад- 

на, прекрасна й, на жаль, невідома наука. Люди зважили зорі, пере- 
могли всі стихії, навчились будувати хмарочоси і вбивати одне одного, 
але жити, жити вони не вміють. От, нехай упадуть стіни усіх цих будин- 
ків, і відкриється нам все, що кублиться за ними -- повісьте мене, коли 
побачимо ми в когось гарне життя» 8. 

Картина, намальована Сквирським, це не копія з нової дійсності, 
а хворобливий витвір фантазії занепалого інтелігента, який з жахом 
чекає на «індустріальну епоху». Плужник тонко передає цей душевний 
тризм інтелігента-«міщанина. Саме під прапором захисту людських по- 
чуттів і гордого свавілля відбувається розмир буржуазної інтелігенції 
і революції. 

7 Є. Плужник, Недуга, стор. 19. 
5 Там же, стор. 51--52.



Євген Плужник зробив спробу висвітлити, а точніше -- викрити, 
ба й висміяти, засудити трагедію реакційного романтичного індивідуа- | 
лізму в епоху пролетарської революції. 

Плужник правдиво відтворив загуслу й ліниву атмосферу провін- 
ційного салону, підкресливши мізерність і неспроможність дрібно-бур- 
жуазного прошарку, його повну безперспективність, історичну та мораль- 
ну приреченість. І, мабуть, у цьому насамперед суспільно-пізнавальна 
цінність «Недуги». 

Що ж об'єднує друзів Завадської між собою? Перш за все, удавана 
політична незаангажованість, відсутність власного творчого шляху, відо- 
кремленість від колективу, що створила вдячний грунт для розвитку 
рахітичних понять про дійсність, міщанських ілюзій і сподівань. За 
своєю природою Сквирський, приміром, метафізик. Буття він бачить 
в якійсь незмінній, канонічній суті. А Звірятин-- «практик». Він вимагає 
негайного вирішення статевих, шлюбних, сімейних та інших проблем: 

«Товариш Мурів, -- знову вдався він до Івана Семеновича, -- роз- 
глядаючи кохання, як... сублімований половий потяг чи що... доводить 
багатьма прикладами й чисто філософічними міркуваннями, що кохання 
можливо між людьми навіть ворожих класів» ?. 9 

Мурів, «філософську концепцію» "якого викладає Орловцю Звірятин, 
репрезентується Завадською, як «відомий композитор, дуже таланови- 
тий. Дуже. Майже європейська величина». Оце «майже» легко підста- 
вити до кожного з відвідувачів салону. Антерпренер Скорик -- «колись 
відомий», рецензент Мюфке, то не Мюфке власке, а «Ля-Бемоль». 

Плужник, так само, як Маяковський, побачив міщанство гіпертрофо- 
вано, перетворив його на дивовижну гіперболу. Це був капіталістичний 
світ взагалі, буржуазна система життя, світ, побудований на підляганні 
людини речам. 

Вже у своїй поемі «Галілей», що з'явилась друком кількома роками 
раніше роману, на повний голос звучить тема осуду міщанства, тема 
боротьби гуманіста-одинока з оспалим обивателем. Л. М. Новиченко 
цілком слушно зауважує: «Привид міщанина, який пристосовується до 
завоювань революції і використовує її великі гасла для своїх егоїстич- 
них цілей, викликав у Плужника глибоку, хоч часом і мимоволі пере- / 
більшену тривогу» 19, 

Письменник звертається до цієї проблеми упродовж усього жит- 
тя -- поема «Галілей» (І 926), роман «Недуга» (1928), драматургічні 
твори «У дворі на передмісті», «Професор Сухораб» (1929), Але питан- 
ня трансформації теми у зв'язку зі специфікою жанрів та еволюцією 
світогляду автора заслуговують на окреме дослідження. 

Гостра виразність прийомів Плужника супроводжується надзвичай- | 
ною простотою: проста конструкція окремих образів, чітка і міцна ком- 
позиція роману, неперевантажений подіями сюжет. У творі нема склад- 
ної фабули, заплутаних колізійних вузлів, сила роману в умінні автора 
ліпити людські постаті через поглиблені, точні і влучні характеристики. 
«Недуга» -- твір характерів, або краще -- соціальних типів. 

Проте роман, не позбавлений деяких художніх прорахунків. Сквир- 
ський, Завадський, Звірятин з одного боку, Орловець, Наталка, 
Куниця, Писаренко з іншого -- це два світи, між якими відбувається 
боротьба. На жаль, автор не спромігся створити образи позитивних 
героїв і за своїм ідейним навантаженням і за своїм художнім втіленням 
на рівні типізованих і рель'єфних образів негативних героїв. Наталка, 
дружина Орловця, прокреслюється автором, як сильний і цікавий жі- 
ночий характер, але так і не стає повноправним учасником подій, нато- 

9 Є, Плужник, Недуга, стор. 49. по . 
1) Євген Плужник. Вибрані поезії. К. «Радянський письменник», 1966, стор. 19. 

85



мість лишається тільки тінню, втіленням символічного докору. Любов- 
ний трикутник (Орловець, Завадська, Сквирський) не перетворюється 
на квадрат. Можливо це б і не мало великого значення, коли б увесь 
роман Плужника не було присвячено геометрії людських стосунків. 
Аналогічні закиди можна адресувати образам Куниці і Писаренка. Схе- 
матичні, невиразні, мляві та бездіяльні типи, які аж ніяк не створюють 
відповідної атмосфери активної протидії салону Завадської. Саме 
тут і позначається прикра відсутність справжнього позитивного героя 
у романі, що в свою чергу відбилось перш за все на суспільно-політич- 
ному звучанні твору. 

В образі ж Івана Орловця висвітлено настрої тієї частини інтеліген- 
ції, яка, долаючи сумніви, нерозуміння суті подій, часом партійну без- 
принципність, все ж таки залишилась відданою партії і народу. На пе- 
ріод кінця 20-х років безсумнівно ця тема становила великий інтерес, 
була актуальною, хоча деяких критиків насторожувала тематична 
локальність у прозі згадуваного періоду. М. Усачов у своїй статті 
«О «Вьстреле» и кое-что по поводу» пише: «...вони готові перетворити 
у проблему всіх проблем статеве тяжіння один до одного двох інтеліген- 
тів різного класового походження і забувають про ті масові і тяжкі про- 
цеси революційної руйнації побуту, які відбуваються у надрах робочого 
класу» 1. 

На жаль, і роман Плужника українською критикою було тракто- 
вано в плані творів про «статевий потяг одне до одного двох інтелігентів 
різного класового походження»: критики не зосередили своєї уваги на 
такій важливій і об'ємній проблемі, як викриття й осуд міщанства. 
Фелікс Якубовський у невеличкій рецензії зупиняється головним чином 
на структурі «Недуги», закидаючи письменникові схематичність образів, 
невміння організувати сюжет тощо. «Проблема, що поставив собі Євген 
Плужник -- кохання комуніста до буржуазної жінки -- є, безперечно, 
в житті цікава й актуальна, а в літературі вже досить заяложена. Іван 
Семенович, головний герой роману, виходить з абстрактної формули... 
Од цієї формули узбочує й тому «занепадає» 2. Інший рецензент «Не- 
дуги», В. Державін, пише: «...дії в романі замало -- далеко більше в 
ньому інтелігентських розмов: на 20 з гаком сторінок тягнуться діало- 
гічні та монологічні варіації на стародавне Катулове «Од еї Ато» («Не- 
навиджу й люблю») 13. 

До певної міри можна погодитись і з першим і з другим критиками 
«Недуги», однак не слід беззастережно звірятись на той безапеляційний 
дух негації, яким пройнято обидві рецензії. Коріння плужникових про- 
рахунків як прозаїка ховалося значно глибше, ніж сягала теоретична 
думка його рецензентів. Уроки плужникових невдач були показовими 
для певної частини української прози того часу. Ще у 1925 році на сто- 
рінках «Життя і революції» у великій статті, присвяченій питанням 
української прози, Микола Зеров писав: «Що більше думаєш про укра- 
їнську прозу, то все більше видається вона широким колом невикориста- 
них можливостей» 1. 

Роман Плужника, як бачимо, народився в складних історичних 
умовах і, незважаючи на наявність у ньому деяких прогалин, переважно 
мистецького характеру, безперечно залишається художнім документом 
доби. Документом, в якому знайшли свій відбиток важливі суспільні 
процеси кінця 20-х років тодішньої літератури, зокрема прози. Роман 
«Недуга» виглядає рівноправно в колі прозових творів кінця 20-х років 
і, гадаємо, вартий бути перевиданим. 

Й «Печать и революция», 1921, М» 11, стор. 59, 
І2 Критика», 1928, М» 4, стор. 161--162- 
ІЗ «Червоний шлях», 1928, М» 9, стор. 260, 
мо«Життя й революція», 1925, Х» 5, стор. 32.



ЛИ МАЛИНСЬКА 

До питання про творчу історію 

п'єси ТІ. Мититенка 

зТинктатурає 

В різноманітній літературній спадщині Івана Микитенка 
найпомітніше місце належить драматургічному доробку. Характерно, 
що починав він майже одночасно і як поет, і як прозаїк, і як драматург. 
Але вже в кінці 20-х років залишив поезію, а згодом і прозу (романом 
«Ранок», 1933 р.), і весь віддався драматургії. Це явище, мабуть, не 
випадкове. Воно тісно пов'язане із природою мистецького обдарування 
письменника, в якому завжди переважав нахил до драматургічного 
письма. Сам він свідчив: «Усі свої твори -- від перших віршів, через но- 
вели й повісті до драми -- я писав, відштовхуючись від драматичних 
ситуацій і в своїй уяві граючи те, що я думав і писав». 

І. Микитенко-драматург завжди був самокритичним і вимогливим 
до себе. Він старанно вивчав життєвий матеріал, копітко працював над 
художнім втіленням його. Та ще -- уважно прислухався до критичних 
зауважень, порад режисерів, акторів, читачів, І часто повторно звертав- 
ся до уже написаних, чи й «розіграних» на сцені творів. От чому деякі 
його п'єси мають по кілька варіантів та досить колоритні творчі й сце- 
нічні історії. До таких належить, зокрема, «Диктатура», яка свого часу 
користувалась величезною популярністю -- ставилась у багатьох теат- 
рах СРСР -- і, власне, вперше ввела її автора в коло кращих україн- 
ських радянських драматургів. 

Дослідники життя і творчості І. Микитенка (М. Сиротюк, М. Родь- 
ко, Й. Кисельов, І. Заєць) частково уже висвітлили історію даної драми. 
Але вони, не мавши під руками всіх архівних матеріалів, не змогли 
розкрити її в повному обсязі. Нам пощастило ознайомитись в архіві 
письменника з цими,матеріалами, які значно розширюють, поглиблю- 
ють та уточнюють творчу історію «Диктатури». 

Та історія досить тривала і складна. На її кількарічному шляху 
змінювались вивчення живої дійсності, роздуми, планування, шукання 
жанрової форми, робота над оповіданням, повістю, драмою тощо. За 
свідченням самого драматурга, зерно ідейного задуму цього твору за- 
родилось значно раніше, ніж він був написаний. Якось І. Микитенко, 
живучи в Одесі, разом з робітниками заводу ім. Благоєва поїхав 
у підшефне село, Про цю поїздку він розповідає так: «Було завдання 
провести там відповідну роботу й налагодити змичку. Село глухе, кур- 
кульський вплив досить сильний. Поїхали ми вранці, але тільки під 
вечір приміщення сільради наповнилось народом. Закурили.. Через 
кілька хвилин дим стояв під саму стелю. Обличчя людей ледве мріють, 
ніби в густому тумані. Виступив я з доповіддю про завдання нашої 
роботи. Товариші робітники докладно доповіли про свій завод і поста- 
вили перед селянами кілька найважливіших питань про взаємини 

ГІ, Микитенко. Театральні мрії. К. «Мистецтво», 1968, стор. 8. 

87



міста й села. Настрій створився бойовий, але коли дійшло до обговорен- 
ня, -- всі мовчать... «Чого ж ви мовчите, товариші селяни? Викладайте 
свої міркування... Будемо разом думати...» Тоді десь з гущини піднес- 
лась рука: «Дозвольте мені. Тут ви все говорили правильно. Я згоден. 
А от скажіть мені, чого воно так, що власть робочих і селян, а дикта- 
тура -- пролетаріату? Отут-то воно як?»... 

Довго довелось нам потім з'ясовувати всі ці питання й виявляти 
їх справжню суть.. Запитання це назавжди залишилось в моїй пам'яті, 
і виринуло воно 1929 року, коли життя заклекотіло великими ділами 

соціалістичного наступу» ?. 
Івана Микитенка глибоко хвилювали надзвичайно гострі й назрілі 

суспільні проблеми кінця двадцятих років -- соціалістична перебудова 
села та зміцнення дружніх взаємин між робітничим класом і трудовим 
селянством. Він дуже старанно готувався до написання художнього 
твору, присвяченого цим проблемам. Про це, крім усього іншого, давно 
уже відомого, говорять також пильна увага письменника до поточної 
періодики та його прагнення грунтовно ознайомитися з життям міських 
трударів, робітників (село він добре знав ще з дитинства і юності). 

В архіві родини письменника є папка газетних вирізок, зроблених 
самим Микитенком під час роботи над п'єсою. Переглядаючи ті вирізки, 
певною мірою можна уявити, як авторський задум «Диктатури» висно- 
вувався з живого потоку, розвихрених буднів, поволі кристалізувався 

в сюжет і образи. У деяких з них наводяться конкретні приклади нама- 

гання куркулів зірвати хлібозаготівлю, продати хліб на ринку спеку- 

лянтам, деморалізувати, залякати, а то й фізично знищити представни- 
ків держави, міста, сільських активістів тощо. 

Микитенко підтримував тісні зв'язки з робітничим класом: від літ- 

організації ВУСПП у він був прикріплений до Харківського тракторобу- 
ду, де активно працював з членами літгуртка, бував на копальнях Кри- 

воріжжя, вугільних шахтах Донбасу, на заводі ім. Дзержинського, а в 

час роботи над «Диктатурою» працював чеканщиком в котельному цеху 

Миколаївського суднобудівельного заводу. 
І. Микитенко спершу думав писати оповідання, як і свідчить його 

дружина Зінаїда Григорівна, і тоді ж склав такий план майбутнього 

твору: 

«Розділ перший. 

Робітник Григорій їде на хлібозаготівлі. 

Розділ другий. 

Петро Сіроштан, безперечно, бідний чоловік. Проте він кум Г. 

З ним він хрестив дітей. Дружба. 

Розділ третій. 

Робітник Григорій зупиняєтсья у Петра Сіроштана. 

Розділ четвертий. 

Трусять хліб у хазяїна Г. 

Розділ п'ятий. 

Сіроштан мучиться. 

Розділ шостий. 

Хазяїн Г. хоче вбити робітника». 

2 Десять років Одеського театру революції. Одеса, 1936, стор. 94--95. 

85 ї



Згодом визрів намір написати повість. Здійснюючи його, Іван Ми- 
китенко розробляє новий, значно ширший і детальніший план. З огляду 
на те, що цей план проливає світло на творчу лабораторію митця, до- 
помагає уявити, відчути її, відбиває еволюцію авторського задуму і 
отже, становить значний інтерес для науки, наводимо його повністю: 

«І. Дудар виїздить з міста. 
2. Під хатою у Соловейка. Хвороба Малоштана. Малоштан 

згадує синю кохту. Збирається їхати на Глухий Кут. Виїздить. 
а) Тут можна дати розділ: Соловейко на господарстві (ховає хліб). 

3. Малоштан на пероні. Зустрічає Дударя. Їдуть у Горбачі. 
Дудар спиняється. 

4. У хаті в Соловейка увечері. Півень випитує у Соловейка, 
чи закопано? Приходить Малоштан. Сходяться куркулі, Глузують 
з Дударя та «змички». Малоштан виказує, що завтра збори неза- 
можників. Соловейко просить його влаштувати на збори (його при- 
сутність). Коли приходить додому, то Дудар спить. Розмова. Дудар 
відмовляє рішуче. Малоштан кидає: «Диктатура» і йде на двір. 
Не здогадується, що були комсомольці. 

5. Ніч. Дудар спати йде в клуню. Ранком снідає і йде на збо- 
ри незаможників. 

6. Збори незаможників. - 
7. Повернувшись додому, Дудар роздумує над ситуацією. Ма- 

лоштана немає вдома. Можна шукати Малоштана і не знайти, де 
він. Післати до Соловейка. 

8. Збори куркулів у Соловейка, який пропонує їм свій план-- 
зірвати хлібозаготівлі. «Не ухвалювати колічества». Прийнято. 
Люди розходяться. Соловейко молиться й виходить на двір огля- 
нути господарство. Бачить Малоштана, що йде з рибальства. 
Намовляє його поставити завтра на загальних зборах запитання: 
«Чому власть робочих і селян, а диктатура -- пролетаріату». Ма- 
лоштан погоджується. Головне, що він несе рибки на борщі.. 

9. Загальні збори. Починається з комсомольського осередку. 
Малоштан ставить на"загальних зборах запитання. Дудар програє: 
збори приймають пропозицію Андрія Соловейка. А Цибуля щитає 
голоси... 

Розділ займає 24 сторінки, можна і поширити його. А обро- 
бити конче треба. 

10. Дудар іде в райпартком. Зустрічає там Гусенка. Ідуть ра- 
зом до Соловейка. Той глузує, хліба не дає. Гусенко щось вирішує 
для себе. До вечора село взнає, що Соловейко хліба не дає. Почи- 

нається гомін навколо цієї події. Невдоволення селян. Розробити. 
Безпорадне становище Дудареве. Зірвалось. | 

11. Гусенко їде до батрака (Соловейка) й повертається того. 

ж дня додому. Дудар одводить його до хати, лягає в клуні 1 мріє 

про комуну. Умовлено нікому ні слова покищо! 

19. (Неорганізований початок). Село почало клекотіти. Дудар 
зустрічає на вулиці Ромашку, який вимагає трусити Соловейка. 

Дудар іде в райпартком, лає Гусенка, що той розтріпав секрет. 

Гусенко відмовляється. Вирішують зробити трус. Ідуть до сіль- 

ради. Там уже народ хвилюється. Обирають Малоштана на «поня- 
того». Він одмовляється. Дудар нагадує, що він розстріляв двох 

кумів колись. Виходить із сільради семеро: Дудар, пе усенко, Ци- 

буля, два пойнятих і двоє селян «робочих» -- копати". 

» 

з На полях цього розділу І. Микитенко записує олівцем свої роздуми над пос- 

таттю Ромашки: «Про Ромашку треба раніше якось. Може окремий розділ. Він зу- 

стрічає Дударя, а вже в 18 розділі буде про те, що зараз є в розділі 12». 

89



13. Копають у Соловейка і одкопують (11 стор. розробити). 

14. Сокіл у кабінеті. Телеграма від Дударя. (Може розбити 

попередній розділ на дві частини і в них вставити цей? Щоб за- 

гострити). 
15. В Горбачах борня, табір Ромашки зростає. Дударя викли- 

кають на сходку. На сходці ухвалюють 2200 пудів. Міліціонер 

доповідає, що Соловейко втік. Голова райвику дає наказ арешту- 

вати. Дудар повертається додому з Малоштаном. Голова рай- 

вику Цибуля, Ромашка надсилають Соколу телеграму. (Можна 

вставити пропозицію Ромашки: змагання окремим розділом). 

16. Малоштана починає гризти сумління. Він лається з жінкою 

і рішає увечері поговорити з Дударем. Той їздив до райвику 

і повернувся пізно. Малоштан іде до нього. 

17. Соловейко втік, його почуття і намір -- убити Дударя. Іде 

з цією метою на своє подвір'я. Розлютований підходить до Мало- 

штанової клуні. 
18. Малоштан терзає Дударя балачками. Помічає, що Дудар 

хворий односить його в хату, сам лягає на його місце. Соловейко 
його стріляє». 

Очевидно, за цим планом і писалась повість «Диктатура» (березень- 
травень 1929 р.). Правда, Микитенко ніколи не був рабом своїх же пла- 
нів, не зв'язував собі ними руки: в процесі творчої роботи (писання) 
багато чого змінював, уточнював, переставляв, дбаючи про виразність 
та психологічну наповненість образів, фабульну чіткість, композиційну 
стрункість тощо. На жаль, обмаль місця не дозволяє в даній статті по- 
казати всю складність і своєрідність цієї роботи (вона потребує окре- 
мого -- текстологічного -- дослідження). 

В архіві письменника зберігаються також окремі аркуші, котрі на- 
очно засвідчують, як уважно й копітко шукав Микитенко засобів ху- 
дожнього втілення свого ідейного задуму, типізації й індивідуалізації 
своїх героїв. На тих аркушах -- нотатки з соціальними та психологіч- 
ними характеристиками персонажів, характерними сюжетними деталями 
й словечками. От, наприклад: - 

«Малоштан з багатих спустився до бідних, шукає правди. 
Півень з бідних -- вийшов на глитая. 
Чирва з багатих чумаків, що й досі не втратив своєї моці. 
Сироватка -- тип сільського скнари, консерватор, що волами і плу- 

гом робив геть до революції. В його житті революція сталася тоді, колії 
він продав воли, купив коні, реакціонер, ханжа. 

Нечай -- силак, незаможник. Батько і дід були незаможниками. 
Горох -- в основному, як у «Диктатурі» (мається на увазі повість). 

Середнячок (момент), тіотя, що пізнав свою силу тільки з допомогою 
радянської влади. 

Дудар -- 
Небаба -- комсомолка, трактористка. 
Настя - - незаможниця, вдова». 
Або ж: «Обкресати (вишколить). Соловейко Малоштана обкресав. 
В живі очі сміявся Півень. 
Настирюватись. Малоштан настирився був конячки, чіплятися чієї 

душі». 
Чи, скажімо, фрази, що належать Сироватці: 
-- Потай бога, щоб і чорт не знав. 
-- Хто ласо їсть, той твердо спить. 
-- Як є на мед, тоді пий пиво, а як є на пиво, тоді пий воду. 
Привертає увагу найпросторіша характеристика одного з головних 

героїв твору -- робітника Григорія Дударя: «Дудар побачив, що цей 
рух, цей «масовий велетенський плин є ніщо, як наслідок тієї живодай- 

90



ної і впертої боротьби, що її провадить ціла комуністична партія за 
провід середняком -- проти сільської глитайні; він побачив, що його 
роля тут полягатиме в тому, щоб не створювати якісь ефекти, досягти 
рекордних цифр тощо, а в тому, щоб стояти на місці стерничого і ске- 
ровувати в належне річище той плин, що вже й сам вирує бурхливими 
хвилями цифр, мас і найнесподіваніших ефектів». 

Написавши повість «Диктатура», Микитенко однак не давав її до 
друку, вважаючи її недовершеною. Дуже цікаве з цього приводу свід- 
чення, виведене рукою драматурга, знаходимо у тому ж таки архіві -- 
на примірнику п'єси «Колись і тепер»: «В старих архівах знайшов оце 
недавно свою інсценіровку «Колись і тепер». Підписана вона Одеською 
філією «Гарт». Часи були! На кожну кампанію відгукувались, з цих 
кампаній і зростали. 

Напишеш і сміливо до друку. А тепер сидиш, сидиш, напишеш, три- 
маєш у шухляді, виймеш подивишся -- «Ні, слабо». Так лежить уже 
рік моя повість «Диктатура». Влітку ще писатиму її задруге. Аж тепер 
ми осягнули, що то є література». 

Цей запис зроблено 2Ї квітня 1930 року. Але ні до того, ні після 
того Микитенко до своєї повісті не повернувся (у первісній своїй редак- 
ції вона опублікована тільки в шеститомному зібранні творів письмен- 
ника 1964 р.). І тут, поряд з вимогливістю письменника, істотну роль 
відіграла його зустріч (влітку 1929 р,) з художнім керівником Одеського 
Театру Революції (тепер театр імені Жовтневої революції) Марком 
Терещенком, який запропонував Микитенкові переробити повість на 
п'єсу під тією ж назвою. 

Драматург погодився, хоч термін був зовсім малий -- театр хотів 
розпочати новий сезон саме «Диктатурою». Авторові довелось праціо- 
вати за «ущільненим графіком» -- надзвичайно напружено. «Я майже 
не помічав своїх переїздів, -- згадував пізніше він, -- і маленький сто- 
лик у вагоні чи в каюті пароплава був однаково зручний, як і великиїї 
письмовий стіл у кімнаті. Я тоді ж зробив висновок, як багато важить 
для нас, коли пишеш якусь річ в одному настрої, коли думки й серце не 
розбиваються на скалки життя, серед яких багато таких, що врива- 
ються в твій настрій випадково, псують його і на деякий період виводять 
тебе з ладу, поки знову не мобілізуєшся. Як багато важить, коли маєш 
можливість зосередитись тільки на тому, про що пишеш, на героях свого 
твору, на їхніх думках і переживаннях. Тоді всі твої знання і досвід, 
якщо ти його раніш набув, оживають. Якщо в моїй літературній роботі 
є щось хоч трохи варте уваги, то це те, що було написано саме так, а 
не інакше» 7, 

Читання драми відбулося 17 серпня 1929 р. і того ж дня появився 
перший відгук про неї в одеській газеті «Чорноморська комуна»: «П'є- 
су присвячено найактуальнішій проблемі -- взаєминам міста і села. 
Докладніше про п'єсу -- в наступному номері газети; але вже й тепер 
треба відзначити, що труднощі художнього перетворення найважливі- 
шої політичної проблеми т. Микитенко подолав і що «Диктатура» -- 
виключне явище в українській драматургії». ; 

Перша вистава пройшла 25 вересня 1929 р. при переповненому залі. 
Ролі виконували кращі актори театру, серед них -- Ю. В. Шумський 
(Дудар), Твердохліб (Стьопа Книш), І. Е. Замичковський (Ромашка), 
Красноярський (Малоштан), Осмяловська (Паранька), Пономаренко 
(дід), Вечора (Небаба) та інші. і 

П'єса «Диктатура» була для свого часу актуальною і потрібною, 
і, мабуть, тому кожна нова постановка її викликала реакцію у глядачів 
нн нє 

4 Десять років Одеського театру революції, стор. 107--108. 
«Чорноморська комуна», 1929, І8. МІ. 

91



т критиків. У статтях, рецензіях Семена Геца, Х. Токаря, В. Морського, 

Є. Вікторова, Ішина, М. Шелюбського та ін. наголошувалось, що серед 
тодішніх драматичних творів п'єса виділялась ідейною чіткістю, актив- 

ним вторгненням в життя, високим громадянським пафосом і значною 
художньою довершеністю. 

Вперше І. Микитенко надрукував уривки з «Диктатури» в одесь- 

кому журналі «Шквал» (1929, Х» 38), а в журналі «Гарт» (1930, М» 3) 

вона була опублікована повністю. 
Великий успіх драми викликав цілий ряд нових видань. Уже в на- 

ступні роки (1931, 1932, 1934) вона тричі виходить у видавництві «ЛіМ». 
П'єсу перекладає на російську мову П. Зенкевич і вже в 1931 році її 
друкує видавництво «Федерация», в 1935 р. у збірнику п'єс І. Микитенка 
друкується і «Диктатура», видає їх «Госполитиздат». 

З кожним новим виданням текст п'єси зазнавав змін: збільшувалась 
чи зменшувалась кількість другорядних дійових осіб, вносились зміни 
в окремі діалоги, репліки, монологи. 

В 1930 році, відгукуючись на події часу, драматург пише десяту 
картину до своєї п'єси, яку називає «Артіль імені Блюхера». В ній 
викриваються помилки, перекручення лінії партії, що мали місце в час 
суцільної колективізації в нашій країні. Це явище було тимчасове, 

вчасно ліквідоване нашою партією і тому І. Микитенко уже в тексті 
(1934 року) знімає цю картину. 

В 50-і роки «Диктатура» знову побачила сцени великих театрів. Її 
було поставлено Стрийським музично-драматичним театром, Полтав- 

ським театром ім. М. В. Гоголя. Вистави пройшли з великим успіхом. 
Твори Микитенка, зокрема «Диктатура», користуються успіхом і в 

самодіяльних народних театрах. Так, її ставив Бориспільський район- 
ний Будинок культури. Видатні актори українських театрів П. Сергі- 
єнко, В. Скляренко, П. Нятко, П. Самійленко позитивно оцінили нове 
народження п'єси. 

Отже, одна з кращих драм І. Микитенка витримала перевірку ча- 
сом, її герої продовжують хвилювати глядача, кликати на боротьбу за 
нове життя, за побудову комунізму в нашій країні.



ОГОХРІМЕНКО 

П.Г. Тичина і Болгарія 

П авла Григоровича Тичину -- патріарха української радян- 
ської поезії -- добре знають в усьому світі. Його оригінальні твори 
полонили мільйони читачів і справили помітний вплив на національні 
літератури багатьох народів. 

За межами Радянського Союзу творчість Тичини користується ве- 
ликим успіхом у слов'янських країнах, особливо з часу їх вступу на 
соціалістичний шлях. Сказане стосується в першу чергу Болгарії, з якою 
поет тісно зв'язаний і своєю творчістю і біографією. 

П. Г. Тичина підтримував дружні стосунки з багатьма болгарськими 
культурними та політичними діячами, присвятив Болгарії і її народу 
чимало своїх поезій, перекладав на рідну мову твори багатьох болгар- 
ських письменників, чотири рази особисто навідав братню країну 
в складі різних делегацій від Радянського Союзу. В свою чергу твор- 
чість Тичини широко відома в Болгарії, стала рідною болгарським пись- 
менникам і читачам. Поет був почесним членом Спілки письменників 
Болгарії, а в 1947 р. його обрали членом-кореспондентом Болгарської 
Академії наук, чим ще раз братній народ засвідчив своє любовне став- 
лення до нашого великого земляка. 

Якщо не рахувати зустрічей з деякими болгарськими літераторами- 
емігрантами, які в свій час жили в Радянському Союзі (наприклад, з 
Крумом Кюлявковим), то перше безпосереднє знайомство Тичини 
з представником прогресивної літератури Болгарії, а саме з відомим 
письменником Людмилом Стояновим, відбулося в 1935 р. під час Па- 
ризького конгресу на захист культури. Пізніше Стоянов відзначав: 
«Дружба, яка виникла між нами, не згасла під час війни і відновилася 
після 9 вересня 1944 року. Це дружба сердець, які живуть спільними 

ідеалами» 1. 
З 1945 р. і до останніх днів свого життя Тичина не поривав система- 

тичних зв'язків з болгарськими письменниками та іншими культурними 
і громадськими діячами. Цьому сприяли його особисті відвідини Бол- 

гарії, а також досить часті поїздки болгар на Радянську Україну. 
Вперше побував Тичина в Болгарії в березні 1945 р. як член ра- 

дянської делегації на Слов'янський Собор (конгрес), що відбувся в Со- 
фії. Виступаючи на цьому історичному Соборі, Тичина прочитав один 
з кращих своїх творів -- вірш «Болгарському народові», який набув 
у Болгарії щирокого розголосу. В ньому поет славить дружбу слов'ян, 
завдяки якій болгарський народ назавжди звільнився від гніту: 

День який, -- братове! -- мов цвітуть лілеї... 

Поміж нами дружба. Строяться мости. 
Та немає радості -- більше за тієї, 
як в єднанні жити, жити і рости... 

! Людмил Стоянов, На все життя. -- «Літературна Україна», 1966, 25. І. 

93



Я -- від українського братнього народу 
вам уклін, болгари, всім передаю... 
Бережіте щастя! -- Бережіть свободу! -- 
Многоплідну землю, землю свою! 2 

П. Г. Тичина як делегат Слов'янського Собору виступав не тільки 
в Софії, а й на багатолюдних мітингах у Пловдиві, Старій Загорі, Ка- 
занлику, Габрово, Тирново, Плевні. Особливо тепло зустрічали його: 
старі й нові друзі по перу -- письменники народно-демократичної Бол- 
гарії. Саме в 1945 р. зав'язалися міцні стосунки Тичини з багатьма 
болгарськими культурними і політичними діячами. 

1949 року Тичина в складі делегації від СРСР супроводжував у Со- 
фію тіло померлого в Москві Голови Ради Міністрів Народної Респуб- 
ліки Болгарії Георгія Димитрова. Про смерть цього «могутнього сина 
сім'ї титанів», «стійкого і мужнього більшовика» 3, який повів рідну 
країну по новому -- соціалістичному -- шляху, схвильовано розповів 
поет у вірші «На смерть Георгія Димитрова» (1949). 

У вересні 1950 р. український поет знову їздив до Болгарії у складі 
делегації від СРСР для участі в проведенні місячника болгаро-радян- 
ської дружби. Разом з ткалею московського текстильного комбінату 
«Трехгорная мануфактура» Олександрою Штировою він відвідав софій- 
ську фабрику «Текстилна слава», де відбулася зустріч з болгарськими 
робітницями. Штирова говорила про свій досвід роботи, який охоче пе- 
рейняли софійські ткалі. Це надихнуло поета на створення вірша «Миру 
запорука», написаного в Софії, в час місячника болгаро-радянської 
дружби. В ньому славиться «праця мирка -- миру запорука» 5, що про- 
тистоїть кривавим справам паліїв війни і згуртовує миролюбиві народи. 

Місячник болгаро-радянської дружби у вересні 1950 року співпав з 
національним святом болгарського народу, який відзначає 9 вересня як 
день повалення фашистської диктатури і утворення революційного уряду 
Вітчизняного фронту. Цьому святові Павло Тичина адресував хвилюючу 
гоезію «Наш союз священний -- буде вічний», написану теж в Софії. 
Її слова про дружбу радянського і болгарського народів не забарились 
дійти до сердець мільйонних читачів і слухачів. 

Коли у вересні 1959 р. проходила в Болгарії Декада української 
культури, вірш Тичини «Наш союз священний -- буде вічний» уже був 
добре відомий болгарам на їх рідній мові. За визнанням учасників де- 
кади, що приїхали з України, слова цього вірша «і в перекладі на брат- 
ню мову залишаються такими ж близькими і зрозумілими нам, радян- 
ським лідям: 

Нашта дружба вечна, вечна си остава, 
Заедно сме ние, заедно вьрвимі! 5 

Весною 1951 р. Тичина востаннє побував у Болгарії, де виступав 
на Четвертому конгресі Спілки болгаро-радянської дружби. Цього разу 
він написав у Софії ще один вірш -- «Білий голуб миру», в якому знову 
славить (мир в усьому світі і дружбу народів. 

Від 1951 р. Тичина в Болгарії вже не бував, але до останніх днів 
пам'ятав про цю милу братню країну, про приємні поїздки до неї, про 
щирість та доброту болгарських друзів і всього народу. Що це так, свід- 
чить один із останніх його творів -- поема «Подорож до Їхтімана», на- 
писана в 1950--1967 роках (праця над нею була розпочата в час двох 

останніх поїздок поета в Болгарію, але основна робота велася в Києві 

в останні роки його життя) і надрукована після смерті автора 1969 р. 

(спочатку в першому номері журналу «Вітчизна», а згодом 1 окремим 

2 Павло Тичина, Вибрані твори в трьох томах, т. П. К. ДВХЛ, 1957. 

3 Там же, стор. 247. 
4 Там же, стор. 263. і х 

5 В. Г. Тепло сердечної дружби. -- «Літературна газета», 1959, 27, ХІ.



виданням). Ця поема виникла під враженням від відвідин Тичиною Бол- 
гарії у різні роки ?. Хоч поет і вважав свій твір не викінченим, але 
насправді в ньому з великою майстерністю відтворені його чотири по- 
дорожі у братніо країну, -- «чотири стежки, як чотири гімни, що зла- 
дились в єдину «Подорож до Їхтімана», мережену то радістю, то 
смутком, -- подорож у вічність» 7, 

.  Поама «Подорж до Іхтімана» являє собою гімн Болгарії, який орга- 
нічно вписаний в тему дружби народів. Не випадково поет помітив, що 

Живуть пісні Тарасові 
в болгарському народі, 
й могила Драгоманова 
шанована в народі 7, 

Зв'язок з Болгарією, її народом, культурою і літературою зміцню- 
вався не тільки від безпосередніх поїздок Тичини до братньої країни, 
а й через її посланців, які до 1945 р. відвідували СРСР, в тому числі 
Радянську Україну, епізодично, а з часу встановлення соціалістичного 
ладу в Болгарії стали частими нашими гостями. В цьому відношенні 
особливо плідні Декади і Дні болгарської культури та літератури в 
нашій країні, а також запрошення болгарських делегацій на різні уро- 
чистості і ювілеї. Павло Тичина не пропускав жодної нагоди, щоб зба- 
гатити себе дружбою з представниками болгарського народу, щоб ще 
грунтовніше ознайомитися з його життям і культурно-літературними 
досягненнями. Востаннє він зустрічався з групою болгарських письмен- 
ників, які приїжджали у Київ на Дні болгарської літератури на початку 
1967 р.? - за кілька місяців до смерті. 

П. Г. Тичина не тільки добре знав болгарську культуру та літерату- 
ру, -- він виступав їх активним популяризатором на Україні. Зокрема, 
в його перекладах чи за його редакцією українською мовою видано 
твори таких видатних болгарських письменників, як Христо Ботев, Іван 
Вазов, Христо Смирненський, Людмил Стоянов, Крум Колявков та ін. 

Окремим виданням в перекладі Павла Тичини з болгарської мови 
вийшли п'єса Крума Колявкова «Боротьба продовжується» («Ми- 
стецтво», 1946), яка з успіхом ставилась у другій половині 40-х років 
театром ім. Івана Франка, «Поезії» Христо Ботева (ДВХЛ, 1949) і його 
ж «Вибране» (ДВХЛ, 1954), що включає не тільки поезію, а й зразки 
прози -- два оповідання і публіцистичні твори (переклади останніх ви- 
конані за редакцією Павла Тичини). У 1950 р. за загальною редакцією 
П. Г. Тичини «Радянський письменник» видав відомий роман Івана 
Вазова «Під ігом», а Державне видавництво художньої літератури ви- 
пустило в світ «Оповідання» цього ж письменника в перекладі з болгар- 
ської мови за редакцією Павла Тичини, якому належить ще й переклад 
читирьох оповідань («Зустріч у горах», «Дід Йоцо дивиться», «Негостин- 
не село», «Павло Фертіг»). 1952 р. це ж видавництво опублікувало «Виб- 
рані твори» Людмила Стоянова в перекладі з болгарської за редакцією 
Павла Тичини, якому, крім того, належать переклади вірша «Батьків- 
щина» і трьох оповідань («Хатідже», «Звіриний танець», «Важкі по- 
логи»). В 1954 р. видавництво «Молодь» випустило збірник віршів 
болгарських поетів «Світло над Болгарією» за редакцією Павла Тичини, 
якому належить також чотирнадцять перекладів (з Х. Смирненського, 
Г. Мілева, К. Кюлявкова, Н. Вапцарова, Н. Фурнаджієва, Л. Стоянова, 
В. Андреєва, М. Ісаєва, К. Велкова, Л. Мілевої, К. Цачева). Нарешті, 

б Див. анотацію до окремого видання поеми: Павло Тичина. Подорож до ІЇхті- 
мгна. К. «Радянський письменник», 1969, стор. 4. чо 

7 Захар Гончарук, Фінал. Фрагменти з книги «Поліфонія Павла Тичини». -- 
Післямова до окремого видання поеми «Подорож до Їхтімана», стор. 110. 

8 Павло Тичина. Подорож до Іхтімана, стор. 35. р 
2 Україна говорить болгарською, -- «Вітчизна», 1967, М» І, стор. 290. 

95.



1963 р. Держлітвидав України видав «Вибрані твори» Христо Смир- 
ненського в перекладі з болгарської за редакцією Павла Тичини, якому 
належить ще й десять власних перекладів (Із циклу «Вечори», «Че- 
решенька», «Коваль», «Юр'їв день», «Карл Лібкнехт», «Вуглекоп», 
«Робітник», «Молодий каменяр», «Радянська Росія», «З невідомих пое- 
зій»). Крім того, переклади Павла Тичини з болгарської літератури до- 
сить часто з'являлися на сторінках періодичних видань. Все це свід- 
чить про його активну популяризацію багатьох кращих досягнень бол- 
гарської літератури серед українських читачів, 

Переклади П. Г. Тичини з болгарської літератури -- як поетичні, 
так і прозові -- виконані на високому професійному рівні. Український 
поет передає не тільки зміст, а й характерні риси художньої форми бол- 
гарських оригіналів. Для підтвердження цього можна співставити ури- 
вок з вірша «Каменарче» («Молодий каменяр») Х. Смирненського з від- 
повідним перекладом Павла Тичини. 

УХ. Смирненського: 
Тьмносив каскет, изпобеляла блуза, 
дьрзост в погледа гори, 

алена крьв по одрасканата буза 
в тьнка ивица струми !?. 

В перекладі П. Тичини: 
Кашкет темно-сірий і блуза потерта, 
дерзання в очах блискотить. 

Червона крівця по щоці по роздертій, 
мов смужка тоненька біжить 1. 

Майстерні переклади Тичини сприяли зміцненню братерства між 
українським та болгарським народами, між їхніми письменниками. Для 
прикладу можна послатися на визнання Людмила Стоянова в зв'язку з 
українським виданням його «Вибраних творів»: «Вміщені тут мої вірші, 
оповідання, повісті, статті за редакцією Павла Тичини й у перекладах 
найкращих поетів України переконали мене, що з українською літерату- 
рою та українськими письменниками я зв'язаний на все життя» 12. 

П. Г. Тичина як письменник тісно зв'язаний з Болгарією, її народом 
і культурою не тільки як перекладач. Цей зв'язок виявляється і в його 
літературно-критичній та публіцистичній творчості. Про це свідчать 
такі його статті, як «Тяжка втрата» (1949), «Іван Вазов» (1950), «На 
Четвертому конгресі Спілки болгаро-радянської дружби» (1951), «Дже- 
рела вічної дружби» (1962) і подібні. Перша з них була відгуком на 
смерть Димитрова, який характеризується, як «велика людина, мужній 
член сім'ї титанів» 13, що нагадує згаданий вище вірш «На смерть Геор- 
гія Димитрова», написаний в той же час. Друга стаття присвячена сто- 
річчю від дня народження Вазова, ювілей якого був відзначений не тіль- 
ки в Болгарії, але й «у нас, по всіх республіках Радянського Сюзу, і 
зокрема на Україні, де жив колись болгарський класик і писав найбіль- 
ші і найкращі свої художні твори» 1. Аналіз доробку цього письменника 
свідчить, що Тичина глибоко знав болгарську літературу. Третя стаття 
являє собою щоденникові записи вражень від Четвертого конгресу Спіл- 
ки болгаро-радянської дружби, який проходив у Софії. Записи ці цікаві, 
белетризовані. В них наводиться багато віршованих уривків, подаються 
емоціонально насичені сцени (наприклад, при описі і звертанні до літака, 

який мав доставити радянську делегацію в Софію) іт. п. Остання з наз- 
ваних статей є передмовою до збірника літературних нарисів і портретів 
«Сучасні болгарські письменники», виданого Держлітвидавом України 

1 Христо Смиренски. Избрани творби. Софня, 1965, стор. 41. 
И Христо Смирин в оандо Впорані твори. К., 1963, стор, 241. 
І2 «Літературна Україна», 1966, 25. І. 
ж рур Тим ин й Вибрані твори в трьох томах, т. 3. К, ДВХЛ, 1957, стор. 351. 
й Там же, стор. 408. 

96



1962 р. В ній розкриваються умови тісного єднання братніх слов'ян- ських народів, які гартували своє братерство в спільній боротьбі за віль- не життя. Зрозуміло, що такі і подібні їм праці в рівній мірі цікаві як українським, так і болгарським читачам. 
Не випадково в Болгарії добре знають і люблять Тичину та його творчість. Відомий він тут насамперед як співець революції; миру і дружби в усьому світі, а також як популяризатор болгарської літера- тури на Україні, друг та вчитель її багатьох майстрів художнього слова. 

Якраз про це й говориться в привітанні президії Спілки болгарських 
письменників у зв'язку з 60-річчям українського поета: «Ми любимо 
Вас не тільки як видатного радянського поета, у якого ми вчимося в на- 
шій літературній роботі, але і як одного з найактивніших прихильників 
болгаро-радянської дружби». 

З українських радянських поетів у Болгарії найактивніше перекла- 
дають Тичину. Ще 1934 р. Л. Стоянов опублікував у тижневику «Щит» 
(від 28 березня, Х» 23) свій переклад вірша «Вітер з України» («Укранн- 
ски вятьр»), де помістив і статтю О. Білецького про поета. 

Людмил Стоянов, будучи щирим другом України і її літератури, 
особливе значення надавав творчості Тичини. Символічним же образом 
вітру з його поезії, як побачимо далі, він оригінально скористався у 
власній творчості. Взагалі Стоянов дуже високо ставив талановитого 
українського поета. Це видно хоча б з того, що, публікуючи в газеті 
«Щит» свій переклад «Вітру з України», він (як редактор видання) вмі- 
стив ще й портрет Тичини з красномовним підписом: «Сучасний Шев- 
ченко». 

Після першої публікації болгарського перекладу з творів Тичини 
незабаром з'явились і наступні, в тому числі в болгарських виданнях 
Радянської України (розрахованих на болгар, що живуть на півдні 
республіки). Так, 1935 р. в дванадцятому номері дитячого журналу 
«Бьди готов» Крум Кюлявков надрукував переклад вірша Тичини «Піс- 
ня про Кірова». -; 

Проте тільки в соціалістичній Болгарії творчість великого україн- 
ського поета стала доступною широким колам читачів. Як відзначив ві- 
домий знавець українсько-болгарських взаємин Петко Атанасов, «з су- 
часної поезії братньої України найповніше представлена у нас творчість 
Павла Тичини. І це не випадково... Серед його творів, олублікованих на- 
шою мовою, переважають вірші, присвячені Болгарії і болгарсько-ра- 
дянській дружбі («Болгарському народові», «На смерть Георгія Ди- 
митрова», «Наш союз священний -- буде вічний»), боротьбі радянських 
людей з фашистськими окупантами («Ми йдемо на бій»), непорушній 
дружбі радянських народів («Москва») тощо» дв і 

Твори Тичини досить часто з'являлися і з'являються в періодичному 
друкові нової Болгарії, в тому числі в перекладах таких відомих поетів, 
як Л. Стоянов, К. Зидаров, П. Матев, Б. Димитрова та інших !5. Крім 
того, чимало віршів Павла Тичини надруковано в таких болгарських 
збірниках і антологіях, як «Слов'янські поети» (1946), «Пісні сміливих» 
(1950), «Українська радянська поезія» (1960) та інших. 

Окремо слід відзначити випущені в світ 1959 р. болгарським видав- 
ництвом «Народна култура» «Избрани стихотворення» Тичини під 
редакцією Христо Радевського. В цій книзі, крім автобіографії поета, 
міститься п'ятдесят шість кращих його віршів, у перекладі яких взяли 
участь А. Германов, Т. Стойков, Р. Семерджієв, Н. Фурнаджієв, І. Да- 

15 Петко Атанасов. Запорука розквіту братніх літератур. -- «Літературна 
азета», 1959, 13. ХІ. ; 
лава О. М. Євпіна. Дожовтнева та радянська українська література за 

рубежами СРСР, К. ДВХЛ, 1956, стор. 193--194. 

7 Українське літературознавство, вип. 15 97



видков, Н. Велчев, П. Матев, Д. Дублев, Н. Марангозов, П. Амлипієв, 
І. Троянівський. Їх переклади в цілому виконані на належному рівні. 
В кращих з них збережені всі основні ознаки своєрідної тичинівської 
поетики. Підтвердженням цього може бути переклад І. Давидкова ши- 
роко відомого вірша «На майдані» («На площада»): 

На площада с черква стара-- Над площада прах се спуща, 
революцня пламти. Гльхне гльч и звьн, 
-- Хей, пастирю -- всички викат, -- | Вечер. 
командир бьди ни ти!.. Сьн М, 

Твори Тичини, подані в перекладах болгарських поетів, все більше 
проникають в гущу читачів братнього народу. Цьому сприяють також 
критично-літературознавчі праці болгарських літераторів, присвячені чи 
спеціально Тичині, чи загальним оглядам радянської літератури, особ- 
ливо української. 

Перші звістки про Тичину в Болгарії з'явилися в середині 30-х 
років. Так, 17 травня 1934 р. в журналі «РЛФ» (Ме 173) з'явилася інфор- 
маційна стаття М. Марчевського про розквіт української радянської лі- 
тератури («Українська література розквітає»), в якій згаданий і Тичина. 

Особливо велику увагу класикові української радянської поезії при- 
ділив Людмил Стоянов. Він, за визнанням Петко Атанасова, «мабуть, 
найкраще знає у нас (в Болгарії. -- 0. 0.) творчість Павла Тичини» 18, 
якому, крім перекладів, присвятив не одну статтю. Про своє знайомство 
і перші зустрічі з видатним українським поетом (в Парижі 1935 р. і під 
час подорожі на Україну 1936 р.) він розповів болгарським читачам ще 
в довоєнний період у книгах, виданих в Софії, «Сьвременна Европа» 
(1936) і «Монте срещи» (1938). В післявоєнний період Стоянов висту- 
пив у болгарській пресі з рядом критично-літературознавчих праць про 
нього. Тільки в зв'язку з першим приїздом Тичини в Болгарію (у березні 
1945 р.) він опублікував грунтовну статтю («Павло Тичина») в газеті 
«Работническо дело» і виданні Болгарського Слов'янського комітету 
«Славянски сьбор» (цього ж року). В ній український поет охарактери- 
зований, як «першокласний майстер вірша», що «поєднує вишуканість 
форми з глибоким змістом», у якого «вражає... яскрава образність і сво- 
єрідна ліричність, які надають його поезії неповторної чарівності, живої 
правди й людяності» 19, 

На приїзд Тичини до Болгарії відгукнулися й інші болгарські літе- 
ратори, в тому числі давній його знайомий Крум Кюлявков, Він присвя- 
тив українському поетові спеціальну статтю («Павло Тичина»), надруко- 
вану в журналі «Изкуство» (1945, Ме 2--3), і тепло згадав його, як 
автора «Плуга», в газеті «Літературен фронт» (березень 1945 р.) у стат- 
ті «Зустріч з братами». 

Про Тичину в Болгарії написані цікаві статті С. Каракостовим, 
А. Димитровим, Б. Димитровим, Д. Пантелеєвим та іншими. В цій брат- 
ній країні широко відзначалося 60-річчя і 70-річчя нашого поета. До 
його 70-річчя «Литературен фронт» опублікував дві статті (Дори Габе 
і П. Аджарова) і вірш І. Давидкова «На Павло Тичина». Значна робота 
проведена в Болгарії і по відзначенню 80-річчя від дня народження 
Тичини. 

Цікаві також висловлювання про українського поета тих болгар- 
ських письменників і культурних діячів, які, час від часу навідуючи Ти- 
чину і його дружину в Києві, у їх господі, залишили свої записи в аль- 

І7 Павло Тичина. Избрани стихотворения, Софня, 1959, стор. 26. 
І8 Петко Атанасов. Запорука розквіту братиїх літератур. -- «Літературна 

газета», 1959, 13. ХІ. 
9 Людмил Стоянов. Павло Тичина. -- «Славянски сьбор», Софня, 1945, 

стор. 6 і ін. ' 

98



бомах Лідії Петрівни 29, Ці альбоми велися тільки в післявоєнний час з 
її ініціативи. В них багато записів саме болгарських друзів (Л. Стоя- 
нова, К. Кюлявкова, М. Грубешлієвої, К.Зидарова, А. Тодорова, Д.Бра- 
танової, О. Василева, С. Русакієва, П. Атанасова та інших). В цих за- 
писах містяться теплі відгуки про Павла Григоровича і його творчість. 
Наприклад, Крум Кюлявков назвав «світлою і прекрасною поезію Ти- 
чини», якою є «світла і прекрасна його батьківщина» (запис від 12 грудня 
1948 року), чим висловив високу оцінку творчості поета. Великим і лю- 
бимим поетом його називають у своїх нотатках Симеон Русакієв (запис 
від ЗІ серпня 1956 року), Орлин Василев (2 жовтня 1957 року), Камен 
Зидаров (19 вересня 1959 року) та інші болгарські літератори. Ангел 
Тодоров відзначив (19 вересня 1959 року), що Тичину, «нашого любимо- 
го друга», вельми добре знають всі болгари, бо «він багато зробив для 
болгарської літератури», бо його поезія «переповнена добрих почуттів», 
«виявляє сердечне ставлення радянської людини до всіх людей світу». 
Про велику роль видатного поета у зміцненні українсько-болгарського 
єднання говориться і в записі (29 квітня 1960 року) Петка Атанасова, 
який щиро подякував йому за «увагу до нас, болгарських популяриза- 
торів української літератури і історії в Болгарії». 

Все це свідчить про велику популярність Тичини серед болгарсько- 
го народу і в першу чергу серед його письменників. Цілком закономірно 
виникає питання про можливість впливу українського поета на болгар- 
ських літераторів. І дійсно, він проявляється в ряді випадків, зокрема, 
за свідченням В. Захаржевської, у творчості Л. Стоянова в трактовці 
символічного образу вітру, бурі як прояву революційних сил народу ?!. 
Л. Стоянов, захопившись поезією Тичини і переклавши його «Вітер з 
України», сам прийшов до нових творчих відкрить, підказаних йому ти- 
чинівським образом-символом вітру, бурі -- втіленням революційного 
перевороту. Про це свідчить такий приклад зі збірки «Земен живот» 
болгарського поета: 

Бурята, която чакам с трепет И додето бурята се мята 
и която иде с тьтен глух, над полето, като бесен бик, 
с омьлний очите ми ще сепне, тайно ще подслушам на земята 
ще разтьрси моя слух. вьзродителния вик 2. 

Вплив творчості Тичини відчутний також у деяких з тих поетів, які 
більш чи менш систематично перекладають його твори на болгарську 
мову. Уже сам цей процес уводить поетів-перекладачів у творчу атмо- 
сферу великого майстра українського художнього слова, що само собою 
обумовлює певну орієнтацію на нього. - 

Як бачимо, Павло Тичина тісно зв'язаний з Болгарією. 12 квітня 
1962 р. письменник Стоян Даскалов від імені болгарського народу пере- 
дав нашому поетові символічний подарунок -- коробочку з двома клю- 
чами, на якій написано: «На Павло Григориевич ключа на Софня, клю- 
ча на бьлгарските сьрца». Дійсно, своєю безсмертною творчістю, своєю 
кипучою діяльністю він заслужив ключі від щирих сердець болгар! 

Тісний зв'язок Павла Григоровича Тичини з Болгарією, її народом, 
культурою і особливо літературою є виключно яскравим свідченням 
тривалості і щирості українсько-болгарського єднання. Взаємини двох 
братніх слов'янських народів мають давню історію, але тільки в нашу 
епоху вони повно проявились у всіх сферах життя, в тому числі у духов- 
ній сфері, в якій література посідає почесне місце. 

20 «Деснянська правда», 1970, 23. Х. ; б : 
її Див. В. О, Захаржевська. Людмил Стоянов і українська література. -- 

«Слов'янське літературознавство і фольклористика», вип. І. К. «Наукова думка», 1965, 
стор. 23--24. 
Р л С тоянов. Замен живот, Стихове и поеми. 1929--1939. София, 1939, стор. 28. 

уні



питання ХУДоеЖНньЬОЇ МаЛЇСТЕРНОСТІ 

Л.П.КОЗАК-СЕМЕНОВА 

Повість, що стала романом 

(«Лето в деревне» -- «Отдьх в деревне» Марка Вовчка. 
До питання художньої майстерності письменниці ) 

У 70-ті роки ХІХ ст. в центрі уваги письменників револю- 
ційно-демократичного табору, як і в минуле десятиліття, була тема ви- 
криття відступництва, показного лібералізму великої частини інтелі- 
генції. Ця тема тісно пов'язана з не менш важливою проблемою «нової 
людини». «Нова людина» 70-х років -- це революціонер-народник, який 
всю свою духовну і фізичну силу прагнув віддати народові, щоб полег- 
шити його становище і розвинути його самосвідомість. Такими є герої 
Г. Успенського, Н. Арнольді, Ф. Юрковського, О. Осиповича, Степня- 
ка-Кравчинського та ін. Це кришталево чесні, чисті, віддані народові 

і боротьбі за його щастя люди. Вони є рядовими того загону борців, 
що продовжували традиції боротьби  революціонерів-шестидеся г- 
ників. 

Не дивно, що саме людям цього типу Марко Вовчок, яка до кінця 
стояла на революційно-демократичних позиціях, віддала свою симпатію. 
Зробивши їх героями своїх творів, вона художніми засобами митця 
прагнула викликати у читача таку ж симпатію до них та почуття презир- 
ства і огиди до зрадників народних інтересів. 

Одним з кращих творів, де зображено діяльність «нової людини», 
після «Живой души» була повість письменниці «Лето в деревне», що пе- 

реросла пізніше в роман з дещо зміненим заголовком -- «Отдьх в де- 
ревне». Писати повість Марко Вовчок почала у 1875 р., і вже в перших 
номерах газети «Молва», що видавалася Жемчужніковим і редагувалася 
В. Оболенським, письменниця почала публікацію початкових глав. У де- 
сяти номерах цієї газети з'явилось неповних 9 глав повісті. Незважаючи 
на обіцяне в 10-му номері продовження, читач не дочекався його. Лише 
через 23 роки твір побачив світ у своєму повному обсязі. Та це був уже 
роман «Отдьх в деревне», що увібрав у себе уже згадані глави. Очевид- 
но, повість у 1876 р. так і не була закінчена, проте проблеми, поставлені 
в ній, були такими злободенними, що Марко Вовчок навіть у 90-ті роки 
вважала за потрібне повернутися до них. 

Роман «Отдьх в деревне» був опублікований в І--ГУ книгах жур- 
налу «Русска мьшсль» за 1899 р. Розгортаючи повість у роман, письмен- 
ниця внесла деякі зміни в раніше надруковане. Повість була присвячена 
Г. О. Глазухіній, вчительці, знайомій Марка Вовчка по Тверській губер- 

нії, близькій до В. Засулич!, У романі присвяту авторка зняла. Письмен- 
ниця змінила прізвища деяких героїв: автор щоденника, головний персо- 

| Б Лобач-Жученко. Літопис життя і творчості Марка Вовчка. К., «Дніпро», 
1069, стор. 239, 

100



наж повісті, мав надто вже надумане прізвище Прогресов. У романі він -- Політаєв. Серафима Павлівна Телеграмова стала в романі Бо- лотніковою. Олена Володимирівна Чудова (в одному місці ІМ глави повісті вона названа Оленою Констянтинівною) в романі -- Олена Дмитрівна. Відсутній у романі образ слуги, куховарка Євдокія Іванів- на стала домоправителькою Політаєва -- Євдокією Степанівною. Тек: стуальні рамки колишніх глав повісті письменниця не змінила, епіграфи 
до глав залишила попередні. Внесені лише деякі корективи (досить нез- 
начні) у самий текст. 

За ідейним спрямуванням «Лето в деревне» -- «Отдьїх в деревне» 
близькі до «Живой души», «Теплого гнездьшка», «В глуши». У них про- 
довжено тенденцію викриття лібералізму і зради інтересів народу. Але 
форма викладу матеріалу у них різна. «Лето в деревне» -- «Отдьх в де- 
ревне» мають форму щоденника. Ця форма приваблювала тим, що дава- 
ла авторові право і можливість глибше розкрити внутрішній світ героїв. 

Оскільки в «Лете в деревне» Марко Вовчок примусила «висповіда- 
тися» ренегата-ліберала, це дало їй змогу прослідкувати еволіоцію його 
морального падіння, що в ті часи було особливо важливо. 

Необхідно було продовжити і дослідження психології типу «нових 
людей», який в попередніх творах письменниці в силу цензурних утисків 
не міг бути по-справжньому відтворений. Та в цьому творі Марку Вовчку 
теж не вдалося до кінця вирішити це важливе завдання, бо в розповіді 
ренегата не могло бути й мови про об'єктивне висвітлення фігури «нової 
людини». Та все ж, завдяки майстерності письменниці, читачі змогли 
відчути і те, що було сказано в завуальованій формі. - 

Основна мета письменниці -- прослідкувати хід моральної дегра- 
дації головного персонажу -- зрадника народних інтересів Політаєва. 
Процес морального падіння висвітлюється нею за допомогою внутрішніх 
монологів, що допомагають читачеві «підслухати» думки ренегата, які 
він старанно приховує від інших. Цей засіб дає можливість спостерігати 
Політаєва «зсередини», бути свідком психологічних процесів, що відбу- 
ваються в його душі, За його допомогою читач дізнається про минуле 
персонажу і, зробивши разом з ним уявний екскурс в це минуле, знайо- 
миться з думками та інтересами зрадника «в дни онь», коли він «много 
думал о современном упадке общества, о земствах, о пролетарнате, 
о смертности, о страданиях всех людей и народов» 7. 

Використовуючи риторичні запитання, окличні речення, три крапки 
у монологах, Марко Вовчок психологічно достовірно передає сильні 
бурі, що лютують у душі Політаєва, який прагне «к нормальному равно- 
весию», але не може відразу розірвати з усіма переконаннями «легко- 
мьсленной юности». Особливо характерний у цьому відношенні внутріш- 
ній монолог Політаєва у ПІ главі, даній як гострий діалог з самим со- 
бою. У ньому відображена боротьба двох психологічних течій у свідо- 

мості персонажа, двох «я», одне з яких вимагає поставити нарешті всі 
крапки над І і припинити «юлить и метаться»: «Скажите, сделайте 
милость, какое вам дело до отого Григория Иванова? И до тьсячи дру- 
гих Григориев Ивановьх? Пусть себе стремятся, расшибают лбь, пада- 
ют, кувьтіркаются и проч. Отчего вас всегда подмьіваєт хораріять, ва. ними 
и волноваться их курбетами? Вь ведь сознали, что вьі безумнь? Вь Я 
реклись от зтого безумия, вьї желаєте придти чихормаввноє равновесне: 
Да или нет? А если да, то чего же вьї юлите?» 

2 «Молва», 1876, Ме І, стор. 19. У романі слова «о земствах», «о смертностн» 
випущені. й 5 

зі; Марко Вовчок. Твори в семи томах, т. б. К., «Наукова думка», 1966, стор. 99, 
Далі посилання на це видання даються в тексті. 

101



Психічний стан Політаєва дуже близький до стану «премудрого 
тіскаря» з однойменної казки Салтикова- «Щедріна. В його тяжких роз- 
думах стільки спільного з постійним «тремтінням» щедрінського персо- 
нажу, що коли б «Лето в деревне» писалось пізніше казки великого 
російського сатирика, то логічно було б припустити безпосередній її 
вплив на повість. 

І Марко Вовчок, і Салтиков-Щедрін звертаються до одних і тих же 
алегоричних образів. Щука і піскар у них -- втілення власгивостей двох 
борогуючих сторін, які ведуть боротьбу за існування. Політаєву, якого 
«неотступно преследовала» думка про «железньй закон» експлуататор- 
ського суспільства, місцеві буржуа уявлялись «не в естественном своем 
виде, а или в образе зубастьх щук с отверстой пастью, со сверкающими, 
кругльми, как кольца, глазами, или в образе переполошившихся пес- 
карей, пьтающихся юркнуть куда-нибудь в нл, в надежное местечко» 

6, 9). 
Марко Вовчок показала, що поодинокі спалахи природних людських 

почуттів у душі Політаєва лякали його так само, як піскаря лякало 
ненароком висунуте з норки рильце. Як піскар жахався перспективи 
закінчити своє існування у пащі щуки, так і цей колишній «друг народу» 
тремтів від думки опинитися «в стране, где козам рога правят». 

Важливу роль у розкритті суті Політаєва відіграють у главах пові- 
сті, а потім у романі епіграфи. Як і в інших романах Марка Вовчка, 
вони несуть велике ідейне навантаження, є засобом авторської оцінки 
зображуваних явищ і фактів. Епіграфи подані до всіх 15-ти глав роману. 
Одні з них співзвучні переживанням оповідача і стилістично близькі до 
щоденникових записів Політаєва (гл. ПІ, ІХ), інші семантично контрасні 
з матеріалом глави, до якої відносяться. Епіграф до ІП глави («Друзья 
мой! Не будем прихотливь, кто льстится много взять, тот часто все 
терял, одною скромностью желаний мь счастливні» -- В. Жуковский.) 
виражає авторську насмішку з Політаєва, межею «скромньх желаний» 
якого стало існування в оточенні «уездньх кикимор». 

Зміст деяких, використаних у ролі епіграфів текстів, семантично 
переосмислюється, і завдяки зміні тональності, вони звучать глузливо. 
Наприклад, драматична забарвленість рядків з Катула, поданих як 
епіграф до ПІ глави, у зіставленні з описаними у цій главі комічними 
«стражданнями» Політаєва, що покірно плентається з Мефою по дорозі 
в Чудовку, створює зовсім протилежний ефект. Замість співчуття, епіг- 
раф викликає глузливу насмішку. 

Всі епіграфи у творі так чи інакше відбивають перипетії духов- 
ної еволюції однієї людини -- Політаєва. Цей факт свідчить про те, 
яке велике значення надавала Марко Вовчок розвінчанню даного 
типу. 

Письменниця багато зробила для відтворення образу «нової люди- 
ни», яку всіляко прагнули дискредитувати автори антинігілістичних ро- 
манів (Вс. Крестовський. «Пангурово стадо», 1869, «Две силь», 1874; 
Б. Маркевич, «Четверть века назад», 1878; М. Лєсков, «На ножах», 1871 
та ін.). У «Лете в деревне» -- «Отдьхе в деревне» Марко Вовчок не 
просто протиставляє пародійним образам «нігілістів» своїх сильних, 
сміливих і чесних «нових людей». Вона вступила в пряму літературну 
полеміку з одним із творців таких пародійних образів -- Гончаровим. 
Проведена ця полеміка досить оригінально. Створюючи образ Іванова, 
письменниця навмисно подала його «ип Марк Волохов». Схожість із 
ним весь час підкреслюють негативні персонажі повісті, розповідь про 
нього веде особа, що люто ненавидить Іванова і Іванових. Тому читач 

поставлений перед необхідністю самому аналізувати вчинки і вислови 
Іванова та його друзів і робити висновок про достовірність, життєвість 
типу Волохова. 

102



Ціла серія лайливих характеристик супроводить Волохова в «Об- 
риві» і Іванова в творі Марка Вовчка, Волохов -- «пария, циник, веду- 
щий бродячую цьганскую жизнь, занимающий деньги, стреляющий в 
живьх людей, обьявивший, как Карл Моор, по словам Райского, войну 
обществу, живущий под присмотром полиции, словом, отверженец, «Вар- 
рава»!» "; Іванов -- «фанфарон», «грубое двуногое», «безмозгльй дон- 
кихотишко», «беспардонньй разбойник» |і т. п. 

Здається, на перший погляд, ніби Марко Вовчок іде слідом за Гон- 
чаровим і перед читачем окреслюється силует волоховського типу. Зов- 
нішність героя, "манера розмовляти з людьми, зневага до умовностей 
дворянського етикету, грубувата відвертість, яка часто шокувала і при- 
мушувала зеленіти від злості повітовий бомонд, -- все це нагадувало 
персонаж Гончарова. Порівнювати Іванова з Волоховим письменниця 
примущує неодноразово, підкреслюючи у різних місцях роману устами 
негативних персонажів схожість між ними і акцентуючи на ній увагу 
читача. Паралельно з цим вона непомітно і досить своєрідно, пласт за 
пластом знімає з фігури різночинця-демократа накип антинігілістичної 
тенденційності, і перед читачем постає привабливий образ юнака-борця: 
Вчинки героя, любов до нього дітей, захоплений відгук про нього лю- 
дини, перед якою схиляється навіть Політаєв, -- ось ті чинники, якими 
Марко Вовчок реабілітує Іванова. Він не промовляє гучних промов про 
любов до людини, а ділом доводить цю любов. 

Так, «внутрішньо полемізуючи з автором «Обриву», -- як вірно 
зазначає Н. Є. Крутікова, -- письменниця показує гуманність, чесність 
і велич переконань молодого «нігіліста» 5, | 

Марко Вовчок запевняла читача, що «нових людей» стає все більше 
і більше. Цю думку проводила за допомогою цікавого засобу: людина, 
що ненавидить «нових людей», стверджувала, що існують «тисячі тьсяч 
других Григориев Ивановьх». І це переконувало найбільше: Політаєв 
зовсім не зацікавлений у перебільшенні явища, існування якого він вза- 
галі не бажав би. Так майстерність митця і переконаність революціо- 
нера-демократа допомогли письменниці ствердити те, що прагнули пе- 
рекреслити автори антинігілистичних творів. 

романі «Отдьх в деревне» особливо яскраво виявився талант 
Марка Вовчка як сатирика. Якщо фігура Політаєва подана в гостро 
іронічному плані, то при створенні типів повітових «пав» їдка іронія ме- 
жує з сарказмом. ; - 

У попередніх творах письменниці поміщики показані головним чи- 
ном в їх вчинках, за допомогою автохарактеристик і взаємохаракте- 
ристик з деякими іронічними вказівками автора. В «Отдьхе в деревне» 
сатиричне звучання образів поміщиків посилювалося ще й тим, що вони 
подавалися через сприйняття людини, яка прагне потрапити до їх кола. 
Марко Вовчок підкреслювала, що як не намагається ШПолітаєв бути 
поблажливим до сусідів-дворян, «извиняя их слабости, ценя их добрье 
качества», нічого з цього не виходить: він сам поступово починає люто 
ненавидіти їх. ч й 

При створенні образу Григорія Іванова письменниця йшла шляхом 
заперечення негативного, при змалюванні ж поміщиків -- шляхом за- 
перечення позитивного. На перший погляд, Бусови, Звереви і їм по- 
дібні здаються добрими, уважними, освіченими людьми, що «за всем 
следят, работают над разньми вопросами». Та поступово авторка ром 
кретно знайомить читача з кожним із цих людей, наділяючи їх ідкими 
політаєвськими коментарями та оцінками. і 

ЗИ. Гончаров. Обрьв. М. Гослитиздат, 1955, стор. 419. 

7 Н. крутідови спорінки творчого життя. К. «Дніпро», стор. 339. 

103



Створюючи негативні типи, Марко Вовчок навмисне згущувала са- 
тиричні фарби у портретних характеристиках. Причому вражає, як ні в 
одному з творів письменниці, велика кількість порівнянь, об'єктами яких 
є різноманітні представники» флори і фауни. Мефа Павлівна, наприк- 
лад, -- «безжалостная мартьшка», «бестолковьй гриб», «походка се 
напоминаєет передвиженне окалеченной сороки», біжить вона, «как иска- 
леченная куропатка», у білому платті має вигляд «засушеного гриб- 

ного корешка в кисейном мешочке». Жодної людської риси, жодної 
людської деталі! 

Розглядаючи порівняння як засіб вираження авторського ставлення 
до того, що засуджується в творі, Б. М. Мінчин звертає увагу на «прита- 
манне всім революційним просвітителям намагання надати ворожим 
народові силам, групам, класам знеособлений, низький, примітивний, 
звірячий і тваринний характер» 5. У романі Марка Вовчка це прагнення 
виражене особливо яскраво. Порівняння виступає в творі як один з най- 

головніших засобів образності, є основою більшості портретних і пси- 

хологічних характеристик персонажів. Цікаво побудована портретна 
характеристика Митродори, де не просто акцентується увага на схожо- 
сті її з конем, а підкреслюються і «конячі» деталі: «старетощая Габризль 

д'Зстре, лошадиного роста, с лошадиньми глазами, с какими-то грязно- 
альми пятнами на увядших щеках, с растрепанньми вороньми воло- 
сами». У відповідності до такої зовнішності вона наділяється і «коня- 
чими» жестами: вона робить крутий поворот, «как осаженное дитя 
табунов». 

Оригінально вимальований у творі тип Таранельки. Уже прізвище 
вказує на те, що його носій -- це щось дрібне, не заслуговуюче на увагу. 

Обіграючи два синоніми -- «лаковьй», «лакированньй», -- Марко Вов- 

чок акцентувала увагу читача на двох найяскравіших прикметах зов- 

нішності Таранельки: його завжди блискучих очах і таких же блискучих 
чоботях. Деталь обличчя і деталь обмундирування справника весь час 

уперто називаються поряд, ніби мова йде не про живу людину, а про ви- 

ліплену фігурку. Цей художній елемент логічно вписується у загальний 
напрямок портретної характеристики Таранельки, навмисне шаржованої 

авгоркою: «Исправник Таранелька, пока сидит в кресле, представляется 
большим человеком, но когда вскакиваєт, оказьваєтся ростом немного 

повьше волшебника Черномора и с своей грудью колесом, огромньми 

усами а Іа Іміз Мароівоп, крупньм орлиньм носом, крупньми черньми, 

точно нарисованньми, глазами и узкими лаковьшми сапожками, блестя- 

щими не хуже глаз, напоминаєт фигурки на крьшках старинньх фаян- 

совьх кувшинов, которье фабриковали, не задаваясь соразмерностью 

частей» (6, 182). 
Марко Вовчок добре розуміла, що суспільне життя -- це перш за 

все люди, їх переконання, прагнення, звички. Тому вона, узагальнюючи 

найбільш типові властивості, подавала в своїх героях не лише людські 

індивідууми, а й певні соціальні типи. Олекса Засенко має цілковиту 

рацію, зазначивши, що Марко Вовчок, продовжувачка критичного реа- 

лізму Гоголя, вміла «живописно виразно показати в зовнішньому вигляді 

героїв такі деталі, через які розкривається їх внутрішній світ, їх духовні 

запити і спосіб життя» 7. Портретна, психологічна і соціальна характе- 

ристика персонажу складають у романі нерозривну єдність. 

Твір було задумано як повість. Чому ж далі письменниця, трохи 

змінивши заголовок (а в цьому, на наш погляд, теж є свій сатиричний 

є Б. Мінчин, Соціальний роман Марка Вовчка і його місце в історії російської 

літератури (60--70-і роки ХІХ ст.). У зб.: «Марко Вовчок. Статті і дослідження». К., 

Вид-во АН УРСР, 1957, стор. 205, - | РАВ 
7 Олекса Засенко. Марко Вовчок. Життя, творчість, місце в істори літератури. 

К. Вид-во АН УРСР, 1964, стор. 437. 

104



сенс: невиразне «лето» замінилось багатозначним і іронічним «отдьх», 
словом, яке після знайомства з романом читач може сприймати як на- 
писане в лапках), змінила і жанр твору? Треба думати, що в процесі 
роботи вона відчула, що обраний жанр повісті затісний для втілення її 
задуму. Питання, поставлені у творі (а їх теж забагато для повісті), 
потребували переконливого освітлення, художні типи -- глибокого пси- 
хологічного дослідження. Для цього роман давав більше можливостей, 
ніж повість. 

Марко Вовчок як письменниця літератури критичного реалізму ба- 
чила своє завдання у правдивому відтворенні явищ суспільного розвитку. 
Зображені нею типи, події проходять, незважаючи на своєрідність форми 

викладу в романі «Отдьх в деревне», через авторське сприйняття дійс- 

ності і несуть, таким чином, на собі відбиток авторського переконання. 

Це стало можливим завдяки багатству засобів творчої лабораторії пись- 
менниці, що в «Отдьхе в деревне» досягла як романістка свого найви- 
щого рівня. |



Ф.Д.ПУСТОВА 

Пейзаж у новелаж 

О. Кобилянської 

У новелах О. Кобилянської пейзаж становить значну ча- 
стину художнього полотна, інколи виступає єдиним елементом загальної 
композиції. Ще сучасники письменниці відзначали високу майстерність 
та оригінальність її як живописця. В статтях і листах О. Маковея, Лесі 
Українки, Г. Хоткевича та інших знаходимо перші спроби відкрити 
секрети естетичної магічності, властивої пейзажам Кобилянської. Чи не 
найкраще це вдалося Г. Хоткевичу, який у дослідженні про «Землю» 
зазначив, що вражаюча сила картин природи в цьому творі закладена 
в антропоморфізації, ліризмі, відповідній ритмічності описів. Радянські 
дослідники творчості Кобилянської у своїх працях теж принагідно звер- 
тали увагу на пейзажі, проте спеціального дослідження (окрім цікавої 
статті про новелу «Битва» 7) ще немає. Мета цієї розвідки -- розкрити 
функції пейзажу в малій прозі письменниці, а через них і деякі особли- 
вості мислення художниці. 

У житті письменниці природа була дуже важливим фактором, який 
впливав на формування темпераменту, світогляду, естетичних смаків. 
Сама О. Кобилянська зізнавалась: «Прекрасна і сильна, дико-романтич- 
на природа моєї батьківщини стала яким-то світом моїм, котрий голубив 
і годував заразом голодну душу мою» 8. 

Тому природа ввійшла і в художню уяву письменниці, визначила 
оригінальність того аспекту, в якому вона зображувала життя. 

Новели Кобилянської в залежності від ролі, яку відіграє в них 
пейзаж, можна поділити на кілька циклів. Одну групу становлять твори 
«Природа», «Жебрачка», «Некультурна», «Ітрготіц рПапіазіє», «Час». 
До другої -- слід віднести «На полях», «Під голим небом», «Віщуни». 
Неповторна, особлива функція пейзажу в новелі «Битва». У значній 
кількості творів подибуємо лише елементи пейзажу («У св. Івана», 
«Банк рустикальний», «Юда», «За готар»), схожі за своєю функцією. 
Своєрідна роль картин і явищ природи в новелах «Місяць», «Лісова 
мати». Як правило, у творах, віднесених до однієї групи, пейзажі мають 
схоже сюжетне навантаження, але відрізняються ракурсом зображення. 

У новелах першого циклу, написаних у 80-х і початку 90-х років, 

Кобилянська малює пейзажні картини з метою показу благотворного 
впливу природи на людину. В деяких із них («Жебрачка», «Час») пись- 
менниця робить це прямолінійно, не досягаючи художнього втілення 
своєї ідеї: герої самі розповідають про значення природи для їх духов- 

! Гнат Хоткевич, Земля. Повість Ольги Кобилянської. 36. «Ольга Кобилянська 

р критиці та спогадах», К. Держлітвидав, 1963, стор. 111--113. сі 
2 Б. І. Мельничук. Битва за красу. 36. «Ольга Кобилянська». Вінницьке 

книжково-газетне видавництво, 1963. у 
з О, Кобилянська. Твори в п'яти томах, т. 5. К. Держлітвидав, 1963, 

стер. 216. Далі посилання на це видання даються в тексті. 

106



ного зростання. В інших  (єЇптрготіц рНіапіа5іе», «Природа») -- 
Кобилянська, показуючи, як природа формує характер і душу людини, 
знаходить нові ракурси змалювання пейзажів. У новелі «Природа» роз- 
глядаються, так би мовити, два зразки такого впливу: на представницю 
заможної родини і на гуцула. Образ героїні -- непересічної особи, яка 
жадібно дихала повітрям Карпат, вбирала в себе їх таємниці, барви і 
звуки, розкривається в авторській об'єктивній розповіді, В такий спосіб 
О. Кобилянська досягає більшої переконливості в доведенні своєї ідеї, 
ніж у новелах «Жебрачка» і «Час». Але письменниця-початківець робить 
це переважно у формі коментаря, апріорно накидаючи свою думку про 
те, що всім кращим у собі героїня завдячує чудодійному впливові при- 
роди і кревним зв'язкам з гуцулами, а всім поганим -- вихованню в ба- 
гатій родині, відірваній від народу. Тому ця небуденна натура така 
суперечлива, негармонійна: її не задовольняє родинний спокій ситого 
достатку, але жадаючи чогось незвичайного, вона не здатна бути діяль- 
ною, щоб красою заповнити своє життя. 

Другий герой твору, гуцул, значною мірою теж характеризується 
через його ставлення до природи. Син гір, частинка цього дикого світу, 
він по-своєму розуміє його закони, дотримується їх, зневажаючи циві- 
лізоване суспільство, бо воно для нього панське, вороже. Гуцул не по- 
мічає того, що шукає в природі дівчина з міста. Хоча він і не байдужий 
до краси, але у нього насамперед утилітарний, господарський підхід до 
природи, яка визначила спосіб його життя, а відтак і звичаї й віруван- 
ня. Звільнений із в'язниці, парубок відчув себе безпечно лише тоді, 
коли вийшов з міста і ступив на гірську стежку. Рідне оточення підка- 
зало йому й розгадку чорноволосої дівчини: почувши з річки про- 
казане йому на прощання «Мусиш мене шукати», забобонний гуцул 
вирішив, що незнайомка -- відьма. В цей момент усі ворожі сили при- 
роди, які, на його думку, діють поряд з добрими, готові були завдати 
парубкові лиха за те, що він спізнався з нечистою силою. 

«Що се таке? 
Озирнувся і вдивився у воду... відти роздалися слова так голосно 

і так виразно... 
Та ніщо не рухалося. Хвилі йдуть одна за одною, не надто швидко, 

але й не помалу, все нові й нові. Смерека впала була в воду, а хвилі 
знімали її на свої хребти поволі й поважно і маєстатично з собою 
унесли. 

Усе інше було тихо-тихо, немовби ждало чогось... Дерево на березі, 
ба й увесь ліс -- усе немовби так мусило бути, аби щось побачити. 

Хвилі вилискувалися на місячнім світлі, а над ним тяглися голубаві 
облачні постаті, ні, ні, вони були скрізь, вони зібралися, немов би хотіли 
все задушити й перемогти. 

Від божевільного того переляку вхопила його дрож, і він був би 
ревнув, гей звір, та раптом погадав на бога» (1,422--423). 

Ця картина чи не найбільш вдала у творі. Не в авторському 
поясненні, а через суб'єктивізований пейзаж розкриваються не тільки 
стосунки людини з природою; а й душевний стан її в певний момент. 
Такий засіб виявився найбільш ефективним для здійснення задуму 

твору. і 
Пошуки письменниці в розробці теми -- природа 1 людина, теми, 

яка її полонила, на цьому не припинилися. Вона пише новелу «Некуль- 

турна», в якій намалювала яскраву постать гордої, сильної : разом з 

тим забобонної гуцулки, вдало використавши серед інших засобів типі- 

зації й суб'єктивізований пейзаж. Коли Параска розповідає про свої 

блукання в незнайомих місцях, в її пам'яті відновлюються не Тільки 

вигляд незайманого лісу, яким ішла в пошуках неїснуючого млина, а й 

почуття, думки, що їх викликали страшні краєвиди: 

107



«З гір, між котрими ішла сама-самісінька, не здибавши і одної ду- 
ші людської, вийшла нараз в ліс. І не був се ліс, як той, що покриває 
Магуру або Рунга, веселий, доступний, але такий, якби його засіяла: 
сама рука бога святого, коли творила світ. Старий, густий, як сито, а 
темний... ей боже! Його шум заливає воздух і голосний такий, що таки 
падай і молися, щоби що нечисте не вхопило..» (11,342). Цим суб'єктиз 
візованим пейзажем письменниця досягає глибокого розкриття душі 
і світу уявлень героїні. 

В «Некультурній» є й інший аспект зображення природи. В експо- 
зиції твору змальовано той куточок Карпат, де живе Параска. Цей пей- 
заж відіграє роль типових обставин, в яких сформувався характер «не- 
культурної», її світовідчування, проте значення його виходить за рамки 
сюжетної функції. Як відзначала ще Леся Українка, в цьому творі при- 
рода виступає самостійним персонажем ". 

Письменниці вдається внутрішнє одухотворення незайманої приро- 
ди, заглиблення в її сховані від поверхового ока процеси. Природа у неї 
не тільки живе, а й мислить, відчуває. 

Цікава композиція пейзажу. Велике полотно, панорама поступово 
складається в просторі і в часі із окремих етюдів: описи гір Магури і 
Рунга, потоку між ними, простору над ними, краєвидів під час сходу 
сонця і в полудень. Всі частини виписані однаково виразно, яскраво. 
Кожен етюд (виділений графічно в окремий абзац, період) має певне 
настроєве наповнення. До сходу сонця Магура -- «похмура» і «стрімка», 
Рунг -- «гарний велет, високий і широкий». А в полудень обидві гори 
освітленими частинами «спадали лагідно і майже злучалися, купалися 
вже обоє в сонці», і вода в потоці «обезсилена до м'якості, розсипалася 
вже лагідно і майже нечутно по камінню та р перемінювалася незамітно 
в миготяче золото...» (2, 323). 

Загальна урочиста тональність полотна створюється насамперед 
антропоморфізацією природи. Багатокрапковість, якою кінчаються ок- 
ремі етюди, підсилює враження величі і безперервності цього світу і тих 
змін, що відбуваються в ньому. Засоби, якими пише художниця, своє- 
рідні. Як ніхто інший, вона майстерно малює дотиковими і зорово-доти- 
ковими образами. Домінуючий троп в мовнообразній системі авторки -- 
епітет, часто метафоризований, він переважно стоїть в препозиції. 

Художниця володіє широкою палітрою барв, які в неї переливають- 
ся, набувають різних відтінків: «ніжна синява», «темнозелений ліс», 
«срібна густа сітка», «холодна зелена глибінь», «блідолілієві дзвінки 
і рожеві будяки», «миготяче золото», «чорно-золотиста гадина». Дотико- 
ві і звукові враження часто відтворені з допомогою конкретизуючих або: 
підсилюючих епітетів: «піднімався лагідно вгору», «потік зростаючий 
жадібно», «далеко чутні голоси», «гордо прибрана в сосни». 

А загалом вся панорама сприймається як програма для симфонії, 
основною темою якої є оспівування краси і вічності природи, життя. 

Змалювання природи як самостійного персонажу, мислячого і гли- 
боко вразливого, стає питомою рисою Кобилянської-пейзажиста. Ів 
цьому насамперед виявляється своєрідність її світосприймання і худож- 
нього мислення. В «Іпіегтег70» Коцюбинського природа теж виступає 
дійовою особою, проте не настільки самостійною. Всі пейзажі цього тво- 
ру подані через сприйняття героя і служать рушійною силою внутріш- 
нього конфлікту, що його переживає митець. Уособлення природи здій- 
снюється через уяву діючої особи, а не незалежно від неї. 

Тенденція Кобилянської малювати природу як самостійний компо- 

нент сюжету, як певний образ зі своєю психологічною характеристикою 

4 Леся Українка. Твори в 10 томах, т. 8. К., «Дніпро», 1965, стор- 76- 

108



своєрідно виявилася у творах другої групи -- «На полях», «Під голим. 
небом», «Віщуни», написаних зрілим майстром. Це новели про трагічні 
людські долі, які відтворені не шляхом розгортання подій чи змін у 
внутрішніх почуттях героїв, а за допомогою картин природи. 

В новелі «На полях» пейзажі становлять початковий і заключний 
розділи. Контрастні за своєю тональністію, вони становлять кінцеві еле- 
менти сюжету: експозицію й розв'язку. На початку твору -- картина 
весняного поля: 

«Так вчасно настала весна і так лагідно! 
З теплим вітром, сонячним промінням і блискучим дощем, що ледве 

можна було замітити, як сніг зійшов із землі, і вона осталася без пок- 
ривала. 

І з тим було їй добре...» (3,317). 
Призначення цього пейзажу -- не лише вказати на час, з якого 

почнуться тривоги селянської родини. Він має підтекст: весна--початок 
роботи в полі, важкої, але радісної, життєво потрібної для селянина, 
що багаторічною кривавою працею здобув шматок власної землі. І в 
цей момент над родиною нависає загроза втратити єдині сильні і дбай- 
ливі руки старшого сина -- Його збирають у жовніри. 

Письменниця не розповідає, як батько продав воли, які робилися 
інші спроби врятувати сина, не зображує самих проводів, а малює кар- 
тину селянської садиби по відході сина в армію. 

«Потім настала осінь. 
Закутана в мряку, з супроводом зимних вітрів, і з сумними сірими 

вечорами, з хлипанням безнастанних дощів... 
Тихо й пусто всіоди, але неспокійно. 
Було щось, що мучило... гризло.. щось, що, себе під'їдаючи, шири- 

лось без відпочинку і спокою. 
Се була туга. 
За молодою, здоровою, жвавою силою, що потяглася кудись, ли- 

шаючи все ще сліди по собі, тут і там, мов літо... 

Земля лежала сумна. 
Щось сильне, здорове не могла вона сотворити без молодої сили. 

Мусила ждати. 
І з самого початку, від першої хвилини його відходу, -- все ждало...» 

(3,323). 5 
Цей пейзаж складається не з деталей оточення, головне в ньому - - 

настрій, психологічний стан розпуки і безпорадності. Малюнок вміщує 

в собі і горе батьків, і руйнацію господарства, і авторську оцінку со- 

ціального лиха -- солдатчини, Така глибока ідейно-естетична наснаже- 

ність картини робить зайвою детальну розповідь про саме нещастя, за- 

безпечує лаконізм письма. Проте, замініюоючи найтрагічніші сцени опи- 

сом картин природи, Кобилянська до певної міри приглушує трагізм 

розповіді. Цю рису помітили сучасники письменниці, але по-різному ОЦІ» 

ніювали її. Зокрема В. Стефаник з приводу новели «На полях» заува- 

жував авторці: «Вже то Ви умієте писати так, що, прочитавши Вашу 

робітку, у мене очі добріють, як у дитини, і я гляджу навперед себе без 

крихітки злості на світ і людей. Всі вістря, що могли би ранити людей. 

Ви ховаєте у себе, всі прості лінії, що вибігали би поза гармонію, Ви 

нагинаєте своїми делікатними руками. Я з-поза кождої поезії виджу 

лоета. Як читаю Ваші твори, то Ви дивитеся на мене смутно і лагідно 

як та матір божа, що має в серцю мечі, а на лиці любов до всіх» ці 

Не сказавши прямо письменниці, Стефаник у листах до своїх друзів 

заявляв, що новела йому не сподобалася 5. Зрозуміло, співцеві мужиць- 

5 В. Стефаник. Твори в трьох томах, т. 3. К. Вид-во АН УРСР, 1954, 

стор. 160. 
Ре В. Стефаник. Твори, т. 3, стор. 157. 

109



кої розпуки більше імпонувало б те, якби Кобилянська зображувала 
життєві трагедії без опосередкованості, не пом'якшуючи їх. Гостро не- 
гативно оцінював твір Маковей. І тільки Гнат Хоткевич у цій «м'якості» 

побачив «жіночість різця», «особливість жіночого ласкавого пера»?7, 

своєрідність світосприймання жінки-художниці. 
Коцюбинський і Стефаник теж тяжіли до лаконізму, проте не за 

рахунок найдраматичніших сцен. Крім того, самі пейзажі вони малю- 
вали інакше, У них картини природи невід'ємні від людини і є засобом 
зображення людини. Символічну картину пізньої осені («Їдуть дощі..»), 
яка відтворювала безвихідне становище безземельного селянства, М. Ко- 
цюбинський «олюднює», закінчуючи її побутовою сценою у хаті Воликів, 
однієї родини із численної армії безземельних. Або його лаконічний 
етюд, зовні схожий за принципом змалювання на пейзаж осені в новелі 
«На полях»: «А панська нива дрімає, як море у сірозеленій мряці, і 
сниться їй серп». Він не існує як окрема самостійна частина твору, а є 
завершенням діалогічних сцен, в яких односельчани Хоми Гудзя вирі 
шують страйкувати. 

Якщо зіставити картини природи із видами живопису, то в Коцю- 
бинського маємо жанрові картини, а в Кобилянської, так би мовити, -- 
чистий пейзаж. Те, що в письменниці пейзаж повністю замінюють. 
сцени з людьми, обумовлюється своєрідністю її світосприймання. Вона 
пояснювала: «Я любила народ, і люблю його до сьогоднішньої хвилі, 
і дивлюся на нього тими самими очима, що на деревину, цвіт і всю жи- 
вучу часть природи» (5,239). В цьому зізнанні виявляється і певна 
світоглядна обмеженість письменниці і джерело оригінальності її ху- 
дожнього мислення. Тільки враховуючи це, можна зрозуміти специфічні 
сюжети новел «Під голим небом», «Віщуни». У першій розповідається 
про загибель цілої родини, а головними дійовими особами виступають 
коняка і хуртовина. У другій герой в оточенні побачив і відчув прихід 
своєї смерті. 

Новели «На полях» і «Під голим небом» мають ще одну спільну 
рису. Пейзажами, які конденсують в собі суть трагедій, що відбулися, 
але безпосередньо не зображувалися, твори не закінчуються. Після них 
є ще невиличкі пейзажні розділи, які письменниця називала 5сПіцВак- 
Когф'ами і яким надавала великого значення. Вона, наприклад, була 
невдоволена, що в німецькій публікації новели «На полях» зсбІиВаККога 
було вилучено (5,341). Функція цих заключних малюнків своєрідна. 

М. Коцюбинського, наприклад, фінальні пейзажі («У грішний 
світ», «В путах шайтана», «На камені»), відтворюючи локальні крає- 
види, докидають останню думку до ідеї твору. В Кобилянської заключні 
картини природи містять звуковий образ, певну мелодію, яка розвиває 
(«Під голим небом») або підсилює («На полях», «За готар») загаль- 
ний трагічний (мотив новели. Ці елементи сюжетів свідчать, що письмен- 
ниця майстерно вміла відтворювати не тільки предметні зорово-доти- 
кові картини, а й слухові, що мислення музичними образами -- особли- 
вість її таланту. у | 

У ряді новел письменниця не малює розгорнутих картин природи, 
а вкрапляє лише елементи пейзажу. У творах про селян: «У св. Івана», 

«За готар», «Банк рустикальний» -- вони служать якоюсь уточнюючою 

або підсилюючою деталлю обставин. Ось, наприклад,«Банк рустикаль- 

ний». Убогий селянин, батько чотирьох дітей, дізнається, що його госпо- 

дарство мають ліцитувати за родичів і : 

«Тихий, серце роздираючий стогін виривався з його грудей... 

Відтак прокинувся, вхопив шапку, махнув рукою, немов відрікався 

всього, і пішов. 

т Ольга Кобилянська в критиці та спогадах. К. Держлітвидав, 1963, стор. 112. 

по



Надворі стояв пізній осінній вечір, і зимний острий вітер гнав і вив 
полями. Далеко и широко виднілася лише свіжорозорана земля, і десь- 
не-десь мала сільська хатина. 

Пішов». (1,478). 
Деталізуючи пору року, якої відбудеться ліцитація селянина, що 

на зиму залишиться навіть без хати, авторка глибше розкриває анти- 
народний характер рустикального банку. 

В художньому пізнанні природи Кобилянська зазнала й прикрих 
невдач. Це траплялося тоді, коли у тлумаченні життєвих явищ, зобра- 
жуваних поза соціальними обставинами, давалися взнаки протиріччя 
світогляду письменниці. Наприклад, новела «Місяць». Розповівши про 
вбивство, що сталося місячної ночі, авторка відтворює психологічний 
стан вбивці, який боїться зради свідка -- місяця. Місяць стає символом 
неминучої розплати за гріх. У кінцівці твору заарештований вбивця го- 
ворить дітям: «Моліться за мене. Моліться ясними, білими ночами, як 
місяць уповні стане. Ви моліться. Може, це через вас господь простить 
мені. Ніхто не бачив, не чув мого гріха. Він один його через місяць 
заздрів. Моліться, він почує, бо до вас я більше не верну. Місяць роз- 
лучив нас...» (4, 369). 

Віра в неминуче покарання богом грішника, звичайно, була прита- 
манна забобонному селянинові, але письменниця не повинна була об- 
межуватися лише констатацією цього явища. Таке ж об'єктивістське 
зображення народної темноти в новелі «Лісова мати» спричиняється до 
того, що природа в ній набирає містичного значення, твір наснажується 
реакційними ідеями. На щастя, таких творів у спадщині Кобилянської 
небагато. 

Пейзажі Кобилянської неповторні не тільки за своєю ідейно-есте- 
тичною функцією, а й засобами письма. Шедевром у цьому відношен- 
ні є новела «Битва». Широко користуючись епітетом, письменниця ство- 
рює яскраві синтезовані образи, в яких поєднуються враження дотику, 
слуху, зору або одні відчуття передаються через інші образи: «Півго- 
лосне шемрання гірської ріки, котра вилискувалася недалеко з-під те- 
мені лісу, проносилось м'яко й вникливо сюди»; місяць «блідий, і тихий, 
і нерухомий, мовби був цілком утомлений з смутку, і мовби йому лег- 
шало, коли розпускав свої промені в синявопрозорих мряках ночі 
або купав їх тут і там у темній глибині води», «м'яка темнота ночі», 
«туга лагідна, мов оксамитовий плащ», «тиша, що зросталася з тем- 
нотою». 

Музичний характер твору підсилюється тим, що письменниця дбала 
й про ритміку.окремих частин, керуючись принципом: «в складанні ре- 
чень.. прячеться також якогось роду музика» (5, 158). Одиницями рит- 
му у цьому творі, як і в «Некультурній», виступають періоди. Кожен пе- 
ріод -- образ. Графічно виділений, він не тільки підсилює увагу до себе, 
а разом з іншими створює ширшу картину, складену з чітко виписаних 
деталей. 

Ритміка різних новел розмаїта, вона відповідає внутрішньому змі- 
стові картини. Так, у творі «Під голим небом» в картинах непогоди 
письменниця досягає надзвичайного динамізму не тільки антропоморфі- 
зацією лихої стихії, а й енергійним ритмом фрази, різкою і швидкою 

- зміною зорово-слухових образів, якими намальовані картини природи. 
«Хмари снігу кидалися зміями на себе, клубилися й розбивалися завзя- 
то; інші знов металися серпанками сполохано на всі сторони, розпи- 
нали широко свої крила, відпирали напір дикого вихру. Але він, сильний 
і розбішений, рвав їх із собою, кидав до землі, а опісля, знявши їх уго- 
ру, розносив з подібним свистом по широкій рівнині» (3, 330). 

Відповідно до цього темпу для відтворення руху, змін авторка оби- 
рає не ту міру ритму, яка характерна для пейзажів попередніх творів. 

ПІ



Вона нанизує приблизно однакові за розміром і тональністю короткі 
прості речення або частини довших, в яких уникає підрядних зв'язків. 
У кожній частині логічний наголос робиться на дії. 

Важливу естетичну функцію у творах Кобилянської, зокрема в «Бит- 
ві» виконують звукові повтори і така синтаксична фігура, як багато- 
крапковість. Перші поглиблюють загальний мінор твору («Несказаний 
сум розіслався горами, якийсь передсмертний настрій..»), а друга уріз- 
номанітнює інтонаційне звучання окремих частин і цілої картини. Ось, 
напр., уривок з опису лісу після винищення людьми молодих дерев. 

«Так прибиралися вони до бою зі столітніми... 
Врешті, прийшла черга й на тих. 
Ніч перед тим... се була світлом упоєна ніч... місяць збільшився 

у великий матовочервоний круг. 
В тишині, що зросталася з темнотою, здавалися гори з своїми тем- 

ними безмежними лісами пристановиськом для стоїчного спокою. Місяч- 
не світло пронизувало ніжносиняві нічні мряки, розсвічувало далечину 
й неначе уділялося верхам дерев, що стояли на найвищих рочаан є гір. 
«Дерева змінилися в його сяйві і, здавалося, в нім розпливалися.. 

Перша багатокрапковість показує протяжність дії в часі. В оо 
випадку уривчастість відбиває «психологічний стан» живих дерев перед 
загибеллю, а в третьому -- багатокрапковістю створюється враження 
ілюзорності того, що дерева ще живі. 

Цей аспект аналізу пейзажів засвідчує, яким великим майстром 
була письменниця, як вправно володіла вона своїм інструментом -- 
словом. 

Прочитання певної групи новел Кобилянської дає можливість поба- 
чити своєрідність її світобачення, деякі грані таланту й методу. Почав- 
ши із показу природи як середовища, що духовно збагачує людину, 
письменниця прийшла до змалювання пейзажів як самостійних персо- 
нажів твору. Через антропоморфізований рослинний і тваринний світ 
вона зобразила деякі соціальні конфлікти («Битва», «На полях», 
«Юда»), відтворила цілу низку людських трагедій, характерних для її 
доби, відбила свої переконання й погляди. Самобутній ідейно-естетичний 
зміст пейзажів у кожному творі письменниці, розмаїтість функцій спро- 
стовують твердження націоналіста С. Єфремова про «одноманіт- 
ність», «набридливість» 8 намальованих нею картин природи. 

І. Франко, відносячи найвидатніших українських новелістів кінця 
ХІХ--початку ХХ ст. до однієї ідейно-стильової течії, вказував на спіль- 
ні риси їх творів: психологізм, ліризм і музикальність. Ці типологічні 
ознаки у кожного письменника проявлялися по-різному, Кобилянська. 
досягала психологізму своїх пейзажів антропоморфізацією явищ, приро- 
ди, принципом давно відомим у художній практиці народу і піднесеним 
нею на якісно новий ступінь. Джерело ліризму у самій вдачі письмен- 
ниці: вона не могла бути безпристрасним художником-обсерватором, 
у зображувані картини обов'язково вкладала свою оцінку, свій настрій. 
Музичність новел, зокрема пейзажів, -- у засобах письма, в їх барвах 
і звуках, в композиції, в ритмізованій мові описів. 

5 «Киевская старина», 1902, т. 79, стор. 267.



В О. ПАСІЧНИЙ 

Деякі особливості оповідання 

Марка Черемищіити ,Ноа божеє 

Оповідання «На боже» не належить до числа найбільш ви- 
значних у творчості Марка Черемшини. Але воно несе на собі ряд ха- 
рактерних ознак художньої манери письменника, тому заслуговує на 
більш пильну увагу дослідника, ніж було до цього часу. Зупинимося 
на деяких особливостях змісту і форми цього невеличкого (на 2,5 сто- 
рінки) твору. 

Варто передусім звернутися до загальних рис ідейного змісту, зупи- 
нитися на істотних моментах художньо-логічного та психологічного лан- 
цюга твору, що допоможе зрозуміти особливості постановки проблеми, 
ідейної спрямованості, авторського задуму, дістати в результаті цього 
можливість підійти до аналізу художніх засобів, використаних митцем. 

У творі йдеться про молебінь у сільській церкві. З-поміж селянсько: 
го загалу автор виділяє постать вдови Семенихи, котра молиться з особ- 
ливим завзяттям. Розкриттю цієї постаті і присвячений твір. Єдиний 
син вдови взятий у солдати. Семениха ж наслухалася від бувалих баді- 
ків чимало недоброго про цісарську службу, уява малює страхіття, які 
підстерігають солдата. Тому просить сили небесні «за синове здоровлє, 
аби у воську кулі його обминали, аби не умер тамки». У свідомості 
жінки доля сина пов'язується з добрим чи лихим настроєм австрійського 
монарха, і уява Семенихи лине вже в інший бік -- до цісаря, який зда- 
ється селянці всевладним, багатим і примхливим. 

Коли ж у церковній відправі настав момент давати «на боже» (на- 
ймати молебінь), стара Семениха дає гроші на молебінь... за цісаря. 
Назва оповідання вказує на його смисловий «епіцентр». Акція вдови -- 
подання грошей на молитву не за родичів, як це було прийнято, не за 
близьких, навіть не за сина, а за дуже мало відому їй особу, котру на- 
зивають цісарем, -- становить суть проблеми, головне питання, на яке 
відповідає письменник своїм твором. Лише при поверховому, побіжному 
погляді вчинок вдови може видатися свідченням почуттів вірнопідда- 
ності, любові до цісаря. Насправді ж все виглядає інакше. Не з великої 
любові до «найяснішого цісаря», а з великої любові до єдиного сина 
наймає вдова молебінь. Доля сина-солдата залежить від цісаря, і Се- 
мениха хоче ублажити церковною службою цю напівміфічну в її очах 
істоту. 

Уява старої гуцулки малює монарха і його оточення: «Десь та- 
ка палата, як церква велика, десь у цій палаті від срібла-злота мовнє 
б'є. Ліхтарі як стоги високі, свічки снопами горять. Десь вівтар великий, 
золотом кований, срібними гаками до землі прибитий. Луна від світла 
йде, на стінах трясеться, На вівтарі тісар сидить, найясніший тато. Як 

він так сидить, то муха не сміє летіти. Навкруг нього восько рядами 

клінчить, на розказ чекає. То як тісар письмо собі не злюбить, то 

ніхто його не зіпре, баталію зробить. Лиш пальцем кивне. Як у письмі 

стоїть не по правді, то каліцтво буде. Але на тото мир бога просить, аби 

8 Українське літературознавство, вип. 15 113



кривди не було, аби тісареві файно жилося. Аби тісарська земля пишно 
родила, аби тісарська маржинка дужа була, аби в хаті лежі не було» !. 

Наведений уривок містить в собі обгрунтування Семенишиного «на 
боже», її розуміння цісаря, його влади та мотивів, якими він керується, 
приймаючи відповідальні, державної ваги рішення. Цитоване місце опо- 
відання є в ідейно-проблемному відношенні дуже важливим для розу- 
міння цілого твору, бо в першу чергу воно прояснює зміст Семениши- 
ного вчинку, котрий у свою чергу розкриває одну з істотних граней її 
образу. Без включення в оповідання цього уривка була б неясною при- 
чина, що спонукала вдову дати важко зароблені грейцарі на молебінь 
«за здоровлє» цісаря, «за тісарську землю...» і т. д. Тому є потреба зу- 
пинитися на цьому детальніше. 

В основі картини, яку творить уява вдови, лежать три джерела: 
І) реальні, звичні для селянки-гуцулки поняття про предметний світ, 
який її оточує; 2) казково-пісенне уявлення про царів і загалом можно- 
владців; 3) відомості, поширювані офіційною австрійською пропаган- 
дою про «найяснішого тата». З реального світу, який оточує вдову у 
щоденному житті, йдуть такі, наприклад, порівняння: «палата, як церква 
велика» ?, «ліхтарі як стоги високі», «свічки снопами горять». Від каз- 
ково-пісенних, фольклорних джерел йде уявлення про монарший 
трон, котрий Семенисі здається «вівтарем великим, золотом кованим, 
срібними гаками до землі прибитим». Від того ж, що поширювала офі- 
ційна державна пропаганда і в чому вона намагалася переконати селя- 
нина, йде думка про правдолюбство цісаря: «як у письмі стоїть не по 
правді, то каліцтво буде». Це правдолюбство глави австрійської держа- 
ви виглядає в картині, створеній фантазією вдови, як щось інородне, 
наносне, бо не в'яжеться органічно з усіма іншими рисами образу ціса- 
ря, суперечить їм. Справді, придивімося до того, яким уявляється гуцул- 
ці цісар. Він любить розкоші, багатство. Про це свідчить золотий трон, 
срібні гаки. Монарх -- властолюбивий і має необмежену владу, в за- 
стосуванні якої примхливий, ні на кого не зважає, ні з ким не радиться: 
«як він так сидить, то муха не сміє летіти. Навкруги нього восько клін- 
чить, на розказ чекає. То як тісар письмо не злюбить, то ніхто його не 
зіпре, баталію зробить. Лиш пальцем кивне». Щоб цісар не робив наро- 
дові зла, не гнав на загибель селянських синів, необхідно ту напівміфіч- 
ну, напівреальну істоту ублажити, задовольнити її примхи, Дуже харак- 
терно, що «мир (селяни -- В. П.) бога просить... аби тісареві файно 
жилося», І ще просить, «аби тісарська земля пишно родила, аби тісар- 
ська маржинка дужа була, аби в хаті лежі не було». Все те, як бачимо, 
стосується цісаря як приватної, індивідуальної особи, і немає нічого, що 
позитивно пов'язувало б його в уяві Семенихи з народом, свідчило б про 
обов'язки перед підданими, про його прагнення бути корисним країні. 
Тому вжиті у творі поняття «правда», «кривда» несуть у собі не загаль- 
нонародний, державний смисл, а стосуються монарха як індивідуальної 
особи. Правда -- це те, що влаштовує його особисто, кривда -- те, що 
не подобається йому особисто, Безвідносно до інтересів народу, держа- 
ви. Так розуміє цісаря селянка. 

Образ цісаря, створений фантазією вдови-гуцулки, істотно відрізня- 
ється від образу царя, що існує, наприклад, в уяві Семена Ворона з опо- 
відання «Ціпов'яз» М. Коцюбинського, Для Семена Ворона цар -- вті- 
лення державної мудрості і справедливості, від якого пани ховають 
правду. Для Семенихи ж цісар--- могутня, примхлива і небезпечна сила, 
котра може принести зло, якщо їй не догодити. Лише задоволення влас- 
них потреб здатне нейтралізувати цю силу. Вдова дуже далека від того, 

! Тут і далі цитати з оповідання «На боже» подаємо за книгою: Марко Черем- 
шина. Вибрані твори. К., ДВХЛ, 1962. 

2 Підкреслення скрізь наші -- В. П. 

114



щоб критично ставитися до цісаря, оцінювати правильність чи непра- 
вильність його діяльності. Просто у її ставленні до монарха проглядає 
відчуття фатальності, неминучості, нездоланності. Звідси -- не протест, а 
молитва. 

У такий спосіб Марко Черемшина ставить і вирішує у цьому тварі 
проблему -- українське селянство і австрійська держава, де перше 
уособлює Семениха, другу -- цісар. В оповіданні «На боже» розкрива- 
ється нова, порівняно із «Святим Николаєм» і «Основинами», грань 
спільної для цих творів проблеми. Коли в оповіданнях «Святий Николай 
у гарті» та «Основини» держава виступає переважно як економічний 
бич селянства, то у творі «На боже» австрійська держава показана 
такою, що несе народові зло через солдатчину. 

Поставлена письменником проблема реалізується в оповіданні «На 
боже» через того ж персонажа -- вдову Семениху. Цей образ-характер 
твориться за допомогою кількох художніх прийомів, але в першу чергу 
розкривається через сюжетну деталь-вчинок. Семениха дає дякові гроші 
на службу божу «за тісарську землю...» і т. д. Ця деталь є своєрідним 
центром, навколо якого зосереджуються всі інші характеризуючі худож- 
ні засоби твору, пояснюють ; мотивують вчинок Семенихи або творять 
фон обставини. Говорячи образно, акція гуцулки є тим «композиційним 
цвяхом», котрий держить на собі всю зображену письменником картину 
молебню у сільській церкві. Ради цього факту писався твір. І треба 
одразу ж відзначити, що в композиційному відношенні оповідання «На 
боже» закроєне добре. 

Семениха постає як цілком сформований характер, котрий в опові- 
данні лише розкривається. Образ вдови не подається всебічно: для цьо- 
го у невеличкому образку немає ні можливостей, ні потреби. Автор 
різко виділяє з багатьох можливих рис одну -- ставлення до цісаря, 
держави. На своєрідність такого ставлення вже вказувалося. Зазначена 
риса образу, будучи задумана як головна, не взята Черемшиною ізольо- 
вано від деяких інших рис характеру вдови. Вказівка на такі риси є до- 
поміжною у розкритті ідейної суті твору. Виявлення цих рис, як прави- 
ло, перебуває на периферії зображення, але становить органічну єд- 
ність з показом головної для оповідання риси персонажа (ставлення до 
цісаря, держави), «обслуговує» цей показ, обгрунтовує, пояснює його, 
примушує характеризуючий вдову вчинок виступати у певному, бажа- 
ному для автора світлі через підкреслення психологічних та соціальних 
аспектів образу. 

Семениха перш за все любляча мати. Цю якість вважаємо основною, 
визначальною психологічною рисою її характеру. І коли про вдову 
говориться -- «ой, молилася, до землі припадала, землю цілувала, опа- 
деми завертала», то це тому, що просила бога про найдорожче, що у неї 
є -- про сина. Коли віддає останні мідні гроші на службу божу за 
цісаря, то робить це за тієї ж причини -- з любові до єдиного сина. 
Коли приймає близько до серця розповіді односельців про солдатчину, 
то з тієї ж причини. Коли автор фіксує увагу на роздумах Семенихи, то 
в центрі роздумів -- син. 

Семениха -- вдова і до того ж бідна. Бідність бентежить цю жінку 
в першу чергу тому, що не могла дати синові грошей, коли йшов до 
війська. («Якби був покійничок дьидя жив, то була б лиш на:сина пря- 
тала, бідна вдовиця шо дасть?»). Коли село виряджало новообранців, 
то «багачі плакали, синам у руки сороківці тицькали, в коршмі у горівці 
купалися..», а «вона збоку дивилася, приступу не мала». Тому й мо- 
литься так гаряче «за синове здоровля, аби у воську кулі його обминали, 
аби не вмер тамки», бо молитва -- єдине, що може дарувати синові 
бідна і темна вдова-гуцулка. Бог, -- ця химерна ілюзія забитої жін- 
ки, -- єдине пристановище, єдина сила, на допомогу якої сподівається. 

Ре Пе



Принагідно звертає увагу Марко Черемшина і на те, з якою міркою 
підходить вдова до явищ, речей, котрих не бачила, але з якими у той чи 
інший спосіб стикає її життя. Так, пробуючи уявити собі житло цісаря, 
шукає у власному життєвому досвіді речей для співставлення. Письмен- 
ник показує, що співставлення відповідають соціальному станові, попе- 
редньому досвідові, рівневі культури, духовного розвитку персонажа. 
Семениха, звичайно, багато чула про цісаря. І те, що чула, не могло 
бути достовірним у своїй конкретності, бо колишні солдати-односельці, 
які розповідали вдові про цісаря, не могли бачити ні його самого, ні 
його житла. Коли ж вдова пробує уявити конкретно того, хто уособлює 
найвищу владу в країні, вона може спертися лише на власний життє- 
вий досвід. Жінці, цілком природно, здається, що житло цісаря мусить 
бути перш за все великим за розміром: вона добре знає, що багатий се- 
лянин будує хату більшу, ніж бідний, а пан має будинок більший, ніж 
багатий селянин. Але цісар мусить бути найбагатшим у всій країні, 
отже, його житло має бути відповідного розміру. Вдова чула й те, що 
будинки великих панів називають «палатами», тому й житло «найясні- 
шого тата» також палата. Але з чим порівняти таку палату? Найбільша 
споруда, яку бачила у селі, -- церква. Проте розуміє, що цісарева пала- 
та повинна бути більшою, ніж звичайна сільська церква. Звідси на- 
роджується думка, що у цісаря «десь така палата, як церква велика». 
Іншою ознакою багатства з давніх давен є золото, срібло. Благородні 
метали мусять прикрашати монаршу палату. Там, у цісаря в палаті, «від 
срібла-злота мовня б'є». Семениха, крім того, бачила у церкві багате 
освітлення. У цісаря в палаті світла має бути значно більше. Вона знову 
кількісно збільшує бачене в церкві, і з надр її фантазії з'являється таке: 
«Ліхтарі як стоги високі, свічки снопами горять». У церкві найпочесніше 
місце -- вівтар. Звідси у цісаря «вівтар великий, золотом кований, сріб- 
ними гаками до землі прибитий». На цьому найпочеснішому місці «ті- 
сар сидить». 

Таким чином, опорним пунктом для Семенишиної уяви є бачене нею 
у церкві -- обсяг приміщення, блиск прикрас, свічки, вівтар -- і те, що 
бачила в щоденному трудовому житті, --стоги, снопи. Через речі, через сво- 
єрідні Семинишині асоціації письменник скупо, але в достатній мірі ви- 
разно вказує на особливості бачення світу гуцулкою. Те, як ця жінка уяв- 
ляє собі житло цісаря, здається нам і смішним, і наївним, і зрештою таким, 
що не відповідає дійсності. Але, з другого боку, показово, що Семениха 
у своєму фантазуванні не виходить за межі реально можливого. Тут не- 
має чогось надприродного. Більше того, образ самого цісаря Семениха 
у ряді суттєвих рис творить за своїм, тобто селянським, образом і по- 
добою. Блиск золота і срібла спокійно уживається з думкою про те, що 
цісареві буде добре житися, коли єтісарська земля» буде «пишно роди- 
ти», коли «тісарська маржинка дужа» буде, коли у цісаря «в хаті 
(уже хата, а не палата! -- В. ЛП.) лежі не буде». Отже, цісар і необме- 
жений, примхливий, властолюбивий правитель, якого «ніхто... не зіпре» 

і який може «баталію зробити», «лиш пальцем кивне», і, поруч з цим, 

цісар -- звичайний «газда», у якого є земля, маржинка. Він реальна 
людина, в хаті якої може бути «лежа» (хвороба). 

Так в основному розкривається зміст образу Семенихи. Це єдиний 

індивідуалізований образ оповідання. Про інших людей, присутніх на 

богослужінні, говориться сумарно -- «бадіки», «жінки» тощо. Що ж до 
художньо-композиційних засобів, використаних автором при створенні 

образу гуцулки, то їх переплітається кілька. Насамперед персонаж по- 

казаний через дію. Зрозуміло, що невеличкий твір дозволив письменни- 

кові лише дуже скупо використати названий художній прийом. З цієї 

причини деталь-дія подається у творі без широкої фіксації подробиць. і 

Перша за порядком розгортання опису деталь такого роду стосується 

116 Е мб



розповіді про молитву Семенихи: «до землі припала, землю цілувала», 
Б іншому місці ця деталь доповнюється подробицями: «Хрестилася 
і била в груди, всі розп'яття обцілувала». Жінка хоче дати своє «на 
боже», а тому «пхалася д'якові лавці і кінець хустки розв'язувала зу- 
бами» (діставала гроші -- В. П.). Наведені і ненаведені тут подробиці 
вчинків Семенихи стосуються її молитви та подання «на боже» за цісаря 
і несуть на собі яскраво виявлену характеризуючу функцію. 

. Іншим прийомом творення образу-персонажа є розкриття його вну- 
трішнього світу не об'єктивно, тобто показом у дії, описом зовнішності 
тощо, а через безпосереднє вираження душевного стану жінки. Це -- 
включення в оповідання роздумів та спогадів вдови, її уявлення. Подіб- 
не завдання може, як відомо здійснюватися засобами внутрішнього 
монолога, внутрішнього діалога, невласне прямої мови. Особливої ваги 
набуває при цьому синтаксична та інтонаційна організація тексту, ро- 
бота над пунктуацією, великим і чутливим майстром якої був, наприк- 
лад, Михайло Коцюбинський. Такого роду робота -- одне з вельми важ- 
ливих (і вдячних) завдань прозаїка. Воно потребує тонкої, ювелірної 
праці. Було б перебільшенням твердити, що Марко Черемшина виявив 
тут високу майстерність. Подібною оцінкою зовсім не збираємося наго- 
лошувати, що авторові безпосереднє розкриття внутрішнього світу Се- 
менихи не вдалося. Але в цій роботі він не виходить за межі вельми 
середнього рівня. Вже наводився приклад засобу такого роду: перед 
Семенишиною уявою постає цісар і його житло. Проте за своєю мовною 
структурою виклад Семенишиних роздумів мало чим відрізняється від 
авторського викладу, і тому читач не одразу може зрозуміти, що знайо- 
миться з роздумами вдови, а не з розповіддю про цісаря самого пись- 
менника. 

Наведений факт у Черемшини не поодинокий. Одну з причин такої 
невідтіненості мови персонажа вбачаємо у тому, що мова самого пись- 
менника занадто обтяжена діалектизмами (лексика, фонетика, морфо- 
логія, манера будувати фразу, частково -- тропи та фігури). Крім того, 
дає себе знати недостатня мовна індивідуалізація персонажів у біль- 
шості творів. Мовні партії у Черемшини (там, де їх можна виділити як 
виразні художньо-композиційні компоненти) завжди несуть на собі 0з3- 
наки місцевого говору, тобто віддиференційовуються щодо загальноук- 
раїнської літературної мови, але в абсолютній більшості оповідань важко 
буває сказати, чим же мова одного персонажа відрізняється від мови ін- 
шого, що саме становить індивідуальну, неповторну особливість мови та- 
кого-то героя. Іноді письменникові вдається показати таку різницю, коли 
герої належать до різних соціальних верств («Святий Николай у гарті»), 
і тоді спостерігаємо хороший художній ефект, багатше і більш тонке 
розкриття змісту. Але такі випадки не бувають частими. Слід уточнити: 
коли говоримо про недостатню мовну індивідуалізуючу диференціацію, 
маємо на увазі селянські образи, котрі становлять у Черемшини вели- 
чезну більшість. Власне, представники інших соціальних верств у цього 
письменника становлять невеличку групку. 

Л. І. Тимофєєв правильно твердить, що літераторові найважче пе- 
редати за допомогою писаного слова інтонацію, цю, на його думку, над- 
звичайної ваги якість мови, котра в дуже багатьох випадках визначає 
справжній омисл сказаного, його істотні відтінки. Проф. Тимофєєв на- 

стільки песимістично дивиться на письмові можливості для словесного 
мистецтва передавати синтаксичними та іншими засобами експресивну 
інтонацію, що деякі сторони інтонації вважає такими, котрі загалом 
залишаються «в межах лише усної мови» 3. І все ж певні можливості 

зЛ.И Тимофеєев. Очерки теорий и истории русского стиха. М. ГИХЛ, 
1958, стор. 27--28. 

7



для вираження інтонаційних особливостей мовної партії персонажа лі- 
тература має. Багато письменників майстерно використовує, зокрема, 
засоби пунктуації (наприклад, М. Коцюбинський). Марко Черемшина 
не розробляє достатньо багатої пунктуації, котра давала б більш широ- 
кі можливості для використання таких інтонаційних засобів, як темп, 
пауза, мелодика та ін. при конструюванні мовних партій персонажів. 
Тому читач майже не відрізняє мови Семенихи від авторської. 

Особливістю художньої манери автора оповідання «На боже» слід 
вважати Й те, що персонажі його оповідань більше типізовані, ніж інди- 
відуалізовані, як конкретні і неповторні особистості. Це виявляється і у 
мовних партіях, і у сприйнятті персонажами світу, в описі обставин, ре- 
чей, які оточують персонажів, часто -- у відсутності портретних харак- 
теристик. Так, Семениха зовсім позбавлена зовнішньої портретної ха- 
рактеристики. Вона, як і герої ряду інших творів цього письменника, 
виразно окреслена як певний соціальний тип, але як індивідуальність 
мало чим відрізняється від персонажів інших творів. 

У зв'язку із згадкою про нечасте застосування письменником порт- 
рету як художньо-композиційного засобу необхідно вказати й на таку 
особливість: Марко Черемшина не дуже схильний використовувати «ма- 
лярські» засоби у словесному мистецтві. Не для всіх творів це харак- 
терно в однаковій мірі, але хіба не підтверджує нашої думки той факт, 
що у всьому оповіданні «На боже» вжито лише два слова на означення 
кольору («синій» і «блідий). Проаналізувавши інші твори пись- 
менннка, побачимо, що питома вага слів такого роду майже ніколи 
не буває значною. Не говоримо вже про таке виключно масове їх за- 
стосування, до якого вдається, наприклад, М. Коцюбинський в опові- 
данні «Сон». Це ще одна риса творчої манери Марка Черемшини. 

І все ж у Черемшини є прийоми, розраховані на зорове сприйняття 
описуваного. Вони використовуються досить широко. Та коли співстав- 
ляти (при всій відносності такого співставлення) Черемшинине слово 
з образотворчими, тобто до зору зверненими, мистецтвами, то ближчого 
тут є, мабуть, скульптура. Візьмемо для прикладу одне місце з опові- 
дання «На боже», яке виразно подає читачеві «скульптурні групи» се- 
лян: «Попід великими образами купки скавулених бадіків на колінах 
молилися. Поперекладали голови на плечі і простягненими руками 
світців за все просили або поскладали на грудях долоні, гей дощечки, 
докупи, попідпирали ними похнюплені лиця». Не бачимо тут кольорів, 
але виразними, промовистими є поза і жест, характерні для скульп- 
тури. 

Важко підібрати назву чи співставлення іншому, не «скульптур- 
ному», але також до зору зверненому прийомові, що його застосовує 
письменник в оповіданні «На боже». Від автора (чи персонажа) про 
предмети і явища говориться так, що вони сприймаються саме зоро- 
вим відчуттям. Це вирази типу: «Світла в церкві горіли, до святих крізь 
ладан кліпали..». Або: «Відси хмара й відти хмара, самі сині кабати, 
самі людські діти., шаблями проколюють, кров потічиною тече...». І ще: 
«Вози покачалися, прірва людей прірвалася, туча візків розлилася», 
«гострі багнети полискували, як дзеркала». 

Помітне місце у творенні картини молебню займають засоби, розра- 
ховані на слухове сприйняття. Далеко не завжди при цьому використо- 
вується звуконаслідування. Не однакова, звичайно, і міра конкретної 
відчутності предмета чи явища. Прикладами можуть бути такі вирази: 
«жалібними голосами відговорювали уривками оченаші», «дяк по щи- 
рості відгалакував..», «дзвони гуділи, ревіли, дзеленькали». 

Зрідка зустрічаємося з використанням засобів, розрахованих на 
зоровий та слуховий ефект одночасно. Про селян, які імолилися, автор 
говорить: «А як у якім важнім пункті світців просили, то тріскали доло- 

118



нями, гей терлицями..». Семениха уявляє, як солдати «одні на одних 
стріляють». 

Теоретична наука говорить про два види відчуттів людини, які ма- 
ють здатність естетичного сприйняття, -- зір і слух. До них і звернене 
все мистецтво. Інші -- нюх, дотик, смак -- практично не несуть на собі та- 
кої естетичної здатності і виконують лише свої прямі, визначені їх при- 
родою, обов'язки. Проте ці «німі» в естетичному відношенні відчуття лю- 
дини подекуди, хоч порівняно й дуже рідко, проникають і в «благород- 
ну» духовну сферу естетичного. Зустрічаємося з двома-трьома випадка- 
ми такого роду і в оповіданні «На боже». Це відчуття дотикові. Звернен- 
ня письменника до них вмонтовано в систему художньої образності твору 
дуже вдало. Важко замінити зоровим чи слуховим образом, наприклад, 
таке: «Дзвони гули, ревіли і дзеленькали, Семениху легоньким гребенем 
по голові чесали», Або такий, побудований вже на іншій асоціації, 
образ: «Гострі багнети полискували, як здеркала, чесатися об них мож- 
на було б». Образ, як бачимо, цікавий, оригінальний, хоч і більш штуч- 
ний, менш природний, ніж попердній. І останній приклад: «В церкві 
заклекотіло, від молебних стогнів вітер повіяв». Всі ці образи буду- 
ються у розрахунку на дотиковий ефект. 

Вже зазначалося, що Марко Черемшина мало використовує засоби 
інтонаційної індивідуалізації мови персонажів. Це не означає, що пись- 
менник зовсім не приділяє уваги інтонації. Навпаки. Подекуди автор 
піклується про інтонаційну виразність свого тексту більше, ніж інші 
письменники. Це виявляємо зокрема в образку «На боже». Можна гово- 
рити про те, що Черемшинин текст має виразну і оригінальну, йому ли- 
ше властиву інтонаційну, точніше--інтонаційно-ритмічну структуру. Та- 
ке твердження зовсім не суперечить думці, що художник при цьому мало 
дбає про інтонаційно-ритмічну індивідуалізацію мови персонажів. Слід 
говорити про інтонацію і ритмічність в першу чергу авторської оповіді, 
а не мови персонажів, бо коли у мові дійових осіб зустрічаємо названі 
особливості, то вони принципово нічим пе відрізняються від того, що 
знаходимо в авторській (мові, тобто не мають індивідуалізуючих власти- 

востей. 
У плані наведеного пояснення й слід розглядати такі експресивні 

особливості мови оповідання «На боже», як інтонація, пауза, ритміч- 
ність, рима. Ці якості яскраво виявляються не у всіх творах письмен- 
ника (не підкреслені, наприклад, в оповіданні «Святий Николай у гар- 
ті»), але зустрічаються у багатьох, вживаються досить широко 1 можуть 

становити предмет окремого дослідження.



Н. М ВЕРДЗАДЗЕ 

Поема Іллі Чавчавадзе 

,Відлюднит" в українському 

перекладі 

Загальновідомо, що високомайстерний твір художньої літе- 
ратури одного народу, повноцінно перекладений мовсю іншого народу, 
стає його духовним надбанням. 

Переклад допомагає народам зблизитися між собою, і, таким чином, 
він стає своєрідним мостом дружби і братерства між цими народами. 
Безумовно, цим і пояснюється дедалі більший інтерес до теорії і практи- 
ки перекладу. Широко висвітлюється і проблематика перекладу. За- 
гальновизнано і те, що художній переклад -- це ніщо інше, як мистець- 
кий витвір. Саме тому постає питання про художність твору, що вміщує 
в собі відповідність оригіналові, під якою ми уявляємо єдність форми 
та змісту. 

Для того, щоб у поетичних перекладах дійсність оригінала відби- 
лася повністю, найперше потрібно перенести ритм, інтонацію, а це не є 
легким завданням. Питання це завжди було і залишається дискусійною 
проблемою в теорії перекладу. Але ж для повноцінного рішення цього 
питання необхідно вивчити характерні риси твору, що перекладається, 
треба вивчити систему і структуру, національні якості тієї мови, з якої 
перекладається той чи інший твір. Крім цього, треба встановити різниціо 
між двома системами віршування і тільки після цього у перекладача 
буде можливість використати ті чи інші ритмічні одиниці. 

Таким чином, перед нами постає потреба співставлення систем 
віршування різних мов. Ми можемо навести такий приклад: до росій- 
ської мови за своїм складом дуже близька українська та польська мови, 
але перенести метр більш далекої німецької мови в російський переклад, 
легше, аніж з польської мови. Причиною цього виступає силабізм поль- 
ської мови. Важливу роль відіграє також закономірність розміщення 
наголосів. 

Кожна система віршування, як відомо, характеризується власти- 
вими їй якостями, що грунтуються на фонетиці і синтаксисі тієї чи іншої 
мови. Безперечно, що рима, метр, строфіка не стоять окремо від створен- 

ня загального образу. Вони входять до спільної поетичної системи. 
Намагання прямого перенесення інтонації з однієї мови в іншу мову 
марне, бо граматичний, фонетичний та синтаксичний склад різних мов. 
не збігається. 

Першим завданням перекладача є перенесення інтонації. Для цього 

потрібно відшукати ритм відповідної функції, розмір та синтаксичні за- 

соби. Цей момент не повинен суперечити змістові і не повинен залиша- 

тися поза віршем. 
Відшукання відповідних функцій грузинського вірша, пов 'язане з 

певними труднощами. Грузинський вірш силабо-тонічний, але більш тя- 

жіє до силабічної системи. Це дуже відрізняє його від українського 
вірша. Але грузинський вірш характеризується також і легким наголо- 

120



сом, що його відрізняє від силабізму французького і польського вірша. 
Немає сумніву в тому, що слабкий наголос в грузинському вірші за 
своїми функціями відрізняється від функції наголосу в українській мові. 
Наголошений склад в грузинській мові під час протяжної розмови іноді 
дає не дуже помітну різницю від ненаголошеного складу, але це не дає 
нам можливості зняти питання наголосу в грузинській мові. Це є тим 
моментом, що зближує грузинський вірш з силабічною системою. Вихо- 
дячи з цього, не завжди можна надати розмірові вірша вирішального 
значення. В грузинському вірші можна знайти такі моменти, коли варіа- 
ши одного й того ж метру, що опинилися в колі одного і того ж розміру 
відрізняються один від одного більше, ніж варіації, утворені неодна- 
ковими розмірами. 

Ця різниця в першу чергу викликана якостями ритмічного складу. 
В науковій літературі висловлена думка, що основною одиницею гру- 
зинського вірша є рядок. У створенні рядка беруть участь його зміст, 
ритм, цезура, рима та інше. Грузинський вірш в основному характери- 
зується ізометрією. Остаточне вивчення рядка грузинського вірша дасть 
можливість розкрити його внутрішню природу і прояснити «необхідність. 
визначити ту основну побудову, яка так сильно відрізняє один від 
одного вірші, створені однаковим розміром". 

В колі одного й того ж розміру ритмічну багатобарвність створює 
особлива побудова, вільна комбінація тієї чи іншої стопи, Іноді серед 
хорея і пеона з'являється дактиль або навпаки. У восьмискладовому 
низькому грузинському шаїрі зустрічаються такі побудови: 1) хорей-- 
дактиль--дактиль; 2) дактиль--хорей--дактиль. Але коли створюється: 
варіант -- дактиль--дактиль--хорей, створюється і нова варіація 2. 

Виходячи з цього, основним розміром грузинського вірша виступає 
рядок, а стопа є засобом ритмічної варіації, засобом структурної органі-- 
зації і багатства вірша. Не можна залишити поза увагою також ті 
великі ритмічні зміни, яких досягають перестановкою стоп. Велике зна- 
чення має також і цезура, яка відіграє певну роль у створенні ритмічних 
варіацій. Не можна пройти і мимо клаузули. 

Ось в основному ті моменти, на які треба звертати увагу під час. 
перенесення інтонації грузинського вірша. Але ясно, що тільки ці момен- 
ти не можуть до кінця вирішити питання повноцінності переносу. Треба 
ще звернути увагу на інструментовку і поетичний синтаксис грузинського: 
вірша, що дуже відрізняється від синтаксису українського. Вивчення 
і аналіз поетичного синтаксису в даному разі необхідне, бо основним 
розміром грузинського вірша ми вважаємо рядок. Загальновідомо, що 
кожний великий письменник відрізняється від іншого також своїм сти- 
лем, тобто природою особистого стилю, великою культурою слова, гнуч- 
кістю і самобутністю фрази. Ми не відокремлюємо всі ці моменти від 
змісту, розуміючи їх як художні засоби відображеного змісту, 

Предметом нашої статті є розгляд лише одного грузинського тво- 
ру, перекладеного українською мовою, де основну увагу під час розгля- 
ду ми звертаємо на питання стилю. 

З багатьох поем І. Чавчавадзе на українську мову перекладено 
лише «Відлюдник». Переклав її О. Новицький. Ця поема в творчості 
І. Чавчавадзе займає особливе місце. В ній поет поставив загальнолюд- 
ську проблематику, яку він розв'язав по-своєму. В поемі поставлено 
питання боротьби проти аскетизму, поег у поемі доводить, що переможе 
лише тутешнє, земне життя. 

В цій поемі І. Чавчавадзе поетичними образами передав ту концеп- 
цію, яку висловив колись у прозаїчному творі «Записки мандрівника», 

"А. Хінтібідзе. Питання грузинського віршування, Тб., 1965, стор. 107. 
2 Там же, стор. 110. 

121



де він підкреслював, що єрух і тільки рух є основою життя на цьому 
світі». Своєю працею людина завжди повинна намагатись якомога кра- 

ще перебудувати життя на благо всіх. 
Високе ім'я -- Людина -- це міцний зв'язок з людьми; загубити 

зв'язок з людьми, втекти від них -- означає втратити самого себе. 
Той, хто втече від людей, завжди переможений. Метою твору є правдиве 
сприйняття життя, щоб змістом життя для людини -- органічно невід- 
дільної частини суспільства -- став справедливий рух вперед. Люодина 
повинна керуватись у житті принципом: «І тому, що ти є Ліодина, син 
країни, ти повинен йти за нею і слухати її». Втекти від неї -- загибель. 
Шукання втішного солодкого життя в тому світі -- абсурд. Це в пере- 
кладі сказано добре. 

В поемі дано образи ченця-відлюдника, аскета і молодої життєра- 
дісної дівчини-пастушки. 

Навіщо зрікся ти життя і люду? 
Та ж Всесвіт повен радості і втіх! 
Тут -- смерть панує, там життя усюди, 
Тут -- сум, а там веселощі і сміх. 

Представлені в поемі ці два різні образи з різними міркуваннями 
про життя, з різними характерами і вдачами. Кожен з них розв'язує 
призначення життя по-своєму. Вони протистоять один одному в питанні 
сприйняття життя. Кожний з них наводить свої аргументи, з яких ми 
бачимо філософський сенс поеми, а також вселюдсько-філософську 
проблематику. 

Щоб передати, відобразити все це відповідно до оригіналу, треба 
обережно підійти не тільки до змісту поеми, до її композиційно-сюжетної 
побудови, а, насамперед, до стиліо першотвору, до його словесних обра- 
зів, що відтворюють художню дійсність. 

В поемі «Відлюдник» Ілля Чавчавадзе використовує архаїзми, за 
допомогою яких поет може показати живу картину життя відлюдника, 
монастирського життя. Як відзначає професор Г. Шаламберідзе, вико- 
ристання архаїзмів у І. Чавчавадзе покликане передати «винятковий 
колорит, урочисту обстановку, спокійний і величний тон, створити збу- 
джений настрій, надати висловленій думці більшого значення, поваги, 
пошани...» 8. 

Як бачимо, архаїзми в поемі І. Чавчавадзе мають стилістичну функ- 
цію, вони виконують роль синонімів до сучасної поетові мови. Викорис- 
тана тут лексика, граматичні форми відповідають життю монастиря, де 
панує глибокий спокій, умиротвореність, неземна тиша; так само манера 
поеми гармоніює з самою природою відлюдника, з його світовідчуттям. 
Тому відтворення архаїчних елементів, наявних у поемі, вимагає від 
перекладача величезної майстерності і такту, вони не повинні бути 
бар'єром для читача. 

Використані в поемі архаїзми залишають урочисте, величне вражен- 
ня. Вони виконують у творі «підвищувальну» патетичну функцію, нада- 
ють йому емоційної тональності, малюють, як було вже сказано, живу 
картину монастирського життя і надають обличчю відлюдника святих 
неземних рис. Це -- дуже сильний засіб для зображення віддаленого 
від епохи І. Чавчавадзе життя. 

Розглянемо портрет відлюдника. І. Чавчавадзе знаходить такі фор- 
ми, таку лексику, що відповідають епосі, часові відлюдника, який зна- 

ходить свою мету лише в тиші монастиря. 

3 Г. Шаламберідзе. Мова І. Чавчавадзе. Тб. 1966, стор. 114 (грузинською 
мовою). 

122 



Знесилений плоттю від молитов і постів, 
Він був схожий на святого мученика. 
Незчисленними муками мучився, 
Але муки він переміг і звеличився. 

(Підрядник) 

Використаними архаїзмами поет дуже реально малює портрет від- 
зюдника. Фрази дуже рухливі і вільні -- їх треба передати засобами 
поетичного синтаксису, щоб зберегти реалістичність портрету. В той 
же час перекладач повинен відшукати архаїчну лексику, лексику особ- 
ливої енергійності, використати в міру можливостей архаїчну конструк- 
цію фрази. 

О. Новицький перекладає: 
Знесилений молитвами й постами, 
Монах здавався мучеником тим, 
Що повсякчас, мордований катами, 
Він духом возвеличувавсь своїм. 

«Хорц -- удзлур кмнили» (знесилений плоттю) перекладено як «знеси- 
лений», «цамебули» -- «мученик», «цминдани» -- «монах», «гандидебу- 
ли» -- «возвеличений», «возвеличувавсь». Як бачимо, є намагання пере- 
дати функцію архаїчної лексики. Але це розв'язання не зовсім успішне: 
в оригіналі знайдені слова величного звучання, а вислів «мордований 
катами», хоч і використаний перекладачем заради посилення контрасту 
(«мирські болі» -- незламність мученика; страждання плоті -- «велич 
духу»), проте настільки чужий у цьому стилі, що звучить зовсім глухо. 

Своєрідного звучання надають в оригіналі специфічні комплексні 
приголосні -- р, х, л: Хорц -- удзлур -- кмнили -- знесилений плоттю, 
ці епітети несуть основне смислове навантаження образу. В оригіналі ж 
маємо одне скупе слово «знесилений», а вказані вище моменти зовсім 
не помічені перекладачем. 

В багатьох випадках Новицькому вдається передати високу тональ- 

ність (звучання) оригіналу: 
В прадавній час служителі бога 
Вирубали тут монастир (архаїзми). 

(Підрядник) 

Святі ченці там вирубали в скелі 
Глибокий скит в давноминулий час. 

(Переклад Новицького) 

Відійшов я від цього скороминущого світу 
Навіщо мені рахувати плин часу? 

(Підрядник) 

Навіщо ж літа рахувать, дитино, 
Як я забув скороминучий світ. 

(Переклад Новицького) 

І. Чавчавадзе широко використовує у своїй поемі інверсію. В бага- 
тьох випадках інверсія надає думці більшої експресії, логічний наголос 
виділяє переставлене слово, зміна місця, на якому воно стоїть, відіграє 
не тільки смислову, але й емоційну роль: 

Прислане небом схоже було на божу погрозу. 
Ніби господь карає грішний світ. 

(Підрядник) 

Що день настане того страшного суду, 
Коли господь прийде цей світ судить. 

(Переклад Новицького) 

Інверсія в оригіналі створює багату інтонацію і надає віршеві вели- 

кої зображувальної сили, яка, на жаль, утрачена в перекладі поеми. 

З наведених прикладів видно, як нехтування прийомом інверсії надає 

українським фразам дещо прозаїчного ладу. 

123



Лише інколи перекладачеві вдається відтворити українською мовою: 
багатство поетичної фрази І. Чавчавадзе, її сильну динаміку та високу 
гармонійність. 

Удень і вночі зітхання та крики (моління) 
Покривали льодовики скель, 
І не висихали ручаї сліз, 
(Народжених) молитвою та печаллю (тугою). 

(Підрядник) 

І день, і ніч молитви не стихали, 
Лунали на вершинах крижаних, 
І сльози в час молитви не всихали, 
Мов срібні бризки ручаїв гірських. 

(Переклад Новицького) 

Часто використовує у своїй поемі І. Чавчавадзе і синонімічні висло- 
ви, які служать для вираження багатства думки, для посилення вра- 
ження. 

За допомогою синонімів, різних поетичних повторів, І. Чавчавадзе 
створює моменти градації. Ними поет підносить, напружено малює ту: 
чи іншу картину, позначену емоційністю та напруженістю. Синоніми ні- 
би зливаються, обертаються в одному колі, підштовхують фразу. Ін- 
коли за допомогою градації поет досягає величезного драматизму, май- 
стерно малює складні психологічні картини: 
І зі страхом, із жахом озирнувся навколо, Віп мучився. 
Нікого не було -- жінка ще спала, Мучив його трепет, страх, жах! 
Стояв -- і раптом, тремтячи трепетно, І не спиняється, не стихає 
Впав на коліна перед іконою святої богоматері. Злісний сміх проклятих. 
Але що йому допоможе (зарадить)? (Підрядник) 

Він озирнувся, та навкруги -- нікого, Але молитва вже пе допоможе, 
Лиш дівчина лежала горілиць, І не вгамує совісті монах, 
О мати божа, укажи дорогу!.. Не тихне реготання зловороже, 
Сказав і впав до аналог ниць, Не гасне трепет, не минає страх. 

(Переклад Новицького) 

В перекладі знижена градація, не видно руху дієслів, лавини сино- 
німів, стишена динаміка рядків, і нарешті, немає тієї емоціональної 
тональності, яка характеризує оригінал. І взагалі, треба зазначити, що 
перекладач не зрозумів стилю поеми, не прочитав її правильно, а пра- 
вильне прочитання тексту, разом із майстерністю перекладача -- голов- 
на запорука успішного розв'язання завдань перекладу. 

Синоніми, різні поетичні образи націлюють читача на круг поетової 
думки, творять особливий фокус уваги -- якраз остання особливість 

оригіналу зникла в перекладі. Зникли всі якісні риси, яких надавали 

першотворові синоніми: градація, посилення враження, драматизм. 

За словами проф. Зандукелі, у творах І. Чавчавадзе «інтонація при- 
родно в'яжеться, як розповідь». Перекладач на це не завжди зважає. 

І. Чавчавадзе широко використовує порівняння, епітети, метафори, 

гіперболи, персоніфікацію, малюючи безліч високохудожніх поетичних 

картин і, разом з тим, уникає картинності. 
Особливо часто застосовує поет метафоричні образи, які допомага- 

ють читачеві розкривати предмет або явище, надають чіткість думці. 

Рухалася сильна, велетенська Розхиталось небо і весь світ 
По небу розпласталася, розкрилася, Тими блискавками і тим громом 
І, наче з ворогом зіткнувшись, Небеса змішалися, потемніли раптом 
Блискавками, громом загриміла, І з шипінням сипонув град. 

(Підрядник) 

Вона повзла, весь небокрай заславши, І небо, і земля задвиготіли 
Страшна й велична поглядом своїм, Від гуркотіння яросних громів, - 
І раптом, мов на ворога наг:авши, Померкло скрізь. І хмари градом били 
Метнула блискавки, жбурнула грім, І в гніві грім розлючено гримів. 

(Переклад Новицького) 

124



Немає сумніву, що в перекладі дещо втрачена пластичність і різно- 
колірність малюнку. 

В основному добре передає Новицький епітети оригіналу, знаходячи 
відповідні якісні риси. Проте інколи це йому не вдається: і 

«Неначе саме кохання 
Залишило на ній свої ніжні поцілунки. 

(Підрядник) 

Лиш глянуть на вуста її, здавалось, 
Їх цілувала лиш сама любов. 

(Переклад Новицького) 

Скажи, хто на цьому світі погляне 
На забутого, відлюдного ченця. 

(Підрядник) 

Хто б міг в таку грозу до мене лізти, 
Тож не дивуйсь, що видалось ченцю. 

(Переклад Новицького) 

В перекладі стиль поеми важкий, книжний, десь зник розмах фрази 
Іллі Чавчавадзе, зникли її спокій та урочистість. 

Перекладаючи поему «Відлюдник», О. Новицький використовує не- 
рівномірну (гетерометричну) строфіку. Кожний непарний рядок -- 1Ї1- 
складовий, парний -- 10-складовий: 

РИ ГОД ЕЛОМО Б, 
«ГИ ОКУ 

Такі закономірності зміни рядків становлять систему в поемі. Пере- 
хід від довгих до коротших рядків і навпаки створює своєрідний ритм, 
цей ритм у багатьох випадках багатий і виправданий. Зрозуміло, що 

така зміна ритмів дуже відмінна від ритму першотвору, який, таким чи- 

ном, не змінюється, але це ще не означає, що використаний ритм не 

годиться. Зміна використаного ритму не суперечить розмаїтості ритму 

оригіналу, який відповідає змістові твору, власне високому образові 

святої душі відліюдника. Інтонація твору позначена впливом агіографіч- 

ної літератури; в цілому ж переклад повинен бути виконаний на основі 

ліро-епічної інтонації. Все це буде передане тільки тоді, коли перекла- 

дач оволодіє загальним стилем поета і даного твору в кожному конкрет- 

ному випадку. Тому перекладачеві необхідно віднайти в українській 

мові (шесабамиси) відповідний ритм, інтонацію, за допомогою яких 

можна передати зміст першотвору. Для цього в знайдений ритм треба 

вкласти поетичну плоть оригіналу. Все це вимагає від перекладача дуже 

тонкого і уважного підходу до поетичної семантики та поетичної сти- 

лістики -- їх треба відтворити різними способами, бо вони повністю 

служать розкриттю змісту твору. Художня фраза чи слово допомагає не 

тільки ясному рухові (течії) думки, але й служить створенню нтона- 

ції -- кожне слово має значення для інтонації художнього образу. Не- 

правильний переклад слова часто викликає не просто викривлення смис- 

«лового ладу оригіналу: в багатьох випадках він веде за собою пору- 

шення або й руйнування стилю та інтонації твору.



ЗМІСТ 

ТЕОРІЯ ЛІТЕРАТУРИ 

Ф.М.Білецький. (Ааниціетровько В. І. Ленін про режиму як пирриріьну 
зброю є . . 3 

Р. Т.Гром'як. (Донецьк). "Жанр у творчому процесі орумети безе й 10 

У ВІНОК ЛЕСІ УКРАЇНЦІ 

Л.Г. Марченко. (Ужгород). Тема народу та особи в ліриці Лесі Українки . 15 
О. Д. Кравецька. (Суми). Леся Українка і література для дітей  .  . . 23 
П. М. Лісовий. (Ужгород). Леся Українка і Закарпаття . . . 29 
С. Г.Ісаков. (Тарту, Естонської РСР). Леся Українка й Естонія .  . 36 
О. А. Домбровський. (Львів). До генези поезії Лесі Українки «Забута тінь» 43 
О. І. Грибовська. (Львів). Леся Українка про польську літературу .  . . 49 
О. П.Хрустовська. (Одеса). Іван Франко і Леся Українка на ниві перекла- 

дацької роботи  . 56 
П. П. Пономарьов. (Ужгород): Дожовтнева українська критика про твор- 

чість Лесі Українки  . . 62 
М. І. Домницький. (Дрогобич). Максим Рильський про Лесю Українку . ) 69 

ІСТОРІЯ ЛІТЕРАТУРИ 

П. М. Киричок. (Сіжферополь). До історії створення, переслідування і забо- 
рони царською цензурою п'єсн М. Л. Кропивиицького «Доки сонце 
зійде, роса очі виїсть»  . БО, а лась 74 

Л.М. Скирда. (Київ). Про роман Євгена Плужника «Недуга» ; ка 81 
Л.И. Малинська. (Київ), До питання про творчу історію п'єси І. Мики- 

тенка «Диктатура»  . ре 87 
О.Г. Охріменко. (Гомель, Білоруської РСР). П. Г. Тичина і Болгарія рі 93 

ПИТАННЯ ХУДОЖНЬОЇ МАЙСТЕРНОСТІ 

Л. П.КозакСеменова. (Донецьк). Повість, що стала романом («Лето в де- 
ревне» -- «Отдьх в деревне» Марка Вовчка. До питання художньої 
майстерності письменниці) 5 п В 100: 

Ф.Д.Пустова. (Донецьк). Пейзаж у новелах О. Кобилянської пе 106 
В О. Пасічний. (Харків). Деякі особливості оповідання Марка Черемшини 

«На боже» . 113 
Н. М. Вердзадзе. (Київ). Поема Іллі Чавчавадзе «Відлюдник» в україн: 

ському перекладі . й прик и дя не До о Й и



Республиканский межведомственньй єсборник 

УКРАИНСКОЕ ЛИТЕРАТУРОВЕДЕННИЕ 

Випуск 15 

(на украннском язьке) ч 

Физ. печ. л. 8. Прив. печ. л. 11,2. Тираж 1250. 
Цена | руб. 07 коп. Зак. 2918, 

Издательство Львовского университета. Львов, Универ- 
ситетская, І. 

Областная книжная типография Львовского областного 
управления по печати. Львов, Стефаника, ІЇ. 

Редактор С, С. Паливода 

Технічний редактор Т. В. Саранюк 

Коректор М. Т. Ломеха 

БГ 10590. Здано до набору 18. Х 1971 р. Підпи- 
сано до друку 10. МІ! 1972 р. Формат 70Х108"/с. Папір 
К. 2. Папер. арк. 4. Умовн, друк. арк. 11,2. Обл.-вид. 
арк. 10,7. Тираж 1250. Ціна 1 крб. 07 коп. Зам. 2918. 

Видавництво (Львівського універснтету. Львів, Універ- 
ситетська, І. 

Обласна книжкова друкарня Львівського обласного 
управління по пресі. Львів, Стефаника, ІЇ.



ря
 
р
о
 

ОН
И 
о
р
а
р
а
 у 

рі
те
та
тр
ан
и 
с
т
 

ії 

Й 

ж
е
н
 
я
к


