
—
=
—
—
—
—
—
—
ы
щ
ы
—
ы
—
—
ы
=
—
ы
-
-
ы
=
—
 

-- 
в 

—
—
—
—
—
 

Р
Е
 

Е
Е
 

Щ
 

ІТЕРАТУРО- 
} знАвотво 

а ІЄ 

Е
О





РЕСПУБЛІКАН- 
СЬКИЙ МІЖ- 
відОМЧИЙ 
ЗБІРНИК 

ВИДАВНИЦТВО 
ЛЬВІВСЬКОГО 

УНІВЕРСИТЕТУ 

Львів -- 1972 

УКРАЇНСЬКЕ 

ЛІТЕРАТУРОЗНАВСТВО 

ВИПУСК 16



8У1--8У2 

У45 

У матеріалах збірника (випуск 16) розглядаються про- 
блеми теорії та історії дожовтневої Г радянської української 
літератури, питання художньої майстерності творів, а також 
міжнаціональних літературних зв'язків. Кілька статей при- 
свячено творчій спадщині Лесі Українки, Серед публікацій 
читач знайде невідомий варіант вірші про Кирика та неві- 

домий переспів Байронового «Прометея». Бібліографія пред- 
ставлена поетичним вінком Ярославові Галану. 

Збірник розрахований на викладачів вузів, середніх 
шкіл, аспірантів та студентів, на усіх, хто цікавиться укра- 
їнською літературою. 

РЕДАКЦІЙНА КОЛЕГІЯ: 

Неборячок Ф. М. (відповідальний редактор); Мо- 
роз О. Н. (заступник відповідального -редактора), Халі 
мончук А. М. (відповідальний секретар), Б!лоштан Я. П., 
Домницька Г. С, Дорошенко 1. І. Дузь І. М., 
Жук Н. И., 1щукА. О, Корж П.Я. Кубланов Б.Г., 
Лесин В. М. Лісовий П. М. Луценко І. А., Руд- 
ницький М. І, Федорчук М. С., Федченко П. М,, 
Шаховський С. М. Шолом Ф.Я. 

7—2—2 

12--БЗ--15--72МІ



ТКОГ1Я ТА ІСТОРІЯ ЛІТЕРАТУРИ 

К. Т. КУТКОВЕЦЬ (Львів) 

Тема дружби народів 
в українській радянській тоезії 

В світі є найбільше диво -- 
Один одного шзнать. 
Нашу дружбу неможливо 
Ні спинить, ні перервать 

(П. Тичина). 

Дружба між усіма народами і народностями нашої Вітчизни 
є одним з найважливіших історичних завоювань радянського народу. 
Вона стала джерелом успіхів у будівництві соціалізму і комунізму, 
в боротьбі за піднесення авторитету Радянської країни на міжнародній 
арені. Дружба народів і їх єднання -- одна з провідних, за висловом 
М. Рильського, величних тем української радянської літератури. 

В українській радянській літературі немає письменника, у твор- 
чості якого не відбилися б мотиви дружби народів. У художніх образах 
письменники розкривають почуття священної любові до своєї Батьків- 
щини і почуття національної гордості за величні досягнення всіх наро- 
дів Радянської країни і кожної соціалістичної нації зокрема. 

Темі дружби народів присвячено багато творів у різних жанрах 
української радянської літератури. Провідне місце належить їй 1 
в творчості П. Тичини, М. Рильського, М. Бажана, В. Сосюри, А. Ма- 
лишка та багатьох інших. Ця тема хвилювала поетів на всіх етапах 
розвитку української радянської поезії. 

Перші твори, в яких оспівувалась дружба народів, з'явились від- 
разу після Великої Жовтневої соціалістичної революції. В творчості 
поетів-червоноармійців та професійних поетів особливе місце зайняв 
образ братнього російського народу, а тема дружніх зв'язків роз- 
в'язувалась як тема бойового побратимства, взаємопідтримки 1 взаємо- 
допомоги. В 1921 р. В. І. Ленін звернувся до українських селян 13 за- 
кликом допомогти голодуючим Поволжя. Українська радянська поезія 
відбила настрій українських селян, які всім серцем співчували братам- 
росіянам. Пей мотив прозвучав у творах М. Иогансена, Я. Савченка, 
В. Сосюри, І. Кулика та інших. 

Українські поети оспівували образ Радянської Росії -- країни, 
що першою стала на шлях соціалістичних перетворень, місто-колиску 
революції Ленінград, відважних синів російського народу. Образ само- 
відданого бійця-росіянина, який боровся за радянську владу на Украї- 
ні, створив П. Усенко у вірші «Минуле». 

Поети В. Сосюра, Т. Масенко створили картини й образи з життя 
інших братніх республік -- Білорусії, Грузії, республік Середньої Азії. 
Захоплений красою білоруської землі, буянням на ній нового життя 
В. Сосюра у вірші «Білорусь» писав: 

Стою й ніяк не надивлюся. 
. О моя Білорусь синьоока, 
О моя золота Білорусь! 

; З



У поезії 20-х років з'являються перші твори про представників різ- 
них національностей, які пліч-о-пліч кували перемогу Великої Жовт- 

невої соціалістичної революції («Цень-Цань» М. Терещенка). Ці образи 
підкреслювали інтернаціональний характер революції. В той же час, 

сповнені любові до трудящих інших країн, поети пишуть перші твори 
про тяжке життя трудящих капіталістичних країн, показують назрівання 
протесту проти експлуататорів («Імобе з Галама» М. Бажана, «Веселий 
мічман Найл» Ю. Яновського, «Чорна епопея» І. Кулика). 

Проте в 20-ті роки тема дружби народів ще не знайшла всебічного 
художнього розкриття в українській радянській поезії. По-справжньому 

вона зазвучала в ліриці 30-х років, коли відбулися зміни в сфері націо- 
нальних взаємин, зміцніла дружба народів, в основному завершився 
процес становлення багатонаціональної радянської літератури. 

Великого значення темі дружби народів надавав М. Горький. Пи- 
тання про взаємозз'язки і взаємозбагачення соціалістичних національ- 
них культур, про художнє втілення принципів інтернаціоналізму ши- 
роко обговорювались на І Всесоюзному з'їзді радянських письменників. 

З'являються прекрасні твори, які відзначаються глибиною роз- 
криття теми дружби між народами і справді художньою формою. Поети 
не уявляють своєї творчості, своєї долі без долі трудящих Країни Рад. 
М. Рильський, проголошуючи розуміння ролі поета в суспільстві, в своїй 
«Декларації обов'язків поета і громадянина» писав: 

Там де пал, Рима дешева! Дарма! 
Де борня за нове будування, Слухайте, слухайте всі! 
Іншу підношу річ, На руїнах страшної Росії 
Інший кидаю клич, («..народів тюрма...») 
Чорний здіймаю бич Спілка трудящих чоло підійма, 
Проти всіх, чий девіз -- бокування. Зерно невидане сіє! 

Нове поняття багатонаціональної соціалістичної Батьківщини роз- 
крив поет у відомій оді «Моя Батьківщина»: «Союз непоборний радян- 
ських країн -- моя Батьківщина». 

Поетичне втілення знаходить тема дружби між народами у збірках 
поезій М. Рильського «Київ», «Літо», «Україна», «Збір винограду», 
в яких поет оспівує животворну силу дружби, її глибоке коріння. Вели- 
ку увагу приділяє поет у передвоєнні роки темі дружби російського 
та українського народів, прагнучи розкрити спільність їх життя і бо- 
ротьби на протязі багатьох років («Горький», вірші про Пушкіна, «На- 
родам радянської землі»). 

Образним, крилатим виразом почуттів дружби став вірш П. Тичини 
«Чуття єдиної родини», що відкриває однойменну збірку. Поет славить 
радість людини, яка проймається в своїй діяльності розумінням друж- 
-би"народів. Розгорнуті образи-алегорії твору розкривають зміст почуття 

/ інтернаціонального єднання. Таким є образ стального моста, що єднає 
береги, -- як міст із сталі, міцними є почуття дружби між народами; 
таким є образ грому в горах: як грім прокочується все далі й далі, 
повторюючись і знаходячи відгомін, так і почуття дружби переходить 
від народу до народу. Національні за формою культури радянських 
народів -- єдині за своїм соціалістичним змістом: 

Хай слово мовлене інакше -- 
Та суть в нім наша зостається. 

Бо то не просто мова, звуки, 
Не словникові холодини -- 

В них чути труд, і піт, і муки, 
Чуття єдиної родини. 

Поетові приносить радість засвоєння мови братніх народів: «чужа —- 
звучить мені, як рідна». 

Дружба народів стає провідним мотивом лірики М. Бажана. З'яв- 
ляються його цикли «Грузинські поезії», «Узбекистанські поезії». У них 

4



М. Бажан підносить і звеличує ідею радянського гуманізму, красу 
і силу людського дерзання, віру в людину. Тільки злившись з колек- 
тивом, віддавши всі свої сили служінню високій суспільній меті, лю- 
дина пізнає справжню ціну життя: 

| жить — це значить жить чуттям мільйонних сил, 
Чуттям себе, помноженого вперше 
На солідарність серць, на вільну спільність діл, 
На небувалий зміст твоїх сягань і звершень. 

(«ТІ сонце таке прозоре»). 

М. Бажан збагачує скарбницю образів української поезії надбан- 
ням культури народів Радянського Союзу. В його творах живуть імена 
Шота Руставелі, Церетелі, Чавчавадзе, О. Грибоєдова, відчувається 
велика повага до культурної спадщини інших народів. 

З темою дружби в українську радянську поезію входять нові мотиви, 
образи, барви і тони. Звертаючись до цієї теми, поети глибше вивчали 
життя братніх народів, їх минуле і сучасне, незмірно поширювали обрії 
своєї творчості. У ряді поезій А. Малишка, Л. Дмитерка, Ст. Крижа- 
нівського, Л. Первомайського, Т. Масенка та інших змальовані картини 
життя народів Кавказу, Середньої Азії, Сибіру. Поети відтворили красу 
природи цих країв, особливості побуту, риси національного характеру 
людей. З особливою силою зазвучала тема дружби у літературі періоду 
Великої Вітчизняної війни, бо саме дружба радянських народів була 
однією із запорук перемоги над фашистською Німеччиною. Вона з честю 
витримала випробування в одній з найстрашніших воєн, які тільки 
знала історія людства. Вже в перших творах, які з'явились у газе- 
тах і журналах на початку війни, велика увага приділялась темі друж- 
би народів. Одним із них був вірш М. Бажана «Клятва», в якому поет 
писав: 

До бою звелась багатирська дружина — 
Радянських народів братів. 

Вірш звучав як вияв всенародної клятви, стійкості і незламності в бо- 
ротьбі з фашизмом, Рефрен «Ніколи, ніколи не буде Вкраїна рабою 
німецьких катів» вселяв віру в перемогу. Сила українського народу 
в єднанні з іншими народами. Ця думка проголошувалась і М. Риль- 
ським у вірші «Україні»: ; 

, Бачиш -- руський з тобою, башкир і таджик, 
Друзі, браття твої, громоносна лавина. 
Свят союз наш, народ непоборен повік, 
Нездоланна повік його сила левина, 

Віра в перемогу дружньої сім'ї радянських народів над ворогом 
була провідним мотивом творів українських радянських поетів воєнного 
часу: 

Бо ніхто не в силі перемогти народ. 
Де всі серця в битті єдинім 
Живуть, і люблять, і горять. 
Де українець із грузином, 
Вірмен із руським -- вряд стоять. 

(М. Рильський. Слово гніву). 

Великий резонанс мала в роки війни поема-ораторія М. Риль- 
ського «Слово про рідну матір», у якій утверджувалась ідея дружби 
народів. «В сяйві дружби і свободи» бачить поет силу, велич України: 

Хіба умерти можна їй, Зовуть і дерева в діброві, 
В гарячій захлинутись крові, Коли живе вона в міцній 
Коли на справедливий бій Сім'ї, великій, вільній, новій! 

Благородними почуттями дружби народів пройняті поезії В. Со- 
сюри, А. Малишка, П. Тичини, П. Воронька, Л. Первомайського, М. На- 

5



гнибіди, С. Крижанівського, М. Шеремета, К. Герасименка та інших. 
Українські радянські поети увічнили подвиги багатонаціональної Ра- 

дянської Армії у битвах за Москву, Сталінград, за визволення народів 
Європи від фашизму. Образ солдата-визволителя, солдата-інтернаціо- 

наліста проходить через кращі твори періоду Великої Вітчизняної війни, 
яка загартувала і ще більше здружила народи СРСР. Єдиною сім'єю 

вступили вони у мирне життя. Дружба радянських народів стала запо- 
рукою будівництва комунізму. 

Поряд із поглибленням теми дружби українського і російського 

народів, дружби народів СРСР, у літературі післявоєнного періоду 
розробляється тема дружби з народами інших країн. Згадаємо хоч би 

«Англійські враження», «Міцкевич в Одесі», «Італійські зустрічі» 
М. Бажана, «За синім морем» А. Малишка, «Транський зошит» 

Я. Шпорти, «Мости», «Далекі небосхили» М. Рильського, в яких ця 

тема поширюється до філософсько-етичних узагальнень. 
Звертаючись до життя інших народів, поети утверджують великі 

духовні цінності, які вносить кожен народ у світову культуру, і запе- 
речують розтлінне буржуазне мистецтво, фальшиву буржуазну демо- 
кратію. Наприклад, М. Бажан у циклі поезій «Англійські враження» 
розрізняє дві Англії -- Англію панівних класів і Англію простих людей. 
Полум'яним інтернаціоналістом виступає М. Бажан у збірці «Італійські 
зустрічі». Його поезія -- це майстерні образки з життя італійських 
трудящих і в той же час це заклик до міжнародної солідарності. Поет 
розповідає про те, що знайомство з незнаним досі народом Італії зба- 
гачує його. Рад!стю пройняті спогади М. Бажана про те, як він разом 
із сардінськими гірниками сліває пролетарський гімн: 

Хай же в єдиний ритм, Схожого відчуття — 
В спільних надій злиття Що у могутті душ 
Вплавиться слово моє! Дужче за його є? 
Сві і уе віт ще ніколи не знав («В Сардініт»). 

З розширенням політичних, економічних, культурних зв'язків радян- 
ського народу розширюється тематичний діапазон української літера- 
тури у висвітленні дружби між народами. М. Рильський присвятив 
свої поезії Польщі, Болгарії, Франції. Своєрідним і оригінальним яви- 
щем в українській радянській літературі є «Книга про Францію» із 
збірки поета «Далекі небосхили». П тематика різноманітна. 

У публіцистично-прозовій частині М. Рильський пише про історію 
дружніх зв'язків Росії і Франції, починаючи від Вольтера і кінчаючи 
нашими днями, про архітектуру, театральне мистецтво, про зустріч 
з французькими письменниками, популяризаторами радянської літера- 
тури у Франції Луї Арагоном і Ельзою Тріоле, про історію товариства 
Франція-- СРСР. Але «Книга про Францію» -- це передусім розповідь 
про працьовитий, талановитий, героїчний французький народ. У ній 
публіцистика, проза чергуються з поетичними ліричними відступами, 
що є мовою схвильованої душі поета. Він захоплюється баченим і вод- 
ночас тужить за рідним краєм. Цикл «Арлезіанки», написаний після 
повернення з Франції, сповнений філософських роздумів, навіяних 
спогадами про місто Арль, Авіньйон, чудесну річку Рону. Життєві вра- 
ження перетворились у поетичні твори, від конкретного факту поет пере- 
ходить до філософських узагальнень. 

«Роздумуючи —в Києві-- про Францію, про Прованс, про Се- 
редземне море, про наші моря,- я раптом згадав найчарівніше море, 
яке я бачив -- Адріатичне. Спомин був як блискавка: блакитна вода, 
білий парус, веселі дружні люди. Привів він мене до однієї із найзапо- 

6



вітніших моїх думок, про єднання слов'ян, про єднання народів»!. Про 
що б не писав М. Рильський, він завжди виступав як палкий борець 
за дружбу, культурні зв'язки між народами. 

Дружба народів в українській радянській поезії — проблема над- 
звичайно широка і багатогранна, висвітлити її у невеликій статті немож- 
ливо. Ми лише звернули увагу на певні моменти в історії розкриття 
українськими радянськими поетами величної теми, яка особливо гли- 
боко розробляється в нашій літературі напередодні знаменної події -- 
50-річчя утворення СРСР. 

М. Рильський, Далекі небосхили. К. «Радянський письменник», 1959, 
стор. 88.



О. Г. ВИСОЧАНСЬКА (Запоріжжя) 

Історико-револлоційні тема 
в творчості Ю. Смолича 

Ю. Смолич -- письменник широкого діапазону, з своєрідною 
індивідуальною творчою манерою, невтомний шукач, експериментатор, 
любитель сміливих психологічних ходів, масштабності й панорамності. 
До відображення різних життєвих процесів і явищ він підходить як 
художник-мислитель, намагаючись їх філософськи осмислити і уза- 
гальнити. Його творчість відзначається різноманітністю жанрів, багат- 
ством тем та ідей. 

Ю. Смолич любить показувати життя в боротьбі, зображувати 
зіткнення двох епох, двох світів, двох ідеологій, підкреслюючи законо- 

мірність перемоги гуманізму, правди. Цілком виправданою є та особ- 
лива увага, яку письменник приділяє в своїх творах подіям Великої 
Жовтневої соціалістичної революції та громадянської війни. 

Епоха революційних бур близька письменникові ще й тим, що вона 
мала вирішальне значення для формування його світогляду. Тема рево- 
люції та громадянської війни уже в довоєнний період стала «його 
темою». У соціально-психологічному романі-трилогії «Дитинство» -- 
«Наші тайни» — «Вісімнадцятилітні» (1936—1938) митець виявив чи- 
малий хист у дослідженні процесу формування характерів юних героїв, 
представників інтелігенції, зламу в їхній свідомості під впливом двох 
революцій -- 1905 і 1917 років. 

У 50-х роках письменник, умудрений досвідом ще однієї війни, 
знову повертається до «своєї» теми, в розробці якої найповніше ви- 
явився його талант реаліста. Але якщо раніше він дивився на ці події 
очима юнаків-гімназистів, героїв його трилогії, то тепер освітлює їх 
іншим прожектором, з висоти сучасності, бо, як писав В. І. Ленін, «чим 
далі відходить від нас цей великий день, тим ясніше стає значення 
пролетарської революції в Росії». 

Великі соціально-психологічні романи-епопеї «Світанок над морем» 
(1953), «Мир хатам, війна палацам» (1958), «Реве та стогне Дніпр ши- 
рокий» (1960) -- останні два в 1967 р. об'єднані в дилогію «Рік наро- 
дження 1917» -- відзначаються масштабністю й панорамністю відобра- 
ження жорстокого двобою антагоністичних світів, глибоким розкриттям 
народного характеру революції та закономірності перемоги трудящих, 
показом керівної ролі Комуністичної партії у перемозі Жовтня на Украї- 
ні. Цими романами Ю. Смолич зробив вагомий вклад і до золотої 
скарбниці української радянської літератури, і до історії, яка, пройнята 
поглядом сучасності, оживає в його творах. 

У романі «Світанок над морем» письменник, не обмежуючись зобра- 
женням громадянської війни, висвітлює питання міжнародної дипло- 
матії, зв'язані з подіями на півдні України, значно розширюючи геогра- 

т В. Г. Ленін. Твори, т. 33, стор. 28. 

- 

г
о
 
щ
и



фічні рамки роману. Він не лакує дійсність, правдиво характеризує 
співвідношення двох соціальних сил світу. Спершу носії комуністичних 
ідей, борці за щастя народу становлять меншість, не мають зброї, зму- 
шені до того ж добре конспіруватись. Сили імперіалізму, контрреволю- 
ції явно переважають і числом, і могутністю, вони діють відкрито, вико- 
ристовують капітали світових банків. Та в ході розвитку історичних 
подій змінюється співвідношення антагоністичних сил. 

Прийом контрасту, який набув досить широкого застосування в ра- 
дянській літературі як найбільш влучний для показу двох світів та 
переваги соціалістичного ладу над капіталістичним (згадаймо хоча б 
«За синім морем» А. Малишка, «Англійські враження» М. Бажана), 
використано в розгортанні всього сюжету роману «Світанок над морем». 
Це дає Ю. Смоличу можливість розкрити непримиренність двох світів 
у Росії і двох антагоністичних світів взагалі, причому зіткнення їх він 
показує в запеклому двобої, в боротьбі не на життя, а на смерть. 

Саме в динаміці письменник всебічно, глибоко характеризує пред- 
ставників обох таборів, підкреслює соціальну зумовленість перемоги 

- Радянської влади над численним могутнім ворогом. 
Розгортання сюжету йде двома лініями. Уже на початку твору 

романіст широко використовує прийом паралелізму, зіставляє й про- 
тиставляє діяльність двох людей -- консула Енно і Миколи Ласточкіна, 
які одночасно прибули до Одеси. Зразу ж намічається характер їхніх 
взаємин з людьми. Насторожено зустріли імениті громадяни міста кон- 
сула Енно. А Микола Ласточкін з першого кроку встановив тісний 
контакт з комуністами. В обох випадках письменник звертається до од- 
ного й того ж прийому -- використання невласне прямої мови, щоб 
на фоні подібності в деталях чіткіше підкреслити контраст у головному. 
У романі Ю. Смолич вивів образ сформованого партійного керівника, 
виразника інтересів трудящих, борця за утвердження нового. Вже в пер- 
шому виступі Ласточкіна на засіданні підпільного обласкому розкри- 
вається мудрість і далекоглядність досвідченого підпільника-більшовика. 

Романіст акцентує увагу не на зовнішності героя, а на душевній 
красі, яка розкривається в його ставленні до інших (Сашка, Панфілова, 
Котовського). У взаєминах Миколи Ласточкіна з Котовським глибоко 
розкриті й сувора вимогливість більшовика-ленінця, якій не заважає 
любов до відчайдушного експропріатора, і мудре повчання. В уста 
Котовського письменник вкладає характеристику здібностей Ласточкі- 
на-вихователя: «Це він з мене людину зробив! Очі мені відкрив, світ 
показав...» 2. | 

Надзвичайно вдалим є опис одного робочого дня керівника під- 
пілля Ласточкіна, Цей день настільки напружений, що вартий, здається, 
цілого життя. Така насиченість виглядає неправдоподібною, та істо- 
ричні матеріали й праці підтверджують її достовірність. Взагалі Ю. Смо- 
лич, який дуже ретельно вивчив історичні джерела, відтворює діяль- 
ність Ласточкіна з документальною точністю. 

Письменник найповніше розкриває внутрішнє багатство комуніста 
Ласточкіна, показуючи його поведінку на допиті. З того, як працює 
його думка, як він хвилюється про долю Котовського, про повстання, 
ми бачимо стійкого, до кінця відданого своїм ідеалам комуніста-борця, 

далекоглядного керівника, мудрого політика. Він є уособленням могут- 
ності й незламності трудового народу. Як і Павло Власов з роману 
М. Горького, він на допиті виступає обвинувачем, глузує над воро- 

гами, виносить їм від імені народу справедливий вирок. | 
Характеризуючи ворожий табір, письменник-реаліст розкриває 

головний, заснований на людиноненависництві закон капіталізму в дії. 

2 Ю. Смолич. Світанок над морем. К., ДВХЛ, 1963, стор. 571.



Зображуючи Антанту як головну силу в ганебному поход! проти Радян- 

ської влади, військову і технічну оснащеність И армії, він загострює 

увагу на внутрішній гнилості, гендлярській суті цього походу. Інтриги, 
підступна зрада, продажність, відсутність єдності, висування власних 

загарбницьких інтересів на перший план, готовність перегризти за них 
горло конкуренту -- ось ті риси, якими наділяє Ю. Смолич «союзни- 
ків», тимчасово зведених в один табір спільною ненавистю до Радян- 

ської влади. Щоправда, надмірне захоплення описом інтриг, перебіль- 
шення брутальності ряду представників ворожого табору, спрощеність 
їх ставлення до національного питання призводить іноді до недооцінки 

ворога, дещо перешкоджає глибокому відтворенню внутрішніх протиріч 

ворожого табору. 
Крім Антанти, в романі широко представлено інтервентів дрібнішого 

плану (польські легіонери, війська розбитої Німеччини) і ціле збіго- 
висько представників внутрішніх контрреволюційних сил, які перебу- 
вають у повній залежності від іноземного капіталу. Для нищівно-сати- 
ричного висміювання їх письменник майстерно використовує художні 
деталі, зокрема лаконічні описи обмундирування й зброї. Так, гетьман 
Скоропадський одягнув своїх сердюків та сірожупанників у німецьку 
й австрійську уніформу, спорядив англо-американською зброєю. Дру- 
жинники генерала Денікіна «виблискували золотом російських пого- 
нів на новеньких англійських і американських шинелях» 3. Польські 
легіонери одягнені у французькі шинелі, а муштрували їх бельгійські 
офіцери... 

Ю. Смолич використовує різні прийоми для викриття тих «прави- 
телів», яких В. І. Ленін назвав торгівцями Україною, бо вони «вчора 
продавали її німцям, а нині продають англійцям та французам» ". 
У телефонних розмовах, бесідах, під час зустрічей з представниками 
Антанти виявляється їх готовність прийняти всі пропозиції, умови, 
вимоги інтервентів. Тому представники Антанти швидко зрозуміли, 
що таких «правителів» можна легко приборкати і їх руками загрі- 
бати жар. ; 

У дилогії «Рік народження 1917» Ю. Смолич дав панорамне відо- 
браження історичних подій 1917—1918 рр. на Україні, з великою май- 
стерністю і переконливістю показав керівну роль Комуністичної партії, 
великого вождя пролетаріату, воля якого виявляється в думках і вчин- 
ках комуністів. Ю. Смолич тут вперше звернувся до відтворення без- 
смертного образу В. І. Леніна. Як персонаж, В. І. Ленін з'являється 
лише в кінці першого роману дилогії, але його присутність відчувається 
на протязі всього твору. Починаючи з повідомлення про «Квітневі тези» 
Леніна, виступ Ю. П'ятакова проти ленінської лінії, Смолич поступово 
викарбовує зримий образ вождя. Показу дійовості ленінських ідей, 
їх впливу на події, на уми і серця людей, змалюванню практичного 
застосування їх у боротьбі автор підпорядковує все багатство стильових 
прийомів: заглиблення в психологію дійових осіб, роздуми, внутрішні 
монологи, діалоги, суперечки, публіцистичну розповідь. Це розширює 
рамки роману, події в Києві зображуються на фоні загальноісторичного 
процесу. 

Ю. Смоличу вдалось змалювати Комуністичну партію як єдине ціле, 
як керівника й організатора народних мас, створити цілу галерею обра- 
зів активних творців революції на Україні. Завдання письменника 

ускладнювалось тим, що чимало історичних осіб було незаслужено 

зганьблено, штучно викреслено з історії. Особливо складним було зобра- 
ження Київської більшовицької організації, яку протягом весни й літа 

з Ю. Смолич. Світанок над морем, стор. 8. 
4 Б. 1. Ленін, Твори, т. 28, стор. 100. 

10



1917 р. очолював Ю. П’ятаков. Займаючи антиленінські позиції в націо- 
нальному й селянському питаннях, він завдав чималої шкоди підготовці 
революції на Україні. 

Але Смолич -- письменник, якого приваблює наявність труднощів 
і перспектива їх подолання. Він цілком впорався з своїм завданням, 
глибоко розкривши такі риси комуністів, як принциповість, критичність 
і самокритичність, рішучість у викритті недоліків і помилок, неприми- 
ренність у класовій боротьбі. Ю. Смолич правдиво висвітлив допомогу 
В. І. Леніна українським комуністам у їх боротьбі з грубими політич- 
ними помилками Ю. П'ятакова, оцінку вождем цих помилок, як таких, 
що були наслідком «придавленості», «заляканості» війною 5. 

Багатий 1917 рік на Україні, і зокрема в Києві, подіями, учасником 
і вершителем яких був народ. Письменник показав ці події у всій 
складності, правдиво, з позицій творчого методу соціалістичного реа- 
лізму. 

Обмежені географічні рамки роману не звужують показу подій. 
У дилогії, як і в попередніх творах, Ю. Смолич значно розширює обрії, 
розкриваючи боротьбу київських пролетарів на фоні політичного життя 
країни, всього світу. Характерним є опис демонстрації протесту київ- 
ських пролетарів проти ухвали Тимчасового уряду вести війну «до пере- 
можного кінця». Київські події є своєрідним обрамленням, вікном, 
крізь яке ми бачимо міжнародну солідарність трудящих у боротьбі 
проти війни. 

Ідея інтернаціональної єдності трудящих проймає всю дилогію. 
Вона розкривається і в дружбі робітників різних націй у межах одного 
заводського колективу, і в єднанні робітників, селян, одягнених у сол- 
датські мундири різних армій: російської, української, австрійської, 
чеської, Значною мірою це виявляється і в показі згуртованості різно- 
національного складу Київської більшовицької організації. Тут разом 
діють українці Затонський і Боженко, росіяни Іванов і Смирнов, грузин 
Картвелішвілі, єврей Горовиць. - 

Глибоко розкривається дружба народів, особливо українського 
і російського, їх спільність і взаємодопомога, яку письменник характе: 
ризує, виходячи з ленінського вчення про те, що тільки «при єдиній 
дії пролетарів великоруських і українських вільна Україна можлива, 
без такої єдності про неї не може бути й мови» 6. 

Заява Ю. Коцюбинського Петлюрі: «Ми, більшовики, вважаємо, 
що Київ і Петроград повинні боротись разом і за соціальне, і за націо- 
нальне визволення» 7, -- передає впевненість, що комуністи-українці 
добре розуміють цю істину і діють згідно з нею. Росіяни-робітники 
київських заводів, авіапарківці -- разом з українцями борються в рядах 
Червоної гвардії за встановлення Радянської влади на Україні. 

Тема дружби пов'язана і з зображенням В. І. Леніна, який дає 
наказ Антонову-Овсієнку допомогти українським більшовикам у бо- 
ротьбі з Центральною радою. В найкритичнішу хвилину, коли Київський 
ревком уже змушений був визнати свою поразку, з'явився панцирний 
поїзд чорноморських моряків-севастопольців, викликаний по телеграфу 
В. І. Леніним на допомогу Києву. У свій час українці Семеновського 
полку на чолі з комісаром Ю. Коцюбинським брали участь у штурмі 
Зимового палацу, виборюючи Радянську владу в Петрограді. Вони ж 
обороняли Петроград від контрреволюційних військ Керенського та 
Краснова, Така взаємодія, взаємовиручка триває і на дальших етапах 
боротьби. 

5 В. І. Ленін. Твори, т. 23, стор. 12. 
6 В. І. Ленін. Твори, т. 20, стор. 14. - 
7 Ю. Смолич, Рік народження 1917, кн. 1. К., «Дніпро», 1967, стор. 369. 

п



У дилогії «Рік народження 1917» письменник зображує історичні 
постаті і тому дотримується історичної достовірності. Однак, змальо- 
вуючи позитивних і негативних персонажів з документальною точністю, 
він передає своє ставлення до них. Якщо позитивні образи романіст 
змальовує з любов'ю, то негативні творить за принципом політичного 
плаката. Він дає збірний образ і проводирів Центральної ради, хоч 
між ними були суттєві відмінності, які й спричинилися згодом до від- 
ходу від Петлюри Грушевського, а потім і Винниченка. Однак романіст 
характеризує їх лише з одного боку, як керівників Центральної ради, 
підкреслюючи спільну для них рису: заради досягнення мети -- утво- 
рення буржуазної української держави -- вони вдаються до запобі- 

гань перед іноземцями, добиваючись у тих визнання України ціною 
самої України. 

Письменник не жаліє викривальних засобів, змальовуючи зустрічі 
й передаючи розмови Грушевського з мсьє Енно та Шептицьким. Гру- 
шевський забуває зустріти іноземного представника з належною гід- 
ністю, кидається йому назустріч, а митрополита цілує в руку, назва- 
жаючи на те, що він іншого віросповідання і взагалі невіруючий. Голова 
Центральної ради йде на це, постулаючись своїм престижем заради 
досягнення мети: він прагне, щоб знесилена війною Росія відступила 

територію України Австро-Угорській імперії. «Нехай під чужою імпе- 
рією, але ж «соборна», -- мислив історик Грушевський» 8, — таким 
самовикриттям, не шкодуючи гротеску, доповнює свій публіцистичний 
висновок Ю. Смолич. 

Вбивчого сарказму сповнена картина зустрічі Винниченка з кон- 
сулом США Дженкінсом. Містер Дженкінс веде себе надзвичайно 
нахабно, не дбаючи навіть про дотримання міжнародного етикету. Вин- 
пиченко розуміє це і обурюється, але протест його носить характер 
«страйку по- італійськи». Він виступає з тих же позицій прохача, який 
сподівається на милість країн Антанти -- визнання ними «самостійної» 
української держави. Винниченко теж прагне відокремлення України 
від Росії — «нехай і під протекторат тієї ж Австрії чи Німеччини» 7. 

Ще з більшою гостротою, доводячи сатиру до сарказму, викриває 
романіст антинародність політики Петлюри. Цього «державного мужа» 
письменник розвінчує шляхом відтворення його роздумів з приводу 
Брестського миру та воєнної угоди УНР з Німеччиною: «Гострі язики 
плещуть, що Петлюра, мовляв.. дешево продав Україну. От плетуни 
й заздрісники! Зате ж буде «самостійна» і Петлюра сидітиме зверху!.. 
Та й що воно таке продав? Політичний хід!» 19 

Щоб наочніше показати залежність правителів Центральної ради 
від іноземців, романіст, малюючи сцени їх зустрічей, рідко вдається 
до діалогів. Здебільшого ці «милі бесіди» носять монологічний харак- 
тер: говорять іноземці, а «самостійники» лише слухають, іноді диву- 
ються, бувають ошелешені, але абсолютно позбавлені права голосу. 

З великою майстерністю Ю. Смолич розвінчує зв'язок українського 
буржуазного націоналізму і релігії. Розкриттям шпигунської діяль- 
ності найбільшого з агентів Ватікану -- митрополита Шептицького, 
зображенням його вірних слуг -- «смиренних католиків» Софії Галечко 
та Андрія Мельника, показом боротьби французького і німецького 
масонських орденів за Петлюру, яку (боротьбу) ведуть не духовні 
особи, а представники військових і дипломатичних кіл, -- усім цим 
письменник-публіцист підкреслює єднання церковної і світської влади. 

За допомогою публіцистичних прийомів «лобової атаки» Ю. Смолич 

досягає граничної сили викриття нікчемності й неспроможності націо- 

8 Ю. Смолич. Рік народження 1917, кн. 1, стор. 104. 
9 Там же, стор. 283. 
10 Там же, кн. ПИ, стор. 870. 

12



налістичного уряду, зусилля главар!в якого увінчались успіхом: уряди 

капіталістичних країн визнали Центральну раду. Та не визнав її укра- 

їнський народ, одним ударом вибивши грунт з-під ніг як внутрішніх, 

так і іноземних хижаків. Романіст, показуючи, як у представників країн 

Антанти розгорілись апетити на Україну, як вони один поперед одного 

спішать заявити про її визнання, іронізує в однаковій мірі і над тими, 

хто визнає, і над тими, кого визнають. Письменник-реаліст уміє загля- 

нути в суть справи, розкрити корінні причини краху реакційних сил. 

Велика заслуга письменника-публіциста в написанні ним історії 

сучасності, що і є головним завданням публіциста. Він одним з перших 

серед українських радянських письменників звернувся до художнього 

осмислення початку складного й бурхливого процесу народження Укра- 

їнської радянської держави. І розкрив цей процес із позицій соціалі- 

етичного реалізму.



Л. М. БРЕЛІНСЬКА (Одеса) 

Інтернаціочнальні мотиви 

у ранній творчості М. Грчане 

Український письменник-комуніст Мирослав Ірчан (справжнє 
прізвище -- Андрій Бабюк) ще на зорі радянської влади в своїх ранніх 
творах, написаних у перервах між боями громадянської війни, підно- 
сить ідею пролетарської єдності, спільних дій трудящих всього світу 
в боротьбі з капіталом. 

Щиро, з непідробним захопленням пише письменник-боєць у творі 
«В бур'янах» про свою непохитну любов до трудящих усіх націй. «Більш 
двадцяти років мене виховували в чаду вузького націоналізму, якогось 
звірячого шовінізму у відношенні до других наши... Г ось, коли я, на- 
решті, опинився серед інтернаціональної маси червоноармійців, я ніби 
глибоко і вільно відітхнув. Стало легше. З першого дня я злився 
з тією масою, і кожний мені рідний брат, не дивлячись якої він нації. 
Кожний з них розуміє мене, я їх, в них така ж мета, як і в мене, їхній 
ворог є моїм ворогом. Значить -- одні і ті ж самі інтереси. Чи інтереси 
нації, як нас вчили по тому боці барикад? Ні. Тепер розумію, і знаю, 
і радію цим пізнанням: інтереси класу!.. [ лише тепер я ясно зрозумів: 
різні трудові нації, а один клас працюючих. В робітника і бідняка- 
селянина, якої б нації він не був, ті ж самі мозолі, те саме горе, ті самі 
пани, що живуть з його праці»! 

У «Трагедії Першого травня» письменник показує, як нелегко 
було бійцям-галичанам сприйняти, зрозуміти більшовицькі ідеї, як вони 
раділи, коли неясність зникала і приходило розуміння. 

У збірці новел і оповідань «Фільми революції» ідея інтернаціона- 
лізму проймає твори «На конгрес», «Лі Юнк-шан і Лі Юнк-по», «Він 
не поміг», «Напівдорозі». ! 

Невеличкий твір «На конгрес», написаний у квітні 1920 р., є вті- 
ленням ідеї братнього єднання робітників усіх країн. Герой твору бол- 
гарський робітник Марко Войнович -- делегат на Конгрес ПІ Інтерна- 
ціоналу. Він має представляти не тільки комуністів своєї країни. Бол- 
гарський делегат несе до Москви і резолюції комуністичних партій 
Америки, Франції, Сербії. 

Мокрий, скривавлений, голодний (два дні просидів у комишах 
без шматка хліба), але радий, що вже серед своїх, що документи, які 
везе на конгрес, не пошкоджені. Таким постає перед читачем Марко 
Войнович. 

Влучно підібрані художні засоби, стримана, проста, лаконічна 
розповідь допомогли яскраво відтворити постать революціонера, роз- 
крити його риси -- мужність, відданість комуністичній ідеї, відпові- 
дальність за доручену справу, нехтування власними інтересами заради 
громадських, скромність, простоту. 

| Мирослав Ірчан. Вибрані твори, т. 1. К., ДВХЛ, 1958, стор. 310—311. 

14



Вражає, як вдало добирає письменник слова, образи, які чітко 
передають те чи інше поняття, подіїю, явище. «Перескочив рівчак і впав 
до окопу». Саме «впав». У цьому слові — і солдатська спритність, 
виучка, і величезна втома змученої важким шляхом, голодної людини, 
і радість, що шлях уже скінчився й скінчився вдало. У влучно підібра- 
ному слові, фразі відчуваємо вплив Стефаника. По-стефаниківському 
виразне слово Ірчан подає у коротких, чітких, рубаних фразах. Лако- 
нізм фрази і в той же час її глибокий, точно схоплений, відповідний 

даному моменту зміст (те, чого вчився Ірчан у великого новеліста) допо- 
могло йому просто і вражаюче розповісти про події, людей, кількома 
реченнями змалювати цілі картини, відтворити настрої, характер героя. 
Рубані ж фрази надають більшої динаміки, дієвості, правдивості зобра- 
жуваним явищам. 

Твір «На конгрес» -- не нарис про якусь конкретну історичну 
особу. З матеріалів конгресу бачимо, що ім'я, прізвище героя вигадані. 
Болгарську делегацію в Москві представляли три діячі -- Х. Кабакчієв, 
Н. Максимов, Н. Шаблін (1. Неделков)?. У роботі конгресу брали 
участь також делегації від комуністів Америки, представники кому-. 
ністів, соціалістів Франції. 

Отже, в дійсності не було потреби, щоб болгарський делегат ніс 
резолюції цих партій. Письменник-комуніст свідомо домальовує, транс- 
формує якийсь відомий йому факт, випадок, щоб розповісти про те 
нове, що народилось завдяки перемозі Жовтневої революції, -- ПІ Ко- 
муністичний  Інтернаціонал, взаємодопомогу, зростаючу солідарність 
пролетарів різних країн. Для нього головне -- показати нову людину, 
представника братньої комуністичної партії, комуніста-інтернаціона- 
ліста, виразника нових відносин між людьми. 

В оповіданні «Лі Юнк-шан і Лі Юнк-по» одним з перших в україн- 
ській радянській літературі М. Ірчан створив образ робітника-китайця, 
який бере участь у революції. 

Головний герой твору -- «червоний китаєць» Лі Юнк-шан (як на- 
зиває його Л. Новиченко), поруч з ним діє китаєць-зрадник, його ж 
брат. Лі Юнк-шан жорстоко карає свого брата за дворушність і зраду. 
Зустрівши серед петлюрівців Лі Юнк-по, він задрижав «з ненависті, 
злості й сорому за брата», і, «як дикий кіт», кинувся на зрадника. 

Вірний революції робітник-китаєць віддає згодом своє життя в ім'я 
щасливого майбутнього всіх народів. Гине герой з думкою: «Чи і в Китаї 
така велика забастовка, як тут?» 

Один характерний момент перед загибеллю героя. На вимогу зда- 
тися Лі Юнк-шан, «набиваючи рушницю, відповів спокійно коверканою 
російщиною: «Сов'єт поставіл, сов'єт вазьмот!» 3 В цьому вимовленому 
з відхиленням від норм російської мови афоризмі -- весь характер 
незламного і вірного революцй «червоного китайця». | 

Серед творів про «червоних китайців» -- «Цень Цань» М. Тере- 
щенка, «Лі» В. Сосюри, «Бронепоїзд 14-69» Вс. Іванова -- оповідання 
Ірчана займає почесне місце, бо письменнику в образі Лі Юнк-шана 
вдалось змалювати не тільки відданого революції бійця, інтернаціона- 
ліста, але й індивідуалізувати героя, правдиво показати бідного китай- 
ського робітника: неосвіченого, темного, дещо наївного, але з доброю, 
чистою душею, вірним, благородним, здатним на самопожертву в ім'я 
щастя трударів серцем. 

Незмірна відстань відділяє оповідання «Лі Юнк-шан і Лі Юнк-по» 
від новели Г. Косинки «Голова ході». У Косинки, як підкреслює Л. Но- 

— 

"а Второй Конгресс Коминтерна, Июль—август 1920 г. М. Партиздат, 1934, 
стор. 619—624. 

з Мирослав Ірчан. Вибрані твори, т. 2, стор, 27. 

15



ерейнятий тупою власницькою жадобою, селянин бурмоче, 
озшись над черепом китайця, який був бійцем червоного загону: 

то він прийшов умирать до нас у степи?» Націоналістичне заслт- 
яло перед автором «Голови ході» те, що так яскраво зма- 
ичив М. Ірчан, — силу ідей пролетарської єдності, за яку 
мирали на українській землі сини далекого Китаю» "., 

-2-в=утливо зображує Ірчан в оповіданні «Він не поміг» євреисько- 
зихреста Василя--Фроїма, який разом з українцями та ро- 

за велику справу, за перемогу революції. Василь гине 
на білопольському фронті. Наївно сподівався хлопець, що вбереже його 
гід кулі натільний хрестик, з яким він не розлучався після сприйняття 
нової віри. З гіркою іронією письменник показує, яким оманливим був 
цей «захист». Ствердження нового відбувалося у складних умовах 
боротьби із забобонами та уявленнями минулого. 

Як бачимо, у творах «На конгрес», «Лі Юнк-шан і Л! Юнк-по», 
«Він не поміг» письменник не декларує ідею інтернаціоналізму, а шд- 
порядковуе зміст, художні засоби, образи розкриттю цієї ідеї. | 

і10-іншому побудовано програмний твір збірки — «Напівдорозі», 
де заклик до єдності пролетарів, до єдності всіх голодних світу звучить 
на весь голос. Це продиктовано самим жанром твору, який являє собою 
романтичну, сповнену ораторськими інтонаціями поему в прозі. 

Ид прапором пролетарської солідарності на допомогу трудящим 
капіталістичних країн у їх боротьбі з насильством, гнобленням ідуть 
визволені революцією народи: «Червоне Сонце котиться зі сходу на 
захід». Письменник-комуніст вірить, що тільки у спільній боротьбі, 
тільки з'єднавши свої зусилля, трударі завоюють свободу: 

«Ми доживемо ще до вашінгтонської робітничої ради в Біло- 
му домі! До часу, коли з лондонської палати лордів зроблять ро- 
ітничий клуб! З Ватікану -- дитячий притулок! З церкви св. Ан- 

гела -- кінотеатр! А з вежі Ейфеля повіватиме червоний прапор. 
Життя 1 Майбутнє в руках повстанців-бунтарів! Дітей злид- 

нів, неволі і голоду!» °. 
Як і його сучасники -- поети В. Чумак, В. Блакитний, П. Тичи- 

на, — Мирослав Ірчан був переконаний, що прийде час, коли робітник 
міцним ударом зрушить всі бетонно-світові підпори капіталізму. Він 
вірив у нові революції, «новий октябрь», у те, що зоря соціалізму засяє 
над всією землею, для всіх народів. 

Письменник-інтернаціоналіст був палким пропагандистом більшо- 
вицьких ідей, «одним з перших невтомних глашатаїв правди про свій 
вільний народ, що жив і творив у своїй Українській радянській суве- 
ренній державі» 5. 

Перебуваючи після громадянської війни в Канаді, комуніст Ірчан 
прагнув, щоб трудящі в цілому світі знали правду про складні, героїчні 
часи України, знали правду революції, вчились на важкому досвіді 
своїх братів. Захоплений комуністичними ідеями, ідеєю інтернаціоналіз- 
му, колективної перебудови світу, він бажав і робив усе можливе, щоб 
ця ідея, яку вороги свободи і революції намагалися спотворити, прини- 
зити, висміяти, була зрозумілою, ясною, щоб вона оволодівала умами 
мільйонів, єднала мільйони і вела їх на штурм капіталу. 

4 Леонід Новичеинко. Мирослав Ірчан. Літературний портрет. К., ДВХЛ, 
1058, стор. 70—71. - 

2 Мирослав Ірчан. Вибрані твори, т. 2, стор. 10—11. 2 
ЄВ. Власенко, П. Кравчук. Мирослав Ірчан. Життя і творчість. К., «Ра- 

дянський письменник», 1560, стор. 148. ол 
мч 

-- = ‚ ——. 

МА
 

РУ 
20 
т
и
к
 

ч
т
 

в 
оц

і 
ни

ні
 зв

, 
Дь
ь



В. П. МАРКО (Ужгород) 

Проблема понфлиитлу й характеру 

в творчості М. Стельмаха 

Конфлікти й характери в художньому творі перебувають 
у діалектичному взаємозв'язку. Сутність характеру героя виявляється 
лише в гострих зіткненнях з іншими героями або обставинами. А на- 
пружені колізії створюються тільки сильними характерами. «Зображен- 
ня людини в серйозному життєвому конфлікті (який часом може бути 
не тільки «зовнішнім», але й «внутрішнім») -- найпевніший шлях 
до художнього виявлення її особистості»!, -- так визначає Л. Нови- 
ченко ідейно-естетичну цінність колізій у художньому творі. 

Пильна увага до конфліктів у творах мистецтва не випадкова, бо 
їх джерела -- в суперечностях самого життя, тих суперечностях, які, 
за визначенням В. І. Леніна, є «коренем всякого руху і життєвості» 2. 
Письменник-реаліст, уважно вдивляючись у життя, вивчає його проти- 
річчя, намагається пізнати їх суть, причини, рушійні сили, форми вияву 
тощо. Лише після цього можливе їх відображення в літературному 
творі. 

Але життєві зіткнення не просто переносяться в літературу. Художня 
колізія не адекватна життєвому конфлікту. Це зумовлено загальними 
властивостями мистецтва, його специфікою відтворення навколишнього 
світу: митець не копіює дійсність, а творить нову, художню дійсність 
із власними законами буття й розвитку. «Художній конфлікт, -- наго- 
лошує на його специфіці Л. Тимофєєв, -- це відображення в індиві- 
дуальній людській долі боротьби тих чи інших соціальних сил, які 
визначають собою основні життєві конфлікти» 3. Цілком слушну думку 
про естетичну природу художнього конфлікту знаходимо в І. Ма- 
сєєва, однак діапазон оцінок конфлікту, без сумніву, ширший, ніж 
допускає автор 7. 

У характері колізій, як і в характері героїв, завжди відчувається 
ставлення до них автора, виявляється його ідейно-естетична позиція, 
від схрещення якої з тенденціями життя народжується ідея твору. Вибір 
і розв'язання конфлікту, розстановка конфліктуючих сил та розуміння 
їх життєвої й художньої перспективи -- всі ці моменти є складниками 
художньої правди, за якою в реалістичному мистецтві завжди стоїть 
правда життя. Через те абсолютну рацію має Й. Кисельов, коли пише, 
що питання про конфлікт не технологічне, а «суто ідейне, філософське» ?. 

! Леонід Новиченко, Не ілюстрація -- відкриття! Літературно-критичні на- 
риси і портрети. К., «Радянський письменник», 1967, стор. 202. 

2 В. І. Ленік. Твори, т. 38, стор. 125. 
3 Л. Тимофеев. Советская литература. Метод, стиль, поэтика. М., «Советский 

писатель», 1964, стор. 256. 
4 Проблемы и М., Изд-во АН СССР, 1958, стор. 153. 
5 Иосип Кисельов. Конфлікти й характери. Проблеми української радян- 

ської драматургії. К., «Радянський письменник», 1953, стор. 11. 

2--Українське літературознавство, вип. 16. 



Отже, весь час пам'ятаючи про життєві витоки художніх конфліктів, 
розуміємо їх, як специфічні естетичні явища, протікання яких одночасно 
є процесом розкриття характерів героїв, є одним із засобів вняву автор- 
ського розуміння дійсності та втілення ідеї письменника. Під цим кутом 
зору ми й розглянемо проблему конфлікту й характеру в творчості 
Михайла Стельмаха. 

У всій творчості М. Стельмаха помітне тяжіння до відтворення 
важливих періодів у житті нашого народу, сповнених гострих соціаль- 
них суперечностей, боротьби ідей, психологій, людських характерів, 
Вибір переломних моментів зумовлений не так прагненням до напру- 
ження дії, як бажанням створити умови для яскравішого виявлення 
всіх сил і потенціальних можливостей людини. Ті суперечності, проти- 
річчя, «підняті на вершину» 6, надають творам письменника внутрішньої 
динамічності, а героям -- життєвості. Автор не залишається байдужим 
у боротьбі, він завжди займає чітко визначену позицію, яку ми класи- 
фікуємо, як народну, партійну. 

Твори Стельмаха -- художні документи нашої епохи. Вони спов- 
нені життєстверджуючої сили, оптимізму й добра, заселені такими 
чудовими образами радянських людей, як Марко Безсмертний, Свирид 
Мірошниченко, Дмитро Горицвіт, Юрій Катрич, Данило Бондаренко, 
Максим Туровець, Богдан Романишин 1 багато інших, для яких життя — 
то діяння в ім'я перебудови світу за законами краси, для яких священ- 
ною є віра в свій народ, у торжество великої ленінської правди. 

Відтворюючи складність життя, багатство його суперечностей, 
М. Стельмах зображує найрізноманітніші зіткнення героїв. Бувають 
ті конфлікти зовнішні чи внутрішні, проходять приховано чи бурхливо, 
є тривалими чи короткочасними -- письменник завжди прагне виразити 
в них правду нашого часу. 

Про джерела гострих життєвих сутичок М. Стельмах говорить 
устами героя роману «Правда і кривда» Борисенка: вони будуть неми- 
нучі, поки існуватиме «підлість, яку ніщо не може зворушити, ніщо: 
ні чиста краса життя, ні безмежна любов, ні безмірна скорб, ні мате- 
ринські сльози, ні дитяче щебетання» 7, Тут, звичайно, мова йде лише 
про певну групу протиріч, які можуть і повинні бути подолані в процесі 
будівництва комунізму в нашій країні. Але суперечності як такі не 
зникнуть ніколи, бо в них причина руху, розвитку природи, суспільства; 

.бо й комунізм, як писали в праці «Німецька ідеологія» К. Маркс 
і Ф. Енгельс, не «стан, який повинен бути встановлений», а «дійсний 
рух» 8, який теж буде можливий лише завдяки виникненню й подоланню 
власних суперечностей. Тому думати, що настане час, коли не буде 
ніяких конфліктів, -- значить, ставати на точку зору метафізики. Така 
позиція в мистецтві нічого не принесла б, крім шкоди. Саме так було 
з горезвісною «теорією безконфліктності», яка відводила мистецтво від 
правди й потреб життя, вбивала в ньому художність, зиплоджуючи 
мертві схеми. 

. Однією з основних колізій у творах Стельмаха є зіткнення справж- 
ніх господарів землі, що не знають інших інтересів, крім інтересів 
народу, людей великого серця й високих ідеалів (Мірошниченко, - Без-- 
смертний, дядько Себастіян, Бондаренко, Сірошапка, Туровець та інші) 

6 В. І, Ленін. Твори, т. 38. стор. 199. 
7 Михайло Стельмах. Твори в 5-и томах, т. ІУ. К. ДВХЛ, 1963, стор. 279. 

Далі посилання на це видання подаватимемо в тексті, зазначаючи в дужках том 
1 сторінку. 

8 К. Маркс! Ф.Енгельс. Твори, т. 3, стор. 33. 
/ 

18 

П
е
 
ні
й 

у
р
о
 

р
е
а
в
о
р
і
л
р
а
в
а
н
ь
и
й
н
ь
с
ь
с
ь
о
ю
о
ь
 

сь
сі
зн
ьв
ьн
 дк 

со
 

О
И
 

П
Р
 

Р 
Р
 

ва
 
в
 

г ь
ь



з різного роду «уповноваженими» (Ступач, Хворостенко), егоїстами 
й кар'єристами (Кульницький, Кисіль, Юхрим Бабенко). Майстерність 
автора, уважного дослідника життя суспільства, проявляється в тому, 
що за цими колізіями відчуваються важливі соціальні, політичні й мо- 
ральні проблеми, над розв'язанням яких працюють радянські люди, 
партія; що через конкретні конфлікти й характери в його творах ми 
краще пізнаємо життя, його приховані пружини, радянську людину, 
рідний народ. Зв'язок з життям притаманний реалістичному мистецтву 
взагалі, чим зумовлена його пізнавальна й естетична цінність. Представ- 
ники ж різних формалістичних шкіл буржуазного мистецтва лицемірно 
заперечують зв'язок своєї творчості з оточуючою їх дійсністю, зводячи 
твір лише до самовиразу душі художника. Ставленням до дійсності, 
поглядами на людину визначається не тільки мета художньої творчості, 
а й розмежовується прогресивне та реакційне мистецтво. Якщо буржу- 
азні митці дивляться на людину як на нікчемну, безпомічну істоту 
серед бурхливих хвиль життя, то радянські письменники, зокрема 
М. Стельмах, бачать у ній мужнього борця, свідомого творця нового 
світу. 

Гострота протиріч між героями є характерною ознакою Стельма- 
хових творів «Кров людська -- не водиця», «Хліб і сіль», «Правда 
і кривда», «Дума про тебе», «Зачарований вітряк», «На Івана Купала» 
та інших. Але автор занадто оголює ці протиріччя. А ще Д. Дідро 
говорив, що «антитеза виграшна, та користуватись нею треба помір- 
но» 3. Чи не веде таке протиставлення конфліктуючих сторін до думки 
про полегшене розпізнання зла? У житті ще трапляються й Безбородь- 
ки, й Киселі, й Ступачі, й інші негативні типи в найрізноманітніших 
модифікаціях. Викрити їх не так просто, Позитивні ж герої М. Стель- 
маха інколи занадто легко розпізнають усіх тих «розкрадачів великої 
ліодської віри і скарбів революції» (ТУ, 281), але й пізнані вони (оті 
«розкрадачі») продовжують чинити зло. Тому виникає суттєве питання: 
які явища нашого життя породжують носіїв кривди? Адже не можна 
ліквідувати наслідок, не усунувши його причини. При зображенні По- 
цілуйка, Киселя, Чорноволенка, Ступача, Стратилета, Хворостенка 
письменник торкається їх суспільного генезису, але за частковими 
причинами не завжди відчутна соціальна основа. Соціологи-теоретики 
поки що теж не дали задовільного пояснення, що породжує бездушність, 
зарозумілість, підлість та інші шкідливі явища в нашому житті, бо ще 
далеко не всі процеси й тенденції соціалістичного суспільства визначені 
й досліджені. Завдання це складне, але надзвичайно важливе. В його 
розв'язанні чимала роль належить літературі й мистецтву. 

Змальовуючи типові картини дійсності, невідступно йдучи за прав- 
дою життя, Стельмах показує, що Ступачам, Киселям, Поцілуйкам, 
Хворостенкам завжди протидіють Бондаренки, Безсмертні, Туровці. 
Вони потрібні людям, потрібен їх тверезий розум, потрібна їхня душев- 
ність, що виступає синонімом ідейної зрілості, партійності. 

Своєрідність конфлікту роману «Кров людська -- не водиця» по- 
лягає в тому, що він виникає не між двома чи кількома героями, 
в нього втягнуте все село. Завдяки ж своїй типовості конфлікт твору 
розширюється до масштабів цілої країни, бо письменник зображує «рух 
самих мас» |), М. Стельмах у «зіткненні характерів і великих людських 
пристрастей розкриває справді народний характер соціалістичної револю- 
ції» И, — пише про роман «Кров людська -- не водиця» К. Волинський. 

9 Дени Дидро. Избранные произведения. М—Л., ГИХЛ, 1951, стор. 207. 
10 В. І. Ленін, Твори, т. 18, стор. 13. : 
"Кость Волинський. В пошуках героя. Проблема героя в сучасній україи- 

ській прозі. К. «Радянський письменник», 1964, стор. 82. 

2" 19,



Всі події твору виявляють людяність, красу, любов розкутих синів 

землі -- Свирида Мірошниченка, Тимофія Горицвіта, Степана Кушніра, 
потворність, озвірілість, злобу куркулів Варчука, Січкаря, Денисенка 

та важкі душевні муки й болючі хитання «людей з роздоріжжя» -- 

Данила Підіпригори й Супруна Фесюка. Кожен з цих образів виписаний 
автором правдиво й оригінально. 

У літературознавстві прийнято розрізняти так звані «зовнішні» 

і «внутрішні» конфлікти. Однак строго відмежовувати їх, мабуть, не 
можна, бо ті й інші викликані зовнішніми обставинами, ті й інші спону- 

кають героїв до певних дій і вчинків. Характер їх протікання й вияв- 
лення має свої особливості. Зовнішні конфлікти -- то протиріччя, Зіт- 
кнення між різними героями на основі протилежних поглядів на життя, 
ідейних, класових або моральних розходжень, то сутички між різними 
характерами людей. До цієї категорії належать всі розглянуті вище 
колізії. Внутрішні конфлікти -- то суперечності, боріння, муки, що 
збурюються в душі людини (хоча й зовнішні зіткнення не проходять 

безслідно для внутрішнього світу героїв). 
Не всякі суперечності й хитання приводять до внутрішнього кон- 

флікту. Він, як правило, виникає тоді, коли перед людиною постає 
складна, життєво важлива дилема, вирішення якої зв'язане з особистим 
риском, з можливими або неминучими втратами. Дуже часто така 
дилема включає значні суспільні проблеми, бо переважно виникає на 
крутих поворотах народної долі. Тоді народжується, як пише В. Щер- 
бина, «конфлікт широкого суспільно-філософського значення» !2. Такі 
конфлікти лежать в Основі характерів Григорія Мелехова з «Тихого 
Дону» М. Шолохова, Рощина з «Ходіння по муках» О. Толстого, Грози 
й Богутовського зі «Сторінки щоденника» О. Корнійчука, Бріха з рома- 
ну чеського письменника Яна Отченашека «Громадянин Бріх» і т. д. 

У Стельмаха теж зустрічаємо образи подібного звучання. Це -- 
Данило Підіпригора, Мирон Оскілко, Мирон Снігурський та деякі інші. 
На прикладі їх життя письменник простежує тернистий шлях до про- 
зріння людини, що звихнулася на своїй путі, проявила нестійкість ідей- 
них позицій у вирішальний момент класових битв. За вихідні моменти 
взято щось спільне в житті й долі цих персонажів, але, проводячи 
кожного з них через свої болі й страждання, зумовлені душевними 
суперечностями, автор показує їх психологічні відмінності, створює 
яскраві людські характери. Через образи Підіпригори, Оскілка, Снігур- 
ського розкриваються, з одного боку, складні шляхи української інте- 
литенци в револіоцію, а з другого, — вміння письменника відтворити 
найменші нюанси почуття. Завдяки цим персонажам М. Стельмаха 
в нашу літературу повернуто типові постаті тих буремних літ, які були 
витравлені з неї вульгарними соціологами. 

При розгляді внутрішніх конфліктів не можна обминути й таких 

аспектів питання: чому в більшості позитивних героїв Стельмаха немає 
внутрішньої боротьби, хитань, суперечливих прагнень, думок? чи не 
веде це до спрощення людини, її складного внутрішнього світу, її бага- 
тогранних стосунків із суспільством, природою? 

Справді, душі Безсмертного, Задніпровського, Туровця, Мірошни- 
ченка, Сірошапки і багатьох інших героїв не роздирають протиріччя, 
в них відсутні ідейні хитання. Але хіба їхня стійкість -- то недолік? 
Судити так про цих героїв -- значить підходити до них з міркою, не 
властивою їхнім характерам, їхній природі. У них свій внутрішній світ — 

прекрасний, благородний, який може бути лише в натур чесних, цільних, 
що твердо вірять у правоту своєї справи. Це не світ ідилії, а справжня 
гармонія краси й простоти, любові й добра. З приводу цієї проблеми 

12 «Октябрь», 1956, № 2, стор. 174, 

20



-
 

бю
 

оо
 

ва
в 

тв
 

у свій час О. Довженко писав: «Треба боротися з безконфліктністю та 
банальним лакуванням життя, але не треба боятись показу гармонійних 
благородних почуттів, бо в них — краса людини» 13. Саме такою красою 
відзначаються позитивні герої Стельмаха. Не переживають вони й зіт- 
кнень із суспільством, колективом, бо не мислять себе поза своїм на- 
родом, з яким їх об'єднує велика спільна мета -- будівництво комунізму 
в нашій країні. | 

Все ж іноді в побудові й розв'язанні конфліктів Стельмах проявляє 
непослідовність. Так, боротьба за нове, радянське життя значно полег- 
шена в повісті «Над Черемошем», послаблюється напруженість колізій 
в останніх частинах «Великої рідні», у фіналі «Правди і кривди» 
письменник теж поспішив пригасити всі суперечності, зображені в ро- 
мані з великою силою правди. Закони естетики діють об'єктивно: худож- 
ні прорахунки негативно відбиваються на характерах героїв, на автор- 
ській ідеї, про що свідчать і деякі моменти в названих вище творах: 
ряд невиразних постатей у повісті «Над Черемошем», статичність 
характеру Горицвіта в останніх частинах роману-хроніки, невмотиво- 
ваність вчинків Безсмертного в фінальних сценах твору. 

Прозова й драматична творчість М. Стельмаха в основному  при- 
падає на післявоєнний час. То незвичайний період в житті нашого 
суспільства, коли значно зріс авторитет Країни Рад на міжнародній 
арені, коли виник і згуртувався соціалістичний табір, коли в нас оста- 
точно 1 повністю переміг соціалізм і успішно будується комунізм. У цей 
же період нашому народові довелось пережити цілий ряд глибоко 
драматичних і трагічних сторінок, породжених культом особи. Ні при- 
меншувати великої шкоди, матеріальної й духовної, заподіяної народові 
тим явищем, ні тим більше викреслювати ті сторінки з нашої історії 
не маємо права. На цьому наголошувалось і в звітній доповіді ЦК КПРС 
ХХІУ з'їздові Комуністичної партії Радянського Союзу: «Досвід мину- 
лих років переконливо підтвердив, що подолання наслідків куль- 
ту особи, а також суб'єктивістських помилок благотворно впли- 
нуло на загальнополітичну і насамперед ідеологічну обстановку в кра- 
їні» И. Е 

Всі ті процеси не були ні простими, ні прямолінійними. Суперечно- 
сті, викликані ними, складні й глибокі. М. Стельмах вміло проникає в ті 
конфлікти й протиріччя, уважно досліджує складні процеси життя на- 
родного й черпає звідти матеріал для своїх творів. Постійний інтерес 
до проблем доби, прагнення дати відповідь на насущні питання сього- 
дення -- то привабливі риси творчості цього оригінального художника. 

Чи пише Стельмах про тривалий процес перевиховання колишнього 
дрібного власника Дмитра Горицвіта в нову людину колгоспного ладу, 
чи про народні рухи часів першої російської революції, чи про встанов- 
лення нового життя на західноукраїнських землях, чи про складності 
життя в повоєнний час, чи про формування молодого радянського інте- 
лігента Богдана Романишина, -- за тими колізіями й людськими харак- 
терами завжди б'ється думка сучасника, людини, що дивиться на все 
з вершини полудня двадцятого, комуністичного віку. У цьому одне 
з джерел високої ідейності творів Стельмаха. 

«Досвід історії літератури показує, що істинно оригінальними були 
лише ті письменники, талант яких умів угадати свою генеральну худож- 
ню ідею в головному конфлікті свого часу» 15°, — так розкриває М. Ша- 
мота зв'язок художньої ідеї з конфліктами часу. У чому ж полягає, 

із Олександр Довженко. Твори в 3-х томах, т. ПІ. К. ДВХЛ, 1960, стор. 8. 
14 «Правда», 1971, 31. Ш. 
15 Микола Шамота. Випадки з практики. Статті. К., «Радянський письменник», 

1957, стор. 194. 

21



«головний конфлікт» нашого часу? Яка «генеральна художня ідея» 
Стельмаха? 

У найзагальнішому вигляді їх можна визначити так. Основний 
конфлікт нашого часу -- то боротьба паростків комунізму, що проби- 
вають собі дорогу в усіх сферах буття -- від матеріальної до психічної, 
з найрізноманітнішими перешкодами політичного, соціального, ідеоло- 
гічного, морального характеру. Боротьба ця неминуча й тривала. Вона 
зумовлена як зовнішніми факторами міжнародного порядку, так і внут- 
рішніми законами розвитку нашого суспільства. На неминучість її вка- 
зував В. І. Ленін. «Дивно було б, -- писав він, -- коли б здійснення 
нової форми демократії історія подарувала нам без ряду супереч- 
ностей» 16. 

А головна художня ідея Стельмаха, на нашу думку, полягає в 
утвердженні ленінських принципів життя й діяння людей, утвердженні 
народного ідеалу людини — людини-громадянина, людини-комуніста. 
Цією ідеєю зумовлені в Стельмаха і вибір героїв та конфліктів, і позиція 
автора щодо зображуваної боротьби та її наслідків, і художня реалі- 
зація задумів, тем, конкретних проблем, і стиль письменника. Наскрізна 
художня ідея Стельмаха якнайтісніше пов'язана з провідною ідеєю 
всієї радянської літератури. Але оригінальність його тем, концепції 
людини, стилю робить оригінальною і його художню ідею. 

М. Стельмах правдиво показує складність і протиріччя нашої дійс- 
ності, бачить у ній реальні сили добра й людяності, шукає й знаходить 
справжнього героя життя, який своєю щоденною працею завойовує 
право бути героєм літератури. 

ж ж ж 

У наш час, коли точиться гостра ідеологічна боротьба між двома 
світами, дуже важливим для митця є чітке визначення свого місця в тій 
боротьбі. Байдужість або хитання в ній завжди є поступкою перед во- 
рожою ідеологією. «Ніколи не можна забувати, -- сказано в звітній 
доповіді Центрального Комітету ХХПУ з'їздові Комуністичної партії 
України, -- що слово письменника і митця, пензель художника, різець 
скульптора -- це гострий меч, котрий повинен завжди несхибно захища- 
ти інтереси соціалістичної країни, свого народу т завдавати нишавних 

ударів нашим класовим ворогам» 17. 
До таких письменників, які в своїй творчості мають ідейно чіткі 

орієнтири, завжди залишаються вірними правді життя, інтересам рід- 
ного народу, належить і Михайло Стельмах. Знаходячись на бистрині 
народного життя, письменник досліджує його глибинні процеси, за всіма 
суперечностями бачить його справжні перспективи. Своїм гарячим 
серцем, гострим і вагомим словом Стельмах захищає комуністичні 
ідеали, звеличує радянську людину-творця, героя нашого часу, бореться 
проти будь-якого зла, будь-якої кривди, що стоять на шляху до велико- 
го народного щастя. 

16 В. І. Ленін. Твори, т. 29, стор. 272. 
" «Радянська Україна», 1971, 18. ШІ.



А. В. КРЮКОВ (Івано-Франківськ) 

Наутпова подорож 

І. Г. Срезневського 

в Західну Упраїну 

За словами академіка О. Шахматова, Ізмаїл Іванович Срез- 
невський «належить до видатних діячів науки, які прославили та зміц- 
нили її розвиток» '. Значною була діяльність вченого у справі нала- 
годження міжслов'янських зв'язків. Він сприяв згуртуванню прогре- 
сивних сил Західної та Східної України, зокрема під час подорожі по 
західноукраїнських землях у 1842 році. Про ціо сторінку діяльності 
І. Срезневського писалось не раз. Із дореволюційних праць заслугову- 
ють уваги нарис В. О. Францева «Обзор главных изучений Угорской 
Руси» 2, праці І. С. Свєнціцького 3, спогади Я. Головацького 7, а з су- 
часних досліджень -- дві монографії Г. Ю. Гербільського 5 і стаття 
Т. В. Поляніної 6. Але матеріал про роль І. Срезневського у міжсло- 
в'янських відносинах, його спілкування з західноукраїнськими діячами, 
поширення ним серед галичан та закарпатських українців ідеї росій- 
сько-українських зв'язків ще далеко не вичерпаний. 

Нагадаємо, що 1. І. Срезневський народився в 1812 р. в Ярославлі, 
але молоді роки провів на Україні, яка, за його словами, стала для 
нього «другою батьківщиною» 7. Після закінчення у 1829 р. Харківсько- 
го університету, 1. І. Срезневський працював на різних посадах, разом 
з тим готуючись до здобуття наукового звання. 

Навколо молодого дослідника утворився гурток, який у літературі 
називають гуртком харківських романтиків. Незважаючи на певну різ- 
ницю у поглядах, членів гуртка об'єднувало захоплення фольклором, 
історією, українською мовою і літературою. 

В роки миколаївської реакції І. І. Срезневський виступає на захист 
української мови. У 1834 р. в «Ученьх записках Московского универси- 
тета» з'явилась його стаття, написана у вигляді листа до професора 
Г. Снєгірьова, в якій Срезневський писав: «Ця мова... — мова поетична, 

1 Памяти И. И. Срезневского, кн. 1, Пг., 1916, стор. У. 
2 Русский филологический вестник, 1901. 
3 И. С. Свенцицкий, Сношения Карпатской Руси с Россией в І-й половине 

ХХ века. — У зб. Материалы по истории возрождения Карпатской Руси (далі — 
Сношения...), Львов, 1906; його ж. Обзор сношений Карпатской Руси с Россией 
в 1-й половине ХХ века. — Известия ОРЯС Академии Наук (далі — Обзор...), т. ХІ, 
кн. 3, СПб, 1906. 

4 Науковий збірник. Львів, 1885. 
5 Г, Ю, Гербільський. Передова суспільна думка в Галичині, Львів, 1959; 

його ж. Розвиток прогресивних ідей в Галичині у першій половині ХІХ століття. 
Львів, 1964. 

6 Т. В. Полянина. Из истории взаимоотношений И. И. Срезневского и Я. Го- 
ловацкого. — «Вопросы русской литературы», вып. 3(15). Изд-во Львовского ун-та, 
1970, стор. 90—97. 

7 В. И. Срезневский. Краткий очерк жизни и деятельности И „И. Срезнев- 
ского. Пг. 1916, стор. 4. 

23



мелодійна, мальовнича», вона «одна З найбагатіших мов слов’ян- 

ських» 8. - - 
Наслідком фольклористичної діяльності Ї. 1 Срезневського в цей 

період було видання з 1833 по 1838 р. шести випусків «Запорожской 

старины». Збіркою захоплювався М. В. Гоголь, зачитувався молодий 
Тарас Шевченко, їй дав досить високу оцінку В. Белінський. Проте як 
за часів І. І. Срезневського, так і тепер одностайності в п оцінці не 

було і немає: поряд з позитивними відгуками зустрічаємо прямі звину- 

вачення у фальсифікації 9. 
3 від'їздом І. І. Срезневського у 1839 р. за кордон закінчується 

його перший період наукової і літературної діяльності. Наукова подо- 

рож видатного вченого 1 його колег !?, на думку видатного славіста 

Олександра Пипіна, стала «зламом в усій історико-філологічній науці... 

почалось перше правильне. і багатостороннє вивчення слов'янства» |. 

Срезневський не залишив поза увагою народну творчість жодного 
слов'янського народу. Багато зробив він у вивченні літератури, етно- 
графії, історії українців Галичини. На жаль, вчений не подав жодного 
повного опису своєї подорожі. Про неї нам відомо з його офіційного 
звіту міністрові освіти 2, статті «Русь Угорская» З, багато цікавих 
деталей знаходимо в листах до матері \*, друзів і знайомих 15. Більшість 
матеріалу, що зберігається в архівах, досі не вивчена 15. Лише незначна 
частина записів Срезневського побачила світ в окремих статтях, які вій 
друкував у журналах. 

Подорож тривала 3 роки. Повертався Срезневський до Росії через 
Західну Україну, яка входила в той час до складу Австро-Угорщини. 

І. І. Срезневський звернув увагу на важкий соціальний гніт, якого 
зазнавали трудящі австрійської колонії: «Народ тут надзвичайно бід- 
ний... селянин хліба не їсть», бо змушений продавати його, «щоб спла- 
тити данину, яка вириває останній шматок з рота» 17. 

Всього, за підрахунками Срезневського, під владою Австрії про- 
живало 4,5 мільйона «руських» 18, які зазнавали насильницької асимі- 

ляції, бо пани, шовіністи за мовчазною згодою цісарського уряду 
робили все, щоб онімечити, ополячити, мадьяризувати українське на- 
селення. 

З И. И. Срезневский. Взгляд на памятники украинской народной словесности. 
Письмо профессору И. Снегиреву. — Ученые записки Московского университета, 1834, 
ч. УТ, № 4. стор. 134—135. 

9 Н. Костомаров. Историческая поэзия и ее новые материалы. — «Вестник 
Европы», 1874, № 12, стор. 611—629; Исторические песни малорусского народа с объяс- 
нениями В. А. Антоновича и М. Драгоманова, т. 1 К., 1874, стор. 20; А. П. Пыпин, 
Подделка рукописей и народных песен в «Памятниках древней письменности», т. 127. 
СПб, 1898, стор. 19; О. Романець. Чи фальсифікат «Запорожская старина»? — 
«Народна творчість та етнографія», 1967, № І. . 

10 Крім І. І. Срезневського, в наукову подорож по слов'янських землях посила- 
лись О. М. Бодянський, Т. Прейс, В. І. Григорович. 

ПА. Пыпин. И. И. Срезневский. Некролог. -- «Вестник Европы», т. П. 1880, 
стор. 448. 

12 Донесение адъюнкт-профессора Срезневского министру народного просвещения. 
Донесение 5-е из Кракова, от 2 августа 1842 года (далі — Донесение...). — «Журнал 
Министерства Народного Просвещения». 1843. ч. ХХХУИ, стор. 46—74. 

"- И. Срезневский. Русь Угорская. — Вестник Русского Географического 
общества. 1872, т. ГУ, кн. І. 

\ Путевые письма Измаила Ивановича Срезневского из славянских земель (1839— 
1842) (далі — Путевые письма ..), СПб, 1859. 

5 Материалы из славянских земель. Издал В. А. Францев. Варшава, 1905. 
16 Це стосується головним чином записних книжок і рукописів статей І. І. Срез- 

невського (ЦДАЛМ, ф. Срезневського Ї. 1., № 436). 
1 Путевые письма... стор. 304. 
18 Так І. І. Срезневський називає українців Галичини (див. ЦДАЛМ, ф. 436, 

оп. |, од. зб. 701, арк. 1), 

24



Проте, незважаючи на такі несприятливі умови історичного і куль- 
турного розвитку, зазначає І. Срезневський, місцеве населення пам'ятає 
своє походження, прості люди з гордістю називають себе слов'янами !?. 
Вчений зауважує, що тут зберігаються національні риси, мова усієї 
України: «Городянин з Харкова може розмовляти з городянином Ужго- 
роду, як розмовляє москвич з коломенцем» 292. 

Під час подорожі по Західній Україні Срезневський побував у біль- 
шості значних міст, у великій кількості сіл і монастирів. Йому дуже 
сподобались чисті зелені міста Ужгород і Мукачево, гостинність місце- 
вої інтелігенції. Перебування в Ужгороді вчений використав для зна- 
йомства з краєм, архітектурою міста. Він багато працював у епіскоп- 
ській і семінарській бібліотеках, «полюючи» за старовинними рукопи- 
сами. І. Срезневський цікавився літературним і науковим життям. 
Високо цінив фольклористичну діяльність М. Лучкая, але його грамати- 
кою залишився незадоволений 21. 

Записні книжки, чернетки статей, листування, офіційний звіт 
міністру дають можливість досить точно визначити наукові плани 
І. Срезневського. Вчений збирав матеріал для історико-географічного 
нарису про Галичину, В його архівах є матеріали про національний 
і соціальний склад місцевого населення, малюнки і описи краю 22. Окре- 
мого нарису Срезневський так і не написав, але частину матеріалів ви- 
користав у статті «Русь Угорская», виданій 1852 року. 

У ряді праць і заміток Срезневський стверджує, що українці жили 
в Карпатах ще до мадьярського поневолення 23. Ці висновки збігають- 
ся з думками видатного дослідника Закарпаття О. В. Духновича, але 
виникли незалежно, хоч майже одночасно 24. Винятково цінні його 
зауваження щодо походження, стану «галицкого наречия» та його спо- 
рідненості з українською мовою. У маловідомій статті «Галицкое на- 
речие» вчений прийшов до висновку, що у галичан і східних українців 
мова одна, причому мова самостійна, не діалект російської чи іншої 25. 
Це був удар по теоріях як угорських, так і російських шовіністів. Для 
лінгвіста в цій статті є цікавим порівняльний аналіз місцевого діалекту 

з російською, польською, чеською мовами. 
Срезневський цікавився багаточисельними городищами. Згадка про 

їх відвідування проходить через все «Донесение». Вчений описав горо- 
дища навколо Стрия, Золочева, Мукачівський замок. Та більшу увагу 
він приділив питанням етнографії, фольклористики і літератури. Срез- 
невський дав виразну картину побуту і звичаїв місцевого населення, 
описав обряди, національний одяг, записав зразки пісень і приказок, 
відзначив подібність вбрання гуцулок і словачок, навіть зробив кілька 
малюнків 25, 

Чи не головною причиною подорожі Срезневського до Львова було 
його бажання познайомитись з місцевими прибічниками «слов'янської 
єдності», з їх участю в літературній діяльності. У записній книжці вче- 
ного ми знаходимо прізвища Г. Вагилевича, Я. Головацького, В. За- 

1 ЦДАЛМ, ф. 436, оп. 1, од. зб. 1043, арк. 87. 
2 Донесение.., стор. 47. 
21 Там же, стор. 49. ач 
22 ЦДАЛМ, ф. 436, оп. 1, од. зб. 699, 703, 711 та інші. 
23 3 них видана лише «Русь Угорская», зберігаються не надруковані у ЦДАЛМ, 

у ф. Срезневського статті «Галицкое наречие» (оп. 1, од. зб, 701), «Закарпатская 
Русь» (оп. 1, од. зб. 703), замітки (оп. 1, од. зб. 45, 46, 47 та інші). 

ц'Ф. Ф. Аристов. «Истинная история карпаторуссов» А. В. Духновича. Зна- 
чение А. В. Духновича, как угро-русского историка. — «Русский архив», № 5, кн. 2. 

М., 1914, стор. 144—155. 
25 ЦДАЛМ, ф. 436, оп. 1, од. зб. 701, арк. 3. 
26 |ДАЛМ, ф. 436, оп. 1, од. зб. 47, арк. 6—13. 

25



леського та: інших 27, про яких він чув і дещо знав. З Іваном Голо- 

вацьким, братом Якова Головацького, Срезневський познайомився під 

час перебування у Відні. З цього часу почалось їх листування, яке 
свідчить про спільність поглядів на історію розвитку українського 

народу. 
Срезневський пробув у Львові 10 днів 8. Відвідування вченим міс- 

та розглядалось місцевою інтелігенцією, як важлива подія. Його праг- 
нення сіяти зерно любові до історії і фольклору, мови й літератури 
знайшли підтримку з боку діячів «Руської Трійці», які влаштували 
йому теплий прийом. 

Срезневський був у захопленні від своєрідної архітектури великого 
міста, яке, на його думку, красою не поступається Пешту або Трієсту. 
Знайомство з Яном Камінським, директором Львівського театру, дало 
можливість Срезнезському пізнати театральні кола. Камінський запро- 
сив його на виставу власної комедії. Театр сподобався Срезневському: 

він вважав його «одним з кращих у всій Австрійській імперії». А коме- 
дія не сподобалась, особливо музика і пісні 29. 

Цікавими є думки 1. Срезневського з приводу тогочасних літера- 
турних течій, окремих літературознавців та істориків Галичини. У своїх 
«Путевых письмах...» та «Донесении...» він охарактеризував останні за- 
хідноукраїнські літературні видання, писав про вплив на молодь науко- 
вої діяльності В. Залеського та 1. Левицького, яка збуджує цікавість 
до вивчення української мови. Срезневський зумів побачити причини 
занепаду місцевої тогочасної української літератури. Справа не в тому, 
писав він, що тут нема здібних письменників, такі люди є, і «вони 
могли б зробити багато корисного», але умови, при яких на українських 

землях Галичини «польська мова пануюча... а німецькою розмовляють 
чиновники», не можуть сприяти розвиткові української літератури 35. 

Велику роль у збудженні інтересу до вивчення слов'янства, в на- 
лагодженні міжслов'янських наукових та літературних взаємин, на 
думку Срезневського, відіграла діяльність «Руської Трійці» і видання 
нею альманаха «Русалка Дністровая». Здійснення цього видання вчений 
розцінював як «бажання літераторів галицьких працювати спільно» 71, 
До речі, саме про це писав Я. Головацький у вірші «Руський з руським 
пострічався», який присвятив Срезневському 32. у 

Фольклористична та етнографічна діяльність І. 1. Срезневського 
мала значний вплив на діячів «Руської Трійці». Це визнавали як вони 
самі, так і дослідники. Галицькі літератори були в захопленні від вче- 
ного з Росії і зберігали це захоплення довгий час. Навіть через багато 
років, коли з'явилися наукові праці 1. Срезневського, вони пересилали 
їх один одному 33. 

І. Срезневський сприяв популяризації в Росії як прогресивних ідей 
членів «Руської Трійці», так і їх наукових та літературних робіт і творів, 
зокрема він намагався допомогти видати праці І. Вагилевича та Я. Го- 
ловацького 31. Його «Донесение...» було певним внеском у справу озна- 

27 ЦДАЛМ, ф. 436, оп. 1, од. зб. 47, арк. 15. 
28 Путевые письма. стор. 324. Свенцщький помилково вважав, що Срезневський 

був у Львові 19 днів (див.: Обзор..., стор. 71). 
29 Путевые письма.., стор. 321—328. 
30 Донесение.., стор, 55; Путевые письма.., стор. 321. 
3! Лонесение,, стор. 57. 
3? рукопис вірша Я. Головацького І. Срезневському зберігається в ЦДАЛМ, 

ф. 436, оп. І, од. зб. 109, арк. 1. 
3 Збірник філологічної секції Наукового Товариства ім. Шевченка, т. УШ-Х. 

Львів, 1905, стор. 108, 229, 379 (листування братів Головацьких). 1 
\ З таким проханням 27 квітня 1843 р. Срезневський звертався до Погодіна 

кора Е бібліотека ім. В. І. Леніна, Відділ рукописів, ф. 231. р. 2, п. ЗІ, 
од. 30. - 

26



йомлення російського та українського читача з історією, етнографією, 
літературним життям і культурою західних земель України, в тому числі 
з іменами та працями видавців «Русалки Дністрової». 

Теплі взаємини І. Срезневського з членами «Руської Трійці», які 
склались у нього під час перебування у Львові, не припинились і пізні- 
ше. Особливо інтенсивним було листування Срезневського з західно- 
українськими діячами до його переїзду з Харкова у Петербург. І. Ва- 
гилевич, Я. Головацький повідомляли 1. Срезневського про свої літера- 
турні плани, посилали йому записи пісень, обрядів і т. д. Через І. Срез- 
невського вони знайомились із російськими вченими та культурними 
діячами 25. 

Не можна погодитись з 1. С. Свенцщьким, який писав: «Ці корот- 
кочасні взаємини руських галичан з Срезневським припинились після 
1844 року. Я. Головацький залишив Львів, І. Вагилевич поступив у 
бібліотеку Оссолінських, а 1. Головацького поглинуло турбування про 
хліб і видання «Вінка». Та й у Срезневського не залишилося стільки 
часу, щоб слідкувати за тихим галицько-руським життям» 35, 

Листування між діячами «Трійці» та І. Срезневським, щоправла 
з перервами, продовжувалось і після 1844 року. Останні листи, які нам 
вдалося виявити в архіві І. Срезневського, датуються 1877 роком 27. 

Минав час, але ставлення І. Срезневського до членів знаменитої 
«Руської Трійці» не змінилось. У 1873 р., наприклад, вчений писав про 
І. М. Вагилевича як про одного з активних культурних діячів України. 
Така оцінка діяча «Руської Трійці», за словами Г. Гербільського, роз- 
криває «ставлення Ізмаїла Івановича до передової української думки 
в 30—40 роках ХХ століття» 38. 

Подорож по прикарпатських місцях і знайомство з галицькою та 
закарпатською українською інтелігенцією справили хороше враження 
на І. Срезневського. Про це свідчить його лист до чеського письменника 
В. Ганки, в якому він писав: «У подорожі своїй я був щасливий... тут 
є безцінний матеріал для історика, етнографа, філолога» 39. 

Особисті контакти між східноукраїнськими та західноукраїнськими 
вченими завжди мали величезне значення. А спілкування 1. Срезнев- 
ського з діячами «Руської Трійці» та іншими письменниками, видавцями 
газет, журналів і збірників слід оцінити особливо високо, бо воно 
відіграло першорядну роль у підтримці і розвитку міжслов'янських вза- 
ємин взагалі. 

3 ЦДАЛМ, ф. 436, оп. 1, од. зб. 1447, арк. 1—4. 
36 Обзор.. стор, 73. 
37 ЦДАЛМ, ф. 436, оп. І, од. зб. 1184, арк. 1. 
3 Г. Ю. Гербільський. Розвиток прогресивних ідей в Галичині у першій 

половині ХІХ століття, стор. 203. 
9 ЦДАЛМ, ф. 435, оп. І, од. зб. 1043, арк. 87.



Т.І КОМАРИНЕЦЬ (Львів) 

Філарет Колесса -- дослідник 
фольклорних джерел 
поевії Шевченка 

ч 

Питання про фольклорну "першооснову поезії Шевченка по- 
ставлено давно, ще в рік виходу першого «Кобзаря». З того часу воно 
не тратить своєї актуальності, постійно привертає увагу літераторів. 
Ще сучасники Шевченка, захоплюючись незвичайністю поетичного мис- 
лення, колоритною образністю, вбачали в творах нового поета оживлен- 
ня народнопоетичних традицій. Так, М. Костомаров підкреслював, що 
устами Шевченка заговорив сам народ, але заговорив так, як він ще 
ніколи перед тим не говорив!. А П. Куліш відзначав: «Узяв він (Шев- 
ченко. -- Т. К.) голос і склад своєї речі високої од тих пісень і дум, 
що вже тільки ми, хуторяни, слухали і серцем розуміли: душа поезії 
нашої народної неписьменної сталась душею його музи» 2. 

Твердження, що народні пісні були для Шевченка «за єдиний взі- 
рець тону й смаку», пікреслене в деяких пізніших дослідженнях, сприй- 
малось апріорно, як щось доказане, що не потребує перевірки. 

Заслуга Ф. Колесси полягає в тому, що він перший спробував віді- 
йти від цієї усталеної традиційної думки і поставити під сумнів прав- 
дивість подібних суджень. Його праця «Фольклорний елемент в поезії 
Т. Шевченка», що ввійшла до книги «Студії над поетичною творчістю 
Шевченка», яка з'явилася в 125-літній ювілей Шевченка, поклала поча- 
ток нового етапу у дослідженні цієї проблеми. Вона була наслідком 
колосальної роботи по виявленню у багатющій духовній скарбниці 
народу тих мотивів і тем, які могли живити творчу фантазію Шев- 
ченка. Широка філологічна та народознавча ерудиція, непересічне розу- 
міння своєрідностей художнього бачення «колективного автора», тонке 
відчуття ритміки і мелодики народної пісні дало можливість ученому 
зробити цілий ряд грунтовних незаперечних висновків. У його праці 
наведені численні паралелі, зроблено тисячі зіставлень, які мали засвід- 
чити характер зв'язку Шевченка з народною традицією, ступінь відпо- 
відності його поезії формам і стилю народної пісні. 

«Студії над поетичною творчістю Шевченка» були першим спе- 
ціальним синтетичним дослідженням, у якому, проте, не тільки конста- 
тувались певні факти, не тільки говорилось про специфічні грані зв'яз- 
ків поета з фольклором, а й зроблено спробу виявити закономірності 
цих взаємин, збагнути психоідеологію поета. 

Ф. Колесса зосередив свою увагу навколо трьох проблем -- 1) на- 
родна пісня в житті й творчості, 2) теми і мотиви народної творчості 
у віршовій спадщині, 3) ознаки народнопісенного стилю в поетичній 
мові. Опираючись на здобутки тогочасної літературознавчої науки, 
дослідник досяг вершин у розробці поставлених проблем. Запропоно- 

|Н. Костомаров. Воспоминание о двух малярах. — «Основа», 1861, апрель, 
стор. 54. 

2 Твори Пантелеймона Куліша, т. УП. У Львові, 1910, стор. 489. 

28



вана ним концепція дослідження фольклорних джерел творчості Шев- 
ченка була не тільки новаторською для його часів. Значення її далеко 
більше: вона в якійсь мірі визначала дальші наукові пошуки. Згодом 
з'явились нові праці, які збагачували порівняльний матеріал, доповню- 
вали, уточнювали твердження Ф. Колесси. 

У науковій концепції Ф. Колесси одним із першорядних є питання 
ролі середовища, літературного оточення, школи у формуванні Шев- 
ченкових поглядів, зацікавлень, уподобань. Романтизм, на думку дослід- 
ника, збудив захоплення народною поезією. Появилися перші фоль- 
клорні збірники. В пошуках засобів до обновлення української літера- 
тури «наші романтики в першій мірі звертають увагу на твори народної 
словесності» 3. Молоді українські поети, отже, не тільки виробляють 
романтичний стиль, але й утверджують його зв'язок з українською 
народною поезією. Так був «підготовлений грунт до епохального зво- 
роту, якого довершив Шевченко» (10). 

Ф. Колесса розвивав погляди Франка, який висловив думку, що 
поява Шевченка, цього феномена не лише в українській, а й світовій 
літературі, була закономірною, наслідком інтенсивного духовного життя 
українського народу. Любов до рідного. народу і його мови, до його 
поезії, яка колись примусила Котляревського писати по-українськи, 
«не з неба впала, ані через ніч виросла» ". 

Романтизм, на думку Ф. Колесси, відіграв велику роль у підго- 
товці грунту для появи Шевченка, утвердив загальний поворот до дже- 
рел народної поезії. Але разом з тим Ф. Колесса добре розумів, що 
справа не тільки в літературних традиціях. Традиції можуть допомогти 
або перешкодити визріванню якогось внутрішнього імпульсу; традиції 
підхоплюються і розвиваються, якщо вони сприяють розвиткові внут- 
рішніх, психологічних задатків, коли допомагають глибокому розкриттю 
творчої індивідуальності. Шевченко виявив, влучно зауважує вчений, 
«бистрий орієнтаційний змисл», як ніхто відчув нові літературні подихи. 
І не випадково: він «цілим своїм вихованням був предиспонований до 
сприймання нового напрямку» (11, підкреслення моє. -- Т. К.). Для 
Шевченка «народні пісні були чимось більше, ніж сухим етнографічним 
матеріалом, чи предметом естетичної насолоди» (13). Любов до народ- 
ної пісні він виніс із «рідного села, з-під мужицької стріхи», в ній 
він шукав розради у важкі хвилини життя (16). 

Багато письменників у різні часи звертались до фольклорних тра- 
дицій. Ф. Колесса дотримується тієї думки, що народна творчість по- 
стійно живила митців слова, протягом віків давала неоцінимий мате- 
ріал для найвизначніших художників, Але серед багатьох захоплень 
народною поезією, які мали місце в світовій літературі, Шевченкове 
захоплення є особливим, неповторним, феноменальним. «Шевченка 
особливо близько до народної стихії ставив його кровний зв'язок із на- 
родною масою» (16, підкреслення Ф. Колесси. -- Т. К.). Літературна 
традиція, етнографізм українських романтиків санкціонували тільки те, 
що було закладено в його творчій психоідеології (16). 

Дослідження фольклорних джерел поезії Шевченка у праці Ф. Ко- 
лесси здійнюється за їх жанровими ознаками. Такий спосіб дав мож- 
ливість, з одного боку, показати спільність тем і мотивів між окремими 
фольклорними і Шевченковими творами одного і того ж жанру, а з дру- 
гого боку, що особливо цінно, — зробити ряд цікавих спостережень щодо 
жанрових особливостей віршів великого поета, які в багатьох випадках 
залежали від дії жанрової специфіки українського фольклору. Але разом 

3 Філарет Колесса. Студії над поетичною творчістю Т. Шевченка. Львів--Київ, 
1939, стор. 9. Далі при посиланні на це видання в тексті вказується тільки сторінка. 

"Іван Франко. Твори в 20-ти томах, т. ХМІЇ. К., двхл, 1955, стор. 43. 

29



з тим Ф. Колесса далекий від тверджень про безособове вираження 
настрою народної маси, про механічне перенесення жанрових особли- 

востей народної пісні на поезію Шевченка. = 

Говорячи про тісні контакти Шевченкової лірики з народною піс- 
чею, яка була для поета своєрідним підгрунтям, Ф. Колесса справед- 

ливо критикує тих літераторів, які в Шевченковій ліриці бачили тільки 
відгомін народно-поетичних мотивів та настроїв. Так, відомий вчений 
і письменник К. Чуковський у 1911 р. виступив із статтею, в якій заува- 

жив, що Шевченко в своїх поезіях постійно скаржився на своє сиріт- 
ство й самоту, хоч мав багато приятелів і в Петербурзі, і на Україні, 
що скарги ті не випливають із обставин його життя, більше того -- 

суперечать життєвим даним 1 пояснюються впливом українських 
народних пісень, у яких переважають мотиви сирітства, розлуки, журби 
й туги. На думку К. Чуковського, джерелом тих мотивів були народні 
пісні, а не особисті переживання поета. Ось чому в Шевченковій поезії 
не знаходимо, мовляв, нічого характерного тільки для нього одного, 
ні однієї особистої, індивідуальної рисочки: все, що говорить поет про 
себе, відноситься і до його народу, і навпаки °. «Шевченкова лірика, — 
пише з цього приводу Ф. Колесса, -- щира й безпосередня, не має ані 
крихітки чогось штучного, підроблюваного та водночас виявляє сильну 
й оригінальну творчу індивідуальність, що доцільно і дуже вдатно 
розпоряжає засобами народнопісенного стилю. Зводити жалі Шевченка 
на сирітство, чужину, лиху долю до літературної манери й наслідування 
народних пісень, значило б -- зрікатися глибшого розуміння Шевчен- 
кової поезії» (25). 

Досліджуючи мотиви народних пісень і дум у Шевченкових історич- 
них поемах, Ф. Колесса відзначав, що розвиткові цього жанру «сприяла 
особливо велика живучість історичної традиції й надзвичайне багатство 
народних історичних пісень і дум» (41). Шевченко, на його думку, 
чимало взяв із цієї народної традиції, сприйняв погляди народу на ряд 
історичних явищ і подій. Навіть ті історичні поеми, до яких не наве- 
дено конкретних паралелей із поетичної скарбниці народу, «перейняті 
духом народної поезії, відбивають погляди народних мас на історичні 
події, освітлюють їх із становища народних низів» (49). Завдяки цьому 
органічному зв'язку з народним середовищем, яке витворило 1 збе- 
регло історичну поетичну традицію, Шевченко зумів «відтворити жи- 
вий суцільний образ історичної доби та вірно передати її харак- 
тер» (48). 

Щодо інших Шевченкових творів розповідного характеру, зокрема 
балад, то вони, як і поезії ліричні та історичні, своїми мотивами, пое- 
тичною формою і стилем наближаються до аналогічних груп україн- 
ських народних пісень. Ф. Колесса виходить із тези, що найтісніший 
зв'язок Шевченка з фольклором виявляється в тих групах його творів, 
які за жанровими ознаками відповідають аналогічним формам народної 
поезії. Але цього, на думку дослідника, «не можна сказати про поетичні 
повісті 6, що далеко відбігають від народних пісень своєю величиною 
і формою» (66). Це твори більших розмірів і відрізняються від пісень: 
1) своєю «стихічною будовою із часто вживаними переносами (еп]ат- 
Бетег{-ами) у протилежність до строфічної форми пісень», яка домі- 
нує у згаданих групах Шевченкових поезій; 2) «широким розповідним 
описовим стилем», який виявляється у повнішій характеристиці осіб, 
у докладнішому мотивуванні подій та в освітленні психічних проце- 
сів -- «у протилежність до зв'язкого й уривчастого пісенного стилю, 

5 «Русская мысль», 1911, кн. ГУУ, стер. 106—110. | 
6 До поетичних повістей Ф. Колесса зараховує ті Шевченкові поеми, в яких 

широко змальовані картини з суспільно-побутовим та історичним підкладом. 

30



що в характеристиках і описах обмежується, звичайно, до кількох мар- 
кантних штрихів» (66). 

Це твердження Ф. Колесси правильне, як нам здається, в тій части- 
ні, яка стосується зауважень щодо жанрової відмінності народних 
пісень і Шевченкових поем, бо аналогій великих розповідних форм 
справді немає в українському фольклорі. Але мотивами і образами, 
як показали пізніші дослідження, вони глибоко сягають у фольклорну 
традицію. 

Закінчуючи огляд тем і мотивів українських пісень і дум у Шев- 
ченковій поезії, Ф. Колесса прийшов до висновку, що вони, ці мотиви, 
«увіходять глибоко у зміст Шевченкових творів, навіть у психологічний 
підклад, сплітаються й амальгамуються з оригінальними Шевченко- 
вими помислами» (89). Шевченко завжди і скрізь був оригінальним, 
задуми його і їх втілення вражають своєю неповторністю. «Навіть 
тема, -- твердить дослідник, -- взята з народної пісні, була для Шев- 
ченка тільки посівним зерном, стимулом до оригінальної творчості, 
щось таке, як музичний мотив під рукою геніального композито- 
ра» (101). 

Процес органічної сполуки, як стверджує Ф. Колесса, не вичерпу- 
єтья запозиченням теми чи мотиву, він захоплює мовну і стилістичну 
сторону Шевченкової поезії. У народних піснях і думах Шевченко 
знаходив також «невичерпні засоби до творення поетичної мови, такої 
колоритної і багатої на поетичні образи» (92). 

Ф. Колесса зробив багато цікавих, що не втрачають своєї наукової 
вартості й нині, спостережень над поетичним стилем Шевченка, вба- 
чаючи в ньому яскраво виражені фольклорні елементи. Народнопісенні 
ознаки Шевченкового поетичного стилю він зводить до таких моментів: 
1) епітети; 2) порівняння; 3) символи; 4) метафори; 5) синоніми й тав- 
тологічні вислови; 6) риторичні рими (синтаксичний паралелізм); 
7) образний паралелізм (поширене порівняння або антитеза); 8) кон- 
катенація (ланцюгова сполука чи композиційний стик); 9) зачини. 

Вказані ознаки, на думку Ф. Колесси, далеко не вичерпують усього 
багатства Шевченкового стилю, але вони наочно показують, що поет 
назавжди зв'язав його «з рідним грунтом», що поетова літературна 
підготовка обіймала «також засвоєння народних пісень і дум з усіх 
доступних йому джерел». «Здобуті таким способом засоби вислову 
збагачував поет на протязі усього свого життя, внявляючи завсіди 
живий, неослабний інтерес для української народної поєзії й фольклору 
взагалі» (99). 

Фундаментальна праця Ф. Колесси «Студії над поетичною творчістіо 
Т. Шевченка» в цілому позитивно оцінена радянським літературознав- 
ством. Але коли йдеться про окремі положення, висновки, то не завжди 
вони сприймаються беззастережно. І не тому, що вони помилкові, 
а тому, що неправильно, інколи зумисне неправильно трактуються. 
Так, відомий дослідник поезії Шевченка Є. Шабліовський безпідставно 
зараховує працю Ф. Колесси до таких, у яких на противагу тенденції 
зведення всієї поезії Шевченка тільки до фольклорних джерел, робиться 
«наголос винятково на «індивідуальній» майстерності», відривається 

«поета від народної основи». «Обидві ці концепції, -- зауважує Є. Шаб- 
ліовський, — однобічні, а тому й хибні» 7. (Насправді цієї другої кон- 
цепції ніколи не існувало, вона вигадана автором, очевидно, для заго- 
стрення полеміки). А далі йде підсумок, який на диво, збігається 
з твердженням академіка Ф. Колесси: «В творчості Шевченка маємо 
органічне поєднання народності й могутньої індивідуальності» 8. 

ТЕ. Шабл!овський. Народ і слово Шевченка. К. Вид-во АН УРСР, 1961, 
стор. 304--305. 

8 Там же, стор. 305. 

31



Думку Є. Шабліовського, правда, в трохи пом'якшеній формі по- 
вторила В. Юзвенко у статті, що відкриває збірку праць Ф. Колесси, — 
«Ф. Колесса — дослідник народної творчості» ". Виходячи з неправиль- 
ної тези про існування двох діаметрально протилежних точок зору 

на проблему зв'язків творчості Шевченка з фольклором («одні дослід- 

ники зводили поезію Шевченка тільки до фольклорних джерел (зокре- 

ма П. Куліш), інші відривали поета від народної основи, посилаючись 

на його «індивідуальну» майстерність» 1), В. Юзвенко пише: «Ф. Ко- 

лесса теж частково приєднався до тієї думки, що із зростанням твор- 

чого таланту Шевченка, а саме «виразно з 1847 р. -- вплив народної 
поезії очевидячки меншає» И. | далі: «Як видно, Колесса тут невірно 

розуміє органічне поєднання народності і могутньої індивідуаль- 
ності» 12. 

Приводом до критики концепції Ф. Колесси послужили слова із за- 
ключної частини його «Студій»: «Переважна частина поетичних творів 
Шевченка не виявляє майже ніяких зв'язків із народними піснями 
й думами, бо обертається в сфері, недоступній для народної поезії 
й підноситься над її рівень цілим своїм складом, ідеологічним підкла- 
дом і доспособленим до того висловом. Сюди належать: |) саме най- 
цінніші, найглибші змістом ліричні поезії Шевченка, зложені переваж- 
но чотиростоповим ямбом, головно в часі арешту й заслання; 2) майже 
всі політичні поеми Шевченка; 3) поетичні повісті Шевченка (переваж- 
но») (102). 

Для неупередженого читача є очевидним -- названі групи поезій 
Шевченка своїми темами і мотивами виходять поза межі фольклору, 
в них ставляться такі проблеми, які не могли ставитись у народній 
пісні. Доречно тут згадати статтю І. Франка «Відповідь критикові 
«Перебенді», де він, відповідаючи своєму опонентові, який доводив, 
що Шевченко майже не виходив поза межі впливу «великої школи 
народних пісень», твердив, що у «виробленню політичних, національних 
і суспільних ідей» Шевченко не міг опиратися тільки на народну тра- 
дицію, бо «з уст народу українського таких ідей Шевченко в ту пору 
не міг набратися» З. У Шевченковій поезії фольклорні елементи наби- 
рають індивідуальної окраски і не тільки розширюються та поглиблю- 
ються відомі теми і мотиви, а й розвиваються ідеї, які оволодівають 
масами, стають їхнім надбанням і впливають на рівень соціальної 
свідомості. Але, пише далі Ф. Колесса (цього чомусь не цитують його 
критики), «одно, що зв'язує усі групи Шевченкових поезій -- це його 
поетична мова, оригінальний Шевченків стиль, що вже в першому 
«Кобзарі» виступає в повнім блиску; на витворення того стилю мусіли 
мати безперечно великий вплив народні пісні й думи, як показують 
перейняті з них образні вислови й звороти» (102). 

У примітках до праці Ф. Колесси, що увійшла до видання 1970 р., 
говориться, що дослідник не збагнув «всієї складності й багатогран- 
ності досить значного впливу романтизму на формування творчості 
Шевченка», що він «не розкриває тієї різниці, яка існувала в ідейно- 
творчих шуканнях романтиків -- Л. Боровиковського, А. Метлинського, 
М. Маркевича, з одного боку, і Т. Шевченка, А. Міцкевича, поетів- 
декабристів, з другого боку» 1, 

Важко погодитися з таким закидом. Автор приміток посилається 
на вже згадувану працю Є. Шабліовського як зразок чіткості у роз- 

9 Ф. М. Колесса. Фольклористичні праці. К., «Наукова думка», 1970, стор. 314. 
10 Там же, стор. 12. 
И Там же, стор. 12—13. 
12 Там же, стор. 13. 
13 Іван Франко. Твори в 20-ти томах, т. ХМІЇ, стор. 64. 
14 Ф. М. Колесса. Фольклористичні праці, стор. 406. 

32



критті тієї різниці. На одній із сторінок читаємо: «Якщо у романтиків 

(попередників Шевченка) підносилася найбільше етнографічна сторона, 

виразно виступала стилізація під народну творчість, апологетичне переи- 
мання фольклорних образів, а сама «народна словесність» цікавила 
їх переважно як матеріал, сповнений легенд і повір'їв (соціальні ж 
мотиви народної творчості були здебільшого поза їх увагою), -- то 
у Шевченка романтичні, зокрема фольклорні, образи завжди висту- 
пають у виразному соціальному аспекті» 15. 

Ф. Колесса, можливо, й не піднявся до такого рівня узагальнення, 
але, тим не менше, він добре розумів різниції між фольклоризмом 
Шевченка і українських романтиків. Віддаючи їм належне у набли- 
женні літератури до фольклору, до народних поетичних форм і образів, 
він, разом з тим, писав: «Користуючись мотивами й темами народних 
пісень і дум та засобами народно-пісенної поетики, Шевченко завсіди 
умів бути оригінальним, ніколи не знижувався до наслідування, до пере- 
співування народних пісень, як було в його попередників і сучасників, 
напр. у Боровиковського, Куліша» (101). Кровний зв'язок із народом 
«позволив поетові краще вживатися в народне середовище й перейня- 
тися духом народної поезії» (16), відобразити життя «із становища 
народних низів» (49). «Перейнявшися духом і стилем української на- 
родної поезії, Шевченко своїми творами поклав тривкі підвалини під 
дальший розвиток української літературної мови, тієї найсильнішої 
основи нашого національного об'єднання» (103). Те, що Шевченкова 
поезія «сильно промовляла до душі українського народу», єднала роз- 
різнені його частини від Карпат до Кавказу, протягом довгих років 
тяжких утисків російського царизму «не втратила своєї живучості й ве- 
личного впливу», -- можна пояснити тісним зв'язком поета з рідним 
грунтом, з українською народною поезією, «тим вицвітом довговікової 
культури рідного слова серед широких мас українського народу» (103). 

За способом дослідження «Студії над поетичною творчістю Т. Шев- 
ченка» належать до праць фактографічного характеру, в яких автор 
класично застосував порівняльний метод. Сам Ф. Колесса так визначив 
мету своєї роботи: «Найпильнішою справою досліду... вважаємо зібран- 
ня фактичного матеріалу, а саме вказання тем і засобів поетичної образ- 
ної мови, перейнятих Шевченком із народної поезії». Це основа даль- 

ших наукових студій, які й вияснять, «наскільки і як саме користувався 

поет народнопісенними» зразками (8). Учений цілком ясно усвідомлю- 
вав, що не скрізь можна було «глибше входити в питання, яку роль 
відіграли ці мотиви в композиції поодиноких поезій Шевченка, в їх 
генезі». Для цього треба підняти такі проблеми, вивчення яких вимагає 
проведення широких комплексних досліджень -- біографії, світогляду, 
літературних взаємин тощо. Усе це й залишилось поза межами цієї 
«підготовчої студії» (99--100). 

Праця Ф. Колесси, отже, є першою спробою створення міцної бази 
для дальших наукових пошуків і визначає різні аспекти проблеми твор- 
чих взаємин поета з фольклором. Вона є тим першорядним досліджен- 
ням, яке ставить її автора в число найвизначніших дослідників поетич- 
ної спадщини Шевченка. 

15 Є Шабліовський. Народ і слово Шевченка, стор, 288—289. 

3-Українське літературознавство, виа. іс.



Ф. Д. ПУСТОВА (Донецьк) 

Леся Українка про об'єттивне 
та суб'єктивне в ліриці 

Проблема специфіки лірики не може бути розв'язана без 
участі поетів, без їх свідчень і пояснень. Особливо авторитетними, цін- 
ними є висловлювання тих художників слова, які водночас були й тео- 

ретиками, бо вони могли осмислити, проаналізувати сам процес ліричної 
творчості, відкрити деякі секрети, невидимі для дослідників. Леся 
Українка і є таким поетом, хоча загалом теоретична праця не посідала 
в її житті стільки місця, скільки у Франка. 

Лесину теорію можна скласти на підставі її листів, писаних про- 
тягом 1891—1905 рр. до О. Маковея, А. Кримського, 1. Франка та ін- 
ших, і статей, у яких аналізується творчість поетів, - «Два направления 
в новейшей итальянской литературе» і «Заметки о новейшей польской 
литературе». Якоїсь еволюції в поглядах Лесі Українки на лірику 
не можна помітити, проте власна художня практика поетеси та, напев- 
не, й літературно-критичні праці Франка поглиблювали і зміцнювали 
її розуміння цього типу словесно-мистецької творчості. 

Двадцятирічна поетеса має чітке уявлення про характер та мож- 
ливості епосу й лірики. Епічні твори, на її думку, виникають у резуль- 
таті вивчення і Художнього узагальнення явищ об'єктивної дійсності, 
які безпосередньо не зв'язані з автором, авторське «я» в них наявне 
лише в оцінках, в ідейній спрямованості. А лірика -- це вилив суб'єк- 
тивних думок і почуттів поета. Молодій письменниці навіть здалося, що 
серйозний реаліст, а значить і вона, не може обмежитися лише цією 
сферою поетичної творчості, він мусить виходити на шлях ширших уза- 
гальнень об'єктивних життєвих явищ. У 1891 р., ведучи розмову 
з М. Павликом про свій прозовий твір «Жаль» і пояснюючи, що голов- 
на героїня повісті не вигадана, подібних людей вона «знає чимало 

і бачить дуже зблизька», Леся Українка зауважує про причину звер- 
нення до епосу: «На самих ліричних віршах вже не втриматись -- 
тісно робиться! хоч се не значить, ніби їх зовсім покинути маю, -- того, 
певне, ніколи не буде» 1. 

Леся Українка усвідомлювала, що у змісті художніх творів обов'яз- 
ково міститься суб'єктивний елемент, який несе на собі відбиток пись- 
менницької особистості, і задумувалася над тим, як і в якій мірі вияв- 
ляється суто авторське, суб'єктивне. Читаючи якийсь, за її словами 
«глуповатий роман» Бурже, вона приділила йому увагу тому, що «там 
поставлено цікаве питання про те, наскільки справжня моральна особа 
артиста може і повинна одбиватись у його творах». Проаналізувавши 
роман, Леся з'ясовує авторську позицію: «Вогдеї рішає, що у справж- 
нього таланта його твір мусить бути антитезою його біографії, бо, 
творячи, він завжди вільний від свого щоденного «я» (ІХ, 343). 

' Леся Українка. Твори в 10-ти томах, т. ЇХ, К., «Дніпро», 1965, стор. 66. 
Далі посилаємось на це видання, вказуючи в тексті том і сторінку. 

34



Леся не дає своєї оцінки цій тезі, але, беручи до уваги відсутність 
пайменшої іронії у її словах і тодішній стан письменниці (вона саме 
лежала в лікарні в Берліні), можна гадати, що думка Бурже їй імпо- 
пувала. Фізично розбита, Леся зайвий раз себе упевняла в тому, що 
з її творів повинна поставати постать борця, активного учасника гро- 
мадського життя, тієї людини, якою вона хотіла б, але не могла бути. 

Разом з тим письменниця усвідомлювала: твір може бути антите- 
зою біографії автора, проте ні в якому разі не може суперечити його 
світоглядним переконанням, моральним оцінкам та емоційному став- 
ленню до зображуваного. А в ліриці, безперечно, «моральна особа 
артиста», індивідуальні риси його вдачі, темперамент виявляються най- 
повніше. | на початку 90-х років, і значно пізніше, говорячи про свої 
твори чи аналізуючи вірші інших авторів, поетеса завжди кваліфікує 
їх зміст як об'єктивацію всього того, що пережив, відчув, перестраждав, 
передумав митець. У них його радощі і горе, надії і сумніви, роздуми 
і мрії, ідеали і «натура» (вроджені риси характеру, т темперамент). На- 
приклад, у листі до А. Кримського Леся дивується, що йому, людині, 
якій «одкрите ціле море світової поезії», «могли так припасти до серця» 
її вірші, і називає їх «мої друковані і недруковані думи і мрії» (Х, 12). 

В ліриці, вважала поетеса, духовне обличчя автора дістає багато-! 
гранне і чітке вираження. Їй здавалося, що навіть у фольклорній поезії, 
якщо «можна добачити вдачу народу, то се скоріше в ліричних піснях 
та в коломийках... біж в баладах та піснях історичних» (ЇХ, 96). 

Лесине розуміння суб'єктивності ліричних творів не має нічого 
спільного із твердженням декадентів, які зміст лірики зводили до «голої 
душі» поета, до копирсання в закутках душі, ізольованої від життя. 
У тлумаченні письменниці художня творчість -- це інтенсивна праця 
інтелекту і духовної сфери митця, а поштовх до неї дає об'єктивна 
дійсність; думки і настрої поета -- це безпосередня реакція на явища 
суспільного та особистого життя. Так, вірші Ади Негрі виникли на ре- 
альному грунті: «Поразившие ее факты возбуждают внезапно ее мысль 
и чувство. Она не гоняется за новыми ощущениями, каждому налетев- 
шему чувству она отдается со страстью, беззаветно» (МПІ, 40). Об’ек- 
тивуючись у вірші, ці пристрасні думки та почуття перетворюються 
в «иль крик, иль стрелу». 

Дуже далеко стоїть Леся Українка і від тих сучасних їй буржуаз- 
них критиків, які, сприйнявши біографічний метод аналізу французького 
теоретика шполта Тена, ліричний доробок будь-якого письменника 
кваліфікували як автобіографію в поетичній формі і тому вважали 
за потрібне дошукуватися тих конкретних подій, фактів, обставин, що 
спричинилися до виникнення чи не кожного вірша. 

На цій позиції стояв один із перших Лесиних критиків -- Осип 
Маковей. У 1893 р. з виходом збірки «На крилах пісень» і відгуком 
О. Маковея в «Зорі» між поетесою і рецензентом зав'язалася розмова 
про специфіку лірики. Критик сприйняв твори поетеси як пряме відо- 
браження фізичної недуги її і намагався дізнатися про конкретні факти 
виникнення окремих віршів. Лесин! поезії громадянського змісту О. Ма- 
ковей називав особистими «голосіннями» автора, користі від яких, 
мовляв, нікому ніякої. В інших віршах відзначав високу майстерність 
форми, джерело мінорного змісту їх вбачав у хворобі автора. Настрої 
в поезіях, акцентував рецензент, тужливі, всі думки «оповиті сумом 
і пригнобленням», бо «здоровля нема» 2. Пізніше І. Франко спростував 
це твердження О. Маковея, довівши, що настроєва тональність думок 
і почуттів Лесі набагато ширша і що не хвороба є причиною мінору, бо: 
поетеса змогла «відрізнити власне горе від загального порядку фактів. 

2 «Зоря», 1893, Ме 12, стор. 239. 

3" 35



} ідей, не попасти в чорний песимізм під впливом власного страждан- 
ня» 3. Таким аналізом І. Франко відкинув критерії, з якими підходив 

О. Маковей до лірики взагалі, до Лесиної зокрема. Відкинула їх і сама 
поетеса. У своїй відповіді О. Маковею, не заперечуючи суб'єктивності 
лірики, вона категорично не погоджувалася з тим, щоб автори давали 
біографічні пояснення до своїх творів. Її аргументи такі. По-перше, 
пе кожен вірш є «сторінка з автобіографії, бо часто в таких поезіях 
займенник Я вживається тільки для більшої виразності. Звичайне, що 
се не завжди так є, але треба пам'ятати, що так буває» (1Х, 124). 

По-друге, творчість поета-лірика -- дуже своєрідна, не завжди 
можна встановити прямий зв'язок між життєвим фактом і змістом 
твору, не завжди «можна на підставі біографії провірити чи вірш напи- 
саний щиро, чи ні? ..Бо часто вірш л!ричйий залежить від настрою, 

а чим же провірити, чи був у автора певний настрій, чи ні?» (ІХ, 135). 
Леся Українка виступила проти біографічного методу аналізу, про- 

ти критики «стосовно людини», стосовно автора, критики у висвітленні 
якої творчість лірика поставала б під кутом зору однієї особливої 

обставини його життя. Поетеса вимагала, щоб оцінювалися самі твори, 
бо «не в тім сила, чи поет молодий, чи старий, хворий чи здоровий, 
оптиміст чи песиміст у своєму житті, від того вірші його ні кращі, ні 
гірші» (ЇХ, 125). Обставини життя так чи інакше накладають відбиток 
па творчість, але не його треба шукати, а розкривати об'єктивне зна- 
чення змісту ліричних поезій. Щодо самої себе, то Леся Українка вва- 
жала: недуга не ослабила її таланту. Матері, яка, зрозуміло, найболю- 
чіше переживала хворобу дочки, вона писала: «Коли у мене справді 

є талан, то він не загине, — то не талан, що погибає віл туберкульозу чи 
істерії! Нехай і заважають мені сі лиха, але зате, хто знає, чи не кують 
вони мені такої зброї, якої нема в інших, здорових людей» (ІХ, 304). 

В полеміці з О. Маковеєм Леся Українка вказує на шкідливість 
біографічного методу аналізу. Коли поет житиме постійно під дамокло- 
вим мечем такої критики, яка дошукується автобіографічної основи 
кожного твору, то він не зможе бути правдивим, безпосереднім у вира- 
женні своїх думок і почуттів, не зможе писати «без брехні». «Я пев- 
на, -- зауважує Леся своєму опонентові, -- що тоді ніхто не писав би 
віршів по «щирості», бо прийшлось би пам'ятати щохвилини про суво- 
рий «аналіз психологічний» невблаганної критики. А вже з такою дум- 
кою писати, то все одно, що з каменем на шиї через річку плисти» 
(Х, 134—135). 

Леся Українка виявляла тут не тільки людську діткливість, 
не тільки небажання бути виставленим «на позорище», відстояти «право 
боронити свою душу й серце, щоб не вривалися туди силоміць 
чужі люди, немов у свою хату, принаймні поки живе господар 
тієї хати» (ІХ, 134). Це було і розходження з О. Маковеєм у розумінні 
специфіки лірики. Хоча ліричні твори, за твердим переконанням Лесі 
Українки, за змістом є суб'єктивними, вони набирають ширшого зна- 
чення, із явищ автобіографічних перетворюються в явища загально- 
людські. Розповідаючи І. Франкові про своє сприйняття його глибоко 
інтимного твору «Їз дневника», поетеса пише: «Я не знаю, що було 
з Вами в ту страшну дату, якою позначені вірші, тільки тямлю, бо 
чую виразно, що вона була страшна, і я розумію Ваші вірші ши- 
роко -- може, занадто широко, скажете Ви, але пам'ятайте, що я шукаю 
завжди у творах поета не автобіографії (надто коли він не хоче мені 
її дати), а такого чогось, що не його одного обходило б» (Х, 103). 

У визначенні об'єктивної сутності лірики Леся Українка йшла ще 
далі. Як і Франко, вона встановлювала органічний зв'язок між ідейно- 

3 Іван Франко, Твори в 20-ти томах, т. ХУП. К. ДВХЛ, 1955, стор. 248. 

36



емоційним змістом творчості поета і життям того класу, з яким його 
зв'язала доля чи воля самого митця. Художник для неї насамперед 
є одиницею суспільства, представником певної соціальної сили. Твори 
Ади Негрі, д'Анунціо та найсуб'єктивніших польських модерністів Леся 
Українка аналізує з погляду їх об'єктивної вартості: бере до уваги 
соціальну біографію поета, а його лірику прочитує як втілення дум 
і почуттів, ідеалів і прагнень того класу, з яким зв'язаний поет. Вона 
відмовляється «вриваться в частную жизнь» Ади Негрі і в тогочасному 
її художньому доробку бачить вияв «точки зрення обманутого великим 
подъемом и обездоленного пролетария», а у творах д'Анунціо від- 
криває «точку зрения лишенного привилегий, вьброшенного за борт 
«за ненадобностью» аристократа..» (МПІ, 60). 

Леся Українка вітала тих поетів, які усвідомлювали суспільну ваго- 
мість своїх ліричних переживань, які без особливої принуки мислили 
і відчували згідно з потребами прогресу. Вона підкреслювала як дуже 
важливу і цінну якість те, що Ада Негр! «чувствует призвание быть 
выразительницей стремлений рабочих масс, ее преследуют жалобы по- 
бежденных, ее воодушевляют порывы сильных, ей кажется, что они 
сами зовут ее на служение их делу» (УП, 62). 

Це злиття особистого життя із життям і потребами пригнобленого 
класу надає животворної сили поету, збагачує духовно, не дає впасти 
в песимізм, зневіритись у майбутньому. Стаючи виразником інтересів 
робітничого класу, Ада Негрі зберігає яскраву самобутність лірики, 
бо її твори забарвлені неповторною авторською особистістю. А суб'єк- 
тивістські вірші декадентів, які кричать про право поега «виливати» 
лише самого себе як індивідуума, не тільки суспільно шкідливі, а й не- 
цікаві, не містять того суб'єктивного, що могло б надати творам есте- 
тичної принадності, бо, «хто нікчемну душу має, то така ж у нього 
й мова» (1, 378). У доробку польських поетів-декадентів, послідовників 
Пшибишевського, Леся Українка побачила «трагические маски, создан- 
ные космополитической мировой скорбью» (УП, 119). 

Віддаючи перевагу політичній ліриці, дочка Прометея визнавала 
за письменником право на інтимну поезію, зміст якої є об'єктивацією 
суто авторських почуттів і переживань. Не писати її не може навіть 
митець з високою громадянською свідомістю, бо, за свідченням Лесі, 
лушевна організація художника-лірика дуже тоика, відчуває він надзви- 
чайно інтенсивно. І в моменти творчого горіння, коли перед ним постає 
дилема «або луснути, або перетравити горе і вилити його шумовину 
на папір» (Х, 108), на думку поетеси, треба робити друге, виливати най- 
інтимніші переживання у словесно-мистецькі образи і не соромитися 
їх. Правда, в житті поетеси були моменти, коли вона боялася давати 
до друку твори, автобіографічність яких була явна. Так, у 1899 р. 
в листі до родички Леся Українка писала про себе в третій особі: «Його 
найкраща лірика (він все-таки лірик раг ехсейепсе) не видана в світ, 
та, може, і не буде видана. Через що? Через брак одваги, бо інакше 
слід би видати, коли вже видавались далеко гірші речі. Тільки заміть, 
брак одваги не горожанської, а -- як би се сказати? -- одваги стати 
«на торжищі» і виложити все, що маєш. По-моєму, сей автор по-дурно- 
му робить: або зовсім сховай свою лірику, або май одвагу стати з нею 
вище «суда глупца» і будь вільний в своїй пісні, як музикант, що вва- 
жає тільки на серйозну критику. Наш автор повинен ще добре поду- 
мати над сим» (1Х, 343). 

У таких настроях була винна тогочасна критика «стосовно людини». 
Та Леся Українка знаходила в собі сили стати над нею, хоча поезій, 
породжених смертю С. Мержинського, не віддавала до друку. Вона 
не визнавала слушності поведінки 1. Франка та А. Кримського, які 
в передмовах до своїх збірок «Зів'яле листя» та «Пальмове гілля» нама- 

37



гались відмежувати себе від ліричних героїв. А. Кримському Леся 
зауважувала: «І Ви, і Франко... робите кепські прецеденти ВСІМ нам, 

писателям-суб'єктивістам, неначе ми обов'язані здавати справу «кому 

о том ведать надлежит», як ми заряджуємо нашим власним матеріа» 
лом автобіографічним» (Х, 196). 

До речі, І. Франко відчув неспроможність свого пояснення 1 в дру- 
зому виданні «Зів'ялого листя» зізнався у фіктивності самогубця, що- 
денником якого він нібито скористався. Водночас він порадив і Крим- 
ському не заперечувати автобіографічності своєї лірики. 

Леся Українка вважала, що не варто приховувати від читача 
суб'єктивність ліричних поезій, як і не треба топити в собі «ненаро- 
джених дітей», тобто притлумлювати дуже пристрасні почуття і думки, 
які просилися вилитися в художнє слово. Роздумуючи з приводу Фран- 
кового «Їз дневника», вона пише: «Та вже хоч гніваймось, хоч ні на себе, 
що не вміємо терпіти мовчки, «як мужеві пристало», але такий вже 
фатум над поетами, що мусять гукати на майданах і «прорицати, 
аки одержимі», в той час, коли б хотіли в землю увійти від туги і замовк- 
нути навіки» (Х, 108). Тут фатум є синонімом обов'язку громадянина, 
бо далі поетеса зауважує, що над тими поетами, хто тільки «базікає 
собі», він не висить. Розвиваючи свою думку далі, Леся Українка гово- 
рить І. Франкові: «Зате, правда, наші слова стають нашими ділами 
і судять нас люди «по длах наших» (Х, 108). «Наші діла» -- це той 
суспільний резонанс, який дістають твори поета, це ті думки і настрої, 
які вони викликають у своїх читачів. Суб'єктивне, авторське входить 
у життя інших людей, стає явищем суспільного порядку. 

Лесине розуміння лірики, поєднання суб'єктивного й об'єктивного 
в ній, наближається до Франкової теорії лірики. Каменяр приділив 
цій проблемі більше уваги. Заглибившись у психологію художньої твор- 
чості, він розкрив і механізм перетворення суб'єктивного в об'єктивне, 
вказав на ті фактори, від яких залежить естетична сила і суспільна 
вагомість ліричного слова. Але в головному -- в тлумаченні лірики 
як. явища, що є породженням оригінального таланту і небуденної осо- 
бистості митця, проте набирає значення об'єктивного, -- І. Франко 
і Леся Українка були однодумцями.



1. Ф. ОСЛЯК (Житомир) 

Леся Украёнка 
тро соціалістичний ідеал 

Леся Українка належала до табору «нової революційної демо- 
кратії», тієї демократії, яка, за визначенням В. І. Леніна, була в «най- 
тіснішому союзі з пролетаріатом» ! і разом з ним боролася за краще 
майбутнє. У її поезії, публіцистиці та епістолярній спадщині знайшла 
своє широке відображення споконвічна мрія людства про справедливий 
суспільний лад. Позитивно сприймаючи вчення класиків марксизму 
про закономірність переходу суспільства від капіталізму до соціалізму, 
«Леся Українка нещадно критикувала самодержавний лад, була співцем 
волелюбних прагнень нескореного народу, його боротьби за револю- 
ційну перебудову суспільства, його мрії про соціалістичний лад. Вира- 
ження цієї мрії поетесою зазнало певної еволюцй. 

У ранній творчості вона виявляється в досить загальній, абстракт- 
ній, романтично невиразній алегоричній формі. Поетеса бажає бачити 
«золоту зоріо», «владу світлу», братерство, рівність, «волю гожу» 2. 
В поемі «Роберт Брюс, король шотландський» трудящий люд, вигнав- 
ши англійських загарбників із своєї країни, мріє про вільне, щасливе 
життя при обраному ним ідеальному керівникові -- королі, який му- 
сить вірно служити народові, виконувати накази, відстоювати його 
інтереси: не загарбувати чужих земель і чужого добра, «не продавати 
люд свій панам», боронити «честь і волю народу свого» (ЇЇ, 51). 

В уривку незакінченого твору, що починається словами «От вона, 
тая жадана рівність..», ліричний герой, не знайшовши в світі «ні волі, 
ні рівності, ні братерства» (УП, 309), впадає в розпач, але «ясна зоря» 
світлого ідеалу врятувала його і багатьох людей. Леся Українка образ- 
но передала це в такій алегоричній картині: «Он чоловік у терновому 
вінці, лице йому кров’ю залите, він конає, але очі його все дивляться 
на небо. «Зоре, зоре!» -- шепчуть його бліді уста. Онде нещаслива 
жінка, вона тоне в болоті, болото її засмоктує, і ні одна милосердна 
рука не простягається рятувати її, вона гине... Але жінка зводить несмі- 
лий погляд на зорю, не зважуючись покликнути до неї, і раптом 

виходить з того болота біла та ясна з усміхом на устах... Ясно сіяє 
зоря. | незчисленний люд здіймає до неї руки і погляди. Одні зовуть 
її своєю надією, другі правдою, інші своїм ідеалом» (УП, 309—310). 

У легенді «Щастя» стверджується думка, що перетворення пустелі 
в країну квітучих садів та золотого збіжжя, багатство і розквіт мисте- 
цтва -- це справа праці і генія людини. Новостворений щасливий світ, 
який сіяв чудовою красою, був для людей найдорожчим за все. «Хто 
раз бачив його, той не забував його до смерті. Пекельний вогонь про- 

|В. І. Ленін. Твори, т. 95, стор. 328. 
2 Леся Українка. Твори в 10-ти томах, т. 1. К. ДВХЛ, 1963, стор. 87. Далі, 

посилаючись на це видання, після цитати у дужках позначаємо римською цифрою 
том, арабською -- сторінку. 

3а



кинувся в душах всіх людей. Всі шукали щастя, всі хотіли мати його 
ціле в своїх руках» (УП, 106). 

Зв'язок Лесі Українки з соціал-демократичним визвольним рухом, 
студіювання і переклади творів класиків марксизму, особиста дружба 
з членами РСДРП (С. Мержинським, П. Тучапським, В. Крижанов- 
ською-Тучапською) та участь у підпільному розповсюдженні марксист- 
ської літератури благотворно вплинули на формування її суспільно" 
політичних поглядів, сприяли тому, що на зміну абстрактного мірку" 
вання про волю приходять чіткі думки і мрії про соціальне і націо- 
нальне визволення прудящих революційним шляхом, про визначну роль 
пролетаріату в боротьбі за визволення. Оця віра в революційні мож- 
ливості робітничого класу і його революційно-перетворюючу роль від- 
різняє Лесю Українку від соціалістів-утопістів і від її великих поперед- 
ників, революціонерів-демократів. У творчості Лесі Українки знайшли 
своє відображення актуальні проблеми суспільного життя кінця ХІХ-- 
початку ХХ ст. визвольна боротьба трудящих, їх настрої, мрії і праг- 
нення, позитивний суспільний ідеал. 

У статті «Утопія в белетристиці» письменниця висловила думку 
про роль і завдання утопічного роману, що виростає із життя, втілює 
людські прагнення і мрії, накреслює шляхи в прийдешнє: 

«Коли така літературна «утопія» талановита або геніальна, то в ній 
завжди є Хоч зерно чогось тривкого, здатного до життя, чогось такого, 
що доповняє наукову теорію, дає їй нову барву або хоч новий відтінок. 
Белетристична утопія єсть або принаймні повинна бути тим «барвистим 
деревом життя», що помагає нам оцінити психологічну вартість «сірої 
теорії» для часів прийдешніх» (МПІ, 134). 

Борці за краще майбутнє, як твердить Леся Українка, хочуть бачн- 
ти його живий образ, хочуть знати, які будуть ті прийдешні люди, яким 
вони рівняють шлях. 

Леся Українка критикує багатьох авторів утопічних романів за те, 
що вони намалювали майбутній соціалістичний лад лише як сите, 
безтурботне райське життя, де немає ніяких конфліктів, боротьби, мрій, 
нових ідеалів. «Ми тямимо, -- заявляє вона, -- що це не життя, а по- 
вільне вмирання від щастя, від безцільного, непотрібного добробуту. 
Ті люди п'ють, їдять, працюють, навіть любляться, все те робиться 
в їх гарно, вибірно, але при тому життя справжнього нема. Нема 
боротьби, цеї конечної умови життя, нема трагедії, що дає глибінь 

і зміст життю» (УЦІ, 167—168). 

Леся Українка розуміла, що на шляху до здійснення ідеалів буде 
завзята й кривава боротьба не на життя, а на смерть, боротьба ідей 
ї пристрастей, будуть великі труднощі і трагедії. У своїй творчості вона 
прагнула відобразити боротьбу трудящих в усій її багатогранності, 
дати образи повнокровних, живих людей сучасного і майбутнього з їх 
змаганнями, прагненнями, ідеалами. 

Захищаючи велич і чистоту соціалістичного ідеалу від ідеологів 

буржуазії в політиці і літературі, Леся Українка писала: «Ідеал соціа- 
лістичний профанується плиткою, чисто буржуазною тенденцією ком- 

форту для комфорту, проведеною у Белламі. Профанується він і дрібним 
політиканством таких «утопістів», як Шпронк, Моклер' або Галеві... Уто- 

піст Уеллс лякає, що визволений пролетаріат здичавіє так, аж поїсть 
усіх позосталих аристократів, і людськість загине від кан!бальства... 
Ми не можемо згодитись з Анатолем Франсом, немов у цих утопіях 
відбився щирий песимізм душ, опанованих «світовою тугою», нам 

чується в них просто старече гдирання підупалої групи і бажання заля- 
кати читачів Вигаданим страхіттям соціалізму» (УПП, 171). Поетеса 
бажає бачити такого полум'яного співця прийдешнього, який узагаль- 
нив би все те, що було створено його попередниками -- митцями-уто- 

40



пістами і дав би життєво вірний образ майбутнього у зв'язку з сучас- 
ністю. 

Леся Українка закликає народ до завоювання політичної влади 
революційним шляхом і створення нового справедливого суспільного 
ладу («Державний лад», «Не так тії вороги, як добрії люди», додаток 
до книги Дікштейна «Хто з чого жиє», «Оцінка «Нарису програми 
української партії соціалістичної», «Замітки з приводу статті «Політика 
і етика»). 

Активно виступаючи за єднання революційних сил пригнобленої 
нації з революційним пролетаріатом гноблячої нації, Леся Українка 
була палким поборником соціалістичного ідеалу. В додатку до україн- 
ського перекладу книжки Дікштейна «Хто з чого жиє» вона закликає 
свідомих робітників усіх країн до об'єднання для спільної боротьби 
проти спільного ворога: «Свідомі свого стану робітники не повинні вва- 
жати на те, хто з них до якої віри чи народу належить (робітник німець, 
наприклад, не повинен вважати себе ліпшим від поляка, поляк від 
москаля, москаль від українця і т. д.), а повинні триматися спільно, 
одностайно, бо у всіх у них один ворог -- стан багачів, капіталістів, 
що користає з робітницької праці. Тим-то повинні бути для кожного 
робітника святими сі слова: «Робітники з усіх країн, єднай- 
тесь!» (УТ, 26). 

Щоб добитися перемоги зі зброєю в руках, робітники повинні ство- 
рити свою партію, в якій «всі мають бути межи собою, як рівний з рів- 
ним, вільний з вільним» (УТ, 27). Коли зросте свідомість робітничого 
класу, тоді настане час «повного визволення всіх робітників з неволі» 
(УПТ, 28). У листі до М. І. Павлика від 7 червня 1899 р. Леся Українка 
зазначає, що соціал-демократичний рух -- «се занадто універсальний 
рух для того, щоб могла українська нація обійтись без нього»; «...Сей 
напрямок таки прокинеться згодом вільний від решток національно- 
духовної неволі...» (ІХ, 362). 

Активна участь поетеси у пролетарському визвольному русі, у ви- 
данні марксистської літератури, переклад на українську мову творів 
Маркса й Енгельса, зокрема «Маніфесту Комуністичної партії», зв'язки 
з агентами «Искрь» і партійним підпіллям, співробітництво в журналі 
«Жизнь», у якому друкувались В. 1. Ленін і О. М. Горький, відіграли 
величезну роль у ідейно-творчому зростанні Лесі Українки, У її творах 
боротьба за щасливе майбутнє органічно пов'язана з революційною 
боротьбою трудящих проти експлуататорів, з авангардною роллю робіт- 
ничого класу на чолі з його пролетарською партією. Не забуває поетеса 
і про роль народної інтелігенції та революціонерів-професіоналів. Як на 
зразок, указує на таких діячів, як К. Маркс і Ф. Енгельс. 

В оповіданні «Помилка» ув'язнений за революційну діяльність 
письменник висловлює свої думки в листах до коханої дівчини Галі -- 
революціонерки, друга, однодумця. Галя -- це ідеал свідомого револю- 
ціонера-професіонала. Про неї арештований пише: «Мені здається, що 
якби ти мала літературний талан, ти б утворила на сій основі щось 
палкіше, ніж Ада Негрі, щось сильніше, ніж Герцен, щось таке, «світ 
руйнуюче, світ будуюче», якого ти хотіла від моєї нещасної пуолизноти- 
ки» (УП, 273). 

У неї батько революціонер 60-х років ХХ ст.; і вона сама вихована 
на славних традиціях революціонерів-демократів. Зразком мужності 
для Галі був Рахметов -- герой роману «Що робити?» М. Чернишев- 
ського. Галя віддана справі революції, дисциплінована, розумна, вольо- 
ва, уміє підпорядкувати своє особисте життя великому ідеалові. Своїм 
розумом, чистими почуттями, «енергійною, твердою вдачею», «незлам- 
ністю», «цілим, неущербним світлом, яке мов «ясна зоря» допомагає 
кожному, «хто заблудить з дороги.., знайти праву путь», вона зачаро- 

41



вує і переконує читача, переконує і свого коханого друга, що особисте 
щастя в щасті громадському. 

У вірші «Коли втомлюся я життям щоденним» поетеса, засудивши 
хижацькі закони капіталізму з його людиноненависницькою буржуазною 
мораллю (кайданами неволі, гнітом, братовбивчими загарбницькими 
війнами, деспотизмом і шовінізмом), оспівала безкласове суспільство 
і його щасливих людей, які не відчуватимуть страхіть капіталістичного 
рабства. Утверджуючи соціалістичний ідеал майбутнього, Леся Україн. 
ка закликала активно боротися за «владу світлу», за те, щоб на руїнах 
старого експлуатагорського ладу, на руїнах страшного лихоліття був 
створений такий лад, в якому буяло б нове її вільне життя. Вустами 
хлопця-сучасника поетеса заявила: 
..В просторі бачу я країну. В нас на землі нема такого раю! 
Осяйну, наче світло ідеалу, Питаєш ти, що бачу я в просторі!? 
Неначе світло правди.. о дідусю! Прийдешність бачу я, віки потомні! (1, 98). 

Пасивне мрійництво було чужим Лесі Українці. Вона прагнула 
палким, огнистим словом розбудити народ, підняти його на боротьбу 
проти самодержавства. У казці «Про велета» поетеса віщувала набли- 
ження революції, виражала віру в той час, коли народ-велетень пробу- 
диться, повстане і порве кайдани: 

І встане велетень з землі, 
Розправить руки грізні, 

І вмить розірве на собі 
Усі дроти залізні (11, 127). 

Леся Українка вірила в прихід нового суспільного ладу, який за- 
безпечить соціальне і національне визволення людини, її всебічний 
розвиток і духовний розквіт. Тоді й буде можлива гармонія громад- 
ського й особистого. І за це, на думку Лесі Українки, варто боротися, 
єднати всіх пригноблених під червоний прапор. 

Здалека вабить, мріє те верхів'я, 
що так палає золотим пожаром! 

Непереможно прагну я поставить 

там високо червону короговку... 

де й сам орел гнізда не сміє звить! (1, 250—251) 

Лесині образи бурі, грому, блискавиці співзвучні образам Горького 
(«Буревісник») і відповідають настроям революційного передгроззя. 

Гей, блискавице, громова сестрице, 
Де ти? Розбий злії чари! 
Хай ми хоч раз заговоримо громом 

Так, як веснянії хмари! .(1, 295) 

Подібні картини, виражені в них настрої і весь арсенал поетичних 
засобів («зброї полиск», «повстання гуде», «на приступ іде») нагаду- 
ють картини повстання, революції. 

У вірші «Гострим полиском хвилі спалахують...» поетеса відтворює 
силу, «що руйнує й будує світ». Цю силу письменниця бачить у рево- 
люцй, подих якої уже відчувається. 

Зброї полиск і гомін розкотистий -- 
се неначе повстання гуде, 

наче сила народна узброєна, 
без упину на приступ іде (1, 308). 

Піднесений бойовий настрій, радісні мрії про завоювання нового 
суспільного ладу посилились у період революції 1905--1907 рр., знайшли 
своє відображення в багатьох творах («Осіння казка», «В катакомбах», 
«Пісні про волю», «Мріє, не зрадь»). 

Цикл поезій «Пісні про волю» пройнятий пафосом революційної 
боротьби. Демонстранти з червоними прапорами в руках, з революцій- 
ною піснею і жагучою ненавистю до ворогів ідуть на штурм самодер- 

29 
=



жавства, щоб були «розірвані всі пути» і «тиран вже з трону впав» 

(1, 345), і щоб було всі «розбито каземати в царській твердині віко- 
вій» (І, 346). 

І в епоху революційних боїв, і в період реакції 900-х років Леся 
Українка була вірним і відданим бійцем за інтереси трудового народу, 
за ствердження його прекрасних ідеалів. «Будемо жити, -- писала 
вона, -- не тільки в минулому й теперішньому, але й у прийдешньому, 
але й у вічності, наскільки може сягнути у неї наша фантазія» 
(МП, 181). Мрія про прийдешнє полонила поетесу: 

Мріє, не зрадь! Ти ж так довго лила свої чари 
в серце жадібне моє, сповнилось серце ущерть, 
вже ж тепера мене не одіб'ють від тебе примари, 
не зляка ні страждання, ні горе, ні смерть. 

Тільки -- життя за життя! Мріє, станься живою! (1, 348) 

Леся Українка вірила, що соціалізм прийде на зміну капіталізму 
і що він із мрії про майбутнє перетвориться в насущні завдання 
всенародної революційної боротьби. 5" ми 

Леся Українка уже в 1901 р. писала про необхідність об'єднання 
робітників під керівництвом робітничої партії, про існуючі «робіт- 
ницькі гуртки в російській державі» (МПІ, 28). «Нехай тим часом вони 
собі, — зазначає поетеса, -- збираються й крадькома, -- перше буде 
тайно, а потім буде явно; буде явно тоді, коли настане слушний .час, 
а той слушний час настане тоді, коли робітники тямитимуть себе, і свое 
право, і свою єдність, 1 свою силу, — той слушний час не за горами, 
коли ми поможемо йому прийти» (МПІ, 28). з 

Революціонери, керівники РСДРП, більшовицькі пропагандисти 
часто використовували твори Лесі Українки в агітаційно-пропагандист- 
ській роботі. В 1902 р. оргкомітет по підготовці І з'їзду РСДРП випус- 
тив прокламації, в яких, поряд з закликом «Пролетарии всех стран, 
соединяйтесь!», були надруковані в російському перекладі такі слова 
Лесі Українки з вірша «Слово, чому ти не твердая криця?»: 

Звякнет клинок о железо цепей, 

Эхо пройдет по твердыням царей. 
Встретится звяканье многих мечей 

С гулом иных, не тюремных речей 3. 

Леся Українка померла в 1913 р., не доживши кілька років до соша- 
лістичної революції. Проте її творчий шлях освітлений досвітніми ог- 
нями революції. За визначенням більшовицької газети «Рабочая прав- 
да» поетеса, «стоячи близько до визвольного громадського руху взагалі 
і пролетарського зокрема, віддавала йому всі сили, сіяла розумне, 
добре, вічне», стала другом робітників, співачкою нового пролетар- 
ського етапу визвольної боротьби, уславила красу і велич революціо- 
нера і революційної боротьби, утверджувала соціалістичний ідеал, 
викривала ворожі буржуазно-націоналістичні та буржуазно-декадент- 
ські теорії, Участь поетеси у пролетарському визвольному русі, вплив 
на неї революційної теорії марксизму дали їй крила для орлиного злету, 
зробили її творцем «Досвітніх огнів» і «Пісень про волю», «Камінного 
господаря», «Осінньої казки» і «Лісової пісні». 

3 «Красный архив», т. 59 (Центральный архив РСФСР). М., Соцзкгиз, 1933, 
стор. 15.



П. П ОХРІМЕНКО (Гомель) 

Василь Стефанит 
$ білоруська література 

Як блискучий і оригінальний майстер соціально-психологіч- 
ної новели Василь Стефаник займає почесне місце в історії світової 
літератури. За виняткову художню своєрідність і глибоке знання народ- 
ної психології його високо цінували такі видатні сучасники, як Іван 
Франко, Леся Українка, Михайло Коцюбинський, Максим Горький, 
Максим Богданович. Для пізніших поколінь стало цілком очевидним 
світове значення доробку цього талановитого письменника. Не випадко- 
во 100-річчя від дня його народження (1971 р.) відзначалося, за по- 
становою ЮНЕСКО, в усьому світі. 

Твори Василя Стефаника швидко здобули широку популярність за 
межами України, насамперед у Росії, а також у Білорусії!. Вони туг 
стали помітним фактором розвитку національних літератур, насамперед 
літератури білоруської 2. 

В ознайомленні білоруських читачів з творчістю Стефаника най- 
помітнішу роль відіграв Ромуальд Земкевич. Він добре знав українську 
літературу, зокрема цікавився питаннями українсько-білоруських літе- 
ратурних зв'язків, що засвідчують його статті про Тараса Шевченка 
та білорусів і про Яна Борщевського, надруковані в газеті «Наша 
ніва» за 1911 рік. Земкевич непогано знав і українську мову, яку мав 
змогу вивчати практично, коли деякий час навчався (в 900-х роках) 
у Львівській Політехніці. Тоді, очевидно, він звернув увагу і на новели 
Стефаника, які згодом став перекладати на білоруську мову. 

Переклади новел Стефаника Ромуальд Земкевич друкував у «На- 
шай ніве» в 1909—1911 роках. Він брав головним чином ті твори 
українського письменника, в яких найяскравіше відтворені страждання 
сільської бідноти і переживання самого автора: «Скін» («Смерць»), 
«Вечірня година» («Змярканне»), «Синя книжечка» («Сіняя кніжачка»), 
«Виводили з села» («Выводз1л! з сяла»), «Сама-саміська» («Сама- 
самюсенька»), «Лист» («Ліст»), «Ангел» («Анёл), «Катруся» («Каця- 
рьнка»), «Сон», «Дорога» («Дарога»). 

Переклади новел Стефаника для свого часу виконані Ромуальдом 
Земкевичем вправно. Все ж у них, хоч і не часто, зустрічаються й 
більш-менш помітні недоліки та неточності, особливо в передачі діалек- 
тизмів 3. Це стосується складних творів, зокрема поезії в прозі «Дорога» 
(«Дарога») 7. 

1 П. Ахрыменка. Дауняе знаёмства. — «Літаратура і мастацтва», 1961, 12. У. 
2 В. М. Лесін. Пра уплыу Васіля Стзфаніка на Змітрака Бядулю. — Матэрыялы 

першай навуковай канферзнцьі на вывучэнню беларуска-украйнсюх літаратурньх 
ії фальклорных сувязей. Гомель, 1969, стор. 59—63. 

3 Т. В. Кобржицька. Україністика в «Нашай ніве». — «Українське літерату" 
рознавство», вип. б. Вид-во Львівського ун-ту, 1969, стор. 98. 

4 Там же, стор. 98—100. 

14



Перекладав Ромуальд Земкевич твори Стефаника в шлому творчо, 
вдало підбираючи зідповідники в білоруській мові. Для прикладу можна 
порівняти початок новели «Скін» з його перекладом. 

У В. Стефаника: «Як глуха осінь настала, як з ліса все листя 
опало, як чорні ворони поле вкрили, та тоді до старого Леся прийшла 
смерть. 

Умирати би кожному, смерть не страшна, але довга лежа -- ото 
мука. | Лесь мучився. Серед своєї муки він то западався в якийсь 
другий світ, то виринав з нього. А той другий світ був болючо дивний. 
І нічим Лесь не міг спертися тому світові, лише одними очима. І тому 
він ними, блискучими, змученими, так ловився маленького каганця. 
В'язався очима, держався його і все мав страх, що повіки запруться, 
а він стрімголов у невидіний світ звалиться» 5. 

У перекладі Р. Земкевича: «Калі падьйшла глухая восень, калі 
з лесу лісці апалі, а поле пакрылася чорньмі варонамі, -- тагды к 
старому Лесю смерць прьйшла. 

Паміраць трзба кожнаму; смерць не страшна, але доуга ляжаць -- 
мука. | Лесь мучьуся. Хворая думка унасіла яго у нейкі новы свет 

1 зноу вькідала яго адтуль. А той новы свет быу вельмі дз!уны. І нічьшм 
Лесь не мог вырабщца з таго свету, тольк! адньмі вачыма. Дык гзтьмі 

бліскучьмі, змучаньмі вачамі хватауся &н маленькай газнічкі. Хватауся 
яе, трымауся і заусягды баяуся, што век! замкнуцца, а Єн скоціцца 
у бяздонную пропасць» 5. 

У наведеному прикладі (як і багатьох інших) Ромуальдом Земке- 
вичем вдало відтворений оригінал. Переклад звучить так натурально, 
що сприймається як білоруський твір. У ньому нема кальок і букваліз- 
мів. Заміна початкових як на калі, а далі -- виразів типу серед своєї 

муки на хворая думка унасіла яго, невидіний світ на бяздонную про- 
пасць і т. п. надає перекладу саме білоруського колориту, що в той же 
час відповідає сенсу українського оригіналу. 

Як правило, Ромуальд Земкевич при перекладі головну увагу 
звертав на зміст і в меншій мірі на художню форму новел Стефаника, 
що для того часу було прийнятним. Іноді, щоб максимально донести 
до білоруських читачів сутність творів українського письменника, він 
вносив у свої переклади деякі білорусизми. Це стосується головним 
чином власних імен (Іван--Янук, Марійка--Мариля, Тимко- Томаш), 
господарських і побутових понять (кукурудза--бульба) тощо. Крім 
того, з цензурних міркувань Земкевич у окремих новелах Стефаника 
або знімав, або додавав «промовисті» підзаголовки (так, до перекладу 

«Вьводзілі з сяла» він дописав «нейтральний» підзаголовок «З дауней- 

шага жыцця»), щоб у якійсь мірі зашифрувати -- в розрахунку на 
цензуру -- їх гострий соціальний зміст. 

Зміст новел Стефаника, які в значній своїй кількості стали здобут- 
ком білоруської літератури початку ХХ ст. був дуже близьким і зрозу- 
мілим демократичним читачам братнього народу, бо життя трудящих 
уярмленої Галичини, співцем яких виступав український письменник, 
було дуже подібним до життя трудящих дорадянської Білорусії. Не 
випадково «Наша ніва», в якій друкувалися переклади творів Стефа- 
ника, згодом почала публікувати оригінальні оповідання, що багато 
в чому нагадують його новели. Це стосується насамперед новел і опо- 
відань Змітрока Бядулі, який, ідучи за Янкою Купалою і Якубом 

5 Василь Стефаник, Твори, К., «Дніпро», 1964, стор, 116. 
6 «Наша ніва», 1909, № 16, стор. 231. й 
ТЭ. М. Мартынава. Некаторья рысы блізкасці і своеасаблівасці развіцця 

беларускай і Уукраїнскай літаратур початку ХХ ст. — У зб.: Старонкі літаратурньх 
сувязей. Мінськ, 1970, стор. 205. 5 

45



Коласом, на початку свого творчого шляху в значній мірі орієнтувався 
г на Стефаника. 

Безумовно, у дожовтневій творчості Змітрока Бядулі і в Стефаника 
є чимало типологічних спільностей, але їхню очевидну близькість як 
новелістів не можна пояснювати тільки нею, як це роблять (хоча Й з 
певними застереженнями) деякі дослідники 8, Ця близькість і в тема- 
тиці, і в мотивах, і в образах, і в художніх прийомах у ряді випадків 
така разюча?, що.сумніватися в наявності прямого впливу Стефаника 
на Бядулю не доводиться, на що вперше переконливо вказав В. Лесін 1. 
Це стверджується порівняльним аналізом відповідних новел Бядулі 
(«Сьмон», «Тулягі», «Сцепка», «Бондар», «Ашчаслівіла», «Без спо- 
ведзі») і Стефаника («Синя книжечка», «Катруся», «Лесева фамілія», 
«Майстер», «Новина», «Шкода»). 

Слід підкреслити, що навчання Змітрока Бядулі (тоді ще молодого 
прозаїка) у Стефаника було творчим і благотворним. Воно допомогло 
білоруському письменникові виробити свій оригінальний метод і стиль, 
впевнено стати на шлях реалізму. Це слід сказати і про деяких інших 
білоруських прозаїків переджовтневого часу, які виступали, зокрема, 
у «Нашай ніве». 

Білоруські (письменники початку ХХ ст. в тому числі Змітрок 
Бядуля, могли знайомитись з творчістю Стефаника не лише з перекла- 
дів Р. Земкевича, а й з інших джерел. Їм були доступні новели україн- 
ського письменника і в оригіналах (що видавалися не тільки на Україні, 
а й у Петербурзі), і в російських перекладах. До речі, деякі тогочасні 
білоруські письменники перекладали окремі твори Стефаника росій- 
ською мовою. Так, Максиму Богдановичу належать переклади новел 
«Кленові листки» («Кленовье листочки») і «Скін» («Смерть»), які були 
надруковані 1916 року в ярославській газеті «Голос» (№№ 129 і 137) И. 
Цей білоруський письменник вважав Стефаника одним з найвидатніших 
майстрів українського художнього слова (див. брошуру «Червонная 
Русь», М., 1914), а також звертав увагу на переклади його творів ро- 
сійською мовою (у статті «Образь Галиции в художественной литера- 
туре», опублікованій у першому номері журналу «Русский зкскурсант» 
за 1915 рік). Богданович сприяв популяризації українського письмен- 
ника, в тому числі й серед білоруських читачів. 

За радянського часу в Білорусії цікавість до творчості Василя 
Стефаника дещо знизилась. Все ж до неї епізодично звертались, особ- 
ливо у 20-х роках. Останнє стосується перш за все відомого білорусько- 
го прозаїка-класика Кузьми Чорного. 

1928 року Кузьма Чорний виступив із рецензією на «Твори» Сте- 
фаника, щойно випущені в світ Державним Видавництвом України. 
В цій рецензії, надрукованій у журналі «Узвышша», насамперед під- 
креслена спільність історичної долі України і Білорусії, яка обумовила 
їх тісне культурно-літературне спілкування. Цим пояснюється і те, що 
доробок Стефаника -- «творця психологічної новели», «поета замученого 
віками селянства» 1* -- став рідним для білоруських читачів. Твори 
цього «найвидатнішого художника», за оцінкою Кузьми Чорного, який 
виступив від імені читачів-земляків, «нам зрозумілі і близькі, бо в їх 
= 

8 Э. М. Мартынава. Некаторыя рысы бл!зкасцу..., стор. 205, 213. 
9 Приклади цього див. там же (стор. 205—213), а також у книжці М. Смолкіна 

«Змітрок Бядуля» (Мінськ, 1961, стор. 41—43) і згаданій статті В. Лесіна 
(стор. 61--62). 

10 Матэрыялы першай навуковай канферэнцы! па вывучэнню беларуска-Українскіх 
ПН і фальклорных сувязей, стор. 59—63. 

п чорновиках М. Богдановича зберігся ще початок перекладу «Синьої кни- 
жечки». 

12 «Узвышша», 1928, № 5, стор. 193. 

46 

П
Т
 
и
,
 

| 
ав
р 
П
о
 
в



ми можемо побачити свою Білорусію — і під царською Расією, і тепе- 
рішню Західну під Польщею. Це все нам знайоме... Книга Василя Сте- 
фаника -- повна художньої правди -- є великим протестом проти 
соціальної нерівності, проти панування одних і неволі інших» 13. Його 
твори, робить справедливий висновок рецензент, «пробуджують нестрим- 
не бажання протестувати» ", в чому й криється їх велике і громадське, 
і художнє значення. 

У тому ж 1928 р. Кузьма Чорний переклав на білоруську мову 
одну з найкращих новел Стефаника -- «Кленові листки». Свій переклад 
під назвою «Кляновае лісцейка» він опублікував у журналі «Чырвоны 
сейбіт» 19, який у свій час користувався великою популярністю серед 
білоруських читачів-селян. 

Переклад Кузьми Чорного виконаний на високому рівні. Талано- 
витий майстер білоруського художнього слова з максимальною точні- 
стю передав майже всі особливості новели Стефаника -- одного з най- 
більш поважаних пим письменників, які справили на нього відповід- 
ний вплив. 

Можливо, не без впливу Кузьми Чорного до творчості Стефаника 
звернувся ще один письменник Радянської Білорусії -- Володимир 
Хадика. Він переклав оповідання «Злодій» («Злодзей») і опублікував 
свій переклад теж у журналі «Чырвоны сейбіт» 16. 

Переклад В. Хадики в цілому вправний, але не бездоганний. У ньо- 
му успішно відтворені зміст і характерні художні властивості «Злодія» 
Стефаника, але окремі вирази цього оповідання передані приблизно 
(наприклад: «То меш з нами горівку пити, але не вівкай, бо спарю» 17 -- 
«Дык будзеш з нам! гарзлку піць, але не плач, бо бщь не буду» 18), 
а також зроблено чимало дрібних пропусків (особливо таких діалектиз- 
мів, як «газда», «хіба би-с дух спустив», «заки вліз си до хати» і т. п.). 
Однак ці недоліки для білорусів не відчутні. . 

Переклади «Кленових листків» і «Злодія» дещо збагатили уявлення 
білоруських читачів про творчість Стефаника. На жаль, нових пере- 
кладів його новел на білоруську мову не з'являлось кілька десятиліть. 
Тільки в зв'язку з 100-річчям від дня народження письменника в жур- 
налі «Польмя» опубліковані «Синя книжечка» («Сіняя кніжачка»), 
«Катруся» і «Камінний хрест» («Каменнь крыж») 9. Персклади вико- 
нані (останній з них -- вперше) літератором Янкою Саламевичем з до- 
статньою вправн!стю і належним знанням творчості та особливостей 
мови Стефаника. Про це ж свідчить і вступна стаття перекладача 
«Майстер новели» 2, яка допоможе читачам глибше розібратися в твор- 
чості українського письменника. . 

Значення Василя Стефаника для білоруської літератури стало в 
основному здобутком історії, хоча наслідки впливу на неї цього «най- 
видатнішого художника» в новелістиці відчутні у певній мірі і в наші 
дні. Це зобов'язує глибше дослідити роль Стефаника у розвитку біло- 
руського письменства, а його твори в нових перекладах зробити доступ- 
ними масовому читачеві Радянської Білорусії. 

- 

13 «Узвышша», 1928, № 5, стор. 194. 
14 Там же. 
15 «Чырвоны сейбіт», 1928, № 6—7, стор. 2—6. 
16 «Чырвоны сейбіг», 1928, № 9, стор. 10—14. 
" Василь Стефаник. Твори, стор. 168. 
18 «Чырвоны сейбіт», 1928, № 9, стор. 12. 
19 «Полымя», 1971, № 5, стор. 127—137. 
20 Там же, стор. 126 —127.



П. Я. ЛЕЩЕНКО (Ровно) 

Співець героїтас й боротьби 
(Життєвий і творчий шлях Клима Ткача) 

Після окупації західноукраїнських земель панською Поль- 
щею трудящі маси, керовані Комуністичною партією Західної України, 
вели активну боротьбу за соціальне й національне визволення, за воз- 
з'єднання з Радянським Союзом. 

Значний вклад у справу боротьби за торжество ленінських ідей 
внесли революційні письменники Західної України, об'єднані навколо 
журналу «Вікна», — С. Тудор, В. Бобинський, О. Гаврилюк, Я. Кондра, 
Я. Галан, П. Козланюк, К. Пелехатий, В. Мизинець, А. Іванчук. 

До цієї мужньої когорти револіоційних письменників належав і спі- 
вець героїки й боротьби Клим Ткач, чиє життя було символом вірності 
ідеям Великого Жовтня, ідеям ленінізму, Радянській Вітчизні. 

Клим Автомонович ! Ткач народився 21 жовтня 1882 р. в с. Сичівці 
Уманського району Черкаської області в родині селянина-бідняка. 
В 1893 р. 184 сім'ї безземельних селян, серед них і сім'я Ткачів, пересе- 
лилися з Уманщини на Полісся з надією вибитися із злиднів, купивши 
під Сарнами в поміщиці Катерини Баркової 1200 десятин вкритої лісами 
й чагарниками землі. Тут виросло поселення, назване в честь «благо- 
дійниці» визискувачки Катеринівкою. З ним і пов'язане життя Ткача. 

Переселення не принесло полегшення, селяни продовжували біду- 
вати, відвойовуючи кожен шматок землі в лісів, чагарників, боліт. 
З малих років займався непосильною працею й Клим. Він рано зрозумів 
соціальну несправедливість у класовому суспільстві. Вчився обдарова- 
ний хлопчина самотужки, улюбленими його письменниками на все жит- 
тя стали Пушкін, Некрасов, Шевченко, Франко, Леся Українка, Тичина, 
Сосюра. 

У роки першої світової війни Ткач був мобілізований у царську 
армію й відправлений на фронт. За героїзм і мужність рядовий солдат 
нагороджений Георгіївським хрестом П, ПІ й ІУ ступенів і возведений 
в прапорщики. Повернувшись у зв'язку з хворобою в Катеринівку, Ткач 
включається в активне політичне життя, згуртовує односельчан для 
боротьби з кайзерівськими загарбниками. Перебуваючи під впливом 
солдата Базарного, Ткач усвідомлює контрреволюційну суть Тимчасо- 
вого уряду, пропагує більшовицькі ідеї, стає переконаним борцем за 
торжество ленінізму на західноукраїнських землях, бореться з націона- 
лістичним охвістям та іншими ворогами трудового народу. Після звіль- 
нення Сарненщини від петлюрівців Ткача в 1920 р. односельчани оби- 
рають головою Немовицького ревкому, делегують у Житомир на губерн- 
ський з'їзд народних представників. Поет веде активну боротьбу за 
встановлення Радянської влади на Сарненщині. 

В цей час у боях з білополяками була тяжко поранена дівчина- 
санітарка, боєць Червоної Армії. В селі Катеринівка молода героїня 
ре о 

ту бібліографічному довіднику «Письменники Радянської України» (К., 1970, 
стор. 433) неправильно вказано по батькові «Антонович». 

48 



померла від ран. Ткач разом із односельчанами поховав дівчину в лісі, 
встановив скромний пам'ятник з п'ятикутною зіркою і, незважаючи на 
переслідування польською поліцією, тримав могилу відважного бійця 
в зразковому стані. 

Після загарбання панською Польщею Західної України Ткач про- 
довжує вести активну боротьбу з фашизмом, за возз'єднання з Радян- 
ською Україною. В поемі «Поліщуки» автор досить влучно викрив 
політику фашиствуючих пілсудчиків на Західній Україні: 

Кращі землі розхватали 
Біля нас осадники, 
Де родились й працювали 
Від віків поліщуки. 

Поет у своїх віршах викривав колонізаторську діяльність осадни- 
ків на західноукраїнських землях, зрадницьку суть українських буржу- 
азних націоналістів, поетизував боротьбу трудящих за возз'єднання 
з Радянською Україною. Прогресивна діяльність Ткача не сподобалася 
пілсудчикам, за поетом був встановлений постійний поліцейський на- 
гляд. Комендант постерунку Йосип Котович інформував своє началь- 
ство: «Клим Ткач вже в 1926 році вважався як особа підозріла. Він 
отримує різні українські газети, пише до редакцій свої твори. Має 
значний вплив серед населення. За ним було встановлено спостережен- 
ня. Вияснено, що він підтримує зв'язки з редакціями газет у Львові 
і Холмі. В 1930 році під час виборів проводив агітацію за «Сельроб». 
Син Петро за діяльність у лавах КПЗБ засуджений до 5 років тюрми». 

Поліцейські служаки підкреслювали, що всі друковані видання, які 
надходили на ім'я поета, «просякнуті ідеєю матеріалістичного розуміння 
історії розвитку суспільства» й містили «виразну більшовицьку тен- 
денцію». 

У 1932 році профашистський уряд панської Польщі, ліквідовуючи 
залишки буржуазних свобод, створив страшну катівню для політичних 
ув'язнених -- Березу Картузьку, куди кинув таких відомих письменни- 
ків, як О. Гаврилюк, А. Іванчук та інших, розгромив усі революційні 
угруповання та їх друковані органи, ув'язнивши редакторів, видавців 
та кореспондентів прогресивних видань. Поліцейські переслідування не 
обминули й Ткача. Заарештувавши поета, поліція намагалася сфальси- 
фікувати суд над С. Тудором, П. Козланюком і К. Ткачем за револю- 
ційну діяльність, редагування журналу «Вікна» й газети «Сила», бороть- 
бу за возз'єднання з УРСР. Ставка робилася на речові докази, знайдені 
при обшуку квартир письменників -- підшивки російських та україн- 
ських радянських журналів «Литература мировой революции», «На 
литературном посту», «Більшовик України», «Життя і революція», Кон- 
ституції СРСР та УРСР, комуністичні німецькі та польські видання. 

Почалося цькування й Ткача. Приводом став лист поета від 21 квіт- 
ня 1933 р. до свого знайомого в Донбас. У цій великій кореспонденції 2 
Ткач із болем у серці описував усі жахи життя в профашистській 
Польщі: «Мені залишилось тільки заздрити Вам... У нас тепер таким 
особам, як я, жити майже неможливо: безробіття довело мою родину 
до повної катастрофи». 

За поетом невідступно стежить дефензива, «сина Петра засудили 
на 5 років тяжкої в'язниці з позбавленням усіх громадських прав -- за 
комуністичну діяльність... посилюються репресії на мою літературну 
діяльність». Поет вирішив переїхати «на Радянську Україну, щоб вря- 
тувати від загибелі свої літературні здібності, врятувати від передчасної 
смерті свою особу і родину». Ткач просить свого радянського друга, 

2 Оригінал листа знаходиться в Ровенському держоблархіві, ф. 33, оп. 1., 
од. зб. 449, арк. 37—38. і 

4--Українське літературознавство, вип. 16. | 49



щоб він опублікував лист поета в пресі й звернувся до відповідних кіл 

з проханням дозволити Ткачу переїхати до Радянського Союзу. 

Лист поста не дійшов до адресата, осівши в сейфах дефензиви. 

б травня 1933 р. в будинку Ткача проведено обшук, конфісковано ра- 

дянські журнали, газети й книги, а також рукописи поетичного циклу 
«Селянсько-робітничі ритми», вірші якого в свій час друкувалися в 
журналі «Вікна» та інших прогресивних виданнях Західної України 
й Польщі. 

Заарештувавши поета й інкримінувавши йому «зраду», польські 
власті намагалися дискредитувати ім'я Ткача серед односельчан і ши- 
рокої громадськості, але з цієї провокації нічого не вийшло, 

З величезною радістю, як давно вимріяне й очікуване щастя зустрів 
Ткач день 17 вересня 1939 року — день звільнення Радянською Армією 
Західної України від польської окупації. Незважаючи на похилий вік, 
поет поринає в активну громадсько-політичну діяльність. Його обира- 
ють головою виконкому Немовицької волосної Ради депутатів трудя- 
щих, депутатом Народних Зборів Західної України, які прийняли істо- 
ричне рішення про возз'єднання Західної України з УРСР. Ткач узяв 
активну участь в організації катеринівського колгоспу «Червона 
зірка». 

З початку Великої Вітчизняної війни поет проводив антифашист- 
ську діяльність, вселяв віру односельчан у неминучу перемогу над 
ворогом, чим викликав злобу в гітлерівських наймитів -- бандерівців, 
які в ніч на 13 вересня 1943 р. вдерлися в будинок поета, пограбували 
й спалили його. Самого Ткача та його побратима Федора Карпенка 
забрали з собою і замордували. Тільки на третій день пастухи знайшли 

в лісі могилу. Коли вони розкопали її, то побачили жахливу картину: 
мужні борці за возз'єднання з УРСР були зв'язані коліочим дротом, 
на тілі й обличчях залишились сліди нелюдських катувань. 

Могила Ткача знаходилась поруч із домовиною похованої ним са- 
нітарки-героїні, яка загинула в роки громадянської війни в боях з 
білополяками. В 1963 р. останки поета-героя були перенесені в Сарни 
й урочисто поховані на міському кладовищі поряд із звитяжцями-воїна- 
ми, які віддали своє життя за Радянську Вітчизну в роки Великої Віт- 
чизняної війни. 

ж ж ж 

Літературну діяльність Ткач розпочав, будучи солдатом царської 
армії. В газеті «Русское чтенне» надруковані під псевдонімом Жгучції 
два сатиричні вірші поета-початківця. На сторінках цієї ж газети вмі- 
щений і фейлетон Ткача «Безобразия», спрямований проти непорядкіз 
у царській армії. В роки громадянської війни вірші Ткача друкувалися 
в журналі «Родная страна». 

Із встановленням на західноукраїнських землях профашистських, 
білопольських порядків поет служить своїм поетичним словом справі 
боротьби трудящих за соціальне і національне визволення, за возз'єд- 
нання з Радянським Союзом, налагоджує тісні контакти із львівським 
літературним угрупованням «Горно» та його друкованим органом -- 
журналом «Вікна», Щоб поїхати у Львів, поет не мав коштів, тому 
пройшов цей маршрут в обидва кінці пішки (близько 700 км). У «Вік- 
нах» друкуються поетичні й прозові твори Ткача. Поет зближується із 
Я. Галаном. Про це свідчить, зокрема, лист Галана від 6 березня 1931 р. 
написаний на бланку редакції журналу «Вікна»: 

«Шановний товаришу! Ваша «Екзекуція» вже складена, але 
задля браку місця вона піде в квітневому числі в порядку конкур- 

: сових творів. Інші Ваші оповідання на перегляді в тов. Пасанта. 

50



Поему присилайте, переглянемо й оцінимо, чи можна шслати 
на конкурс у Харків. 

З пролетарським поздоровленням. 
Я. Галан» 3. 

Ткач друкувався також у журнал! «Нове життя» та інших прогре- 
сивних виданнях Західної України. 

Основними темами творчості Ткача є: боротьба з соціальним і на- 
ціональним гнобленням трудящих у фашистській Польщі, з націона- 
лістичними безбатченками, їх продажністю, за возз'єднання західноук- 
раїнських земель з УРСР. 

Вірш «Невідома санітарка» присвячений подвигові бійця Червоної 
Армії, дівчині, яка віддала своє життя за торжество ідей ленінізму. 
Поет глузує з націоналістичних бандитів, які допомагали польським 
осадникам експлуагувати трудящих, твердо вірить у возз'єднання всіх 
українських земель з Радянським Союзом: 

Зі Сходу гряне грізний грім, А після грому засіяє 
Розіб'є в прах тяжкі кайдани. Кремлівська зіронька ясна. 
Це вам розплата буде всім, І пісня вільна залунає, 
Жовтоблакитні, злі тирани. Розквітне вільності весна. 

Гострим політичним спрямуванням відзначається сатирична поема 
«Поліський месія», в якій дефензива небезпідставно вбачала «анти- 
польську й антидержавну тенденцію» ". У творі викривалася колоніза- 
торська діяльність пілсудчиків, схвалювалась ідея трудящих про воз- 
з'єднання з Радянським Союзом. Ткач з обуренням писав про польських 
фашистів: 

Більш «санацію» скрепили Що не жд> на небі раю 
І признали неутішних На землі щось хоче мати, 
Злидарів за дуже грішних, Щоб у злиднях не вмирати. 
За якусь масову зграю. 

Поет був переконаний, що недалекий час возз'єднання, що осад- 
ники одержать по заслузі: 

Нехай лютая сваволя 
До міри повної чаші. 
Прийде наш час -- народная воля 
Осудить гніти і в глуші 5. 

Гостро картає поет польських фашистів, які тримають у темряві 
й злиднях трудящих, і в поемі «Поліщуки», де змальовується типова 
картина масового зубожіння селян, їх злиденне життя: 

Ідуть з порожніми торбами Кульгають декотрі, ідучи, 
Лісним шляхом поліщуки. Від прілих ран ті горюни... 
Ідуть болотом і бродами, Нині панської сваволі 
Несуть верчі і личаки... Роз'ятрились чиряки, 
Порвались їх брудні онучі, Г від них нестерпні болі 
В коліна мокрі їм штани. Терплять бідні сіряки. 

Особливо гострою сатирою на пансько-шляхетський гніт була пое- 

зія Ткача «Собачий лемент». Епіграфом до неї поет взяв такі дошкуль- 

но-промовисті слова: «Деякі повітові сеймики оподаткували собак». 
Вірш побудований у формі розповіді собаки про важкі для нього дні, 
коли через запопадливих охоронців порядку -- пілсудчиків -- дово- 

диться ризикувати життям невинній тварині. Гнівно-іронічно звучать 

слова пса: ал 
Панський собака сміється: «Гав-гав! 
Пан мій податок за мене віддав!» 
Хлопи ж не можуть податку платить... 

з Оригінал цього листа Я. Галана до К. Ткача знаходиться у фондах Ровенського 
історико-краєзнавчого музею. 

+ Ровенський обллержархів, ф. 33, оп. І, од. зб. 449, арк. 36. 
5 Там же. 

4" 51



Стали подвір'я скрізь хлопські німі — 
Гавкати хлопи вже мусять самі. 
Гавкніть, собачі брати, в один раз. 
Буде це гаслом свободи для нас! 

Почуттям класової ненависті до експлуататорів та їх дипломованих 
лакеїв-«піїтів» відзначається вірш Ткача «Акорди класових лір». 
З принципових партійних позицій заперечує автор буржуазне мистецтво, 
твердо вірить у те, що 

Пройде ваш час, нічні поети, — 
Вже тихне ваших лір акорд. 

Ось-ось прокинуться пролети 
І зборють ваш кумирний зброд... 

У вірші «Заклик» поет співає хвалу класовій боротьбі, возвеличує 
її героїв, закликаючи до грізного, останнього бою з експлуататорами: 

Товариші, двигнемось збитою лавою 
| враз розламаємо чорний граніт: 
На чорних фортецях, твердих барнкадах 
Втрамбуєм румовищем вільний прохід. 

Закликом до боротьби з соціальним і національним гнітом, до воз- 
з'єднання з Радянською Україною пройнятий і вірш Ткача «Розгор- 
тається сила», де поет констатує: 

З-під хижацьких і жадібних зисків, із-під стріх на убогих хатинах, 
та з-під їх оборони, з-під тисків, із-під стель у вогких сутеринах — 
із запроданих юдами піль, вириваються гнівом на тнт 
з-під болючих зітхань і терпінь, одчайдушні протести у світ. 

Поет з радістю спостерігає, як 
Розгортається сила все ж вперта, 
неподолана, грізна, одверта... 
Та сила зростає в минутах, 
розтрощить надірвані пута! 

Вірш Ткача «Церковний дзвін» спрямований проти релігійної облу- 
ди, проти лицемірства служителів культу. Поет заперечує релігію, 
викриває її експлуататорський, антинародний характер, закликає не ві- 
рити в бога, одностайно піднятися проти світських і духовних експлуа- 
таторів. Закінчується вірш твердою вірою в неминучість торжества 
справедливості й загибелі старого світу: 

-"Дзвінних століть останній день піде в користь синам свободи. 
відірве в дзвоні телепень, і в честь їх праць й мозольних рук 
а мідь на тракторні заводи живий оркестр заграє звук! 

У вірші К. Ткача «Січнева пісня ріки» в образі зими-лиходійки 
викривається польський колоніальний режим, його безсилість перед 
наступаючим рухом вперед, бажанням трудящих до возз'єднання 
з УРСР. 

Творчість поета-революціонера мала важливе ідейно-виховне й есте- 
тичне значення. Ткач збагатив строфіку й метрику революційної поезії 
Західної України. В історію української літератури він увійшов як 
пристрасний борець з капіталістичним гнітом, як співець возз'єднання, 
активний борець за утвердження Радянської влади на західноукраїн- 
ських землях.



ШИТАНИЯ МАЙСТЕРНОСТІ 

Н. М. БАЖАН (Київ) 

Махтайло Боцюбинсьтий-- 

перекладач Ф.М. Достоєвського 

Серед відомих перекладів Михайла Коцюбинського, зробле- 
них ним на початку 90-х років, є один, несправедливо забутий, -- пере- 
клад різдвяного оповідання Ф. М. Достоєвського. Опублікований впер- 
ше у №24 львівського журналу «Дзвінок» за 1890 р., він передруко- 
вувався лише один раз, у збірці «Оповідання» М. Коцюбинського, 
виданій так само у Львові 1900 року. Якщо вся перекладацька діяль- 
ність письменника досліджена ще недостатньо, то ця праця зовсім 
випала з поля зору вчених. 

Упорядники останнього і досі найповнішого шеститомного видання 
творів М. М. Коцюбинського вмістили в ньому всі переклади письмен- 
ника (в тому числі й ті, що залишилися тільки в рукописах), крім 
перекладу з Достоєвського -- «Святий вечір у Христа». У примітці 
читаємо: «Окремі ж з них (перекладів. -- Н. Б.) не становлять особ- 
ливого інтересу, оскільки зроблені з слабих в ідейно-художньому відно- 
шенні творів»!. Отже, творам популярних белетристів Г. Потапенка 
та М. Вагнера, переклади яких передруковано у 4-му томі, віддано 
перевагу перед оповіданням Ф. Достоєвського. 

Проте дослідники творчості Ф. Достоєвського дотримуються іншої 
думки. Л. П. Гроссман, наприклад, пише: «За жанром «Мальчик 
у Христа на елке» -- різдвяне оповідання, написане за звичними кано- 
нами цього виду: напередодні різдва, у величезному місті з яскравими 
вітринами, замерзає на задньому дворі бідний хлопчик, якому перед 
смертю ввижається райська ялинка. В цю звичну схему великий худож- 
ник дитячої душі зумів вкласти величезну силу муки й співчуття» 2. 
Як бачимо, майже водночас радянські літературознавці дають творові 
Достоєвського протилежні оцінки. 

Перекладацька діяльність М. Коцюбинського належить до раннього 
періоду творчості письменника, коли він пробує свої сили як прозаїк, 
поет, журналіст, перекладач поезії і прози. М. Коцюбинський вчиться 
літературної майстерності так, як піаніст вчиться грати: пробує те 
й інше, дещо відкидає, потім знов повертається до нього, але не за- 
лишає своїх упертих студій. Його захоплює сам процес роботи над 
словом. Після вдалого перекладу балади А. Міцкевича «Поворот тата», 
надрукованого в журналі «Дзвінок», М. Коцюбинський одержує від 
редактора В. Шухевича листа з проханням надіслати в журнал для 
дітей та юнацтва щось різдвяне, «можна і з російського» 3. Можливо, 

|М. Коцюбинський. Твори в б-ти томах, т. ТУ. К., Вид-во АН УРСР, 1962, 
стор. 267. 

- 2? Ф. М. Достоевский. Собрание сочинений в 10-ти томах, т. Х. М., Гослит- 
издат, 1958, стор. 514. Далі при поснланні на це видання в дужках вказується тільки 
сторінка. 

Р Чернігівський літературно-меморіальний музей М. М. Коцюбинського, ф. 1934. 

53



Шухевич мав на увазі навіть конкретне російське оповідання — «Маль- 
чик у Христа на елке», оскільки воно набуло величезної популярності. 
Надруковане в останні роки життя Достоєвського в «Щоденнику пись- 
менника», воно відразу стає найвідомішим різдвяним оповіданням, 
виходить окремою книжкою, перевидається багато разів і переклада- 
ється всіма європейськими мовами. Невдовзі Коцюбинський відповідає 
Шухевичу, що він знайшов річ потрібної тематики для святкового 
номера «Дзвінка». 

Можна припустити, що перекладати таких другорядних письмен- 
ників, як Потапенко й Вагнер, М. Коцюбинський став завдяки значній 
популярності їх творів у той час. Знайомлячи галицьких читачів з опо- 
віданнями цих літераторів, молодий український прозаїк водночас на- 
бував практичних навичок художнього перекладу. Але навряд чи Коцю- 
бинський тільки з таких міркувань звернувся до творчості Ф. Достоєв- 
ського. Сила художнього слова, яким великий російський письменник 
яскраво змальовує і гнівно картає той несправедливий соціальний лад, 

що морально калічить одних його героїв і фізично винищує інших, гли- 
бина співчуття до зневажених і скривджених не могли не приваблювати 
Коцюбинського. 

З-поміж відомих опрацювань простого й трагічного сюжету заги- 
белі бідної малої дитини в холодну зимову ніч -- від «Дівчинки з сір- 
никами» Г.-Х. Андерсена до «Морозенка» Панаса Мирного — саме 
викривальне звучання оповідання Достоєвського привернуло увагу 
Коцюбинського. І тому не здається парадоксальним, що прогресивний, 
революційно настроєний письменник-атеїст обрав для перекладу різдвя- 
не оповідання. М. Коцюбинський зумів прочитати його саме так, як 
хотів Достоєвський, що додав наприкінці твору: «І навіщо я вигадав 
таку історію, що так не пасує до звичайного, розумного щоденника, 
а надто письменника? А ще обіцяв оповідання переважно про події 
реальні! А в тім-то й річ, мені все здається й увижається, що все це 
могло статися реально, тобто те, що відбувалося в підвалі і за дровами, 
а там про ялинку в Христа вже й не знаю, як вам сказати, чи могло 
воно статися, чи ні? Для того я й романіст, щоб вигадувати» " (364). 

Своїм прикінцевим скептичним зауваженням Достоєвський сам пере- 
креслює фантастичну, релігійну специфіку жанру різдвяного оповідання. 
І не дивно, що М. Коцюбинський побачив у ньому цілком реальні кар- 
тини життя Росії, страшні й ганебні. 

Згадаймо будову оригіналу. Перша частина оповідання -- «Маль- 
чик с ручкой» -- це ніби філософська ремарка про суспільні причини 
бідності та жебрацтва, про соціальне коріння злочинності й розпусти. 

Це роздуми Достоєвського про «дітей підвалів», перед якими закрито 
всі шляхи в житті. Форма цієї частини оповідання -- запис від першої 
особи у щоденнику. Друга частина -- «Мальчик у Христа на елке». 
Перший її абзац і стилем, і змістом пов'язаний з попереднім розгорну- 
тим філософським бступом. Цей перший абзац своєю ідеєю і формою 
перегукується з Цитованим вище закінченням і утворює кільце, в яке 
взято власне художню частину оповідання. І на початку, і наприкінці 
її Достоєвський підкреслює, що трагедія маленького хлопчика, хоч ним 
і вигадана, все ж «десь і колись» сталася «в якомусь величезному 
місті» (360). Це натяк на столицю імперії і найбільше місто її -- Санкт- 
Петербург. Широкий публіцистичний вступ і своєрідна композиція твору 
руйнують традиційну схему різдвяного оповідання, і смерть безіменної 
дитини -- просто собі «хлопчика» -- сприймається вже в іншому мас- 
штабі і звучить протестом проти ганебного існуючого ладу: якби навіть 

б; Переклад мій. У скороченому перекладі М. Коцюбинського цей уривок від- 
сутній. 

54



хлопчик не замерз тієї ночі, смерть все одно задушила б його хворо- 
бами або голодом. 

Діти та підлітки, читачі «Дзвінка», ясна річ, не могли самостійно 
розібратися в складних соціальних явищах, про які міркує Ф. Достоєв- 
ський, зрозуміти натяки, розсіяні в тексті оповідання (наприклад, в ори- 
гіналі ніде прямо не названо Петербург, а Коцюбинський вводить цю 
назву у свій переклад), сприйняти поєднання двох стилістично відмін- 
них форм оповіді -- від першої особи у вступі і від третьої особи в ху- 
дожній частині. Це спричинилося до істотного скорочення тексту, вна- 
слідок якого ми маємо переклад, адаптований М. Коцюбинським. 

Порівняння рукопису перекладу, його журнального варіанту і тексту 
оригіналу розкриває перед нами творчу лабораторію молодого беле- 
триста, показує його наполегливі пошуки найбільш точного й виразного 
відповідника, свідоме прагнення «вирівняти», дещо спростити в окремих 
місцях стиль Достоєвського для того, щоб оповідання сприймалося як- 
найкраще. Коцюбинський уважно прислухається до звучання перекладу, 
неодноразово виправляє немилозвучні поєднання слів. Водночас порів- 
няльний аналіз виявляє деякі недогляди перекладача-початківця. 
М. Коцюбинський іноді недосить глибоко проникає в образну систему 
і стиль оригіналу. Все ж грунтовне знання обох мов -- російської і 
української, безперечна обдарованість перекладача допомогли йому до- 
нести до читача схвильоване слово російського письменника, дати до- 
сить повне уявлення про оригінал. 

М. Коцюбинський-перекладач не копіює оригіналу, не боїться від- 
ступити від букви першотвору. Він наближає український переклад 
до найприроднішого звучання. Це помітно вже з перших слів пере- 
кладу. Ф. Достоєвський пише: «Мерещится мне, был в подвале маль- 
чик, но еще очень маленький, лет шести или даже менее» (361). У руко- 
писі перекладу знаходимо два варіанти. В першому з них М. Коцюбин- 
ський перекладає так: «Привиджується мені хлопчик, дуже маленький 
хлопчик, літ шести...» У другому, перекресливши останні слова, пише: 
«Привиджується мені хлопчик, дуже маленький хлопчик. Було йому 
років шість, а може й менше» (1) 5. Перекладач робить часткову адап- 
тацію тексту, викидає слова «был в подвале», бо вже в наступному 
реченні Достоєвський знову називає це місце дії і спрощує синтаксис, 
вважаючи, що твір для дитячого журналу повинен бути написаний 
чітко, просто. 

Перекладаючи наступне речення, М. Коцюбинський уникає незвич- 
ного в даному контексті слова: «Одет он был в халатик и дрожал» 
(361) — «Зодягнений в якусь лиху одежину, він дрижав з холо- 
ду» (1). Переробка цілком обгрунтована. «Халатик» був ніби уні- 
формою жебраків. Власне, через це їх і називали «халатниками». Пере- 
нести з російського тексту в переклад відоме і на Україні слово «хала- 
тик» було неможливо, бо воно сприймалося б насамперед як назва 
жіночого одягу 5, Прагнучи правильно передати характеристику одя- 
гу -- нікчемного, холодного, драного, М. Коцюбинський перекладає: 
«лиха одежина». Він не малює конкретного вигляду її, а дає загальний 

обрис. 25; 
Але не всі відхилення від тексту першотвору можна вважати об- 

грунтованими. Так, у Достоєвського хлопчик «несколько раз с утра 
подходил к нарам» (361), де лежала його мертва мати. Це часове 
уточнення тут особливо вагоме, оскільки підкреслює, що пройшов цілий 

5 Тут і далі цифри при цитатах з перекладу М. Коцюбинського позначають сто- 
рінки рукопису, що зберігається у фондах Чернігівського літературно-меморіального 
музею М. М. Коцюбинського. Од. зб. р-9. й 

6 Див. Словарь української мови, за ред. Б. Грінченка, т. ТУ.



день, протягом якого ніхто так і не поцікавився ні маленьким хлопчи- 

ком, ні покійницею -- його матір'ю. У перекладі ж цього уточнення 

нема, отже, враження про тривалість події губиться. 
Жахливим постає у змалюванні Достоєвського темний підвал 

з його мешканцями: «Хозяйку углов захватили еще два дня тому в по- 
лицию; жильцы разбрелись, дело праздничное, а оставшийся один Ха- 
латник уже целые сутки лежал мертво пьяный, не дождавшись и празд- 
ника. В другом углу комнаты стонала от ревматизма какая-то восьми- 
десятилетняя старушонка, жившая когда-то и где-то в няньках, а теперь 
помиравшая одиноко, охая, брюзжа и ворча на мальчика, так что он 
уже стал бояться подходить к ее углу близко» (361). Коцюбинський 
не включає в переклад цієї трагічної картини, надто страшної не тіль- 
ки для дітей. До того ж слова халатник та ревматизм навряд чи добре 
сприймалися б малими читачами. 

Коцюбинський іноді логізує розповідь, заміняє розмовні інверсії 
на прямий порядок слів, властивий літературній мові. Так, він зближує 
частини складеного присудка. У Достоєвського: «Напиться-то он где-то 
достал в сенях..» (361). Перекладач свій перший варіант, який кон- 
структивно не відрізняється від оригіналу («Напитися він десь дістав 
у сінях..»), виправляє так: «Напитися дістав він десь у сінях...» (2). 
Але у другій половині цього ж таки речення він навмисне зберігає роз- 
мовний тон, залишає, як і в першотворі, поряд різновидові дієслова: 
нашел, подходил (361) -- знайшов, підходив (2). [ все ж, прагнучи яко- 
мога точніше передати оповідання Достоєвського, Коціобинський при- 
пускає помилку. В оригіналі показано момент дії: «раз в десятый уже 
подходил» (361). У перекладі ж маємо узагальнений підсумок минулих 

дій: «разів з десять підходив» (2). 
Працюючи над художнім перекладом, М. Коцюбинський пильно 

вдивлявся в слово у його контекстуальних зв'язках. Якщо в оригінальній 
творчості автор має можливість обминути якусь деталь, що не підда- 
ється зображенню, то перекладач зобов'язаний відтворити всі істотні 
складники першотвору. Наприклад, вислів «ощупью пошел из под- 
вала» (361) М. Коцюбинський передав спочатку так: «..напомацки 
вийшов з підвала» (2). Але з контексту ясно, що хлопчик залишив 

підвал пізніше, коли прослизнув повз собаку, піднявся східцями і зна- 
йшов вихід на вулипю. Тому перекладач закреслює свій перший запис, 
подаючи інший, точніший варіант: «напомацки пішов з підвала» (2). 

Як відомо, складний, нервовий стиль російського письменника" 
вимагає від перекладачів його творів особливо уважного ставлення 
до оригіналу, солідної філологічної підготовки, а також. художньої 
інтуїції, без якої, очевидно, немислимий жоден справді талановитий 

переклад. Молодий Коцюбинський має неабнякі здібності до такої 
роботи, проте не завжди з належною глибиною проникає в оригіналь- 
ний спосіб письма Достоєвського. Так, у російському тексті оповідання 
ми 18 разів подибуємо слово вдруг. Чим ближче до кульмінації, тим 
це слово трапляється частіше, іноді навіть по кілька разів в одному 
реченні: «Присел он и скорчился, а сам отдьшаться не может со стра- 
ху, и вдруг, совсем вдруг, стало ему так хорошо: ручки и ножки 
вдруг перестали болеть и стало так тепло...» (363). Після найвищого 
моменту розповіді — смерті хлопчика — слово «вдруг» зникає зовсім. 

М. Коцюбинський не вловив невипадковості вживання цього слова 
автором оригіналу, Тому він нерідко опускає його, часом урізноманіт- 
нює виклад синонімічними замінами, не враховуючи того, що цей засіб 

7 Про це не раз писали дослідники творчості Достоєвського, Одна з останніх 
праць на цю тему: С. В. Белов. О художественном мастерстве Ф. М. Достоевско- 
го. — «Русская речь», 1971, № 5. 

56



відтворення схвильованого характеру оповіді є дуже активним елемен- 
том стилю, що він вносить прояв надриву, ламає стрункість і послідов- 
ність цієї оповіді. Зовні слово вдруг у багатьох реченнях справді ви- 
глядає трохи дивно. Мабуть, орієнтуючись на те, яке враження воно 
справить на читача перекладу -- дитину й підлітка, М. Коцюбинський 
вирівняв стиль. У цьому теж є своя логіка, Отже, в перекладі замість 
настирливого повтору вдруг знаходимо і вмить, і враз, і в одну хви- 
лину, й і от. Цитоване вище речення перекладено так: «Сидить він, 
а сам і дихнути не сміє від страху, і вмить, водну хвилину зро- 
билося йому так добре: ручки та ніжки перестали боліти 1 зробилось 
так тепло, мов на печі» (5). Один раз тут слово «вдруг» випущено, 
у двох інших випадках замінено синонімами. Так спрощується і сти- 
шується звучання розповіді, що ніби підганялася щоразу цим коротким 
прислівником 8. 

Цікаві знахідки й часткові втрати чергуються і в подальшому 
тексті перекладу. Виразні прикмети невласне прямої мови хлопчика — 
просторічні слівця откудова та кабы — стерто, бо замість них у пере- 
кладі виступають літературні звідки та коли б. Іноді, відчуваючи певне 
послаблення енергії вислову в перекладі порівняно з оригіналом, Коцю- 
бинський прагне тут же виправити становище. Так, у Достоєвського 
читаємо: «Мерзльй пар валит от загнанньх лошадей, из жарко ды- 
шащих морд их» (362). У перекладі більш експресивне дієслово валит 
замінено нейтральним йде, проте замість прислівника жарко, що прямо 
визначає дію, перекладач вживає троп: вогнем дихаючих морд їх (3). 

Випадки відхилень перекладу від тексту оригіналу здебільшого 
пояснюються свідомим прагненням М. Коцюбинського адаптувати твір 
для майбутніх читачів різдвяного номера «Дзвінка». Так, він знімає 
характерну для нервової, схвильованої мови Достоєвського гіперболу, 
яку діти, можливо, сприйняли б у її буквальному значенні: «сотні та 
тисячі їх (собак. Н. Б.) виють ще й брешуть до раня» (3). Перечи- 
туючи переклад, Коцюбинський викреслює цю неймовірну картину. 

І в інших місцях М. Коцюбинський виступає як переконаний про- 
тивник дослівного перекладу. Так, багатозначне російське слово стекло 
він перекладає -- відповідно до контексту -- то як шибка, то як вікно, 

то як шкло. Це стосується і фразеології. М. Коцюбинський не калькує 
російського вислову пойти на елку, оскільки назва породи дерева не вхо- 
дить до найменування зимового свята. Христову елку М. Коцюбинський 
називає Христова різдвяна смерічка, вживаючи поширене на Західній 
Україні слово на означення ялинки. 

Чимало клопоту завдали Коцюбинському й реалії оповідання До- 
стоєвського, слова, що втілюють у собі виразні прикмети місця дії. 
Змальовану в оригіналі російську дійсність, характерні ознаки росій- 
ського побуту треба було зробити в перекладі зрозумілими для юних 
читачів Західної України, яка в той час входила до складу Австро- 
Угорської імперії. Тому Коцюбинський, наприклад, у першому варіанті 
перекладу копеечку називає крейцаром. Але, мабуть, помітивши невід- 
ловідність між місцем дії -- столицею Росії Петербургом і австрійською 
грошовою одиницею, він переправляє крейцар на кошечку. 

Певне ускладнення виникло й у зв'язку з потребою конкретно 
визначити одяг Хлопчика. На початку оповідання, вперше знайомлячи 
з хлопчиком читача, М. Коцюбинський міг ужити замість халатика 
узагальнену назву лиха одежина. Проте згодом, при змалюванні кон- 
кретної ситуації, повторити це широке визначення вже не можна було: 

8 Це слово настільки характерне для стилю Ф. Достоєвського, що воно стало 
предметом спеціального дослідження Л. Гроссмана: «Вдруг» у Достоевского» («Книга 
и революция», 1921, кн. ХХ). 

57



воно звучало б штучно. Це змусило перекладача звернутися до назви 
широко вживаного на Україні одягу — свитка: «Хтось ззаду сіпнув 

його за свитк у» (6). Іноді, коли заміна реалії неможлива, М. Коцю- 

бинський уникае її. Так, він пропускає слово чухонка, яке в оригіналі 

сприяє створенню місцевого петербурзького колориту, і ставить на 

його місце зрозуміле для читачів «Дзвінка» слово мамка. Так само 

конкретну вказівку Достоєвського на самарський голод -- масову за- 
гибель поволзького селянства — М. Коцюбинський замінює узагаль- 
неним висловом голодний рік. 

Але, крім змін чи скорочень, які М. Коцюбинський зробив для того, 
щоб наблизити петербурзьку Дійсність до юних галицьких читачів, є 
в його перекладі й такі, які пояснюються розбіжністю ідейних засад 
автора оригіналу і перекладача. Художня частина оповідання «Маль- 
чик у Христа на єлке» закінчується так: «А внизу наутро дворники 
нашли маленький трупик забежавшего и замерзшего за дровами маль- 
чика; разыскали и его маму... Та умерла еще прежде его; оба свиделись 
у господа бога в небе» (364). Останнього речення М. Коцюбинський 
не перекладає. Переконаний атеїст, що вже простудіював твори соціа- 
лістів-утопістів, захоплювався гострим критичним словом револю- 
ційних демократів і поділяв їх матеріалістичний світогляд, -- М. Коцю- 
бинський не міг сприяти своїм перекладом поширенню висловлювань, 
пройнятих духом релігійної покори. 

З тих же міркувань М. Коцюбинський знімає епітет грішні, вжитий 
Достоєвським на адресу матерів. Тут доречно згадати, що й у перекладі 
балади А. Міцкевича «Поворот тата», надрукованому в «Дзвінку» 
кількома номерами раніше, М. Коцюбинський цілком свідомо викидає 
назви молитов, церковних свят, предметів християнського культу. 
Отже, Коцюбинський-перекладач так само, як і Коцюбинський-автор 

оригінальних творів, послідовно виступає проти будь-яких проявів ша- 
нобливого ставлення до релігії. Зрозуміло, що в перекладах він не міг 
прямо висловлювати власні переконання, бо це призвело б до істотних 
порушень змісту першотворів. Тому український письменник обмежу- 
ється пропуском окремих деталей, які не визначають ідейно-художньої 
суті оригіналу (якби ці деталі мали вирішальне значення, то, певна 

річ, М. Коцюбинський таких творів не перекладав би). 
І все ж таки переклад оповідання Ф. Достоєвського побачив світ 

не в такому вигляді, як його подав у редакцію М. Коцюбинський. Редак- 
тор «Дзвінка» В. Шухевич (або хтось інший) зробив свою «адаптацію». 
Соціально загострені, критичні місця твору, збережені в рукописі пере- 
кладу Коцюбинського, не потрапили на сторінки поміркованого гали- 
цького часопису. Ось Коцюбинський слідом за автором першотвору 
називає причини ранньої смертності дітей, характерні не тільки для 
імператорської Росії, але й для цісарської Австро-Угорщини: «...одні 
замерзли ще в своїх кошиках, в котрих підкинули їх на сходах під двері 
петербурзьких урядників, другі, віддані на мамки, померли (у першому 
варіанті -- подушились, — Н. Б.) так, треті сконали на висхлих грудях 
матері в голодний рік, четверті задушились від смороду в вагонах тре- 
тьої кляси залізниці» (8). 

У журнальному варіанті перекладу читаємо: «..одні замерзли ще 
в своїх кошиках, в холодній хаті, другі померли так, треті сконали 
на висхлих грудях матері в голодний рік, четверті задушилися від смо- 
роду хатнього» (8). Зрозуміло, що після такого ретушування в цьому 
місці перекладу не залишилося майже нічого від продиктованого ледве 

9 Пор., наприклад, ГУ та У строфи балади А. Міцкевича, що рясніють лексикою 
релігійного вживання, з перекладом М. Коцюбинського. 

10 «Дзвінок», [890, № 24, стор. 8. 

58



стримуваним гнівом обвинувального акту Достоєвського проти капі- 
талістичного суспільства. Втративши на сторінках «Дзвінка» свою кон- 
кретно-історичну гостроту, цей похмурий перелік злочинів капіталізму 
набув якоїсь «загальнолюдської» абстрактності. Різдвяної благопри- 

стойності було дотримано. 
Несправедливо забутий переклад Михайла Коцюбинського з 

Ф.М. Достоєвського, як бачимо, є не тільки фактом історії українсько- 

російських літературних зв'язків, але й свідченням вдумливої праці 

молодого Коцюбинського над художнім словом, свідченням безкомпро- 
місності його ідейних переконань.



Т. І ПАНЬКО (Львів) 

Вплив марксистської література 

на науково-публіцистеачний 

стиль Лесі Українки 

У листі до Михайла Драгоманова від 22 серпня 1891 р. Леся 
Українка писала: «У нас люди звикли, що наука та публіцистика мусять 
говорити мовою сухих, безстрасних мумій, а не живою мовою певної 
в своїх поглядах людини» !. 

Науково-публіцистичний стиль хвилює Лесю Українку як призма 
класової ідеології художника, через яку він відображає об'єктивну дійс- 
ність. Заслуга Лесі Українки, «певної в своїх поглядах людини», в роз- 

витку наукового стилю української мови полягає насамперед у вико- 
ристанні великої кількості суспільно-політичних лексем із власне укра- 
їнських джерел та інтернаціонального фонду, в тлумаченні окремих 
із цих лексем і тим самим кодифікації суспільно-політичної лексики 
в науковому й публіцистичному мовленні. 

У виробленні науково-публіцистичного стилю Лесі Українки пер- 
шочергове значення мало її знайомство з марксистською літературою, 
широке популяризування ідей марксизму на Україні, а відповідно й по- 
пуляризування суспільно-політичних термінів -- виразників марксист- 
ських понять. 

Вплив ідей марксизму на Лесю Українку найбільш виявився у «До- 
датку від впорядчика до українського перекладу книжки «Хто з чого 
жиє», написаному в 1901 р., коли письменниця була вже широко обі- 
знана з найвизначнішими працями Маркса та Енгельса, з першим дос- 
відом соціал-демократичних організацій у Росії. Про переклад названої 
праці Дікштейна, як і про переклад праць Маркса та Енгельса, Леся 
Українка говорить у листі до І. Я. Франка від 20 вересня 1901 р.: 
«Як приїде Ганкевич, скажіть йому, що я гірко жалую об тій хвилині, 
коли передала йому ті злополучні рукописи, але вже «сталося», отже, 
вимагаю тепер від нього, щоб він зробив відбитку окрему перекладу 
Дікштейна «Хто з чого жиє», надрукованого в «Волі». Решту перекладів 
(Лабріола, Енгельс, Маніфест комуністичний), коли він ще не почав 
друкувати, то нехай і не друкує, а віддасть Вам. Ви ж, будьте ласкаві, 
відішліть їх Василеві Сімовичеві» 2, 

Завдання, яке ставила перед собою Леся Українка, перекладаючи 
марксистську літературу, -- популяризувати марксистські ідеї, знайо- 
мити трудящих України з робітничим життям країн Європи, роз’ясню- 
вати політичне життя своєї країни, Про це вона пише в статті «Дер- 
жавний лад», про це ж говорить і в «Додатку від впорядчика»: «Слід 
би було, щоб люди тямущі написали хоч про найважніші закони так, 
щоб кожний міг розібрати» 3. «З таких людей найбільше вславився 

' Леся Українка. Твори в 10-ти томах, т. Х. К., «Дніпро», 1965, стор. 82. 
Далі посилаємось на це видання. 

2 Леся Українка. Твори, т. Х, стор. 56. 
3 Леся Українка. Державний лад. — Твори, т. УПШ, стор. 196. 

60



Карл Маркс, німецький учений, та його ученик і товариш, теж німець, 
Фрідріх Енгельс, що багато навчали робітників словом та понаписували 
книжки, де зовсім інше викладена політична економія і де приведені 
думки, подібні до тих, що тут, у сій книжечці, тілько достотніше дове- 
дені та ученіше вимовлені» 1. 

Наведені слова Лесі Українки є прекрасною ілюстрацією тверджен- 
ня К. Маркса, що «істина загальна, вона не належить мені одному, 
вона належить всім, вона володіє мною, а не я нею. Моє надбання -- 
це форма, яка становить мою духовну індивідуальність» 5, Оця творча 
індивідуальність Лесі Українки у викладі марксистських положень ви- 
Ходить із популяризаторських міркувань, із намагання дохідливо роз- 
крити суть того чи іншого суспільно-політичного поняття. Це і певні 
повчання типу: «Тим-то повинні бути для кождого робітника святими 
сі слова: робітники з усіх країн, єднайтесь» 5, І виклад у формі питань- 
відповідей: «Але ж світ великий, та ще й мови на ньому різні, що 
не народ, то й інша мова, то як же його на такім просторі поєднатись 
та порозумітись? — От хоч би так...» 7 І своєрідні повторення, тавто- 
логічні звороти: «Всі мають бути межи собою як рівний з рівним, віль- 
ний з вільним, бо коли робітники будуть неволити один одного, то поки 
світа сонця -- не визволяться з неволі» 8, І своєрідна градація змісту: 
«Нехай тим часом вони собі збираються й крадькома, -- перше буде 
тайно, а потім буде явно; буде явно тоді, коли настане слушний час, 
а той слушний час настане тоді, коли робітники тямитимуть себе, і своє 
право, і свою єдність, і свою силу, -- той слушний час не за горами, 
коли ми поможемо йому прийти» °. 

Особливої уваги заслуговує дослідження суспільно-політичних тер- 
мінів у публіцистиці Лесі Українки як атрибута її науково-публіцистич- 
ного стилю. Саме тут найбільше виявився вплив марксистських ідей, 
вплив досконалої марксистської політичної термінолексики на форму- 
вання системи українських термінів -- виразників марксистських по- 
пять. Леся Українка намагається розкрити суть кожного терміна, яким 
оперує, 1 тим самим ввести даний термін в активне вживання широкого 
кола читачів. Наприклад, у статті «Державний лад» вона пояснює тер- 
міни політика, політичний устрій, державний лад, автономія, держава 
тощо. Наведемо окремі тлумачення названих термінів: «Тут пишеться 
тілько про ті закони, що належать до державного л аду, або, як 
кажуть вчені люди, до політичного устрою. Політика -- то 
слово грецьке і значить воно горожанство, бо колись було, та 
й тепер воно здебільшого так є, що в городах складались закони, а села 
мусили тілько слухати їх, отож усякий заведений по закону лад межи 
людьми через те звуть горожанським ладом, або політич- 
ним строєм, хоч воно було б краще назватигромадським або 
державним ладом, бо не в тім сила, чи в городі, чи в селі виду- 
мано його перше, а в тім, що він вкоренився у великій громаді людей, 
що він стався законом для цілої держави. Думаючи так, ми і назвали 
оцю книжку «Державний лад». Так от, говориться тут про громад- 
ський лад або політичний устрій»! (підкреслення наші. — 
Т. ЛА. 

"Леся Українка, Додаток від впорядчика до українського перекладу «Хто 
з чого жиє». -- Твори, т. УШ, стор. 25. - < 

9 К. Маркс, Ф. Енгельс. Замітки про найновішу пруську цензурну інструк- 
цію, — Твори. Вид. 2. т. 1, стор. 6. 

5 Леся Українка. Додаток від впорядчика..., стор. 26. 
7 Там же. 
8 Там же, стор. 27. 
9 Там же, стор. 29. 

10 Леся Українка. Державний лад... стор. 196. 

61



Ці роздуми Лесі Українки про відповідність терміна сут! означу- 
ваного поняття перегукуються з думками І. Я. Франка про те, що «уче- 

ний, викладаючи нам здобутки науки, мусить послугуватися мовою, 
і то не якоюсь абстрактною, а тою звичайною, витвореною історично, 
привичною для нас...», і про «конечність витворювати наукову терміно- 
логію» И. Вони свідчать про прагнення Лесі Українки вживати терміни, 
які б найточніше передавали суть означуваних понять. З другого боку, 
наведені слова Лесі Українки свідчать про неусталеність тогочасної 
термінології, яка виявляється насамперед у дублетності (політичний 
устрій — державний лад-- горожанський  лад-- політичний стрй— 
громадський лад). Термін політика Леся Українка трактує на основі 
його етимології. Звичайно, з таким трактуванням погодитися не можна. 
По-перше, уже в Греції під словом роїїіке розуміли не тільки горо- 
жанство, а й мистецтво керівництва державою. Саме з таким значенням 
увійшов цей термін у європейські мови й узвичаївся ними (відповідно 
маємо термін політичний лад). По-друге, одна справа -- первісні зна- 
чення слів, інша -- ті значення, яких вони набувають «шляхом історич- 
ного розвитку їх дійсного вжитку» 2. 

Популярно пояснює Леся Українка і терміни держава, автономія, 
громадські права, бажаючи донести суть означуваних ними понять до 
широкого читача: «Державою зветься кожна така сторона, де над 
усіма людьми править один цар або один уряд» (стор. 197). «Л 100- 
ські права се ті, які належать кожній людині окремо, а громад- 
ські ті, що стосуються до цілої громади людей (стор. 202). «Авто- 
номЕя — слово грецьке і значить по-нашому власний закон, своє пра- 
во» (стор. 198). Напрошується зіставлення, як тлумачить іншомовні 
терміни Леся Українка з поясненням іншомовних термінів у праці 
В. І. Леніна «Матеріалізм і емпіріокритицизм» (вперше праця вийшла 
в 1909 р.). Взяти хоча б тлумачення слова агностик: «Агностик -- 
слово грецьке: а значить по-грецькому не; рпо5зі5 -- знання» 13, Напе- 
редодні революції, в час пробудження громадської свідомості, таке 
пояснення суспільних термінів відігравало, звичайно, важливу пропа- 
гандистську роль. 

Період, у який творила Леся Українка, був періодом організації 
робітників у гуртки. На Україну проникли назви різних політичних 
робітничих об'єднань із російської мови та з мов Західної Європи. Про 
це яскраво свідчать хоч би такі слова Лесі Українки, висловлені в «До- 
датку від впорядчика»: «Таке покидання роботи зветься в Росії стач- 
ка чи забастовка, а скрізь в інших сторонах страйк, чи то 
стрейк, чиштрайк» (стор. 27). 

Той факт, що Леся Українка подає термін страйк у кількох фоне- 
тичних варіантах, говорить про його новизну в тодішній суспільній 
літературі. Вивчена нами суспільна література того часу підтверджує 
його незвичність, неуживаність. У російську мову термін страйк не уві- 
йшов, закріпився національний термін стачка. Праці Лесі Українки, 
звичайно, сприяли засвоєнню даного іншомовного терміна українською 
мовою. Нерозповсюдженими в той час були й терміни робітнича партія 
та організація. Невипадково Леся Українка трактує дані терміни, подає 
їх як відповідники уживаних на той час українських термінів, що 
носили деякий відтінок побутовізму і не відзначалися чіткою термінною 
семантикою: «Потім би такі громадки поєднались би межи собою в біль- 
ші гуртки, а ті знов у великі товариства (в більші й менші організації, 

11, Франко. Із секретів поетичної творчості. К. «Радянський письменник», 
1969, стор. 67--68. 

12 Ф, Енгельс. Людвіг Фейєрбах і кінець класичної німецької філософії. К., 
Політвидав, 1964, стор, 25. 

13 В. 1. Ленін. Матеріалізм і емпіріокритицизм, К., 1947, стор. 112. 

62



говорячи з письменства), то з тих товариств було б уже ціле робі т- 
ницьке сторонництво (партія)» И. Поруч знаходимо термін- 

‚не словосполучення всесвітня робітницька партія: «Таким способом 
повстає всесвітня робітницька партія, зложена з краєвих 
партій різних сторін, і в тій великій партії не має якесь одно більше 
товариство утискати інші, менші...» 

ідповідно до іншомовного терміна організація Леся Українка 
вживає в «Додатку від впорядчика...» термінний прикметник організо- 
ваний як відповідник українського прикметника поєднаний: ‹поЕд- 
нані (організовані) робітники» (стор. 27). Термін організація 
Леся Українка подає як відповідник українського слова товариство, 
причому товариство «добре впорядковане». «А почали там робітники 
визволятися тим способом, що стали єднатись у громадки, гуртки, 
й товариства добре впорядковані (в організації, як ка- 
жуть по-книжному)» (стор. 25). Ці слова письменниці свідчать про те, 
що поява «робітницьких товариств» різного типу (з певною програмою, 
впорядкованістю) вимагала і точної для цих товариств назви. Україн- 
ська мова пішла шляхом засвоєння іншомовного слова ограпізайіоп 
(організація), яке, говорячи словами 1. Франка, «позбавлене будь-якої 
поетичної сугестії». 

У публіцистичних працях Лесі Українки, в її перекладах марксист- 
ської літератури знаходить свій вияв процес формування системи укра- 
їнської суспільно-політичної термінолексики, зокрема процес «підве- 
дення» під окремі політекономічні терміни марксистських визначень, 
процес уніфікації й стабілізації термінолексики та збагачення її новими 
виразниками марксистських понять. 

Зупинимося на стабілізації термінів доход і прибуток (зиск), які 
набувають чіткого значення в другій половині ХІХ ст. коли появляються 
перші економічні праці, написані українською мовою, зокрема праці 
В. Навроцького, О. Терлецького, Т. Рильського, С. Подолинського, в яких 
дається визначення економічних понять, позначуваних цими термінами. 
Набувши термінного значення внаслідок семантичного звуження і тер- 
мінної спеціалізації, слова доход і зиск спочатку не завжди відпові- 
дали вимогам однозначності й чіткої диференціації, тому що колишня 
багатозначність нерідко давала себе знати. Тим більше, у загально- 

народній мові вони й надалі побутували в своїх первісних значеннях. 
Різницю між термінами зиск і доход, мабуть, вперше робить В. Нав- 

роцький у праці «Що нас коштує пропінація» (Львів, 1876), де він 
показує, що зиск є лише там, де є визискування: «Бо бажанє легкого 
зиску, 5асга айгі Їатез, чи вона дибає на чужу мошонку в начій формі 
лихвярства, чи прибирається в шляхетну маску газарда (газард вима- 
гає надзвичайного зиску, а де є зиск, там мусять бути визискувані) -- 
всюди вона витісняє уцтиву працю» (стор. 8). У такому ж значенні 
виступає цей термін і в працях О. Терлецького 5. Неусталеність тер- 
мінів доход і зиск в економічній літературі ХІХ ст. яскраво ілюструють 
праці відомого популяризатора ідей марксизму на Україні С. Подолин- 
ського, в яких поруч із цими двома термінами знаходимо 1 термін 
бариш. Наприклад: «Таким робом, бариш хазяїна складається із здо- 
бутків додаточної праці, т. |. тої праці, котру він робить зверх потрібної 
для його власного життя» 16. Наведений приклад говорить, що під тер- 
мін зиск уже в ХІХ ст. було «підведене» марксистське визначення політ- 
економічного поняття, Однак термін бариш О. Подолинський вживає 
і в інших значеннях: «Правда, він за гроші усе купити може і все пере- 

й Леся Українка. Додаток від впорядчика..., стор. 26. : р Я 
15 Див, О. Терлецький. Робітницька плата і рух робітницький в Австрії 

в послідніх часах. — «Світ», 1881, № 4, стор. 63. о 
18 С. Подолинський. Ремесла і фабрики на Україні. Женева, 1880, стор. 25. 

63



продати з баришем (процентом)» "7. «Правда, якби всі робітники 
послабли чи повмирали, то і заводи (фабрики) поставали б і фабри- 
канти не мали б ніякого бариш у (доходу)?. «Хазяїни наші тільки 
ї дивляться, щоб мати з нас найбільше доходу (бариша)» 19. Науко- 
ва спадщина С. Подолинського дає підстави говорити, що, хоч термін 
бариш у його працях відзначається багатозначністіюо, вживання його 
в марксистському розумінні переважає. Термін доход С. Подолинський 
уживає і в значенні барши, про що свідчить вищенаведений приклад, 
і в значенні доход взагалі. 

У наукових працях І. Франка терміни доход і зиск набувають 
дальшої конкретизації, причому термінові зиск дається марксистське 
тлумачення. Чітку диференціацію термінів доход і зиск бачимо у Фран- 
ковому перекладі розділу «Капіталу» К. Маркса. Німецький термін 
Чег Ргобіі Франко послідовно передає терміном зиск, термін геоелие — 
терміном дохід. Наведемо приклад: «Те, що урвано робітниками на пла- 
ті, побільшувало орендовий зиск». «Сила феодального пана, як 
і сила кожного короля, полягала-не в великості єго доходів, ав 
многості єго підданих» 71. 

Здійснюючи переклад праці Дікштейна «Хто з чого жиє» на україн- 
ську мову (Львів, 1902 р.), Леся Українка чи не вперше вводить у систе- 
му суспільно-політичної термінолексики термін прибуток. У цій праці 
знаходимо терміни дохід, прибуток і зиск. Терміни прибуток і зиск ви- 
ступають як синонімічні, термін дохід -- як назва родового поняття у від- 
ношенні до термінів прибуток і зиск. «Прибуток фабриканта змен- 
шився. Частина його прибутку перейшла до купецької кишені, але 
зате в кишені фабриканта дзвонять тепер чисті грошики. Купець заро- 
бив на цьому ділі 700 руб. Яким способом дістав він сей дохід»? 
Може, з власної праці? Очевидно, ні, його заробок то є тілько частина 
зиску фабриканта і через те є частина неоплаченої праці робітників, 
неоплаченої надвартості» (стор. 34). В іншій тогочасній суспільно-полі- 
тичній літературі терміна прибуток не знаходимо. 

Не знаходимо його, зокрема, ні в перекладі праці «Хто з чого жиє» 
(Львів, 1905 р.), ні в «Словарику» Доманіцького (Київ, 1906 р.), який 
фіксує «чужі та не дуже зрозумілі слова, що найчастіше зустрічаються 
по книжках, газетах та журналах» (стор. 3). Знаходимо термін прибу- 
ток лише в окремих працях, виданих у перші роки після Жовтневої 
революції, зокрема в праці теоретика кооперації М. І. Тугана-Баранов- 
ського «Кооперація, її природа та мета» (К., 1919 р.), де він уживає 
термін прибуток павіть у дещо вужчому значенні, як термін зиск, 
підкреслюючи, що під цим терміном розуміється зиск, який носить 
власне нетрудовий характер: «Власне цей нетрудовий характер і робить 
зиск капіталістичного підприємства прибутком» (стор. 8). 

Отже, термінізація слів доход і зиск, яка відбулася в 2-й половині 
ХІХ ст. призвела до того, що вони стали виразниками різних за своїм 
обсягом понять (д0х,д — родового, зиск — видового). Термін прибу- 
зок, зафіксований вперше в Лесиному перекладі праці Дікштейна, 
поступово витіснив синонімічний йому термін зиск. Одна з причин такого 
«витіснення» -- тенденція термінних систем споріднених мов до збли- 
ження (рос. прибыль, білор. прыбытак). 

У перекладі праці «Хто з чого жиє», який здійснила Леся Українка, 
вперше знаходимо і термін надвартість. Уживається він паралельно 

7 С. Подолинський. Розмова про бідність. Відень, 1872, стор. 15. 
18 Там же, стор. 14. : 
19 Там же. 
29 К. Маркс. Так зване первісне нагромадження. (Розділ з «Капіталу» К. Марк- 

са, перекладений І. Франком). — «Культура», 1926, № 3—4, стор. 85. 
"Там же, стор. 64. 

64



їз своїм синонімом — термінним словосполученням додаткова вартість: 
«Надвартість -- це та вартість, котру робітники докладають 
до виробу після того, як вироблять свою робочу плату; значить -- 
це є неоплачена праця робітника» (стор. 23). «Тепер вже він знатиме, 
що і як довше, як треба, працюватиме у фабриці, то надвартість 
(додаткова вартість, додаткова праця) піде на всіх» 
(стор. 47). 

Базою для утворення слова надвартёсть стало, очевидно, приймен- 
никове словосполучення над вартість, з яким зустрічаємося в творах 
українських економістів ХІХ ст. зокрема в праці С. Подолинського 
«Ремесла і фабрики на Україні»: «Вартість його в більше число росте 
по надвартість заробочої плати робітника» (стор. 143). Зразком 
для утворення терміна надвартість став для Лесі Українки, мабуть, 
російський термін сверхстоимость — творча калька німецького терміна 
Мейгшегі. 

До складу російської політекономічної термінолексики термін 
сверхстоймость увійшов після перекладу «Капіталу» К. Маркса на ро- 
сійську мову, здійсненого в 1885 році. На це вказують передмови до пер- 
шого та другого томів першого російського видання «Капіталу». У пе- 
редмові до першого тому, виданого в 1872 р., читаємо: «Основна труд- 
ність полягала в передачі створеної автором економічної термінології: 
відносна нерухомість російської мови, порівняно з німецькою, в багатьох 
випадках не дозволяє передавати німецькі терміни найбільш відповід- 
ними російськими висловами, прикладом чого може бути німецьке 
слово Мейгшегі» (стор. 105). У першому томі «Капіталу», перекла- 
деного на російську мову в 1872 р., еквівалентом німецького терміна 
Мейгшег{ виступає лише термін прибавочная стоимость, за зразком 
якого в українській мові утворений термін додаткова вартість. У дру- 
гому томі першого російського видання «Капіталу» К. Маркса поряд 
з терміном прибавочная стоимость знаходимо термін сверхстоимость, 
з приводу введення якого в передмові читаємо пояснення: «Терміни 
ми, звичайно, залишили ті ж. Тільки слово Мейгшегі ми передавали 
байдуже висловами сверхстоимость и прибавочная стоимость, даючи 
перевагу першому, як одному складному двом простим» (стор. ХУ--ХМІ). 

Вважаємо, що до складу української суспільно-політичної термі- 
нолексики термін надвартість увійшов разом із українським перекла- 
дом праці «Хто з чого жиє», здійсненим Л. Українкою і надрукованим 
у газеті «Воля» в 1901 р. та окремою брошурою в 1902 р., бо ні слов- 
ники, ні наукова література ХІХ ст. цього терміна не фіксують. Цілком 
можливо, що саме Леся Українка вперше вжила й термін надпродук- 
ція, зафіксований нами в «Маніфесті Комуністичної партії» (1902 р.), 
у підготовці до друку якого Леся Українка брала безпосередню участь, 
про що свідчить її лист до І. Франка від 20 вересня 1901 року. 

Якщо говорити про термінне словосполучення додаткова вартість, 
то з атрибутом додатковий воно також вперше вжите в названому 
перекладі -- відповідно маємо і термінне словосполучення додаткова 
праця (стор. 47). У 2-й половині ХІХ ст. на означення поняття додат- 
кової вартості вживалися словосполучення додаточна вартість, лишня 
вартість, надвишка вартості. Зокрема, С. Подолинський, цитуючи «Ка- 
пітал» К. Маркса у власному перекладі, німецький термін Мейгшегі 
передає синонімічними словосполученнями додаточна вартість ії лишня 
вартість (відповідно в нього знаходимо словосполучення додаточне 
праця). Цитуємо: «..Ця праця кріпосного на хазяїна буде додаточ- 
ною працею,а увесь її здобуток — додаточною вартістю»?, 
«Усе, що він (чоловік. -- Т. П.) виробляв більше над свій заробок, уся 
лишня вартість єго праці іде в кишеню хазяїна («Розмова про бід- 

2 С. Подолинський. Ремесла і фабрики на Україні, стор. 25. 

5-- Українське літературознавство, вип, 16. 65



ність», стор. 12). І. Франко, перекладаючи «Капітал», передає термін 
Мепгшегі як надвишка вартості (відповідно -- надвишка праці): «Сі 
відкриття (відкриття К. Маркса. — Т. П.), се матеріалістичне розуміння 

історії і вияснення тайни капіталістичної продукції через усталенє по- 

няття надвишкавартості (Мебгмегі)...» 23 
Із синонімічних термінів надвишка вартості, додаточна вартість, 

лишня вартість і додаткова вартість, що ними Леся калькує німецький 
термін Мейгшегі, узвичаївся термін додаткова вартість як такий, що 
найбільш відповідає структурі української мови. 

Більшість термінів, які вживає Леся Українка в перекладі праці 
«Хто з чого жиє», входить до складу сучасної української суспільно- 
політичної термінолексики. Це терміни податок (стор. 7), товар 
(стор. 16), уряд (стор. 14), процент (стор. 25), ринок (стор. 5), продаж 
(стор. 7), праця (стор. 4), вартість (стор. 7), рента (стор. 34) тощо і тер- 
мінні словосполучення робоча сила (стор. 16), робочий день (стор. 50), 
спільна власність (стор. 47), політична економія (стор. 3), чистий при- 
буток (стор. 35), міра надвартості (стор. 28) тощо. До речі, термінне 
словосполучення міра надвартості як калька німецького Ма аез5 Менг- 
шегі5 -- також новотвір Лесі Українки, що почав широко вживатися 
лише після Жовтня (у перекладі праці «Хто з чого жиє», здійсненому 
в 1905 р., маємо стопа надвартості -- стор. 26). 

Знаходимо, однак, у аналізованому перекладі Лесі Українки і ряд 
термінів, які пізніше витіснилися більш вдалими відповідниками як 
щодо структури, так і щодо семантики. Зокрема, термін виріб 
Леся Українка вживає в двох значеннях -- результат праці і процес 
праці. Порівняємо: «Тепер багато, дуже багато потрібних виробів» 
(стор. 44). «Він (ткач. — Т.П.) сто раз, а може, більше мусів би стра- 
тити часу на виріб того, що може за поміччю машини зробити 
за годину» (стор. 44). У першому реченні термін виріб означає резуль- 
тат праці. У цьому значенні він уживається і в сучасній суспільно-полі- 
тичній термінолексиці. У другому реченні термін виріб означає процес 
праці, і в цьому значенні він витіснився терміном виробництво. Слово- 
сполучення робітницька праця уже в перекладі 1905 р. замінене на ро- 
бітнича праця (стор. 33). Словосполучення конечна праця (стор. 53) 
замінене на необхідна праця. 

Паралельно вживае Леся Українка терміни зарібна плата 
(стор. 35), плата за роботу (стор. 51), робоча плата (стор. 50), що 
показує тогочасну неусталеність терміна на означення поняття заро- 
бітна плата. До речі, у науковій спадщині Г. Франка, зокрема в його 
перекладі «Капіталу», знаходимо паралельне вживання термінів плата 
за роботу (стор. 34), робоча плата (стор. 86), робітницька. плата 
(стор. 104), у праці С. Подолинського «Ремесла і фабрики на Украї- 
ні — робоча плата, заробоча плата (стор. 142). Така дублетність у вжи- 
ванні термінів свідчить про намагання Лесі Українки, як і інших того- 
часних суспільних діячів, знайти якнайкращий відповідник німецького 
терміна 4ег Агфеії5іонп. 

Леся Українка-письменниця не абстрагується від Лесі Українки- 
публіциста, трибуна, перекладача. Перекладаючи з інших мов, насам- 
перед марксистську літературу, вона намагалася вживати якнайточніші 
відповідники німецьких термінів -- виразників марксистських суспіль- 
но-політичних понять. 

Публіцистична практика письменниці, що зазнала безпосереднього 
впливу марксистської літератури, в першу чергу, в способі викладу, 
роз'яснення важливих суспільно-політичних питань та в галузі терміно- 
лексики, без сумніву, сприяла виробленню публіцистичного стилю 
української мови. 

23 |, Франко, До історії соціалістичного руху. — ЛНВ, т. ХХІУ, кн. 3, 1904, 
стор. 139.



М. Л. ГОМОН (Харків) 

Метелик" Лесі Укранки 

і „АНаеа ргіпсерз" В. М. Гаршина 

При виявленні деяких типологічно спільних рис двох прозо- 
вих творів Лесі Українки та В. М. Гаршина необхідно пам'ятати про 
одну істотну обставину: в біографічній літературі немає даних відносно 
якихось особистих контактів між цими письменниками. Відомо лише, 
що в листі до брата М. П. Косача від 26--28 листопада 1889 р., пере- 
раховуючи західноєвропейських і російських авторів, твори яких зби- 
ралися перекласти на українську мову члени київського літературного 
гуртка «Плеяда», Леся Українка двічі згадує і В. М. Гаршина, «Крас- 
ный цветок» якого хотіла перекласти сама". 

Зазначений лист, між іншим, дає виразне уявлення про ідейно- 
політичну спрямованість поглядів вісімнадцятирічної письменниці, що 
вважала за необхідне перекласти на українську мову, окрім В. М. Гар- 
шина, також М. О. Некрасова, В. Г. Короленка, Г. О. Мачтета, 
С. Я. Надсона та інших. Невідомо, однак, чи здійснила свій задум 
Леся Українка, та все ж можна вважати, що твори російського пись- 
менника -- популярного у 80-і роки -- були добре їй відомі. Більше 
того, в таких творах В. М. Гаршина, як «АНа!еа ргіпсер5», «Красный 
цветок», «Сказка о жабе и розе», Леся Українка, без сумніву, могла 
відчувати близькі й зрозумілі настрої і мотиви. І не випадково в тому ж 
1889 р. вона пише казку «Метелик» ?, співзвучну за своїми ідейно-тема- 
тичними та художніми компонентами з гаршинською «Аїаіеа ргіпсер5». 

Отже, маємо, хоч і непрямий, доказ впливу В. М. Гаршина на Лесю 
Українку. Проте термін «вплив» у даному випадку вживається не в ка- 
тегоричному розумінні, а лише як ознака типологічного зв'язку літе- 
ратурних явищ, бо, встановлюючи риси спорідненості «Метелика» 
і «АНаїеа ргіпсер5», мабуть, необхідно говорити не стільки про вплив, 
скільки про історичну співвіднесеність письменницьких доль, пов'язаних 
насамперед специфікою визвольної боротьби 80-х років. То була епоха 
трагічного єдиноборства невеличкої кількості народовольців з царським 
самодержавством. Боротьба ця, як відомо, завершилася поразкою само- 
відданих одинаків; у країні встановилася жорстока реакція, що привело: 
в літературі до широкого розповсюдження ідей безвихідності та песи- 
мізму. 

Однак це не означає, що боротьба революціонерів, які належали 
до організації «Народна воля», була марною, як помилково тверди- 
лося у вітчизняних історичних та літературознавчих працях ще років. 

| Леся Українка, Твори в 10-и томах, т. Х. К., «Дніпро», 1965, стор. 26, 29. 
Далі посилаємось на це видання: 

? Прозаїчна спадщина Лесі Українски на відміну від поетичної до цього часу 
вивчена надто поверхово. (Див.: О. Бабишкін. Проза Лесі Українки. — «Жовтень», 
1951, № 1, стор. 80—92; О. Бабишкін. Леся Українка -- прозаїк. — У кн.: Леся 
Українка. Публікації. Статті, Дослідження, Вип. 1. К. Вид-во АН УРСР, 1954, 
стор. 256--278). , 

5" 67



п'ятнадцять тому. Методологічною базою для оцінки діяльності народо- 
вольців завжди повинні бути слова В. 1. Леніна: «Вони проявили вели- 
чезну самопожертву і своїм героїчним терористичним методом боротьби 

викликали подив усього світу. Без сумніву, ці жертви полягли не да- 
ремно, без сумніву, вони сприяли -- прямо чи посередньо -- дальшому 
революційному вихованню російського народу. Але своєї безпосеред- 
ньої мети, пробудження народної революції, вони не досягли і не могли 
досягти» 3. 

«АНаїеа ргіпсер5» В. М. Гаршина і «Метелик» Лес! Українки 
й відбили в художній формі героїку і трагізм революційної боротьби 
70—80 років. Щоправда, ні В. М. Гаршин, ні Леся Українка в револю- 
ційно-народницькому русі участі не брали. Більше того, В. М. Гаршин, 
виступаючи проти всякого насильства при вирішенні соціальних питань, 
зовсім не був прихильником революційної боротьби. А Леся Українка, 
співчуваючи революційним народникам, захоплюючись їхнього героїч- 
ною самопожертвою, не сприйняла їх ідей і звернула свій погляд 
до пролетаріату. Але це не означає, що самовіддана боротьба револю- 
ційних народників зовсім не вплинула на художню творчість В. М. Гар- 
шина та Лесі Українки. 

Істотне значення тут мають їхні особисті стосунки з багатьма видат- 
ними революціонерами кінця 70-х--початку 80-х років. Так, В. М. Гар- 
шин був зв'язаний узами тісної дружби з такими відомими народо- 
вольцями, як І. І. Попов, А. К. Пресняков, П. П. Якубович ". Сучасники 
свідчать, що, не поділяючи терористичних методів народовольців, 
В. М. Гаршин гаряче їм співчував і тяжко переживав їхню трагедію 5. 
«АНаїеа ргіпсер5» була створена саме тоді (1879 р.), коли письменник 
втратив багатьох друзів і знайомих, заарештованих за участь у теро- 
ристичній діяльності «Народної волі». 
"В ідейному і творчому змужнінні Лесі Українки також значну 

роль відіграли героїчні подвиги революційних народників. Не випад- 
ково в одному з листів до М. І. Павлика вона з гордістю писала про те, 
що в її родині були «радикали-засланці» 5. Йдеться про тітку Лесі Ук- 
раїнки, відому революціонерку Олену Косач, арештовану в 1879 р. 
в Петербурзі у зв'язку з замахом на жандарма Дрентельна і через рік 
заслану в Сибір. Під сильним враженням від цієї розправи дев'ятирічна 
Леся написала свій перший у житті вірш «Надія», пройнятий теплим 
співчуттям до революціонерки. Те, що поетичний дебют геніальної 
поетеси був викликаний саме епізодом революційно-народницької 
боротьби, здається вельми значущим. Образ другої тітки Лесі Україн- 
ки -- Олександри Косач, також активної учасниці революційно-народ- 
ницького руху -- змальовано, як не без підстав гадають дослідники, 
в поезії «Забуті слова» 7. Відомо також, що Леся Українка була добре 
знайома з поетом революційного народництва Г. О. Мачтетом, рево- 
люціонеркою М. П. Воронцовою (Ковалевською), «київським бунтарем» 
В. К. Дебагорієм-Мокрієвичем та іншими. Високо цінувала вона книгу 
П. П. Якубовича «В мире отверженных» 8. 

—_—_ 

3 В. І. Ленін. твори, т. 23, стор. 223. 
ЧИ. И. Попов. Минувшее и пережитое. Воспоминания за 50 лет, ч. 1. Л. 

«Колос», 1924, стор. 31--37. 
5 А. А. Абрамов. Всеволод Михайлович Гаршин (Материалы для биогра- 

фии). — У зб. Памяти В. М. Гаршина, СПб, 1889, стор. 31; С. Степняк-Крав- 
чинский. Сочинения в 2-х томах, т. И. М. ГИХЛ, 1958, стор. 528. 

6 Леся Українка. Твори, т. Х, стор. 146. 
7 Олег Бабишкін, Варвара Курашова, Леся Українка. Життя і твор- 

чість. К., Держлітвидав України, 1955, стор. 15. 
8 Див. лист до О. П. Косач (матері), від 21 січня 1898 р. — Леся Українка. 

Твори, т. Х, стор. 296. 

68



‚ Про стійкий інтерес Лесі Українки до революційних народників 
СВІДЧИТЬ цікавий епізод з історії її взаємин із І. Франком. У 1896 р. 
І. Франко надрукував у журналі «Житє і слово» статтіо, в якій помил- 
ково трактував роль народовольців А. І. Желябова та М. І. Кибальчича, 
українців за походженням, у російському визвольному русі 2. І. Франко 
вважав, що ці видатні революціонери були зобов'язані виявити себе 
перш за все в національно-визвольній боротьбі на Україні. Леся Україн- 
ка відразу ж відгукнулася на виступ Ї. Франка статтею «Не так тії 
вороги, як добрії люди», в якій піддала гострій критиці його позицію. 
На думку письменниці, всі народи багатонаціональної Росії повинні 
були спільно боротися саме проти царату, винуватця і гніту національ- 
ного ". Та все ж пам'ятаймо, що ідейно до табору революційного народ- 
ництва ані В. М. Гаршин, ані Леся Українка не належали. І це, зви- 
чайно, позначилося на їхній творчості. Різниця полягає лише в тому, 
що В. М. Гаршин намагався розв'язати суспільні проблеми лише в сфері 
етичній, а Леся Українка напружено шукала нових, відмінних від наро- 
довольських, революційних шляхів визволення народу від соціального 
гноблення. Ці риси типологічної спільності та істотної відміни в світо- 
гляді В. М. Гаршина та Лесі Українки виразно виявляються при порів- 
няльному аналізі ідейно-художньої структури «Анаїеа ргпсерз» 
і «Метелика» 12, 

Розгляд одного із творів Лесі Українки співвідносно з аналогічним 
явищем російської літератури не має на меті виявити елементарні 
переклики, наслідування тощо. Це, на перший погляд, часткове зістав- 
лення може бути плідним, якщо піти шляхом більш широких і водночас 
більш поглиблених структурно-типологічних аналогій та відмін 13. 

«АНаїеа ргіпсер5» з'явилася друком саме в розпал народовольської 
боротьби '4. «Метелик» був написаний у 1889 р.!5, тобто тоді, коли 
народовольці остаточно вичерпали себе і першочерговим завданням 
російської, а також української революційної думки було вироблення 
правильної теорії. Ці моменти принципово важливі для загальної харак- 
теристики ідейно-художньої структури творів. 

Гаршинській гордій і прекрасній пальмі, яка знемагає в оранжереї 
і поривається будь-що здобути волю (відбиття в алегоричній формі 
народовольської боротьби), у творі Лесі Українки типологічно відпові- 
дає метелик, який довгий час жив у темному погребі і тепер прагне 
до світла (у символічному плані -- це також втілення ідеї революційної 
боротьби, але вже кінця 80-х--початку 90-х років і в більш широкому 
її аспекті). Ця попередня і, звичайно, досить загальна вказівка на типо- 
логічну спорідненість та відміну, яка пояснюється рівнем світоглядних 
позицій письменників, більш чітко простежується під час конкретного 
аналізу творів. 

9 Іван Франко. З кінцем року -- «Житє і слово», 1896, т. У, стор. 401--407. 
р |) «Жите і слово», 1897, т. МІ, стор. 244—250. (Стаття підписана криптонімом 
‚СЖ. 

М Я відомо, згодом І. Франко зрозумів велике значення українців-народовольців 
у загальновизвольній боротьбі, про що свідчить, зокрема, його рецензія на одну із 
брошур М. П. Драгоманова та передмову до неї М. 1. Павлика. Рецензію було напи- 
сано в 1909 р. (Опублікована зовсім недавно 1. І. Бассом. Див. Неопублікована рецен- 
зія І. Франка. — «Радянське літературознавство», 1958, № 3, стор. 110—112). 

"є В на типологічне наближення казок Лесі Українки і В. М. Гаршина 
вказав О. І. Білецький (див.: Зібрання праць у 5-ти томах, т. ЇМ. К., «Наукова дум- 
ка», 1966, стор. 613). [ 

ІЗ Анал!з структури визначається сучасною наукою найголовнішим чинником 
розуміння природи окремого художнього твору, а також вихідним моментом типоло- 
гічного дослідження, Такий одностайний висновок учасників дискусії про типологічні 
проблеми російського реалізму (див: Проблемы типологии русского реализма. М., 
«Наука», 1969, стор. 138-—139). 

14 «Русское богатство», 1880, № 1, стор. 142—150. 
15 «Дзвінок», 1890, № 14, стор. 106. 



В «АНа!еа ргіпсер5» описано величезну скляну оранжерею, в якій 

нудиться безліч рослин. В. М. Гаршин називає їх «зневоленими» 18, 

відразу підкреслюючи алегоричний смисл казки і далі ще більше поси- 

люючи його: садівничі безжалісно «обрізали гілки, підв язували дротом 

листя, щоб воно не могло рости куди хоче» "7, а рослинам із жарких 

країн потрібен простір і воля !8. У цьому контексті пристрасне бажання 
бразільської пальми зламати скляну стелю тюрми і вийти на волю, 
без сумніву, викликало у читача уявлення про героїв «Народної волі». 

Це уявлення шдсилювалося сатирично змальованим оточенням пальми, 
тобто рослинами, які змирилися зі своїм становищем ув'язнених (чере- 
ватий кактус, кориця, сагова пальма) і слеречаються, що й заважає їм, 
на думку пальми, вийти на волю: «Краще облиште ваші суперечки 
і подумайте про діло... ростіть вище й швидше, розкидайте гілки, нати- 
скайте на рами й шибки, наша оранжерея розпадеться на друзки, і ми 
вийдемо на волю» ?. У відповідь аа|еа чує слова недовіри: «Дурниції 
..Нездйснена мрія! ..Нісенітниця, безглуздя!» 29 Пальму не підтримує 
обмежена більшість. І все ж вона відважується здійснити свій подвиг. 

Ця символічна картина нагадує тогочасне політичне становище, 
коли революціонери. заклики яких до спільної боротьби ігнорувались 
боягузливою ліберальною масою, приречені були на трагічне єдино- 
борство з царизмом. Самотність пальми тут ніби соціально детермі- 
нована, як визначив це Г. А. Бялий ?'. Показово, що фінал казки — 
загибель пальми -- поданий В. М. Гаршиним у двох площинах. Це і 
перемога -- оскільки пальмі вдається досягти мети, і, водночас, пораз- 
ка -- оскільки героїню чекає тяжке розчарування: побачивши осіннє 
небо і дрібний дощ зі снігом, вона болісно вигукує: «Тільки й того?... 
І це все з-за чого я мучилась і страждала так довго?» 22 Отже, письмен- 
ник В. М. Гаршин піднявся до справжнього апофеозу-в зображенні 
народовольської боротьби. Але в даному епізоді він показав і невдово- 
леність переможниці, що могло б негативно вплинути на читачів-рево- 
люціонерів. Не випадково М. Є. Салтиков-Щедрін вважав мотив «Тільки 
й того» надто підкресленим у «Айкаїіеа ргіпсер5» і рішуче відмовився 
помістити казку в «Отечественных записках» 23. 

«Метелик» Лесі Українки відбив характерну особливість тих часів: 
наприкінці 80-х років залишки народовольців були остаточно знищені 
і в громадському житті запанувала жорстока реакція. Ставлення 
Лесі Українки до народовольців не було однозначним, хоча вона й ба- 
чила безперспективність їхньої тактики. На відміну від В. М. Гаршина, 
що так і залишився в полоні моралізаторства, їй притаманна позиція 
активного сприйняття проблем визвольної боротьби. За своїм типом 
природа подвигу метелика співзвучна наскрізному мотивові творчості 
Лесі Українки, яка утверджувала героїчне подвижництво борців, зла- 
маних фізично, але не морально, тих, що до кінця стоять на принциповій 
позиції: «Убий -- не здамся!». 

Метелик живе разом із лиликом (кажаном) у темному сирому 
погребі. Лилик цілком задоволений своїм життям. Метелик, навпаки, 

16 В. М, Гаршин. Твори. К. ДВХЛ, 1955, стор. 69. (Переклад І. Сенченка). 
Далі посилаємось на це видання. 

1 Там же. 
18 Спостереження належить Г. А. Бялому. Див. його книгу «Всеволод Михайло- 

вич Гаршин». (Л., «Просвещение», 1969, стор. 56). 
19 В. М. Гаршин. Твори, стор. 72. 
20 Там же. 
21 Г. А. Бялый. Всеволод Михайлович Гаршин, стор. 57. 
2 В. М. Гаршин. Твори, стор. 75. 
23 Див. про це: ИН. Златовратский. Из литературных воспоминаний. Тур- 

генев, Салтыков и Гаршин. — У зб.: Братская помощь пострадавшим в Турции армя- 
нам. М., 1897, стор. 401—402. 

70



інтуїтивно відчував, що є десь світ веселіший за це похмуре житло. 
Але летіти назустріч цьому світу він не наважувався, та й не мав 
достатніх фізичних сил, а лилик надихнути його не міг, бо «ні за чим 
він не жалкував, та нічого й не бажав, хіба тільки кутка ще темнішо- 
го» №. Нарешті, випадок допоміг метеликові: на нього справило таке 
велике враження мерехтіння свічки служниці, яка спустилася в погріб, 
щоб набрати капусти, що він знайшов у собі потрібну силу й відвагу 
т полетів за свічкою. 

«Аж ось він опинився у великій кімнаті -- там сиділо за столом 
велике товариство. На столі була ясна-ясна лампа, -- метелик аж ото- 
ропів від того блискучого проміння і безсильний впав на стіл, тріпочучи 
крильцями. Хтось із товариства хотів його прогнати з стола, але він, 
опам'ятавшись, зноз зірвався і почав кружляти понад лампою, що раз, 
то меншими й меншими кружками: хотів він бачити якнайближче 
те ясне сонце, яким йому здавалась лампа. Чи думав же він, що там 
життя стратить? Хто ж бачить смерть у сяєві? Воно горить, миготить, 
міниться, -- там світло, там тепло, там життя! Метелик летить все 
ближче, ближче до згубливого світла. Ох, то ж його згуба! Даремно 
всі відганяли його від світла, І от -- метелик влетів у самий поломінь. 
Трісь! отсе ж йому й смерть! Лампа спалахнула, а далі знов почала 
горіти з такою самою ясністю, як і перше. «Дурне сотворіння! -- мовив 
дехто з товариства. -- Хто велів йому летіти на вогонь? і женуть його, 
так ні, таки лізе! дурному дурна й смерть!» 

А хіба розумніша була б його смерть, якби він навіки заснув у тем- 
чім льоху? Те світло спалило його, — але він рвався на простір! Він 
шукав світла!» 25. 

На думку письменниці, непереборне підсвідоме прагнення метелика 
до світла, огида до темряви і вогкості заглушили в ньому інстинкт само- 
збереження. Метелик вважає за краще вмерти в сяєві вогню, аніж 
животіти в темряві. [| письменниця гаряче звеличує цей героїчний вчи- 
нок. Більше того, вона пристрасно полемізує з думкою: «дурному дурна 
й смерть!» Не важко помітити, що саме в риторичному запитанні: 
«А хіба розумніша була б його смерть, якби він заснув у темнім 
льоху?» -- міститься принципова різниця фіналу «Метелика» від фіналу 
«АНаїеа ргіпсер8» з її здивованим викриком: «Тільки й того?!» 

Отже, казка Лесі Українки об'єктивно має в собі елементи полеміч- 
ної спрямованості проти дещо песимістичного гаршинського мотиву. 
Але на цій підставі не треба, звичайно, модернізувати ідейну позицію 
письменниці, як це спостерігається, наприклад, у монографії І. М. Ку- 
ликова *. Наприкінці 80-х років Леся Українка багато в чому знахо- 
дилася під владою абстрактних ідеалів добра і зла 27 і не могла, певна 

річ, пропонувати якихось конкретних рішень. Лише через деякий час 
вона напише свій програмний твір «Досвітні вогні», в якому вперше 
підніметься до рівня соціал-демократичного світогляду. Та це ні в якому 
разі не принижує функціонального значення «Метелика». Дослідники 
вже відзначали, що казка Лесі Українки в типологічному плані є пред- 
течею «Пісні про Сокола» М. Горького, передвісником теми «безумства 
хоробрих». 

Таким чином, «АНа!еа ргіпсерз» В. М. Гаршина і «Метелик» 
Лесі Українки споріднюють принципи відображення дійсності і перш 

м Леся Українка, Твори, т. УП, стор. 14. 
25 Там же, стор. 15. - 
2 |, М. Куликов. Леся Українка -- видатний український мислитель-револю- 

ціонер. Харків, кн. вид-во, 1962, стор. 42—60. (Див. рец.: О. Ф. Ставицький. 
У полоні домислів. -- «Радянське літературознавство», 1963, № 4, стор. 142—145). 

27 Зауважив це Арсен Іщук. Див. його книгу «Леся Українка». (К. Держлітви- 
дав України, 1950, стор. 10). 

71



за все романтичне начало як прояв романтизму револющйно-народ- 

ницької боротьби з її невиразними, розпливчастими цілями. Звідси 
властива цим творам алегорична форма (фантастика, екзотика, симво- 
ліка). Але оскільки революційна боротьба народовольців породжувала 

у В. М. Гаршина не лише почуття захоплення, а й настрої розпачу 
і безвихідності, його творчі принципи треба, мабуть, зіставляти з пасив- 

ним відтінком романтизму як художнього методу. Одна з ідейно-худож- 
ніх особливостей творчості Лесі Українки полягає в настійних шукан- 
нях радикальних шляхів перетворення дійсності. Отже, її метод іде 
в руслі романтизму активного або революційного. Як уже підкреслю- 
валося, «АНаїеа ргіпсер5» притаманний (у відповідності з загальним 

духом епохи) сумний і навіть трагічний колорит, а в казці «Метелик», 
написаній напередодні масового пролетарського руху, виразно вічува- 
ється оптимістичний акцент 28. 

Зазначена принципова відмінність пояснюється й іншими обстави- 
нами. Відомо, що за вдачею В. М. Гаршин був людиною слабкою; 
характер же Лесі Українки був сильним і мужнім. Ось чому тема 
героїзму в творі Лесі Українки звучить більш окреслено і чітко. Вона 
немовби переборює гаршинський фаталізм. Треба визнати, що художня 
інтерпретація спільної теми стоїть у Лесі Українки на більш високому, 
ніж у В. М. Гаршина, рівні. 

Отже, типологічна подібність і відмінність «АНаїеа ргіпсерз» 
і «Метелика» не є випадковими, так би мовити, спорадичними: вони 
соціально детерміновані загостреними суперечностями епохи 80-х років 
і знайшли своє втілення в художній і психологічній завершеності, що 
свідчить про високу естетичну цінність цих творів. 

23 Життєстверджуючий настрій «Метелика» доповнюється й тим, що в ньому 
майже немає екзотики, властивої «А{а!еа ргіпсер5», а також відчуттям тісного зв'язку 
з фольклором і взагалі з народним життям, Внаслідок цього узагальнення, дане 
в алегоричній формі, сповнене у творі Лесі Українки глибокого змісту.



С. В. ПАЛЯТИНСЬКА (Львів) 

Про один переклад 

Лес Укранки з Гюго 

Твір В. Гюго «Легенда віків» написаний з пристрастю, лю- 
бов ю до того, що світле й благородне, ненавистю до того, що підле 
и мерзенне. Тут поет розкриває перед читачем свій внутрішній світ: 
свої погляди й уподобання, свої сподівання, свої змагання й перемоги. 

Леся Українка, яка вважала себе неоромантиком, розуміючи неоро- 
мантизм як поєднання романтизму з реалізмом, цінувала великого 
французького поета за елементи реалізму в його творах. В. Гюго був 
близьким Лесі Українці своїми демократичними поглядами й харак- 
тером свого таланту; в їх творчості є багато спільного. «Легенда віків» 
своїм ліризмом привернула увагу Лесі Українки настільки, що вона 
переклала на українську мову одну поему з цього циклу, а саме «Бідні 
люди» («Рацугез реп5»). Ця поема, що дає зображення благородних 
людей з народу, написана могутнім мелодійним віршем, завжди при- 
стосованим до характеру сюжету, могла сподобатися Лесі Українці 
своїм змістом і своєю формою. 

Поема «Бідні люди» складається з десяти частин. Кожна частина 
характеризується певними стилістичними рисами, відповідними її змі- 
стові, чудово відтвореними в перекладі Лесі Українки, що дала йому 
назву «Сірома». 

В першій частині показано інтер'єр бідної рибальської хати. П'ятеро 
малих дітей сплять, а їх мати вся віддається думкам про чоловіка, що 
пливе десь у морі, тоді як шаленіє буря. 

Вже з самого початку В. Гюго захоплює нас своїми оригінальними 
метафорами. Купку сплячих дітей названо «гніздом душ», а спінений 
океан, мов жива істота, кидає своє ридання небу й сповитій туманом 
землі. 

Леся Українка передає піднесений тон оригіналу, відтворює його 
образи здебільшого без значних змін. І так образне слово пій--гніздо 
зберігається як метафоричне порівняння, а епітет д'ате5--Оуш випу- 
скається як слово, позбавлене реального змісту: 

Еф ста ребіз епіапіз, під 4'@те$, у зоттеїНспі!, — 

П'ять маленьких діток сплять, в кубелечку наче?. 

Поетика В. Гюго характеризується багатством мінливих образів, 
що базуються на проникливому сприйманні дійсності, бувають справж- 
німи галюцинаціями з побільшеними й спотвореними обрисами 3, або 
завуальовуються таємничістю ", зв'язаною часто з релігійними леген- 
чин 

' У1сюг Ниро. Оешуге5 сотр!ез, Робзіе, Х. Рагіз, стор. 149. Далі цитуємо 
за цим виданням. 

2 Леся Українка. Твори. Поезії -- переклади, т. 2. К. ДВХЛ, 1963, стор. 283. 
Далі цитуємо за цим виданням. 

ЗЕ /Кіраї. Місіог Ниро, робіе брідце. Рагіз, стор. 246. 
4 Там же, стор. 253. 

73



дами й міфами. Леся Українка, що стояла на більш реал!стичних позн- 
ціях 5 і мала атеїстичні погляди 6, не могла все ж не врахувати цю 
особливість стилю В. Гюго, тобто його таємні образи й дивовижні 
візії, які вона намагалася зробити більш виразними, пропускаючи те, 
що надто фантастичне або належить до релігійних передсудів, так 

як це мало місце в попередньому випадку. 
Образ уособленого океану залишається без змін в перекладі, що 

звучить так само мелодійно, як і оригінал: 

С’ез{ Іа тёге. Ее езі зеше. Бі 4еНог$, Біапс 4’есите, 
Ди сіеі, ацх уепіз, ацх 1сс$, а га пий, а Іа Бгите, 
Їе зіпізіге осбап і|ейе 5о0л пот запріоє (стор. 150). 

То їх мати. Сама. Надворі десь, ревучи, 
Вітру, небові, ночі, туманові, кручі 
Кида чорне ридання страшний океан (стор. 283). 

Далі ми довідуємося, що героїня називається Жанна, а її муж 
вибрався на ловлю риби. Жанна лагодить рибальську сіть, підготовляє 
гачки, але всі її думки звернені до мужа. Жанна, а разом з нею В. Гюго, 
захоплюються вмінням неосвіченого рибалки орієнтуватися в океані, 
робити підрахунки та вдаватися до спритних прийомів, щоб виграти 
боротьбу з ним. 

Вслухуючись у шум океану, Жанна звертається до нього, щоб він 
віддав їй мужа. Розбушований океан, бідний рибалка, загублений 
в ньому, мов мала цяточка, зображені письменником досить виразно 
і без перебільшення 7. Проте в сполученні /е5 [атез еп «Фбтепсе -- збо- 
жеволілі хвилі автор вживає яскравий метафоричний епітет еп абтеп- 
се, який перекладач замінює порівнянням мов гори, даючи більш кон- 
кретний образ. Бездонний океан, самітній рибалка, що пливе по ньому 
серед тьми, змальовані адекватно в перекладі: 

П $'еп уа Чап5 Габіте еЁ з'єп уа Чапз Іа пий (стор. 150). 

Він пливе по безодні понурій, -- скрізь тьма... (стор. 254). 

Відтворюючи хатні заняття Жанни, Леся Українка звертає увагу 
на деталі, які краще знає жінка, ніж мужчина. У В. Гюго Жанна до- 
глядала вогнище, де кипить рибний суп, в Лесі Українки вона пристав- 
ляла горшки до вогню: 

Зигуе Лай І'діге ой Боші Іа зоире. (стор. 150).-- 

Приставляла в печі до багаття горшки (стор. 284). 

У В. Гюго: діти заснули самі, в Лесі Українки: мати їх приспала. 
Леся Українка пропускає епітет аідіп5--божеські в словосполученні 

Айлт$ оізеайх ди соеиг — божеські серця пташки. Пропуск цього епі- 
тета не знімає краси такого зіставлення конкретного і абстрактного, 
а звільняє поему від зайвого уявлення: 

Е! Усаппіе еп р'еигапЁ ГарреЦе ев 1еиг$ репзбе5 
5е сгоізепі Чапз Іа пиЙ, дійіп5 оізеайх Чи соеиг (стор. 151).-- 

А Жанна його кличе і плаче: стріває 

Думка думку у тьмі: Думки — серця пташки! (стор. 284)8. 

Леся Українка вміло підбирає слова і синоніми, що нерідко роблять 
більш виразними поняття, думки та образи оригіналу. 

51. Головаха. Суспільно-політичні і філософські погляди Лесі Українки. К.. 
1953, стор. 140. 

$ В. С. Барулін. До питання про атеїстичні погляди Лесі Українки. — Леся 
Українка. не статей. К., 1957, стор. 26—35. 

т). К їїсП у. Та тег 4апз Гоецуге Ш гате 4е Місіог Ниро. Рагіз, 1925, 
стор. 135. 

$ 1. Журавська. Леся Українка та зарубіжні літератури. К., 1963, стор. 211. 

74 



Вдалим вважаємо підбір слова герець замість битва у вірші: 
ІПотте е5! еп тег. Периіз Гепапсе таїсіої, 
П Нуге ай Пазага зотЬге ипе гаде Ба/аїіїе (стор. 150). 

Чоловік десь на морі. Він в бурю, в туман, 
Иде на герець затято: рибалка він зроду! (стор. 283). 

Слово герець підкреслює, що рибалка сам змагався з сильнішим 
за себе океаном, увиразнює його хоробрість. 

‚  Неспокійні думки не покидають Жанну, що в оригіналі висловлено 
дієслозамн 50пеег, гбоег, а в перекладі фольклорним словосполучен- 
ням думати-гадати: 

ЕПе 5зоп/е, ее гвие еЁ {фапЁ Фе рашугеіб. 
Іез реіїї5 уопі р!едз$ пиз ГМуег сотте Гёё (стор. 151). — 

Вона дужає-гадає, ох, злидні які! 
Ходять босі і літо і зиму дітки (стор. 284). 

‚о Т. Журавська вважає, що думає-гадає краще передає стан Жанни, 
ніж слова В. Гюго?. Таке твердження можливе тому, що слова ее 
твие -- вона мріє не змальовують хвилювання Жанни, лише підкрес- 
лоють її задумливість. 

Далі автор розкриває думку про змінність людської долі, вводячи 
символічний образ годинника, В оригіналі й перекладі годинник -- 
уособлення часу -- з кожним стуком змінює все: дні, пори року, щастя 
й нещастя: 

А байдужний дзигар б'є, мов кров тая в жилі, -- 
Кида в вічність таємную хвиля по хвилі 
Доби, дні; то весна, то зима настава; 

Кожний стук той в безмірних світах одкрива 
Людям, -- зграї шулік: голубок, — без впину 
То колиску "одним, то другим домовину... (стор. 284). 

Поетеса зберігає будову речень оригіналу і таким чином досягає 
подібного враження; ми відчуваємо мінливість часу, природи і людської 
долі. 

Перекладач точно відтворює оригінальні образи, зроджені в уяві 
Жанни, яка вже бачить, що її чоловік близький смерті: це не хвиля, 
а північ, грізний розбійник, кидає бідного рибалку до величезної скелі, 

що появляється раптом і розтрощуе його: 
ЕЁ с’ез{ "Пеиге ой тіпиії, бгірапд тузівгісих | 
Уоіїв д'отіге ев де р!ше еЁ Іе Їгопі Фапз Іа Бізе 
Ргеп4 ип рашуге тагіп Їтіз5оппапі еї Те бгі5е 
аих госНег$ топз(гиеих аррагиз Бгиздцетепі (стор. 152). — 

Північ, мовби таємний розбійник, іде, — 
Чоло вкрито дощем, вітром, бурею-мглою, -- 
Схопить бідну тремтячу людину рукою, . 
Брязне раптом об скелю, об бескид страшний (стор. 285). 

Жах, який огортає Жанну при її думках, підкреслений в оригіналі 
імітативною гармонією, що випливає з відповідного добору голосних 
і приголосних. У першому вірші вищенаведеного уривку оригіналу 

й перекладу маємо чотири голосні і; в другому вірші оригіналу зустрі- 
чаємо групи приголосних: Бг, рі, їг, а перекладу -- вкр, тр, мгл і т. п. 

В другому вірші цієї цитати-перекладу вжите словосполучення 

«бурею-мглою», складене з двох іменників, з яких другий формально 
у функції прикладки характеризує перший як означення, додаючи 

новий відтінок значення. Прийом цей характерний як для В. Гюго 19, 

так і для Лесі Українки ", 
а нн 

91. Ю. Журавська, Леся Українка та зарубіжні літератури. К., 1963, стор. 211. 

ю Е ВІ ка І, Місіог Ниро, робіе бріцше. Рагіз, стор. 263. 
ит. К. Білодід, Курс історії української літературної мови. Вип. ХИ. Мова 

"творів Лесі Українки. К., «Радянська школа», 1956, стор. 28.



Перед близькістю смерті, на розгойданих хвилях, рибалка згадує 

кільце на березі, до якого він міг би прив'язати човен, що врятувало б 

йому життя. Образ оригінальний і виразний, мов сюжет для худож- 

ника. У Лесі Українки цей образ стирається до деякої міри, тому що 

словосполучення алнеаи де {ег — залізне кільце замінене більш загаль- 

ним свій причал, але зате слово рідний в словосполученні беріг рідний 

передає тугу рибалки за життєдайною землею: 

І зепі з'оимгіг $045 ші Готіге ев Габіте, её 5опре 
Аи уіеї| аппеай 4е [ег ди диаг ріеїп Фе 50їЇеії! (стор. 152) — 

Тьма й безодня -- розкриті... і він споминає 
Свій причал і у промінні беріг рідний! (стор. 285). 

У вищенаведеному уривку В. Гюго підкреслює трагічне становище 
рибалки протиставленням світла і тіні, тьми океану і осяяного сонцем 

берега, засобом так характерним для. нього 12. Антитеза передана чітко 
і в перекладі. 

Залишивши на хвилину рибалку в завзятому змаганні з розбурха- 
ною стихією, автор звертається до рибальських жінок, долі яких він 
співчуває: їх рідні постійно перебувають на зрадливих хвилях зловоро- 
жого океану, а їх серця самі не знають кого з них більше жаліти. Це 

звернення звучить тужливо й мелодійно в оригіналі і в перекладі. 
Знову думками автор переноситься до Жанни, що стомлена дарем- 

ним очікуванням, вирішує вийти на берег. Жанна думає, що їй дове- 
деться бігти по камінчиках і кричати до холодної хвилі: «Віддай мені 
мужа!». Леся Українка відтворює цю картину, тільки замінює слова 
«бігти по камінчиках» більш узагальнюючими «вибігать на беріг». 
Однак у перекладача зустрічаємо чіткіше, ніж в оригіналі, намагання 
зобразити реальні явища, надаючи їм правдивішої подоби. Наприклад, 
у В. Гюго вітер носить довгу косу, якою змітає все, тоді як у Лесі Ук- 
раїнки це хлопець з буйною чуприною, як у народній творчості. 

Вже світає, коли Жанна накидає плащ, бере ліхтар та прямує 
на берег в надії, що зустріне чоловіка або перевірить, чи працює сиг- 
нальний маяк. 

День представлений як жива істота: що тремтить і сумнівається — 

у В. Гюго, що тремтить і боїться -- в Лесі Українки. Такий переклад 
вводить читача в сферу відчуттів. 

Коли Жанна зупиняється перед хатиною убогої вдови, то двері, 
в які вона стукає, відчиняються самі. Хатина уособлена в перекладі, 
так як і в оригіналі. Епітет тогпе, що стосується [а рогіе -- двері, пере- 
кладається правильно: як сумні, а не як понурі, тому що їх жаль 
і смуток, злиті в одне, готують нас до трагічного видовища, яке роз- 
криється перед Жанною, коли вона ввійде в хату. 

Тут Лесі Українці вдається передати французькі бездієслівні ре- 
чення номінативними й неповними реченнями української мови, що важ- 
ко зробити, тому що українська мова менше вживає цей тип речень. 
Наприклад: регзоппе пе гбропа--ані гуку. (стор. 154); гіеп--нічого нігде 
(стор. 286). 

Увійшовши в хату, Жанна побачила мертву вдову, простягнену 
на ліжку, а біля неї двоє живих малих діточок. 

Леся Українка повністю передає різкий контраст, що утворюють 
мертва, посиніла жінка і двоє усміхнених в колисці малих: 

Близько ліжка своєї умерлої неньки 
| дівчатко, й хлоп'яточко, дітки маленькі, 
Усміхаючись спали в колисці удвох (стор. 287). 

2 Е. Нириеі. Га сошецг, Іа Шштівге её Готіге дапз 1е5 шеарНогез 4е У. Ниро. 
Рагіз, 1905. 

76



Звичайно Леся Українка відтворює синтаксичні особливості ори- 
тіналу. Іноді доводиться їй робити незначні відхилення, як у вищена- 
веденому уривку, де вона спрощує важкувату фразу оригіналу з двома 
реченнями мети в сполучниковому способі, вдаючись до непрямої мови 
і таким чином досягає легкості стилю. Наводимо обидві фрази: 

Га теге, зе 5епіапі тоигіг, Їеиг ауай тіз 
Га тапіе зиг 1е$ р!е4$ еЁ 5иг Іе согр$ за гобе, 
АЙп цие, дап$ себе отЬге ой Іа тогі поиз @ёгоБе, 
$ пе зепз5епё ріця Іа Ч@4еиг ди! Чёсгой, 
Е{ роиг 4и”15 сиз5епі сбацаі репдапЁ ди’еИе айгаїі то! (стор. 156). 

Мати, чуючи смерть, 1х укрила обох; 
Ноги вкрила плащем; фартушиною тіло; 
Вже саму її смертною тінню покрило, — 
Хай не чують вони, як зникає тепло. 
Похолоне вона, -- їм щоб тепло було (стор. 287). 

Жанна розмірковує над померлою вдовою і долею її дітей. А хвиля 
шумить, аж дзвонить, наче б'є тривогу. Це оригінальне, образне 
порівняння, що має виразити співчуття природи до людини, характерне 
для романтичних тзорів, знаходимо також в перекладі: 

Га уарие зоппе аїпз5і ди’ипе сіоспе Ф'аїагте. (156).-- 

Гудуть хвилі, мов дзвони, віщуючі лихо (стор. 287). 

Автор сумує разом з Жанною і висловлює скорботні міркування 
про короткотривалість людського життя, що прекрасно відтворено в пе- 
рекладі. Рядки, якими передано радощі життя, сповнені ясних тонів, 
а вірш, що змальовує смерть -- понурих тонів. Особливо два рядки, 
де різні види голосного е чергуються з іншими голосними, відзнача- 
іоться яскравими тембрами: 

Нё!аз! аїтех, уімех, сигіїїс2 Іе5 ргітеубге5, 
Рапзех, пех, Бгйіех2 моз соейг5, мідег у05 уегге5 (стор. 157). 

В українській версії голосна е в паралельних віршах є також домі- 
нуючою: 

О, живіте, кохайтесь, первістки зривайте, 
Розкошуйте, танцюйте, вино наливайте (стор. 288). 

Увага автора зосереджується на центральному персонажі, чарівній 
Жанні. За допомогою низки питань, які містяться у вісьмох віршах, 
автор дає нам зрозуміти, що Жанна взяла щось з хати померлої вдови 
і поспіхом віднесла додому. Ми, звичайно, догадуємося, що йдеться 
про дітей. Леся Українка також використовує форму питань як засіб 
створення таємничості довкола поступку Жанни. Однак у В. Гюго 
вірш менш монотонний, тому що тут є подвійні форми запитань що? 
і чому? (див.: оригінал, стор. 157; переклад, стор. 287). 

Вдома Жанна розмірковує тривожно над тим, як муж поставиться 
до її вчинку. Надворі біліють вже скелі. А океан бушує безперестанно. 
Цей шум зображений в оригіналі як гнів хвиль і вітру, в перекладі 
лютує тільки вітер і б'ють прибої. 

Тривога Жанни розвівається з поверненням мужа додому. Сцену 
повернення рибалки додому В. Гюго змалював сміливо й виразно, мов 
справжню картину, написану в стилі художника Бютена. Таке слушне 
порівняння приходить на думку Е. Рігалю 3. В. Гюго проникливо спо- 
стерігає дійсність та вміло відтворює всякі враження лережиті або 
уявні. Його образи та ескізи можна прирівнювати до полотен худож- 
ника, в них тут і там автор залюбки позначує свавільну гру світла 
і тіней. Рибалка, відкривши жваво двері, впустив в хату промінь денно- 
го світла, що осяяв його струменіючу сіть. Леся Українка не пропу- 
стила цієї важливої деталі: 

13 Е. В! ра!. Місіог Ниро, робіе брідше, олор. 248. 

77



[а р {ощ А соир з`оцугИ, Бгиуаге еЁ сіаїіге, 

Е ісі дапз 1а сабапе гпігег ип гауоп Мапс; 

ЕЁ Іе рёсНеиг, Ігаїпапі зоп е{ гиіз5еіапі, | 

Зоуеих, рам аи зешії, ек ЧИ: С'єз| 1а тагте! (стор. 159). 

Раптом гучно відкрилися двер! яснії; 
І в хатину з дверей промінь білий упав; 

На порозі рибалка із неводом став; 
Сіть — як хлюща! «От влови!» — веселий мовляє (стор. 289). 

Настає розв'язка. Рибалка розповідає про свої пригоди в океані, 

з яких найбільш трагічним було те, що йому здавалося, що прив’язний 

канат урвався. Слово а са5$6—урвався в оригіналі виділене в окремий 

рядок: -- 
Оиеїе пий; Оп топтепі, дап5 іоці се Ип(атагге, 
Га! сги дис Іе Ба{еаи зе соисвай, ев Гатагге 
А са$$6 (стор. 159). 

Леся Українка робить також перенесення, але з кількох слів, 
пе менш важливих: 

Що за ніч! просто пекло якесь! Я боявся, 
Що мій чесвен потоне, бо й шнур перервався! (стор. 289). 

На питання чоловіка, що вона робила вдома, Жанна спершу замов- 
чує пригоду з дітьми померлої вдови; потім вона відважується говорити 
про це, а справу з'ясовує так дипломатично, що чоловік сам пропонує 
прийняти цих дітей, хоч йому важко прогодувати п'ятеро своїх. 

Говорячи про дітей, Леся Українка вживає більш інтимні слова, 
ніж В. Гюго. Він змушує рибалку назвати їх слпії|оп5--клапті; Леся 
Українка підібрала для них більш ніжну назву писклята, що краще 
личить живим істотам. У В. Гюго зустрічаємо для них назви еп{ап!$ 
і реїйз, Леся Українка дає більше синонімів: дітки, малята, малі, ма- 
леча; для се рей! рагроп--теє хлоп'яточко, теє хлоп'я, для Гип--хлоп- 

чик, Маайете — мале немовлятко. 
Ці здрібнілі слова сприяють створенню навколо дітей атмосфери 

прихильності й співчуття. 
В цілому переклад Лесі Українки дуже близький до оригіналу 

й дорівнює йому як майстерністю відтворення образів, так і прозорою 
музикальністю вірша. Якщо поетеса відходить іноді від оригіналу, то 
для того, щоб наблизити до реальності яскраво-фантастичні образи 
та уявлення В. Гюго. і 

Леся Українка досягає в своєму перекладі такої легкості стилю, 
що, незважаючи на відмінність між обома мовами -- українською 
і французькою і системами віршування, він викликає в нас ті самі 
враження, що й оригінал; читаючи цію милозвучну поему на україн- 
ській мові, ми захоплюємося майстерністю, з якою Леся Українка 
відтворила змальовані В. Гюго образи простих людей, щиросердечних 
і благородних, та співчуваємо їх незавидній долі.



Г. О. КОЗАЧУК (Луцьк) 

«ТГексичні діалектизми 

у прозових творах 

"Лесі Утраїнкти 

і Серед багатожанрової спадщини Лесі Українки, поряд з її 
віршами, поемами, драмами, публіцистичними та критичними працями, 
визначне місце посідає проза. Для багатьох із своїх прозових творів 
Леся Українка брала сюжети з життя волинського села. Вона глибоко 
вивчила звичаї, говірки селян, пісенну творчість і майстерно використа- 
ла у своїх творах. Великий знавець багатьох мов світу, вона не проти- 
ставляла літературну мову діалектам, а дотримувалася тієї думки, «що 
літературна мова мусить витворитись з усіх діалектів, без жодного 
насильства, сварки й колотнечі» !. 

У мові української літератури й до Лесі Українки побутували 
діалектизми, але іноді вони були випадковими, носили характер фото- 
графії місцевої говірки. Діалектизми у творах Лесі Українки обов'яз- 
ково підпорядковані певній меті. Найчастіше вони служать для того, 
щоб надати творам місцевого колориту, чіткіше охарактеризувати дійові 
особи, ввести окремі говіркові слова в літературну мову і т. д. Поетеса 
відшукувала в народній мовній скарбниці найгарніші і найпотрібніші 
слова, особливо тоді, коли вважала, що вони можуть збагатити й осві- 
жити літературну мову. 

еся Українка «пішла не уторованою дорогою використання діа- 
лектних особливостей виключно південно-східного типу, українську 
мову вона черпнула багато глибше, захопивши і говори знайомого та 

дорогого їй Волинського Полісся і взагалі Волині, які до неї в літе- 
ратурній мові майже не вживалися» 2. Поетеса розширила мовну базу 

діалектизмів, їх добір. і . 3 
В українському мовознавстві є праці про мову творів Лесі Україн- 

Ки 3, але спеціального дослідження про лексичні діалектизми у прозо- 
вих творах письменниці, де вони дуже яскраво виявлені, немає. Часте 
вживання лексичних діалектизмів спостерігається в оповіданнях «При- 

язнь», «З людської намови», у повісті «Одинак» та інших. У листі 
до О. Кобилянської Леся Українка до деякої міри обгрунтовує вико- 
ристання діалектизмів. Вона говорить, що, крім оповідання «Голосні 
струни», можна було б перекласти ще Й повість «Одинак», але заважає 

' Леся Українка. Твори в 5-ти томах, т. У, К., ДВХЛ, 1956, стор. 126. 
2В. Ф. Покальчук, «Волинізми» у творах Лесі Українки. — У кн.: Леся 

Українка, Луцьк, 1957, стор. 61. 7 є . 1 Е 
3 П. Д. Тимошенко. Мовно-стилістичні (лексичні) засоби Лесі Українки. — 

«Українська мова в школі», 1973, № 4; В. Ф. м «Волин! зми» у творах 
Лесі Українки; розділ «Мова творів Лесі Українки» в «Курс! української літературної 
мови». За ред. ій К. Білодіда, Т. 1, К. Вид-во АН УРСР. 1958; А. В. Кабайда. 
До питання вивчення лексичного складу «Лісової пісні» Лесі Українки. -- У кн. До- 
повіді та повідомлення, вип. 8, ч. І, Львів, 1958; П. Д. Тимошенко. Мовна май- 
стерність Лесі Українки. — «Мовознавство», 1971, № 1. 

79



кілька причин. І головною серед них є те, що вона «зовсім не в стані 
віддати нашого волинського народного стилю по-німецьки, виходить 
якось смішно, певне для сього треба знати німецькі діалекти, тоді б 
можна вибрати якийсь відповідний, а літературний невистачає» ". 

Основу лексичного складу прозових творів Лесі Українки стано- 
вить, звичайно, загальновживана лексика, на фоні якої виділяються 
окремі діалектизми. Досконале знання живої народної мови та селян- 
ського побуту дало можливість Лесі Українці використовувати побутові 
діалектизми, а саме: слова, що означають загальні назви одягу (строї, 
шмаття, хустя), назви тканин (димка, жичка), назви верхнього одягу 
(«барханка» 2, «набиванка») та окремих його деталей (застяжки, край- 
ка). Лексеми строї, хустя, шмаття ще й зараз побутують у волинсько- 
поліських говірках як загальновживані, без будь-якого емоційного 
забарвлення. 

Леся Українка строї і хустя теж вживає як емоційно нейтральні: 
«Ще буду мати час до справляння строї в» 9 («Жаль», 505); «Панове 
не розуміються на строях» («Приязнь», 675); «Потім якесь пацання 
чимось плесковатим, наче хто хустя прав» («Екбаль-ганем», 713). 
Але в оповіданні «Над морем» діалектизм шмаття в устах знервованої 
панночки набуває відтінку зневаги до цілком пристойного одягу: 
«.Обридло вже в сьому шматтЕ сидіти, — вона показала на своє 
батистове матроське вбрання» (600). Як просторічне слово використо- 
вує Леся Українка діалектизм димка (грубе, майже не вибілене полот- 
но) в оповіданні «Приязнь». Його персонажі Юзя і Дарка зростають, 
і між ними втрачається той міцний дух спільних дитячих інтересів, 
який ще не так давно майже ріднив їх, натомість приходить відчуже- 
ність і навіть неприязнь, викликані соціальною нерівністю героїнь, яка 
проявлялася у всьому, в тому числі і в одязі. Дарка й досі не має ви- 
мріяної з дитинства такої спідниці, яка була в Юзі. 

-- Слухай, Дарко, чи ти вже собі справила таку спідницю, 
як то була в мене, пам'ятаєш? 

Ей, де там! Мати з димки пошили -- та й вже (652). 
Леся Українка у своїх творах не вдається до фотографування етно- 

графічних даних тієї місцевості, про яку пише, а лише деякими деталя- 
ми, вживанням діалектизмів відтворює необхідний колорит. Наприклад, 
даючи опис танців, які були поширені тоді на селі, вона ніби між 
іншим говорить про одяг тих, хто танцював: «Далі світло гасло в осінніх 
темних кольорах чоловічих шапок та серм'яг і поринало в старечих 
брунатних каптанах, «барханках» та «набиванках» («При- 
язнь», 670). 

Усі виділені слова означають у волинсько-поліських говірках 
верхній чоловічий та ночий одяг, але семантично вони різняться, бо 
серм'яга і «набиванка» виготовлялися із домотканої тканини, а «бар- 
ханка» -- з фабричної. 

Леся Українка дуже добре знала селянський одяг, тому, змальо- 
вуючи його, не обмежується загальною назвою, а й подає деталі. На 
відміну від одягу панянок щоденне вбрання сільських дівчат просте, 
деталі бувають тільки задля необхідності: «Дарка тим часом розпере- 
зувала крайку» («Приязнь», 643). І зараз у волинсько-поліських 
говірках крайка — різнокольоровції пояс для підперезування спідниці. 
Лексему застяжки (стрічки для зав'язування коміра) вжито як назву 

4 Леся Українка. Твори, т. У, стор. 276—277. 
5 Ті слова, що Леся Українка сама вважала діалектними, у творах взяті в лап- 

ки. Виділення слів у прикладах наше. і 
5 Цит. за: Леся Українка, Твори, т. Ш. Далі в дужках дається назва твору 

і сторінка. 

80



деталі до святкового одягу дівчат: «Там, кажуть, такі хороші застя ж- 
ки даватимуть...» («Приязнь», 674), 

Отже, Леся Українка діалектизми на позначення одягу використала 
як для опису місцевого одягу волинських селян, так і для змалювання 
соціального контрасту, який не тільки зумовлює різну поведінку голов- 
них героїнь Дарки і Юзі в оповіданні «Приязнь», але й усіх селян і їх 
багатих господарів. 

їншою групою слів-діалектизмів, які вживає Леся Українка, є назви 
будівель, хатніх речей, їжі тощо. Приміщення, куди звозять снопи для 
обмолоту, у волинсько-поліських говірках мають паралельні назви -- 
клуня 1 стодола. Обидва синоніми є і в прозі Лесі Українки, але перший 
вона вважала літературним, а другий -- діалектним. Тому в мові се- 
лянки Мартохи зустрічаємо слово стодола: «Занеси-но її до батька, 
онде достодоли» («Приязнь», 637), а в авторській мові слово клуня: 
«Так він і заночував у клуні...» («Приязнь», 638). 

Так само у мові персонажів та в авторській мові виступають говір- 
кові назви хатніх речей. В оповіданні «Приязнь» Леся Українка вживає 
ліалектизми порція і порційка у різній формі, з різною семантикою 
і емоційним навантаженням: «Та ще кажуть старим та хлопцям по 
порції дадуть» («Приязнь», 663); «Ось-ось-о, прошу пана, порцій- 
ка» («Приязнь», 673). Лексема порція у волинсько-поліських говірках 
означає чітко не визначену міру горілки, яку дають робітникам перед 
обідом, або просто міру горілки, яку п'ють з якоїсь нагоди. Леся Україн- 
ка, вживаючи слово порційка із зменшувальним суфіксом, з іронією ще 
раз підкреслила не дуже велику щедрість панів. Селяни, очевидно, 
сподівалися на більше пригощання, коли одна з героїнь оповідання 
сповістила, що мають з нагоди іменин панночки «порції» давати. 

У деяких прозових творах Лесі Українки є діалектизми, що не 
мають чітко вираженого емоційного навантаження, наприклад: обрус 
(скатертина), дзигар (годинник), пуделочко (невелика коробочка), за- 
палки (сірники). Вони вжиті у мові автора як звичайні літературні лек- 
семи без будь-якого натяку на побутування їх тільки у говірках: «На 
столі як снг обрус..» («Святий вечір», 472); «Дзигар ударив раз 

і замовк» («Пізно», 591); «А ось, певне, вона у цьому пуделочку» 
(«Чашка», 486); «То солі нам тра купити, то запалок («Приязнь», 
643). 

Усі названі діалектизми, відповідно фонетично і морфологічно 
оформившись, засвоїлися волинсько-поліськими говірками з польської 
мови. Побутують вони у цих говірках здавна. Леся Українка, очевидно, 
намагалась утвердити їх в українській літературній мові. Щодо, вжи- 
вання подібних слів вона висловила свою думку так: «Що мені до того, 
що вони були колись польські?.. Тепер їх вживає український народ 
на Волині і то вже здавна, вони вже наші, гарні, мені подобаються 
і тому я їх уживаю» 7, Е 

Леся Українка для назви їжі в оповіданні «Жаль» використовує 
лексему потрави, замість страви, щоб підкреслити панування у родині 
Турковських західних манер життя: «Потрави подаються нашвид- 
ко» (496). 

У волинсько-поліських говірках велика рогата худоба називається 
бидло, а свині -- дробина. Обидві виділені лексеми побутують у прозі 
Лесі Українки. Ці слова не несуть у собі якогось експресивного наван- 
таження, а вжиті як нейтральні: «Ярині припала черга пасти бидло» 
(«Приязнь», 639); <...вона глядить дробини» («Беруть у двір Євціо», 
736). Діалектизм дробина є і в «Лісовій пісні» (227). В обох випадках 

7 Цит. за:, В. Ф. Покальчук, «Волинізми» у творах Лесі Українки, стор. 65. 

5--Українське літературознавство, вип. 16. 81



ці лексеми виступають у мові автора і передають мовний колорит во- 
линсько-поліського села. 

У «Лісовій пісні» Лесі Українки є велика група найменувань спо- 
рідненості і свояцтва 8. У прозових творах такі діалектні назви зустрі- 
чаються рідко. Лексеми братиця (близька подруга) і мизиночка (най- 
менша дочка) Леся Українка вживає як пестливі найменування дуже 
близьких людей: «Слухай-но, братице, що я тобі скажу...» («З люд- 
ської намови», 738); «Мартоха голосно поцілувала свою мизиночку» 
(«Приязнь», 675). З негативним відтінком подані у мові діалектизми 
зерисько і вериско: «А то од чого ж, дурне верисько!» («Приязнь», 
632), «Ото ще вериско!» («З людської намови», 740). В обох ви- 
падках вони мають відтінок згрубілості, у першому -- це ще більше 
підкреслюється словом дурне. Суфікси -иц-, -ин-, -иночк-, -иськ-, -иск- 
передають різні відтінки емоціонального насичення або, як заува- 
жив у свій час академік В. В. Виноградов, згущують експресивні 
барви у творі ?. 

До речі, усі діалектизми цієї групи є словотворчими, тобто вони 
утворені від загальновживаних слів української мови за допомогою 
відповідних суфіксів. Такими ж словотворчими діалектизмами є схо- 
ванка (гра), «крутях» (волинський танець), «запоїни» (сватання), 
пастовень (обгороджене місце для пасовиська), смітисько (смітник), 
заметня (метушня) та інші. Ці лексеми виступають як у мові автора, 
так і у мові персонажів: «..витинали «крутяха» пара молоденьких 
дівчат...» («Приязнь», 670); «Адже «запоїни» вже були?» «З люд- 
ської намови», 739); «Юз! вже не вільно було побігати з Даркою в ліс 
або на пастовень..» («Приязнь», 640); «На тісному брудному дворі, 
що видавався наче смітисько, стояв гурт людей...» («Одинак», 335); 
«Все більше гомін та заметня» («Одинак», 559). Лексеми пастовень: 
і заметня вживаються у прозових творах Лесі Українки як нейтральні. 
Усі ж інші слова введені автором у оповідання з певною стилістичною 
забарвленістю. 

В оповіданні «Приязнь» Леся Українка подає діалектні назви дуже 
поширеної колись на Поліссі малярії. У волинсько-поліських говірках 
ця хвороба ще й зараз має кілька назв: шіпля, трясця, пропасниця, тіт- 
ка та інші. Перші три є у прозових творах Лесі Українки: «...Поки знов 
й трясця не вхопить» (632); «..В неї почався напад пропасниці» 
(635); «Дарка вже подолала «шіплю» (664). Лексеми грясця і про- 
пасниця автором не взяті в лапки, хоч перша вживається як згрубіла 
у мові персонажа, а друга як нейтральна -- в авторській мові. Ці слова, 
мабуть, Леся Українка вважала загальновживаними, бо як локальне 
поліське в лапках подане тільки слово «шіпля». 

Одні й ті ж діалектизми зустрічаються і в мові персонажів, і в 
авторській мові. В останній вони подаються Лесею Українкою у лапках: 
«Після вчорашніх «запоїн» йому таки конечне треба було похмели- 
тись..» («Приязнь», 668) і «Адже «залоїни» вже були?» («З люд- 
ської намови», 739). 

Леся Українка у прозових творах подекуди вживає діалектизми, що 
означають процеси праці, дію, стан тощо. Для цього вона підбирає 
ті дієслова, які найбільш тонко передають характерні риси місцевої 
говірки. Наприклад: громадити (гребти), грасувати (сікти сапою), бави- 
тися (баритися), відати (знати), з'юрдитись (зігнутися, згорбитися), 
гдирати (перебирати), злоститись (бути злим): «...Гралися, по смітнику 
громадили» («Біда навчить», 480); «..я буду стежки грасувати, 

8 Див. А. В. Кабайда. До питання про вивчення лексичного складу «Лісової 
пісні» Лесі Українки, стор. 151. 

9 В. В. Виноградов. Русский язык. М.--Л., 1947, стор. 9. 

82



а ти замітати» («Приязнь», 637); «Не бався ж, доню, — мовила 
мати услід» («Одинак», 563); «Я відки відав...» («Беруть у двір Єв- 
шо», 734); «..сидить мале дівча з'юрдившись («Приязнь», 632); 
«Зоня не плакала, як мама, не «едирала», як бабуня, не злости- 
лась», як Дарка» («Приязнь», 649). Діалектні лексеми «гдирала» і 
«злостилась» Леся Українка зуміла використати для змалювання рис 
характерів героїнь, формування яких відбувалося в різних соціальних 
умовах. 

Інколи дієслівні діалектизми, вжиті письменницею, мають негатив- 
ний відтінок. Вони, як правило, виступають у мові персонажів, вказуючи 
на погані риси характеру людей. Наприклад: настрембучити (підняти 
вгору волосся), дотинати (дорікати), тичіти (стояти над головою, скрізь 
вмішуватись): «..Нащо-то завжди настрембучувать теє во- 
лосся?» («Жаль», 500); «Що вона має мені дотинати?» («Приязнь», 
637); «Ні, теща не буде тичёти над головою» («Беруть у двір Єв- 
цю», 735). 

Серед лексем, що показують стан дійової особи, її характерні риси, 
зустрічаються діалектизми: слаба (хвора), нездалий (поганий, недужий), 
напрасна (раптова, велика, надоїдлива): «Ти б сказала матери.., що ти 
слаба («Приязнь», 633); «..Я став хворий і нездалий» («Слі- 
пець», 624); «Який чорт тебе різатиме, бідо напрасна» («Одинак», 
254). Словосполучення «біда напрасна» зустрічається і в «Лісовій 
пісні». 

У прозових творах Лесі Українки є окремі найбільш характерні діа- 
лектизми без якихось експресивних рис. Вони введені у твір, щоб лока- 
лізувати мову персонажів, передати специфіку волинсько-поліських го- 
вірок. Це вдух (дуже швидко), пощо (нащо), почім (звідки), а також 
слова безмаль, гонде, відай, що не мають лексичного значення, а вжи- 
ваються як своєрідні частки: «Та добре, прошу пані, я вдух...» («При- 
язнь», 636); «Пощо ж ти ходив, коли так?..» («Жаль», 498); «Почім 
я знаю?...» («Розмова», 708); «А я вже безмаль і так набридла 
йому...» («Одинак», 654); <...Та через мене гонде і невістки ще й разу 
не плакали...» («З людської намови», 757); «Така вже, відай, моя 

натура» («Одинак», 566). 
Фразеологічні місцеві вирази сприяють також типізації персонажів, 

локалізації їх мови, наприклад: «..Ти в мене лавки не просиділа, ти 

мого хліба не переїла» («З людської намови», 736); «Родичі не одва- 
жаться підвертати під корито Дарку» («Беруть у двір Євцю», 734); 
«..А з тобою трудна рада» («З людської намови», 739); «Має госпо- 
дарство, якої їй ще хвороби?» («Беруть у двір Євцю», 735); «Якої ж ти 
напасті з Петром засваталась?»); «Якби пам'ятав, то хоч би раз письмо 
до тебе подав, чи вже там поклона прислав» («З людської намо- 

ви», 739). 
Майже всі наведені фразеологізми зустрічаються в незакінчених 

творах Лесі Українки, у закінчених їх значно менше. В оповіданні 
«Приязнь» вжиті місцеві фразеологізми у вигляді прокльонів, щоб 

індивідуалізувати дуже колоритний образ Мартохи: «Та цить ти, бодай 
ти скопотіла! Цить, нех ти скиснеш!» (667); «Сама здорова, як кобила, 
та ще й клене, бодай тебе заглумило!» (667). 

Багато місцевих слів у прозових творах Лесі Українки мають літе- 
ратурні відповідники, але це не означає, що кожний діалектизм потре- 
бує спеціального (підрядкового) пояснення. Велика письменницька 
майстерність їх використання зумовлює сприйняття цих слів без додат- 
кових пояснень, бо вони стають зрозумілими з контексту. Такі діалек- 

тизми органічно зплітаються в тканину твору, не порушують нор- 
ми художнього стилю, роблять твір переконливішим 1 ближчим до 

читача. 

6* 83



Леся Українка з місцевих говірок не робить «діалектних фотогра- 
фій» чи «натуралістичних копій», які засуджуються лінгвістами 19, а бере 
тільки окремі найбільш специфічні риси говірки. Особливо показовими 
щодо цього є оповідання «Приязнь», «З ліодської намови», позість 
«Одинак» та інші. 

Діалектизми, використані у прозі Лесі Українки, -- це народна 
мова в її волинсько-поліському варіанті. Леся Українка була вірна 
своєму принципу творити літературну мову з усіх діалектів і творила 
її з тих, які добре знала і любила, тобто з волинсько-поліських говірок. 

6 Див. Л. В. Щерба, Современный русский литературный язык. -- «Русский 
язык в школе», 1939, № 4, стор. 22; В. В. Виноградов. К изучению языка 
и стиля пушкинской прозы. — «Русский язык в школе», 1949, № 3, стор. 20; Л. А. Бу- 
лаховский. Курс русского литературного языка, т. У, К., 1952, стор. 71; Ф. Т. Ж ил- 
ко. Проблема діалектизмів в українській літературній мові доби імперіалізму... — 
«Наукові записки Київського державного педагогічного інституту ім. О. М. Горького», 
т. ХП, вип. 2, 1948, стор. 34; Б. В. Кобилянський. Діалект і літературна мова. 
К.. 1160, стор. 46—47.



К. П. КОЗЛОВА (Львів) 

Ідейна та естетична роль 
образу опов дача 

у фейлетонах Петра Козланюта 

До 1939 р. Петро Козланюк, якому довелося розпочати твор- 
чий шлях в умовах поневолення західноукраїнських земель буржуазною 
Польщею, підписував усі свої сатиричні твори не власним іменем, 
а псевдонімами -- Прутовий, Мережка, Емка, Панько Кризусовий та 
іншими. У радянський час письменник зовсім відмовився від будь-яких 
псевдонімів і почаз ставити під фейлетонами, опублікованими у пресі, 
власне прізвище, Вже сам цей факт свідчить про те, що письменник 
використовував псевдоніми не лише з чисто літературних міркувань. 
Поява ряду псевдонімів у демократичній і комуністичній західноукра- 
їнській пресі була викликана необхідністю конспірації авторів, і це не 
може викликати сумніву. 

Однак не слід думати, що псевдоніми Петра Козланюка відігра- 
ть лише цю, захисну роль. Один з найпопулярніших псевдонімів Коз- 
ланюка як фейлетоніста -- Мережка, безумовно, виник також з потре- 
би знайти найбільш дійову форму спілкування з читачем. Використання 
Козланюком постійного псевдоніма, який уособлював просту трудову 
людину, що добре знає і розуміє потреби трудящих, завжди готова 
прийти їм на допомогу, подавши добру раду, пояснивши незрозуміле, 
вказавши, як треба діяти у складних обставинах, -- використання та- 
кого псевдоніма, безперечно, сприяло більшій дохідливості фейлетонів, 
а разом з тим і більшому впливу їх на маси, що й було основним твор- 
чим завданням письменника. 

Незважаючи на те, що відомо кілька псевдонімів Петра Козланюка, 
якими він підписував свої фейлетони, є, як нам здається, всі підстави 
говорити фактично про один усталений псевдонім, характерний для 
сатиричної публіцистики письменника, а саме псевдонім Мережка, і від- 
повідно -- про певний тип оповідача фейлетонів, який асоціюється в 

нашій уяві з цим псевдонімом. 
Дійсно, псевдоніми Козланюка-сатирика нерівнозначні і за тією 

роллю, яку вони відігравали, і за частотою вживання. | 
Перші чотири фейлетони Петра Козланюка, опубліковані в 1925 р. 

у газеті «Громадський голос», були підписані псевдонімом Прутовий 
(від назви ріки Прут, поблизу якої народився і жив автор фейлетонів). 
Пізніше, однак, письменник більше ніколи не звертався до цього псев- 
доніма. 

Розпочавши у 1927 р. працю в газет! «Сель-Роб» (1927—1932 рр.) 
на посаді штатного фейлетоніста, Петро Козланюк знаходить для своїх 
сатиричних матеріалів новий підпис-псевдонім -- Мережка. Він і стає 
постійним для фейлетонів письменника, що публікувалися на сторінках 
«Сель-Роба». У наступні роки Козланюк широко використовував його 
не лише у «Сель-Робі», але й у газеті «Сила» (1930--1932 рр.), «Ілю- 

85



строваній газеті» (1933 р. — тут з конспіративних міркувань! підпис 
Мережка скорочується до /-а, М.), а також у прогресивних канад- 
ських періодичних виданнях, що виходили українською мовою. 

З 1930 р., коли основна робота Козланюка як журналіста була 
пов'язана з газетою «Сила», одним з організаторів і відповідальним 
редактором якої він був близько двох років, під його фейлетонами до- 
сить часто з'являється ще один псевдонім -- Емка. Однак вживання 
його було обмежене однією газетою «Сила», і сам цей псевдонім виник, 
як здається, з необхідності якось розмежувати фейлетони письменника, 
що друкувалися одночасно і в «Сель-Робі» (за підписом Мережка), 
і в «Силі» (за підписом Емка)?. Крім того, можна припустити, що 
етимологічно псевдонім Емка тісно зв'язаний з псевдонімом Мережка — 
це, очевидно, той самий псевдонім, тільки скорочений до початкової 
і кінцевих літер (М-ка) і прочитаний вголос (криптонім М-ка, до речі, 
стояв у наступні роки під багатьма фейлетонами Петра Козланюка) 3. 

У 1931 і 1932 рр. Петро Козланюк і в «Силі» найчастіше вдається 
до псевдоніма Мережка. Ряд інших підписів Козланюка, які з'являлися 
під його фейлетонами в «Силі» та «Ілюстрованій газеті» (Мер:, М-ка, 
-ка, М-а, М.), — це, по суті, різні скорочені форми одного й того самого 
псевдоніма Мережка. Псевдоніми Панько Кризусовий (газета «Праця») 
і П. Перерівський (газета «Гарт») зустрічаємо тільки у поодиноких 
випадках. 

Таким чином, Мережка -- найбільш часто вживаний і найбільш 
постійний псевдонім Козланюка-фейлетоніста. Причому це не зви- 
чайний літературний псевдонім, використаний лише для маскування 
особи автора, яким був, скажімо, інший псевдонім Петра Козланюка -- 
Прутовий. За псевдонімом Мережка ховається й певний літературний 
образ. Це вигаданий оповідач фейлетонів, який в окремих випадках 
(фейлетони «Що писати?», «Поезія в прозі») виступає одним з персо- 
нажів твору. Це створена уявою автора постать, використовувана ним 
з метою сатиричного засудження буржуазної дійсності. 

Важлива композиційна роль образу Мережки у фейлетонах Петра 
Козланюка виявилася насамперед у тому, що основною їх формою став 

! Підтвердження такої думки можна знайти в неопублікованих споминах Петра 
Козланюка, написаних ним на прохання Й. Т. Цьоха -- автора монографії «Комуністич- 
на преса Західної України. (Роль друкованої пропаганди в ідеологічній діяльності 
КПЗУ). 1919—1939 рр.» (Львів, 1966). На стор. 187 цієї книги читаємо: «На обох 
газетах -- «Ілюстрована газета» та «Гарт» не було ніяких даних -- чиїм органом 
вони є, для кого видаються. В редакції працювали люди, які не були відомі поліції, 
Та вони, власне, були і мало поінформовані про те, як робиться газета, бо виконували 
суто технічні справи. Основні матеріали, згадував П. Козланюк, писалися за стінами 
редакції, і авторів їх ніхто з штатних працівників газети не знав. Фактичними редак- 
торами і співробітниками були відомі революційні журналісти, яким вдалося або на 
якийсь час уникнути арешту, або вирватися з-за тюремних грат.. Матеріали, як пра- 
вило, друкувалися без підпису або підписувалися новими, невідомими ще цензурі 
псевдонімами». 

2 Цікаво, що на сторінках «Сили» вперше з'явився і новий псевдонім Кузьми 
Пелехатого -- Максим Стріха. До цього часу Кузьма Пелехатий друкував свої 
віршовані і римовані прозаїчні фейлетони (в тому числі й у «Сель-Робі») за підписом 
Кузьма Бездомний. Очевидно, поява у творчості Петра Козланюка і Кузьми Пелеха- 
того нових псевдонімів була зумовлена, зокрема, потребою публікації фейлетонів 
у новоутвореній газеті, яка мала знайти власні форми спілкування з читачем, створити 
«своїх» постійних авторів, оповідачів, яких знали б і любили читачі, 

7 На таку думку наштовхує й те, що аналогічним способом створено ще один 
псевдонім Козланюка -- Кале, використаний лише одного разу в газеті «Сель-Роб» 
під матеріалом «На відтинку» (1932 р.). Публіцистичні твори несатиричних жанрів, 
які друкувалися у підцензурних періодичних виданнях, письменник на відміну від 
фейлетонів підписував не псевдонімами, а криптонімами, утвореними від власного 
імені, — К-к, П.К., К.П. Від останнього криптоніма і походить, безумовно, псевдонім 
Капе: легко помітити, що подібно до псевдоніма Емка псевдонім Капе складається 
з названих вголос літер, у даному випадку К і ЛП — ініціалів автора. 

85



фейлетон-бесіда, написаний від імені постійного оповідача, «співбесідни- 
ка» читача. 

Побудова сатиричних творів письменника як бесід, що ведуться 
конкретною, названою автором особою, обумовлювала загальний стиль 
фейлетонів, композиційні прийоми, систему літературних засобів, харак- 
тер образності. Наявність оповідача об'єднує, цементує між собою 
фейлетони, написані в 1925—1935 рр., надаючи їм ознак, що відрізняють 
їх від фейлетонів, створених письменником у пізніші роки. 

Фейлетон-бесіда, фейлетон-звертання, фейлетон, побудований як 
монолог автора, розрахований на уявного співбесідника, -- ці форми 
пайбільш характерні для сатиричної публіцистики Петра Козланюка 
дорадянського періоду. 

Бесіди автора з читачами газети ніби продовжують, доповнюють 
одна одну. Вони ведуться з короткими перервами -- від одного номера 
газети до другого, часто пов'язані між собою тематично. У багатьох 
фейлетонах, надрукованих у різних номерах однієї й тієї ж газети, 
згадується про факти, що наводилися у раніше опублікованих творах, 
як про вже добре відомі читачеві. 

Завдяки тому, що різні за темою і формою фейлетони об'єднує 
спільна для них постать постійного оповідача, фейлетони Козланюка 
набирають вигляду своєрідних циклів бесід, вміщуваних газетою з роз- 
рахунку на певну читацьку аудиторію. Вони друкуються під сталого 
рубрикою («Малий фейлетон» у «Сель-Робі», «Зизом на світ» у «Силі»), 
відзначаються тематичною та ідейною близькістю, мають спільні об'єк- 
ти сатиричного висміювання. 

Автор-оповідач фейлетонів 1925—1935 рр. постає перед своєю 
аудиторією як конкретна людина з притаманними лише їй рисами 
характеру, з яскраво виявленими особистими переконаннями, з власним. 
ставленням до тих чи інших явищ. 

Не слід, однак, думати, що Мережка відразу ж, з появою пер- 
ших фейлетонів Козланюка у «Сель-Робі» виник як певний усталений 
образ. Спочатку це був лише літературний псевдонім. Поступово у фей- 
летонах письменника з'являються окремі вирази, згадки, деталі, які 
свідчать про те, що Мережка перетворюється в «живу» особу, яка одер- 
жує у фейлетонах свою «біографію», набуває певних рис характеру, 
виробляє свою манеру оповідати. Створюється певний тип оповідача. 

Натяк на походження псевдоніма Мережка, тобто самого імені 
оповідача, є в одному з ранніх фейлетонів Петра Козланюка, який має 
назву «Культура» і був опублікований у газеті «Сель-Роб». У зачині 
цього фейлетона автор, ніби дивлячись на себе збоку, «іронічно» оцінює 
свою літературну роботу в редакції газети: «Очевидячки, таки чоловік 
дурнішає собі з дня на день. Бо правду признатися: не бачить чоловік 
культури й через оте саме тумановатіє поволеньки в Жечипосполитій... 
І з цієї-то прикрості мережить чоловік фейлетони, лається на «жонд», | 
що він тільки знає дерти добре податки та кримінали будувати...» " 
«Мережить чоловік фейлетони» -- тобто пише фейлетон за фейлетоном, 
розцвічує, прикрашає їх, звідси й ім'я автора, оповідача. 

Є підстави вважати, що в основу образу Мережки як оповідача 
фейлетонів була покладена біографія самого Петра - Козланюка. 
Це образ, безпосередньо зв'язаний з індивідуальністю письменника, 
хоч, звичайно, постаті автора й оповідача не збігаються одна з одною. 
Устами Мережки Козланюк висловлює у сатиричних творах 1 сво! 
думки, виражає власні переконання. 

Завдяки образу оповідача письменник мав змогу прямо визначити 
перед читачем свої ідейні позиції, засудити представників ворожого 

+ «Сель-Роб», 1928, 1. У. 

87



йому класового табору, дати 1м належну ощнку. Розпочинаючи черго- 
вий фейлетон, Мережка іноді відразу, з першої ж фрази доводить 
до відома читачів, що він -- представник трудящих. Тільки в уявних 
сценах можна побачити Мережку або Емку багатієм. «Уявіть собі, що 
я -- пан» (фейлетон «От тому біда»), «Уявіть собі, що я -- капіталіст» 
(фейлетон «Все є, тільки не думай, Гване!»), «Ех, якби-то я був хоча б 
і українським паном-буржуякою та аби мав багато грошей!» (фейлетон 
«Ви лиш їжте ундівські дулі») -- такого типу зачини відразу ж пока- 
зували читачеві, чиї інтереси може відстоювати і захищати автор 
фейлетона. 

Мережка є позитивним героєм сатиричної публіцистики письменни- 

ка, який протистоїть цілій галереї сатиричних типів, виведених у фейле- 
тонах 1925--1935 рр. 

«Значення образу оповідача, -- пише Л. Тимофєєв (маючи на увазі 
роман), -- полягає насамперед у тому, що він не лише цементує всю 
словесну тканину твору, надає їй певної внутрішньої єдності, але й 
у тому, що він виконує особливу композиційну функцію. Він займає 
особливе місце в колі тих образів, про які розповідається у творі. 
Найчастіше він є носієм певних ідейних оцінок. Він створіоє ту емоціо- 
нальну атмосферу, яка оточує кожного з персонажів роману і т. д.»? 

Що стосується Мережки, то він і є тим допоміжним образом, за- 
вдяки якому описувані у фейлетонах Козланюка факти і виведені в них 
сатиричні персонажі одержували чіткі ідейні характеристики. 

Мережка виступає у сатиричних творах Петра Козланюка як про- 
пагандист передових, комуністичних ідеалів, він з повною підставою 
може сказати про себе, як у фейлетоні «Соціалізм» (1928 р.): «А я за той 
соціалізм, що Маркс, що Ленін». Критика ним буржуазного ладу, 
порядків, які існують у польській державі, діяльності антинародних 
західноукраїнських політичних партій, ідеологів українського буржуаз- 
ного націоналізму, уніатської церкви і реакційного попівства ведеться 
в послідовно соціалістичному дусі. 

Характерно, що Козланюк у жодному з фейлетонів, написаних від 
імені Мережки, не подає його портретної характеристики, опису його 
зовнішності, і, очевидно, кожний читач уявляє собі Мережку по-своє- 
му. Але ні в кого не лишається ніяких сумнівів щодо ідейних пере- 
конань Мережки, його політичних симпатій, його позиції у класовій 
боротьбі. 

Вище вже говорилося про те, що Мережка є ідейним однодумцем 
автора, і в багатьох випадках його погляди, оцінки, висновки -- це 
погляди і висновки самого автора. Водночас Мережка у фейлетонах 
Петра Козланюка -- це й узагальнений образ виразника інтересів 
західноукраїнських трудящих. Завдяки цьому образу П. Козланюк мав 
змогу показати в своїх публіцистичних творах народне ставлення 
до зображуваних явищ і фактів, міг говорити з селянином мовою само- 
го селянина, з робітником -- мовою міського трудівника. 

Мережка ототожнює себе з представниками західноукраїнської 
селянської маси, трудящого населення Галичини. Таким ми бачимо 
його у фейлетонах «Жовто-блакитна політика» («Очевидно, треба й нам, 
українські робітники і селяни, дещо визнаватися на політиці»), «Лихо 
з газетами» («Адже просвіщають нас львівською «Просвітою» пани 
наші українські. Вже таки чудесно «просвіщають».. Люблять нас, 
робітників та селян, очевидно, кохають»), «І Травня» («Ми, богу дяку- 
вати, не дідичі й не капіталісти, але армія робоча») та ін. (у наведених 
тут цитатах підкреслення наші. — К. К.). 

$ Л. И. Тимофеев. Советская литература. Метод. Стиль. Поэтика. М., «Совет- 
ский писатель», 1964, стор. 274. 

88 



Протиставлення панського і «нашого», трудового життя, панського 
і «нашого», робітничо-селянського світогляду -- постійний елемент бесід 
Мережки. Ось, наприклад, як роз'яснюється термін «нація» у фейлетоні 
«Сказати голосно?»: 

«Що ж таке, до біса, оцей народ, оця нація? 
По-нашому, це буде так. 
Український народ на західноукраїнських землях -- це кілька 

мільйонів малоземельних і безземельних селян та робітників, 
це кільканадцять тисяч попів та куркулів, 
це кілька тисяч укр. поміщиків, панів та полупанків. 
Оце є українська нація в загальному. Так по-нашому. 
А по-панському, по-ундівському це буде так. 
Український народ -- це є кілька тисяч укр. поміщиків, панів 

та полупанків, 
укр. народ -- це кільканадцять тисяч укр. попів та куркулів 
$ — 

український народ — це ще кілька мільйонів ото! голоти, черні. 
Отаке нація по-панському» 5, 

Іноді Мережка виступає у фейлетонах як співбесідник автора, при 
цьому він підтримує авторські думки, своїми твердженнями, зауважен- 
нями загострює основну ідею, допомагає правильно розкрити 11. В ході 
розмови з автором у фейлетоні «Поезія в прозі» (1928 р.) Мережка 
дає такі відповіді на запитання автора, які ще яскравіше характери- 
зують авторське ставлення до зображуваного, допомагають читачеві 
зрозуміти основну думку твору: 

«-- Мережко! 
-- Га? 
-- Скажи мені, будь ласка, навіщо ще цей світ темпається 

такий поганий? 
-- Гм! Сказав би тобі по-нашому, навіщо, але біда, що 

в Польщі дуже велика свобода слова й думки, ще більший про- 
курор... 

-- А-га-га! А навіщо існує земля? 
-- Х-хі! Також питання! А на чому б лежали панські лани, 

а на чому б стояли кримінали в Польщі, а по чому б їздили авта- 
ми, а по чому б ходили поліцейські?» 7. 

У деяких фейлетонах Петра Козланюка виведено допоміжні образи 
«знайомих автора», від імені яких ведеться розповідь. З творів дора- 
дянського періоду два фейлетони — «Фірманка» (1933 р.) та «Як щури 
зеликдень з'їли» (1934 р.) -- написані не від імені Мережки, до якого 
всі звикли, а від імені вигаданих письменником мешканців села. Ці об- 
рази давали автору можливість яскравіше виявити позицію тих чи інших 
верств населення, їх ставлення до конкретних явищ. Автор висловлює, 
таким чином, не свій власний, а узагальнений погляд на факти, точку 
зору не однієї людини, а цілої маси, типовим представником якої є його 
«знайомий»-оповідач. Важливо, що ставлення оповідача до тих чи 
інших проблем відображає у даному випадку погляди і переконання 
трудящого населення. р 

Подібну роль відіграють оповідачі «з народу» і в сатиричних творах 
інших авторів, наприклад Кузьма Бездомний і Максим Стріха у фейле- 
тонах Кузьми Пелехатого, мудрий колгоспник у фейлетонах і усмииках 
Остапа Вишні та ін. Ідейна навантаженість таких образів надзвичайно 
велика. Роль їх добре охарактеризував, зокрема, 1. Зуб, розглядаючи 
фейлетони Остапа Вишні, «Чому Остап Вишня, -- пише Ї. Зуб, — не 

6 «Сила», 1930, 10. УПТ. 
7 «Сель-Роб», 1928, 16. ХИ.



завжди задовольнявся «чистим» висміюванням і немало уваги віддавав 

мудрому представникові народу, своєму СПІЛЬНИКОВІ и однодумцю? 
Певно, видатний письменник відчував, що в багатьох випадках не до- 
сить подати вихоплені з життя і в сатиричному плані інтерпретовані 
комічні епізоди та постаті. Він шукав різноманітних засобів дійового 
втручання В суспільні процеси, — і закономірно приходив на цьому 

шляху до проблеми позитивного героя та «прямого» виразу народного 
ідеалу в сатирі» 5. 

Наявність постійного оповідача позначилася на багатьох особли- 
бостях форми фейлетонів Петра Козланюка, обумовила мовно-стилі- 

стичну єдність творів письменника, написаних у 1925--1935 рр. 
Загальний тон розповіді у фейлетонах спокійний, з роздумами, 

«філософствуванням» автора, мова проста, дохідлива, насичена народ- 

но-побутовими елементами -- коломийками, піснями, прислів'ями, при- 
казками, анекдотамн. У зв'язку зі стилізацією мови оповідача під живу 
розмовну мову у сатиричних творах Петра Козланюка багато емоційно 
забарвлених образів і слів, уривчастих, незакінчених речень, вигуків, 
простих і динамічних за структурою фраз. 

Безперечно, наявн1стю оповідача й побудовою фейлетонів 1925-- 
1935 рр. як своєрідних бесід було визначене те, що велика кількість 
цих фейлетонів написана від першої особи, оповідь розгортається в них 
у вигляді монолога. У фейлетонах багато звертань до читачів, адресо- 
ваних їм порад, побажань, автор-оповідач часто сам ставить собі 
від імені уявлюваних співбесідників запитання, які могли б виникнути 
під час бесіди, якби вона відбувалася віч-на-віч з читачами, і пізніше 
будує фейлетон як відповідь на ці запитання, «Читали ви у «Громад- 
ському Голосі» № 35 статейку «Сотик до сотика»? -- звертається він, 
наприклад, до майбутніх читачів у фейлетоні «Геніальна скарбонка». -- 
Не хочете читати? Ну, якщо не хочете, то переповісти вам треба» 3. 
Поставлене у фейлетоні запитання й ніби вже одержана від читачів 
негативна відповідь на нього дають авторові підставу перейти до без- 
посереднього викладу факту, який є центральним у фейлетоні, до в'їдли- 
вого висміювання буржуазно-націоналістичних діячів, що радили тру- 
дящим боротися з нуждою та злиднями за допомогою глиняних скар- 
бонок, до яких складалися б «зайві» гроші на чорну годину. | 

Питально-відповідна форма викладу досить часто кладеться в осно- 
ву композиції усього фейлетона («Конституція», «Соціалізм» — 1928 р., 
«Свободи демократичні» — 1931 р. та ін.). 

Для фейлетонів Петра Козланюка 1925—1935 рр. надзвичайно 
типові не лише вкраплені у текст окремі звертання до аудиторії («дорогі 
читачі, селяни й робітники», «український трудящий народе», «селяни 
+ робітники західноукраїнські», «товариші селяни», «українські злидарі 
і безробітні», «укр. і всі інші селяни й робітники», «селянине україн- 
ський»), але й побудова у формі безпосередніх звертань до читачів 
цілих фейлетонів («Ви лиш їжте ундівські дулі», «Ех, якби ви знали!», 
«Що робити?» — 1928 р. «Ощаджуй, народе!» — 1930 р., «Нові зако- 
ни» -- 1932 р. та ін.). У фейлетонах, написаних у пізніші роки, такий 
прийом побудови застосовується письменником дуже рідко. Це, очевид- 
по, значною мірою пояснюється тим, що фейлетони радянського періоду 
вже не мали постійного оповідача, який вів би бесіду від першої особи, 
і зовні виклад у них ніяк не був зв'язаний з особою автора. 

Образ Мережки має, таким чином, важливе значення як для безпо- 
середньої побудови окремих фейлетонів і цілих їх циклів (обумовлення 

8 1. Зуб. Зброя несхибного прицілу. Сучасна українська радянська сатира. К., 
«Радянський письменник», 1965, стор. 47. 

9 «Сила», 1931, 20.ЇХ. 

90



вибору відповідної композиції, сюжетно-композиційних прийомів, сти- 
лістичних засобів), так і для розуміння ідейного змісту сатири пись- 
менника. 

Персоніфікований оповідач фейлетонів дає основну оцінку подіям 
} персонажам і сам виступає як певний характер, позитивний герой 
сатиричної публіцистики Петра Козланюка. На першому плані у фей- 
летонах 1925—1935 рр. виявляється однодумець автора, людина з наро- 
ду, активний борець за революційне перетворення світу. Мережка 
з повним правом представляє у творах Петра Козланюка трудяще 
паселення Галичини, зокрема ту його частину, яка не тільки розуміла 
причини соціального і національного гноблення народу, але й органі- 
зовувалася для боротьби за своє краще майбутнє. 

Через образ Мережки розкривається розуміння письменником від- 
повідних життєвих явищ, досягається правильна орієнтація читача в тій 
чи іншій проблемі, загострюється сатирична оцінка фактів, дається 
пряма авторська характеристика персонажів, мотивування їх поведінки. 

Використання Петром Козланюком різноманітних композиційно- 
стилістичних прийомів, зокрема введення ним у фейлетони допоміжного 
образу оповідача, який відігравав важливу роль у розкритті ідейного 
змісту, в оцінці зображуваних подій, фактів, виведених у творах персо- 
нажів, свідчить про те, що письменник наполегливо шукав 1 вміло 
застосовував дійові літературні засоби, потрібні для ствердження пере- 
дових суспільних ідеалів, відображення правди життя, посилення ви- 

кривального пафосу своєї сатиричної творчості.



С. Г. БАРАБАШ (Донецьк) 

Народнопостичні джерела поеми 

4. Малишка „Тарас Шевченто" 

Фольклор -- продукт вікової життєвої практики народу, ху- 
дожнє вираження його самосвідомості. Ф. Енгельс наголошував на ви- 
няткових можливостях, закладених у високомистецьких творах народної 
поезії: «Вони невичерпні: кожна епоха може, не змінюючи їх суті, 
засвоїти їх собі..»! | не випадково фольклор здавна привертав увагу 
великих письменників. 

Творчий метод соціалістичного реалізму сприяє розвиткові різно- 
манітних індивідуальних стилів і нахилів, відкриває перед літературою: 
безмежні можливості у використанні народної творчості. «Кожен пись- 
менник знаходить у фольклорі те, що найближче його індивідуальності, 
його художнім інтересам, що в найбільшій мірі може допомогти йому 
у вирішенні певних творчих завдань» 2. 
а взаємозв'язку літератури й усної поетичної творчості 

залишається актуальним не тільки при вивченні класичного надбання, 
а й при розгляді питань сучасної літератури. В історико-літературному 
плані ця проблема ставиться лише тоді, коли відношення письменника 
до фольклору в значній мірі впливає на специфіку його творчості. 
В такому випадку аналіз літературно-фольклорних зв'язків сприяє 
розумінню особливостей творчої манери письменника, способу його 
художнього мислення. «Лише ті письменники, звертання яких до фоль- 
клору відзначалося більш чи менш різкою специфікою, для яких фоль- 
клор був не просто загальною художньою традицією, а традицією 
творчою, спеціальною, лише такі письменники заслуговують на увагу 
з точки зору проблеми фольклоризму літератури» 3. : 

На сьогоднішньому етапі розвитку літератури суть проблеми взає- 
мозв'язку між літературою і фольклором зводиться не до фіксації 
спільних формальних ознак, а до питання про справжню роль фолькло- 
ру в естетичному вихованні письменика, у формуванні його творчої 
індивідуальності, принципів літературної творчості. 

Не буде перебільшенням, коли скажемо, що народнопоетична 
образність (безпосередньо і опосередковано -- через літературну тра- 
дицію) надзвичайно сильно впливала на поетичний світ А. Малишка 
протягом всього життя, визначаючи не лише багато особливостей його: 
поетичного стилю, а й деякі особливості характеру його героя. «Фоль- 
клор близький Андрієві Малишку не лише як кожному справжньому 
письменникові, що шанує народне слово, а, — 1 це головне, — за самою 
природою його таланту» 7. 

'Ф. Энгельс, Немецкие народные книги. — К. Маркс и Ф. Энгельс. 
Соч., т. ИП, М--Л., 1931, стор. 29. 

2 Б.Н. Путилов. О некоторых проблемах фольклоризма советской литературы. — 
У кн.: Вопросы советской литературы, т. 1У. М.—Л., Изд-во АН СССР, 1956, стор. 11. 

Л. И. Емельянов. Изучение отношений литературы к фсльклору. — У кн: 
Вопросы методологии литературоведения., М.--Л., «Наука», 1966, стор. 279. 

* Л. М. Коваленко. Народнопоетичне слово у творчості А. Малишка. — «На- 
родна творчість та етнографія», 1962, № 4, стор. 24. 

92



Зв’язки поетичного слова А. Малишка з народною традищею гли- 
боко органічні. Класові, етичні та естетичні ідеали народу стали тим 
щедрим грунтом, на якому зросла поетова пісня. Емоційна реакція 
на подію, вчинок, явище у Малишка чисто народна, він художньо 
осмислює життя категоріями народного мистецтва. 

Поет використав дві цінні сторони народної творчості: своєрідне 
відображення й оцінку дійсності та героїв певної епохи і художні засо- 
би, вироблені віками. Малишкові імпонувало, що фольклорні твори 
не лише фіксують факт, подію, явище, не тільки дають їм естетичну 
оцінку, а неодмінно виражають ставлення народу до них на різних 
стапах його історичного розвитку. Саме фольклорна традиція увираз- 
пювала індивідуальну сутність поетичної особистості А. Малишка, 
збагачувала ідейно й естетично, відкриваючи його талантові неоціненні 
скарби народної поетики. 

Особливо серйозну роль виконував фольклор при розробці поетом 
історичної теми. Як правило, А. Малишко, торкаючись історії, піднімав 
значущі, вагомі пласти, виписував постаті, що лишалися навічно жити 
в народній пам'яті. Однією з них є постать Кобзаря в драматичній 
поемі «Тарас Шевченко», написаній до 150-річчя від дня народження 
геніального поста. 

Творчість великого сина України хвилювала поета, вчила. «В лі- 
ричних роздумах про митців різних епох і народів у Малишковім пое- 
тичнім доробку перше місце відведене Шевченкові» 5. Створення окре- 
мих поезій, циклів, присвячених Кобзареві, привело Малишка до напи- 
сання цілої книги «Віщий голос» і чималої драматичної поеми «Тарас 
Шевченко», яка привертає увагу читача оригінальним трактуванням по- 
статі поета і борця. Образ генія виписується автором у тому піднесено- 
романтичному ключі, в якому увічнив його народ. 

Загальновідомо, що фольклор про Шевченка має свою багатющу 
історію. Зразу ж після смерті Кобзар став народним героєм, овіяним 
легендою. «Народ ставиться до своїх великих людей, як грунт до рос- 
лин, які він творить» 8, — говорив В. Г. Бєлінський. Справді, легенда 
підкреслювала у поеті й у всьому його житті те, що і в реальності 
було найістотнішим для Шевченка: риси борця і полум'яного агітатора, 
який словом і ділом відстоював народні інтереси 7. ем 

Народні перекази і легенди часто далекі від точної передачі істо- 
ричних фактів. Проте саме фольклор дає можливість письменникові 
засвоїти народні оцінки явищ, подій і героїв, вловити те «живе від- 
чуття народних думок, почуттів, якого не можуть дати найточніші 
історичні документи» 8. Зрозуміло, що народна оцінка минулого сприй- 
мається радянськими письменниками на основі ленінського розуміння 
історичного процесу. 

У взаєминах з фольклором А. Малишко послідовно керувався одним 
з правил реалізму: використовувати фольклор лише у тій мірі, в якій 
це дозволяє характер самого предмета зображення. Тема, розроблю- 
вана автором поеми «Тарас Шевченко», цілком допускає звертання 
до фольклорних традицій. 

Пафос легенд і переказів про Шевченка криється в напруженому 
ліричному апофеозі велетня української землі. Поєднання цього пафосу 
з об'єктивним відображенням усіх рис особистості за допомогою твор- 

СФ, М. Неборячок. Навчання, але не наслідування. — Тези доповідей рес- 
публіканської наукової сесії. Вид-во Львівського ун-ту, 1962, стор. 22. 

"ВХ Бел инский, Полн. собр. соч. т. Х. М. Изд-во АН СССР, 1956, 
стор. 368. 

Ра Див. Т. Г. Шевченко в народній творчості. К. Вид-во АН УРСР, 1940. 
ЗБ. Н. Путилов. О некоторых проблемах фольклоризма советской литера- 

туры, стор. 26, 

93



чого методу фольклору було неможливим. Тому, послуговуючись фоль- 

клорними принципами зображення, автор при відборі матеріалу зупи- 

няє свою увагу на найгостріших моментах біографії героя: з поеми 

постає лірично-патетичний образ генія. В ній, як і в ліриці А. Малиш- 
ка, ми «знаходимо не опис життя Кобзаря, а іскринки його дум, на- 

строїв, любові і ненависті, мрій і бажань» І | 

Характер зображуваного предмета визначив архітектоніку поеми. 

Своєрідність композиції твору полягає в тому, що дія розгортається 

за принципом народних оповідей і переказів -- через ряд окремих 

самостійних картин: зустріч Шевченка з селянами у корчмі; перебу- 

вання в Яготині; зустріч із засланцями і т. д. А. Малишко послуго- 

вується народними формами думання, що виробились і відшліфува- 
лись протягом багатьох десятиріч. Фольклорний матеріал використо- 
вується і переробляється автором у двох напрямах: по лінії принципу 

типізації героїв і в плані максимальної конденсації художніх засобів 

народної поезії. 
У всьому поетичному руслі твору поруч з реалістичним струменем 

вільно плине романтичний: суспільні відносини, відповідно до традиції, 

подаються в рамках умовної схеми -- широкопланового протиставлення 
бунтаря служителям деспотії. Такий засіб типізації бере початки в на- 
родному епосі. Особливо цікаво переплелися ці дві тенденції, реалістич- 
на і фольклорна, в змалюванні цетрального образу поеми -- Тараса 
Шевченка. Переконливе реалістичне підгрунтя образу (відомі факти 
біографії, світоглядні позиції) увібрало в себе зерна фольклорної 
романтики, що матеріалізувались у змалюванні відносин з Репніною, 
в чисто народнопоетичних сценах невпізнання героя, у всій метафорич- 
ності словесних формул і монологів-звертань, в урочисто-піднесеній 

інтонації та інших компонентах образної характеристики. 
Основне навантаження в характеристиці центрального образу 

поеми лягає на внутрішні монологи, в яких автор виступив винятковим 
майстром ремінісценцій. Глибоке проникнення в поезію Шевченка, 
тонке відчуття пластики фольклорного образу дало цікавий поетичний 
СПЛав. У роздумах над долею героїв А. Малишко піднімає важливі 

проблеми несумісності людського щастя і насилля: 
Шевченко, По казематах та пустелях 

Свята не виживе любов 10, 

Поет підкресліоє неможливість співіснування мистецтва і деспотії: 
Комендант. Пензель, поезія й царська сваволя... 

Гірко подумать... (77). 

А звідси логічно випливає ідея необхідності боротьби з насиль- 
ством, утвердження правильності шляху, обраного героєм: 

Шевченко, Каратись, мучитись піду, 
Але не каятись в неволі! (65). 

На протязі всього твору автор строго витримує логіку характеру 
головного героя, як робить народ в усній творчості. Тому можна гово- 
рити не тільки про використання народних мотивів, а й про якнай- 
глибше відображення естетичних норм і принципів фольклору в поезії 
Малишка, що впливає на самий характер типізації морально-психоло- 
гічних і соціальних рис героя. 

Вся поетична образність викликає глибоке враження лише в тому 
випадку, якщо вона стає виразником відповідного творчого задуму. 

З А.М. Халімончук. Шевченкове серце живе віками. -- Тези доповідей 
республіканської наукобої сесії. Вид-во Львівського ун-ту, 1962, стор. 26. 

1ю Андрій Малишко, Тарас Шевченко, К. ДВХЛ, 1964, стор. 29. Далі цитуємо 
за цим виданням, вказуючи в тексті лише сторінку. 

94



Такі вимоги закону єдності форми і змісту. Використання фольклорної 
поетики з метою орнаментування стилю виглядає анахронізмом. У ціл- 
КОвитІЙ ВІДПОВІдності до поставленого завдання в поемі «Тарас Шез- 
ченко» цікаво переплелися традиційно-народні та індивідуально-реа- 
лістичні образотворчі засоби. 

. У Малишка майже завжди яскравий фольклорний елемент орга- 
шчно входить у поему, не порушуючи загального ладу її, творячи ціліс- 
ний образ-картину. Часто поштовхом до створення розгорнутого образу 
є рядки відомої пісні, використаної дослівно чи в плані ремінісценцій. 
Так, у картині знущання офіцерів над солдатом Матвієм відправною: 
нотою творення настроєвої гами стала давня солдатська пісня: 

Солдат Матвій, Налетіли зі всіх сторон, 
Лідняли в пустелі вий, 
Ти не вийся, чорний ворон, 
Я солдат іще живий (69), 

Мотив народної пісні з традиційно-поетичним образом чорного 
ворона, провісника біди, увиразнив реалістичну картину, надав їй особ- 
ливого драматизму і переконливості, бо саме ця трагічна сторінка 
життя нашого народу (рекрутчина) має свою глибоку традицію в на- 
роднопісенній творчості. (Цікаво, що російський варіант цієї пісні 
послужив О. Твардовському для створення цілої картини в поемі «Ва- 
силь Тьоркін»). Наведені аналогії цікаві ще й тим, що наочно показу- 
ють, як під пером різних художників «спрацював» той самий пісенний 
образ, покликаний до розв'язання різних мистецьких завдань, різних 
творчих проблем. 

Фольклор завжди був авторитетною школою удосконалення пое- 
тичної майстерності А. Малишка. Стійкі засоби фольклорної поетики, 
зокрема епітет, несуть у собі той «усталений комплекс» людських 
уявлень, ідей, почуттів, що вивірені століттями і стали конденсатором 
пародної психології. Нерідко, звертаючись до постійного епітета (у пое- 
мі знаходимо -- г ірка сльоза, щербата доля, карі оченьки, 
терниколючі), Малишко розширює його тональність і з дивною силою 
викристалізовує його оціночний зміст, здатність нести глибоке соціальне 
навантаження. Ставлячи епітет означенням до поняття, що вже в своїй 
семантиці має заряд антитези, поет досягає емоційного «вибуху», який 

народжує образ великої поетичної енергії (нечисть благородна). Стрі- 
чаємо в поемі поєднання фольклорного епітета з новим поняттям: виш- 
нева звада, ніч гірка, щербате щастя. У своїй творчій практиці А. Ма- 
лишко йде по лінії психологізації епітета: русява юність, тополі вечо- 
рові, пшениці щасливі. Це дає цікавий мистецький ефект небуденност! 
і відкриття в поезії. 

Питання про малишківський епітет заслуговує спеціальної розмо- 
ви. Ми лише принагідно торкаємось його, визначаючи високий емоцій- 
ний тонус, властивий епітету в поемі. | 

Живе, влучне народне слово у твор! часто оформляеться у викри- 
сталізовані конструкції афористичного звучання. При цьому автор 
дотримується основних принципів їх словесного оформлення: стислості 
і своєрідності побудови фрази, що вимагає обов'язкової паузи між 
двома частинами: 

Шевченко: Прийшов з неволі, то й піду в неволю (21). | 
Дружина коменданта: Звір не страшний, а жахливіша тля (77). 
Шевченко. З такого дива не рясніє нива (25). 

Елементи розмовної лексики, підпорядковані розкриттю психології 
героїв, їх стосунків, допомагають у творенні інтимно-задушевних інто- 
націй. 

Перший чумак. Настусе, пригощай, 
; ? Як ой казав, без лишнього, їй-богу (13).



ШЩелро розсипані в мові дійових осіб, органічно сплетені воєдино спіль- 

ною тональністю, вони допомагають відчути ставлення народних мас 
до свого захисника, увиразнюють настроєву гаму людських почуттів. 

Солдат Матвій. Аби вже ви на довгій ниві 
життя людського, в добрий час, 
були здорові та щасливі, 
не забуваючи про нас (44). 

Серед засобів мовної виразності велике значення для народної 
поетики мала синоніміка, стійкі синонімічні пари. В мовній тканині 
поеми Малишка закріпилась і ця специфічна риса народно-поетичного 
слововживання. од! автор вдається до прямих запозичень фольклор- 
них формул: хліб-сіль, срібло-золото, а частіше утворює свої оригінальні 
пари за принципом підкреслення спільності смислових та емоційних 
відтінків: хлопці-гайдамаки, чарочки-покотоньки, солдате-брате, тюрма- 
пустеля, косами-ясами. 

Щоб виразити авторське ставлення до зображеного, Малишко 
вдається і до щедро культивованого народною поезією специфічного 
образного засобу суфіксації. Цікаво, що слова із зменшувальними 
суфіксами в устах деяких героїв стають засобом вираження негатив- 
ного ставлення до них автора. Введені до мовних партій образів Бала- 
бухи, Блохи, отця Єродія, вони перетворюються на елемент сатиричної 
самохарактеристики, бо поставлені в контекст безглуздої пісні і вира- 
жають низькі пристрасті панства (цей прийом відомий ще від часу 
появи «Наталки-Полтавки» Котляревського). 

Для народнопоетичної стилістики характерні казково-пісенні образи 
(горе, біда, правда), які мають точку дотику, а іноді зливаються з обра- 
зами -- персоніфікаціями (доля, Україна). Принцип антропоморфізму 
властивий не лише фольклору, хоч генетично він походить саме з народ- 
ної творчості. У Малишка цей засіб став одним з провідних і за харак- 
тером надзвичайно близький до свого фольклорного першопочатку. 

Сили природи й абстрактні поняття в усній творчості часто ожи- 
вають і наділяються людськими якостями. «Не. лише мороз, сонце, 
вітри, земля, але її доля, смуток, радість у казці та пісні виростають 
якщо не в самостійно діючі персонажі, то все ж у якусь відокремлену 
від людини силу, до котрої можна або звертатися в пошуках допомоги, 
або, навпаки, перемагати її опір» |. 

У персоніфікованих образах дуже цікаво вживаються дві особли- 
вості — широке узагальнення і конкретизація властивих людинЕ рис. 
Ця особливість імпонувала масштабному і людяному таланту А. Ма- 
лишка. В межах однієї поеми ми знайомимося з цілою галереєю обра- 
зів-персоніфікацій. Саме в пошуках доброго співбесідника (і цей мо- 
мент співзвучний не лише з фольклором, а й з Шевченковою поезією) 
герой поеми Малишка звіряє свої болі «убогому краю», «щирим на- 
діям», «зорі України», яка має своєю праматір'ю Шевченкову вечірню 
зорю. Поет майстерно переплітає ледве вловимі ремінісценції Шевчен- 
кових образів з власними пристрасними інтонаціями: 

Шевченко. О зоре, зоре.. О цій годині 
Чи ти зійшла вже і на Вкраїні? 
Понад дощами, понад грозою, 
Зійди відрадою чи сльозою... (81). 

Під пером поета оживає рідна Україна, до якої в тузі звертається 
Кобзар: 

Прийди ж до мене, раднице моя, 
Моя Вкраїно, в щасті і надії... (92). 

" 3. С. Литвин. Народнопоэтическая речь в творчестве М. В. Исаковского. — 
У ки. Вопросы советской литературы, кн. 1У. М—Л., Изд-во АН СССР, 1956, 
стор. 273—274. й 

96



Ввівши в центр дії персоніфікований образ Батьківщини, автор 
розгортає метафору в картину широкого епічного звучання, Україна 
приходить до сина, як змучена далекою дорогою, «глухими стернями», 
«вітрами злими» мати. Зовсім по-жіночому звучить її монолог звер- 
тання: 

У снах, у мрії, в важкім клопоті, 
Ти частка крові моєї й плоті, 
Ти пісня з пісні, ти воля з волі, 
Г меч, і сльози на отчім полу... (94), 

Це «олюднення» образу України (в якому переплелися ті два 
фольклорні принципи -- узагальнення з майже побутовою конкретиза- 
цією, про що говорилось вище) надає задушевної тональності всій 
сцені, поглиблюючи сприйняття драми головного героя. До речі, вже 
цей невеличкий уривок унаочнює думку про якнайтісніше єднання 
Малишкового слова з народнопоетичним: тут і зафіксована думою 
побудова фрази з повторюваним прийменником, і тавтологічні повто- 
рення однокорінних слів, і розмовні конструкції, і постійні епітети. 
Весь цей високомистецький сплав аксесуарів фольклорної і власне 
літературної поетики конденсує високу напругу мислі та почуття, енер- 
гію Малишкового ліризму. 

Поет завжди творчо підходив до використання багатств фольклор- 
ної поетики. Властиве його ліриці сміливе поновлення народнопоетич- 
них засобів позначилось на характері персоніфікації. Вводячи в дію 
живих героїв шевченківських поезій (Гуса, Прометея, гайдамаків), 
автор наділяє їх палкими монологами-звертаннями до свого творця, 
в яких лунає заклик: 

Для молодого людства у двобою 
Гаряче серце вийми, будь собою... (51). 

Практика усного виконання фольклорних творів виробила, пере- 
вірила і закріпила свої закони побудови фрази. Поетичний синтаксис 
народної творчості дає масу прикладів усталених повторів окремих 
слів, словосполучень, фраз чи навіть строф. В епосі повтори часто 
визначають темп розгортання дії в часі, в ліриці стають способом пере- 

дачі домінанти настрою. Сдйме ця, друга потенціальна можливість 
повтору викликала авторську симпатію. Так дворядковий повтор 
у внутрішньому монолозі головного героя стає поетичним обрамленням, 
яким Малишко починає і завершує спогад-роздум: 

Шевченко. Я скучив за тобою, рідний дім, 

Низенька хато, і мужичі лати... (13—14). 

Крім того, ці рядки, повторені двічі, стають засобом самохарак- 
теристики персонажа, визначаючи в якійсь мірі внутрішню сутність 

поки що ніким не впізнаної людини, настроюючи читача на сприйняття 

душевної драми героя. Зустрічаємо в поемі широко вживані народною 
творчістю синтаксичні конструкції заперечного типу із строго витри- 
маною стилістичною відповідністю обох частин: 

Петров-Д оля. ..Ї не покірністю німою, 
І не прощенням далебі, — 
Моєю лютою тюрмою | 
И доносом вічним при тобі (92). 

Ця традиційна конструкція органічно «ввібрала» в себе оригіналь- 

не поєднання оціночних епітетів з означуваними словами 1 народила 
поезію бурхливої суто малишківської експресії. | 

Тужливим рефреном лунає в поемі пісня засланців, яка, крім 

того, що повторюється сама, має власні «внутрішні» повтори 1 стає 

настроєвим акордом до всієї третьої картини поеми: 
Засланці. А тепер же за Сибіром, з 

За Сибіром 4 
Ходять люди, дзвонять люди кайданами (42, 45). 

7--Українське літературознавство, вип. 16. 97



Потужний ліричний струмінь, без якого не мислиться поезія Ма- 
лишка, матеріалізувався в ремарці, яка стала цікавим мистецьким 
явищем у творчості поета. У принципах її побудови відчутна школа 
«Лісозої пісні» Лесі Українки: «Так вони ідуть і йдуть перед ним, 
щедрі і добрі люди України, гнівні богоборці людства»; «Ллеться рек- 
вієм, як чорна ріка, і плачуть Бетховени, Лисенки і Чайковські всього 
світу...» Стилістична конструкція фрази, піднесено-урочистий тон, при- 
страсна авторська реакція на зображуване -- все це переконує нас 
у тому, що драматична поема призначалася в основному для читання. 

Художня своєрідність поеми «Тарас Шевченко» засвідчила, що 
елементи фольклорної поетики строго перевірялися автором з точки 
зору відповідності предмету і способу художнього відображення, під- 
порядковувалися магістральній ідеї: протиставленню двох антагоні- 
стичних сил -- народу з його найкращими представниками і деспотів 
з їх слугами. 

Основна філософська концепція поеми -- ствердження активного, 
дійового ставлення до життя, заперечення рабської психології присто- 
суванстза. Провідна естетична думка твору -- смисл життя людини 
в єднанні з народом, у служінні його інтересам, Вся поема -- яскравий 
приклад того, як традиційні фольклорні засоби під пером талановитого 
майстра допомагають літературі у вирішенні найновіших творчих зав- 
дань на вищому етапі розвитку народної свідомості.



ІІ БОНДАРЕНКО (Донецьк) 

Про стильові особливості 
роману М. Стельмаха 

„ров ллюдська-—не водиця? 

У чому своєрідність стилю роману «Кров людська — не 
водиця»? 

Відповісти на це питання -- значить розкрити самобутнє проник- 
нення письменника в істинні зв'язки життєвих явищ, дослідити оригі- 
нальний вияв художньої закономірності. Стиль, твердить Л. Новиченко, 
«формується в живій взаємодії індивідуального світобачення митця 
3 специфічністю життєвого матеріалу, який стає предметом художнього 
втілення, своєрідністю тієї сфери об'єктивної дійсності, до якої має 
особливу, інтимну «схильність» даний письменник... В цьому аспекті 
всякий сформований мистецький стиль можна розглядати як специ- 
фічний художній вияв, -- а водночас інструмент, створюваний для тако- 
го вияву, -- певних сторін об'єктивної історичної дійсності, включаючи 
до неї широкий світ духовного життя епохи». Має рацію цей дослід- 
ник, коли наголошує: «Жодна серйозна розмова про стиль письменника 
неможлива без проникнення в... ідейно-емоційне ядро його образної 
системи. Збагнути це ядро -- значить осягти той глибоко індивідуаль- 
ний «пафос» творчості митця, який за відомими словами В. Бєлінського 
Е ключем до особи поета і його поезії» 2. 

Важливу роль у вивченні індивідуального стилю будь-якого пись- 
менника відіграє дослідження стилю окремих його творів. Бо «основним 

художньо цілим, — слушно зауважує О. Соколов, — у якому стильова 
закономірність здійснюється конкретно, як одиничне явище, слід визна- 
ти художній твір. Він стає самостійним предметом естетичного сприй- 
няття й стильової інтерпретації» 3. По суті, у ньому (окремому творі) 
діють майже всі носії та елементи стилю. Чітко окреслений і визначений 
характер тут має предметний зміст, система образів, композиція, мовно-. 
образна своєрідність, родові й жанрові особливості, творчий метод- 
Отже, конкретне виявлення стилю «знаходиться» як в ідейному змісті, 
так і в художній формі твору. Найбільш спроможними є концепції, 
що пояснюють стиль як художню закономірність (яка виявляється 
в об'єднанні особи митця та його ставлення ДО ДІЙСНОСТІ, ЖИТТЄВОГО 
матеріалу й особливостей відображення) у межах окремого мистецько- 
го полотна, творчості письменника, літературного напрямку. В зв'язку 
з цим нам здаються неправомірними погляди тих, хто ще и СЬОГОДНІ 
витлумачує стиль як «суму прийомів», або прагне розглядати його лише 
як стильову своєрідність мови. Ось приклад, власне, такого «вузького» 
трактування суті проблеми: «Стиль митця, — пише К. О. Степовий, — 
це властивий тільки йому художній «почерк», своєрідна манера відо- 

| Л. М. Новиченко, Проблеми стильової диференціації в сучасних східно- 
слов'янських літературах. К., «Наукова думка», 1968, стор. 7. 

2 Там же, стор. 9. ка і 
А Со о ов. Теория стиля. М., «Искусство», 1968, стор. 179. °-*:*“::



браження дійсності та оригінальна форма викладу» ". Спрощеність 
таких і їм подібних тверджень полягає в тому, що в них вільно чи 
невільно недооцінюється специфічний вияв ідейно-художньої єдності 
та цілісності і вивчення стилю обмежується лише окремими факторами 
та. складниками. 

В українській радянській прозі є кілька досить виразно окреслених 
стильових напрямків і течій. До реалістично-романтичних форм письма 
тяжіє творчість О. Довженка, Ю. Яновського, О. Гончара та ін. Близь- 
кими до їх прози є також романи М. Стельмаха. Творчість кожного 
з цих митців є індивідуальним варіантом стилю реалістично-романтич- 
ного напрямку, що існує і розвивається в межах соціалістичного реа- 
лізму. 

Стельмах є письменником з міцним сільським корінням, сіль- 
ськими тематичними обріями, одним із самобутніх співців людини 
і землі. Боротьба селян за землю, якою наділив їх Великий Жовтень, 
знаходиться в центрі роману «Кров людська -- не водиця». На таку 
або близьку до неї тему написано в українській літературі не один 
десяток романів. Та, завдяки своєрідності стилю, М. Стельмаху вдалося 
досягти оригінальності й самобутності. З'ясовуючи свої погляди на сьо- 
годенну прозу, автор висловив досить цікаві думки, які можуть в певній 
мірі допомогти зрозуміти окремі сторони стилю його власних творів. 
Він стверджує: «Ях і раніше, так і тепер я не уявляю собі сучасної, 
підкреслюю — сучасної прози без епічної глибини, без філософської течії 
і без пристрасного ліричного проникнення. З хвиль історії, із хвиль 
народного життя народжується справжній твір, із хвиль історії, із хвиль 
життя народжуються і крила натхнення» 5. Виходить, що в змалю- 

ванні народного життя епічна грунтовність, непідробний ліризм, філо- 
софічність -- ось, насамперед, важливі якості, якими повинна відзна- 
чатися сучасна проза. 

Історія бідняцького життя, а особливо сама боротьба трудових 
верств селянства в період громадянської війни за здійснення накреслень 
соціалістичної революції змальовані багатьма письменниками. В їх 
творах відображені найрізноманітніші аспекти й відтінки тих знаменних 
років. Автора ж роману «Кров людська -- не водиця», в першу чергу, 
відчутно цікавить гуманістичний характер ідей Жовтневої революції, 
людяні вдачі творців вікопомних подій. Митець пильну увагу звернув 
на трудову селянську масу, розкриваючи духовне багатство якої, грун- 
товно торкнувся соціальної, психологічної, морально-етичної сфер 
у житті народу. Суть нового, що вносить М. Стельмах романом, полягає 
в тому, що він створив галерею колоритних характерів, мимо яких 
пройшли його попередники. Кращі людські якості стали постійною 
нормою і самою суттю поведінки та вчинків провідних героїв. Гуманізм 
і благородність, мов у фокусі, сконцентровано в образах Мірошничен- 
ка, Горицвіта, Нечуйвітра. В них зосереджено найбільш привабливі 
риси народного характеру, а в служінні ідеям Жовтня -- їх естетична 
сила. Мірошниченко -- це по-справжньому новаторський образ. Такого 
пластично виписаного людського характеру з багатою духовною силою 
та красою, як Свирид Мірошниченко, українська радянська проза 
не мала. Він -- один з глибоко народних типів, якого довгі роки не ви- 
стачало українському романові про соціалістичну революцію та грома- 
дянську війну. 

Розкриваючи особливості стильових принципів О. Гончара, Л. Пер- 
вомайського, Є. Гуцала, а також М. Стельмаха, дослідник пояснює: 

* К. О. Степовий. Особливості стилю роману М. Стельмаха «Кров людська — 
не водиця», — «Українська мова і література в школі», 1971, № 4, стор. 44. 

5 Михайло Стельмах. З хвиль життя народного. -- «Літературна газета», 
1962, 6.ГУ. 

100



«Реалістична конкретність образу в них залишається основою худож- 
нього відтворення світу, але ця конкретність здебільшого освітлена 
гарячою авторською «суб'єктивністю», насичена ліричною, емоційною 
стихією, в романтичному дусі «наближена» до загальної антитези 
світла і пітьми, добра і зла, зрідка тактовно символізована» 5. Відзна- 
чені тут якості мають пряме відношення до роману «Кров людська -- 
не водиця» і в значній мірі характеризують його стильову своєрідність. 

цьому творі органічно «зливаються» аналіз соціального життя 
народу з вельми майстерним розкриттям внутрішнього світу людини. 

це, в свою чергу, привело до гармонійного поєднання пристрасного 
ліризму і суворої епічності, філософської глибини і психологізму, емо- 
ціональності і народної поетики. Філософська та ідейно-естетична 
позиція митця визначила в головних рисах загальну структуру твору. 
«Філософський мотив людяності, добра, — відзначає О. Бабишкін, -- 
єдності людськот крові і рідної землі пронизує увесь роман, спрямо- 
ваний проти душогубів..», «Стельмах бере життя в найгостріших його 
проявах, в найтрагічніших ситуаціях, оголює до краю соціальні супе- 
речності і в зіткненнях людських доль розкриває найвищу й найгуман- 
нішу правду людства -- правду ленінської революції» 7. В творі «Кров 
людська -- не водиця» близькі романтизму принципи відбору й оцінки 
явищ дійсності, типізації та індивідуалізації, сюжетоскладання. Як ії 
романтики, М. Стельмах наголошує на найпоетичніших виявах духов- 
ного розвитку людини. Згідно з народними уявленнями про прекрасне 
в житті трудової селянської маси таким ідеалом є земля. 

Нелегку й жорстоку боротьбу за неї письменник показує на досить 
вузькому і часовому, і просторовому «плацдармі». Дія роману майже 
не виходить за межі подільського села Новобугівки і кількох осінніх 
днів 1920 року (хоч ретроспективно мова йде про весь рік). Різкий 
1 виразний контраст, з одного боку, природного й прекрасного (мир, 
вільна праця, щастя -- все те, за що борються позитивні герої), з іншо- 
го боку, протиприродного й спотвореного (війна, ненависть до народу, 
злість -- все те, що приводить до пролиття крові) входить у роман 
з перших сторінок, шириться, стає композиційною основою. Сюжет твору 
«Кров людська -- не водиця» відзначається притаманними тільки йому 
властивостями. Ущільнення в просторі і часі дало можливість М. Стель- 
маху зосередити увагу лише на окремих сторонах життя народу, якими 
є духовна краса й міць людини праці, її талановитість, духовна щед- 
рість. Для твору цього є характерними лірико-філософські і лірико- 
романтичні струмені в зображенні носія народного ідеалу. Внутрішній 
сюжет і дав митцеві можливість глибоко та всебічно розкрити духовний 
світ провідних позитивних героїв. 

Талант М. Стельмаха зростав і розцвів на плідній ниві реаліс- 
тично-романтичного напрямку української радянської прози, напрямку, 
в якому значну питому вагу відіграють ліризм і романтизм. У мовно- 
образній системі відчутно виявляються авторське світосприймання, відо- 
браження й вираження. Індивідуальна мистецька вдача будь-якого 
письменника, психологія його художнього мислення реалізуються також 
у тропах. Важливу роль у романі «Кров людська — не водиця» відігра- 
іють тропи романтичного спрямування. Їм властиві піднесеність, уро- 
чистість, небуденність, пафос. Тропи ці (метафори, порівняння, епітети) 
митець у переважній більшості використовує, змальовуючи картини 
природи. Краса місячної ночі, густі й розкішні ліси та діброви, росисті 
зелені луки, дзеркальна вода озер і річок, дзвінкоголосе птаство -- все 

5 Л. М. Новиченко, Проблеми стильової диференціації в сучасних східно- 
слов'янських літературах, стор. 30. 

7 Б карма м а Стельмах. К., «Радянський письменник», 1961, 
стор. 116—117, 122. 

101



не під пером письменника набуло самобутнього вираження. Пейзаж 
часто виступає фоном або органічно пов'язується з поведінкою та внут- 

рішнім світом персонажів: «Село, зачароване зоряним небом...» 8; 
«Над селом вибілюється місячна повінь...»; «Від тинів на вули- 
ці лежать укорочені тіні, і в їхніх видовжених щілинах так трел- 
тить місячне сяйво, як на ранкових річках трепещуть зо- 
лоті табунці рибин» (41); «у червоно-б лакитному над- 
вечір'ї чітко вирізьблялося.. відкрите всім вітрам село Івчан- 
ка...» (210); «Лісова стежка... наче у казці, веде в чарівні 
далі, де сонце просипає зерно в нахололі галяви» (274). 
Це лише поодинокі приклади елементів лірично-романтичного фону, що 
створює піднесений та урочистий настрій. 

Природа нерідко олюднена і ніби випромінює думки, почуття та 
сумніви як персонажів, так і самого автора. Тепле ставлення письмен- 
ника до позитивних героїв яскраво проступає, наприклад, в епізоді по- 
хорону Василя Підіпригори: «Верби земними руками припада- 
ли до Василя, востаннє струшували на його обличчя осінній шум 
і гіркуваті сльози» (17). 

Напруження й експресивність несуть ті тропи, що розкривають 
поведінку персонажів, їх душевні порухи. З великою емоційною силою 
автор відтворив тяжке переживання Докії, яка несподівано побачила сво- 
го Тимофія мертвим. Невимовне горе й страждання люблячої жінки, її 
розпач та муки зримо і разом з тим особливо вражаюче підкреслюються 
майстерно дібраними епітетами та метафорами: в Докії «в нелюд- 
ській напрузі відкинулись руки і голова назад»; «очі не побачили 
неба -- лише чорне накриття, що вгортало чоловіка, налягло 
на неї»; «голова забилась на мокрій одежі чоловіка, буйні коси 
встелили піввоза..» (231). 

Важливу роль у романі відіграє образність змалювання духовного 
світу носіїв народних поглядів, їх любові до землі, до праці на ній. 
Думки Тимофія Горицвіта про поля й лани такі ж поетичні, як поетична 
сама мрія про справедливе і чесне життя: «Ле зерно, а серце 
своє вкладемо в тебе (в ниву. - І. Б.), щоб зародила ти нам 
щастя щоб... негналасвоїх трудівників накрайсвіту..» (225). 
Виразно розкрито світосприйняття Горицвіта, його психологічний стан 
і думи в останню мить життя: «Усе життя, усі видіння за якусь хвилину 
перейшли перед ним, як проходить безсмертне військо 
повз убитого товариша» (228). Стилістична функція цих тро- 
пів цілком ясна: вони створюють атмосферу урочистості і навіть леген- 
дарності. 

Романтично-міфічне забарвлення мають тропи: «..Бандитські кулі 
вирвали душу з грудей (Василя Підіпригори. -- Г. Б.) і десь 
летить вона між білими осінніми хмарками до само- 
го сонця, шукаючи собі нового пристановища і нової 
землі» (18); «З жовтуватого місячного настою, мов біблей- 
ський пророк, випливає... батько Тимофія» (38). Цими тро- 
пами підкреслено народну пошану до тих, хто втілює мужність та геро- 
їзм і цим заслуговує на безсмертя (перший приклад), хто виражає 
досвід і мудрість старших поколінь (приклад другий). 

Романіст також немало дбає про точність і пластичність, зро- 
зумілість і ясність відображення. Далеко не останнє місце посі- 
дають у цьому художні деталі. «Художні досягнення Стельмаха, -- 
підкреслює Л. Новиченко, -- невіддільні від щирої поетичності його 
загальної образної системи, від душевної палкості, з якою він ствер- 
джує свої морально-етичні ідеали, а разом з тим і від доброї густоти 

з М;хайло Стельмах. Кров людська -- не водиця. К., «Дніпро», 1966, стор. 35. 
Далі художній текст наводжу за цим виданням, зазначаючи в дужках лише сторінку. 

102



реалістичних деталей у його кращих романах» 9. Для стилю М. Стель- 
маха істотним є образно-конкретне поглиблено-психологічне відтворен- 
ня людини. В змалюванні портретних рис Свирида Мірошниченка 
помітну роль відіграють лаконічні ремарки в діалогах та монологах: 
«Мірошниченко на сторожується, відкидає за вухо русяво- 
попелястий чуб, і тепер усі зморшки на чолі уперто націлю- 
Ються на Данька» (21). Так же зримо автор змалював тяжко пора- 
неного Нечуйвітра: «Навколо високого чола розкошлатився 
чорний чуб, запали й побіліли смагляві щоки, загост- 
рРився прямий ніс, болісно приплющились вії» (276). 
‚ М. Стельмах є митцем, що досить відкрито виражає свої симпатії 
г аптипатії, утверджує і заперечує. Гнівне розвінчування сил ненависті 
И зла, естетичне засудження їх виникає в романі як закономірний наслі- 
док чіткої психологічної характеристики, розкриття 1х соціальних 
та індивідуальних особливостей. В образах куркулів, націоналістів, 
бандитів автор підкреслює духовну убогість, внутрішню мертвотність, 
черствість, позбавляє їх почуття краси, радісного відчуття життя, поетич- 
ного сприйняття природи. Зображенням самої зовнішності письменник 
дає можливість відчути облудність, потворність їх натур. У Січкаря, 
наприклад, «недобре одвисає блискуча, мов смальцем пома- 
зана, нижня губа, під вухами ворушаться підпухлі грудочки 
м'язів...» (155); у куркуля Варчука «темні неблискучі очі, під- 
перезані круто вигнутими сережками фіолетових 
підтьоків» (229). Все це ті «чіпкі» реалістичні деталі, що конкре- 
тизують зовнішній портрет представників ворожого табору. 

Умінням виписати кожний персонаж, картину, деталь з разючою 
індивідуалізацією та пластичністю вноситься багато цінного в стиль 
твору. Художні деталі в ньому доведені до філігранності. М. Стельмах 
вдається до складних і художньо містких деталей: «Сині сутінки 
ледь-ледь, як туманний відпар, заворушилися навколо 
першої лозолоти вересневих дерев...» (19); «Слово, зігрів- 
ши душу, на якусь хвильку зупинилось у грудях і забилося 
в них, мов серце» (26). 

Стиль роману «Кров людська — не водиця» збагачено тим, що 
автор, досконало знаючи усне народне поетичне слово, творчо викорис- 
тав майже усі його жанри. Органічно вплітаючись у художню тканину, 
народна пісня, дума, казка, прислів'я, приказка створюють у романі 
глибоко поетичний настрій. Як в авторську мову, так і в мову дійових 
осіб митець щедро вводить народне поетичне слово, ритмомелодію 
та фразеологізми народних пісень, що розкривають внутрішній світ 
персонажів. Пісня супроводжує життя позитивних героїв, їх діяння, 
душевні настрої і навіть саму смерть. У час похорону сина Василя 
стара Богданиха співає великодню пісню «Першим часом василя сади- 
ла, гей, гей, василя садила». Відправляючись на битву з бандою, чер- 
воні козаки співають «Плавай, плавай, лебедоньку, по синьому морі». 
Пісня ця, пише автор, «сумувала й сумувала під густим склепінням 
лип» (36); «туга віків і надії віків сходились у молодих голосах і сла- 
лися старим шляхом, стискаючи і веселячи серце...» (37). Щемливою 
згадкою про тяжке бідняцьке життя в недалекому минулому проник- 
нута пісня червоноармійця-білоруса «Ой речанька, речанька, чаму ж 
ти не повная...». 

Пісня відіграє роль своєрідної рамки в романі. Якщо трагічна 
пісня Богданихи, власне, розпочинає твір, то веселі веснянки дівчат 
завершують його. Великодня пісня збожеволілої матері вводить читача 

ї 

9 Л. М. Новиченко, Проблеми стильової диференціації в сучасних східно- 
слов'янських літературах, стор. 34. 

103



в атмосферу жорстокої класової боротьби. Коли закінчується війна, 
для селянства відкриваються безмежні перспективи. І дівчата весело 
співають веснянку «Нема льоду, нема льоду, нема й переходу». Вес- 
нянками завершується старий і розпочинається новий етап народного 
життя, відтвореного вже у «Великій рідні». 

Прислів'я, приказки -- це здебільшого народні вислови, трансфор- 
мовані митцем, Розділ ХХ розпочинається прислів'ям: «Земля не може 
жити без сонця, а людина без щастя» (182). Це прислів'я виконує «роль» 
прологу до картини родинного щастя Данила Підіпригори, що повер- 
нувся від петлюрівців і прагне розпочати чесне життя. Проникливий 
розум Горицвіта автор підкреслює прислів'ям, що доречно звучить 
на адресу куркульні: «..-- Ви думаєте, закон, як дишло: куди повернув, 
туди й вийшло?» (151). З допомогою приказки митець розвінчує шпигу- 
на Бараболю, якого тільки що до крові відшмагали з наказу «батька» 
Палилюльки: «| сміх, і гріх було дивитися на цю недоладну по- 
стать...» (103). А Петлюра характеризується так: «Він схожий на Гарі- 
бальді, як свиня на коня» (99). Вдало викриває романіст з допомогою 
казкового образу троцькіста Кульницького: «Він такий, що в одно вухо 
влізе, а в друге вилізе» (240). 

Глибоко поетичний настрій є основою стилю роману «Кров люд- 
ська -- не водиця». Стиль твору «виростав» з підвищеного інтересу 
автора до героїчного, високого і благородного в самому житті; він 
знайшов виявлення в загальному святковому й урочистому пафосі, 
в напруженому драматизмі ситуацій, в ліричному й поетичному тоні 
епічної оповіді. Гармонійно поєднуючи реалістичні та лірико-романтичні 
форми письма, М. Стельмах надає все ж перевагу реалістичним фор- 
мам. Ці якості виявилися в загальній структурі твору, яка дала можли- 
вість поставити в центрі соціальне життя, духовний світ і психологію 
селянської бідноти. Відображенню поведінки, дій та вчинків персонажів 
підпорядковано більшість тропів реалістичного забарвлення. Разом з 
цим активно «діють» і романтичні елементи, що «знаходяться» в схви- 

льованому ліричному струмені авторської манери письма, в доборі 
художніх засобів вираження. Під впливом сильного романтичного 
струменя в творі «Кров людська -- не водиця» відбувається зближення 
епічності й ліризму. 

Історико-революційний твір «Кров людська -- не водиця» за жан- 
ром найбільше наближається до різновиду соціально-психологічного 
роману. Автор виявив особливу увагу до внутрішньої «тональності» 
персонажів, їх думок, переживань, настроїв. Насиченість цього твору 
тропами слід розглядати як стильову рису, що зумовлена глибокою 
психологічною основою роману, «нахилом» М. Стельмаха до психоло- 
гічного заглиблення. Цьому підпорядковано багатство мовної паліт- 
ри -- метафори, порівняння, епітети. Основний пафос твору в «оспіву- 
ванні» духовної мужності, чистоти та краси людини-борця, людини 

праці. Істотними при цьому стали не лише реалістична достовірність 
і точність, але й романтичний пафос, лірична стихія, психологізм, сим- 
воліка. 

Так в романі М. Стельмаха «Кров людська -- не водиця» конкретно 
проявився стиль реалістично-романтичного напрямку сучасної україн- 
ської прози. Своїми стильовими особливостями він вніс свіжий стру- 
мінь, багато нових і цінних рис як у творчість самого автора, так і в ук- 
раїнський радянський роман у цілому.



Ф. М. БІЛЕЦЬКИЙ (Дніпропетровськ) 

Особливості гумору _ Г 
у новелах О. Т. Гончара 

Як влучно сказав І. Франко, «гумор — невідлучна прикмета 
кожного правдивого таланту»!, Справді, майже у кожного письмен- 
ника зустрічаються елементи гумору. Вони можуть бути провідною 
рисою творчості, як у С. Руданського, Л. Мартовича, О. Маковея, Оста- 
па Вишні, або виступати у вигляді окремих елементів, дотепних іско- 
рок, як у А. Свидницького, Панаса Мирного, В. Стефаника, Марка Че- 
ремшини, багатьох радянських письменників. 

Гумор є тією прикметою, яка властива й обдаруванню видатного 
українського радянського прозаїка О. Т. Гончара. Однак гумор його 
творів ще не став об'єктом дослідження літературознавців, хоча в ціло- 
му доробок талановитого майстра слова вже знайшов грунтовний аналіз 
у літературно-критичних працях Л. Новиченка, О. Бабишкіна, М. Шу- 
мила, О. Килимника й ін. 

Загальновідомо, що комічні явища дійсності багатоманітні і про- 
являються в різних формах (простіших і більш складних): як вира- 
ження протиріччя між формою і змістом, між дією і її результатом, як 
невідповідність мети і засобу, як наслідок контрасту старого й нового, 
як результат суперечності між життєвими обставинами і логікою люд- 
ських дій і т. п. Комічним стає також явище, вирване з обставин, які 
його обумовлюють. : 

У житті комічне завжди смішне, але не все смішне можна назвати 
комічним, М. Г. Чернишевський зауважував, що «комічне і смішне 
поняття не синонімічні» 2. Розмаїття комічного становить лише деяку 
частину багатства градацій смішного. Взаємозв'язок цих двох понять 
можна виразити словами: не все смішне комічне, але все комічне 
є смішним. Містячи в собі всі ознаки смішного, комічне характеризу- 
ється ще й додатковою ознакою -- ознакою суспільної значимості. 

Створюючи комічний образ, митець у гранично емоціональній 
формі виражає своє ставлення до певних явищ дійсності. Це ставлення 
буває різним і залежить від особливостей сміху: доброзичливого чи 
знищувального, дошкульного чи веселого. У кожному конкретному ви- 
падку характер комічного визначається авторською позицією та об'єк- 
том, на який спрямовується сміх. 

У залежності від естетичних властивостей об'єкта і завдань автора, 
його мети визначають два способи зображення за допомогою сміху: 
сатиричний і гумористичний. Сміх письменника-сатирика виражає 
непримиренне ставлення до того, що його викликало. Головне в сати- 
рі — комедійна критика, яка підводить читача до заперечення явища 

| Іван Франко, Твори в 20-ти томах, т. ХУИ. К., ДВХЛ, 1955, стор. 251. 
?Н. Г. Чернышевский. Избранные философские сочинения, т. 1. М., Гос- 

политиздат, 1950, стор. 287. 

105



через протиставлення його ідеалам 3, сатира — це дошкульне викриття 

усього, що стоїть на шляху до повного здійснення цих естетичних 

ідеалів. 
На відміну від сатири гумор завжди бачить у своєму об'єкті якісь 

сторони, що не суперечать, а відпозідають ідеалу. Основа гумористич- 

ного зображення комічних життєвих подій здебільшого позбавлена 

суспільно-політичних суперечностей. У житті нерідко зустрічаються 

такі найпростіші, елементарні комічні явища, які не можна віднести 

ні до відживаючого старого, ні до нового, того, що народжується. Часом 

смішними є незручність, некмітливість людини, деякі її рухи, жести, 

ситуації, в яких вона опиняється, тощо. Вони зумовлюють не викри- 

вальний, а доброзичливий сміх. Такий незлобивий, доброзичлизий сміх 

і лежить в основі гумору. У художньому творі він є засобом розкриття 

позитивних рис характеру людини, вираження народного оптимізму. 

Багато письменників минулого використовували гумор для харак- 

теристики якостей і рис людини. Наприклад, С. Руданський, І. Франко, 

М. Коцюбинський, Л. Мартович, О. Маковей, зображуючи позитивного 

героя у смішному вигляді, вміли за допомогою гумору передати пре- 

красне, людське. Стверджувальний гумор властивий також численним 
творам радянських письменників. 

Доброзичливим гумором зігріті кращі новели О. Т. Гончара. Його 
твори «Сусіди», «Усман та Марта», «Маша з Верховини», «Чарн-Ко- 
миші», «Весна за Моравою» та інші сповнені влучними, дотепними жар- 
тами, веселими розмовами, в яких і проявляється оптимізм радянських 
людей, бадьорість і життєрадісність, їх наполегливе устремління вперед. 

Ці твори виявляють авторове вміння розкрити крізь призму естетичного 
сприймання найпростіші, елементарні комічні явища, що не належать 
ні до відживаючого старого, ні до суперечностей нового. 

У новелі «Сусіди», наприклад, джерелом гумору є конфлікт, зумов- 
лений змаганням двох голів колгоспу -- Ониська Артемовича і Петра 
Гасанчука. Автор тонко іронізує над «місцевим» патріотизмом голови 
колгоспу Ониська Артемовича, який метушиться, нервує, з підозрою 
ставиться до успіхів свого сусіди. Однак неприязнь Ониська Артемо- 
вича приховує в собі і добру заздрість, бажання не тільки не відстати, 
але й бути попереду. Тому доброзичливу усмішку викликає в читача 
поведінка Ониська Артемовича, коли він випереджає свого сусіда і по- 
чуває себе справжнім переможцем. 

Письменник знаходить виразні штрихи для підкреслення працьо- 
витості героя, вдало переходить від теплої іронії до співчутливого 
ліричного зображення. Онисько Артемович буває смішним, але це гар- 
на, старанна людина, яка вкладає в роботу всю душу. Ось він під час 
гасіння пожежі: «Онисько Артемович шаленів, не тямився від цього 

запаху. Хапав сина за карк, готовий витрясти з нього душу... 
Зовсім, видно, забувся, зовсім, видно, не думав про те, що поле під ним 
«дніпрельстанівське», Гасанчукове!..» " Джерелом гумору тут є виділені 
нами емоційні слова. 

Щоб висміяти запобігливість, заздрість, дразливість цього героя, 
автор використовує так званий комізм непорозуміння, примушуючи 
Ониська розхвалювати «дніпрельстанівські» абрикоси і ганити Свої. 
В новелі є чимало й інших гумористичних сцен. Ми від душі сміємось, 
коли Онисько Артемович «відвойовує» у свого сусіда комбайн, зали- 
шаючи тому машину старого випуску («почхаєш на пів хедера»), і тоді, 
коли він виявляє задоволення з того, що Гасанчук переймає дещо з його 

з Юрій Борев. Комическое. М., «Наука», 1970, стор. 81. 
4 Олесь Гончар. Твори в 5-ти томах, т. У. К., «Дніпро», 1967, стор. 332. Далі 

при посиланні на це видання в дужках вказується лише том і сторінка. 

106



власного досвіду, з колгоспних нововведень. Віртуозно переплітаючи 
різні сцени й епізоди, автор змушує читача то сміятися, то з захоплен- 
ням і серйозністю стежити за поведінкою і вчинками героя. 

У гумористичному ключі здійснюється й мовна індивідуалізація 
героя. Моза Ониська Артемовича щедро пересипана народними висло- 
вами, дотепними»прислів'ями («Не твоя копа молотиться», «Мовчи та 

готове слухай»), просторічними елементами («Що ти мені розідейкав- 
ся» і т. п.). і 

Народними дотепами, влучністю і точністю характеристик персона- 
жів гумористичні сцени новели «Сусіди» нагадують деякі епізоди з ко- 
медій І. Микитенка («Дівчата нашої країни»), О. Корнійчука («В степах 
України», «Калиновий гай»). Гумор майстерно вводить О. Гончар 
і в новелу «Гори співають». У ній тепло розповідається про старшину, 
який «ганяз своїх бійців» з «розхристаною дисципліною в голосі», 
щоб вони не підвели його під час змагань між підрозділами на краще 
виконання Гімна Радянського Союзу. 

Гумор у Гончара часто поєднується з ліризмом. Вдало поєднано 
гумор і ліризм в оповіданні «Чари-Комиші», написаному в ключі тра- 
диційних вишнівських «мисливських усмішок». З твору постає приваб- 
ливий образ людини, по-справжньому закоханої у нашу природу, її 
чарівну красу. Гумор оповідання зумовлюється невідповідністю між 
бажаним і дійсним, Характерний приклад. Чекаючи на товариша, що 
затримався, мисливці вирішують поїхати йому назустріч, щоб «прямо 
в кузов його качок повантажити». Але виявилось, що «бовтається при 
боці в старого» не в'язанка качок, а лише... «одна його вірна, на токар- 
нім станку виточена «крякуха». Оця невідповідність і стає джерелом 
гумору. 

Письменник уміло вводить в тканину твору народні анекдоти, 
інтерпретуючи їх у мові героїв. Показова щодо цього сцена звертання 
мисливця до пожежника: «А це правда, Оксене, що коли до вас у по- 
жежну команду приймають, то спершу роблять екзамен: чи вилеже 
претендент двадцять чотири години на одному боці? Якщо вилеже -- 
беруть, а не вилеже -- не годиться. 

Всі регочуть, і пожежник регоче, він ніскільки не ображений» 
(У, 469). 

Крізь призму гумористичної інтонації може пробиватися не тільки 
лірична тональність, але й елементи трагізму, як це маємо в новелі 
«Весна за Моравою». Тут гумор проступає і в змалюванні душевного 
стану персонажів-мадьярів, які йдуть за радянським бійцем, і в звер- 
ненні мадьяр до свого вчителя з словами «пан професор», і особливо 
в описі виразу обличчя вчителя, який «дивно дивиться на Гуменного. 
Дивиться не кліпаючи, прямо, і очі в нього великі, круглі, ніби вони 
вставні... А вчитель просто наступає Гуменному на п'яти. Він уже не так 
пріє і крекче, ніби йому цей похід не відбирає сили, а, навпаки, посту- 
пово додає їх» (М, 297). 

Гумористичний ефект зумовлюється також вживанням слів у пере- 
носному значенні: на привітання командира батареї «Доброго ранку!» 

мадьяри, переплутавши слова, відповідають хором: «Спасіба!». Що ж 
їм сказати в таку хвилину, як не подякувати, закінчує розповідь автор. 

Гумористичний струмінь у творах Гончара поєднується з їх роман- 

тичною спрямованістю. О. Гончар -- романтик не лише за засобами 
поетичного мислення, але й за характером мови, якій, за рідкими винят- 
ками, не властиві приземлені, грубо реальні деталі. Його твори сповнені 
образної символіки. Так, у новелі «Гори співають» весь лад мови під- 
креслено емоційний, що надає твору романтичного характеру. 

Таким чином, своєрідність гумору у творах О. Гончара проявляється 
в його органічній єдності з іншими стильовими елементами. 

107



Значне смислове навантаження несе у творах О. Гончара гумор, 
спрямований на викриття окремих негативних рис у цілому позитивних 
героїв, тих, що хоч і заслужили критики, але зберігають свою приваб- 
ливість. Гумор критичного спрямування -- це не іронія чи дошкульний 
сарказм, це усмішка лагідна й ніжна, виховуюча. Цільовою настановою 
такого гумору є не знищення, засудження, а вдосконалення, усунення 
недоліків і недоречностей. 

Естетично осмислюючи життя, яке змінює людей, їхні моральні 
відносини, О. Гончар майже кожен свій твір будує на гострому конф- 
лікті, на зіткненні людей у ділових стосунках, у побуті. При розв'язанні 
таких конфліктів письменник вдається до гумору, що нерідко містить 
у собі елементи критики. При цьому якась окрема риса у поведінці 
персонажа, мовний жест підпорядковуються розкриттю його психо- 
логічного стану. Такий гумор з елементами критики властивий новелам 
«На шляху», «Панорамна земля», «Літньої ночі» та іншим. У творі 
«На шляху» змальовано колоритний характер голови колгоспу Трохима 
Сидоровича Глухенького, в якому давні селянські риси (до них автор 
ставиться критично) переплітаються з усім новим, народженим чудо- 
вою радянською дійсністю. 

Якщо письменник від зображення позитивного переходить до кри- 
тики негативного, його гумор набирає іншого смислового відтінку, на- 
ближається до сатири. Це буває тоді, коли пережитком минулого 
є не окрема риса явища, а саме явище, за своєю якісною визначеністю 
соціально небезпечне, здатне нанести велику шкоду народові. У таких 
випадках при змалюванні образів переважає не поблажливий, а викри- 
вальний сміх. Тут інша естетична оцінка зображувального: бо ж ідеться 
вже не про. виправлення окремих недоліків чи якісних ознак явища, 
а про випалювання його самої суті, про знищення фальшивого і злого. 
Такий сміх над прогнилим віджилим стає дошкульним, викривальним, 
сатиричним. Образи білогвардійців у новелі «Черешні цвітуть», образ 
негативного персонажа, персоніфікованого в безіменному ворогові з но- 
вели «Ілонка» та деякі інші, -- це справжні сатиричні образи, що під- 
носяться до значення художніх типів. 

Частіше сатира у новелах О. Гончара виступає у вигляді окремих 
елементів, що перебувають в органічному сплаві з градаціями гумору. 
Наприклад, сатиричні нотки проступають крізь гумористичний струмінь 
у новелі «Панорамна земля», де викриття досягається за допомогою 
гіперболізації та самодискредитації персонажа (мовний комізм). Пози- 
тивний герой Іван Оленчук з неприхованим сарказмом розповідає про 
свого племінника, який в районі «по різних хапсоюзах промишляв, 
а це й звідти викишкали». Глузуючи з методів «керівництва» свого 
племінника, Оленчук називає його «смаркачем» і має для цього під- 
стави. Адже він «день-крізь-день на всіх зборах тільки й трубить 
бувало: «Завтра вранці -- червоною валкою -- вивеземо громадяни...» 
А що вивозити? Горщик з квасолею у рідної тітки з-під печі вихопив 
і ото хоче його червоною валкою везти...» (ПІ, 415). Джерелом сати- 
ричного викриття тут виступає протиріччя, невідповідність понять. Логіч- 
ним завершенням комічної ситуації стає раптовість показу явища з того 
боку, з якого читач менше всього чекає (новели «Літньої ночі», «Сусіди» 
та інші). 

Гумор, що переходить у сатиру, спрямовану на засудження нега- 
тивних явищ, зокрема антинародної моралі, власницьких міщанських 
поглядів на життя, є свідченням активного втручання письменника 
у життя.



ПУБЛІКАЦІЇ 

П. П. ОХРІМЕНКО (Гомель) 

Невздомий варіант, віриці 
про Нирива 

У Центральному історичному архіві Литовської РСР (у Вільнюсі) збері- 
тається чимало цікавих матеріалів, які мають пряме відношення до історії української 
культури. Серед них знаходиться і невідомий список відомої вірші про Кирика 
та жадного попа. Він підтверджує, що цей твір у свій час поширювався не тільки 
на Україні, а й у Білорусії, Польщі та Литві. 

Вірша про Кирика виникла, очевидно, у другій половині ХУМІІ ст. як злободенна 
сатира на попівство. Написана вона на основі народних антипопівських казок та анек- 

дотів. Досить майстерне виконання, народність змісту сатири і близькість до фоль- 
клору забезпечили їй широку популярність. Вірша про Кирика розповсюджувалась 
У багатьох списках і хутко проникла в усне побутування -- стала народною віршеюю 
і навіть сатиричною піснею (входила у репертуар деяких кобзарів). 

Відомо чимало списків вірші про Кирика. Один з них вперше опублікував 
П. Куліш у другому томі «Записок о Южной Руси» (СПб, 1857). Це був запис 
Л. Жемчужникова від кобзаря Остапа (очевидно, Вересая). Десь у цей же час 
(у 50—60-х роках ХХ ст.) на Поділлі записав віршу А. Димінський (опублікована 

у збірнику «Казки та опсвідання з Поділля», К., (1928). Список Центрального історич- 
ного архіву Литовської РСР теж відноситься до середини ХІХ ст., а саме до 1858 року. 
Це найдавніші з відомих записів вірші про Кирика. 

Список вірші про Кирика, який зберігається в Центральному історичному архіві 
«Литовської РСР, має таку назву: 

« 

СООО ВОХЕХЕ 

РІР І КУК 

Ва] ] ада 

Він знаходиться в паперах білоруського письменника середини ХХ ст. Артема Вериги- 
Деревського (ф. 1135, оп. 4, од. зб..391, арк. 6--14). Одержав цю віршу (записану 
«латинкою») Верига-Деревський 25 жовтня 1858 р. від Мамерта Ренієра у Вільні, 

причому як його власний твір. Про це свідчить надпис самого Ренієра, зроблений 

у віршованій формі («латинкою») білоруською мовою: 

На пагулянцз У Вільне гэты вершы нашсау, 
І Бялорускому Дудару на памятку 1х аддау!. 

Мамерт Ренер, як і його брат Анцетій, був ‘учасником революційного руху 
30--40-х років ХІХ ст. у Польщі, Білорусії й Литві. У відомому «Альбом!» Вериги- 
Леревського він писав (теж «латинкою» і по-білоруському) про себе (ф. 1135, оп. 4, 

"од. зб. 391а, арк. 72 зв.): 

Хоць прозвішчз Реніер, 
Да не немец, да не звер, 

Але польская душа, 
А што болей, о том ша. 

М нн ния - 

' «Латинку» в цитатах і вірші замінено кирилицею, але особливості запису збе» 
‚режен:. 

109



Оте «ша», мабуть, було натяком на приналежність Ренієра до револющйних кіл свого 

часу. Не випадково він, будучи поляком, прихильно зустрів білоруського прогресивного 
письменника Веригу-Дгревського, який приїжджав у Вільно 1858 року, як «дударя» 

братнього народу. Більше того, Ренієр визнавав мову цього народу і сам писав нею, 
незважаючи на урядові заборони «білорущини». 

Мамерт Ренієр мав деяке літературне обдарування. Крім наведених віршованих 

написів, у «Альбом» Вериги-Деревського він записав і свій білоруський в'рш з нагоди 
від'їзду письменника з Вільні. Десь перед цим Ренієр передав Веризі-Деревському 

: віршу про Кирика як власний твір. 
Живучи в Слуцьку, Кореличах, часто буваючи у Вільні, М. Ренієр, напевно, 

крім рідної (польської) мови, непогано засвоїв усі три східнослов'янські мови. Саме 

знання цих мов, зокрема білоруської та української, а також певна приналежність 
до літературних кіл і дали йому підставу «присвоїти» українську віршу. Можливо, 

це був просто жарт. Не виключено також і те, що Ренієр навмисне розповсюджував. 
український сатиричний твір, спрямований проти попівства, що входило в його рево- 

люційно-пропагандистські завдання. Зрозуміло, автором вірші про Кирика він не міг 

бути: вона ще до 1853 року була широко відомою як у писемно-літературних, так 

і усно-народних варіантах, один з яких роком раніше опублікував Кулиш. Крім того, 

Ренієр, як свідчить його запис, вірніше, копія вірші про Кирика, не зовсм добре 
знав українську мову: допускав деякі польські та білоруські слова і прикметникові 

закінчення, іноді не дотримувався чергування голосних, властивого українській мові 

(напр.: піп--піпа), і т. д. 

Як би не було, але ренієрівський список вірші про Кирика має для нас неабияку 
цінність, бо це одна з найдавніших її фіксацій. Цей список найближче стоїть до запису 
Димінського, що видно з наступного порівняння. 

У списку М. Ренієра: 

Що ся стало на Волині в "Овруцькім повіті, 
Такє чудо, якого ще не було на світі. 
Слухайте ж уважно, бо хоць вимова не гладка, 
Але ж правда очевидна, як вивинув з платка. 

В єдином селі межи бором, там же тече ричка, 
Хрест зелени і святого Івана капличка, 
Дворець гарни, в нім дідича розкошне мешкане, 
Іміющого над мужик! чесноє владане, 

Серед села стоіт церква благочестивая, 
Там священник бородати, попадя гладкая. 
В том же селі мужик бідни, Кіриком він звався, 
Робив щиро та й николи добра не дождався... 

У запису А. Димінського: 

Що ся стало на Волиню в Вовруцком повітю? 
Таке чудо, якого ще ни було на світі. 
Слухайти, люди, уважни! хоць мова ни гладка, 
Али очивіста правда, як вивинув с платка. 

В одном селі между бором, там же тече річка, 
Хрест зелений і святого Івана капличка. 
Дворец красний, в нім роскошне дідича мешканє 
Мающого над мужиками правоє владання. 

В тім силі стоїт і церков благочистивая. 
Там священник бородатий, попадя — гладкая. 
В тім же силі був мужик бідний, Кириком звався, 
Робив щире, та нігди добра ни діждався... 

Далі виклад теж у цілому збігається, але в списку М. Рен!ера більш «гладко» 
розвивається, хоча за розміром обидва записи майже однакові (у Ренієра -- 358 ряд- 
ків, у Димінського -- 367). Розходження спостерігаються тільки в другій половині 
записів вірші, особливо у кінці. Слід. відзначити також і те, що вірша про Кирика 

у списку Ренієра поділена на чотирирядкові строфи (виключення складає тільки одна 

дворядкова строфа), а в запису Димінського вона подана «підряд» і з далеко часті- 
шим порушенням ритміки, Наприклад: р 1 

110



Пи крикнув на Кірика, тупнувши ногою: 
«Я не можу згодитися на уклад з тобою, — 
Не маєш чим платити не хочеш робити, 
А я ж тобі гарно, дармо буду хоронити!.. 

Піп поміркував губою, 
Вдарив в шею кулаком: «Не говори довго 30 мною! -- 
Ни маєш чим заплатити і ни хочиш робити, 
А я ж тобі чорта-дурма буду хоронити?!.. 

Взагалі у списку М. Ренієра більш послідовно витримана метрична система 
і римування, піж у запису А. Димінського (в ряді випадків, особливо в кінці цього 
запису, вірша перетворюється в римовану прозу). Це дає підставу висловити здогад 
про те, що Ренієр, на бідміну від Жемчужникова і Димінського, віршу про Кирика 
записав не з уст народу, а скопіював з літературного джерела ?. Він, очевидно, зробив 
копио з якогось списку, замінивши кирилицю близькою йому «латинкою», а в деяких 
місцях, може, й «підправивши» його та допустивши окремі помилки. 

Словом, список вірші про Кирика, зроблений М. Ренером, у порівнянні з іншими 
ї варіантами, мабуть, найближче стоїть до оригіналу, який не зберігся. Про це гово- 

рить перш за все його літературне оформлення, якщо воно не належить самому Реніє- 
ру. Однак, як уже відзначалося, Ренієр не мав достатнього знання української мови, 
а тому кардннально змінити твір не міг. Наведене порівняння свідчить, що списки 
вірші Ренієра ї Димінгського близькі як за змістом, так і за формою, зокрема у першій 

частині. Значить, Ренієр не обробляв твору, а списав його з якогось літературного 

джерела, в той час ях Димінський записував віршу з уст народу, в зв'язку з чим 

досить часто траплялися «затемнення» (особливо якщо твір великий за розміром). 

Все це говорить про те, що ренієрівський список вірші про Кирика має важливе 
історико-літературне значення. Його докладне вивчення дасть можливість більш чітко 
уявити первісний вигляд цікавого твору, який виник на народно-поетичній основі. 

з» ж + 

Ренієрівський список-варіант вірші про Кирика має такий вигляд (зі збережен- 

ням поділу на строфи, що в цілому є штучним): 

ЧУДО БОЖЕЄ 

ПІП І КІРИК 

Балляда 

Що ся стало на Волині в Овруцькім повіті, 
Такє чудо, якого ще не було на світі. 
Слухайте ж уважно, бо хоць вимова не гладка, 
Але ж правда очивидна, як вивинув з платка. 

В єдном селі межи бором, там же тече ричка, 
Хрест зелени і святого Івана капличка. 
Дворец» гарни, в нім дідича розкошне мешкане, 
Імпощого над мужикі чесноє владанє. 

; Серед села стоїт церква благочестивая, 
Там священник бородати, попадя гладкая. 
В том же селі мужик бідни, Кіриком він звався, 
Робив щиро та й николи добра не дождався. 

Той же Кірик мав и? жинку и дитя малое, 

Но в бідності, в педолуге, пузате и" слабкое. 

Всеред літа, в час робочи - нещасна година!- 

Кірикові в більши клопіт померла детина 

Кірик смутни і з жинкою стали голосити, — 
Таже треба домовинкі і похоронити, 

Пішов Кірик до сусідив помощи шукати, 

Але нихто в цілом селі не хтів послухати. 

— 

2 Про це ж свідчить і пропуск одного слова (заміненого крапками) в кінці вірші, 

якого, мабуть, М. Ренієр не розібрав. 
3 - 

1. 
є й. 

111



Кірик слезно заплакавши, сплеснувши руками, 

Дознав, якая любов мижи сусідами. 

Пішов Кірик до піпа, упав на коліна: 

«Поратуй мя, чесни отче, померла детина 

В таку пору, що не маю ні гроши, ні хліба,-- 

Нещасному чоловіку велика загиба! 

Учинте добре а детину міні похороните, 
Заплати, яка належит, к осені пождите». 
Піп зірнув на Кірика, страснув бородою: 
«Що ти баєш, сучи сину, я ж тобі слугою? 

Що ти міні назаляєш: «Нема чим платити!» -- 
То ти можеш мні за теє кілька дні косити, 
Жинка твоя тоже ж може пійти на лан жати, 
Ціж я маю твоєй платби до осені ждатн!» 

«Ох, не можна, чесни отче, бо час не до того, 
Я сам в дому єдинокі, не маю никого! 
Треба ж панщину одбути, я же ш? в панской власти; 
Собі ж дбати, щоби тоже ш зусім не пропасти». 

Піп крикнув на.Кірика, тупнувши ногою: 
«Я не можу згодитися на уклад з тобою, -- 
Не маєш чим платити, не хочеш робити, 
А я ж тобі гармо?, дармо буду хоронити! 

Ти машенник, шут, бродяга, гультай, піяниця, 
Твоя жинка потаскуха, б.....7, люболежнща... 8 
Потому у вас ничого нема і не буде!— 
Щоб такії всі пропали лукавні люди!» 

Нарешті піп Кірика-- кулаком у спину: 
«Пішов вон, ладащо, чмуте, ти, прокляти сину!» 
Знов же Кірик на нещасну долю нарикає, 
Ходить, блудить, гіркі слези свої поликае. 

Пішов з плачем до двора, аж дідич навстречи; 
Спитав: «Чого зажурився і для якой речи?» 
Кірик всю причину дідичу сказує. 
Дідич ча ним ужалився таку раду дає: 

«Не знают тебе сусіди, піп не хтів тя знати, - 
Сміло можеш сам детину свою поховати». 
Пішов Кірик, взяв лопату — що ж біди робити!— 
Зайшов з плачем на могилкі, но почав значити. 

Аж приходит к єму старець, борода сивая, 
В нього шоломах? ясненкі, одежа красная. 
«Помагай біх 1, чоловіче, що хочеш діяти, — 
Рече старец до Кірика, - чи ямку копати? 

Стий, небоже! Я знаю, тут затвердо буде, — 
Нехай в том місті копають крепчейшні люди. 
Починай но в сей долину, тут мяхко копати, 
Будеш мя благодарити, довго споминати». 

Пішов старець. Кірик хутко до копаня взявся, 
Аж не довго і до котелця з грошима добрався. 
Витягає наверх як дуж і що має сили; 
Одкрив, глєдить: аж там сами карбованці біли. 

Кірик вельмі зрадовався, подніс в нєбо очи; 
Кінчав ямку, потом побіг додому охочи. 
Завинувся, гроши нишком в комору спровадив; 

—- Сказав жинці, потом обід гучни розпорадив. 
з Взяв в аренд!_ спуст. горилкі, вдруг і сам напився, — 

По великіх працах, бідах, трошку покрепився. 

рано сьо 

5 ж. 
5 гарно. 
7 так у рукопису. і і 
8 теж так (з крапками), 
9 шоломок. 
1 біг (бог). 

112



——Э/—З— 

Хліба, мяса, пива, меду придбав він додому, — 
Є що істи, є що пити, билє било"! кому! 

Жинка цілу ніч нє спала, пекла і варила, 
Всіх сусідив завидливих дуже задивила. 
Кірик схопився раненко, тоже мало спавши, 
Побіг хутко до піпа, в карман рублей взявши. 

Пришовши з добрим резоном, став сміло питати: 
«Много треба, чесни отче, за похорон дати? 
А до того я хотів би з брацтвом хоронити, — 
Щоб ви хтіли з хрестом, з дяком, з паламаром вийти». 

Піп дивится на «Кірика і рече: «Ти впився, 
Чи з великіх мудрощей ти, видно, скрутився? 
А когда ж ти так хвастуєш, як бих!? то богати, 
Хочеш пишно хоронити, поминкі справляти, — 

Дай пятнатцать карбованцив, так як дают люди, 
А вже ш з твоїм удовольстєм хорошенко буде!» 
Нє довго Кірик спречався: з кармана доставши 
І з нагалством карбованьци на стил висипавши. 

Побіг еще до братчиків — тоже догодити, — 
Дав три рубл! — сейчас стали на брацтво дзвонити. 
Множество людей зійшлося, з ланив 13 позходили, 
І з хорошим благочестиєм дитя зхоронили. 

Всіх ідущих з гробовища запросив до хати — 
Кірик всіх обілно взявся частовати. 
Участовавши приходніх, на нижчих моргає — 
І тим щедру милостиню і почестку дає. 

На обід він запросив піпа з піпадьою, 
Дяков, "братчиков, сусідов з цілою родньою. 
Єдять, пють, а нищечкомь всюди поглядають; 
Єдни бають, друге шепчуть, а інниє 4 моргають. 

Нихто, як піп завидливи, жере аж до іжлишества 
Г думку думає: 
«Що такоє: вчерась Кірик на колінках лазив, 
Молив, просив а никого слезми не проразив; 

А нине сипле грошима, богато частує. 
Невже ш то єму дідич стилько усерствує? 
[ сумлєваюсь я много, що та за причина? 
Треба добре в клюби(?) взяти поганьского Сина!» 

Гості вже, досита наївшись, напившись, 
Разходилися додому, беседу скончивши. 
Люди тий 5, що в Кірика смачно іли і піли, 
Зишовшися на вулиці, єшче говорили: 

«Бач, казали, що Кірик хліба кусочка не має, 
Що він всегда, як собака, з голоду вмірає, 
А сегодня так зверх всего подостатком стало, 
Як в жадного богатира так би не вистарчало». 

І піп, зайшовши додому, став жестко думати, 
Якім би тут способем Кірика спитати, 
Хто його так спомагав, де ж він так набрався, 
Що всіх людей задивив, богатиром стався. ° 

А не могши ниякім способем здумати, 
Пішов до свей добродзікі, став єє питати. 

‚ Попадя пришла з обіду, лягла, розтяхлася, 
Почувши такую справу, хутко схопилася. 

«Престань, — рече, — мій голубче, в моє розсужденє: 
Нехай приїде до сповіді Кірик в воскресенє. 
Покі він всего не скаже, до поти причастя 
Не общяй йому дати, хошби мав пропасти». 

| було б тільки. 
2 ніби. 

13 ланів. 
М інші, 
15 ти, 

8--Українське літературознавство, вип. 16. 113



114 

21 

22 

23 

Утішився піп, подскочив, в долоні попляскав, 
Почухався по голові, бороду погласкав; 
А в соботу до Кірика дяка посилає, — 
Кірик змусу '6 в воскресенє сповід одправляє. 

Визнавши все благочесним сповіді звичаєм, 
Як найшов котелець з гришмі і якім случаем, 
Піп покрутив головою, поцмокав губамі, 
Рек: «Ти негодни, ти найшовши котелєць з рублямі, 

Ти повінен вдруг мене прніти і просіти, — 
Гроши, може, закляти! — даби посвятити. 
Посвятивши і на церков половіну оддати, 
Як нє знаю, чи іх благо будеш уживати. 

Як уже людей частуєш, кормиш, сам гуляєш, 
Так роблєчи хутко душу свою потераеш. 
Ліпш старайся, мій любезни, о души спасеніє!» 
Наругавши піп Кірика, лед! дав розрешеніє. 

Але ж потим удивлєнни став крепко думати, 
Як би можна від Кірика гроши відебрати. 
А не могши видумати, попадю взиває 
І перед нею негодную мисль свою відкриває. 

Попадя ся усміхнула, не довго і думала, 
Завидливому піпови латвні '8 спосиб дала: 
«Єст у кас, — рече,-- на бант! шкура воловая, 
Чорна, з хвістом і з рогами, але же сухая. 

Треба б єє намочити; вночи шкуру напнеш, — 
Підеш, Крика настрашиж 9 — карбованці хапнеш». 
Піп скочив гронцом (?) по скуру, намочив водою. 
Як пришла нич, зачинився в хаті з попадьою. 

Положив шкуру на столі, навскрись розтягає; 
Хвацка попадя піла в шкуру одягає. 
Одягнувши, як ризою, взявши дратвою зшила, 
Зивсім попа із головою пристоно 29 обшила. 

Знали, як понатягати на рукі, на ноги; 
На головє уставила скарадния 2! роги. 
Так зайшов піп до Кірика, став двери ломати, 
Одменним гласом храпливим почав міркітати. 

Кірик, вікно відчинивши, глянув — сполохався, — 
Бачит чорта із рогами, з страхом запитався: 
«Чого би хтів, ідол чорни?» — До вікна пустився 
І з рогамі до Кірика прамо наставився. 
Потом ревнув дикім гласом: «Як ти смів забрати 
Мої гроши на могилкаж, з котельцем узяти? 
Оддай сейчас, бо я тебе, в пазюри понявши, 
Вкіну в огонь невгасими, голову урвавши!» 

Крик лед жив, взяв котелец, за порог висунув, 
Лопнув дверима хутенько і засункув засунув. 
Завшов 22 в хату, сів на лавці, рук! заламавши, 
Як тішився, так знов смутни, рублікі позбувши. 
Піп лукави не хтів довго над гришми думати, — 
Хватив йомко 23 за котелець — поніс до свей хати. 
Цікавая попадя вікном виглядала: 
«Бач як хутенко справився, я добре казала! 

А покажи ш, чи много?» — Піп хопів віддати, 
Ажно рукі від котелця не хотят одстати. 

з примусу. 
ледве. 
легкий. 
настрашиш, 

20 пристойно. и 
гидкі. 
зайшов. 
зручно.



Піп з радосці раптом в тоску велику попавши, 

Плачет слезно, кари божей на собі дознавши. 

Алчущая попадя стала жалковати: 
Хтіла рублі пригорщами з котелця вибрати, — 
Але ж і так не можно взяти — не далися, 
Бо всі рубл! в єдину каму 2" крепко злепилися. 

А нє могши рублей взяти, ни рук відчепити, 
Хтіла з попа шкуру зняти, — не можна злупити! 
«Ой, горе! — піп кричить, піщит, верещит космати з рогами, — 
О, ви, гроши проклятий пропав же я з вами!» 

Цілу нич піп над грошима сидя нарнкає, 
Як скоро день — до Крика жинку посилає. 
Попадя укорилася, до Крика входить, 
Всю історія 25 чудесьную перед ним розводит. 

Рече, що піп, сміючися, хтів пожартовати, 
Здумав шутку-- в добри спосиб гроши відебрати. 
Напявши шкуру з рогами-- шутка удалася, 
Но в нещасную годину в рака 25 вчепилася. 

«Одагнися, ходи, прошу, за мною до хати, 
Твої гроши, може, тобі дадутця відняти». 
Кірик слухав с пилностію, решти 27 догадався: 
«Не дармо так на сповіді піп допитивався!» 

Пришов к попу -- сторопився, Піп, спустивши очи: 
«Я то, .— рече, — ходив, страшив тебе опівночи. 
Возьми свої карбованци, занеси додому, 
Но не кажи перед нікім і слова об тому!» 

Кірик не хтів вдруг з котелцєм карбованив 28 брати, 
Побіг пендом (2) 29 до двора дідичу сказати. 
Розказавши всю пригоду, -- дідич задивився, 
А пришовши до попа -- і перехристився. 

Бачит, що чорт гидкі, мерскі седит і рогати, 

Сотніка і всю громаду велив закликати. 
Пришлі люди і братчикі, да всі устрашенни, 

о з попа дітко 9 зробився, сатав(?) 3! скараденни, 

Дідич велів при громаді Кірикови взяти 
Свої гроши і з котельцєм занести до хати. 
Много людей на спробунек за котелець брали, 
Но у жадного папові рукі нє адстали. 

Кірик скоро до котелця доткнувся руками, 
Аж піп сейчас одняв рукі, скригитнув зубами. 
Дідич велів ще ж і шкури чи нє можна зняти -- 
А всякімі способами стали пробувати. 

Але ж трудно сокровиця жива витрускає, 
Піп з болезьні кричит сильно, в обморок владае. 
Всі удостоверились, видят, що не жарти; 
А дідич взяв бумагу, став писати карти. 

Описавши всю гісторию, новоє з'явлениє, 
Шле його аж до Житоміра в духовне правленіє. 
Ведут попа, зачепивши веровку за роги, 
За ним купою зо всіх сторон бежит народ многи. 

Ведут його ад села до села толпами, 
Сказав би хто, що цигани ходят з медвєдями. 
Як привели в Житомір, не можна ш сказати, 
Що там тогди діялося, трудно описати. 

8+ 

М купу. 
25 історію. 
26 в руку (до рук). 
27 зрештою. 
28 карбованців. 
29 перше. 
30 дідько (чорт). 
3 сатана. 

115



116 

рмаїї. 
месія. 

Бігли жиди, пани, купци -- Кажди гледів: 
Швец, кравец і всякі ремесник в хаті нє уседів. 
По улицях, по базарах тумани курили, 
В католической собори на гвалт?? задзвонили. 

Нєкотори думали, що город палився, 
А 1нния, же жидивскі меснаш 23 з'явився; 
Алє ж хто узрев попа, чорного, з рогами, 
Думав, що чорта поймали десь между відмами, 

Став же піп под дверима в духовной палаті, 
І подали протопопу бумагу читати. 
Протопоп, перечитавши, дуже задивився, 
Вібіг гледіт на коміра(?) і перехристився. 

Рек: «Що ти зробив, чудодИче, -- бач, як господ карає 
Того, коториї законив його святих не ховає! 
Г я ж тобі не дарую раді Христа мукі, 
Оддам тебе, як слєдує, в палачевскії рукі». 

І скончивши протопоп свою виговору: 
«Возміт -- крикнув на пахолків, -- скарадну потвору! 
Хестенько 34 ж справляйтеся і часу не гайте, 
Розтягните по-своєму, пятсот палок дайте!» 

Швидкі молодци, як леви, 1долу(?) порвали, 
Чорну шкуру рогатую крепко вичугали (?) 35. 
По такому наказаню став піп щекотати 
Та на свою гладенкую жинку зурковати (?) 36. 

Рек: «Супруго, супруго моя, що ти мні зробіла? 
Ти то мене до лигого 37 діла наводила! 
Ти без туги седиш вдома -- мене публікують 
А палками без милости цупко в скуру дують!» 

Протопоп разгарачився і, дуже сердити, 
Не позволив полу дати ні істи, ні пити. 
Налаявши, нагавбивши (?), зругавши без честі, 
Велів його під конвоєм по всім миру вести. 

По городах, селах, церквах, даби всюди знали, 
Щоби всі люди чудеса божії познали. 
І попи всі, видя теє, щоби каялися, 
Всякого діла худого крепко стереглися. 

Ото ж наш бідни кожевник всюди волочився, 
Всюди народ удивляв а сам соромився, 
Завшов він аж до Почаєва, где Христова мати 
Великі чуда зливає, хто 1х хоче знати. 

Там слепи, глухи, храми, дуже покурченни 38, 
Та і всяком 39 ділі гришник биває спасенни. 
Але ж хто там спасеня хоче доступити, 
Должен прежде душу свою з грихов очистити, 

Ото ж там і наш попище хтів чуду дознати, 
Даби мог благовременно з шкури вилиняти. 
Але ж в такому случаю не знав обіженни, 
Где пійти і що робити, як же проізренни (2) 49. 

Завшов він до манастира і став коридися “1, 
Жичив собі, щоб навсегда мох 4? там остатися. 
Став просити: «О ви, чесни отци василіне, 
Буду вам вірне служити, покі віка стане, 

хутенько. 
натягали, шматували. 
нарікати. 
лихого. 

знівечений. 
в усякому. 
зневажаний. 
коритися, каятись. 
міг.



Г буду законив божих перестерегати, 
В милости богородиці грихи визнавати!» 
Васильяне сказали: «Ми б теє зробили, 
Приняли б тя і за тебе господа б молили. 

Знаєм добре, же нашая пречистая мати 
Николи гравовірному не дасць загибати, — 
А не можем учинити на твоє прошениє, 
Аж по формі будіш мати собі позволєниє 

На писмі ад архірея. Іди ж і не гайся, 
Єсьлі хочеш -- хитро ж, мудро о теє старайся», 
Пішов наш піп, думаючи, аж до Аннополя, — 
Став уже у архірея: «Нещастная доля!» 

Ик З пужанному трасутся руки і ноги, 
Ширст Я на шкури наежилась, наставились роги. 
Пришли єму на памят житомірскіє палкі: 
«Тут же мене посічуть хиба уже в кавалкі!» 

Преознесенни, ласкави владика виходить, 
Красноречимі словамі спужатця (?) лагодить. 
Чесним виговором ходн(?) дєла ізвіняє 
А добримі советам....... 9 перестерегає. 
Піп, упавши на коліна, подає прошеннє, 
Щоб зискав у архірея собі позволение 
Вернутись до Почаєва і там зоставати 
Пути, пукі (?) 46 пречистая мати 
Не покажет свого чуду, щоб шкура і роги злиняли, 
Бо там многнє народи чуду дознавали. 
Архірей теє почувши, плюнув попу в глаза, 
Рек: «Ти {долу поклоненьче, герейска (2) проказа! 

Ти, верно, із уніятов, перекінчик-чура (?), 
Не дармо к тобі приросли і роги і шкура! 
Полно тобі волочитись, удивляти мнра, 
Пійдеш сейчас до Загайцив там до манастира. 
Там як що ден'? тисьонц палок на спину достанеш, 
То о почаєвскіх чудах думать перестанєш. 
По строжайшему указу архірейской власти, 
Ведут попа до Загайцив на медовиє сласти. 

Як привели у монастир, черці 8 закричали: 
«Ще ж школи ми такого дітка нє видали!» 
Понявши в тиранскі рукі, по-московску драли. 
Тисьонц палок, пятсоть плєтвєй в каждой ден сипали. 

Стакан води, кусок хліба раз на день давали, 
До роботи як скотину та й без путя гнали. 
Три місяци без оддоху 49 наш чудак мучився, 
Збився з сили і з здоровя, болезно скорчився. 

Уже його смертельниє спрутци (2) за живот стискали 
Серед ночи, як монахи всі позасипали. 
Не спит наш бродяга голодни і павнивеч збити. 
Станув старец, ясним світом в около укрити: 

«А що, — рече, — уже не будеш худого діяти, 
Ни сам, ни свеє супруги на злеє слухати? 
Вже не будеш чужих денег вночи одберати? 
Вже не будеш чужого щастя оком пожерати? 

Вже не будеш з людей дерти, бєдних утискати 
Та будеш законив божих перестерегати? 
Стан, стримися, покін шкуру, -- полно покаяня! 
Ляжеш спати, спочнєш собі до утра заранє. 

43 як. 
Ч шерсть. 
45 Пропуск слова в рукопису. 
46 доти, доки. 
47 день (щоденно). 
18 монахи, ченці. 
19 віддиху. 

17 9--Українське літературознавство, вип. 16.



Поутру вране! 9, як встанеш — умися ?!, 
Піїдеш до архімандрита — єму ознаймися, 
А він, як тебе побачить, вже ш тобі прощає, - - 
Просись, нехай до парафії тебе одпущає». 

Піп схопився, стрепенився і скури позбився, -- 
Лехкі, здорови, як би на світ народився! 
152 монахами хорошенко всіми попрощався 
І до своє парафії щасливо достався. 

Наведений текст вірші свідчить про її літературне походження. Виникла вона, 

за всіма даними (змісту й мови), на Правобережжі, можливо, саме на Житомирщині. 

Написана вірша в основному народною мовою, досить близькою до білоруської, яку 

добре знав Ренієр. Це, слід вважати, допомогло йому розібратися в списку вірші 

про Кирика. Кирилицю Ренієр замінив, роблячи копію (чи свій варіант) вірші, звичною 

для нього «латинкою», хоча не завжди дотримувався точності в передачі окремих 
слів і літер (наприклад, дієслова теперішнього часу на -ть він у ряді випадків написаз 

без ь, переплутував и з і тощо). Окремі ж слова вій перекрутив (після деяких з них 

у поданому тексті поставлений знак питання, хоча в таких випадках можливе й непра- 

вильне розшифрування), а одне, не розібравши, й зовсім пропустив. 
Незважаючи на ряд недоліків, ренієрівський список-варіант вірші про Кирика 

та жадного попа -- у порівнянні з іншими -- має найбільше сзнак літературного 

звору, а тому, мабуть, найближче стоїть до першоджерела -- до оригіналу цієї вірші. 

В цьому й криється його беззаперечне значення для історії української літератури. 

59 вранці, рано. 
51 умийся. 
52 3 (в рукопису описка).



Д. М. КУЗИК (Дрогобич) 

Невідомий перестів 

Байронового „Прометея“ 

«Наскрізь новочасні геніальні поети, високі революційні уми»! -- так на 
зламі минулого віку Іван Франко характеризував двох англійських романтиків Байро- 
на { Шеллі, чия творчість привертала до себе увагу не одного покоління українських 
перекладачів. Звертався до неї й український поет Олександр Навроцький, друг 
і соратник Т. Г. Шевченка, активний учасник Кирило-Мефодіївського братства, постать 
якого все частіше привертає увагу наших літературознавців 2. 

Як перекладач, О. Навроцький відзначається широтою літературних інтересіз. 
Пушкін, Лермонтов, Міцкевич, Руставелі, Шіллер, Гете, Барб'є, Беранже -- ось 
далеко не повний перелік поетів, яких він перекладав і переспівував. Значна частина 
перекладів і переспівів Навроцького залишається ще не вивченою. Не стали предметом 
окремого дослідження і його переклади творів англійських авторів, зокрема Байрона. 

Одним із перших, хто звернув увагу на переклади і переспіви Навроцьким 
творів Байрона, був М. Петров. У книзі «Очерки истории украинской литературы 
ХХ столетия»? він писав про захоплення українського перекладача «новоромантич- 
шими поетами», серед яких назвав і Байрона. М. Петров зауважив, що Навроцький 
переклав «Каїна», «Манфреда», «Землю і небо» та кілька дрібних поєзій Байрона. 
Дещо більше творів англійського романтика згадано в роботі А. Шрамченка «А. А. Нав- 
роцкий» ". У бібліографічному списку, доданому до статті, значаться ще поеми «Пари- 
зина» та «Гяур» (остання з приміткою «не вся»). Ця примітка дає право судити 
про достовірність даних А. Шрамченка. Жодна із цих праць не була опублікована. 
На превеликий жаль, не всі із згаданих дослідником перекладів, збереглися. 

Крім драматичних творів, увагу Навроцького привернула й лірика англійського 
поета. В його творчому доробку -- сім переспівів ліричних поезій великого романтика: 
«Сьогодні мені минуло 37 років», «Вродлива дівчино, тебе покидаю», «Спомини», 
«Станси», «Плач, дочко царева!», «Душі моїй тяжко, душі моїй важко», «Прометей». 
Як показує аналіз, вони виникли в результаті безпосереднього звертання до англій- 
ського оригіналу. Крім того, поезії «Сон», «Розставання» (прощальна пісня Чайльд 
Гарольда. -- Д.К.), «Тьма» Навроцький переспівав за польськими перекладами А. Міц- 
кевича. Отже, мало місце, з одного боку, пряме звертання до лірики Байрона, 
з другого, посередництво польського поета. Це поєднання прямих контактів і зв'язків 
за допомогою «посередника» є дуже цікавим у теоретичному плані. 

Перед нами факт, що відображає певні закономірності історико-літературного 
процесу, процесу взаємодії двох літератур. В той же час переклади Навроцького 

| І, Франко. На склон! віку. Розмова вночі перед Новим роком 1901. — ЛНВ, 
1900, т. ХИ, роч. ПІ, стор. 143. З Аи з - 

гг Повернас Адам Міцкевич в українській літературі. К. ДВХЛ, 1955, 

стор. 136—139; Н. Бондаренко. Переклади О. Навроцького з Гете. — «Радянське 
літературознавство», 1965, № 8, стор. 73—79; М. М. Павлюк. Навроцький О. О. — 
перший український перекладач поеми Руставелі. -- «Радянське літературознавство», 

1966, № 9, стор. 73—78; М. В. Гуць. Сербо-хорватська народна пісня на Україні. К., 
укова | ‚ 67—73. | 

«Наукова р 9 к истории украинской литературы ХІХ столетия. К.. 

1884, стор. 258. 
4 ОЕ старина», 1902, декабрь, стор. 366. 

9* 119



. 
становлять певний інтерес і для вивчення мистецтва перекладу на Україні, а також 
для характеристики української байрон!ани. О. Навроцький був, як видно з архівних 

матеріалів, уважним і вдумливим читачем англійського поета. Байронівські образи 

діставали в Його переспівах своєрідне переосмислення. Поет намагався наблизити їх 
до умов оточуючого його життя, підкреслити їх інтернаціональне звучання. Тут ми 
стикаємося з надзвичайно цікавою проблемою функціонування літературного образу. 
Переспіви, про які йдеться, свідчать, як поезія Байрона включалася в ідейну боротьбу 
на Україні, ставала виразом думок і почуттів певних суспільних груп. 

На перекладацькій творчості Навроцького досить помітний вплив традицій 
перших перекладів-переспівів у новій українській літературі. Поет часто вдається 

до вільної інтерпретації оригіналу, тобто саме до переспіву, не дотримується еквілі- 
неарності та еквіметрії. Характерною для нього є українізація деталей. Так, у переспіві 
«Єврейської мелодії», відомої широким колам читачів у прекрасній інтерпретації 

Лермонтова («Душа моя мрачна, скорей, певец, скорей!»), Навроцький вдається до 

заміни англійських реалій українськими: 

Душі моїй тяжко, душі моїй важко, 
Заспівай, кобзарю, заспівай скоріше. 

Або: 

Візьми.он скоріше кобзу, заворожи серце 
Чарами тайними, силою-красою 
Голосної пісні. Коли ще хоч іскра 
Поради-надії є в серці моєму, 
То вона на голос дзвенючої кобзи 
Прокинеться миттю... 5 

Впадають у вічі й пояснюючі прикладки: силою-красою, поради-надії. В переспівах 

та перекладах Навроцького часто трапляються слова, здебільшого іменники, із здріб- 

нілими суфіксами. Це стосується, зокрема, переспіву вірша, відомого під назвою 

«Маїд ої АШеп$, Еге № Рагі», з оригінальним рефреном грецькою мовою, що 

вільно поєднується з англійськими римами. Пісня створена під час першої подорожі 

Байрона в Грецію. У ній дотримано стилістичну манеру грецьких народних пісень. 
При перекладі її О. Навроцький, щоб вирішити проблему відтворення фольклорної 

основи байронівської поезії, звертається до багатих традицій української народної 

творчості. Тому в переспіві зустрічаємо вітерець, щічки, очиці, головка, серденько, 
багато емоційних слів і виразів, узятих з українських народних пісень про кохання. 

З художніх засобів народної поезії Навроцький найчастіше бере епітет. У його 
переспівах є такі епітети: вії густії, щічки рожеві, очиці ясні палкії, стан гнучкий, 

серце гаряче та інші. Крім епітетів, зустрічаються типові для народно-поетичного 

стилю повторення і тавтологічні вирази: 

Вродлива дівчино, Або, як навіки 
Тебе покидаю: . Мого захопила, 
Верни ж моє серце То й моє кохання 
Молю я, благаю. Візьми собі, мила. 

Розстаючись, в серці 
До тебе волаю: 
Тебе, моє щастя, 
Тебе я кохаю! 6 

У більшості переспівів Навроцький не дотримується ні розміру першотвору, ні 

системи римування, значно збільшує кількість рядків. Проймаючись мотивом Байрона 
і відштовхуючись від нього, український перекладач часто створює цілком оригінальний 

твір. Таким є і переспів одного з останніх віршів Байрона «Оп ТЫ5 Рау 1 Сотріеіе 

Му 36 Уеаг», названий чомусь Навроцьким «Сьогодні мені минуло 37 років». Вірш. 

починається сумними роздумами про втрачену молодість, про нерозділене кохання, 

що подібно вулканові бушує в серці поета. В другій же частині елегійні настрої 

5 Інститут літератури ім. Т. Г. Шевченка АН УРСР, Відділ рукописів, ф. 21, 
«од. зб. 2. 

6 Там же. 

120



змінюються закликом Байрона-борця, серце якого пробуджується, бо «Греція уже 
повстала»: 

Ахмаке! (Мої Сгеесе — 5Пе 15 амаке!) 
АмаКе ту зрий! Тріпк гоирр мот 
Тру Ше -- БЬіоодй {тасК$ И$ рагепі ІаКе, 
Апа еп 5ігіке поте! 7 

В переспіві Навроцького: 

Встала, піднялася Знаю, за їх сина 
Греція велична! Діди мої славні 
Устань же, прокинься Не почервон!ють... 8 
Г ти, моя душе! 

Замість лаконічного байронівського ашахе/ тут виступають синонімічні присудки 
устань же, прокинься, замість 5Пе із ашайе/ — астала, піднялася. Дещо інше стиліс- 
тичне забарвлення має { слово душа, що вжито в переспіві замість англійського 
зрігі. Українським відповідником у такому контексті є слово дух. Саме його, до речі, 
жив радянський перекладач Юрій Корецький: 

Повстань (не Греція, бо ти 
Повстала!) Дух мій, повставай, 
Щоб кров'ю предків потекти 
У рідний край! 9. 

Серед переспівів Навроцького з Байрона особливо виділяється вірш «Прометей», 
суворі і пристрасні рядки якого славлять могутнього Титана-богоборця. Заслуговує 
уваги саме звернення перекладача до цієї теми. Перу Навроцького належить і переклад 
однойменного твору Гете, Можна думати, що інтерес до образу Прометея і його 
поетичних інтерпретацій пробудився у Навроцького під впливом Шевченка, оскільки 
під цим впливом формувалися і світогляд, і поетична майстерність поета. В опублі- 
кованому нижче вірші легко помітити ремінісценції з творів Кобзаря: і нема на час - 
спочину.., душа нишком плаче..., ясні, тихі води... та інші. Впадають в око і деякі 
особливості ритміко-синтаксичної будови переспіву, викликані впливом Шевченка. 

Переспів О. Навроцького вписується в широкий контекст історії образу Прометея 
в українській і світовій літературі. Відомо, що від Шевченка і до наших днів україн- 
ські митці зверталися до цього образу -- символу мужності, відваги і гуманізму, 
трактуючи його в революційно-героїчному плані. 

Прометей Навроцького дещо відмінний від Байронового, хоч український пост 
відштовхується від твору англійського романтика. У О. Навроцького байронівський 
герой постає як образ, сприйнятий читачем, що добре знає й іншого Прометея — Шев- 
ченкового. І тому в переспіві Титан виглядає таким же рішучим і сміливим, як а 
англійському оригіналі, але більш людяним і позбавленим будь-яких рис індивідуаліз- 
му. Цікаво, що картину майбутнього бою Навроцький підсилює, даючи И в світлій 
мажорній тональності. 

Гадаємо, що переспів О. Навроцького становить інтерес і для вивчення історії 
відображення образу Прометея в українській літературі. 

Автограф  переспіву зберігається у Відділі рукописів Інституту літератури 
їм. Т. Г. Шевченка АН УРСР (ф. 21, од. зб. 3, стор. 540—546). Публікуємо його, 

дотримуючись сучасного українського правопису, але із збереженням усіх мовних 

особливостей перекладу. 
О 

ПРОМЕТЕЙ 
(з Байрона) 

На тяжкую, на важкую Безсмертний Титане, | 

Чоловічу долю, Не з усміхань непривітним, 

На його сумну тривогу, « Від роскоші п'яним, 

На страшну неволю, — Ти дивився, приглядався: 

Не так, не так, як ті боги, НЬ в гарячій крові 

7 п бе Веашп ої Веашу (В мире прекрасного). М. «Высшая школа», 1967, 
стор. 212. 

ідді і 8 Інститут літератури ім. Т. Г. Шевченка АН. УРСР, ВІЖАН рякошися $5.21 
од. 36. 2. Харків, «Прапор», 1967, стор. 57. 

9 Юрій Корецький. Вибране. 

121



Багато до нас у тебе 
Гор'ло любові. 
Тільки чим тобі за теє 
Отут відплатили? 
Поборовши, на тяжкії 
Муки присудили. 
Не дали тобі й надії -- 
Життя тії сили, — 
У кайданах на високій 
Скелі посадили. 
І серце твоє гаряче 
Орел рве на часті, 
І нема на час спочину 
Тій хижій напасті. 
Душі смілої. живої 
Всі скорбі, все горе 
Душа твоя тут винесла, 
Випила їх море: 
Тії муки невимовні, 
Що ніхто не бачить, 
Як по долі чоловічій 
Душа нишком плаче; 
Отой камінь важкий туги 
І скарги німої, 
Що у грудях стони душить 
держить в покої, 

Щоб звістчик і шпик лукавий 
Зевса, бога злого, 
Не підслухав тії стони, 
Не дізнав нічого... 
И ти боявся, Прометеє, 
Щоб і луна тиха 
Не дійшла до неба й твого 
Не видала лиха. 
Г мучився, і боровся, 
И терпів, Прометеє, 
Та не стратив волі-сили, 
Хоч й дознав лихеє: 
На світі нема страшніше, 
Гірш тії судьбини — 
У муках тяжких живого 
Тягне в домовину. 
Ось. цар небес неприхильний, 
Господарство дол», 
Жадоби могуча сила, 
Що ма в своїй волі 
Нещастя творити людям, — 
Тебе окрутили 
Г смертю тебе, Титане, 
Тут не наградили, 
1 се взяли в тебе благо, 
Щоб всі тебе знали, 
Г вінцем того безсмертя 
Тебе увінчали. 
Не схиливсь ти — і боровся 
Сміливо за волю 
Не з покорою, а твердо 
Ти взяв свою долю. 
Тільки і зміг Зевс лукавий 
З уст твоїх правдивих 
Вирвати гарячий, смілий 
Крик тяжкий, єдиний: 
То була грізьба страшная, * 
Палючеє слово — 
Воно груди громоносця 
Сильніше од грому 
Пропалило й твої муки 
У них понеслися, 
ИЙ глибоко в його нутрі 

Вони розлилися. 
Побачило його долю 
Твоє зряче око; 
Та од усіх сховав її 
Ти в собі глибоко, 
Й слово твоє, мов смертельна 
Кара, пронеслося! 
Ї каятись він забажав, 
Й серце облилося 
Блідим страхом... і перунів 
Не здержав рукою, 
Скрізь вони загуркотіли 
| пішли луною! 
Ти людям добро пророчив, 
Ти дав їм науку, 
Як ізбавитись од лиха, 
Побороти муку, 

І дух слабий чоловічий 
Ти підняв угору, 
Заставивши його розум 
Нестись по простору: 
От вина твоя велика, 
Провинність святая, — 
ИЙ за не! тобі судплась 
Кара тяжка, злая. 
Хоча тебе й розтинали, 
Мучили, крутили, — 
Показав нам, як боротись 
Треба проти сили: 
Хижій злобі душа сміла 
Не далась забити, 
Не змогли земля і небо 
П тут зломити, 
В твоїй долі вбачаємо 
И чоловіка сили, 
И його долю, що на небі 
Йому присудили: 
Як в тобі, й у чоловіка 
Іскра божа сяє, 
Течуть ясні, тихі води, 
Що ряска вкриває. 
Є хист в його--свою долю, 
Як ти, дознавати: 
Муки, біду, сварку з нею 
І нудьгу, що рвати 
На шматки уміє серце, — 
Усе те, від чого 
Дає його дух могучий 
Велику підмогу, 
Дає йому свіжі сили, 
Розв'язує руки, 
Отой дух, котрому рівні 
Тії тяжкі муки... 
Той дух має волю, вічні 
Права без омани, 
Має серце, що не скрутять 
І тяжкі кайдани, 
Що пораду несе вічну 
У собі самому, 
Що ніколи не звихнеться, 
Не зрадить нікому, 
А що -- часу й у нарузі 
Кріпне, виростає, 
Борючись, ще вище сили 
Свої піднімає, 
На бій радісно і сміло 
Іде-поспішає, 
Г смерть люту у побіду 
Славну повертає,



О. Д. КРАВЕЦЬКА (Суми) 

Итастолярея в архіві 

„Дзавенка“ 

В Інституті літератури ім. Т. Г. Шевченка АН УРСР у Києві в архіві 
«Дзвінка» є листи, частина яких ще не опублікована. Серед них листи Б. Грінченка, 
Л. Глібова, Дніпрової Чайки, І. Спілки, Наталки Полтавки, О. Романової та ін. 
Автографи листів і творів, з якими ми ознайомились, припадають на час редагування 
«Дзвінка» В. Шухевичем. 

У цій статті ми хочемо ознайомити літературознавців із рукописами листів та 
окремих творів, надісланих письменниками до редакції журналу «Дзвінок». Ці архівні 
матеріали проливають світло на проблеми, що хвилювали авторський склад журналу, 
з'ясовують історію публікацій творів, творчі взаємини тощо. | 

В архіві «Дзвінка» в Києві зберігається 5 листів і уривок шостого, Вони нале- 
жать Б. Грінченку. Уривок листа і віршована казка «Чия робота важча?», хоч 
знаходяться під одним номером, але надійшли, напевно, до журналу не одночасно. 
В цьому переконує зміст уривка. «Дуже бажав би я, — пише Грінченко, — чим-небудь 
пособити доброму ділові, котре Ви почали виданням «Дзвінка», Не знаю тільки, що 
для Вас потрібне»!. Отже, Грінченко схвалює організацію періодичного видання, 
але ще не обізнаний з напрямом «Дзвінка», його вимогами. Це могло бути в перші 
місяці 1890 р. Казка «Чия робота важча?» надрукована в 1892 р. (ч. 19, стор. 147-- 
148). Коли взяти до уваги, що Грінченкові твори журнал публікував майже без затри- 
мок, то можна допустити, що казка надійшла до редакції в 1891 р. або навіть у пер- 
шій половині 1892 р., бо уже в жовтні цього ж року опублікована. 

Значний інтерес становлять листи Грінченка в архіві «Дзвінка», в яких вій 
відстоює чистоту української літературної мови та українського правопису. В листі 
від 13—25 серпня 1892 р. Грінченко дорікає редакції за те, що в журналі трапляються 
не тільки друкарські помилки, а й не бажані виправлення, які псують у віршах метр 
або збіднюють поетичні образи: «Українські автори (письменники Наддніпрянщини. -- 
О.К.) люде цілком безінтересові і коли що роблять, то роблять його здебільшого 
з щирої прихильності до самого діла.. Чому ж їм не вільно бачити свої роботи 
не зіпсованими друкарськими помилкамн.. Це їх право і цього права в їх ніхто не 
може відняти. Тим часом ось і в «Дзвінкові» трапляються не самі помилки 
друкарські, а й не бажані виправки.. Зовсім псуєцця метр (далі наводяться приклади: 
в тексті замість «шмат» виправлено «шматок». — О. К.), а хіба вірш без метру — вірш? 
Хіба ми навчимо діти розуміти вірші, подаючи їм попсован!?.. Коректа у віршах, 

а ще найбільш у дитячому виданні, мусить бути бездоганна» (од. зб. 86). Зауважимо, 
що і в казці «Чия робота важча? була невиправдана редакторська правка. У виразі 
Грінченка «Скрикнув Хома й дременув навздогін» слово дременув підкреслено і на 

полі написано: лустивс»; у виразі «Каторжні дрова чогось не горять» слово каторжні 

також підкреслено і на пол! навпроти — лінія (див.: од. зб. 84). Такими замінами 

псувався поетичний вираз, втрачався його іронічний зміст. 
З листів Грінченка видно, що він популяризував твори таких письменників, як 

Т. Зіньківський та Ст. Руданський, У листі від 10 листопада--2 грудня 1892 р. запев- 

те і н ім. Т. Г. Шевченка АН УРСР, Відділ рукописів, архів не о в, Далі при посиланні на цей архів у дужках вказуватимемо 
лише од. зб. 

123



няе редактора («шановного Добродія») в тому, що він щиро працюватиме й надалі 

в «Дзвінку», радить друкувати на сторінках цього журналу байки Т. Зіньківського 
(Т. Певного, Т. Звіздочота). «Я, -- продовжує Грінченко, -- готую до друку нарізне 

видання його творів» (од. зб. 87). За порадою письменника в 1893 р. у «Дзвінку» 
падруковано кілька творів Т. Зіньківського. 

У деяких листах Грінченко наполегливо відстоює чистоту української мови, ви- 

ступає проти «рутенства» та «лядського ладу» письма. У вище згаданому листі він 
пише: «Дуже просю не одміняти вона, вони на она, они, а так саме гострий на ост- 
рий, -- у нас це величезні москалізми» (од. зб. 87; підкреслення Грінченка. -- О. К.). 
Свої думки Грінченко розвиває також у листі від 19—31 березня 1893 р.: «Тепер 
про мову. Дивна міні ця справа 1... сумна.. Останню форму (она, они. -- О. К.) 

вважаю не нашою і думаю, що коли діти Гал. (Галичини. — О. К.) одбились 
од справжньої русько-української мови... то треба їх до неї привчати, а не держати 

їх на старій помилці й далі» (од. зб. 88). Тут же Грінченко звинувачує видавців 

журналу у вузькості і обмеженості: «Що се таке? «власті шкільні» поставнли собі 
метою бути стільки упертими, щоб держатися галицьких провінціалізмів без ніякого 

зважання на українсько-руську літературну мову?.. Обов'язком кожного письменника 
єсть протестувати проти такого поводіння і досягти іншого, а не коритись йому!» 

(од. зб. 88). 

У цьому ж листі Грінченко знову скаржиться на коректора: «Віршів же поси- 
лати не можу, -- заявив він, -- і скажу щиро через віщо. Ваш коректор своїми помил- 
ками робить з їх не врш!. а якусь пописану рядками нерозумну прозу — часом 
справді «на-в-городі бузина, а в Київі дядько». Байка в останньому |5) числі (мова 

йде про «Вовче добре діло». — О. К.) дошкулила мене вже до краю і я не хочу 
репрезентуватись перед читачами якимсь віршомазом, що не вміє й метру до путя 

стулити» (од. зб. 88). 
Однак виправлення продовжувались. Тому в листі від 19 січня 1894 р. Грінченко 

вимагає: «Але знову ставлю умову: друкувати скрізь вона, вони, його, йому, гострий, 
струмент, дітей, а не ока, они, єго, єму, острий... Ці всі лядські чи інші чиї штучки 

нашій мові чужі, -- не розумію, нащо Ви псуєте нашу мову отим усим. НУ, то вже 
Ваше діло, але з нашими, то не псуйте їх виправками на лядський чи рутенський 

лад» (од. зб. 82). 
Турбувався Грінченко і про змістовність, якість друкованих у журналі матеріа- 

лів, про розширення його тематики. В одному з листів він зауважує: «Дзвінок» 

страшенно себе діскредитує передруками. «Нащо передплачувати часопись, що пере- 
друковує нарізно видані книжки? Краще самі ті книжки купити!» -- так у нас 
кажуть. Потім нарікають (і по правді), що в Дзв. («Дзвінку». -- О. К.) все дріб- 

нички і нема більших і поважніших прозових речей — се б то є, та вельми мало. 
Чи не можна б зробити інакше?» (од. зб. 88). 

Прагнучи збагатити українську дитячу літературу кращими зразками перекладів 

з російської, Грінченко 19 січня 1894 р. надіслав до «Дзвінка» свої переклади казок 

М. Вагнера. У супровідному листі він писав: «Микола Вагнер -- відомий російський 
учений і професор. Казки його вважаюцця за найкращі з усих казок, що має їх мос- 

ковське письменство. Згодом пришлю Вам переклади ще й инших його казок» 

(од. зб. 82). 
В одному з листів без дати Грінченко нагадує редакторові: «Сподіваюсь, що Ви 

одержали вже «Ївана Котляревського»?.. (од. зб, 89). Йдеться про нарис життя і твор- 

чості письменника. У «Дзвінку» ч. 12 за 1891 р. (друга половина червня) редактор 
у «Переписці з читачами» повідомляв: «Чайченко: Котляревського) зачну пода- 

вати у вересні» ?, Нагадування Грінченка про нарис прискорило його публікацію: 

з вересня перенесено на серпень. Це і дозволяє вважати, що лист написаний у першій 

половині червня 1891 року. 
В цьому ж лисгі Грінченко пише; «Друга моя життепись буде «Г. Квітка» 

(од. зб. 89). Отже, листи Грінченка і публікації його нарисів у «Дзвінку» засвідчу: 

2 «Дзвінок», 1891, ч. 12, стор. 104. Далі посилання на цей журнал будуть у тексті, 
в дужках. 

124



ють, що він, поряд з Коцюбинським, Днтровою Чайкою та іншими, збагатив україн- 
ську дитячу літературу жанром лопулярного нарису. 

З листів та рукописів творів видно, що редакція «Дзвінка» продовжувала пра- 
вити автографи. Дивні виправлення тексту є в автографах Дніпрової Чайки (од. зб. 24), 
1в. Спілки (од. зб. 67). Таке ставлення редакції до автографів авторів з Наддніпрян- 
Щини викликало законні нарікання і Грінченка, і Лесі Українки. Тому Леся Українка, 
заперечуючи думку редакції, нібито галицькі діти не розуміють східноукраїнської 
мови, писала в листі до О. Маковея: «Від самого початку «Дзвінок» на три чверті 
складався з українських творів, а галицькі діти його читали так само, як наші діти 
читали «Лиса Микиту» і т, п,» 3. 

В архіві «Дзвінка» в Києві є шість автографів Л. Глібова. З них три із супро- 
воджуючими листами (див.: од. зб. 16—18). Ці матеріали свідчать про те, що байкар 
був дуже чутливим до запитів дітвори. Так, поезія «За щедрівку пісенька», надіслана 
до журналу листом без дати (див.: од. зб. 13), була створена у відповідь на «Щед- 
рованє дітей» з нагоди 50-річчя літературної праці Глібова («єДзвінок, 1891, ч, 4). 

З листів байкаря довідуємося про тяжку його хворобу. Однак він виявляв велику 
працездатність. В листі від 8 листопада 1891 р. Глібов надіслав байки: «Вовк і Кун- 
дель», «Жук і Пчола», «Перекотиполе», «Жвавий хлопчик», загадки } акросгихи. 
Тут же пише: «Посилаю Вам чотири байки, шість загадок і три акростиха» (од. зб. 16, 
арк. ІЗ). Разом з тим поет радить: «Не слід би переменяти формата «Дзвінка», бо 
5 маненьких книжечках які будуть ілюстрації?» (там же, зворот арк. 13). Отже, Глібов 
надавав важливого значення ілюстрації в дитячій книзі та її якості, 

В цих листах Глібов, як і Грінченко, ремствує на небажані зміни в його рукопи- 
сах: «Недавно в «Дзвінку» помістили ви мою байку «Кінь та Собака»; мораль 
откинута...» (од. зб. 17). Мало того, редакція приписала її Боровиковському. З при- 
воду цього Глібов писав: «Що сей сон означає? Чи ви пошутковали, чи хто прислав, 
пе розшалопавши?» (арк, 2 зв.). 

До останніх днів життя Глібов не покидав писати для дітей (од. зб. 14, 15). 
Зіставлення автографів листів і матеріалів «Дзвінка» дає можливість засвідчити 

популярність байок та загадок Л. Глібова не лише в Галичині, а й за межами 
України, і встановити час написання окремих його листів до редакції «Дзвінка». 
Про популярність Глібова свідчить цікаве повідомлення: «Байки і загадки Леоніда 
Глібова (Дідуся Кенира) у чеській мові», підписане в «Дзвінку» криптонімом В. Ш. 
(так часто підписувався В. Шухевич). У ньому цитується лист чеської вчительки 

Вільми Соколової; «Спасибі Вам за Вашого «Дзвінка» Я вижидаю з нетерпеливостию 
єго з почти. Я закохана у Вашім Леоніді Глібові. Его напрочуд красні Байки та За- 

гадки -- се одинокі в слов'янській літературі». Вільма Соколова шкодує, що сама 
не має таланту, щоб перекласти їх «аж поки усі стались би майном чеських дітей, 
Сама сего не здужаю, але постараюсь о їхній переклад на чеську мову»?. Тут же 

повідомляється про здійснення перекладу байок Глібова чеською мовою. 

В архіві «Дзвінка» зберігаються чотири листи Дніпрової Чайки. Вони ще не пуб- 

лікувалися. Але шин! тим, що авторка висловлює свої міркування про специфіку дитя- 

чої літератури, дає оцінку окремим фактам культури, ставить високі вимоги до дитя- 

чого письменника. 
В одному з листів (три з чотирьох без дати) Дніпрова Чайка надіслала поезію 

«Весна». Зі змісту листа видно, що авторка була дуже скромною і вимогливою 

до себе. Вона дякує редакторові за прихильне ставлення до її творів, вважаючи, 
що це вняв «Вашої делікатності й люб'язності, бо сама я дуже незадоволена тим, 
що пишу» (од. зб. 24). Редакція журналу неодноразово зверталася до письменниці 

з проханням надіслати фотографію. Але вона не думала про славу: «щоб, знаєте, 

не попасти в «Галлерею знаменитостей» (там же). б | Е 

Авторка вказує на необхідність у творах для дітей «легкості сюжету і ритма», 

«живих наблюденій»: «це те, що найкраще западає їм (дітям. — О. К.) у пам'ять 
| весело підспівуєцця, як навіть раз прочитаєш» (од. зб. 24). Згаданий лист без дати 

з Леся Українка. Твори в 10-ти томах, т. 1Х, К. «Дніпро», 1965, стор. 167. 

4 «Дзвінок», 1893, ч. 8, стор. 64. 
| 

125



певно написаний у лютому 1893 р., бо на початку березня цього ж року поез!я «Весна», 

про яку йшла мова в листі, була опублікована в п'ятому номері журналу. 

У листі від 20 листопада 1893 р. письменниця скаржиться на те, що їй так 
і не вдалося побувати у Чернігові й побачитися з Л. Глібовим. Вона говорить про 

великий авторитет байкаря серед дітей: «Дуже сумує дітвора, бо саме тепер розсма- 

кували, почали вчитись читати тощо» (од. зб. 20). 

Дніпрова Чайка збагатила дитячу літературу своїми драматичними творами 

«Коза-Дереза» і «Зима та Весна», які композитор М. Лисенко поклав на музику. 
Вона запитує редактора: «Чи не доходила до Вас «Зима та Весна» -- дитяча оперета 
Лисенкова? (слова мої)» і дає їй оцінку: «То ж така чудова, оригінальна пієска, що 
не будете жалкувати» (од. зб. 20). У «Дзвінку» за 1890 р. (ч. 23) поміщено оперу 
Лисенка «Коза-дереза», а «Зима та Весна» з невідомих нам причин не була тут на: 

друкована. 

Письменниця вважала за необхідне враховувати вікові особливості читачів, 
В одному листі йде мова про творчі плани Дніпрової Чайки: «Хотіла б десь віддруку- 
вать 7--8 комедійок, котрі не можна дать дітям до рук», «я их не дам у «Дзвінок», 
вони до єго не прийдуцця, и я вишлю други, більш годящі для дитячого розуму 
і серця» (од. зб. 25). Вона висловлює прагнення більше вивчити Галичину: «Шкода 
і сором, що я українка, і так мало розумію у тому, чим дихає, на що надію покладає 

наша закордонна сестра -- Галичина! Чи не порадили б Ви... до якого журналу, до 
якого автора звернутись, щоб найкраще намалювати собі історико-битову-політичну 

картипу, та не вбрести у яку брехню» (од. зб. 25). А ще одна згадка про фотографію, 

а також про хворобу письменниці, дає можливість припустити, що цей лист був 

написаний в кінці вересня або в жовтні 1893 року. 
В архіві «Дзвінка» зберігаються уривки листа Наталки Полтавки (псевдонім 

Надії Матвіївни Кибальчич). 

Уважне вивчення їх переконує, що Наталка Полтавка турбувалася про роз- 

виток дитячої літератури рідною мовою. Вона справедливо ремствує, що «писателів 
для дітей єсть меньше, ніж для старих!. и мени хотілось би таки для малих книж- 
Ки...» (од. зб. 50). Письменниця також друкувалася у «Дзвінку». Очевидно, раніше 

Наталка Полтавка вела з редактором переговори про видання її творів окремою 
книжкою. В архівних уривках вона згадує «Споминки про Шевченка і фотографію 

Шевченка, які адресатка послала Левицькому, редактору «Зорі». Справа в тому, 

що «Деякі споминки про Т. Гр. Шевченка» Наталка Полтавка надіслала до «Дзвінка», 
де вони були надруковані в п'ятому номері за 1891 рік. Ми порівняли варіанти спога- 
дів і переконалися, що авторка враховувала вікові особливості читачів «Дзвінка». 

В «Зорі» для дорослих вона доповнила спогади епізодами взаємин Шевченка з Лике- 

рією Полусмак. 

Ці уривки цікаві ще й тим, що проливають світло на становище української літе- 
ратури в царській Росії, Авторка повідомляє; «Біда, ей богу, з українськими творами, 

ніяк з ними нігде притулитися!.. От примір, єсть у мене кілька оповіданій з народного 
життя, написаних у різне время, наполовину по-українськи, наполовину по-велико- 

руськи. 
Усі вони були прийняті російськими редакціями (можу документально доказать), 

тільки не надрукували через українську мову» (підкреслення авторки. — О. К.). 

(од. зб, 50). Вона навіть «Заруки дала... Коли Галичина прийме мої драми й дасть 
мені ходу яко українській писательки, я пожертвую у Львівський музей 3 письма 

Шевченка, писаних до моєї матері и котрі вона мені подарувала». 

У «Дзвінку» протягом 1892—1894 рр. друкувався І. Спілка (псевдонім Івана 

Зозулі), автор ряду історичних нарисів, оповідань та перекладів, Він збагатив дитячу 

літературу розробкою теми еміграції українців за океан («На чужій стороні»). 

В інших творах він розробляє побутові мотиви, З журналу та з автографів листів 
І. Спілки видно, що він займався перекладами: «Посилаю Вам, — пише 1. Спілка 

редактору «Дзвінка», -- оці три невеличкі переклади («Старий собака», «Дикар», 

«Ворон -- злодій». — О. К.), але з великими одмінами, особливо перший. Я сам 

дізнався, що такі невеличкі речі дуже подобаються дітям (я навіть і читав їх дітворі)» 

126



{од. зб. 64). В іншій приписці читаємо: «Може незабаром надішлю оповідання під 
назвищем «Сербська війна» і ще дещо з перекладів» (од. зб. 67). 

Отже, І. Спілка, як і Б. Грінченко, 1. Франко, пристосовував переклади до обста- 
вин української дійсності, тому вони були «з великими одмінами», 

Не можна не зупинитись бодай коротенько на одній характерній деталі. В архіві 
«Дзвінка» в Києві ми натрапили на коротенький лист від 5 квітня без зазначення 

року -- це лист А. Тулуба?. Автор пропонує редакції «Дзвінка» помістити «Полтаву» 
Пушкіна, очевидно, в перекладі Є. Гребінки. Однак, цей твір редакція не надрукувала. 
Зміст листа наштовхує на думку, що він був написаний у квітні 1909 р. коли «Дзві- 
нок» готувався відзначити 200-т1 роковини Полтавської битви. 

Таким чином, автографи листів Б. Грінченка, Л. Глібова, Дніпрової Чайки 
та інших авторів «Дзвінка» засвідчують гаряче уболівання письменників за дитячу 
періодику, послідовне обстоювання ними специфіки дитячої літератури, їх прагнення 
збагатити дитяче читання як оригінальними, так і перекладними творами, їх боротьбу 
за високу художню майстерність творів для дітей та за чистоту української літера- 
турної мови. 

> Олександр Данилович Тулуб -- колишній член ліберального крила Кирило- 
Мефодіївського товариства. (Див. кн.: Г. Я. Сергієнко. Суспільно-політичний рух 
на Україні після повстання декабристів. К. «Наукова думка», 1971, стор. 189).



Б1БИТОГРАФТЯ 

|. А. СПІВАК (Чернівці) 

Поетичние вінок 
Ярославов Галан 

(До 70-річчя з дня народження) 

Непримиренний ворог націоналістичних запроданців і ватіканських най- 

митів, гарячий патріот і пристрасний боєць за торжество комунізму, гнівний і ніжний, 
життєрадісний і суворий лицар правди незборимої -- таким пам'ятають Галана міль- 

йони чесних людей на землі. Таким він постає із численних посзій, присвячених йому. 

На жаль, ці поезії ще не зібрані воєдино, не систематизовані і не вивчені літерату- 
рознавцями, Робота ця досить копітка, але важлива і конче потрібна. Її початком 

можна вважати невеликий розділ «Художні твори, присвячені Ярославу Галану», 
вміщений у двох виданнях бібліографічного покажчика, підготовленого Львівською 
бібліотекою АН УРСР, що охоплює близько двадцяти поезій про письменника. 

Пропонована бібліографічна добірка -- її продовження 2. 

Арсенич Д. Галан у Березові, -- «Ленінська молодь», 1962, 27. УП. 
Байгушев А. Светлой памяти Ярослава Галана, -- «Львовская правда», 1952, 

26. МП. 
Богачук О. Прапороносець. — «Радянська Волинь», 1959, 26. УП. 
Братунь Р. Ярославу Галану. — У з6,: Львовский рассвет. Стихи, Авториз. пер. 

с украинск. Я. Хелемского. М., «Сов. писатель», 1956, стор. 32—35. 
Братунь Р. Ярославу Галану. — У зб. Буйноцвіт. Львів, «Каменяр», 1964, 

стор. 13—15. 
Вільний В. Кобзар у Римі. Пам'яті Ярослава Галана. — У кн.: Пост імені Яро- 

слава Галана. Памфлети. Статті. Нариси. Оповідання. Поезії, Львів, «Каменяр», 1967, 
стор. 100--110; Ярослав Галан, -- У зб.: Дай руку, товаришу. Поезії. К. «Рад. пись- 
менник», 1957, стор. 51—53. 

Вольный В. Кобзарь в Риме. Памяти Ярослава Галана (Поэма). — У зб.: 
С открытым сердцем. Стихи и поэма. Авториз. пер. с украинск. П. Панченко. М., 
«Сов, писатель», 1967, стор. 68—81. 

Вихрущ В. Иду вулицею Галана. — «Вільне життя», 1963, 15. 1Х. 
Волощак А. Другові Ярославу; Ти з нами, Галане! — У зб. Спалахи й горіння. 

Вибране. К., «Дніпро», 1971, стор. 154—155, 208—209; Живий з живими ідеш, -- 
«Вільна Україна», 1950, 24. Х; «І ти упав...» — У кн.: Ярослав Галан. Спогади про 
письменника. Львів, «Каменяр», 1965, стор. 116; Ти з нами! (Присвята останньому 
виступові Я. Галана в університеті). — «Вільна Україна», 1959, 23. Х; Ярославу Галану. 
Пер. с украинск. — «Львовская правда», 1950, 24. Х. 

Ворснько П. Ярослав Галан. — «Дніпро», 1952, № 8, стор. 50—51. 
Гатов А. Поэту. — У зб. Высокий берег. Стихи. М., «Сов. писатель», 1956, 

стор. 45. 
ы Глотов В. Воин. — «Слава Родины», 1964, 24. Х; «Догоряє небосхил рум'яний...» — 

У кн.: Ярослав Галан. Спогади про письменника. Львів. «Каменяр», 1965, стор. 180—181; 
Дума о человеке. -- «Сталинское знамя», 1954, 24.Х. 

! Ярослав Галан. 1902—1949. Рекомендаційний покажчик літератури. Склали 
М. Гуменюк, О. Коваленко, І. Шаповалов. К., 1952, 22 с.; Ярослав Галан. Бібліогра- 
фічний покажчик. Склали М. Гуменюк, О. Кущ, 1. Шаповалов, Ред. і вступна стаття 
П. Козланюка, Львів, 1956, 64 с. 

2 Облік і систематизацію поетичних творів про Я. Галана в підбірці доведено 
до 1971 р. 

128



Гнатюк 1. На п'єдесталі. — «Ленінська молодь», 1962, 27. МІ. 
Городецький Н. Пам'яті Ярослава Галана. — У зб.: Весна, Львів. Кн.-журн. 

вид-во, 1954, стор. 9. 
Грінчак В. Біля могили Галана, — У з6,: Горіння. Поезії та поеми. К., «Молодь», 

1964, стор. 47--48. 
Гришко Г. Я не забув. — У зб.: Ти любов моя, Поезії. Станіслав. Обл. кн. вид-во, 

1961, стор. 29--30. 
Забашта Л. Тихий дім у сонячнім Криму. (3 поеми «Троянда на камені») -- 

У кн. Волшебный край. Сто стихотворений о Крыме. Симферополь, «Крым», 1969, 
стор. 219—221. 
я о ищькия М. «Над головою хижо блис тошр..» — «Ленінська молодь», 1962, 
мі ї 

Козлова С. Журналист. — «Комс. правда», 1963, 1. ХІІ. 
Колодій В. В ту ніч. Пам'яті Ярослава Галана. — У кн.: Ярослав Галан. Спога- 

ди про письменника. Львів. «Каменяр», 1965, стор. 164—165. 
Колядюк І. Про велетнів, Ярославов! Галану, Олександрові Довженку. — У з6.: 

У Мавчинім краю. Поезії, К., «Молодь», 1965, стор. 19. 
Котляров Б. Вулиця. — «Робітнича газета», 1962, 21.Х. 
Книш Г. Радіокомегтатор. — «Вільна Україна», 1952, 26. МІ. 
Кныш Г. Правофланговый. — «Львовская правда», 1950, 24. Х. 
Кубик М. Вінок на могилу Ярослава Галака. — У зб.: Черемоша грають хвилі, 

Станіслав, Обл. ки. вид-во, 1960, стор. 23. 
Кузнецова А. «Сама еще не знаю, почему.,» — «Львовский железнодорожник», 

1962, 8. ХИ. 
Леванов В. Вечно живой, — «Сталинское знамя», 1954, 24. Х. 
Лучук В. На папську погибель. Пам'яті Ярослава Галана. — У ки. Ярослав 

Галан. Спогади про письменника, Львів, «Каменяр», 1965, стор, 189. 
Масенко Т. Лицар суворої правди, — «Літ, Україна», 1962, 27. МП. 
Мах П. Іменем народу. -- «Львовская правда», 1954, 24. Х. 
Муратов 1. Ярославу Галану. — «Жовтень», 1953, № 10, стор. 3. | 
Невінчана В. Ти живий, Ярославе! — У зб. Голуб! дороги. Лірика, Сімферс- 

поль, «Крым», 1967, стор. 102. х лу у 
Павличко Д. Знов стоїть Галан переді мною; Музей історії релігії. [Згад. Галан; 

У Шептицького. [Згад. Галан]; Ярославу Галану — У 36.: Пелюстки і леза, Вибрані 
поезії. К. «Дніпро», 1964, стор. 228—229, 9, 13, 224—227; «Мучать мене питання...» — 
«Літ. Україна», 1962, 27. УП; На відкриття музею Галану. — У зб. Галицьке поліття. 
Поезії. Львів, «Каменяр», 1964, стор. 30; «Ніколи не розмовляв я з вами..» -- 
У кн.: Ярослав Галан. Спогади про письменника, Львів, «Каменяр», 1965, стор. 210--212; 

Павлычко Дм. Ярославу Галану. Пер. М. Соболь. — У зб. Быстрина. Стихи. 
Пер. с укр. М., «Мол. Г вардия», 1960, стор. 49—52; В музее историн религии; Мон 
слова дойдут до Рима...; У Шептицкого. — Стихи. Пер. с укр. М., «Мол. гвардия», 
1955, стор. 41—42, 99, 43—44. 

Пастернак Л. До Ярослава Галана. — У кн.: Ярослав Галан. Спогади про пись- 
менника. Львів, «Каменяр», 1965, стор. 105—106. 

Печен!вський Г. Йде борець! — «Вільна Україна», 1959, 25.Х; Невгасимий во- 
гонь», — «Львовская правда», 1962, 27. УП. 

Поляновский М. Незнакомый друг. — «Львовская правда», 1954, 24. Х. 
Рильський М. Лист до львівських друзів. — Твори, в 10-ти томах, т. 3. К., 

ДВХЛ, 1960, стор. 98. 
вр И Ярославу Галану. — У кн.: Пост імені Ярослава Галана. Памф- 

лети. Статті, Нариси. Оповідання, Поезії, Львів, «Каменяр», 1967, стор. 324—325; 
Галан на фронті. — У-кн. Ярослав Галан. Спогади про письменника. Львів, «Каме- 
няр», 1965, стор. 139. р радненко й Уи Ярослава Галана. — «Львовская правда», 1950, 9. ПІ, 

Сагайдак В. Ярославу Галану. — «Авангард» (Кам'янка-Бузька), 1963, 25.У. 

Сердюк Ю, Ярославу Галану. — «Друг читача», 1964, 14. ХІ. з 
яебої ння У нерхийнкй, 18. — У зб.: Эпоха бережной любви. Книга 

стихотв. Ростов, Кн. изд-во, 1968, стор. 43—44. 
Смирнов С. Поединок. Памяти Ярослава Галана. — У зб.: Давайте радовать 

друг друга! Лирические и сатирические стихи. М. «Худ. литература», 1966, 
стор. 224—257. 

Смирнов С. Поединок. Пам'яті Ярослава Галана. Пер. з рос. О. Новицький. — 
«Жовт : ‚ № 3, . 40. е 
он Душевапоодннцт -- Твори в 10-ти томах, т. 8. К., «Дніпро», 1971, 

стор. 101; Прокляття вам! [Автограф у музеї Галана) — «Львовская правда», 1967, 
4. Х. 

Фольварочний В. Після злочину. Пам'яті Ярослава Галана. — «Вільне життя», 
(Тернопіль), 1971, 19. [Х. 
по І. Він з нами, -- «Колгоспне село», 1962, 27. УП. 



ЗМІСТ 

ТЕОРІЯ ТА ІСТОРІЯ ЛІТЕРАТУРИ 

Кутковець К. Т. Тема дружби народів в українській радянській поезії 
Височанська О. Г. Історико-революційна тема в творчості Ю. Смолича 
Брелінська Л. М. Інтернаціональні мотиви у ранній творчості М. Ірчана 
Марко В. П. Проблема конфлікту й характеру в творчості М. Стельмаха 
Крюков А. В. Наукова подорож І. І. Срезневського в Західну Україну 
Комаринець Т. І. Філарет Колесса -- дослідник фольклорних джерел пое- 
И го а з р і ее а 2 

Пустова Ф. Д. Леся Українка про об'єктивне та суб'єктивне в ліриці 
Осляк І. Ф. Леся Українка про соціалістичний ідеал палі = 
Охріменко П. П. Василь Стефаник і білоруська література Я поні 
Лещенко П. Я. Співець героїки й боротьби (Життєвий і творчий шлях 

Клима Ткача) за Даю ат нії ЕРИ УЧ ГА пр 

ПИТАННЯ МАЙСТЕРНОСТІ 

Бажан Н. М. Михайло Коцюбинський -- перекладач Ф. М. Достоєвського 
Панько Т. 1. Вплив марксистської літератури на науково-публіцистичний стиль 

а ЛЕВ АЙ зар за о ие о: 
Гомон М. Л. «Метелик» Лесі Українки і «АНа!еа ргіпсер5» В М. Гаршина 
Палятинська С. В. Про один переклад Лесі Українки з Гюго 
Козачук Г. О. Лексичні діалектизми у прозових творах Лесі Українки 
Козлова К. П. Ідейна та естетична роль образу оповідача у фейлетонах 

А КА и А а Мо к... 
Барабаш С. Г. Народнопоетичні джерела поеми А. Малишка «Тарас Шев- 

ЧЕНКОЯ НИКОМ о р ат т 
Бондаренко І. І. Про стильові особливості роману М. Стельмаха «Кров 

людська -- не водиця» а а о б 
Білецький Ф. М. Особливості гумору у новелах О. Т. Гончара 

ПУБЛІКАЦІЇ 

Охріменко П. П. Невідомий варіант вірші про Кирика 
Кузик Д. М. Невідомий переспів Байронового «Прометея» 
Кравецька О. Д. Епістолярія в архіві «Дзвінка» 

БІБЛІОГРАФІЯ 

Співак І. А. Поетичний вінок Ярославові Галану (До 70-річчя з дня на- 
ПО ЕВ | ор а й 128



Республиканский межведомственный сборник 

УКРАИНСКОЕ ЛИТЕРАТУРОВЕДЕНИЕ 

Выпуск 16 

(на украннском языке) 

Физ. печ. л. 8.25. Прив. печ. л. 11,55. Тираж 1000. 
Цена 78 коп. Зак. 1663. 
Издательство Львовского университета, 
Львов, Университетская, 1. 

Областная книжная типография 
Львовского областного управления по делам 
тельств, полиграфии и книжной торговли. 
Львов, Стефаника, 11. 

Редактор Ф. І. Дисак 
Технічний редактор Т. В. Саранюк 

Коректор К. Г. Логвиненко 

пзда- 

БГ ПЕ. Здано до набору 14. МІ 1972 р. Підписано до 

друку 18.Х 1972 р. Формат 70Х108"/с. Папер. арк. 4,125, 
Умовн. друк. арк. 11,55. Обл.-вид. арк. 10,8. Тираж 1000. 
Ціна 78 коп. Зам. 1663. . 
Видавництво Львівського університету, 
Львів, Університетська, 1 

Обласна книжкова друкарня 
Львівськога обласного управління у справах видавницти, 

поліграфії { книжкової торгівлі. Львів, Стефаника, 1.




