
и 346 | 

Гром ДЕ: 

) ) 

з 

аа 
ВПЕРАТУРО- 

знаволво 

120





Ч 
У-ЧУ 
РЕСПУБЛІКАН- 

СЬКИЙ МІЖ- 

вІДОМЧИЙ 

ЕЕК 

ВИЛДАВНИЧЕ ОБ'ЄДНАННЯ 

«ВИЩА ШКОЛА» 

ВИДАВНИЦТВО 

ПРИ ЛЬВІВСЬКОМУ 

ДИ УНІВЕРСИТЕТІ 

Львів — 1973 

УКРАЇНСЬКЕ 
ЛІТЕРАТУРОЗНАВСТВО 

ВИПУСК 20 

ІВАН ФРАНКО 

СТАТТІ | МАТЕРІАЛИ 

ТУЧБОВА |. 
вівлі91 Аа 

Це Із. Франка| 7 



_ ЗУ 
У45 ; 

У статтях цього збірника розглядаються важливі питан- 
ня теорії та історії літератури в тлумаченні 1. Франка, зо- 
крема його методологічні принципи, погляди на предмет тео- 
рії та історії літератури, свідоме та підсвідоме в художній 
творчості, розкривається майстерність публіцистичної та ате- 
їстичної діяльності І. Франка, У розділі публікацій друку- 
ється відкритий лист І. Франка до університетської молоді. 

‚ Збірник призначений для науковців, викладачів вузів, ас- 
пірантів, учителів-словесників, істориків та студентів. 

РЕДКОЛЕГІЯ ЗБІРНИКА: 

відповідальний редактор -- І. І. Дорошенко, за- 
ступники відповідального редактора — О. Н. Мороз, 
Ф. М. Неборячок, відповідальний секретар — 
А. М. Халімончук, Я. П. Білоштан, 3. С. Го- 
луб'єва, Г. С. Домницька, Н. И. Жук, 
А. О. Іщук, Б. Г. Кубланов, В. В. Лесик, 
В. М. Лесин, П. М. Лісовий, І. А. Луценко, 
М. І. Рудницький, В. В. Фащенко, М. С. Фе- 
дорчук, П. М. Федченко, С. М. Шаховський, 
Ф. Я. Шолом. 

Відповідальний за випуск — О.Н. Мороз. 

© ВИДАВНИЧЕ ОБ'ЄДНАННЯ «ВИЩА ШКОЛА», 1973 

еж 
М225(04)--73 і 



І. ТЕФОРТЯ ЛІТЕРАТУРИ 

Ф. Д. ПУСТОВА 

Т. Франко про предмет теорії 
та зсторй літератури 

Погляди І. Франка на предмет теорії літератури ще не при- 
вертали уваги дослідників. Його визначенням предмета історії літера- 
тури тільки принагідно і не всебічно цікавилися автори розвідок про 
Франка-історика української літератури. З'ясування поставлених пи- 
тань потрібне не лише для заповнення прогалини у франкознавстві, а й 
для розуміння розвитку самої науки про літературу. Сьогодні вчені ви- 
діляють із теорії літератури методологію і обгрунтовують її предмет. 
Визначивши завдання історії літератури як науки, що досліджує «ви- 
никнення, зміну і розвиток літературних напрямків і художніх методів 
у різні епохи і в різних народів, а також творчість окремих письмен- 
ників як закономірно обумовлений процес» !, теоретики ставлять питан- 
ня про співвідношення загального й індивідуального в цій історії, про 
місце письменницьких біографій, про завдання допоміжних дисциплін 
ро; 

У часи Франка визначення складових елементів літературознавст- 
ва і предмета кожного з них було дуже важкою проблемою. Літера- 
турознавча думка досить довго поєднувала в собі елементи історії лі- 
тератури та критики. Диференціація цих частин науки, конкретизація 
їх завдань почалися у кінці ХМПІ ст. а сформування відбулося вже в 
ХІХ ст. Теорія літератури від початку свого виникнення і аж до ХХ ст. 
була злита із загальною наукою про мистецтво -- естетикою, яку Аріс- 
тотель назвав поетикою. В кінці ХУП-на початку ХУШ ст. зміст 
поняття «поетика», особливо у тлумаченні класицистів, звузився до 
суми сталих правил, яким нібито має підлягати (художня творчість. 

Оскільки в ХІХ ст. термін «теорія літератури» ще не був устале- 
ний, то 1 Франко замість нього частіше користується визначенням «ес- 
тетика», «нова індуктивна естетика», а самих теоретиків називає кри- 
тиками або естетиками. 

Спеціальної розвідки про предмет теорії літератури в І. Франка 
немає, але в таких працях, як «Література, її завдання і найважніші 
ціхи», «Конечність реформи вчення руської літератури по наших серед- 
ніх школах», «Із секретів поетичної творчості», він з'ясовує цю проб- 
лему. У трактаті «Із секретів поетичної творчості» та в дослідженні 
«Теорія і розвій історії літератури» принагідно накреслено еволюцію 
теоретичної думки до ХІХ ст. 

Зародження матеріалістичного вчення про художню літературу 
І. Франко пов'язує з іменем Арістотеля, якого називає першим естети- 
ком і на прикладі якого доводить, що теорія літератури виникає в ре- 
зультаті осмислення художньої практики. Ті закони, що їх визначив 

! Краткая литературная энциклопедия, т. 4. М. «Советская энциклопедия», 
1967, с. 331. 

3



учений античного світу, були не апріорно сформульовані, а стали вис- 
новками з дослідження художньої діяльності людей. «Арістотелева 
поетика, -- зауважує І. Франко, -- була-не догматична, а індуктивна: 
до сформульовання правил критик доходив, простудіювавши багато 
творів даної категорії» ?. 

І. Франко висуває матеріалістичне положення і про те, що з роз- 
витком літератури змінювалися теорія, предмет її як науки. Цей процес 
не завжди йшов по висхідній лінії, бували й збочення. Причину цього 
український вчений бачив насамперед у тому, що в наступні епохи пое- 
тика Арістотеля канонізувалася, в догми перетворювалися і ті поло- 
ження, які містили елемент об'єктивної істини, й ті, що від самого по- 

чатку були «невірними і шкідливими естетичними поглядами і форму- 

лами» (ХУІ, 293). Коли в «пізніші віки брали Арістотелеві правила як 

догми і прикроювали до них пізніші твори» (ХУТ, 256), то це гальму- 
вало як розвиток науки, так і художній прогрес. І. Франко вказував, 

зокрема, на консерватизм теоретиків класицизму (ХУТ, 391). Представ- 
ники романтизму, передусім німецький вчений Лессінг, хоч і прагнули 
відновити неспотвореним вчення Арістотеля, в кінцевому результаті 
теж збилися на «мертві формули й шаблони». | тільки в новітній пе- 
ріод розвиток суспільних і природознавчих наук допоміг «розвіяти 
фікції естетичного канона, відкриваючи для поетичної творчості нові, 
необмежені свобідні простори» (ХУТ, 392). 

За глибокими переконаннями І. Франка, успіхи літературознавст- 
ва пов'язані із загальним суспільним прогресом; наука переживає під- 
несення «в часах живих народних рухів, політичної волі, гарячої бо- 
ротьби за певні ясні ідеали і конкретні інтереси пародні», коли «усе 
письменство оживлюється, набирає енергії 1 сили» (ХМПІ, 256). 

Термін «поетика» продовжував існувати і в ХІХ ст., але змістове 
наповнення його у різних теоретиків не було ідентичним. Найчастіше 
під поетикою розуміли теорію літератури, яку зводили до обов'язко- 
вих правил художньої творчості. І. Франко вважає за потрібне дифе- 
ренціювати ці два поняття. У 1891 р., маючи намір подати в журналі 
«Руска школа» найкращі матеріали про предмет теорії та історії лі- 
тератури, які були на той час у всій європейській науці, український 
вчений у зауваженнях до опублікованої лекції Еріха Шмідта підкрес- 
лює: німецький професор не з'ясував «питання естетики, ріжної від го- 
лого естетизування, і питання індуктивної (не догматичної) поетики». 
І тут же обіцяє: «Розборові сих питань ми посвятимо дальші розділи 
нашої компіляції» 3. 
й Цей задум не був здійснений, але наступні праці Т. Франка, з0- 
крема «Їз секретів поетичної творчості», показують, що під індуктив- 
ною поетикою він розумів закони, «правила поетичної творчості» (ХУТ, 
392), які не нав'язуються митцям як обов'язкові, а відкриваються до- 
слідниками художньої практики. Індуктивна поетика в тлумаченні вче- 
ного -- це лише частина теорії літератури. 

Проблему -- предмет сучасної теорії літератури -- І. Франко роз- 
в'язує в процесі гострої ідеологічної боротьби, враховуючи потреби ви- 
звольного руху. Полемізуючи в 1878 р. із буржуазно-націоналістичним 
журналом «Правда», який відстоював ідеалістичну доктрину щодо зав- 
дань літератури й літературознавства, вчений-матеріаліст утверджує іс- 
торизм і діалектику законів науки, відкинувши естетику як науку про 
вічні, незмінні закони художньої творчості. Тут же він вказує на такі 
кардинальні питання теорії, які ідеалісти обминали: «Що таке літера" 

С ч 

2 Іван Франко. Твори в двадцяти томах, т. ХМІ. К. ДВХЛ, 1955, с. 256. Да- 
лі в тексті вказується том і сторінка Цього видання. 

3 «Руска школа», т. І, вип. 2, Чернівці, 1891, с. 50. 

А



тура і до чого вона має служити?», «Для кого має робитися літерату- 
ра? Чи має вона приносити яку-небудь користь, заступати які-небудь 
інтереси, чи ні?» (ХУТ, 9). 

І. Франко викриває і спроби антинаукової постановки деяких із 
цих питань. Відзначаючи в 1887 р. відставання західноукраїнського те- 
атрального мистецтва, він пояснював, що винні теоретики, які твердять 
драматургам: «Якнайменше селян, а як уже селян, то принаймні «під- 
чищених», які промовляли б так, щоб це не бентежило гімназійних 
учнів: жодних «неестетичних» слів і жодних «ненормальних» ситуацій! 
А крім цього пиши і виставляй, що тобі до вподоби» 7. Таке тлумачен- 
ня завдань художньої творчості І. Франко називає не теорією, а «ко- 
дексом облуди і фальшування життєвої правди» 5. 

Велику низку питань, які входять у компетенцію теорії літератури, 
висуває Франко, коли розповідає про стан викладання літератури у 
Львівському університеті в часи свого навчання і в галицьких гімна- 
зіях. У студентські роки, свідчить письменник, він не почув від своїх 
професорів, «що се за наука, яке її значення в ряді других, яка її 
звязь з нашим життям і його інтересами» 6. Безпорадні в теорії і вчи- 
телі гімназій. Вони не розуміють самої естетичної природи художнього 
слова, в їхньому викладанні літератури «нема ані мови» «про критич- 
ну аналізу творів, про виказання їх живого зв'язку з життям автора, 
його поглядами і переконаннями і життям суспільним, серед котрого 
той автор жив і писав, про оцінку суспільної вартості поезії і її впливу 
на сучасних і потомних» 7. 

У наведених полемічних виступах І. Франка накреслено головне 
коло питань, які входять в обсяг теорії літератури: специфіка мистецт- 
ва слова, характер зв'язку між об'єктивною дійсністю і художньою лі- 
тературою, пізнавальні можливості її та суспільна функція, творчість 
і світогляд письменника. Акцентуючи увагу теоретиків на проблемі від- 
ношення літератури до життя, на «причинах естетичного вдоволення в 
душі людській», І. Франко у трактаті «Їз секретів поетичної творчості» 
висуває перед дослідником і питання «про способи, як даний автор ви- 
кликає естетичне вдоволення в душі читачів або слухачів, про те, чи у 
автора є талант, чи нема, про якість і силу таланту, -- значить, і про 
те, чи і наскільки тенденції авторові зв'язані органічно з виведеними 
в його творі фактами і випливають із них» (ХУТ, 258). Тут поставлена 
проблема про принципи аналізу художнього твору, які теж розробляє 
теорія літератури. Вчений піддав гострій критиці методику, що її куль- 
тивували прихильники «вічних законів» і «літератури, стоячої понад 
партіями». Висхідна позиція у них була неправильна. О. Огоновський, 
наприклад, «розбираний твір відривав від живої дійсності, від тих об- 
ставин, серед яких і для яких він був писаний» 9, а за випадковими 
прикметами кидав його у яку-небудь «схоластичну шухлядку». 

Правильне розв'язання основного питання естетики, гносеології та 
суспільної ролі художньої літератури дало можливість Г. Франкові, із 
врахуванням досвіду і теоретичних відкриттів російських революціоне- 
рів-демократів, розробити дійсно наукові принципи аналізу художнього 
твору. Вони включали вимогу історизму при вивченні художніх явищ, 
аналіз їх у єдності змісту і форми, визначення суспільної ваги того чи 
іншого твору. 

«Іван Франко. Про театр і драматургію. К. Вид-во АН УРСР, 1957, с. 149. 
5 Там же, с. 150. 
6 «Народ», 1894, № 21, с. 335. У 
7 Іван Франко. Педагогічні статті і висловлювання. К., «Радянська школа», 

1 . 
БУ, народі. 1894, № 23—24, с. 382. Далі при посиланні на це-джерело вказуємо 

в тексті назву журналу і сторінку. 

5



У предмет теорії літератури І. Франко включав і суто художні пи- 
тання, такі, зокрема, як характеристика літературних родів і жанрів, 
але для розв'язання їх теж вимагав дотримування принципу історизму, 
застерігав, від схоластики. «Ми зрозуміли, -- писав теоретик, -- що 
те, що нам донедавна (ба ще й досі) у школах подавано як правила 
та дефініції епопеї, драми, балади і ін., -- повна нісенітниця, а власти- 
во недокладний опис одного якогось твору, або вираз поглядів на твор- 
чість в однім якімсь моменті історичнім, і вже зовсім не надається до 
дефініції подібних творів других і з других часів» (ХУТ, 248). У проце- 
сі літературного розвитку художні форми змінюються, нових рис набу- 
вають жанри, що ведуть свій початок від попередніх епох, виробляють- 
ся нові естетичні критерії. За твердим переконанням І. Франка, 
«кожний час, кожна суспільність має свої осібні естетичні міри для 
творів літературних» (ХУТ, 248). 

Охарактеризувавши предмет матеріалістичної теорії літератури, да- 
очи своє розв'язання всього кола питань, вчений вказував на величез- 
не значення науки для розвитку мистецтва слова. Відкинувши всі 
догми, обмеження, вона «безмірно розширила границі літературної 
творчості, здобула для неї обширні терени, донедавна зовсім "для неї 
недоступні», відкрила шляхи до нових ідейно-художніх досягнень 
у пізнанні світу, у вихованні громадянської активності людей. 

Поширення наукових літературознавчих знань, на думку Франка, 
сприяє також естетичному вихованню «широких мас» (ХУТ, 299). Особ- 
ливо велике значення має теорія літератури для письменників як 
«джерело поучення», що допомагає їм «удосконалювати артистичну 
техніку, остерігаючи перед шкідливими збоченнями в творчості, подаючи 
ключ до відрізнення правдивих, творчих артистів від дилетантів і вір- 
туозів форми» (ХУІ, 292). : 

Теоретичну освіченість, обізнаність із досягненнями передової науки 
1. Франко вважав обов'язковою прикметою письменника, людини ши- 
рокої культури і прогресивних переконань. | 

Про те, що має бути предметом історії літератури, Г. Франко 
писав у багатьох своїх працях, починаючи з кінця 80-х років, зокрема 
в таких грунтовних, як «Метод і задача історії літератури» (1891), 
«Ом. Огоновський» (1894), «Теорія і розвій історії літератури» (1909). 
Пильна і постійна увага І. Франка до цієї проблемн пояснюється не 
тільки прагненням розв'язати її, а й палким бажанням якнайшвидше 
виховати істориків української літератури. Хоча він сам багато зробив 
для цього і публікаціями художніх текстів, і вивченням окремих періо- 
дів та постатей, і створенням «Нарису історії українсько-руської літе- 
ратури», проте цілісну історію української літератури на науковому 
грунті ще слід було написати. А перш, ніж писати, треба усвідомити 
предмет вивчення. | 

У статті «Теорія і розвій історії літератури» І. Франко розм!рко- 
вує: «Що таке історія літератури? Чи се тільки реєстр книжок, історія 
друкарень та книжкової торгівлі? Певно, що ні. Чи се збір біографій 
письменників, поетів та вчених? І знов ні, хоч біографії і бібліографії 
неминучі помічні засоби для історії літератури» (ХУТ, 389). 

Історія літератури в розумінні свого предмета змінювалася: «В міру 
розвою і поглиблення історичних та антропологічних дисциплін... істо- 
рик літератури мусив ставити собі чимраз вищі, глибші і ширші 
завдання, перейти від механічного реєстрування до літературно-істо- 
ричних та психологічних дослідів» (ХУТ, 389). 

Які ж завдання має розв'язувати історик літератури в новітній 
час? І. Франко відповідає на це питання у своїх історико-літературних 
працях, численних рецензіях. Розвінчуючи наукову неспроможність 
«Історії літератури руської», написаної О. Огоновським, він водночас 

С



аргументує наукові положення про предмет історіїлітератури. В 1889 р., 
коли праця Огоновського ще друкувалася, І. Франко в огляді «Га- 
лицько-українська література в 1888 р.» відзначав, що професор «не 
дає цільного історичного розвитку літературного процесу, а ділить 
його на розділи: епіків, ліриків, драматургів і прозаїків» (ХМІ, 131). 
Поділ цей здійснено штучно, еволюція літературних форм не просте- 
жується, творчість кожного письменника аналізується примітивно («пе- 
реказує біографію і розглядає важливіші твори і т. п.»). 

Оцінюючи пізніше весь шеститомний опус професора, критик не 
знаходить у ньому позитивних рис, бо «трактовання предмету» в «Ого- 
новського було антинауковим, що в свою чергу обумовлювалося світо- 
глядом автора, зокрема естетичними поглядами, принципами «його 
наукового методу» аналізу і «оцінювання поодиноких явищ нашої 
літератури» 9. Не зумів професор також пов'язати цінні матеріали про 
«суспільний стан і життя України... в органічну цілість ані самі з собою 
ані з дальшим представленням літератури» («Народ», 385). Там, де 
треба було дотримуватися хронології, щоб показати еволюцію хоч би 
окремих письменників, визначити їх місце в історії літератури і зна- 
чення для суспільного життя, Огоновський виявляв, за словами І. Фран- 
ка, «естетичне доктринерство». Наприклад, класифікуючи поезії Шев- 
ченка за тематичним принципом, він штучно підганяв їх під спільні 
рубрики, замість того, «щоб творчість Кобзаря проаналізувати як 
процес, визначаючи «суспільний бік» кожного твору, «Його значення 
для певного даного моменту в розвою самого автора чи в життю окру- 
жаючої його громади» («Народ», 385). 

Підсумовуючи свої міркування про «Історію літератури руської», 
І. Франко пише, що Огоновський «нового світла на весь хід розвою 
нашого духовного життя... не кипув, нашого знання головних течій того 
життя він не поглубив, донеслості і ваги русько-українського письмен- 
ства для сусідніх народів в минувшині і будущині Слов'янщини він 
не показав» («Народ», 385). 

У цих рядках сконденсовано Франкове розуміння найголовніших 
завдань, які стоять перед істориком літератури. З цих методологічних 
позицій революційний демократ оцінював усі праці з історії літератури, 
водночас поглиблюючи трактування її предмета як науки. Рецензію- 
дослідження М. Дашкевича на «Очерки истории украинской литературы 
ХХ столетия» М. Петрова І. Франко оцінює позитивно за те, що в ній 
красне письменство України представлене як «виплив дійсних духовних 
потреб, виплив історії і розвою даної території», розвиток літератури 
простежується у взаємостосунках із сусідніми, а також «у зв'язку з сус- 
пільним життям, місцевими традиціями і інтересами» (ХУІ, 311—312). 
К. Студинського ж -- автора роботи «Кореспонденція Я. Головаць- 
кого» критикує за те, що він, характеризуючи галицьке письменство 
50-х років, не відчув «зв'язку між даною літературою в даній хвилі 

і іншими, а також і суспільним та політичним станом даної суспіль- 
ності» 10, 

Поширення навіть серед сумлінних учених реакційних поглядів на 
предмет історії літератури І. Франко пояснював тим, що ця наука 
молода і в недалекому минулому «була переважно естетичною, т. є. 
вважала своїм найвищим завданням класифікацію творів літературних 
після певних рубрик, звичайно з огляду на їх форму, а також осуд, чи 
і оскільки ті твори літературні підходять під дефініції, поставлені для 
тих рубрик, або під загальні правила красоти» (ХУП, 67). 

9 Літературно-науковий вісник (далі-- ЛНВ), 1901, т. ХУ, с. 124. 

>. ЛНВ, 1906; т. ХХЖУ, с. 460. . 

7



Протиставляючи і в цьому плані матеріалістичну науку ідеаліс-. 
тичній, Франко висуває ще кілька важливих положень щодо предмета 
історії літератури. Нині наука, пише він, «не відкидаючи оцінки есте- 
тичної (хоч і оп'ять значно поглиблюючи її на підставі здобутків 
нової еволюційної і експериментальної психології), розширила рамки 
і мету досліду і роздивлює явища літературні з погляду загальнонарод- 
ного і загальнолюдського розвитку культурного» (ХУП, 67). 

В цьому висловлюванні пряма вказівка на те, що історія кожної 
національної літератури не може вивчатися ізольовано від історії наро- 
ду, від розвитку світової культури, від взаємозв'язків з іншими націо- 
нальними літературами. Проблемі культурних взаємозв'язків І. Франко 
приділяв багато уваги. Антинауковим вважав він підхід Огоновського, 
який, по суті, викинув з історії давніо українську літературу як нібито 
«чужу народові, позичену і позбавлену глибшого значення» («Народ», 
385), а до новітнього періоду прикладав «мірку патріотично-націоналіс- 
тичну», відповідно до якої високо оцінювались письменники і фолькло- 
ристи, що «хвалили своє, а цурались чужого». Керуючись своїм «біо- 
графічно-бібліографічним методом, затисненим націоналістичними рам- 
ками» («Народ», 385), Огоновський замовчував явні впливи багатьох 
слов'янських, зокрема російських, письменників на українських. 

І. Франко гостро заперечує всі ці й подібні тенденції заскорузлості, 
рутини, заявляючи, що українська література не може розвиватися 
успішно, не засвоюючи досвіду братніх слов'янських та зарубіжних 
літератур. Визначаючи одне із завдань історика літератури, вчений 
пише: «Він мусить відрізнити в ній національне від інтернаціональ- 
ного, мусить показати, як вона засвоює собі чужий матеріал і чужі 
форми 1 що вносить свойого в загальну скарбівню літературних тем 
і форм; мусить показати, чим були для неї літератури сусідніх народів 
і чим була вона для них» (ХУЇ, 392). 

Перше положення («відрізнити в ній національне від інтернаціо- 
нального»), можливо, занадто категоричне, бо коли чуже сприймається 
органічно, то його не завжди можна вилучити як окремий елемент, 
але загалом позиція І. Франка в питанні взаємозв'язків була пра- 
вильною. 

У завдання, історії літератури Г. Франко включив також висвіт- 
лення взаємозв'язків красного письменства та народної творчості. 
Німецького теоретика Е. Шмідта він критикував за те, що той навіть 
не ставив цієї проблеми. На думку Франка, саму історію літератури 
"треба починати з аналізу фольклору і потім простежувати обопільний 
вплив. Одержавши в 1882 р. запрошення від німецького видавця 
Вільгельма Фрідріха написати історію української літератури, І. Фран- 
ко в листі до М. Драгоманова пояснює, як він уявляє собі цей аспект: 
«Основою всього, -- пише він, — мусив би бути огляд пісень 1 взагалі, 
літератури самого люду... "Уяснивши на підставі пісень тип україн- 
ської поезії, її окреме і оригінальне обличчя, слідити відтак у літера- 
турі артистичній його модифікації і зміни, -- се, думаю, дасть єдину 
раціональну підставу до суцільного трактування цілої української 
літератури» (ХХ, 179). 

У цих словах закладена плідна думка про те, що деякі оригінальні 
риси національної літератури є розвитком самобутніх особливостей 

фольклору. 
І. Франко дав відповідь і на питання про місце біографій в історії 

літератури. На його думку, вони є обов'язковим елементом досліджен- 
ня. Під біографією розумів передусім ті факти із життя письменника, 

в яких виявлялося його громадянське обличчя. На прикладі таких 

великих митців, як Шевченко, Гете, вчений переконував, що докладний 

життєпис художника відкриває можливості для «повного зрозуміння



його писань» і того, «чим буває письменник зі своєю творчістю для 
суспільності» (ХУТ, 391). Водночас біографія письменника -- це ево- 
люція його творчості, все в ній має бути проаналізоване. Навіть той 
твір, що не є вкладом у літературу чи позитивним фактом у житті 
автора, є важливим документом для розуміння обличчя художника 
чи його місця в літературному та суспільному процесі. Наприклад, про 
твори П. Куліша, які ввійшли у посмертне видання «Хуторні недо- 
гарки», Франко не міг сказати доброго слова, алє зауважував, що вони 
«для біографа Кулішевого, для характеристики його духовної декаден- 
ції в остатніх роках дають новий, цінний матеріал» И. Історія літера- 
тури в тлумаченні Франка -- це не просто сума творчих біографій 
письменників. Головна мета дослідника -- накреслити «розвій літера- 
тури», живий процес її. 

І. Франко вимагав, щоб біографії, формування світогляду та мето- 
ду митців досліджувалися на основі документального матеріалу, 1 
особливого значення надавав автографам, епістолярній спадщині пись- 
менників. Ведучи розмову з А. Кримським про створення історії 
української літератури, І. Франко зауважував: «Особливо кореспон- 
денціям наших письменників я даю першенство перед усякими другими 
матеріалами. Листи навіть невеличких писателів можуть мати значення 
для історії літератури і суспільності, а щодо українських писателів, як 
знаєте, тисячі обставин причиняються, щоб життя і розвій їх присло- 
нити тайною. Відси йдуть усякі такі теорії про сякі чи такі на них 
впливи, теорії, котрих, звичайно, не треба б, якби ми знали дійсно, на 
чім образувався, з ким зносився і як розвивався даний писатель» 
(ХХ, 508). Особисті архіви письменників можуть дати відповіді на 
багато питань, які виникають перед істориком літератури. 

Таким чином, історія літератури для І. Франка -- це частина духов- 
ної історії суспільства, народу. Це еволюція літературних напрямків 1 
художніх форм, яка виливається у творчій та громадянській біографії 
великих і малих талантів, у їхніх безпосередніх чи опосередкованих 
зв'язках з фольклором, з літературами сусідніх народів і всією світовою 
культурою. Деякі з проблем, внесені І. Франком у предмет науки, були 
ним розв'язані, а деякі лише окреслені у загальних рисах. Інакше й 
не могло бути. Конкретизація 1х здійснюється радянськими вченими у 
процесі створення справді наукових історій національних літератур 
і всієї світової літератури. | 

Ф. Д. ПУСТОВА 

И. ФРАНКО О ПРЕДМЕТЕ ТЕОРИИ И ИСТОРИИ ЛИТЕРАТУРЫ 

Резюме 

В статье анализируются взгляды И, Франко на предмет теории и истории лите- 
ратуры. Автор подчеркивает материалистический подход И. Франко к решению этой 
проблемы, что дало ему (И. Франко) возможность разработать действительно 
научные принципы анализа художественного произведения. 

п ЛНВ, 1902, т. ХМІЇ, с. 34.



|, ГНАТЮК 

Свідоме і підсвідоме 
"у гудожній творчості 

в інтерпретації Г. Франка 

Однією з найскладніших і найважливіших проблем .психо- 
логії художньої творчості є проблема свідомого та підсвідомого. Історія 
цієї проблеми нараховує вже понад дві тисячі років, проте ще й на 
сьогодні вона залишається не вирішеною. 

У свій час її розробляв І. Я. Франко. У роботі «Із секретів поетич- 
ної творчості» він, висуваючи та обгрунтовуючи матеріалістичне розу- 
міння акту творчості, критично оцінював науково-теоретичну спадщину, 
починаючи від найдавніших часів. 

На думку І. Франка, ідеалістичне трактування процесу творчості 
у Платона можна пояснити насамперед тим, що стародавні люди уявля- 
ли собі творчий акт як чисто механічну передачу устами поета думок, 
і почуттів бога. Платон поділяв мистецтво на два роди: продуктивне 
та наслідувальне. Перше створює те, що необхідне для життя, придатне 
для вжитку. Таким мистецтвом є землеробство, ремесла, гімнастика. 
Красне мистецтво грецький філософ був схильний навіть позбавити 
назви мистецтва, бо вважав, що художник не усвідомлює того, що 
робить. На думку Платона, процес творчості є інстинктивним, сліпим, 
натхнення ж -- це боже втручання, а тому людська свідомість у поето- 
вій голові повинна поступитися місцем свідомості божій. Платонівське 
протиставлення свідомого і підсвідомого у процесі творчості ввійшло 
і закріпилося в науці, перетворившись в одну з вічних проблем теорії 
мистецтва. Неправильно розумів процес творення поезії й Арістотель, 
який визначав її «як свідоме перетворення міфів, т. є. в найширшім 
розумінні слова споминів, ідей, отже, як артистичну техніку без влас- 
тивої творчості». Незважаючи на те, що у своїй основі визначення 
Арістотеля було помилковим, бо, як зауважує І. Франко, повністю від- 
кидало творчий елемент, воно протягом століть панувало в науці, | 
ніхто не наважувався його переглянути. Аж у ХМІЇ ст. авторитет цього 
визначення похитнувся, Критика Арістотелевої дефініції поезії поча- 
лася в Німеччині. 

Грунтовно аналізує І. Франко погляди  філософів-раціоналістів 
ХУШ ст. на проблему участі свідомості у творчому процесі. Для них 
підсвідомого елементу не існувало. Замість підсвідомого вони визна- 
вали «свідомість божу». На противагу раціоналістичній концепції 
у системі німецького філософа Едуарда Гартмана, що стає найбільш 
популярною в ХІХ ст. на перше місце висувається підсвідоме. Але, на 
думку І. Франка, для наукового дослідження підсвідомого цього було 
замало, бо, вважаючи підсвідоме основним елементом процесу твор- 
чості, Гартман тим самим зробив його чимось незвісним, таким, що 

не підлягає дальшому аналізові (88). Гартман говорить, що геніальний 

11. Я. Франко. Із секретів поетичної творчості. К., «Радянський письменник», 
1970, с. 84. Далі при посиланні на це видання в тексті вказується сторінка. 

10 м



задум приходить до художника несподівано, без будь-яких його зусиль, 
«як дар богів». Свідома воля не тільки не допомагає зародженню 
задуму, а, навпаки, паралізує його виникнення у надрах підсвідомого. 

. У своєму трактаті згадує І. Франко Фехнера і Вундта. Аналізуючи 
фундаментальну працю Вундта «Основи фізіологічної психології», він 
позитивно оцінює не філософські погляди, а експериментальні досліди, 
чого не помітили ті, хто намагався приписати Франкові ідеалізм. 

У праці «Із секретів поетичної творчості» І. Франко посилається 
на роботу Дессуара «Подвійне я». Це посилання теж не суперечить 
матеріалістичному спрямуванню трактату. Франко використовує Дес- 
суарову термінологію, поділяючи свідомість на верхню та нижню: 
«Отсю подвійну свідомість називає Дессуар дуже влучно «верхньою |і 
нижньою свідомістю» (Обег- ипа | піегреууп5івбеіп). Те, що в звичайнім 
життю називаємо «свідомість», се, по Дессуаровій термінології, є 
верхня свідомість. Та під нею є глибока верства психічного життя, що 
звичайно лежить в тіні, та проте не менше важна, а для багатьох лю- 
дей навіть далеко важніша, ніж уся хоч і як багата діяльність верхньої 
верстви» (91). 

Відповідаючи на питання, де ж захований секрет поетичної твор- 
чості, І. Франко звертається не. лише до науково-теоретичних концеп- 
цій, але й до свідчень видатних митців минулого. Своєрідно тлумачив 
поезію Й.В. Гете, який вбачав у творчості вияв божевілля. Великий 
польський поет А, Міцкевич також дотримувався погляду на творчість 
як на процес підсвідомий. 

Цікавим у розвідці «Із секретів поетичної творчості» є екскурс 
І. Франка в поетичну майстерню Т. Шевченка. Можна б назвати, 

_зауважуе критик, звертання Шевченка до своїх дум якимось образним 
реченням, конвенціональним зворотом, якби ці звертання не з'являлися 
дуже часто в його поезіях пізнішого часу. Як приклад подає І. Я. Фран- 
ко уривок із вірша «Муза», де Шевченко веде розмову з музою, ніби 
з живою істотою. Про те, що звернення до музи в «Кобзарі» не просто 
поетична фраза, а персоніфікований образ поезії, вже говорилося в 
працях наших франкознавщв ?. Ось приклад звернення поета до музи 
у зневажливому тоні: 

А ти, задрипанко, шинкарко, 
Е Перекупко п’яна! 

Де ти в ката забарилась 
З своїми лучами? 

В інших випадках Шевченко звертається до музи як до традицій- 
ного образу поетичної краси, а також символу того, що є ледве влови- 
мим, пов'язаним із специфікою поетичного мислення, інакше кажучи, 
символу творчого піднесення, натхнення: 

Моя порадонько святая! витай зо мною і учи, 
Моя ти доле молодая! учи неложними устами 
Не покидай мене. Вночі сказати правду. 

. 
і вдень, і ввечері, і рано 

І. Франко, матеріалістично вирішуючи проблему поетичної твор- 
чості, вважав, що вона являє собою високу та скомпліковану психоло- 
гічну діяльність, яка включає свідомий та підсвідомий елементи. При 
визначенні поняття «підсвідоме» він підкреслював: «Найбільша часть 
того, що чоловік зазнав у житті, найбільша часть усіх тих сугестій, які 
називаємо вихованням і в яких чоловік вбирає в себе здобутки много- 
тисячної культурної праці всего людського роду, перейшовши через 

21. Бацула. І. Франко про роль свідомості в поетичній творчості. — У кн.: 
- Іван Франко. Статті і матеріали. Зб. 9. Львів, 1962. 

п



ясну верству верхньої свідомості, помалу темніє, щезає з поверхні, тоне 
в глибокій криниці нашої душі і лежить там, погребена, як золото в 
підземних жилах. Та й там, хоч неприступне для нашої свідомості, все 
те добро не перестає жити, раз у раз сильно впливає на наші суди, на 
нашу діяльність 1 керує нею не раз далеко сильніше від усіх контрар- 
гументів нашого розуму. Отсе є та нижня свідомість, те гніздо «пере- 

. судів» і «упереджень», неясних симпатій, поривів і антипатій. Вони для 
нас є неясні, власне, для того, що їх основи скриті від нашої свідо- 
мості» (91). Отже, «підсвідоме», на думку українського дослідника, ви- 
никає лише в результаті засвоєння ліодиною здобутків «многотисячо- 
літньої праці всього людського роду». 

У свій час деякі дослідники концепцію підсвідомого автоматично 
ототожнювали з фрейдизмом, хоча відомо, що фрейдизм був лише од- 
ним з можливих однобічних і ідеалістичних витлумачень підсвідомого. 
Незважаючи на те, що фрейдизм порушив деякі важливі проблеми та 
факти психоаналізу, науково розкрити він їх не зміг. Теоретичні побу- 
дови фрейдистського психоаналізу -- міф. Вони створювались лише для 
пояснення деяких видів психічної діяльності. Некритичне застосування 
положень Фрейда та його послідовників надовго зупинило досліджен- 
ня процесу творчості. 

Нерозумінням цих положень пояснюється те, що в 50-х роках ви- 
ступило ряд літературознавців, зокрема Ю. Кобилецький, М. Пархо- 
менко, які звинуватили І. Франка в ідеалізмі. Через те, що І. Франко 
визнавав підсвідоме одним з важливих чинників у процесі творчості, 
його трактат визнали помилковим. 

. Навіть в одному з останніх досліджень Пархоменка, що присвяче- 
не розглядові естетичних поглядів І. Франка, не зовсім правильно ін- 
терпретуються окремі Франкові положення. Справедливо критикує пра- 
цю М. Пархоменка «Эстетические взгляды И. Франко» Б. Кубланов, 
який у статті «Факти, догми та вигадки» полемізує з автором згаданої 
монографії: «М. Пархоменко скаржиться на те, що досі не з'явилося 
жодної роботи, в якій конкретно історичний і критичний аналіз най- 
більш дискусійної праці Франка «був би реалізований з достатньою 
послідовністю». Ця скарга безпідставна, бо більшість франкознавців, 
які досліджували цей естетичний трактат, розглянули його критично 1 
конкретно-історично. Вони встановили, що Франко, вирішуючи ряд 
проблем естетики, літературної критики і психології художньої творчо- 
сті, стояв на рівні сучасної йому передової психології і фізіології, що 
він користувався сучасною йому термінологією, витлумачуючи матеріа- 
лістично ряд положень, які були викладені авторами праць з естетики 

"і психології, що він критично використав фактичний матеріал з експе- 
риментальної психології, відкинувши ідеалістичні філософські виснов- 
ки авторів цих досліджень і т. д.» 3. 

. Франкове трактування проблем психології творчості не суперечить 
визначенню свідомого та підсвідомого в сучасній психологічній науці. 
Підсвідоме в психічній діяльності людини є в значній мірі результатом 
її попередньої свідомої діяльності, обумовленої суспільно. Свідома в1- 
дображальна діяльність людини стає можливою тому, що вона спира- 
ється на результати попередньої свідомої діяльності, основою яких Є 
численні системи тимчасових зв'язків, утворених у корі великих пів- 
куль. Ті чи інші системи, цих зв'язків актуалізуються і стають фактом 
свідомості залежно від конкретних завдань і умов діяльності людини. 
Для психічної діяльності характерні постійні переходи свідомого в під- 
свідоме і навпаки 7. 

3 «Жовтень», 1967, № 5, с. 118. 
4 Психологія. За ред. Г. С. Костюка. К. «Радянська школа», 1968, с. 98- 

12 

ни
ви
 

в-
он

ні
ні

нь
ни

мн
ь 

ме
нв

ан
ат

но
чи

вч
но

вь
 
о
в
е
н
 

н
ь
 



У вітчизняній науці проблема співвідношення свідомого і підсвідо- 
мого особливо інтенсивно почала розроблятися після спеціальної на- 
ради, проведеної Академією медичних наук і присвяченої питанням 
критики фрейдизму. З'явилося чимало праць, наприклад роботи А. Ба- 
чорашвілі, Б. Мейлаха, Ф. Бассіна, у яких ця проблема розглядається 
по-новому. 

У книзі «Проблема бессознательного» Ф. Бассін подає історію ви- 
вчення питання, переконливо обгрунтовує матеріалістичне розуміння , 
підсвідомого, полемізуючи з буржуазними вченими, використовує ши- 
рокий фактичний матеріал. Але і це грунтовне дослідження не претен- 
дує на остаточне вирішення проблеми, бо підсвідоме є складним пси- 
хічним явищем, яке можна досліджувати в різних аспектах. Сам автор 
монографії зауважує: «..Підсвідоме може вивчатися як галузь мозко- 
вих процесів і психологічних реакцій, якими організм відповідає на сиг- 
нали, без того, щоб це реагування чи окремі його фази усвідомлюва- 
лись. Підсвідоме можна досліджувати і в іншому плані -- з точки 
зору відношень, які виникають при різних умовах між ним і діяльністю» 5. 

Визначаючи важливе значення підсвідомого, сучасна наука базу- 
ється на даних самоспостережень митців. Ось що говорить, наприклад, 
сучасний литовський поет Е. Межелайтіс: «Поезія -- важка хвороба. 
Я не написав ні одного рядка, не вимучившись, іноді цілими місяцями 
нічого не пишу. І раптом знову потягне до паперу. Але ще пройде 
день, другий, поки не почнеш відчувати в собі справжнє звучання пое- 
зії. Ходиш з кутка в куток ніби приречений, місця собі знайти не мо- 
жеш. Ніби хвороба якась находить. Голова важка. Я на порозі серйоз- 
ної і важкої хвороби. І раптом... раптом в очах прояснюється, світліє. 
Г сідаю за стіл. Починаю писати. Рядок за рядком. Строфа за строфою. 
Слово гонить слово. Думка гонить думку. І геть відпочинок, геть їжу. 
Нічого більш не треба. Так добре стає: почуваєш себе впевнено, думки 
течуть вільно, без примусу...» 6 

Очевидно, що і Франко, пишучи трактат «Їз секретів поетичної 
творчості», використовував дані свого творчого досвіду. Має рацію 
Є. Адельгейм, вказуючи, що Франко у висновках про участь підсвідо- 
мого у процесі творчості спирався не тільки на свідчення відомих мит- 
ців, але й на власні спостереження. Хоч Франко ніде про це не гово- 
рить, але ми про це не повинні забувати 7. 

Про наявність підсвідомого елементу в психічній діяльності люди- 
ни говорили теж видатні російські фізіологи І. Сеченов і І. Павлов. 
1. Сєченов визнавав, що у свідомості людини зберігаються враження 
від оточуючого світу, який сприймається органами відчуття. Колишні 
подразнення нервових клітин головного мозку, на думку І. Сєченова, 
можуть оживати за асоціацією з новим подразненням зовнішнього сві- 
ту. Академік І. Павлов теж визнавав існування та експериментально 
розкрив фізіологічну природу тих психічних явищ, які ще І. Франко на- 
зивав «стерті враження», «похований глибокий шар психічного життя». 
Елементи підсвідомого виникають у людській психіці, за словами І. Пав- 
лова, пройшовши через свідомість, отже, під її контролем. Таким чи- 
чом, у сферу несвідомого потрапляє не будь-що, а відібране свідомістю, 
Янакше кажучи, перевірене людським досвідом. Тому немає нічого див- 
ного, коли ці елементи, ставши матеріалом несвідомого, досить часто 
стають фактом свідомості, ефективно допомагають навіть у найскладні- 
шій психічній діяльності -- у творчій роботі. 

5 Ф. Бассин. Проблемь бессознательного. М., «Медицина», 1968, с. 354. 
5 б. Межелайтис. Поэзия в меняющемся мире. — «Литературная газета», 

1967, 4. 1. 
7 Є. Адельгейм. Естетичний трактат Франка і проблеми психології твор- 

чості. — У кн.: І. Франко. Із секретів поетичної творчості, с. 22. 

13 

_
-
-
—
-
—
—
—



Процес переходу несвідомого у сферу свідомого в більшості випад- 
ків залежить від волі людини, проходить при навмисному спрямуванні 
роботи мозку у відповідному напрямі. Але трапляється, що підсвідоме: 
випливає на поверхню свідомості, і тоді комплекси «стертих вражень» 
можуть давати несподівані результати:.сон або сильне нервове збу-- 
дження. Причини цих збуджень завжди матеріально зумовлені. 

Франкові належить важливий висновок про те, що наша психіка 
побудована дуже добре, бо враження зовнішнього світу, не завжди сто- 
ять на поверхні нашої свідомості. «Є се наше велике щастя, коли маємо: 
ту здібність, що на якімсь часі всі наші враження тонуть у сутінь 
забуття. Подумаймо лише, що всякий біль нам би раз у раз стояв на 
поверхні нашої свідомості, зробився б в кінці таким нестерпним, що 
довів би нас до самовбивства» (92). : 

Подібні міркування пізніше висловив Д. Овсянико-Куликовський. 
Незважаючи на ідеалістичний характер деяких його положень, цей до- 
слідник правильно пояснював взаємозв'язок думки і почуття. На дум- 
ку Д. Овсянико-Куликовського, почуття з властивими йому емоціями не- 
може існувати в підсвідомій сфері. Почуття з його обов'язковою за- 
барвленістю залишається почуттям т1льки‘до того часу, поки воно від- 
чувається, проявляється в свідомості. Думка ж може існувати в підсві- 

; домій сфері. «Наша почуттєва душа, справді, може бути порівняна з 
тим возом, про який говориться, що з воза впало, те пропало. Навпа- 

| ки, душа"розумрва (мисляча) — це такий віз, з якого нічого не може: 
і впасти, весь вантаж якого добре розміщений і скритий у сфері підсві- 
| домого» 8. 

; Думки, спогади, поринувши в неосвітлені глибини, звичайно, не 
виказують себе, але впливають на повсякденне життя людини, її вчин- 

ки та рішення. Однак, на думку Франка, мало хто вміє користуватися 
незліченними скарбами «нижньої свідомості», люди можуть прожити 
ціле життя, не догадуючись, яким золотом вони володіють. Але, знаючи 
це, не можна за першим бажанням викликати забуте враження. Для 
цього потрібні або сприятливі умови, або природна схильність. Беру- 
‚чи до уваги співвідношення «верхньої» і «нижньої» свідомості, Франко 
робить висновок, що художник є особистістю з особливим психічним 
складом. Про це надзвичайно важливе відкриття говориться у франко- 
знавстві дуже мало, хоча думка І. Франка про художній тип підтвер- 
дилася дальшими дослідженнями І. Павлова, який довів, що завдяки 
двом сигнальним системам і в силу давніх усталених сфер діяльності 
людини можна виділити три типи людей: художній, мислячий та се- 

редній. 
Усі люди, в яких переважає перша сигнальна система з її образним: 

відображенням, належать до художнього типу в усіх його родах: музи- 
канта, письменника, живописця, актора. При переважанні другої сиг- 
нальної системи утворюється мислячий тип, характерною особливістю 
якого є сила абстрактного мислення, а при збалансуванні обох си- 
стем -- середній тип. Представники середнього типу поєднують у собі | 
риси художнього і мислячого типу. До цього типу відносяться всі лю- 
ди, а також винятково обдаровані -- типу Гете, Ломоносова. І. Павлов 
правильно підмітив характерні особливості художнього типу: цілісність. 
і живучість сприйняття, що забезпечує повноту, зримість й емоціональ- 
ну забарвленість у відображенні дійсності, 1 ми не можемо не згадати,. 
що встановлені Павловим риси художнього типу вже були підмічені 
Франком. Між поняттям художнього типу і натхненням український 
дослідник вводить поняття еруптивності. Еруптивність -- здібність час 

8 Д. Н. Овсянико-Куликовский. Собрание сочинений в шести томах,. 
т. МІ. СПб, 1914, с. 24. 

14 7



від часу піднімати «цілі комплекси давно похованих вражень і споми- 
нів, покомбінованих нераз також несвідомо, одні з одним на денне 
світло «верхньої свідомості» (96). Термін «еруптивності» або вивержен- 
ня, запозичений із геології і перенесений у естетику, допоміг ученому 
уточнити розуміння справжньої творчості і відмежувати її від «холод- 
ного розумового складання, голої техніки, дилетантизму. Певна річ, зміст 
і композиція поетичного твору мусять бути ділом розуму, обдумані, 
розважені, розмірені, і де сього нема, там і найгеніальніше виконання 
деталів не окупить браку цілості» (97). 

Не випадково, говорячи про думку, що вторгається у поетичне 
натхнення, Франко зупиняється на змісті і композиції, іншими слова- 
ми, -- на тому, що відбирає художник із піднятих на поверхню мате- 
ріалів підсвідомості, 1 на тому, як розташовує він їх у своєму задумі. 
Від цього залежить цілісність майбутнього твору, що народжується не . 
стихійно, а в результаті суворого розрахунку. «Повна гармонія сеї 
еруптивної сили вітхнення з холодною силою розумового обміркову- 
вання показується у найбільших велетнів людського слова, таких, як 
Гомер, Софокл, Данте, Шіллер, Гете і небагато інших» (97). 

Як бачимо, Франко цілком матеріалістично розумів роль підсвідо- 
мого у творчості. Висновки дослідника з цього питання не втратили 
своєї актуальності і в наш час. 

М. И. ГНАТЮК 

СОЗНАТЕЛЬНОЕ И ПОДСОЗНАТЕЛЬНОЕ В ХУДОЖЕСТВЕННОМ 
ТВОРЧЕСТВЕ В ИНТЕРПРЕТАЦИИ И. ФРАНКО 

Резюме 

Одной из сложнейших проблем психологии художественного творчества является‘ 
проблема сознательного и подсознательного. История ее насчитывает более двух 
тысяч лет. Эту проблему разрабатывал и И. Франко. В работе «Из секретов поэти- 
ческого творчества» он выдвинул матерналистическое понимание акта творчества, кри- 
тически оценивал научно-теоретическое наследие, начиная с самых -древних времен. 
Некоторые исследователи утверждали, что в работе «Из секретов поэтического твор- 
чества» И. Франко стоял на идеалистических позициях. Это обвинение неправомерно. 
В статье доказывается, что И. Франко матерналистически понимал роль подсозна- 

тельного в творчестве, а его выводы по данному вопросу’ не потеряли своего значения, 
и в наше время.



В. О. ВЛАСЕНКО 

Художні особливості повісті 

І. Франка „Воа соп5ігісіог" 

Українська проза другої половини ХІХ ст. ознаменувалася 
значним розширенням тематичних меж, постановкою гострих сощаль-- 
них і політичних проблем. Провідну роль у докорінних змінах реаліс- 
тичної літератури зіграв революційний демократ 1. Франко, автор пер- 
ших творів з життя промислових робітників. Звернення до нової тема- 
тики, зазначає Б. Сучков, ніколи не проходить безслідно для мистецт- 
ва і, як правило, завжди робить серйозний вплив на його форму і 
зміст!. Твори І. Франка відзначалися пошуками нових образотворчих 
1 стилетворчих засобів. Він створює динамічні сюжети, концентрує ува- 
гу на діях, на «діалектиці душі», на класових конфліктах. У цьому 
плані особливої уваги заслуговує аналіз повісті «Воа соп5ігісіог». 

У 50--60-х роках ХІХ ст. до життя заробітчан, промислових робіт- 
ників і промисловців зверталися російські (Д. Григорович, Г. Успенсь- 
кий, Ф. Нефьодов) і зарубіжні (Е. Гаскелл, Ч. Діккенс) письменники. 
Згодом цю тему розробляє І. Нечуй-Левицький. Проте М. Горький з 
повним правом міг писати, що література ХІХ ст. не показала світові 
«промисловців і банкірів у всій їх бридкості 1 фантастичній величі» 2. 

Лише небагатьом тогочасним митцям удалося по-справжньому піз- 
нати огидне єство фінансових і промислових ділків, їх моральну дегра- 
дацію, зовнішню могутність і внутрішню безсилість. До них належить 
і І. Франко. Він, як вірно відзначає М. Левченко, відкрив дорогу об- 
разові. каштал!ста-хижака на сторінки української прози3. Франко 
знайшов нові образотворчі й стилетворчі засоби, спроможні розкрити 
всю складність суспільних процесів, детермінованість образу й соці- 
альних обставин. 

У романах і повістях 70--80-х років своє ставлення до відображу- 
ваного письменники в значній мірі доносять до читача через новатор- 
ську композицію твору. Пояснюється це тим, що композиція, за слова- 
ми О. І. Білецького, найтісніше пов'язана все з тим же процесом шзнан- 
ня й усвідомлення дійсності “. 

Композиція художнього твору постає як форма втілення змісту, 
але зводити її лише до формальних ознак відображуваного матеріалу 
було б невірно. Форма сама по собі не існує, як не існує поза нею і 
зміст. Вона завжди змістовна й може розглядатися лише як явище, на- 
повнене певним смислом. Всією системою образів композиція підво- 

! Борис .Сучков. Исторические судьбы реализма. Размышления о творческом 
методе. М., «Советский писатель», 1970, с. 443. 

2 М. Горький. Собрание сочинений в тридцати томах, т. 26. М., Гослитиздат, 
1953, с. 159. 

3 М. О. Левченко. Випробування історією (Український дожовтневий роман). 
К., «Дніпро», 1970, с. 108. 

40, Білецький. Проблема синтезу в літературознавстві. -- «Літературний 
журнал», 1940, № 10, с. 110. 

16



о
е
 

дить читача до того розуміння даного життєвого матеріалу, якого до- 
магається автор твору 5. 

Зміст і композицію твору, як відомо, визначає характер конфлікту. 
Франко зосереджує увагу на внутрішніх боріннях Германа Гольдкре- 
мера, на нездоланних суперечностях, як усього суспільного ладу, так і 
окремих персонажів. Відповідно до мети дослідження, письменник пере- 
носить конфлікт у психологічний план. Він прагне показати складну бо- 
ротьбу в душі персонажа двох протилежних начал. Герман Гольдкре- 
мер постійно в центрі уваги, а всі інші дійові особи відіграють роль 
стимулятора дії, тих важелів, що рухають сюжет твору. 

Основою фабули повісті «Воа сопзігісіог» є часова послідовність з 
чітко визначеними хронологічними межами фізичної одиниці часу -- 
доби. Вона не має прямої авторської календарної закріпленості, хоч 
внутрішнє опосередковане датування (холера 1831 р., будівництво вій- 
ськового депо, діяльність капіталіста Домса тощо) максимально набли- 
жається до історичної точності. Те, що письменник не називає кален- 
дарної дати, -- оправдане: розширюється типовість подій, що відбува- 
ються в цю добу. Взявши невеликий проміжок часу, Франко зосереджує 
увагу на художньому просторі, який постає в багатогранних подіях, на 
внутрішньому психологічному світі головного персонажа. У цьому про- 
являється тенденція соціально-психологічного роману. Заглибленість 
проникнення у внутрішній світ особи, яка досліджується в причиново- 
наслідкових зв'язках соціальної дійсності, вимагала концентрації часу, 

чітких його меж. 
Якщо в попередній прозі (твори Марка Вовчка, І. Нечуя-Левиць- 

кого, Панаса Мирного) час поставав як фон, на якому розгорталися 
події, то в повісті Франка він набуває значення образу. Часова послі- 
довність і обумовленість цементує розмірений, до краю наповнений 
турботами, душевними піднесеннями і спадами день мільйонера. «Гер- 
ман Гольдкремер встав нині дуже злий», -- починається твір. Згодом 
читаємо: «Була одинадцята година» 6. Після"обіду капіталіст пробує 
заснути, але турботи про власні доходи не дають йому спокою. Він іде 
оглянути роботи на промислі: «Сонце почало хилитися з полудня» (У, 
221). Коли Герман повернувся в контору, автор зазначає: «Смеркалося» 
(У, 234). Після того, як були виплачені ріпникам гроші, господар іде 
вечеряти. Четвертий розділ починається словами: «Ніч. Звізди горять 
та миготять над сонним Бориславом» (М, 239). Спившись за вечерею, 
Герман засинає, йому ввижається, що він потрапив у райський куто- 
чок, намальований на картині, і опинився в холодних обіймах змія-по- 
лоза. Франко майстерно сплітає уяву зі страшною дійсністю, коли син 
намагається задушити батька. Цей момент визначається так: «Була 
північ. Прозірчасті клубки хмар надтягали поволі зі сходу... все то- 
нуло в глибокій пітьмі...» (М, 248). 

Художнє наповнення часу свідчить про усвідомлену концентрацію 
дій, в яких проявляються загальні антагоністичні протиріччя, що нес- 
ла з собою епоха 70-х років. Зосередження уваги на одному дні жит». 
тя капіталіста змусило автора йти не вшир, а зануритися в психоло- 
гію, в думки Германа. Психологічні проблеми стають у центрі уваги. 
Франко започаткував в українській літературі той тип критичного ре- 
алізму, який прийнято називати психологічним. Він збагатив прозові 
жанри (які до того вже існували у європейських і російських. літерату- 
рах) мистецтвом художнього аналізу безкінечно складного іневичерпно 

5 М. Шамота. Ідейність і майстерність. К. «Радянський письменник», 1953, 
с. 210. 2 

$ Іван Франко. Твори в двадцати томах, т, У. Кк. Держлітуй 
Далі цитуємо за цим виданням, зазначаючи в тексті том і сторінку.|/| 

2. Українське літературознавство, вип. 20 

Г УЧБОВА 
| ЗЕ!ОТЬКА 

Л 
РР Франка 



глибокого внутрішнього світу людини. Письменник глибоко досл!- 
джує характер Германа (почасти Готліба й Рифки). Мого аналіз блис- 
кучий, хоч часом надмірна деталізація приводить до натуралістичного 
психологізму (показ виродження Готліба). 

У повісті «Воа соп5ігісіог» Франко знаходить свій ключ до роз- 
криття психологічних проблем. Він немов розсуває фабульні межі й 
наповнює сюжет твору величезною кількістю фактів, пов'язаних з ми- 
нулим Германа Гольдкремера, весь час перекидає місток від сьогоден- 
ня до історії. Засіб ретроспекції у нього стає одним з найважливіших 
прийомів композиції. Він поєднує те, що відбувається тепер, з тим, що 
минуло, але обумовило, визначило життя, характер, психологію колиш- 
нього онучкаря, а нині мільйонера, власника майже всіх копалень Бо- 
рислава. 

Події, змальовані у творі, постають немов у двох планах: верхньо- 
му, у якому показано напружений день мільйонера Германа Гольдкре-, 
мера, і нижньому -- згадках, роздумах про минуле, про невпинний 
шлях до наживи. Засіб ретроспекції допомагає письменнику показати 
безперервність процесу, розкрити причини й наслідки. 

Минуле Германа змальовується лише в перших двох розділах тво- 
ру, у третьому і четвертому увага зосереджена на біжучих подіях, на 
повсякденних турботах, психології підприємця, на сімейних чварах, 
стосунках з робітниками, могутності й розпачі мільйонера. Крок за кро- 
ком автор досліджує зародження капіталістичних форм виробництва на 
бориславських промислах, розкриває нещадну експлуатацію ріпників, 
конкурентну боротьбу підприємців. 

Своєрідність композиції твору проявилася і в тому, що всі події 
подаються через сприйняття Германа. Тут наглядно постає той теоре- 
тичний принцип, про який Франко писав у листі до А. Кримського 
(4 листопада 1891 р.): «Може, се принцип застарілий, але я в своїх 
композиціях усе так роблю, і, вибравши собі одну фігуру чи одну по- 
дію, групую довкола неї все те, що вважаю потрібним до найрельєфнішої 
обрисовки і характеристики» (ХХ, 434), 

У творі гармонійно поєднано розповідь, опис, діалогічні форми, 
внутрішні монологи з прямою й непрямою авторською мовою. Це до- 
зволяє письменнику розкрити злочинні, нічим не регламентовані дії 
підприємця. Герман на одинці з собою не приховує, «як росли, розви- 
валися і множилися» його багатства, як вони «пожирали без ліку 
противників, як опутували і висисали без ліку народа, як ширили до- 
вкола без ліку нужди...» Проникаючи в душу м!льйонера-хижака, пись- 
менник показує його зовнішню могутність і внутрішню безсилість. Гер- 
ману час від часу вчуваються «тисячі проклять», йому стає моторошно, 
він починає боятися тих тисяч, «у котрих його капітал відняв щоденний 
хліб...» (М, 201). Типовий образ капіталіста Гольдкремера супроводжу- 
ється лейтмотивом приреченості й неминучої загибелі. 

У повісті Франко постав справжнім новатором структури. Обме- 
жуючи хід подій однією добою, він зумів так повно і глибоко про- 
никнути в біографію, психологію, процеси формування характеру Гер- 
мана, що створюється враження необмеженості ні простором, ні часом. 
Прийом ретроспекції, оповіді-роздуми персонажа тут набувають 
своєрідного характеру. 

Важливим композиційним і смисловим стержнем повісті «Воа сопз{- 
гісірог» є символічний образ могутнього змія-полоза, змальованого на 
картині, що висить у кімнаті мільйонера Гольдкремера. Приїжджаючи 
в бориславську резиденцію, він завжди милувався чарівною тропічною 
природою і тим напруженим моментом, майстерно відтвореним худож- 
ником, коли удав, «високо піднявши голову, з усею силою стискає сво!- 
ми велетними скрутелями добичу...» (У, 186). 

18



' 

Описуючи картину, письменник звертає увагу на жертву -- газель, 
з її великими очима, передсмертною мукою, і на очі змія, які «блис- 
кають таким злорадним, демонічним огнем, такою певністю своєї сили, 
що мимоволі мороз пробігає по тілі.» (МУ, 186). Герман любив 
вдивлятися «в страшні, сатанським огнем розіскрені очі змія...» (М, 
187). 
ти що набуває символічного значення, по-різному сприй- 

мається Германом залежно від його душевного стану. Вона постає 
проектором, який висвітлює хід його внутрішніх борінь: від вранішньої 
впевненості у своїй могутності, через сумніви й вагання до цілковитого 
розпачу. 

Після спроби сина задушити батька і наступних рефлексій, пов'я- 
заних з цією подією, погляд Германа знову падає на картину: «Яким 
лютим поглядом дивився на нього вуж! Се той сам погляд... то саме 
тіло, що дотикалося його в сні, котрого страшний тиск передавлював 
його тіло до кості, запирав йому дух у груді, висаджував очі з голови!» 
(У, 247). 

Письменник знаходить влучні асоціативні зіставлення, порівнюючи 
могутні звиви гадюки з ланцюгом «грошей, срібла, золота блискучого! 
О, так, се певно так! — думає принижений злодійством сина Герман. — 
Хіба ж сесь блиск, що б'є в очі від вужевої луски -- хіба се не блиск 
золота та срібла?» Втративши рівновагу, у якомусь «параксизмі» він 
«в скаженій безпам'яті кинувся наперед... вхопив проклятий образ і 
гримнув ним до землі щомоці». Мов безумний, Герман почав топтати 
його, «плювати на малюнок, здряпувати фарбу нігтями, а далі... роз- 
дер його на два кусні, зім'яв їх у клубаки і кинув геть, через вікно» 
(У, 248). 

Характерною рисою Франка-художника є те, що він ніде не при- 
ховує свого «я», своїх симпатій і антипатій. Він наскрізь тенденційний. 
Так, після опису картини, на якій змальовано, як змій-полоз душить 
газель, автор вигукує; «Дивна річ! Герман Гольдкремер мав якусь 
дивну, невнясниму вподобу в тім образі...» (М,.187). В іншому місці, 
розповідаючи про дитячі роки Германа, письменник вдається до пояс- 
нення: «Таке було життя будущого мільйонера Германа Гольдкремера 
аж до десятого року» (Т, 190) і ставить риторичне запитання: «Яким 
же способом добився Герман Гольдкремер такого огромного маєтку?» 
(У, 202). Описуючи хороший настрій підприємця після того, як було 
відкрито нові залежі воску, автор зазначає: «1 дійсно, на вид могло 
бачитися, що Герман подобрів, хоть, кажу, тілько на вид... НІ, се не 
була доброта!» (У, 238). 

Франко увібрав у свою творчу манеру здобутки попередньої літе- 
ратури, але все це постало в трансформованому виді, у його власно- 
му стилі. Він не боїться ставити запитання, давати відповіді, вдаватися 
до статистики, економіки, історії, публіцистики, переказів. 

Таке «довільне» поводження автора з текстом, з об'єктивним пли- 
ном оповіді стало можливим завдяки насиченості твору фактами. Сам 
зміст твору вимагав пошуків нових образотворчих засобів, більш кон- 
кретного ставлення митця до досліджуваних явищ. 

У повісті «Воа соп5ігісіог» Франко часто вдається до поєднання 
розповіді з публіцистичними відступами, які, як правило, не стосують- 
ся сюжетної канви твору, але настільки природно вплітаються у текст, 
що сприймаються як органічне ціле. Наприклад, зупиняючись на історії 
появи бориславських промислів, автор пише: «Домс, знаменитий прусь- 
кий капіталіст, котрому Галичина майже в кождій галузі промислу 
винна перший товчок, проїжджаючи зерен Дрогобич, звернув увагу на 

"дивну мазь... Він поїхав до Борислава... і, нанявши бориславських-таки 
парубків, почав копати вузенькі «дучки» У. 214). 

о і -. 19



Мовностилістичні багатства, сміливе оперування науковими дани- 
ми, деталізація подій і філософські узагальнення -- все це наслідок 
того, що соціальна повість і соціальний роман, як загалом і вся літе- 
ратура, стали одночасно і художнім втіленням найважливіших конфлік- 
тів епохи, і носіями передових ідей, і енциклопедією суспільно-політич- 
ної думки. У цьому процесі І. Франко йшов пліч-о-пліч з російськими 
революційними демократами. 

Як справжній людинознавець Франко філігранно досліджує процес 
формування характеру, ускладнені побутові обставини, соціально 
зумовлену психологію персонажа, Цим і пояснюється те, що сюжет 
твору вирішується в психологічному плані; кульмінацією його є нічна 
сцена, у якій автор органічно злив сновидіння, асоціації й страшну 
дійсність. 

Тут доречно згадати, що проблема сновидінь неодноразово стави- 
лась Франком-теоретиком у його трактатах. «Те, що на ділі є один 
момент або якийсь стан, -- писав він, -- сонна фантазія уявляє як 
рух, як цілий драматичний процес» 7. У сні, як правило, постають такі 
сцени і ситуації, яких ми в житті ніколи не бачили. Все те комбінується, 
як зазначав Франко, «з величезного запасу наших звичайних вражінь і 
ідей.. забутих і затертих вражінь від найдавніших літ, усе те, що наша 
свідомість наяві хіба з трудом може вигребти в пам'яті...» 8 

У повісті «Воа соп5ігісіог» автор, спираючись на досвід письменни- 
ків-психологів (Золя, Е. Гофман, Шпільгаген), на досягнення тогочас: 
ної науки, створює напрочуд колоритну картину сновидінь Германа: то 
він-бачить себе в обіймах долі, яка постає в образі любки, то потрап- 
ляє в казкову південну країну. І знову, як рефрен, який супроводжує 
Германа не тільки в дійсності, але й у підсвідомому стані, в його уяві 
зринае образ змія-полоза.: 

Письменник-реаліст досліджує свідомість головного персонажа, 
безперервний рух думок, взаємозв'язок дійсних явищ (сьогодення й ми- 
нулого) з уявою, підсвідомими асоціаціями, які так чи інакше пов'язані 
з життям. Тут можна помітити вплив деяких зарубіжних авторів, але 
могутній талант Франка відкривав нові можливості реалізму, де 
психологізація не відіграє самодостатньої ролі, а підпорядковується 
розкриттю правди життя. В більшій мірі можна говорити про благо- 
творний вплив передової російської літератури. Вірно зазначає Н. Круті- 
кова, що таке розуміння найтонших відтінків духовного життя люди- 
ни, відображення «діалектики душі», таке широке введення внутріш- 
ніх монологів, яке зустрічаємо вої. Франка, стає можливим лише на 
етапі розвитку літератури, який був підготовлений діяльністю Л. Толсто- 
го і Ф. Достоєвського. Причому не сам по собі психологічний аналіз, а 
вміння завдяки цьому аналізу оголити приховану правду дійсності ?. 

Певної уваги в плані дослідження композиції повісті «Воа сопзі- 
гісіог» та творчих пошуків письменника-новатора заслуговує кінцівка, 
вірніше різні її варіанти у виданнях 1878 і 1884 рр. У першій редакції, 
як відомо, Герман Гольдкремер, переживши «хвилі найбільшої пере- 
ваги рефлексії та споминок», вперше побачив «в цілій страшній, голій 
правді» марність свого життя і праці, зрозумів розтліваючу силу ба- 
гатства і вночі, в крайнім зворушенні, кинув гроші у вікно нещасної 
вдови ріпника, що загинув у штольні. На цьому твір закінчується. 

Готуючи повість до нового видання у 1884 р. Франко додав епілог, 
у якому показав Германа Гольдкремера «холодним, безсердечним спе- 

7 Іван Франко. Із секретів поетичної творчості. К. «Радянський письменник», 
1970, Є 110. 

8 Там же, с. 111. 
9 Н.Е. Крутикова. Русский реализм и становление украинской реалистиче- 

ской прозы. К., Изд-во АН УССР, 1963, с. 58. 

20 і



кулянтом...»х Таким він вображення і в наступному творі, у повісті «Бо- 
рислав сміється». 

Перероблене закінчення" твору далеко реалістичніше й вмотиво- 
ваніше, ніж перше. Важко повірити в «переродження» капіталіста 
Гольдкремера. Видаються безпідставними сумніви редакторів (П. Коз- 
ланюка і Д. Копиці) п'ятого тому творів І. Франка, де вміщено «Воа 
соп5ігісіог», щодо того, мав чи не мав автор відношення до нової кін- 
цівки («Мимоволі виникає підозріння, — зазначено в примітках, — що. 

до цього видання «Зорі» Франко мав мале відношення. В ньому дода- 
но кінець...» (У, 465). Тим більше, що в нашому літературознавстві 
прийнято вважати основною редакцією твору останнє видання його при 
житті автора. Має рацію Н. Калениченко, яка пише, що «класове ста- 
новище зробило його (Германа. -- В. В.) таким, яким він мусив бути. 
Інше, тобто перше, закінчення було б фальшивим і тенденційним» 19. 
Ми схильні вважати, що кінцівка твору в редакції 1884 р. написана 
самим автором. 

Франко був новатором у змалюванні психології підприємця, дослі- 
дженні шляхів збагачення буржуазії. Він віднайшов форму, яка гар- 
монійно поєднується із змістом. Прийоми композиції він підпорядковує 
найповнішому розкриттю соціального зла, яке несли з собою стихійні 
капіталістичні форми виробництва. Вона підводить читача до того ро- 
зуміння життєвих явищ, якого домагається автор. Спираючись на до- 
свід попередників, Франко, разом з Панасом Мирним, прокладав шлях 
до психологічного роману, зосереджуючи увагу на соціальній психоло- 
гії, на дослідженні головного конфлікту епохи. 

В. О. ВЛАСЕНКО 

ХУДОЖЕСТВЕННЫЕ ОСОБЕННОСТИ ПОВЕСТИ И. ФРАНКО 
«ВОА СОМ$ТЕТСТОВ» 

Резюме 

Автор статьи концентрирует свое внимание на анализе композиции, стилеобразу- 
ющих средств и принципов исследования психологии персонажей в повести «Воа 
соп5ігісіог». При этом он подчеркивает то новое, что внес И. Франко в разработку 
композиции художественного произведения, в изображение психологии предпринн- 
мателя. 

ю Н. Л. Калениченко. Українська проза початку ХХ ст. К. «Наукова дум- 
ка», 1964, с. 213.



1. П. КУРГАНСЬКИЙ 

Психологічна, фунтція зачину 
в публіцистиці Г. Франта 

Кожний публіцистичний твір І. Франка має чітко відокрем- 
лену, як правило, значну за обсягом вступну частину, яка в теорії 
публіцистики позначається терміном «зачин». 

При всій своїй багатоманітності та оригінальності зачини мають 
деякі спільні риси і виконують ряд постійних функцій. 

Перша функція -- пізнавальна або програмна -- ріднить зачин із 
вступом наукової праці: автор визначає тему, питання, які буде роз- 
глядати. 

Друга функція зачину — оціночна. Перш, ніж приступити до ана- 
лізу явища і розкриття його суті, Франко вже у вступі прямо і недво- 
значно виявляє своє партійно-класове ставлення до нього, дає явищу 
загальну оцінку. 

Третя функція -- психологічна, контактна. Вона зумовлена не 
стільки предметом дослідження, скільки властивістю процесу людсь- 
кого пізнання, характером аудиторії та її ставленням до порушеної 
публіцистом проблеми і тих ідей, які він проголошує. 

Починаючи твір, Франко ніколи не обмежується постановкою про- 
блеми і попередньою оцінкою явища. Він завжди прагне зацікавити 
читача, ввійти з ним у контакт і зробити його співучасником свого до- 
слідження. Щоб привернути увагу читача до свого виступу, Франко 
за1нтриговуе його рядом питань, на які обіцяє дати відповідь у кінці 
твору, або запрошує читача разом відшукати відповідь. Наприклад: «А 
чому ж тепер вона (галицька інтелігенція. — /. К.) мовчить тихо або 
ще й радується бесіді Наумовича? Чому не проскрібує його, навіть не 
спорить з ним за його критику? Чому? Я постараюсь відповісти на те 
«чому» при кінці сеї статті»!. «А наскільки правди втих обіцянках 1 
щирості в тій політиці хитрих патрів і наскільки вони мають право 
зватися «змартвихвстанцями», се ми надіємось трохи докладніше роз- . 
світити...» (ХІХ, 132). 

Особливо сильного ефекту досягає Франко, коли на поставлене пи- 
тання зразу дає відповідь, але часткову, неповну, ніби обриваючи свою 

думку, завдяки чому додатково загострює увагу читача: «..Але на чию 

ж то користь будуть іти зиски сього банку? -- Краю? А хто ж се той 
«край»? Тяжкий наш досвід доволі поучив нас, що се таке і найліпші 

банки, — хто се такий підшивається всегда — краєм» (ХІХ, 263). Цей 
натяк не задовольняє допитливість читача цілком, навпаки, розпалює 
його фантазію, ще більше збуджує його інтерес. 

Таку ж роль виконують і заголовок та епіграф, які часто перехо- 

дять у зачин, зливаються з ним. Запитальна форма заголовка харак" 

І, Франко. Твори в двадцяти томах, т. ХІХ. К., 1956, с. 41. Далі при поси" 

ланні на це видання вказуємо том і сторінку в тексті. 

22



є 

терна для багатьох творів: «Чи вертатись нам назад до народу?», «Чи 
ми хоч тепер прокинемось?», «Воскресеніє чи погребеніє?», «Що нас 
коштують школи?», «Чого вимагаємо?», «Чого хочемо?» і т. д. До цієї 
групи заголовків тісно примикають такі, що не мають запитальної 
‘форми, але містять у собі важливу суспільну проблему, або насущне 
питання, яке вимагає відповіді: «Кілька слів о тім, як упорядкувати і 
провадити наші людові видавництва», «О сгет і ]аК паїегу р1заб Ча 
1иди», «Наш погляд на польське питання», «Політика остентацій і її 
найважніше діло». ; 

Сильним психологічним закликом до .прочитання твору служать 
у Франка заголовки із парадоксальними словосполученнями: «Като- 
лицький панславізм», «Устава проти безсовісності», «Баламутний юві- 
лей», «Шляхта польська іде «в народі». З'єднання несумісних понять, 
яке точно відбивало суперечливість самої дійсності, вражало читача 
несподіваністю, містило в собі певну інтригу і викликало бажання дові- 
датись, що приховується за таким заголовком. 

Наведені приклади дозволяють зробити висновок, що Франко зав- 
жди використовує заголовок як засіб зацікавити читача. Цьому твер- 
дженню ніби суперечить наявність у Франка цілої групи емоційно-ней- 
тральних заголовків, які, на перший погляд, несуть тільки змістове 
навантаження і не агітують за прочитання цілого твору: «Банк крає- 
вий», «Галицька індемнізація», «По соймі», «Хуторна поезія П. А. Ку- 
‚лиша». Ці заголовки позбавлені будь-якої образності, несподіваності, 
своєрідності. Проте психологічно недовантаженими вони здаються у 
наш час. У момент же виступу письменника кожна з названих подій 
була настільки вагомою і злободенною, що сама згадка про них була 
для читача потужним імпульсом до читання. 

Розглянуті приклади свідчать про тонке почуття міри у. Франка, 
глибоке розуміння ним психології читацької аудиторії. Оригінальний 
заголовок для нього не самоціль, а засіб прикувати увагу. Якщо публі- 
цист відчував, що сама назва події є достатньою для досягнення мети, 
він відмовлявся від непотрібної оригінальності. Все це стосується не 
лише заголовків, але й зачину в цілому. Тому арсенал прийомів, за 
допомогою яких він збуджує інтерес читача, невеликий. Значно більше 
уваги приділяє Франко в зачині встановленню контакту з читачем, 
завоюванню його довір'я і симпатії. 

Уміння підійти до мас, здобути їх прихильність -- обов'язкова 
умова успішного ведення пропаганди й агітації. Франкові це уміння 
було тим більш потрібне, що галицька публіка потребувала особливого 
підходу. Як не нарікав публіцист на свою аудиторію, він знав, що її 
треба виховувати, шукати шляхів до її розуму і серця. Саме цим мож- 
на пояснити його постійне прагнення на початку твору наблизитись 
до читача, привернути його на свій бік. Для встановлення контакту 
Франко широко використовує різні засоби інтимізації, зокрема стил!- 
стичні: 1) звернення до читача: «Жадаєте від мене, дорогі браття, 
аналізу галицької інтелігенції...» (ХІХ, 23); 2) наказовий спосіб, зо- 
крема, його спільну форму, яка містить запрошення разом з автором: 
подумати над питанням, розглянути і оцінити явище чи подію: «Зга- 
даймо тільки про католицькі ордени... згадаймо про облудну політику 
пап...» (ХІХ, 33), «Так чому ж би, значиться, не забавитись нею і нам, 

-не поглянути з свого боку? Стрібуймо, може! й справді невидальце яке 
знайдем!» (ХІХ, 34) (курсив наш. — /. К.). 

Стилістичні засоби інтимізації не слід розглядати як суто фор- 
мальні, Звертаючись до читача, пропонуючи йому взяти участь у дос- 

лідженні питання, Франко тим самим демонструє свою любов і повагу 
до нього, віру в'його здатність розібратись у складних питаннях сус- 
пільно-політичного життя.



Дуже сильним засобом полонити серце 1 розум читацько! аудито- 
рії Франко вважав апеляцію до її класових почуттів. Тому уже на 
початку твору підкреслює, що дивиться на подію «простими хлопськи- ми очима», підходить до критики «теперішніх порядків з становища 
руського і польського мужицтва, з становища хлопської курної хати» 2, 
стоїть на сторожі «інтересів селянства, як руського, так і польського» 
(ХІХ, 486). 

Трудящі маси не залишалися байдужими до цих слів, які до того 
ж підкріплювались усім змістом Франкової публіцистики. Вони про- 
ймалися довір'ям до автора, бо бачили в ньому свого захисника і друга. 
Їх інстинктивне класове почуття переростало у класову свідомість. Це 
забезпечувало Франкові тісний і тривкий зв'язок з масами. 

Встановленням контакту психологічна підготовка аудиторії не 
закінчується. Франкові потрібен був не просто прихильний адресат 
його думки, а насамперед активний співучасник його дослідження, 
рівноправний співавтор творчого аналізу і пошуку. Проте низький по- 
літичний і загальноосвітній рівень галицької публіки, її опірність тим ідеям, які Франко прагнув прищепити громадськості, виключали рів- 
ноправність автора і читача. Вихідна позиція Франка, як похідна від 
його світогляду, інтелекту, ерудиції, партійності, не збігалася з вихід- 
ною позицією тих, кому адресувався твір. Це ускладнювало |і взагалі 
унеможливлювало підведення читача до розкриття суті факту, отже, 
до правильного розуміння події або явища. 

Ось чому Франко на початку твору вводить читача в коло свого світосприймання, в коло своїх думок і почуттів, тобто ставить його: на свою точку зору, що забезпечувало спільність вихідної позиції. 
При всій повазі до читача публіцист ніколи не опускався до рівня га- лицької публіки, не потурав її смакам і уподобанням. Він відверто 
говорив їй про її неосвіченість і політичну незрілість, і ця тактовна, 
дружня критика була одним із засобів підтягнути читача до свого рів- ня. Характерним у цьому відношенні є початок статті «Чи вертатись нам назад до народу?», призначення якого полягає в тому, щоб запо- бігти можливому опору публіки висновкам автора: «Наша суспільність 
надто ще молода, надто пізно почала жити самостійним життям, стояти на власних ногах і повертатись за власною думкою, щоб у неї міг виробитись ясний і здоровий суд про себе саму, щоб могла виробитись суспільна критика» (ХІХ, 40), 

Г далі майже весь’ досить великий зачин є розвитком цієї думки. 
Автор нагадує читачеві про ганебну поведінку галицької інтелігенції, яка у 1878 р. цькувала і переслідувала Франка і його однодумців за 
нищівну критику на її адресу, а в 1881 р. після виступу Наумовича, 
який, власне, повторив те, що говорилося у статті «Критичні письма 
о галицькій інтелігенції», «прийняла мовчки, а то й з удоволенням ту саму гірку правду, котру відкинула була 1878 р.» (ХІХ, 41). Харак- 
терно, що на свій пріоритет Франко вказує мало не в кожному абзаці вступу: «..Я, розбираючи слова і вчинки наших «партій», дійшов був 
до того, що принципіальної, основної різниці між нашими партіями 
нема... в цілій поведінці нашої інтелігенції добачив я нерозвиті і по- 
викривлювані «ліберальні» засади революції 1789 р. і схарактеризував 
тоту поведінку назвою «буржуазних інстинктів...» ... се іменно, бодай 
в половині, наші думки, котрі з таким жаром і такою щирістю голосить 
в своїх статтях Наумович... се та сама безпощадна критика, за котру 
нас, молодих, виреклася галицька інтелігенція... він (Наумович. -- 
І, К.) пішов за нашим слідом» (ХХ, 41, 42). 

2 |. Франко, Руське віче і польські газети. — «Діло», 1883, М» 79.



На перший погляд, таке обстоювання Франком своєї першості 
сприймається як надмірне повторення однієї думки, відволікає чита- 
ча, затягує перехід до аргументуючої частини і свідчить про деяку 
втрату почуття міри. По суті ж, це дуже дійовий, властивий структурі 
публіцистичного твору засіб подолання усталених у суспільстві думок 
і поглядів, психологічних настроїв. 

Застосоване Франком акцентування уваги читача на одній дум- 
ці -- не голе повторення і не бажання потішити своє самолюбство. 
Публіцист ставить перед собою. завдання застерегти читача від тих 
помилок, яких він припустився три роки тому при оцінці революційно- 
демократичних ідей, і таким чином подолати недовір'я аудиторії до 
висновків, що містить дана стаття. 

Не важко переконатися, що така побудова зачину цілком продик- 
тована характером аудиторії і зумовлена прагненням автора приму- 
сити її ширше дивитися на світ, подолати усталені погляди. 

Опірність аудиторії революційним ідеям була не єдиною причи- 
ною, що виключала спільність вихідної позиції автора і читача. У біль- 
шості випадків читач, особливо сільський, при всій своїй доброзич- 
ливості до автора не міг активно стежити за ходом його думки в силу 
низького загальноосвітнього рівня. Тому Франкові доводилося долати 
не лише психологічні, але й гносеологічні перешкоди. Щоб полегшити 
читачеві перехід до аргументуючої частини, Франко у вступі підводить 
подію або явище, яке він розглядатиме, під більш загальне або подіб- 
не йому і разом з тим більш зрозуміле читачеві або відоме з власного 
досвіду. 

Характерний у цьому відношенні початок статті «Політика остен- 
тацій і її найважніше діло». Приводом для її написання став виступ 
посла Хлюмецького, який від імені лівого крила парламенту подав 
законопроект нібито соціалістичного змісту. По суті, подання опози- 
ції не містило в собі нічого соціалістичного, крім красивих фраз і обі- 
цянок. Аналізуючи проект, Франко показує його суперечливість, анти- 
народну спрямованість і робить висновок, що опозиція тільки заграє 
з народом, домагається його симпатій і підтримки у боротьбі з прав- 
лячою партією. 

Недосвідчений у політиці читач може і не вловити логічної зако- 
номірності цього висновку, не зрозуміти, чому з першого випливає 
друге, Тому Франко на початку статті роз'яснює, що гра в соціалізм, 
кокетування з трудящими -- характерна риса всіх буржуазних полі- 
тиків, їх апеляція до народу є «знаком часу, проявом того духа ком- 
промісів і еклектики, котрий панує тепер в світі європейської суспіль- 
но-політичної мислі» 9.  Соціалізмом прикриває свою політику 
Бісмарк, соціалістичні гасла пишуть на своїх прапорах аристократи 
і консерватори, а з другого боку, буржуазний лад породив «радикалів 
і революціонерів, противних всякій революції, так сказати радика- 
лів-консерваторів (як Діринг і єго школа)» ". 

Франко роз'яснює читачеві, що буржуазна ідеологія є своєрідною 
реакцією «против немилосердної дійсності -- намагання хоч думкою 
погодити суперечності, прикрити розпалини, примирити антагонізми» 5, 
викликані все більшим розкладом світу на два величезних табори 
багатих і бідних. Спираючись на ці факти, він попереджує читача: 
«До всіх цих рухів належить і маніфестація наших австрійських лібе- 
ралів і біржевиків і то -- прошу уважати, -- також в імені соціа- 
лізму» 5, 

3 «Діло», 1883, № 6. 
14 Там же. 
5 Там же. 
6 Таж же. 

25



\ 

Як бачимо, мета вступу визначена самим автором, який прямо 
вказує, що підводить конкретне явище (дії австрійської опозиції) під 
загальне (дії буржуазних політиків взагалі) і з цієї точки зору роз- 
глядатиме подання посла Хлюмецького. Після такого вступу читач 
без будь-яких труднощів сприймає аргументацію і розвиток думки. 

При всій зовнішній простоті цього засобу застосування його вима- 
гає від публіциста високої майстерності. Вихідна позиція автора 
грунтується на цілому комплексі політичних, економічних, філософ: 
ських знань, а тому дохідливий виклад її часто буває неможливий. 
У таких випадках Франко подає у вступі еквівалент своєї вихідної 
позиції, зрозумілий читачеві і цілком достатній для сприйняття даль- 
шої аргументації. Так, при написанні статті «Банк краєвий» він вихо- 
див з того, що у капіталістичному суспільстві кредит завжди має 
буржуазний характер і тому кожен банк замість допомоги селянам 
грабував їх. Але у самому творі ця думка висловлена в іншій формі. 
Стаття починається словами: «Історія наших банків -- се дійсна мар- 
тирологія нашого селянства» (ХІХ, 261). І далі Франко нагадує, що 
кожен банк закладався з величезною рекламою, організатори цих 
фінансових закладів намагалися зобразити себе рятівниками народу, 
але справа завжди кінчалася тим, що дрібні господарства заборго- 
вували, ліцитувалися, а їх власники розорювалися. Порівнюючи дане 
явище (банк крайовий) з низкою аналогічних йому (банки взагалі), 
публіцист, не виходячи за межі досвіду й уявлень селянина, створю- 
вав спільну з ним вихідну позицію. Читач приступав до читання статті 
з такою думкою: якщо всі попередні банки, крім шкоди, нічого селя- 
нину не дали, якщо без усунення корінних причин лиха не можна 
спинити розорення селянства, то, очевидно, і від банку крайового да- 
ремно чекати порятунку. 

Дедуктивне висунення на перший план узагальнюючої тези не 
сдиний засіб створення спільної вихідної позиції. Залежно від пред- 
мета дослідження і можливої реакції читача Франко подає певну 
суму таких знань, які необхідні для розуміння даного явища. В одній 
статті він вважає потрібним відзначити науковий характер публщис- 
тики, в другій -- вказує на метод дослідження, в третій -- на засоби 
аргументації і т. д. Деякі зачини містять змалювання обстановки, 
в якій відбувалась подія. При всій різноманітності ці засоби завжди 
виконують одну функцію -- подати відомості, які не відомі читачеві 
і без знання яких ускладнюється сприйняття дальшого викладу. 

Подолання гносеологічних перешкод -- одна з головних вимог, які 
ставив перед публіцистами В. І. Ленін: «Ще раз повторюю: для нероз- 
винених народних мас ця істина вимагає посередніх ланок, які вводили 
б у питання непідготовлених людей» 7. «Введіть читача в питання. Роз- 
кажіть про загальні течії, що вони таке, яка їх історія -(коротко)» 8. 

Але й після такої підготовки аудиторії ще не можна говорити про 
повну спільність вихідної позиції автора і читача. Дії, вчинки і суджен- 
ня противника, спрямовані проти трудящих, а до того ж прикриті 
лицемірною народолюбною фразою, цілком природно, викликали У 
Франка вибух гніву, обурення, презирства, зневаги. Об'єктивна оцінка 
явища перепліталася, таким чином, із суб'єктивним аспектом думки. 
Відповідно й вихідна позиція публіциста виражала (його внутрішній 
психологічний стан, тобто була глибоко емоційною. ‘ 

Яскравий доказ цього -- стаття «Католицький панславізм», напи- 
сана з приводу так званого кирило-мефодіївського свята в Римі. Ват!" 
кан намагався зобразити цю подію як всеслов'янську маніфестацію. 

26 

"
в
 

а
л
 
з



Франко конкретним аналізом доводить, що це свято за своїм спряму- 
ванням антислов'янське. Закономірність такого висновку значною мірою 
визначалась вихідною позицією публіциста. Спираючись на історичний 
досвід, Франко наводить факти про те, що католицизм завжди був 
«завзятим ворогом слов'янщини» (ХХ 33). 

Але це не холодний перелік фактів, а пристрасне обвинувачення, 
сповнене гніву і громадянського пафосу: «Згадаймо тільки про като- 
лицькі ордени «Хрестоносців» та «Мечових братів», котрі ріками лили 
кров слов'ян і литовців над Балтійським морем... Згадаймо про облудну 
політику пап і інтриги єзуїтів на дворі польських королів та вельмож, 
котрі довели до злощасної унії релігійної, до переслідування руського 
люду зразу за його віру, а далі й за народність, довели його до край- 
ньої руїни і до великих та кривавих війн козацьких! Згадаймо про спа- 
лення Гуса, про Білу Гору і страшну руїну чеського краю та чеської 
народної жизні головно за проводом католицького духовенства! Зга- 
даймо про затемнювання слов'янських народів тим духовенством, про 
впоювання взаємної незгоди і навіть ненависті між слов'янськими пле- 
менами (русинами і поляками, сербами й хорватами). Згадаймо про 
довговікову рівнодушність і мовчанку католицької церкви супроти гніву 
та збиткування, яке терпіли слов'яни придунайські від турків! Згадай- 
мо й те, що ще в посліднім повстанні тих слов'ян до війни за свою 
свободу бачив голова католицької церкви богопротивне ворохобство 
і злочинське супротивлення правовитій власті турецькій» (ХІХ, 33--34). 

Вдаючись до стилістичних фігур анафори і градації, Франко не 
тільки подає читачеві необхідні вихідні дані, але й вводить його в коло 
своїх почуттів, висловлює свій гнів і обурення. Е 

Введення читача в коло своїх почуттів є постійним і дуже важли- 
вим структурним елементом зачину. За допомогою цього засобу Франко 
не тільки настроював читача на душевну тональність, але й загострю- 
вав конфліктне зіткнення думок, яке містить у собі пізнавально-оціноч- 
ний компонент вступу, завдяки чому зачин публіцистичного твору 
наближається за своєю функцією до зав'язки художнього твору. 

И. П. КУРГАНСКИЙ 

ПСИХОЛОГИЧЕСКАЯ ФУНКЦИЯ ЗАЧИНА В ПУБЛИЦИСТИКЕ И. ФРАНКО 

Резюме 

Умение подойти к массам, завоевать их доверне — обязательное условие ведения 
успешной пропаганды. Вот почему И. Франко в зачине публицистического произведе- 
ния никогда не ограничивается постановкой проблемы. Он всегда стремится заинте- 
ресовать читателя, войти с ним в контакт и сделать соучастником своего исследования. 
Этой цели служат различные средства интимизации, аппеляция к классовым чувствам 
читателя, вопросительные по форме заголовки, а также заголовки с парадоксальным 
словосочетанием. Учитывая сопротивляемость значительной части читательской ауди- 
торин революционным идеям, ее низкий политический и образовательный уровень, 
И. Франко использует зачин для преодоления этнх психологических и гносеологичес- 
ких препятствий. Таким образом, психологическая функция зачина обусловлена не 
столько предметом исследования, сколько характером читательской аудитории ин 
свойством процесса познания. Эти вопросы и рассматриваются в статье,



П.ІСТФРІЯ ЛІТЕРАТУРИ 

Л. Т. ФАЛЕНДИШ 

„Малороссийсвкие повести“ 
Г. Квітки-Основ'яненка 

в оцінці Г. Франка 

Творчість Г. Квітки-Основ'яненка не стала предметом спещ- 
альних досліджень І. Франка. Але в багатьох його літературознавчих 
працях щедро розкидані цінні міркування й висновки, які були новим 
словом у тогочасній науково-критичній думці про першого класика 
української художньої прози і не втратили свого значення й сьогодні. 

Як відомо, досить складна й суперечлива літературна діяльність 
Квітки, в якій любов до простого народу, осуд і викриття зловживань 
поміщиків і чиновників переплелися з ідеалістично-консервативними 
поглядами, вірнопідданськими ідеями, викликала різні, часто супереч- 
ливі оцінки критиків. В. Бєлінський і Т. Шевченко та інші літературні 
діячі щиро вітали появу українських оповідань і повістей письменника. 
Однак, захоплюючись самобутнім талантом Квітки, вони не заплющу- 
вали очей і на слабкі сторони його творчості. 

Певні ж кола українських критиків, особливо П. Куліш у своїх 
виступах в альманасі «Хата» та журналі «Основа», перебільшували 
роль Квітки в українському літературному процесі. У тлумаченні Ку- 
ліша, як слушно зауважив М. Бернштейн, автор «Марусі» «підноситься 
над цілою українською літературою, являючись її заспівувачем» '. 

Подібні судження про письменника поширювались |і пізніше, 
коли розгорталась творча діяльність І. Франка. Так, у промові, при- 
свяченій сотим роковинам з дня народження Квітки-Основ'яненка, 
І. Верхратський категорично заявив: «Такого повістеписателя, як наш 
Основ'яненко, такого вірного живописця люду не має жодна з інших 
літератур слов'янських» ?. Явно перебільшуючи значення Квітки, Верх- 
ратський, проте, зовсім обійшов суспільно-викривальний зміст «Мало- 

российских повестей», а основну увагу зосередив на розкритті їх релі- 
гійно-повчальних елементів. У цьому напрямі ще далі пішов автор 
«Історії літератури руської» -- Ом. Огоновський, який ідеалізував 
письменника передусім за нахил до містики, поетизацію «ідилічного 
щастя в сім'ї» 3. Так, у догоду своїм класовим інтересам- буржуазні 
критики, по суті, компрометували творчість видатного письменника, 
приховували його справжні заслуги в сусшльно-лтературному житті. 

На фоні цих захвалювань виділяються Франкові висловлювання 
про Квітку-Основ'яненка, які давали об'єктивну оцінку творчості пись- 

менника. Судження Франка про першого прозаїка нової української 
літератури були органічною частиною його послідовної боротьби проти 

| М. Д. Бернштейн. Українська літературна критика 50--70-х років ХІХ ст 

К. Вид-во АН УРСР, 1959, с. 99. 1 

2 річ Івана Верхратського про Григорія Квику-Основ’яненка, виголошена н 

вечорницях в соті роковини уродин писателя. Львів, 1879, с, 38. МЕ 

з Ом. Огоновський. Історія літератури руської, частина ПІ, відділ 

Львів, 1891, с. 5. 

28



фальсифікації літературного процесу, за глибоку народність та ідей- 
ність нашого мистецтва слова, його дальший прогрес. 

До творчості Квітки-Основ'яненка Франко звертався досить часто, 
загалом високо оцінюючи її. Ще в 1876 р. у статті «Женщина-мати» 
молодий учений відзначав велике пізнавально-виховне значення повіс- 
тей письменника. Зупиняючись на питанні про організацію дитячого 
читання в сім'ї, він вказував: «Повісті Основ'яненка і Устияновича, 
Шевченкові «Гамалія», «Наймичка» і «Москалева криниця» та інші 
того роду твори можуть стати корисною і здоровою лектурою почат- 
ковою» 1. Пізніше Франко раз у раз називав Квітку «загальношанова- 
ним і ціненим писателем» 5, «видатним українським письменником» 6, 
відзначав його велику роль у розвитку української літератури, в про- 
будженні соціальної свідомості та національних почуттів українського 
народу. У статті «Іван Вишенський, його час і письменська діяльність» 
він відніс Квітку до тих літературних діячів, що «своїм гарячим і 
чудово-красним словом будили наш народ зо сну, піднімали його до 
свідомості своєї людської і народної гідності» (ХУТ, 413). 

Разом з тим у Франкових поглядах на творчу спадщину Квітки 
не можна не помітити певної еволюції. 

У ранній період своєї літературно-критичної діяльності Франко ще 
не досить чітко уявляє місце письменника в українському літератур- 
ному процесі. Так, у другому листі з циклу «Літературні письма» 
(1876), порушуючи проблему народності літератури, він пише: «Люди 
щирої думки зарана пізнали, що тоді лиш література стане ділом 
серйозним, вийде з границь забавки, коли віддасться на пожиток 
цілих мас народу, стане їх помічницею і порадницею, для них понят- 
ною і їм корисною. Вісімнадцятий вік зродив тоту гадку, дев'ятнадця- 
тий увів її в життя. | наша нова література -- переважно народна. 
Квітка, Шевченко, Марко Вовчок виховують нинішні покоління» 7. 

Цілком правильно розуміючи під народністю літератури її слу- 
жіння широким масам народу, Франко розглядає творчість Квітки 
в одному плані з творчістю Шевченка і Марка Вовчка, дещо перебіль- 
шуючи її громадсько-виховне значення. Щоправда, молодий критик 
підходить до оцінки літературної спадщини Квітки з принципово інших 
позицій, ніж Огоновський, Верхратський і їм подібні. Він підносить 
Квітку не за проповідь релігійної смиренності, патріархально-консер- 
вативної моралі, а за зв'язок із народним життям, за звернення до 
фольклорних джерел. Не випадково в тому ж «Літературному письмі», 
виступаючи проти консервативного духу тогочасних галицьких гумо- 
ристичних газет і журналів, Франко протиставляє їм «безсмертні твори 
Николи Гоголя» і «знамениті Квітчині повісті «Салдацький патрет», 
«Конотопську відьму» і другі», основою яких став «гострий дотеп» 
українського народу, його «сльозами проблискуючий сміх» 8. 

Згодом Франко більш конкретно визначає місце Квітки в історії 
української (і світової) літератури. Показовою щодо цього є стаття 
«Тарас Шевченко», надрукована в журналі «Зоря» за 1891 р. Характе- 
ризуючи процес демократизації європейських літератур у середині 
ХІХ ст. Франко зазначає: «Нарешті в літературі українській, дрібній, 
слабій, неначе в кут якийсь забитій, на котру мало хто й звертав увагу, 
появляються далеко швидше, ніж денде, ба ще 1829 р. (дата вказана 

4 «Друг», 1876, № 4, с. 62. - 
в франко, Твори в двадцяти томах, т. ХУП. К., ДВХЛ, 1955, с. 88. Далі 

вказуємо у тексті том і сторінку цього видання. ь . 
% и Франко. он Г материла, зб. 12-й. Вид-во Львівського ун-ту, 1965, 

с. 183. | | 
7 «Друг», 1876, № 20, с. 317. 
8 Там же, с. 318.



неточно, треба — 1833 р. — Л. Ф.), оповідання Квтки-Основ’яненка, 
черпані виключно з життя народного, а в р. 1840 випливає ‚наверх 
явище зовсім майже (виключаючи шотландця Бернса) нове в літера- 
турі світовій — мужик, що більш як 20 літ життя двигав ярмо кріпаць- 
кої неволі. Виступає він уже не як герой повісті або поеми, але як 
живий діяч, як робітник і борець за потоптані людські права всього 
поневоленого мужицтва...» (ХУП, 85). Питання про новаторство Квіт- 
ки і Шевченка Франко розглядає в історичній площині. Заслуга Квітки 
у введенні героя з народу, у ствердженні прав демократичної тематики 
в літературі; Шевченко ж висунув героя-борця, його творчість була 
пройнята пафосом боротьби проти кріпацтва. 

Заслуговує уваги й. цілком слушне твердження Франка про те, що 
Квітка почав писати «сільські повісті» раніше, ніж Б. Ауербах, Жорж 
Санд чи Д. Григорович. Це твердження розвинено згодом у розвідці 
«Русько-українська література» (1898), «Нарисі історії українсько- 
руської літератури до 1890 р.» (1910) та інших працях Франка. Не 
лише ініціатор нової української прози, а й письменник, твори якого 
«справедливо можуть числитися до найстарших появ в обсягу сіль- 
ської повісті», — Ось якою вимальовується постать Квітки в розумінні 
Франка 9. Можна тільки пошкодувати, що ця аргументована думка 
вченого не знайшла свого розвитку в працях радянських дослідників 
творчості письменника. 

Поширену характеристику творчої індивідуальності Квітки знахо- 
димо в статті «Южнорусская литература». «У 30-х роках, — пише 
Франко, — висувається на перший план симпатична фігура Григорія 
Квітки-Основ'яненка, першого українського новеліста-побутописця. І у 
нього, як у Котляревського, гумор поєднується з патетичною чутливі- 
стю, яка, однак, не доходить ніде до нудотності і завжди щира. Його 
«Українські оповідання», іноді досить наївні, досі не втратили свого 
значення завдяки не тільки прекрасній мелодійній мові, але й широ- 
кому знайомству автора з побутом народу, безлічі цікавих етногра- 
фічних спостережень і, головне, теплому почуттю любові й життера- 
дісності, яким вони навіяні» 10. 

З наведеної цитати видно, що Франко вважав Квітку продовжу- 
вачем кращих традицій Котляревського -- його гуманізму, оптимістич- 
ного світовідчування, реалістичного підходу до змалювання народного 
побуту і звичаїв, його досвіду щодо використання джерел народного 
гумору, живої мови. Але, визначаючи заслуги Квітки-в розвитку україн- 
ської літератури, дослідник не зупиняється на цьому. Він трактує 
повісті письменника як значний крок уперед на шляху до критичного: 
реалізму. 

На сильні елементи критичного реалізму Франко звертає увагу 
передусім у «Конотопській відьмі». У повісті він помічає прагнення 
автора створити персонажі, характер яких залежить від соціальних 
умов їхнього життя, від конкретної історичної обстановки. «Конотоп- 
ська відьма», — пише Франко, — дає чудову картину «гетьманських» 
порядків із часу їх доживання в середині ХУПТ ст. фігури конотоп- 
ського сотника й особливо його писаря Пістряка є майже історичними 
документами» ". Цю характеристику вчений згодом поглиблює вказів" 
кою на нові якості Квітчиної сатири, зазначивши, що картина старих 
козацьких порядків у повісті подана «в новочаснім сатиричнім ОСВІТ" 
ленню» "7. 

9 І. "Франко, Русько-українська література. — «Буковина», 1898, Ме р 
е Ва словарь Брокгауза и Ефрона, п/т 81. СПб., 1904, с. 

ам же. 

1910 и та, анко. Нарис історії українсько-руської літератури до 1890 р. ЛЬ” 
‚с. 89. 

30 

а
 
а
.
 

. 

"
З
А
Ч
 

ь



Показово, що Франко, який з явним раздратуванням згадував про 
«пізніших наслідувачів» бурлескного тону Котляревського, ніде не кри- 
тикує повість за її бурлескні елементи. Він розуміє, що традиційний 
бурлеск у «Конотопській відьмі» зазнав відчутної трансформації, пере- 
творившись майже виключно на засіб викриття соціального порядку 
України ХМПІ ст. | 

` Високо ставить Франко дв! інші повісті Квітки :— «Козир-дівку» 
та «Сердешну Оксану». «Найглибше до основи тодішнього селянського 
життя, -- читаємо в «Нарисі історії українсько-руської літератури до 
1890 р.», — сягають повісті «Козир-дівка» і «Сердешна Оксана»; перша 
малюючи геройство селянської дівчини в боротьбі з продажним чинов- 
ництвом, а друга, попередниця Шевченкової «Катерини», але ідейно 
далеко вища від неї, малює становище дівчини, уведеної офіцером, 
і її моральну побіду над народним пересудом, що осуджуе покриток» 3. 

Приймаючи дану оцінку, варто виділити в ній один момент -- 
думку Франка про ідейну перевагу «Сердешної Оксани» над «Катери- 
ною» Шевченка, Радянські літературознавці Є. Кирилюк і Д. Чалий, 
зіставляючи названі твори, підкреслюють, що своїм підходом до зма- 
лювання трагічної долі Катерини Шевченко зумів викрити до кінця 
мерзенності тогочасної дійсності, чого не міг зробити Квітка, який 
трактує Оксану не тільки як жертву панської жорстокості, а й у плані 
порушення християнської моралі". З яких же міркувань виходив Фран- 
ко, ставлячи «Сердечну Оксану» ідейно вище від твору Шевченка? 

Щоб відповісти на це питання, звернемось до габілітаційної лекції 
Франка про «Наймичку» Т. Шевченка (1895). Порівнюючи жіночі 
образи Шевченка з поеми «Катерина» та повісті «Наймичка», дослідник 
робить висновок, що ошукана паном-офіцером Катерина «думає тільки 
про себе», про своє власне горе, а героїня повісті здатна «забути про 
себе саму, віддати все своє життя не для хвилевої покути, але для 
довгої жертви на користь своєї дитини» (ХУП, 119--120). Як бачимо, 
у цій підсумковій характеристиці Франко зосереджує свою увагу не’ 
«стільки на розкритті соціальних тенденцій, носіями яких є вказані 
персонажі Шевченка (хоч, безумовно, не ігнорує їх), скільки на тому, 
якою мірою виступає в цих образах «загальнолюдський, безсмертний 

зміст чуття, змагань і ідеалів» (ХУП, 118). У такому ж аспекті він 
розглядає і «Сердешну Оксану». Моральна перемога покритки Оксани 
над народним пересудом, її велика сила волі більше імпонували дослід: 
никові, ніж сповнений трагізму вчинок Катерини, яка не відважилась 
стати на шлях «важкої боротьби з життям серед погорди і наруги люд- 
ської» (ХУП, 116). Отже, вказуючи на ідейну перевагу «Сердешної 
Оксани» над «Катериною», Франко має на увазі духовну красу вчин- 
ків позитивної героїні» Квітки, вирішення її письменником під кутом 

“зору загальнолюдського ідеалу. З цього погляду оцінка обох творів, 
дана автором «Нарису історії українсько-руської літератури до 1890 р», 
не повинна викликати заперечень. . г 

Виявляючи виразні риси «новішого» реалізму в творчості Квітки, 
Франко водночас ясно бачив і її обмеженість, зумовлену передусім пат- 
ріархально-консервативними переконаннями письменника. Оцінюючи 
його світогляд, Франко писав: «Квітка... стояв на тій ідейній основі, що 
панщина -- стан зовсім оправданий, при якому можливе щасливе 
життя селянина, коли тільки він має доброго пана» 15. Закономірним 

13]. Франко. Нарис історії українсько-руської літератури до 1890 р. Львів, 
1910, с. 89. ' " ; 

нЕ П Кирилюк Т. Г. Шевченко. Життя і творчість. К. Держлітвидав, 

1959, с. 54—56; Д. Чалий. Г. Ф. Квітка-Основ'яненко (Творчість). К., Держліт- 

видав, 1962, с. 165--168. Е 
15 |. Франко. Нарис історії українсько-руської літератури до 1890 р., с. 88—89. 

31



наслідком цього дослідник вважає той факт, що в творах «Маруся», 
«Перекотиполе», «Козир-дівка» письменник майже зовсім не порушує 
класових суперечностей кріпосницької дійсності, змальовує тогочасне 
сільське життя так, «як коли б се були села зовсім свобідних людей» 16, 

Окремої уваги заслуговують Франкові висловлювання про Кевіт- 
чину «Марусю». Як відомо, ця повість завжди викликала безоглядне 
захоплення в таборі буржуазного літературознавства. «Своєю «Мару- 
сею», -- писав Г. Верхратський, -- проговорив Квітка до мільйонів 
люду так, як жоден повістеписатель ні перед ним, ні після нього» 17, 
«Нема кращої повісті в літературі руській, як «Маруся», -- повторю- 
вав услід за ним Ом. Огоновський 18. Подібні твердження випливали не 
з глибокого розуміння справжньої історико-пізнавальної ваги цієї, без- 
сумнівно, визначної появи в українському письменстві. Буржуазним 
ідеологам насамперед припали до душі картини «сільського раю», 
змальовані в повісті, релігійна настроєність твору. Не дивно, що стаття 
Ом. Огоновського «Погляд на Квітчину повість «Маруся» скоріше на- 
гадує проповідь церковника, ніж історико-літературне дослідження. Уся 
вона сповнена апофеозом релігійності як основи високої моральності, | 
душевної краси і справжнього щастя людини. 

Франко рішуче виступав проти цього надмірного пієтизму стосовно 
«Марусі». На його думку, повість, «не вважаючи на дуже гарні деталі, 
стоїть ідейно зовсім невисоко» 19. Ця оцінка, безперечно, відбивала 
більш тверезий погляд на «Марусю», ніж наведені судження Верхрат- 
ського й Огоновського, однак не можна не відчути в ній певної стри- 
маності й навіть несправедливості. Адже автор повісті не тільки грі- 
шить проти життєвої правди, наділяє своїх героїв рисами християн- 
ського аскетизму (відповідно до літературних традицій кінця ХМПІ-- 
початку ХХ ст.). Поряд з цим він висловлює щиру любов до простого 
народу, майстерно розкриває його душевні багатства, глибину пере- 
живань, дає чудові картини селянських звичаїв, обрядів, традицій. Усе 
це зумовило заслужену популярність «Марусі» аж до наших днів. 

Досить скептично поставився Франко до картин природи, змальо- 
ваних у повісті. «..Характеризуючи спів соловейка, -- пише він у роз- 
відці «Із секретів поетичної творчості», -- приведено цілий словник 
ономатопоетичних слів, значить, поет наробив багато шуму, тріскоту, 
ляскоту, але забув про найважніше -- про чуття і настрій нашої душі» 
(ХУТ, 269). Багатослівним Квітчиним пейзажам, Франко протиставляє 
лаконічні, але чіткі й виразні, максимально психологізовані образи 
Шевченкових описів природи. 

У цілому ж Франко високо оцінив художнє багатство українських 
повістей і оповідань Квітки, красу їх мови. Він справедливо вважав, 
що Квітці належить першість в українській літературі щодо своєрідної 
манери розповіді, яка відбивала епічний тон, високу поетичність і емо- 
ційність селянських розмов. Про це, зокрема, говориться в статті «Ве! 
раг!агрепе». «З наших старих белетристів, — зауважує Франко, — 
найліпше прислухався до того характеру селянської розмови Квітка. 

великдень» («Маруся» трохи занадто підсолоджена, інші мають занадто 
моралізаторську тенденцію), ми найближче підходимо до того селянсь- 
кого способу оповідання» 29, 

| 
| 
| 

- 
Читаючи його «Козир-дівку», «Сердешну Оксану» або «Мертвецький | 

| 

| 
І. Франко. Нарис історії українсько-руської літератури до 1890 ро с. 89 
І7 Річ Івана Верхратського про Григорія Квітку-Основ'яненка... с. 13. Е. 
в Ом. Огоновський. Погляд на Квітчину повість «Маруся». — «ЗОР "Ї 

1880, М» 20, с. 267. ; 89. 
91. Франко. Нарис історії українсько-руської літератури до 1890 ри ©. 
20 Літературно-науковий вісник (далі -- ЛНВ), 1906, т. 33, с. 285. =

 
А
а
.
 

32



Часто підкреслював Франко велике значення творчої спадщини 
письменника в збагаченні культури рідної мови. У статті «Конечність 
реформи учення руської літератури по наших середніх школах» він 
вказував, що «розумний аналіз стилістичної красоти таких класиків 
нашої прози, як Марко Вовчок, Квітка, Федькович і др.» міг би «зро- 
бити дуже багато для вироблення смаку учеників»?!. В іншій праці 
(«Літературна мова і діалекти», 1907) Франко звертається до своїх 
сучасників із порадою черпати мовні багатства з творів Котляревсь- 
кого, Квітки-Основ'яненка, Шевченка, Марка Вовчка, Нечуя-Левиць- 
кого (ХУ, 337). 

Проста, образна, багата лексично мова Квітки була для Франка 
опорою в його боротьбі проти різних ворожих течій стосовно мовного 
розвитку українського народу. Досить згадати полеміку Франка з про- 
фесором Берлінського університету О. Брікнером з приводу вживання 
в українській мові слова «добродій». Обгрунтовуючи правомірність 
поширення цього слова (Брікнер вважав його полонізмом, залишком 
«патріархально-невільничих відносин»), Франко спирається на автори- 
тет Квітки. «Важно те, — говорить він, — що в 30-х роках такий уваж- 
ний на народні звичаї письменник, як Квітка-Основ'яненко, мусив 
знайти її (назву «добродій», — Л. Ф.) в устах селян харківської губер- 
нії, коли в своїй повісті «Добре роби -- добре й буде» вкладає в уста 
Тихона Бруса» 22. 

Франкова оцінка творчості Квітки-Основ'яненка "відіграла велику 
роль у формуванні об'єктивно-наукових поглядів на письменника, його 
місце в українському літературному процесі. Вона є повчальною і для 
радянських дослідників спадщини першого прозаїка нової української 

літератури. 

Л. Т. ФАЛЕНДЬШ 

«МАЛОРОССИЙСКИЕ ПОВЕСТИ» Г. КВИТКИ-ОСНОВЬЯНЕНКО 

: В ОЦЕНКЕ И. ФРАНКО 

Резюме 

Сложная и противоречивая литературная деятельность Квитки-Основьяненко вы- 
зывала самые разные оценки критиков, большинство которых, восхищаясь самобытным 

талантом автора, преувеличивало его роль в литературном процессе, а в отдельных 
случаях даже компрометировало его творчество. Литературное наследие Квитки не 
стало предметом специального изучения И. Франко. Однако в его многочисленных 
работах разбросаны замечания и выводы о творчестве этого писателя. Автор статьи, 
собрав их, раскрывает объективную ‘оценку творчества Квитки-Основьяненко, данную 
И. Франко, который считал писателя наследником лучших традиций Котляревского, 
но не закрывал глаза на его ограниченность, обусловленную патрнархально-консер- 
вативными взглядами. Оценка Франко, как видно из статьи, сыграла серьезную 
роль в формировании взглядов критики на творчество этого интересного писателя. 

21 «Зоря», 1884, № 12, с. 91. 
22 |. Франко. Українсько-руська титулятура. — ЛНВ, 1900, т. 12, с. 57—58. 

3. Українське літературознавство, вип. 20



В. С. РИЧКОВ 

\ 
- 

Полеміка Г. Франка 
з В. Шуратом про 

літературний декаданс 
(Епізод із творчих взаємин) 

Василь Щурат прийшов у велику літературу завдяки І. Фран- 
кові, якого дуже поважав і цінував. Саме Франко порадив Щуратові 
(особисто вони познайомилися в 1887 р.) не витрачати часу на студію- 
вання праць з естетики сумнівної вартості!, заохочував до роботи 

‚в галузі перекладу, фольклористики, знайомив його з передовими пись- 
менниками, вченими, політичними діячами. Він був першим критиком 
поетичних спроб В. Щурата. Між ними склалися близькі і дружні 
взаємини. Не без впливу Франка наукові інтереси Щурата поглиблю- 
ються. Він виступає з критичними працями про українську, російську, 
польську, французьку, чеську та інші літератури Західної Європи. 

Як і Франка та його однодумців, В. Щурата хвилювали питання 
про відношення мистецтва до дійсності, його мету і призначення, як! 
в 90-ті роки ХХ ст. стояли в центрі уваги письменницького загалу 1 
по-різному пояснювалися. Вони були тісно зв'язані і з художнім мето- 
дом, і з проблемою традицій та новаторства, і з дальшими шляхами 
розвитку українського красного письменства. Вони тісно перепліталися 
і з літературою декадансу, яка вже буйно розквітла за рубежем, а на 
Україні та в Росії тільки-но народжувалася. 

Окремі письменники в зарубіжній, російській та українській літе-: 
ратурах пов'язували проблему новаторства з розвитком антиреалістич- 
них, занепадницьких течій. Це було логічно й закономірно. Насамперед 
тому, що наприкінці ХІХ ст. критичний реалізм перебував у стані 
кризи, вірніше, в його методі відбувалися якісні зміни. Про це гово- 
риться в листах В. Короленка, М. Горького, В. Гаршина, А. Чехова, 
Лесі Українки, О. Кобилянської, О. Маковея. М. Горький, наприклад, 
радів, що А. Чехов «убиває» реалізм. «Ну його до біса! Справді ж -- 
настав час потреби в героїчному: всі хочуть збуджуючого, яскравого, 
такого, знаєте, щоб не було схоже на життя, а було вище його..»? -- 
писав пролетарський письменник. В. Короленко теж вважав, що «із 
синтезу реалізму з романтизмом виникне новий напрямок художньої 
літератури» 3. 

Революційні демократи розуміли, що нове життя потребує літера- 
тури, яка вказувала б народним масам кінцеву мету їх боротьби, роз- 
кривала б їм перспективи майбутнього. Критичний же реалізм, за 
висловом М. Горького, «не міг указати людині виходу 3 полону» “. 

Декаденти виставляли себе шукачами нових форм, але не хотіли 
мати жодних стосунків із суспільством. Сповнені глибокої зневаги 

' Василь Щурат. Поезії. Слово про похід Ігоря. Пісня про Роланда. Львів, 

Кн.-жу н. вид-во, 1957, с. Х--ХІ. Л 
м. Горький. Собрание сочинений в тридцати томах, т. 28. М. гихл, 

1954, с. 113. 
3 В. Г. Короленко. Избранные письма, т. 3. М., ГИХЛ, 1936, с. 14. 
4 М. Горький. Про літературу. К., ДВХЛ, 1954, с. 484. 



до існуючого ладу, декаденти заявляли, що знайдуть незалежність і 
свободу в літературі. На цій основі виникало багато течій, груп і шкіл 
зі своїми теоретичними маніфестами і програмами, де розроблялися 
питання методу і стилю, ідейно-естетичні погляди, норми і канони ху- 
дожньої творчості. Але загальним для них було цілковите відокремлення 
від політики і суспільних проблем, від усього, що нагадувало про 
життя. 

Ще в статті «Література, її завдання і найважніші ціхи» (1878) 
І. Франко заявив: «Ціль її, очевидячки, така: вказувати в самім корені 
добрі і злі боки існуючого порядку і витворювати з-поміж інтелігенції 
людей, готових служити всею силою для піддержання добрих і усу- 
нення злих боків життя, -- значить, зближувати інтелігенцію з народом 
і зігрівати її до служби його добру. Без тої культурної і поступової 
цілі, без тої научної підкладки і методу... література стане пустою 
забавкою інтелігенції, нікому ні до чого не потрібною, нічийому добру 
не служачою, а принагідною хіба для розривки багачам по добрім 
обіді» °. 

Великий Каменяр не бачив майбутнього за літературою, яка уни- 
кала живого життя, не була «проводирем громадським» (ГП. Грабов- 
ський), виховною і мобілізуючою силою знедолених. Тільки реалістич- 
ний метод, на його думку, може дати твори високої художньої та 
ідейної вартості. А декадентство є ворогом демократичного мистецтва. 
Г ніякої «нової зорі», ніякого новаторства в ньому немає. 

У численних літературознавчих працях І. Франко писав, що дека- 
данс заперечує гуманізм і добро, красу життя, це -- цинізм, амораль- 
ність, зневіра. Мотиви розкладу, ідеї самовбивства, прагнення до зне- 
люднення всього людського в людині, культ смерті, оспівування анти- 
естетичного, потворного, брудного виступають у декадентів на перший 
план. Така в загальних рисах естетика декадентської літератури. 

Термін «декадентство» у Франка є синонімом хворобливо-песиміс- 
тичного, мізерного духом настрою, всього того, що є кволим і нежит- 
тєвим. Він був глибоко переконаний, що декаданс не може служити тим 
суспільним силам, які прагнуть поступу й боротьби. Вважаючи літера- 
туру і життя единим живим організмом, Франко наголошував, що 
в ньому «тільки ті органи приречені на зникнення 1 відмирання, які 
з тієї чи іншої причини перестали виконувати функції, які виконували 
раніше» 65. 

, Прогресивні літератори розуміли, що декадентство є антигромад- 
ським явищем, наскрізь патологічним, що воно охоплене занепадом і 
розкладом і загрожує дальшому розвиткові нової української літера- 
тури. У з'ясуванні реакційної суті декадансу В. Щурат теж був прин- 
циповим +1 безкомпром!сним. На початку 90-х років він захопився ідеєю 
видати антологію європейської поезії ХІХ ст. З цією метою-простудію- 
вав провідних поетів Франції, Польщі, Німеччини, Італії, Чехії, Руму- 

й, Угорщини, Росії та інших країн. Водночас працював і над великою 
" статтею «Французький декадентизм. в польській і великоруській літе- 
ратурі» (1896). Названа студія була помітним виступом проти занепад- 
ницьких напрямків, адже в українській критиці, окрім І. Франка, до 
того часу ніхто з письменників не торкався цього питання. 

Стаття не позбавлена недоліків передусім теоретичного плану, але 
в оцінці декадентських творів В. Щурат стояв на демократичних пози- 
ціях. Розглядаючи декадентські напрямки в літературах, вчений при- 
йшов до висновку, що «декадентизм означає хоровитий стан суспільності, 

5 Іван Франко. Твори в двадцяти томах, т. ХУМІ, К. ДВХЛ, 1955, с. 12. 
6 Там же, т. ХУПІ, с. 190. 

8» 35



в котрій, як в завмираючім організмі, є багато непридатких комірок. 

І... тими непридатними комірками можна вважати декадентів» 7. На йо- 
го думку, твори декадентів не можуть бути правдивими людськими до- 
кументами, бо не мають нічого спільного з «артизмом», «вони не то 

що не помагають читачеві орієнтуватися в проявах життя, але ще й 

утруднюють се», «одурманюють... єго смисли» 8. 
Одночасно критик підкреслив, що занепадництво характеризується 

апатією і песимізмом, збіднює людину духовно і морально, являє со- 
бою «передчасний розклад і смерть». На прикладі польської і росій- 
ської літератури Щурат показав, до яких крайностей доходять митці, 
йдучи шляхами французьких декадентів. Він писав, що твори А. Доб- 
ролюбова, А. Ємельянова-Кохановського, К. Бальмонта, Д. Мережков- 
ського «поражають дивоглядною формою, поверховностю видання 1, 
найголовніше, -- баламутним змістом» 3. ` 

Письменник дає занепадництву правильну оцінку. Та свое нега- 
тивне ставлення він адресує не декадансу взагалі, а лише молодим 
французьким і бельгійським митцям, які не зрозуміли «правдивих 
декадентів» (підкреслення наше. -- В. Р.), тобто своїх попередни- 
ків — Ш. Бодлера, П. Верлена, М. Метерлінка, С. Маларме. В. Щу- 
рат поділяє всіх декадентів на позитивних і негативних. «Назва дека- 
дентів (поетів упадку), -- пише він, -- яку приложено до молодої 
генерації французьких та бельгійських поетів, неслушно прикладається 
до їх учителів, -- слушно хіба о стілько, що останні є для перших 
хибно понятими взорами» 10. Критик не називає Бодлера, Верлена, Ме- 
терлінка декадентами, але не зараховує їх і до реалістів, бо цей ме- 
тод уже застарів для нього. Названі митці витворюють якийсь новий 
напрямок і найліпше, думається йому, назвати їх «правдивими дека- 
дентами». 

Говорячи про’ декаданс у двох вимірах, Щурат спирається на ідеа- 
лістичні погляди М. Нордау !, популярного німецького критика буржу- 
азного напрямку кінця ХІХ ст. який доводив, що занепадництво є на- 
слідком загальної духовної кризи. З цим твердженням погоджувався 
Щурат: «Людей з нормально розвитою силою чувства є мало, то'й 
більша часть декадентів'-- се люди хорі: їх чувства скріплені односто- 
ронно, а їх твори можуть по більшій часті служити характеристикою 
хоровитих настроїв...» 12 

З такими поглядами підійшов В. Щурат і до оцінки Франкової 
збірки «Зів'яле листя». В. Щурат справедливо вважав Франка най- 
більшим поетом України, одним з перших у Галичині почав популяри- 
зувати його творчість. У 1893 р. він написав про нього статтю і подав 
до віденського журналу «Пе Леїї». Лише втручання. самого Франка, 
який завжди скромно розглядав свої заслуги перед українським наро- 
дом, перешкодило її надрукуванню. Тоді Щурат доповнив її новими 
фактами і надіслав до часопису «Зоря» на відзначення двадцятирічно- 
го ювілею великого поета. У 1896 р., разом із статтею О. Маковея, 
«Зоря» вмістила його критичний огляд «Літературні портрети. Д-р 
Іван Франко» і фото ювіляра. 

7 «Зоря», 1896, № 10, с. 196. 
8 Там же, с. 197. Р 
9 «Зоря», 1896, № 11, с. 217. 
10 «Зоря», 1896, № 9, с. 179—180. 
ИМ. Нордау у .працях «Условная ложь», «Парадоксы», «Вырождение? 

(1885—1893) зухвало критикував буржуазні порядки, але вороже ставився до соціа" 
лістичного руху і революційного протесту. Лікар за професією, він підміняв соціаль" 
ний аналіз творів вульгарно-соціологічними цитатами із підручників психіатрії. Тер" 
мін «декадентство» буржуазний критик вживав у біологічному значенні, підкреслю 
ючи пим самим патологічні ознаки психо-фізичного виродження в галузі культури. 

12 «Зоря», 1896, № 9, с. 180. . 

36 



Назагал у статті правильно висвітлювався творчий шлях І. Фран- 
ка -- вченого, поета і прозаїка, публіциста, журналіста і критика, ви- 
датного громадського діяча. Та, замість цілком природного доброзич- 
ливого ставлення до цієї студії, І. Франко не погодився з окремими 
думками критика, зокрема з тими, які суперечили революційно-демо- 
кратичним поглядам автора «Борислава» про місце літератури і поета 
в суспільстві. и тая 

В. Щурат був письменником демократичного напрямку, але в його 
світогляді відчувалось ідеалістичне нашарування, що й призводило до 
хибного пояснення мети і завдань літератури. Наприклад, у згаданій 
вище статті він підкреслював, що для І. Франка не існує «штуки для 
штуки», а художня література служить трудящим масам. 

Критик насторожено поставився до Франкових творів, у яких зо- 
бражувались жахливі картини з життя арештантів. На його думку, 
«Тюремні сонети» переповнені бридкими натуралістичними сценами. 
Г це, мовляв, робилося з метою, щоб «налюбуватися ними і викликати 
ефект» !3. Правда, критик поділяє симпатії Франка до знедолених, під- 
носить «поезії і новели, котрих змістом є картини з життя низших 
кляс галицької суспільності, в першій мірі з життя галицького мужика 
і робітника...» 1 Але знову ж таки вважає, що такі твори, як «Тюрем: 
ні сонети», псують «артистичний смак читача і єго поняття краси» 15, 

Сумний настрій Франкових творів Щурат поясніовав «випливом 
реального способу (підкреслення наше. -- В. Р.) писання: 
«Краски, якими він тут послуговується, бувають не раз невміру чорні, 
а картини такі вже натуралістичні, що сам поет бачить конечність 
оправдати себе. І він оправдується: «Ми тут живемо в кльоаці, так 
де ж нам взяти кращих декорацій?» 15 

Отже, з одного боку, Щурат поділяє погляди Франка, його праг- 
нення стати на захист пригноблених, а з другого -- намагається відмо- 
вити письменникові в моральному праві втручатися в життя. На глибо- 
ке переконання Шурата, Франка спіткала невдача тому, що він корис- 
"тується реалістичним методом, а саме цей метод і призводить до 
натуралізму. Звідси поради авторові «Тюремних сонетів» -- залишити 
жахливі сторони життя для інших, вдатися до створення поезій на 
зразок «Веснянок» і «Зів'ялого листя». 

У статті «Літературні портрети. Д-р Іван Франко» Щурат намага- 
ється довести, що талант Франка найсильніше проявився у створенні 
так званої «чистої лірики». З цих міркувань збірку «Зів'яле листя» ре- 
цензент поставив в один ряд з поезіями зарубіжних декадентів: «..цикл 
любовних поезій п. з. «Зів'ялого листя»... можна вважати об'явом де- 
кадентизму в українсько-руській літературі, розуміється тоді, 
коли під декадентизмом будемо розуміти не ті ори- 
гінальні поетичні замахи, в котрих Макс Нордау ба- 
чить признаки умислових хворіб, але розумне і ар- 
тистичним змислом ведене змагання до витвору сві- 
жих оригінальних помислів, образів, зворотів 1 
форм» 7 (підкреслення наше. — В. Р.). 

З наведеного уривка бачимо, що автор зараховує названу збірку 
до декадентських за її високу художність. «В. Щурат, -- вказує О. Бі- 
лецький, -- маючи на увазі майстерність художнього стилю Франка 
у цьому циклі і маючи намір сказати поету комплімент, вбачав у «Зів'я- 

13 «Зоря», 1896, № 1, с. 16. 
М Там же. 
15 Там же. 

Там же. 
И «Зоря», 1896, № 2, с. 36.



лому листі» наявність європейського декадентства, яке тоді входило 
в моду» 18. 

Виходить, для визначення напрямку, який відкривав в українсь- 
кій літературі своїми поезіями Франко, Щурат легковажно використав 
термін «декадентизм», правда, вкладаючи в нього інший зміст, ніж 
Нордау. Ніби й логічно, оскільки в тогочасній літературознавчій нау- 
ці не було вироблено відповідної термінології. Але ж поезії революціо- 
нера-демократа І. Франка, одного з найнепримиренніших критиків де- 
кадентства, у пресі було визнано декадентськими, а їх автора проголо- 
шено трохи не основоположником цього напрямку на Україні. 

І. Франко не погодився з такою характеристикою. Він вважав 
Щуратів поділ декадансу неправильним 1 не міг примиритися з його 
оцінкою занепадництва та кваліфікацією збірки, яку дав В. Щурат. 
Для спростування ідейно-естетичних принципів свого друга Франко на- 
діслав до «Зорі» вірш «Декадент» і лист В. Лукичеві, в якому не без 
злості говорилось: «..додаю.. від себе один віршик-відповідь Щурато- 
ві на його дурацьку замітку про мій декадентизм. У тім його мудруван- 
ню, що він випотрошив із себе по поводу моєї особи, маса дурниць і 
помилок, та ніяк не зберуся їх направляти, та й якось ніяково само- 
му се чинити» 13. 

Поезія «Декадент» («Зоря», 1896, № 17) присвячувалася В. Щу- 
ратові і сама по собі не була образливою. Значить не вона розгнівила 
критика. Мабуть, треба погодитись із радянським дослідником С. Щу- 
ратом, який вважає, що загостренню конфлікту між друзями послужив 
не стільки опублікований твір, скільки обставини, які склалися тоді в 
організації Наукового товариства ім. Шевченка. М. Грушевський і йо- 
го спільники не згоджувалися з курсом, який проводив Франко. Стат- 
тя Щурата виявилась зручним приводом, щоб посварити його з Фран- 
ком. Учень Грушевського С. Томашівський, говорячи про неї Щуратові, 
кинув фразу, що не розуміє, «чому автор уважає Ї. Ф-а в любовних 
поезіях декадентом» 2, а в розмовах із Франком сам називав статтю 
«публічним скандалом» 71. 

Згодом В. Щурат виступив у «Зорі» із студією «Поезія з!в’ялого 
листя в виду суспільних завдач штуки (Прочитавши ліричну драму 
І. Франка «Зів'яле листя»)» та з віршем «Се не декадент!» Критик зно- 
ву вказав на високу художність збірки («..се перли не лиш в нашій, 
але і в світовій поезії. Краса слова і мелодійність стиха чарують тут 
читача так сильно, що він трохи що не забуває на не менше поетичний 
зміст» 72), але зробив застереження, що ніякого позитивного значення 
поезії не матимуть у суспільному житті, бо вони є «поезією песимізму». 

Зауважимо, і в цій статті збірка «Зів'яле листя» вважається В. Щу- 
ратом декадентською «в красшім значіню того слова» 23, однак підкрес- 
люється, що вона шкідливо впливатиме на громадськість, бо провідни- 
ми мотивами в ній є «чувства безнадійної любові... жаль, біль і туга 
після страти «героя», «зневір'є і розпука з їх наслідками» 24, В попе- 
редній же статті Щурат говорив, що ніяких ознак занепадництва збір- 
ка не має. ь і 

Рецензент не зрозумів основного задуму збірки, про який писав 
Франко у передмові до першого видання: «Чи варто було трудитися, 

ів Олександр Білецький. Зібрання праць у п'яти томах, т. 2. К. «Наукова 
думка», 1965, с. 482. ; 

ю ван Ф ранко. Твори в двадцяти томах, т. ХХ, с. 567. 
> С. Томашівський. Наукова хроніка. — Записки Наукового товариства 

імені Шевченка, т. ХУІ. Львів, 1897, с. 5. | 
' Василь Щурат. Поезії... с. 20. 

2? «Зоря», 1897, № 5, с. 98. 
- Там же, с. 97. 
24 «Зоря», 1897, № 6, с. 118.



щоб пустити в сыт пару жмутків зів'ялого листя, вкинути в кругово- 
рот нашого сучасного життя кілька крапель, затроєних песимізмом, а 
радше безнадійністю, розпукою та безрадісністю? У нас і без того 
сього добра так багато! Та хто його знає, -- думалося мені, — може 
се горе таке, як віспа, котру лічиться вщіпліованням віспи? Може, об- 
раз мук і горя хорої душі вздоровлять деяку хору душу в нашій су- 
спільності?» 25 | 

В. Бєлінський пропонував «шукати ліків у самому злі». Такий 
задум і збірки «Зів'яле листя», яку Франко свідомо спрямовує проти 
настроїв, котрі пропагувала література зарубіжних декадентів, і тих 
українських митців, які починали настроювати свою музу на їхній 
лад. Видавши книжку, він цим самим звільнився від сумних настроїв 
і, як свого часу Гете, поставив поезії на службу громаді. І. Франко 
засуджував песимізм та індивідуалізм і «був цілком на боці ліричного 
героя драми там, де той не втрачав зв'язків з ліодьми, з життям, з су- 
спільною боротьбою» 25, 

Намір І. Франка залишився поза увагою критика. Щурат напав на 
«Зів'яле листя» за те, що ліричний герой давав підстави думати, ніби 
він уособліоє «ненависть до краси і сили, до світла і пісні... ненависть 
до життя, до любові. Одно він тепер поліобив -- забутє, спокій, безпа- 
мятну могилу» 27. Звідси і його висновок, що збірка сприятиме поши: 
ренню песимізму і ніякого суспільного значення не, матиме 28. 

Свої художні принципи і погляди В. Щурат обстоює і в поезії «Се 
не декадент!» Автор вірша запевняє, що Франко приносить «замість 
цвіту гній», бо «не піднявся в ідеалу світ» -- у сферу чистої поезії, 
звільненої від грубої і неприємної дійсності. Щурат заперечує Франкові 
в усьому, звинувачує його'в нещирості. На ці закиди, ніби передба- 
чаючи їх, Франко гордо заявляв: 

Який я декадент? Я син народа, 
Що вгору йде, хоч був запертий в льох. 
Мій поклик: праця, щастя і свобода, 

Я є мужик, пролог, не епілог 29, 

Супротивник Франка намагається довести, що все це лише роз- 
мови, бо й декаденти прагнуть того ж: 

Хто лиш голосить: «Я народа сині! 
Мужицький в мене є темперамент! 
Я є пролог — не епілогі» — Се клин 
У пень лиш вбитий, — се не декадент! 20 

Візьмімо рядки поезії Франка, в яких говориться про тісний зв'язок 
поета з життям, про його намір захищати інтереси бідняків («Я з п'ю- 

25 І, Франко. Зів'яле листя. Лірична драма. Львів, 1896, с. 6. 
26 Історія української літератури у восьми томах, т. 4, кн. 2. К., «Наукова дум- 

ка», 1969, с. 172. 
27 «Зоря», 1897, М» 7, с. 136. 5 
28 Перевидаючи книжку поезій, Франко ще раз наголосив: «Чотирнадцять літ 

після появи «Зів'ялого листя» запотребилося друге видання сеї збірки ліричних 
пісень, найсуб'єктивніших із усіх, які появилися у нас від часу автобіографічних 
поезій Шевченка, та при тім найбільш об'єктивних у способі малювання складного 
людського чуття. Не можу сказати, щоб тодішня літературна критика гаразд зро- 
зуміла інтенції та характер моєї збірки. Найпросторіше писання про неї Василя 
Щурата в «Зорі» силкувалося осудити її як прояв зовсім зайвого у нас песимізму. 
Не тільки сам я, але -- се стало мені відомо зараз тоді -- також значна часть 
публіки зовсім інакше зрозуміла ті поезії, { я надіюся, що й теперішнє покоління 
знайде в них не одне таке, що відгукнеться в його душі зовсім не ппесимістичними 
тонами». («Зів'яле листя», Львів, 1910, с. 4—5). . 

2 Іван Франко. Твори в двадцяти томах, т. ХІ, с. 61. 
30 «Зоря», 1897, № 5, с. 95.



щими за пліт не виливаю, З Тдцями їм, для бійки маю бук...» 3!). 
У Щурата ця благородна думка набирає протилежного значення, перед 
нами постає поет-розбишака і п'яниця: 

Хто з п'ющими ллє в пельку, не за пліт, 
Щоб бійкою скінчити трактамент...3? 

Подібно інтерпретує Щурат і інші строфи вірша «Декадент». 
«В житю, -- пише він, — таке вже те житє й дарма, — Крім темного 

і ясний є момент» 33, Це нагадує поезії раніше ним критикованого 
символіста К. Бальмонта («Мир должен быть оправдан весь, чтоб 
можно было жить»). 

І. Франко більше не відповідав своему критикові, мовчав 1 
В. Щурат. На цьому полеміка й припинилася. У 1907 р. вони відновили 
дружні взаємини. 

В. С. РЫЧКОВ 

ПОЛЕМИКА И. ФРАНКО С В. ЩУРАТОМ О. ЛИТЕРАТУРНОМ ДЕКАДАНСЕ 

(Эпизод из творческих взаимоотношений) 

Резюме 

Настоящая статья — попытка осветить один эпизод из творческих взаимоотно- 
шений И. Франко и В. Щурата на фоне сложного литературного процесса того вре- 
мени. Автор статьи поставил своей целью охарактеризовать декаданс, показать как 
относился к этому теченню И. Франко, остановиться на сущности ошибки В. Щурата, 
в связи с которой поэзии революционера-демократа. одного из самых непримиримых 
критиков декаданса, в печати было названо декадентскими, а их автора провозгла-, 
шено едва ли не основоположником этого _ течения на Украине. Не обойдено внима- 
нием и то, как встретил Франко обвинение в декадентстве, как отстаивал он свои 

взгляды и художественные принципы. 

зі {ван Франко. Твори в двадцяти томах, т. ХТ, с. 61. 
32 «Зоря», 1897, № 5, с. 95. 
33 Там же.



Б. М. СОХАЦЬКИЙ 

Деякі питання критити 
Т. Франтом права на освіту 

в буржуазному суспільстві 

І. Я. Франко багато уваги приділив проблемі права трудя- 
щих мас на освіту в буржуазному суспільстві!. Він підходив до її 
вирішення на основі засвоєння педагогічних поглядів революційних 
демократів Росії 1 України 40--60-х років ХІХ ст. та ідей марксизму: 

Розвиток капіталістичних виробничих відносин у царській Росії 
та Австро-Угорщині в другій половині ХІХ--на початку ХХ ст. приніс 
народу нечуваний гніт. Трудящі маси -- творці матеріальних благ -- 
були позбавлені найголовніших соціальних прав, у тому числі і права 
на освіту, хоч формально воно й було проголошене, А в освіті, знаннях 
І. Франко бачив одну з можливостей, яка підвела б трудящі маси до 
усвідомлення необхідності боротьби за визволення з-під гніту капіта- 
лістичного рабства. Тому він відстоював думку про надання народу 
широкого 1 гарантованого права на освіту. 

,Знання законів суспільного розвитку показали б трудящим, за 
Франком, об'єктивні причини економічного і політичного гніту. «Велика 
частина нинішньої недолі і нужди робочого люду лежить у тім, що ро- 
бочі люди тепер невчені і темні. Темний чоловік не може дати собі ради 
ні в чім, не може докопатися правди в тім, що йому говорять, не може 
мати участі в здобутках людської мислі і ліодських штук. Для темного 
чоловіка, -- підкреслював Франко, -- єдиний вихід -- віра, релігія, а 
іменно віра, релігія вбиває розум людський і чимраз дужче його за- 
темнює» ?. 

І. Франко підходив до визначення суті права на освіту в капіталіс- 
тичному суспільстві з класових позицій, з розуміння тих соціально- 
економічних і політичних основ, які характерні для експлуататорського- 
суспільства. Так, у листі до О. Рошкевич 20. ІХ 1878 р. він писав: 
«Я переконаний, що економічний стан народу, се головна підстава 
цілого його життя, розвою, поступу. Коли стан економічний плохий, то- 
говорити про поступ, науку пуста балаканина» (ХХ, 40-41). Тут же 
Франко підкреслював, що в умовах соціально-економічної нерівноправ- 
ності правом на освіту користуються виключно представники буржуазії 
і поміщиків -- «касти багатих». Експлуататорські класи вважали, що 

т В. К. Савинець. Питання моралі 1 морального виховання в творчості 
Ів. Франка. Вид-во Львівського ун-ту, 1960; його ж. Іван Франко і сучасна йому 
педагогічна думка в Галичині. Вид-во Львівського ун-ту, 1961; Г. Паперна. 
Іван- Франко про народну освіту. Львів, «Вільна Україна», 1946; О. Дзеверін. Пи: 
тання народної освіти в працях І. Я. Франка кінця 70-х--початку 80-х років. 
ХІХ ст. — «Радянська школа», 1955, № 10; В. Смаль. Критика антинародної полі- 
тики експлуататорських класів у галузі освіти в творах І. Франка. -- Наукові запис- 
ки (гіауково-дослідний інститут педагогіки УРСР), т. 12, К., 1959; С. Чавдаров. 
Педагогические взгляды И. Я. Франко. — «Советская педагогика», 1956, № 9; 
його ж. Проблема дитинства в працях І. Я. Франка. -- «Радянська школа», 
1956, „№ 8. . 

І. Франко. Твори в двадцяти томах. т. ХІХ, К. ДВХЛ, 1956, с. 60. Далі 
при посиланні на це видання вказуємо у тексті том { сгорінку. 

41



освіта не принесе народу, особливо селянам, ніякої користі, а тільки 
шкоду, «бо хлопство -- то дитя, а думка -- то огонь. Дитя з огню 
не скористає, а хату запалить» (ІЇ, 108). Вся політика австро-угор- 
ського уряду в справі освіти трудящих зводилася не до того, «щоб обра: 
зувати і навчити робітника потрібному і людському знанню, але тільки 
на те, щоб виховати з нього підданого, щоб умовити покірність 
теперішнім несправедливим порядкам і утвердити цього в темноті» 
(ХХ, 60). 

Висвітлюючи питання права трудящих мас на освіту, Г. Франко 
вказував на відсутність об'єктивних умов здійснення цього права при 
капіталізмі. Адже в антагоністичному суспільстві право на освіту було 
вузько-класовим, урізаним 1 обмеженим у першу чергу соціальними 
бар'єрами, відсутністю у народу знарядь і засобів виробництва, що 
неминуче штовхало його в обійми жорстокої експлуатації з боку бур- 
жуазії 1 великих землевласників. У результаті важкої рабської праці 
на буржуа «виснажений працею (робітник. — Б. С.) не спроможний 
до розумових занять: нема в нього ні сил, ні часу, ні засобів для на- 
лежного здобування освіти» (ХІХ, 211). Така доля чатувала з раннього 
дитинства й аж «до загину» і на всіх дітей робітників. «З тих же 
(економічних. -- Б. С.) причин, — указував І. Франко, -- він (робіт- 
ник. -- Б. С.) занедбує освіту своїх дітей. Дитя робітника, ледве тільки 
присвоїло собі найнеобхідніші відомості, здобуло трохи сил, як вже 
мусить працювати, щоб помогти батькам» (ХХ, 211). Важкі соціально: 
економічні умови унеможливлювали доступ до освіти й знань і дітей 
біднішого селянства. Щоб «голодом не мліти», діти селян-трударів, 
самість навчання в освітніх закладах, як правило, дуже рано йшли 
в найми до панів, пасти «громадську череду», на фабрики і заводи.. 

Одним з найголовніших факторів у капіталістичному суспільстві, 
який закривав дітям трудящих доступ до шкіл, зокрема середніх і 
вищих, була надто висока плата за навчання. Крім того, народні маси 
не могли здобути навіть початкову освіту через відсутність потрібної 
кількості шкіл, а також класних приміщень, бібліотек, підручників 
тощо. Уряд Австро-Угорської монархії гальмував будівництво і розши- 
рення мережі освітніх закладів. Натомість він дозволяв будувати і 
відкривати на території західноукраїнських земель церкви, корчми 1 
т. п. (П, 54). Витрати загального бюджету австрійського міністерства 
на освіту становили тільки 11,0. Близько 300 тис. сільських громад 
не мали жодної школи. І не дивно, що на одну середню школу при- 
падало більше 200 тис. чоловік. У результаті в 70--80-х роках ХІХ ст. 
із 6 мільйонів населення Галичини близько 5 мільйонів чоловік було 
неписьменних 3, 

Здійснення права народу на освіту в антагоністичному суспільстві 
в значній мірі залежало і від економічного та політичного становища 
освітян. 

Буржуазне суспільство, як писали К. Маркс і Ф. Енгельс у «Мані- 
фесті Комуністичної партії», поставило в повну економічну залежність 
від грошового мішка всіх людей розумової праці, в тому числі і вчи- 
теля. Тим самим воно, по суті справи, перетворило його в свого плат- 
ного найманого працівника 5. Не випадково К. Маркс у «Капіталі» 
проводив аналогію між важкою й виснажливою працею робітника і 
вчителя. «Шкільний учитель, -- писав він, -- ..не тільки обробляє 

дитя -- чи голови, але й виснажує себе на роботі для збагачення під- 

приємця» 5. В умовах панування приватної власності освітянин, ЯК і 

г Паперна. г Франко про народну освіту. Львів, 1946, с. 5. 
4 Див: К. Маркс і Ф. Енгельс. Тво ориг 4, с. 412. 

5 К. Маркс і ХФ. Енгельс. Твори, т. 23, с. 479. 



робітник, є, за К. Марксом, «продуктивним робітником», бути яким 
при капіталізмі є «зовсім не щастя, а прокляття» 5. 

І. Франко, перебуваючи під впливом ідей К. Маркса і Ф. Енгельса 
щодо матеріального і політичного становища народного вчителя, неод- 
поразово наголошував, що не може бути дійсного права на освіту в сус- 
пільстві «без належного ситуованого народного учительства» 7. При 
цьому він, конкретизуючи свою думку, говорив: «А уситуоване се треба 
розуміти в двох напрямках: економічнім та правно-суспільнім. Лише 
учитель, добре забезпечений економічно та почуваючий свободу рухів, 
може сповняти добре свою задачу виховувати молоді покоління фус- 
пільностей на самостійно думаючих та освічених горожан» 8. 

Проте австрійський уряд не дбав про матеріальне забезпечення 
освітян. З величезним обуренням І. Франко писав про жалюгідне жит- 
тя сільського вчителя, «Минулого року на глум цілого світу мали ми 
в Галичині 2 такі випадки, що учителі на посаді померли з голоду. 
Учитель бере у нас менше, -- підкреслював Франко, -- ніж перший-ліп- 
ший возний при суді, або стражник при криміналі» 3. Для підтвер- 
дження своєї думки про низький матеріальний рівень забезпеченості 
вчителів він порівнює оплату праці сільського вчителя і священика. 
Сума чистого річного доходу шостаннього дорівнювала 1000 ринських, 
незважаючи на те, що священик працював, «аки кадило благовонное», 
а учитель змушений за мізерну плату «работати аки вол», ледве зводячи 
кінці з кінцями 9. Т. Франко показав |і політичну  безправність 
народного вчителя. Він відзначав, що за навчальним процесом у всій 
системі народної освіти пильно стежили численні державні установи, 
в тому числі і церква. Через це вчитель не міг вільно і творчо розвивати 
й удосконалювати свої професіональні здібності, запроваджувати пере- 
дову методику праці. Оскільки вчителя обсідали «війт, і священик, і 
члени ради шкільної місцевої, і інспектор, і рада шкільна, і дідич, 
і орендар, і жандарм, як кажуть, і баба і ціла громада, то хоч би він 
був найспосібніший і найщиріший, то до ладу не дійде і мусів би плю- 
нути на таку роботу» !!. Підкреслюючи, що «треба нашим школам... щоби 
над учителем було менше старшин» 12, [. Франко рішуче виступав проти 
«опіки» гімназійних ревізій, підступної системи доносів і наклепів на 
вчителів та нав'язування їм шкідливих методів навчання з боку полі- 
цейсько-адміністративних органів 13. «Непедагогічна манія безконечного 
опікунства», за влучним висловом Франка, намагалась ще в зародку 
глушити і вбивати поширення прогресивних ідей, загальмувати розви- 
ток усієї народної освіти. «Положення народного учителя в Галичині 
під обома заглядами матеріальної независимості і свободи єсть наругою 
над усякими поняттями сучасного шкільництва», — відзначав 
І. Франко М. 

К. Маркс, даючи загальну характеристику залежності народної 
освіти від релігійної ідеології в АвсТро-Угорщині, писав, що тут «скрізь 
виховання перебувало в руках католицького духовенства, верхівка 
якого нарівні з великими феодальними землевласниками була глибоко 
заінтересована у збереженні існуючої системи» 15. І. Франко виступив 

5 К. Маркс, і Ф. Енгельс. Твори, т. 23, с. 479. 
Я 7 «Діло», 1904, № 206, 

8 Там же. 
9 Цит. за кн.: Г. Паперна. І, Франко про народну освіту, с. 39—40. 
10 «Молот», 1878, с. 133. Е 
И «Народ», 1892, № 7—8, с. 104. 

12 Там же. 
ІЗ «Кигіег Глуо\у$К», 1890, № 212. 
М «Діло», 1904, № 206. 
З К. Маркс і Ф.Енгельс. Твори, т. 8, с. 32. 

ч



з нищівною критикою релігії — форми духовного гноблення трудящих 
мас. Він неодноразово підкреслював, що релігію, оскільки вона не спи- 
рається на знання, зовсім не слід включати у шкільну програму як 
дисципліну (ХІХ, 61). У його листі до О. Рошкевич читаємо: «Розу- 
міється, о'вихованню в яких-небудь пересудах релігійних, моральних, 
суспільних не повинно бути й бесідн» (ХХ, 46). 

І. Франко вважав, що звільнення народної освіти від цупких тенет 
релігії створило б передумови для вільного розвитку її в інтересах на- 
роду, всього суспільства, дало б можливість «виховати правдиво 
поступове і сильне покоління» людей з середовища трудящих мас — 
робітників і селян (ХІХ, 46). Він завжди стояв на точці зору, що «діти 
повинні швидще вчитися, читати, рахувати, мислити, ніж молитися» 
(ХХ, 45). І. Франко виступав за те, щоб народні маси знайомилися 
з «результатами дотеперішніх наукових досл!джень.., а також з най- 
новішіми течіями та напрямками науки» (ХІХ, 18). 

Письменник-демократ боровся проти служителів церкви, які без 
«оружжя», разом з багатіями, сіяли безпросвітну тьму і неуцтво серед 
народу, щоб легше було його експлуатувати. Він викривав «латинських 
ксьондзів», які хотіли, «щоби дітей у школі менше вчили 1!’ щоби 
школи назад було віддано в руки консисторій» !5. 

Невтомно борючись усе своє життя за соціальні права селян і ро- 
бітників, зокрема за право на освіту, револющюнер-демократ піддав 
глибокій критиці «теорії» та «ідейки» буржуазних ідеологів, які всіля- 
кими способами заперечували життєву необхідність духовного розвитку 
«низів», «Хлопських синів», вважаючи їх зовсім нездатними до освіти 
і науки. Панівні класи Австро-Угорщини, як і царської Росії, хотіли 
перетворити багатомільйонні маси у слухняний, покірний об'єкт експлу- 
атації. Тому вони і їхні.ідейні прислужники відверто заявляли, що 
«хлопові треба не теорії, а практичної науки, іншої він не зрозуміє, 
інша йому не потрібна і шкідлива. А така практична наука повинна 
і може йти тільки з «двора», який «повинен бути для нього (селяни- 
на. — Б. С.) школою, музеєм, кабінетом експериментальним, вічно 
отвореною книжкою» (П, 374). З класовою ненавистю і відкритим ци- 
нізмом вони заявляли, що селяни за своєю природою є «глупы и дики» 
і що їм «нужнь не школь, а розги, не учителя, а фельдфебели и вах- 
мистры, которые бы их хорошенько пробирали» 17. 

Письменник, характеризуючи сощальн! можливості реалізації 
права на освіту привілейованої верхівки і трудящих мас при капіта- 
лізмі, вказував, що вони є далеко неоднакові. Висока матеріальна 
забезпеченість дозволяє представникам панівних класів у повній мірі 
реалізувати право на освіту -- від початкової і до найвищої її ланки. 
«Те, що вибивається відносно більше людей з імущих класів, ніж з-по- 
між класів бідних, -- писав Каменяр, -- випливає лише з зовнішніх 
причин, з суспільного ладу, а не з природи. Селянин може стати про- 
фесором і міністром, якщо лише будуть для цього певні умови» (ХІХ, 208). 

Тільки соціалістичний лад, на думку І. Франка, створить усі необ- 
хідні об'єктивні і суб'єктивні умови для всезагального оволодіння тру- 
дящими масами всіма ступенями освіти. При соціалізмі, передбачав 
револющ1онер-демократ, наука й освіта увійдуть «в маси народу, ста- 
нуться правдивим добром усієї людськості і правдоподібно заступлять 
враз із всякими красними штуками місце теперішньої релігії» (ХІХ, 
112). Вузько обмеженому формальному праву на освіту, яке панувало 
в умовах капіталізму, він протиставляє рівне і гарантоване право для 
всіх членів при соціалізмі. 

16 «Народ», 1891, № 4, с. 54. 
І7 Архив Маркса и Энгельса. ОГИЗ. Госполитиздат, 1948, т. ХІ, с. 41. ,



І, Франко, аналізуючи право на освіту в умовах буржуазного 
суспільства, переконливо показав, що воно в дійсності має формальний, 
декларативний характер. Це право він розглядав не автономно, а вне- 
розривному взаємозв'язку з рівнем економічної і політичної свободи 
трудящих мас при капіталізмі. Виступаючи за рівне право на освіту 
і свободу її від «опіки» державних установ і церкви, він вів неприми- 
ренну боротьбу з буржуазною апологетикою і ретроградами, які вперто 
захищали духовну експлуатацію робітників і селян. 

Б. Н. СОХАЦКИЙ 

НЕКОТОРЬРЕ ВОПРОСЫ КРИТИКИ И. ФРАНКО ПРАВА НА ОБРАЗОВАНИЕ 

В БУРЖУАЗНОМ ОБЩЕСТВЕ 

Резюме 

В статье на основании использования художественного и теоретического наследия 
И. Я. Франко показано классовую ограниченность буржугзного права,на образование. 
Революционер-демократ И. Франко, используя огромный фактический материал из 
жизни Австро-Венгрии, Украины и царской России, охарактеризовал ряд ‘наиболее 
существенных объективных факторов, превращающих право на образование в фик- 
цию. В статье уделяется большое внимание критике И. Франко буржуазных идеологов, 
беспочвенно отрицавших способность народных масс к образованию. Писатель-гума- 
нист, подчеркивает автор статьи, был преисполнен глубокой уверенности, что в социа- 
листическом обществе все трудящиеся беспрепятственно смогут учиться, развивать 
‚свои интеллектуальные способности.



А. П. КОРЖУПОВА 

Традиції Г. Франка 
у фольклористичній 
діяльності Г. Танцюра 

Важко переоцінити значення І. Франка у розвитку прогресив- 
ної української фольклористики. Протягом усього життя він записував, 
досліджував, публікував кращі зразки народної поетичної творчості. 
Його перу належить до 50 грунтовних розвідок, понад 100 рецензій на 
різні видання та праці. Він давав наукову оцінку фольклористич- 
них явищ, відстоював правильне розуміння походження, соціальної та 
естетичної ролі творчості трудового народу. Про значимість його фоль- 
клористичних досліджень свідчить і той факт, що в 1916 р. Російська 
Академія наук присудила йому премію за «Студії над українськими 
народними піснями». 

Франко був не тільки збирачем і дослідником, редактором і видав- 
цем чудових перлин народної творчості, а й організатором збирацької 
роботи, вихователем цілого покоління талановитих митців. Під його 
безпосереднім впливом розпочали свою збирацьку, фольклористичну, 
музикальну діяльність С. Людкевич, Ф. Колесса, В. Гнатюк, О. Роз- 
дольський та багато інших. 

Не без благотворного впливу І. Франка формувався відомий ук- 
раїнський фольклорист, етнограф, громадський діяч і педагог Гнат Тро- 
химович Танцюра !. Свою фольклористичну діяльність він розпочав сти- 
хійно, коли "йому було тільки 16 років. А сталося це так. Велика 
бідняцька родина селянина-ремісника Трохима Танцюри після важкої 
цілоденної праці сідала за ткацькі верстати. Працюючи, всі співали 
народних пісень. Згодом, як згадував Гнат Трохимович, «сам собою утво- 
рився хатній хор: батько, мати, тітка Марина, чотири сестри і я»?. 
Коли переспівали всі відомі пісні, Гнатові, як наймолодшому та ще Й 
письменному (на той час він закінчив церковно-парафіяльну школу), 
доручили скласти новий репертуар. І він охоче пішов «серед люди за 
хорошими піснями». Так почалась його фольклористична діяльність, 
хоч сам Г. Танцюра пізніше зізнався: «Тоді я нічогісінько не розумів У 
фольклорі. Просто записував собі те, що довелось почути. Навіть Слів 
«фольклор», «народна усна творчість», «етнографія» я ще не чув і Ні» 

якого поняття про них не мав. Звідки було мені, хлопцеві з глухого 
села, цього набратися?» 8. 3 

Почув він ці слова, збагнув їх зміст уже після Великої Жовтневої 

соціалістичної революції, коли навчався у Зятківецькій вище-початко- 

' Г. Т. Танцюра народився в с. "Зятківцях (тепер Гайсинського району =: 
ницької област!) 10. УТ 1901 р. Закінчивши педагогічні курси та заочно Вінниця я 

інститут соціального виховання (1932 р.), вчителіовав у рідному та сусідніх г 

Після війни викладав українську мову та літературу у СШ № 4 м. Гайсина. о 

10. ХТ. 1962 р. Похований на Гайсинському міському кладовищі. чі 
2 Г. Танцюра. Записки збирача фольклору. К., Вид-во образотворчого 

тецтва і музичної літератури УРСР, 1958, с. 7. - 

3 Там же, с. 9. 

46 р 



вій школі, а потім у Вінницькому інституті соцвиху (заочно) та Хар- 
ківському музично-драматичному інституті. | 

Немає сумніву, що визначити свої завдання. як фольклориста до- 
помогли Г. Танцюрі не тільки вчителі, про яких він згадуб з вдячністю, 

а й російські та українські композитори й письменники, творами яких 
він захоплювався і пропагував їх серед населення. Він високо цінив те, 
що «найвидатніші творці класичної музики і майстри слова, як Рим- 
ський-Корсаков, Глінка, Лисенко, Леонтович, Пушкін, Гоголь, Шев- 
ченко, Леся Українка, Франко, Грабовський, Горький, Коцюбинський 
і багато інших людей з світовим ім'ям, не тільки цікавилися фолькло- 
ром, але й записували його. Їх творчі успіхи грунтувалися на тісному 
зв'язку з життям, на знанні культури трудового народу» ". 

Ім'я І. Франка серед цих видатних діячів названо не випадково. 
Гнат Танцюра захоплювався творчістю великого Каменяра, його нев- 
томною фольклористичною діяльністю, прагнув наслідувати його. До- 
казом цього може послужити видана в Харкові збірка записаних Тан- 
цюрою народних пісень «Жіноча доля в народних піснях» ?. Уже са 
мим заголовком він перегукується зі своїм попередником, маючи, як 
видно, на увазі велику працю Франка «Жіноча неволя в руських піс- 
нях народних». 

У книзі Г. Танцюри вміщено 50 народних пісень, записаних пере- 
важно в с. Зятківцях. У них оспівується трагічна доля жінки-трудів- 

ниці за часів класового суспільства. Тут зустрічаємо й веснянки, весіль- 

ні пісні, роздуми дівчини про свою долю, пісні про кохання і зраду, 
про лихого чоловіка-п'яницю, про вдовину й сирітську долю. 

Епіграфом до книги взято один із віршів циклу «На старі теми» 
збірки «Зетрег Яго». Це є доказом того, що радянський фольклорист 
цілком поділяв погляди І. Франка, вчився у нього, продовжував його 
традиції. Наведемо повністю слова Франка, використані Танцюрою як 
епіграф: ; 

Де не лилися ви в нашій бувальщині, 
Де, в які дні, в які ночі, — 
Чи в половеччині, чи то в князівській удальщнні, 
Чи то в козаччині, лядщині, ханщині, панщині, 

Руськії сльози жіночі!.. 
Скільки сердець розривалось ридаючи, 
Скільки зв'ялили страждання!.. 
А як же мало таких, що міцніли, складаючи 

Слово до слова, в безсмертних піснях виливаючи 
Тисячолітні ридання!.. 

Слухаю, сестри, тих ваших пісень сумовитих, 
Слухаю й скорбно міркую: 
Скільки сердець тих розбитих, могил тих розритих, 
Жалощів скільки не ситих, сліз вийшло пролитих 

На одну пісню такую? 

Це вірш-роздум про жіночу недолю. Поет-революціонер висловлює 

гострий протест проти духовного рабства. Він замислюється над неви- 

мовно тяжким становищем жінок, які свої страждання передають туж- 

ливим співом, у «безсмертних піснях виливаючи тисячолітні ридання». 

Збираючи та вивчаючи народну поетичну творчість, І. Франко особ- 

ливу увагу звертав на високопоетичні пісні про жіночу долю. У дослі- 

дженні «Жіноча неволя в руських піснях народних» він підкреслював, 
що «між жіночими піснями руського народу стрічаємо дуже багато так 

сумовитих, так жалібно болющих, розкриваючих нам таку многоту не- 

долі, що, вдумавшися в ті пісні і в те життя, котре їх викликало, ми не 

можемо не вжахнутись, не можемо не спитати самих себе: невже ж се 

+ Г. Танцюра. Записки збирача фольклору, с. 73. і 
5 Г. Танцюра, Жіноча доля в народних піснях, Харків, ДВУ, 1930. 

47



`-. 

правда? Невже ж се може діятись у нас, перед нашими очима, між на- 
шим лагідним руським народом? Особливо замужня жінка винаходить 
у своїй жизні чимраз нові рани і недогоди, на котрі нарікає в піснях» 6. 

Танцюру-гуманіста також хвилювала доля пригнобленої безправ- 
ної людини. Він теж шукав відповіді на подібні питання, бо бачив, що 
протягом багатьох віків, «не дивлячись на головне місце жінки в роди- 
ні, не дивлячись на її почесне материнство, все таки вона була понево- 
лена і роботою, і правом, і мужем -- «лихою долею» 7. 

_ У книзі «Записки збирача фольклору» читаємо: «Які причини по- 
родили такі пісні? Кажуть, що є такі родини, в яких від діда до онука 
переходить стара звичка бити жінку і дітей. Знову питання: де захо- 
вана першопричина такого нездорового явища? Розуміється, пояснення 
тут треба шукати в історії, в економіці» 8. 

Причину людського горя знаходив вн у соціально-економічних 
підвалинах класового суспільства, побудованого на пригнобленні однієї 
людини іншою. 

Подібні висновки зробив І. Франко ще в 1882 р., працюючи над 
"статтею «Жіноча неволя в руських піснях народних». Він відзначав, що 
«неволя тота основана не на грубих та варварських обичаях народ: 
них», а викликана тиском «поганих обставин економічних на життя 
родинне» (ХУІ, 84). 

Але ніякий гніт, ніякі утиски не змогли убити краси людської ду- 
ші, що проявляла себе у задушевній народній пісні. Саме тому, готу- 
ючи до видання свою збірку, Г. Танцюра поставив мету: «показати до- 
лю української жінки за соціально-економічного поневолення в мину- 
лому в прекрасних зразках української народної пісні» 9. 

В оцінці народної пісні Танцюра йшов за Франком, який вважав, 
що ліричні пісні про жіночу долю є «безперечно, найкращі і щодо зміс- 
ту, і щодо форми з усього (крім хіба деяких дум історичних), що коли- 
небудь витворила наша фантазія народна» (ХУІ, 53—54). Його оцінка, 
естетичне сприйняття народного мистецтва збігались із Франковим. 
Наслідуючи традиції свого попередника, Танцюра глибоко засвоював 
його естетичні критерії. 

Після першої публікації фольклорист з Поділля продовжував ак- 
тивно збирати народні пісні. йому пощастило зустрітися з простою не- 
письменною жінкою Я. Сивак (Явдохою Зуїхою), яка знала безліч пі- 
сень, казок, переказів, а свою мову переплітала численними приказка- 
ми та прислів'ями. За 12 років Г. Танцюра записав від неї 1008 пісень, 
156 казок, байок, переказів, 439 прислів'їв, приказок, загадок та ін. 
Значна частина цих пісень оспівує жіночу долю !». 

У фондах Інституту мистецтвознавства, фольклору -та етнографії 
зберігається записаних Танцюрою 400 пісень про кохання та розлуку, 
800 весільних, понад 200 про материнську й жіночу долю. 

Між піснями про долю жінки, записаними Танцюрою на Поділлі, 
й піснями, що їх аналізує та цитує Франко в статті «Жіноча неволя в 
руських піснях народних», є багато спільного, хоч Франко спирається 
на фольклорний матеріал, зібраний ним та М. Павликом пере" 
важно на Львівщині. В них ми зустрічаємо спільні образи, ситуації, 
ідейно-тематичну спорідненість, навіть окремі варіанти однієї і тієї ж 
гисні, І. Франко підкреслював, як тяжко відчуває жіноцтво еконо- 

° Іван Франко. Твори в двадцяти томах, т. 16. К. ДВХЛ, 1955, с. 53. Далі 
при посиланні на це видання вказуємо в тексті том і сторінку. 

7 Г. Танцюра. Жіноча доля в народних піснях, с. 3. 
$ Г. Танцюра. Записки збирача фольклору, с. 61. 
9 Г. Танцюра. Жіноча доля в народних піснях, с, 4. 
10 Пісні Явдохи Зуїхи. Записав Гнат Танцюра [924 пісні), Упорядкування, перед" 

мова і примітки В. Л. Юзвенко та М. Т. Яценка. К., «Наукова думка», 1965. 

48



=
 

мічну неволю. «Ми бачили, як жінка плаче і жалується перед матір'ю 
на то, що чоловік взяв її віно та пропив і протратив. Жінка працює у 
чоловіка гірш наймички, бо наймичці треба платити, а жінці ні; най- 
мичка не схоче бути, то геть іде, а жінка ні. Та й ще жінці приходить- 
ся на своїх плечах зносити всякі мужикові примхи, невдоволення, вся- 
кі хиби його характеру, а крім того головно на ній лежить обов'язок — 
тодувати та пильнувати дітей» (ХУЇ, 85). 

Саме ці суспільно-побутові явища й відображені в багатьох піс- 
нях, які ввійшли до книги Гната Танцюри. Щоб довести, що «жінка 
ясно бачить, що велика часть її неволі лежить в економічній залежно- 
сті від чоловіка, і для того вона старається вирватися з-під тої залеж- 
ності, вирватися не чим, як тільки своєю працею на волю», Франко на- 
водить текст пісні, записаної від Кароля Батовського: 

Ой дубе, дубе кучерявий, 
Ой а хто ж тебе скучерявив? 
Скучерявила темна нічка, 
Томна нічка, бистра річка. 
А я, молода, як ягода, 
Не піду замуж за рік, за два 
А пішла замуж, аж п'ятого, 
За п'яниченька проклятого. 
Ой кажуть люди, що він не п'є, 
Він щовечора із коршми йде. 
Ой щовечора, щораночку, -- 
Пропив же коня й нагайочку. 
Пропив же коня вороного, 
Прийшов до стайні по другого. 
А я, молода, против нього 
Несу рублика золотого. 
-- Ой милий, милий, що гадаєш, 
Що ти так працю пропиваєш? 
Пропив-єс коня вороного, 
Прийшов до стайні по другого? 
-- Що ж тобі, мила, а й до того, 
До мого коня вороного? 
Викупи коня, люблю тебе, 

Як не викупиш, уб'ю тебе! 
-- Не разя, не два викупляла, 
Через віконце дверці мала! 
Через віконце дверці мала, 
В вишневім саду ночувала; 
В вишневім саду, під калиною, 
Ще з маленькою та й дитиною. 
Летить зозулька: ку-ку! ку-ку! 
Я, молоденька, терплю муку. 
Летять пташечки: хвіть-хвіть! хвіть-хвіть! 
Мені сльозоньки: кіть-кіть, кіть-кіть! 
Летить соловій: тьох-тьох! тьох-тьох! 
Мені сльозоньки, як той горох. 
Ой соловії, браття мої, 
Та й ви, ялиці, ви, сестриці! 
Скиньте ся мені по пюрочку, 
Най з вамн злечу й я вгорочку: 
Най мене нелюб не любує, 
Най мене не б'є, не збиткує! 
Вмію я, мужу, ткати, ткати, — 
Буду я свій вік коротати. 
Вмію я, мужу, шити, шити, -- 
Буду я й сама в світі жити 

(ХУТ, 86). 

Варіант цієї пісні зустрічаємо в книзі Г. Танцюри «Жіноча доля 
в народних піснях»: 

Ой, вербо, вербо кучерява, 
Хто ж тобі, вербо, кучері звів? 
Хто ж тобі, вербо, кучері звів? 
Хто ж тобі, вербо, корінь полляв? 
Ой, звив же мені буйний вітер, 
А розвила весна красна. 
А розвила весна красна, 
А корня полляла бистра вода. 
А корня полляла бистра вода, 
А я молода, як ягода. 
«Не віддамся я за рік, за два, 
А віддамся я аж п'ятого 
За п'яниченьку проклятого. 
Їдним-їдну мене мати мала, 
За п'яниченьку заміж дала. 
Ой, кажуть люди, що він не п'є, 

він щодня із коршми йде. 
Пропив коника вороного, 
Додому йде знов по другого. 
А я молода -- проти нього, 

Несу рублика золотого. 
Несу рублика золотого 
Викупить коня вороного. 
-- Як викупиш коня, — люблю тебе, 
Як не викупиш, -- уб'ю тебе. 
Не раз і не два викупляла, 
Середнім вікном (й) утікала. 
Середнім вікном (й) утікала, 
В вишневім саду ночувала. 
В вишневім саду ночувала, 
Всяких пташечок вислухала. 
А синичка: віть-віть, віть-віть, | 
А мені сльози: кіть-кіть, кіть-кіть. 
А соловейко: тьох-тьох, тьох-тьох, 
Котяться сльози, як той горох. 
А зозуленька: ку-ку, ку-ку! 
А я молода терплю муку. 
Котяться сльози -- як квасоля, 
Бо йде із коршми лиха доля \. 

При відмінності деяких художніх засобів, діалектних особливостей 
мови, окремих деталей, ми не можемо не помітити глибокої ідейної 
спорідненості обох пісень. Це пояснюється деякою подібністю станови- 

и Г. Танцюра. Жіноча доля в народних піснях, с. 12—13. 

Е 49 4. Українське літературознавство, вип. 20.



ща жінки на Східній і Західній Україні За часів капіталізму, спільніс- 
тю прагнень передових діячів української культури минулого і сучасно- 
го, які, керуючись принципом гуманізму, відстоювали права найбільш 
гнобленої частини людства -- жінок, прагнули заглянути в їх душу, 
пізнати їх духовний світ через народну пісню. Незважаючи на штучні 
державні кордони, трудящі спілкувалися, їх пісня на крилах мелодії 
перелітала кордони, розповідала про долю людини, її прагнення та 
інтереси. 

В оформленні наукового апарату книги Танцюра дотримувався за- 
гальноприйнятих вимог, які ставив перед фольклористами та й сам пе- 
ред собою І. Франко. В книзі поряд з основними текстами подаються 
й варіанти, є примітки та пояснення, після кожного запису -- паспорт. 
Як і Франко, Танцюра домагався точних записів із збереженням діа- 
лектних особливостей. «Пісню треба записувати так, як її витворив на- 
род, інакше це не запис» 12. 

І. Франко особливу увагу звертав на мелодійне звучання пісень 
про жіночу долю: «Додам ще, що й мелодії многих із тих пісень так 
чудово хороші, що слова становлять лиш половину їх чаруючої сили» 
(ХУГ, 54). Г. Танцюра також великої ваги надавав записам не тільки 
слів, а й мелодій. Він вважав, що «насамперед треба брати не слова і 
не мелодію, відокремлено одно від другого, а вхопити, відчути самий 
сенс, тон, ритмічність усього цілого, що зветься піснею, з тим, щоб від- 
бити на папері її такою, якою вона є в натурі, як вона живе в наро- 
ді» 13. Тому в кінці книги він подає мелодії до записаних пісень. 

У фольклористичній діяльності Франка й Танцюри, їх поглядах 
на творчість трудового народу знаходимо багато спільного: обидва во- 
ни захоплювались народною творчістю, дивились на йе! як на джерело 
пізнання духовного світу, думок та прагнень трудящих, визначали И 
ідейно-виховну та естетичну функцію, збирали, вивчали та популяризу- 
вали Її. Є багато спільного й у вимогах, які вони ставили до фолькло- 
ристів. | 

Проте ми не маємо жодних підстав ототожнювати їх вклад 
у фольклористику. Жили вони в різний час, працювали в різних умовах, 
неоднаковим був їх талант і творчий діапазон. І все ж, коли говоримо 

про Гната Танцюру-фольклориста, то не можемо замовчувати велико- 
го значення Івана Франка у формуванні видатного радянського фоль- 
клориста з Поділля, який продовжив його традиції і одержав високу 
оцінку наших сучасників. | | 

А. П. КОРЖУПОВА 

ТРАДИЦИИ И. ФРАНКО В ФОЛЬКЛОРИСТИЧЕСКОЙ ДЕЯТЕЛЬНОСТИ 

Г. ТАНЦЮРЫ 

Резюме 

Вклад И. Франко в развитие прогрессивной фольклористики огромен. Под его 
непосредственным влиянием начало свою деятельность целое поколение фольклорис- 
тов. Статья посвящена раскрытию благотворного влияния И. Франко на известного 
фольклориста Гната Танцюру. Это влияние чувствуется в оценке народной песни 
и в эстетическом восприятии народного искусства. В оформлении научного аппарата 
книги Танцюра также придерживался требований, предъявляемых фольклористам 
И. Франко. Как и Франко, особенное внимание он обращал на мелодийное звучание 
песен, 

12 Г. Танцюра. Записки збирача фольклору, с. 20. 
13 Там же, с. 19.



Г. В. ПАВЛЕНКО 

До питання про світогляд 

Її. Франка 

Видатний український письменник, вчений і революціонер 
Іван Якович Франко протягом усього свого життя був тісно зв'язаний 
Із західноєвропейським, і в першу чергу з німецьким, робітничим ру- 
хом. Живучи і працюючи в період могутнього піднесення класової бо- 
ротьби пролетаріату, створення і зміцнення національних робітничих 
партій, діяльності П Інтернаціоналу 1 його керівної сили -- німецької 
соціал-демократії, письменник був не тільки одним із перших пропа- 
гандистів і перекладачів творів К. Маркса і Ф. Енгельса українською 
мовою, але й одним із перших, хто намагався зробити досвід соціал- 
демократичної робітничої партії Німеччини, яка тоді по праву вважала- 
ся уособленням вищого досягнення соціалістичної думки!, надбанням 
революційних сил слов'янського світу, особливо трудящих України 1 
Росії. Це тим більше займало І. Франка, що він сам фактично стояв 
біля колиски революційного робітничого руху в Західній Україні, за- 
кладаючи його перші наріжні камені. 

Численні літературно-критичні та історичні праці Франка, його ре- 
цензії, просто нотатки і зауваження до власних і чужих перекладених 
робіт, величезна епістолярна спадщина, яку залишив письменник, по- 
казують, як добре знав він історію і проблеми розвитку австрійського 
і німецького робітничого руху, як уважно слідкував за діяльністю со- 
ціал-демократичних партій цих країн. Франко знаходився у дружніх 
стосунках з главою австрійських соціал-демократів В. Адлером, не раз 
виступав з рефератами перед соціал-демократами Відня?. Публщис- 
тичні і художні твори українського письменника часто з'являлися на 
шпальтах соціал-демократичних газет як Австрії, так і Німеччини. Чи- 
мало видатних партійних функціонерів австрійської соціал-демократії 
зверталися за допомогою. до Г. Франка: дружина В. Адлера Є: Адлер 
просила письменника-револющонера прислати-статтю до книги, яку го- 
тувала для дітей робітників 3; М. Шахерль від імені керівництва партії 
в одному злистів висловлював надію одержати статтю з-під його «випро- 
буваного пера» для першотравневого збірника, адресованого «австрій- 
ському пролетаріату» редакція соціал-демократичного щотижневика 
«СіеісбНеїї» домовлялася з письменником про статтю з приводу страй- 
ку львівських пекарів і т. д.5 І Франко майже завжди відгукувався 
на ці пропозиції. 

' Сгипдгі55 йег Сезспісіівб йег 4ецієспеп АгеНегрелуерипр. Вегіїп, 1963, $. 67. 
2 |. Франко. Документи і матеріали. К., 1966, с. 208, 211. 
3 [уап ЕгапКо. Вейгаве хиг СезсЫсМе пла Кшёг фег ОКгате. Апзреманіе 

Фецізспе ЗсбгіНеп 4ез геуо!Нопагеп Петокга{еп. 1882—1915. Нгзр. ип ешрееНе{ 
уоп Е. У/ицег ип Р. Кігсіпег, Асафетіе--Уегіає, Вегіїп, 5. 515, $. 451. 

4 14. $. 452. 
5 ТЫ. 5. 448. 

4* 51



Соціал-демократія цікавила великого Каменяра, насамперед, як 
партія, що одна з перших взяла на своє теоретичне озброєння марк- 
сизм і почала керуватися ним у своїй практичній боротьбі за повален- 
ня капіталістичного ладу. Знайомство з працями основоположників на- 
укового комунізму, програмовими документами і багатою соціал-демо- 
кратичною літературою, співробітництво в соціал-демократичній пресі 
і, нарешті, особисті контакти письменника з видатними діячами авст- 
рійської соціал-демократії -- все це, звичайно, не могло не відбитися 
на формуванні його світогляду. Вже в одному з ранніх листів до 
О. Рошкевич І. Франко без вагань зараховує себе до соціалістів 5. Та 
й поліцейські агенти Австро-Угорщини і Росії у своїх донесеннях в 
один голос називали письменника не інакше, як «відомим пропаган- 
дистом соціалістичних ідей», «галицьким революціонером», «соціаліс- 

том», «відомим соціалістичним агітатором» і т. д.7 
І хоч І. Франко так і не зміг стати послідовним марксистом,.все ж 

він багато засвоїв з теорії наукового комунізму, намагаючись сліду- 
вати в науковій і практичній діяльності не стільки букві марксизму, 
скільки його творчому духу. «Без перебільшення можна твердити, -- 
зауважує з повним правом один із дослідників творчості письменника 
«Л. А. Коваленко, — що за глибиною думки, за максимальним набли- 
женням до історичного матеріалізму до Великої Жовтневої соціалістич- 
ної революції серед українських істориків не було фігури більш знач- 
ної, ніж Іван Франко» 8. 

До останніх днів життя великий Каменяр низько схиляв голову 
перед авторитетом великих учителів міжнародного соціалізму К. Марк- 
сом і Ф. Енгельсом. Він називав їх «велетнями» 9 і пропагував ідеї 
«найбільших геніїв людства» не тільки в наукових працях і розвідках, 
але й у своїх художніх творах. «Це ж Євангеліє сучасної новолюдсь- 
кості, -- вигукує один з його героїв. -- Читай Маркса! Читай Енгель- 
са!» 10 

Високо оцінюючи К. Маркса і Ф. Енгельса, І. Франко, однак, не 
зумів до кінця розібратися в опортуністичній суті діяльності Ф. Лас- 
саля і його прихильників у німецькому робітничому русі. Письменник 
засвоїв ряд помилкових лассальянських положень. У ранній період 
творчості негативний вплив Лассаля особливо відчутний. Тут досить 
буде згадати хоча б відомий лист Франка до О. Рошкевич від 
20 вересня 1878 р., в якому письменник повторює основні лассаль- 
янські положення про соціалізм і соціалістичну перебудову су- 
спільства 1. ь 

Зазнавши певного впливу лассальянства, особливо в ранній період 
творчості, український письменник-революціонер зумів у своєму даль- 
шому розвитку відійти від багатьох, причому найбільш суттєвих лас- 
сальянських догм. Без сумніву, Франкові була добре відома Ерфуртсь- 
ка програма німецької соціал-демократії 1891 р.!2, ‘яка викинула за 
борт лассальянство і закріпила перемогу марксизму в німецькому ро- 
бітничому русі З. У примітці до свого перекладу брошури . Лассаля 
«Про суть конституції» письменник сам критикує його за те, що «по- 

І. Франко. Твори в двадцяти томах, т. ХХ. К. ДВХЛ, 1956, с. 43. 
І. Франко. Документи і матеріали, с. 109, 113, І37, 166, 169, 232 та ін. 
Л. А. Коваленко. Історичні погляди Ї. Я. Франка. — У зб.: І. Я. Фран- 

ко як історик, К., 1956, с. 33. 
9 І, Франко. Д-р Остап Терлецький. — ЗНТШ, 1902, т. 50, с. 50. 
ю І. Франко. Твори в двадцяти томах, т. ГУ, с. 309. 
и Там же, т. ХХ, с. 40—43. | і 

їй Ерфуртська програма, до речі, була передрукована в журналі І. Франка «На- 

род» за 1891 р., № 22, с. 288--289. > 
13 Сгип@г!5$ 4ег СезсШс№е фег Чецё5спеп АгБеНегремерипе, $. 66. 

> 
ч
е
 

52



кутуе тут як і де інде старий гегелівський ідеалізм» |. Проте відхід 
Франка від лассальянства почався, як свідчать його праці, задовго до 
знайомства з Ерфуртською програмою. | 

ї Лассаль, як відомо, був родоначальником тієї опортуністичної тео- 
ри, яка підміняла і підміняє посьогодні питання класової боротьби пи- 
танням боротьби за місця в парламенті. Він вважав, що досить ро- 
бітничому класу завоювати загальне виборче право і повести боротьбу 
за парламентські місця, як майже автоматично перед трудящими від- 
криється можливість мирного переходу від капіталізму до соціалізму. 
«Народ, -- проголошував Ф. Лассаль, -- повинен завжди розглядати 
загальне і пряме виборче право своєю найнеобхіднішою політичною 
зброєю, найбільш корінною і найбільш важливою із своїх вимог» 15, 

І. Франко не заперечував значення загального виборчого права як 
з точки зору демократизації внутрішньополітичного життя країни 18, 
так | з точки зору революційного використання парламентської трибу- 
ни для піднесення класової свідомості трудящих. Він підкреслював, що 
тільки таким шляхом «виховують маси до політичного життя», тільки 
так «доходять до сили партії дійсно народні, -- такі, як соціал-демо- 
крати» 7, Але в той же час І. Франко, на відміну від Лассаля, не зво- 
див усе до загального виборчого права і неодноразово повторював, по- 
силаючись на приклад тієї ж Німеччини, що з його допомогою перейти 
в експлуататорському суспільстві до соціалізму просто неможливо. 
«При теперішніх громадських і державних порядках, -- пише він, на- 
приклад, уже наприкінці 1881 р.’ — ніяке загальне право голосування 
не дасть робітникам переваги в радах, не віддасть власті державної в 
їх руки -- се бачимо на примірах Франції і Німеччини, де право за- 
гального голосування давно заведене, а прецінь зовсім не багато ваги 
в державі осягнули» (робітники — Г. П.) 18. ЗД 

Зауважимо, що захоплення парламентаризмом ‚було характерним 
для старої німецької і австрійської соціал-демократії і в цьому питан- 
ні І. Франко, як бачимо, займав більш правильну позицію, ніж ряд її 
діячів і теоретиків. і 

Не думаючи про революцію, зробивши основну ставку на парла- 
мент і парламентську боротьбу як форму переходу від капіталізму до 
соціалізму, Лассаль і.лассальянці, природно, не думали і про союзни- 
ків робітничого класу в боротьбі за владу. Селянські маси були для 
Лассаля «суцільною реакційною масою» !9. Навіть кращі представники 
німецької соціал-демократії не зуміли творчо розв'язати аграрного пи- 
тання. Бреславльський з'їзд німецької соціал-демократії 1895 р. від- 
хилив опортуністичний проект аграрної програми, але не виробив пра- 
вильної марксистської лінії в селянському питанні. На з'їзді фактично 
перемогла точка зору К. Каутського, який помилково вважав, що ро- 
бітнича партія може завоювати на свій бік тільки сільськогосподарсь- 
ких робітників і пауперизованих селян. Тих же, котрі «володіють зем- 
лею і почувають себе селянами», він зараховував до «найбільш небез- 

‚ печних ворогів» робітничого класу 29 і заявляв, що для робітничої пар- 
тії буде достатнім хоча б нейтралізувати селянство 21. 

"и Ф. Лассаль. Про суть конституції. Третє українське видання в перекладі 
Івана Франка, Львів, 1915, с. 3. 

15 Ф. Лассаль. Сочинения в трех томах, т. І. СПб, изд-во Н. Глаголева, 
б/г, с. 26. 

16 |. Франко. Твори в двадцяти томах, т. ХХ, с. 217. 
17 1. Франко. Реалісти чи кар'єристи? — «Життє і слово», 1896, т. У, с. 83—84. 
18 |, Франко. Твори в двадцяти томах, т, ХХ, с. 62. - 
19 Ф. Лассаль. Сочинения в трех томах, т. 1, с. 5—6. 
20 «Пе № ие 7еЙ», 1894/1895, Ва. І, $. 280. 
21 «Пе № ие 2еН», 1894/1895, Ва. ИП. $. 624. 

53



Така позиція ставила німецьку соціал-демократію, як і весь ИП Ін- 
тернаціонал, у тупик перед селянським питанням. Лідери П Інтернаціо- 
"налу спробували самоусунутись від розв'язання однієї із найбільш 
важливих проблем революційного руху кінця ХІХ століття. 

На відміну від лідерів західноєвропейської  соціал-демократії, 
зокрема німецької, котрі явно недооцініовали значення селянського 
питання, І. Франко надзвичайно близько підійшов до марксистського 
розуміння союзу робітничого класу і селянства. Живучи у відсталій 
Галичині, де селянство становило більшість населення, письменник: 
революціонер особливо гостро відчував, яку велику шкоду наносить 
соціал-демократичному рухові відсутність контактів із селянством. 

І. Франко різко засуджував за недооцінку селянського питання 
лідерів німецької і австрійської соціал-демократії. Вже в 1886 р. У 
статті «Із історії робітницького руху в Австрії» письменник гостро на- 
падає на керівництво цих партій, особливо на лідера австрійських 

соціал-демократів Обервіндера, цього «горячого прихильника поглядів 

Лассаля» 22, за те, що «про вплив на селянство, навіть німецьке, а тим 

більше про вплив на слов'янські народи німецькі організатори навіть 

не думали». А саме селянство, підкреслював Франко, складає «найбіль- 

шу масу», яка по природі своїй «зовсім не така темна, неподвижна. та 
недоступна для поступової агітації, як це уявляв собі Обервіндер...» 23 

Великий український письменник добре розумів, що у робітників 
і селян один спільний ворог -- експлуататорський лад -- і повалити: 

його можна тільки спільними діями робітничого класу і селянства. Він 

висловлював упевненість, що «фабричні робітники австрійські, позбув- 
шися пангерманських фантазій, догадаються шукати в самій Австрії 

грунту для практичної діяльності і звернуть очі насвоїх природ- 
них і єдино можливих союзників -- мужиків і робіт- 

ників сільських (підкреслено нами. — Г. П.)» 24. Ці слова І. Фран- 

ка майже збігаються зі словами Ф. Енгельса із його передмови до дру- 
гого видання «Селянської війни в Німеччині», де Енгельс відзначав, що 

промислові робітники знаходять у масах сільськогосподарських проле- 
тарів своїх «найбільш численних і природних союзни- 

ків»?5, Не виключено, що Франкові була відома 1 ця праця Ф. Ен- 

гельса. 
Критикуючи сектантство і догматизм у селянському питанні, 

І. Франко в той же час рішуче відмежовувався і від реформістів, які 
намагалися законсервувати відсталий селянський спосіб виробництва. 

Він критикував і російське народництво, заявляючи ще в 1891 р., що 
його «пора скласти в архів». І вітав народження нової сили в Росії -- 

соціал-демократії, якій бажав «всяких благ» 29. Даючи в цілому висо- 

ку оцінку німецькій соціал-демократичній літературі («писаній, треба 

сказати, солідно-науково»), письменник водночас радив російській со- 

ціал-демократії підходити до цієї літератури критично, особливо в ца- 

рині аграрного питання. «Не можна не згодитись з основними погляда- 

ми сих авторів, — писав він, — але не можна й пристати до кабінет- 

ного трактовання їх про аграрне питання» 77. 
І. Франко займався аграрним питанням не тільки в теоретичному 

плані, але і практично, як один з керівників радикальної партії Гали- 

чини, На противагу галицьким соціал-демократам, що виступали скла- 

довою частиною австрійської соціал-демократії й ігнорували аграрне 

2 |. Франко. В наймах у сусідів. Львів, 1914, с. 33. 

23 Там же, с. 34. 
же, с. 37. 

Макс і Ф. Енгельс. Твори, т, 16, с. 400. 
2 

25 

щ | Франко. Російські соціал-демократи. — «Народ», 1891, № 24, с. 327—328. 

п |. Франко. Вісті з Росії. — «Жите і слово», 1896, кн. М, с. 394.



питання, радикали на чолі з Г. Франком і М. Павликом з першого ж 
дня свого існування стали на захист інтересів бідних селянських мас. 
В той час як соціал-демократичні партії Західної Європи тільки почи- 
нали повертатись обличчям до селянства, радикальна партія Галичини 
вела вже інтенсивну соціалістичну пропаганду на селі. Поряд з усною 
агітацією, вона видавала і спеціальну газету для "селян «Хлібороб», 
якої не мала навіть німецька соціал-демократія і якою могла пиша- 
тися будь-яка революційна партія. «Прекрасна газета, Ваш «Хлібо- 
роб», — писала наприкінці 1893 р. В. Засулич М. Павлику. — Плеха- 
нов, який старанно" читає її, говорить, що йому ніколи не доводилось 
бачити такого хорошого видання для селян» 28, 

У розробленій і прийнятій на з'їзді 1890 р. програмі радикальної 
партії Галичини у багатьох її пунктах захищаються інтереси селян. 
Це було нове слово в історії тодішнього соціал-демократичного руху. 
В листі до М. П. Драгоманова від 8 червня 1891 р. 1. Франко 
сам визнавав: «..наша детальна програма економічна мае. в собі 
дещо таке, що не зовсім годиться (узгоджується. -- Г. П.) з теперіш- 
нім розумінням соціалізму в соціал-демократичних партіях євро- 
пейських» 29, 

Далекі від того, щоб самозаспокоюватись, І. Франко і його одно- 
думці організували на сторінках журналу «Народ» всебічне обгово- 
рення нової програми. Даючи відсіч тим горе-марксистам, які виступа- 
ли з проповіддю необхідності повної пролетаризації селянських мас і 
при цьому намагались прикрити своє доктринерство великим авторите- 
том К. Маркса, письменник заявляв: «Думаю, що Маркс обернувся б 
у гробі, коли би побачив таке схематичне і шаблоноване приложенє 
своєї теорії» 39. До подібного, за словами Франка, «не здобувся ще 
жаден найзагорільший марксист» ?!. Він підкреслював, що той, хто по- 
бажає «підходити до мужика з пропагандою своїх простолінійних со- 
ціал-демократичних доктрин про «пролетаризацію мас мужицьких», за- 
знає невдачі» 32. Маючи на увазі необхідність творчого розв'язання аг- 
рарного питання, Франко писав: «Треба сю справу розібрати доклад- 
но, щоб не попасти в дуже погані і небезпечні помилки». Письменник 
добре розумів, що готових взірців пемає: «Перед нами нема ще 
протоптаної стежки, ми мусимо самі шукати і протоптувати її, 
мусимо раз у раз міркувати, помилятися (і поправлятися, але се ще 
не рація, щоби ріжні мудреці, мудрі чужим розумом, гляділи на нас 
так дуже з гори. Впрочім, як собі хочуть, нас се не зіб'є з нашої 
дороги» 33. | 

Аналіз економічної частини програми радикальної партії показує, 
що, в цілому, її вимоги носили прогресивний характер. Головний во- 
тонь вона спрямовувала проти пережитків феодалізму на селі, захи- 
щаючи селянина, саме його існування від великої землевласницької 
шляхти. Проте деякі дослідники, абстрагуючись від конкретно-історич- 
них умов розвитку Галичини того часу, бачать саме в антифеодальній 
спрямованості її головний недолік. «Таким чином, -- пише, наприклад, 
Є. Шаблій, -- антикапіталістичний протест програма: радикалів нама- 

** Публічна бібліотека ім. Салтикова-Щедріна. Дім Плеханова, од. зб. В 488207, 
№ 11512, арк. 1. 

29 р іали для культурної й громадської історії Західної України, т. І. Вид- 
во ВУАН, с. 349. ; 

3° |. Франко. Ще про нашу культурну нужду. -- «Народ», 1891, № 23, с. 310. 
31 Там же, с. 312. 
3? |. Франко. Сільські робітники в Данії, ч. П. — «Народ», № 24, с. 330; 

його ж, Перший з'їзд галицьких соціал-демократів. — «Народ», 1891, № 5—6, с. 75. 
3]. фран Перший з'їзд галицьких соціал-демократів. — «Народ», 1891, 

№ 5—6, с. 7 5 - 

і ‘ 55



галася, по суті, обгрунтувати заходами антикріпосницького характе- 

ру» У. 
І. Франко, звичайно, бачив, що селянин розорюється, що капіта- 

лізм проникає і в сільське господарство, що «все йде до того, щоб і в 

нашім краї (тобто Галичині. — Г. П.) витворити дві сили: велике ма- 
шиноване рільництво і великий фабричний промисел» 35. І радикали 
зовсім не тому звертали головну увагу в своїй програмі на селянство, 
що недооцінювали капіталістичний розвиток, а тому, що сам цей розви- 
ток у Галичині був ще недостатній. «Далекий від легковаження міщан- 
ства та міських робітників у суспільнім життю народа, -- зазначав сам 
письменник, -- я все-таки мушу признати, що елемент міщанський у 
Галичині сам собою занадто слабий для витворення сильної демокра- 
тичної партії і достарчення тій партії відповідно сильної парламентсь- 
кої репрезентації. Головна сила нашої суспільності -- селянство... Пи- 
тання спеціально міські не дозріли ще в Галичині до розміру питань 
загально-краєвих, як у Англії, або в Німеччині...» 25 Франко правильно 
бачив основне протиріччя тодішньої галицької дійсності в протиріччі 
між селянськими масами і поміщиками-латифундистами. «Тут селя- 
нин — а тут шляхтичі» 37 — так коротко визначав суть аграрного пи- 
тання в Галичині письменник. 

Однак він зовсім не був прихильником створення чисто селянської 
партії і з самого початку підкреслював, що для партії «численний уділ 
міського елементу пожаданий так само, як уділ сільського люду», бо 
саме міста повинні бути «огнищами тої організації» 38. Помилка І. Фран- 
ка і очолюваної ним радикальної партії полягала зовсім не в тому, що 
вони виступили на захист селянина, а в тому, що вони не зуміли, прос- 
то не знали, як поєднати боротьбу за демократію з боротьбою за соціа- 
лізм. Помилка галицьких радикалів полягала, говорячи словами 
В. І. Леніна, в змішанні «демократичних і соціалістичних завдань в се- 
лянстві» 79. Це була, однак, слабкість пе тільки 1. Франка і його 
партії, це була історично обумовлена слабкість усієї соціал-демократії 
епохи П Інтернаціоналу. 

- Великий український письменник-революціонер, хоч і зумів пра- 
вильно оцінити ряд явищ в історії розвитку німецької та австрійської 
соціал-демократії, багато чим скористатись із И досвіду при вироблен- 
ні свого світогляду, а в питанні про союз робітничого класу з селян- 
ством навіть піднятися на голову вище від її теоретиків і вождів, 
проте в кінцевому результаті так і не зміг прийти до органічного сприй- 
няття ленінізму як нового етапу в розвитку марксизму. Пояснюється 
це, як нам здається, передусім, тією обставиною. що розквіт творчості 
і діяльності І. Франка збігся з переломним моментом в історії розвит- 
ку європейських країн і народів — переходом від капіталізму до імпе- 
ріалізму. Цей перехід привів не тільки до суттєвих зрушень в усіх 
галузях соціально-економічного і політичного життя, але і гостро по- 
ставив" перед усім міжнародним робітничим рухом питання про необ- 
хідність дальшого творчого розвитку його стратегії і тактики в бороть- 
бі за політичну владу. 

Не можна сказати, що письменник не відчував наближення нової 
епохи. В статті «На склоні віку» Франко писав, що ХХ століттям від- 

"Е. А. Шаблій. Аграрна програма радикально! партй Галичини (90-т! роки 
ХХ ст.). — У зб.: З історії економічної думки на Україні. К., 1961, с. 273. 

3 |, Франко. Машини і порядки громадські. -- «Народ», 1890, № 7, с. 99. 
3в І, Франко. В наймах у сусідів, с. 164. 
з |. Франко. Селянський рух у Галичині. — «Радянське літературознавство»; 

1959, М» 2, с. 124. (Публікація). 
з І, Франко. В наймах у сусідів, с. 165. 
зо В. І. Ленін. Повне зібрання творів, т. 11, с. 395. 

56



криваеться вже «інша глава всесвітньої історії», коли трудящі маси 
будуть вести «боротьбу за рівність, боротьбу у сто крат складнішу і 
труднішу від усіх попередніх» 49, боротьбу, яка в кінці кінців «принесе 
справдження всіх чесних людинолюбних змагань» "1, 

Водночас він був свідком того, як повільно, але неухильно вми- 
рала з кінця ХІХ ст. німецька соціал-демократія, що так високо три- 
мала револющйний прапор у доімперіалістичну епоху, Її лідери і тео- 
ретики явно були не на висоті історичних завдань, незважаючи на 
все «своє самохвальство» 42. Маючи на увазі роботу Лондонського кон- 
гресу П Інтернаціоналу (1896 р.), Франко зауважував: «...брак тої мо- 
гучої провідної думки, яка характеризувала давнійші конгреси соціа- 
лістичні, -- все те вражає неприємно» *3. «Після смерті обох великих 
теоретиків соціалізму — Маркса і Енгельса, — писав він у статті «Со- 
ціалістичні протестанти», -- соціальній демократії бракує поглядів, 
відповідно могутніх, які здатні були б викінчити будову, почату ними, 
чи краще, рухати вперед соціалістичну думку і розвивати її відповідно 
до щораз нових завоювань науки і суспільного поступу людства. Сум- 
ним явищем є те, що керівне місце в «науці» соціально-демократичній 
в Німеччині міг посісти такий плоский диктринер, як Каутський, якому, 
крім легкості пера і чванливості, бракує всього, що потрібно людині, 
яка має претензію торувати нові шляхи для думки працюючого лю- 
ду» 1". 

Однак кризу соціал-демократизму І. Франко помилково прийняв 
за кризу марксизму. В ряді статей («З кінцем року», «Соціалізм і со- 
ціал-демократизм», «До історії соціалістичного руху» та ін.) він фак- 
тично ставить знак рівності між соціал-демократизмом і марксизмом. 
Статті ці були написані наприкінці ХІХ--на початку ХХ ст., тобто на 
переломі двох епох, коли стара соціал-демократія дійсно почала відми- 
рати, більшовизм же як політична течія тільки народжувався. Тоді 
І. Франко на деякий час опиняється ніби на роздоріжжі... Спостерігаю- 
чи посилення правих елементів і в радикальній партії, він виходить у 
1898 р. з її складу, допускаючи цим самим ще одну помилку. І все ж 
письменник-борець з честю долає короткочасну кризу. На цей раз він 
свою надію на звільнення трудящих міцно зв'язує з Росією, з росій- 
ським революційним рухом. 

Франко не випадково був одним із перших на Україні, хто повідо- 
мив читачам про діяльність «Союзу боротьби за звільнення робтни- 
чого класу» і його засновника В. 1. Леніна 5. Пізніше він стає добро- 
вільним експедитором при транспортуванні ленінської «Искрь» із-за 
кордону в Росію, кожний номер якої В. Бонч-Бруєвич акуратно надси- 
лав письменнику. Каменяр знайомиться не тільки з ленінською. газе- 
тою, але і читає праці Леніна «Що робити?», «Крок вперед, два кроки 
назад» тощо 76, 

Письменник-революціонер завжди гаряче співчував боротьбі росій- 
ського пролетаріату і вірив у велике майбутнє Росії. «Росія — це бога- 
тир Святогор, -- говорив він незадовго до початку російської револю- 
ції 1905--1907 рр. А. Кримському, -- Він дрімає в печері. Та прийде 
час, він прокинеться і дасть свободу не тільки своєму народові, але й 

4 |. Франко. На склон! віку. - ЛНВ, 1900, т. ХИ, с. 139. 
41 Там же, с. 149. + 
4* 1. Франко. Соціалізм і соціал-демократизм. — «Житє і слово», 1897, т. МІ, 

с, 270. 
у б 1. Франко. Хроніка соціальної боротьби. — «Жите і слово», 1896, кн. И, 

с. 149. 
44 «Кигіег Імомзкі», 1896, 17. 9. 
45 «Жите і слово», 1896, кн. П, с. 125. 

‚ 48 В. Бонч-Бруевич. Моє листування з І. Франком. —.У кн.: Єднання брат- 
ніх літератур, К., 1954, с. 49. 

57



іншим народам. Я вірю у велику місію російського народу, який завжди 
був другом всіх пригнічених народів» 77. 

І коли революція почалась, Ї. Франко дійсно гаряче привітав її. 
Він високо оцінив діяльність партії більшовиків на чолі з В. І. Леніним 
саме тому, що вона з самого початку повела рішучу боротьбу за 
союз робітничого класу з селянством. «Отже, скажу одверто, -- писав 
Франко в 1907 р. по гарячих слідах російської революції, -- що я висо" 
ко ціню самопожертву і геройську дисципліну тих людей, що були і 
єсть душою того руху, високо ціню дотеперішні проби соціал-демокра- 
тів у Росії організувати робітницькі та селянські маси, без огляду на 
позитивні результати тих проб, в значній мірі залежних не від пропаго- 
ваних ідей, а від ступня політичної свободи» ‘8. 

Під впливом подій у Росії письменник знову активно включається 
в діяльність радикальної партії Галичини і ставить питання про Її 
реорганізацію відповідно до нових умов. Тільки смертельна хвороба, 
котра підточувала і без того слабкі сили письменника, перешкодила 
здійснити йому нові великі задуми. І. Франко трохи більше року не 
дожив до того дня, коли Велика Жовтнева соціалістична революція 
в Росії проголосила початок нової ерн, ери соціалізму і братерства 
народів, для наближення якої він невтомно працював «в поті чола» 
протягом усього свого життя. 

Г.. В. ПАВЛЕНКО 

К ВОПРОСУ О МИРОВОЗЗРЕНИИ И. ФРАНКО 

Резюме 

Автор вводит в обиход новые. факты из творческой деятельности Франко, ана- 
лизирует их, показывает, как шел процесс формирования мировоззрения писателя. 
Исследователь анализирует общественно-исторические условия деятельности лассальян- 
цев, ‘социал-демократов, труды Маркса, Энгельса и Ленина и делает вывод, что 
Франко, хотя и усвоил многое из теории научного коммунизма, однако не смог стать 

последовательным марксистом. 

41 Цит. О. Дей. Іван Франко і перша російська революція. Львів, 1955, с. 28. 
48 Там же, с. 73. |



№. К. ГОДИНА 

Т. Франко про роль науки 
$ праці у формування 
світогляду молоді. 

` 

Як вдумливий педагог і тонкий психолог, який добре розумів 
психологіїю дітей і молоді, Франко робив правильний науковий аналіз 
тих чинників, що впливають на формування світогляду підростаючої 
особистості, на її інтереси, характер, моральні якості тощо. | 

У тогочасній педагогіці і психології панував погляд на розвиток 
дитини як на процес, що обумовлювався спадковістю, і в дитини під- 
креслювалась насамперед її біологічна природа. Франко розумів осо- 
бистість як соціальну істоту, яка формується під впливом умов суспіль- 
ного буття. Кожний індивід, каже Франко, є «сином певного часу, 
певного народу, вихованим в певних поняттях і поглядах, від котрих 
впливу ще ніхто на світі не увільнився» !. 

У своїх теоретичних працях і художніх творах, особливо в творах 
про дітей і молодь, Франко показує, що вирішальний вплив На форму- 
вання психологічних властивостей людини мають умови життя, зокрема 
школа, навчання й виховання, наука й література тощо. Наука і праця, 
на думку письменника, повинні відігравати основну роль у формуванні 
правильного наукового матеріалістичного світогляду людини. Від сві- 
тогляду в значній мірі залежать і всі основні психологічні властивості 
людини, особливо її характер, інтереси, потреби, ідеали, що визначають 
спрямованість особистості, її життєвий шлях, мету життя і діяльності. 

Для формування справжнього наукового світогляду в школі треба 
давати учням правдиві матеріалістичні знання про світ, діти повинні 
більше вчитися «читати, рахувати, мислити, ніж молитись, Але наука 
мусить іти в парі з розвиненням тіла, до того служить не безплодна 
гімнастика, а праця фізична» 2. Отже, навчання в школі мусить поєд- 
чувати розумову працю з фізичною, щоб людина була всебічно розви- 
нена. Школа повинна розвивати всі тілесні і духовні здібності учнів, 

’ щоб не виводила заниділих та слабосильних учнів, не здібних до 
ручної праці, але щоб виводила вчених, розумних і розвинених робітни- 
ків і щоб релігії не вчили у школах. Виховання повинно готувати не 
покірливих рабів, а борців за високі ідеї, за прогрес, за долю і добро 
вітчизни 8. з і 

У своїх художніх творах про школу, школярів і вчителів Франко 
показує, як австрійська система навчання калічила дитячі душі, псу- 
вала характери, пригнічувала волю, притупляла розум дітей. В народ- 
‘них школах, якими керували отці церкви, у дітей виховували перш за 
все релігійний світогляд, страх перед богом і «власть імущими», раб- 
ську -психологію. Зрозуміло, що така школа прищеплювала молоді 
байдужість до суспільного життя, егоїстичність 1 бездушність. - 

Герой оповідання «Звичайний чоловік» -- Мар'ян -- належав до 
«рутенської молоді», до тих студентів, які зовсім не цікавилися ні полі- 

1 «Світ», 1881, № 1, с. 53. 
2 м ФР анко. Твори в двадцяти томах, т. ХХ. К. ДВХЛ, 1956, с. 45—46, 
3 Там же.



тикою, ні літературою, ні наукою. Його всі ці справи «нудили». Зате 
він виявляв неабияку пристрасть до карт, грошей, наживи, до матері- 
ального «благополуччя», яке становило мету його життя. У таких лю- 
дей, як Мар'ян, з сумом зазначає Франко, не виникає питання про 
загальне добро, про працю для народу.. 

Лише невелика частина молодшого покоління здобувала шляхом 
самостійної роботи в позанавчальний час справжні наукові знання, ви- 
робляла самотужки якийсь більш-менш передовий світогляд, переко- 
нання, не цуралась народу і фізичної праці і тим самим готувала себе 
до діяльності на користь свого народу. До такого гуртка молоді 
належав і сам Франко. В оповіданні «Борис Граб» Франко створив 
образ юнака, що належав до передової галицько-української молоді, 
яка вийшла з народу, самостійно здобувала справжні наукові «знання 
не тільки для себе, а й для інтересів свого народу. 

У повісті «Борислав сміється» Франко показує формування рево- 
люційного світогляду робітничої молоді під впливом суспільно-еконо- 
мічних і політичних умов; зображує процес становлення робітничого 
класу, який приходив поступово до усвідомлення своїх класових інте- 
ресів і засобів боротьби за повалення існуючого суспільного ладу. 

У публіцистичних статтях Франко критикував реакційну частину 
галицької молоді за її пустомельство, моральну грубошкірість, бай- 
дужість до суспільних справ, безідейність, ретроградність, некультур- 
ність, брак самокритики. На думку револіоційного демократа, стара 
австро-угорська школа -- від початкової до вищої -- не забезпечувала 
виховання «правдивих характерів», передового світогляду. Очевидно, 
саме тому Франко писав, що він не любив тогочасної шкільної науки. 
Більше того, навіть навчання у Львівському університеті не захопило 
його, оскільки воно «не дало нічогісенько, ані методу, ані здобутків». 
Університетське навчання було відірване від життя. Львівський уні- 
верситет Франко характеризував як заклад «для культури безплідно- 
сті» в духовних справах, а університетську науку називав «Вгоїзіиді- 
шт» («студіювання ради хліба, а не науки») %, бо механічне зазубрюван- 
ня певної кількості параграфів, формул було спрямоване лише на те, 
щоб скласти екзамени й одержати посаду. Якщо природничі науки 
вважались небезпечними, бо могли привести молодь до атеїзму, то сус- 
пільні дисципліни лякали реакцію ще більше, бо спрямовували ціка- 
віших до соціалізму. і 

У статті «Як це сталося» (автобіографічний спогад) Франко викри- 
ває обмеженість, відірваність від життя навчального плану Львівського 
університету, відсталість, тупу бездумність викладачів. Який же світо- 
гляд у молоді могло сформувати навчання в університеті? Ясно, що 
людині, яка зазнала такого «виховного» впливу, треба було перевихо- 
вувати себе, переборювати внутрішні труднощі, щоб стати свідомим 
громадянином і працювати для народу. «Ми знаємо, -- казав Фран- 
ко, -- що доки виховання у нас буде таким, як доси, доти кождий, 
заким зможе стати в службу народу, мусить переходити через саме 

пекло внутрішньої боротьби» °. ко 
Галицька молодь, вихована казенною школою, здебільшого не 

мала певних «етичних принципів». Цю молодь Франко характеризує як 
безідейну, безпринципну, політично неграмотну, з егоїстичними інте- 
ресами, як «тіснозору, боязливу, байдужу до всяких сміливих поривів 
і заскорузлу у своїм тіснім кружку» /. Про революціонізуюче значення 

1893, ч. 19—20, с. 224. 
«Народи: ко. Чивертатись нам назад до народу? — «Світ», 1881, №6, с. 115—116. 
1. Ф 

4 

х ; анко. Молода Україна, ч. 1. Провідні ідеї й епізоди. Львів, 1910, с. 3.



науки він говорить, полемізуючи з Партицьким: «Хіба ж ви не знаете 
того, що кожне зерно.науки, кинене нами в молод! голови, що кожний 
промінчик освіти... все те-на користь для нас, для соціалістів? Хіба ж 
ви не знаєте, що все, що привчає людей мислити, розсуждати, роззира- 
тись по світі, що все те чим раз більше увільнює 1х спід гніту автори- 
тетів, зближає більше до поступу, зближає більш до соціалізму? Хіба 
Ж ви не знаєте, що вже сама проста грамотність, ширена між людьми, 
становить підпору для нас, бо дає нам можливість ширити свої думки 
письмами та книжками» 7. 

Він з обуренням згадує графа Пергена, який намагався довести, 
Що «для самих нижчих соціальних станів і класів, які приречені для 
самої неприємної, а почасти грубої роботи, яка не вимагає ніякої по- 
дальшої розумової здібності, потрібно обмежити навчання лише необ- 
ХІДНИМИ елементами християнської релігії і громадських обов'язків, 
поскільки з політичних міркувань цей, в державі між іншим дуже по- 
трібний, клас людей не повинен бачити багато більше, ніж того вимагає 
його заняття» 8, 

Критикуючи Пергена, Франко іронічно зауважує: «І ось ідеалом 
галицької шляхти і зробилась школа», яка власне не вчила ніяким 
заняттям, а була «заведением» для дисциплінування непокірливих се- 
лянських умів і почуттів, навіювала «мужичкам» любов до «канчука», 
щоб «освячений віками панщизняний порядок ніяким чином не був би 
порушеним» 9. Франко вважав, що для молоді потрібні різноманітні 
науки, власне система наук, яка спрняла б виробленню певного світо- 
гляду, певних переконань, бо «хто тілько що-небудь знає з педагогії, 
той поперед усього знає, що головною основою розумового виховання 
є певний розумний лад і зв'язок в науках, котрі подаєсь ученикові; без- 
ладне і незв'язне подавання йому раз уривка з тої, то знов з другої 
науки томить пам'ять, нівечить охоту та й затемнює характер самої 
науки». Порядок у науках, зв'язок між ними мусить відображати той 
лад, який є в природі, в оточуючому світі, де «все раз у раз движесь, 
змінюєсь, все в'яжеться одно з другим і випливає одно з другого» 10, 

Серед наук, які особливо сприяють виробленню правильного нау- 
кового матеріалістичного світогляду, великого значення надавав Франко 
природничим наукам. Дарвінізм, на думку Франка, забезпечує головну 
тривку основу монізму в погляді на живу природу. Немалу роль 
відіграють і такі науки, як політекономія, соціологія, психологія, літе- 
ратура, історія культури, географія, етнографія і ін. які також потрібні 
для всебічного розвитку інтелекту і вироблення закінченого цілісного 
світогляду !. 

Науки сприяють виробленню у молоді стійких переконань, мораль- 
них і вольових якостей. Відсутність знань, твердить Франко у статті 
«Чи вертатись нам назад до народу?», гальмує активність трудящих 
у боротьбі за своє визволення, не дає їм можливості брати участь у 
громадських справах. Виховання й освіту молодого покоління він по- 
в'язує з майбутнім народу. | 

Брак знань робить людину безпомічною в боротьбі з труднощами. 
Неписьменна людина не може боротися проти гнобителів та визискува- 
чів, її кожен може обдурити і залякати. Ї. Франко закликає трудящих 
боротися «проти брехні й тьми» 12. 

7 «Кієвская Старина», 1893, т. 43, с. 159. 
8 Там же. 
9 Там же, с. 162. 
10 «Світ», 1882, № 16—17, с. 303. 
п Там же. . 
12 І, Франко. Твори в двадцяти томах, т, Х, с, 37, 

61



Великого виховного значення у формуванні передового світогляду 
письменник надавав російській культурі, яка «виконала цивілізаційну 
працю, гідну великого подиву», «створила одиноку в своєму роді літе- 
ратуру», «витворила цілий ряд інституцій наукових та культурних, 
опережаючи декуди навіть Західну Європу» 13. 

Франко вважав, що для всебічного розвитку світогляду людини 
одних теоретичних знань не досить, їх треба пов'язувати з практикою 
людини, з трудовою діяльністю. «Саме знання нікому істи не дасть», 
зауважує він. Знання, відірвані від життя, нікому непотрібні. «Від 
правдивої науки вимагаємо, щоб вона приносила користь...» А для 
цього потрібно пов'язувати теорію з практикою. Передова наука якраз: 
і є така наука, яка пов'язана з практикою. Тому, на думку вченого, 
найближче до справжньої науки стоять ті, хто спирається як на розу- 
мову, так і на фізичну працю Ч. Він доводив, що праця на виробництві 
в умовах капіталістичної експлуатації революціонізуюче впливала на 
свідомість робітників і сприяла формуванню передового революційного 
світогляду. Цей процес добре показано і в художніх творах письмен- 
ника. В праці людина загартовує свій характер, волю, формує мате- 
ріалістичний світогляд, правильний погляд на світ. Щастя для людей 
настане тоді, «коли всяка наука буде працею для суспільства, а всяка 
праця буде проявом його розвиненої думки, розуму, науки», коли 
«всі будуть вченими працівниками», і кожний «буде розвинений розу- 
мово якомога більш всесторонньо» і «зможе уживати своїх сил для 
добра загалу і для свого власного добра». Правда,.цей ідеал, зауважує 
Франко, ще дуже далекий і декому може здаватись навіть фантастич- 
ним, але ж історія показує, що він може бути здійсненим і навіть «не 
в такому далекому майбутньому, як цевидається людям малодушним» 15. 

Пророче звучать оці слова Франка, бо ідеал, про який він мріяв, 
уже здійснено в радянському суспільстві і країнах, що ступили на 
шлях соціалізму, де поступово зникає істотна відмінність між фізичною 
і розумовою працею, де кожна людина всебічно розвинена завдяки по- 
єднанню наукових знань з продуктивною працею. Перед молодим по- 
колінням радянської країни відкрилися величезні можливості для поєд- 
нання науки з практичною діяльністю, що, безперечно, сприяє успіш- 
ному формуванню передового наукового матеріалістичного світогляду. 

Франко вірив у могутність праці людини, яка принесе людству 
щастя: 

Хоч порох чоловік, та вірю я в той порох. 
Я твердо вірю в труд його могучий, 
В ті міліони невсипучих рук... 

У своєму відкритому листі до галицької української молоді він 
закликав: «До праці, молоді приятелі, до інтенсивної, невсипучої праці 
над собою самими! Здобувайте знання, теоретичні і практичні, гартуй- 
те свою ‘волю, виробляйте себе на серйозних, свідомих і статочних 
мужів, повних любові до свого народу і здібних виявляти ту любов 
не потоками шумних фраз, а невтомною, тихою працею. Таких мужів 
потребує кожна нація і кожна історична доба» '5. 

У громадській діяльності на користь народу, в революційній бо- 
ротьбі загартовуються високі моральні якості людини, вольовий ха- 
рактер, революційний світогляд. Ось чому Франко доводив, що бороть- 

ба людини є властивий прояв її життя, в ній відображаються людські. 

13 ]. Франко. Подуви весни в Росії. — ЛНВ, 1904. т. 28, кн. 12, с. 149, 
й Там же. ха т 
5 [ Франко, Наука та И ставовище щодо працюючих класів. — «Ргаса», 

1878, о ранко, Одвертий лист до галицької української молоді. — ЛНВ, 1906,. 

т. ФФ. кн. ТУ, С 19. 

62



ідеали, світогляд. Людина твердих переконань не зневіряється в бо- 
ротьбі, бо «Лиш боротись — значить жить!» з з 

На думку Франка, передовий ідейний чоловік не тільки вміє «лю- 
бити і ненавидіти», а й бореться до останніх сил за високу ціль -- 
«людське щастя і волю» 17, Тільки сміливим і відважним борцям диста- | 
ється перемога. Не випадково письменник висміював боягузів у полі- 
тичній боротьбі, з обуренням критикував миротворчі настрої в пісні 
Гушалевича «Мир вам браття» (національний гімн русинів). 

А Справжніми революційними борцями з глибокими переконаннями 
1 передовим світоглядом Франко вважав декабристів, російських рево- 
люційних демократів, Шевченка та інших діячів, які не боялися бороть- 
би, в яких погляди, переконання не розходились з ділами. Непохитним 
у боротьбі за народні ідеали був і сам Франко. «Я ніколи не вважав 
свого противника занадто малим, -- зауважував він на своєму юві- 
леї, -- я виходив на всяку арену, коли боротьба була потрібна для 
вияснення справи» 18, 

Глибоко ідейними є образи багатьох художніх творів Франка. Вони 
стали джерелом тих ідеалів, які мусила створювати собі в житті пере- 
дова молодь. Відомо, що в революційній боротьбі формується передо- 
вий світогляд людини, оскільки вона керується вищими мотивами -- 
інтересами народу, високими ідеями і ідеалами, яким служить весь 
трудовий народ. Почуття обов'язку спонукує людину до боротьби. Любов 
до народу, якою хвалилися українські лжепатріоти, Франко ставив 
нижче за почуття обов'язку, оскільки та любов була не дійовою. «Хто 
твердить: люблю свій народ, а не сповніоє своїх обов'язків зглядом того 
народа -- брехню твердить» 13. 

Отже, неодмінною умовою формування передового революційного 
світогляду людини є почуття громадського обов'язку і активна участь 
її в боротьбі за громадські справи. Бажаючи бачити українську молодь 
у лавах борців за народну справу, Франко дбав про те, щоб вона була 
вихована в дусі тих високих ідей, яким повинен служити громадянин 
свого суспільства. 

Ідеалом передової людини свого часу письменник вважав людину, 
озброєну науковими знаннями, що вміє поєднувати науку з працею, 
людину-борця з передовим матеріалістичним раволюційним світогля- 

‚ дом, властивим соціалістам. 
Такою хотів бачити Франко молодь свого народу. У формуванні 

її світогляду він визнавав дві сили -- науку і працю в їх єдності. Нау- 
ку справжню, не фальшиву і працю вільну, суспільно корисну. 

умки Франка не втратили свого значення і в наш час, коли радян- 
ське суспільство і радянська школа на основі закону про Її перебудову 
здійснюють завдання трудового виховання молоді, поєднання навчан- 
ня з продуктивною працею, завдання всебічного розвитку, виховання 
марксиствько-лен!нського світогляду та твердих переконань будівника 
нового, комуністичного суспільства. 

І для нашої молоді справжні наукові знання, поєднані з практич- 
ною суспільно корисною діяльністю (виробничою і громадською) є 
основною умовою формування комуністичного світогляду, світогляду 
передової радянської людини з високим рівнем комуністичної свідо- 
мості. Ось чому ідеї Франка щодо ролі науки 1 праці в формуванні сві- тогляду підростаючого покоління і для нас цінні. 

и 1. Франко. Твори в двадцяти томах, т. ХІ, с. 151, 495. ів ЛНВ 1898, т. 4, ки. П, с. 133. члена 
19 «Житє і слово», 1897, кн. ПІ, с. 264. 



М. К. ГОДЫНА 

И. ФРАНКО О РОЛИ НАУКИ И ТРУДА В ФОРМИРОВАНИИ 
МИРОВОЗЗРЕНИЯ МОЛОДЕЖИ 

Резюме 

В статье характеризуются теоретические труды и художественные произведения 
И. Франко, в частности, рассказы о детях и молодежи, в которых писатель показы- 
вает, что решающую роль в формировании психологических свойств человека играют 
условия жизни, школа, наука и литература. Анализируя научные статьи, публицисти- 
ческие выступления и рассказы Франко, исследователь приходит к выводу, что науч- 
ные работы революционера-демократа, как и его художественные произведения, спо- 
собствовали утверждению демократических мировоззренческих концепций.



3. М. МАТИСЯКЕВИЧ 

Іван, Франто 

про Нкнова Головацьтого 

Визначне місце серед діячів ХІХ ст. які своєю науковою 
діяльністю внесли певний вклад у скарбницю української культури, по 
праву займає Яків Федорович Головацький. Творчий доробок, суспільна 
діяльність вченого не позбавлені суперечностей. Критики дожовтневого 
періоду переважно поділялися на два протилежні табори -- апологетів 

. його творчості й рішучих противників. 
Інакше трактує Я. Головацького ван Франко. Аналізуючи поетап- 

но, у тісному зв'язку з історичними умовами, весь творчий і життєвий 
шлях Я. Головацького, він виділяє з його багатої спадщини все цінне, 

прогресивне і одночасно засуджує антинародне, реакційне. Такий під- 
хід Франка до особи Я. Головацького є правильним дороговказом і для 
радянських дослідників. 

Про І. Франка, одного з перших дослідників, який по-науковому 
висвітлював міжслов'янські зв'язки «Руської трійці», писали В. В. Твар- 
довський, Л. С. Терешко ! та інші. У даній статті розглядається оцінка, 
яку дає І. Франко Я. Головацькому не тільки як відомому члену «Русь- 
кої трійці», а й вченому. 

На формування світогляду Головацького і його товаришів у 30-ті 
роки ХІХ ст. мали значний вплив книги, що надходили з України, воз- 
з'єднаної з Росією, деякі польські етнографи і, особливо, усна народна 
творчість. «Енеїда», «Наталка Полтавка» 1. Котляревського, «Маруся» 
Г. Квітки-Основ'яненка, «Кобзар» Т. Шевченка та інші твори україн- 
ських письменників глибоко хвилювали патріотично настроєну галицьку 
молодь. Поляки, писав І. Франко, маючи на увазі Вацлава з Олеська, 
Жеготу Паулі, «дали руській молодіжі першу основу для свого русь- 
кого патріотизму, показавши їй бодай частину того словесного, духов- 
ного скарбу, що зберігся в устах простого мужика. Русини мали щось, 
чим могли справедливо гордитися -- багатий скарб прекрасних пісень 
народних. На тих піснях та на деяких книжках, занесених з України, 
виховувалися перші галицько-руські поети і писателі, що розпочали 
нашу народну літературу, -- Шашкевич, Вагилевич, Головацький, 
Устиянович, Лозинський» ?. | 

Головацький 1 Вагилевич зблизилися з передовими поляками 1 

чехами, яких чимало проживало у Львові. «Особливо два світлі муж!,— 
писав І. Франко, — Зап і Коубек заслужили собі на вдячну згадку яко 

приятелі і не в одному вчителі наших молодих русинів. Через 1х посе- 

|В. В. Твардовський. До питання «Іван Франко про міжслов'янські літе- 
атурні та культурні зв'язки «Руської трійці». -- «Українське літературознавство», У. О ВКО ун-ту, 1969, с. 63—68. Л. С Терешко. Іван Франко і 

«Руська трійця». — Іван Франко 1 історико-літературний процес. Матеріали наукової 
нції. Вид-во Київського ун-ту, 1968. ЕН Франко. Твори в двадцяти томах, т. ХМІ. К., ДВХЛ, 1955, с. 233. Далі 

цитуемо за цим виданням, зазначаючи в тексті том і сторінку. 

5. Українське літературознавство, внп. 20. ; т



—„ 
маты. . 

редництво Ватилевич-і Головацький ввійшли в зносини з чехами празь- 
кими і особливо з редакцією «Сазоріз5 безкено Мизейт», де в 1838— 
1842 рр. помістили декілька своїх праць» (ХУПІ, 258). 

Я. Головацький популяризував творчість зачинателів нової україн- 
ської літератури, зокрема І. Котляревського. У 1849 р. львівська" газе- 
та «Пчола» (ч. 16) надрукувала заходом Я. Головацького поему І. Ко- 
тляревського «Ода до князя Куракіна» (ХУП, 372). Публікував він і 
статті про І. Котляревського. З того приводу І. Франко писав, що 
Я. Головацький умів «відчути чисто національне значення «Енеїди», 
але «далеко не вмів відповідно оцінити» твір. «А надто погляд на со- 
ціальне і громадське значення такого факту, як видання книжки на 
мужицькій мові і осміяння на тій мові псевдокласичного Парнасу, у 
нашого вченого зовсім наївний і дитинячий. Тут виявилася вся сила і 
вся слабість тодішнього галицько-руського руху. Сила в тім, що тодішні 
люди добре відчували свою руськість і любили її; слабкість в тім, що 
вони бачили перед собою якусь абстрактну Русь, а не бачили живого, 
конкретного руського люду з його потребами, не розуміли того, що 
тільки з того селянства і для нього може і мусить двигнутися нова 

Русь, оживлена тим духом, що уперве могутнім подихом повіяв із 
«Енеїди» Котляревського» (ХУТ, 306—307). 

Схвальну оцінку дав І. Франко Я. Головацькому і як викладачеві 
української мови та літератури у Львівському університеті. Про лек- 
ції, прочитані Я. Головацьким 18, 20 і 25 січня 1849 р. і надруковані 
того ж року під заголовком «Три вступительнії преподаванія», він пи- 
сав, що в них «уперве широко поставлений план систематичного ви- 
кладу історії української літератури» (ХУТ, 394). Відзначивши, що 
«Головацький бачив дуже ясно повний обсяг нашої літератури і голов- 
ні дезідерати праці над нею», [. Франко з жалем констатував: «Сам 
він дуже мало зробив для виконання свого плану, вчасно, ще від 
1850 р., загубивши свої українські симпатії і збившися з шляху, вакрес- 
леного сим планом» (ХУТ, 395). 

І. Франко виділяв Я. Головацького серед його сучасників за розу- 
міння історичного розвитку Галичини, Буковини, Закарпаття, за те, що 
він одним з перших у своїх творах: відбивав загальне прагнення 
галичан до возз'єднання із Східною Україною, яка входила до складу 
Росії. Крім Я. Головацького, писав Франко, «піхто з галичан не мав, 
здається, про Україну докладнішого поняття, ніхто не відчував потреби 
ближчих, особистих та літературних зносин з українцями; Україна, її 
степи, козацтво та пісні були для них лише поетичною декларацією» 
(ХУП, 372). Опубліковані Ф. Савченком листи Я. Головацького до 
О. Бодянського цілком підтверджують міркування І. Франка. Ось що 
писав Головацький Бодянському 24 жовтня (5 листопада) 1844 р.: 
«Шкода лишень, що галицьким писателям так мало знакома молода 
література малоруська на Україні, через що дуже збиваються з дороги 
народного слова і одні впадають в польщизну та й псують чистонарод- 
ний ізустний язик, котрий так прекрасно цвіте в піснях народних, а 
другі, хотячи його прибрати і прикрасити із церковнослов'янського 
язика взятими формами, впадають у друге бездоріжжя, котре тільки 
літ не дало розвитися народній словесності і відклонялося від тої не-: 
принужденної, щиросердечної, а, разом з тим, і благородної простоти, 
котрою лиш простонародний язик похвалитися може» 8. 

Статтю: Я. Головацького «Л/и5ідапде 4ег Киззшеп іп Саїііеп», на- 
друковану у журналі «Лабгбйспег Їйг 5іамізспе Івегаїцг» (1846), 
І. Франко назвав «найважливішою працею», яка «у своїм часі зробила 

з Федір Савченко, Західна Україна в листуванні Головацького з Бодян- 
ським, 1843—1876 рр. К., 1930, с. 16. 

66



велику сензацію серед галицько-руської суспільності» 4. У цьому творі 
Я. Головацький виступив із критикою кріпосництва, верховодів уніат- 
ської церкви, на захист молодої української літератури в Галичині 5. 
Високо оцінюючи мужність Я. Головацького, І. Франко водночас від- 
значав відсутність у нього, як і в його сучасників, будь-якої політичної 
програми: «Загалом ні у кого з русинів до 1848 року не находимо 
нічого, що би можна назвати виразною суспільно-політичною програ- 
мою, бо така програма можлива тільки там, де люди свідомі того, що 
можуть щось зробити, що їх голос має у других якусь вагу. Такої 
свідомости у жодного галицького русина до 1848 року не могло бути, 
1 для того навіть найсміліша політична маніфестація, на яку здобувся 
галицький русин перед скасованням панщини, памфлет Головацького 
«Гизфап4е дег Киз55іпеп» поза рекримінації та побожні бажання не під- 
носиться до сформулювання якої-небудь програми діяльності русинів 
хоч би у найближшій будущині» 6. - 

І. Франко захоплювався багатством матеріалу «Сборника народ- 
ных песен Галицкой и Угорской Руси», складеного Головацьким, але 
одночасно критикував його за недбале, безсистемне впорядкування 7. 
Високо цінив також І. Франко книгу Я. Головацького «Лиг райлізсНеп 
5спгій ипа ЗргасН таре» (1860), яка «викликала правдивий політичний 
скандал, скомпрометувавши тодішнього намісника Голуховського» 8. 
Справа в тому, що Я. Головацький відважився відкрито виступити 
проти всесильного губернатора, який, за характеристикою І. Франка, 
був «головний стовп і творець полонізаційної системи на Галицкій 
Русі» 9. У книзі опубліковані офіційні документи таємної наради, що 
відбулася з ініціативи графа Голуховського. Губернський радник Гречек 
та інспектор Черкавський виробили анкету, яка передбачала примусове 
введення латинських букв для українських видань. Оцінюючи захист 
Головацьким української мови та кириличної азбуки, І. Франко вва- 
жав, що «публікація Головацького є й досі головним джерелом для 
історії так званої азбучної війни, що розгорілася в 1858--60 роках» 19. 

Помітну роль у літературно-науковому житті Галичини, за визнан- 
ням І. Франка, відіграв альманах «Зоря Галицкая яко альбум» (1860), 
який вийшов під редакцією Я. Головацького. Ця книга; на думку. 
І. Франка, сприяла зміцненню літературних зв'язків галичан з україн- 
ськими письменниками, свідченням чого було наступне активне листу- 
вання редакції петербурзької «Основи» з Я. Головацьким ". | 

І. Франко гостро засуджував стару галицьку інтелігенцію 50--60-х 
років ХІХ ст. за цілковиту пасивність у боротьбі проти залишків крі- 
посництва, за плазування перед австрійським урядом. Дісталося від 
нього і Я. Головацькому за крутий поворот управо 12. 

Основуючись на незаперечних фактах, Г. Франко правдиво показав 
ті історичні умови, в яких формувався світогляд Я. Головацького і 
його друзів, розкрив слабкі і сильні сторони його творчої спадщини. 

+1. Франко, Нарис історії українсько-руської літератури. Львів, 1910, с. 106. 
5 Намгуїіо Визуп (Я. Головацький). Дибідпде фег Киззтеп іп Саїітіеп. — 

Іайгійснег Ян зіамізспе Ійегакиг, КипзЁ шпі \зепзеваН. Герая, 1846. " 
6 |. Франко. ОКгаїпа іггедепіа. — «Житє і слово», т. ГУ. Львів, 1895, с. 475. 
7 І. Франко. Огляд праць над етнографією Галичини в ХІХ ст. -- Первісне 

нагромадження, вил. 1, К., 1928, с. 159. _ р 
8 1. Франко. Нарис історії українсько-руської літератури, с. 106. 
9 Там же, с. 169. 
0 Там же, с. 106. 
и Там же, с. 158, - 
12 |. Франко. Огляд праць над етнографією Галичини в ХІХ ст., с. 159.



3. М. МАТИСЯКЕВИЧ 

ИВАН ФРАНКО О ЯКОВЕ ГОЛОВАЦКОМ 

Резюме 

Дооктябрьская критика, характеризуя творчество Якова Головацкого, зачастую 
высказывала совершенно противоположные мнения. И. Франко, анализируя деятельность 
Я. Головацкого, тщательно выделяет из его наследия все ценное, прогрессивное, давая 
одновременно строгую оценку реакционным, антинародным мотивам. В данной статье 
рассматривается оценка, которую дает И. Франко Я. Головацкому, не только как 
известному члену «Руської трійці», но и ученому, популяризатору творчества 
И. Котляревского, преподавателю украинского языка и литературы во Львовском 
университете.



И. МАЙСТЕРНІСТЬ 

Н. Й. ЖУК 

Майстерність атеїстичної 
сатири І. Франта 
(На матеріалі оповідань «Місія», «Чума») 

‚ (У багатогранній творчості І. Франка велике місце посідає 
сатира -- найбільш бойовий і політично гострий вид художньої літе- 
ратури. Ведучи невтомну і послідовну боротьбу проти капіталістично- 
го ладу, викриваючи антинародний характер його законів, Франко при- 
страсно і сміливо розвінчував і його ідеологічну основу -- релігію, за 
допомогою якої панівні класи тримали народ у рабстві і покорі. Вели- 
кий Каменяр розкривав експлуататорський характер усіх видів релігії 
та служителів релігійного культу, зокрема оголосив нещадну війну ка- 
толицькому духовенству на чолі з Ватіканом -- монархічним центром 
реакційного мракобісся, найлютішим ворогом свободи народів. 

Роки життя і діяльності Франка припадали на той час, коли като- 
лицизм особливо активізувався вв соціально-політичних питаннях і ви- 
конував агресивні плани, скеровані проти православних народів сло- 
в'янського Сходу. Інтереси Ватікану тісно перепліталися з інтересами 
панівних класів Австро-Угорської імперії і польської шляхти, які ви- 
користовували всі засоби для утвердження свого безроздільного пану- 
вання на землях Західної України. Франко написав ряд науково-пуб- 
ліцистичних праць: «Католицький панславізм», «Воскресеніє чи погре- 
беніє», «Дві унії», «Соціальна акція, соціальне питання і соціалізм», 
«Йосиф Шумлянський» та ін. — в яких зривав маску з далекосяжних 
планів Ватікану, розкривав загарбницький імперіалістичний характер 
його політики, Активізацію ватіканської реакції він пояснював нама- 
ганням католицизму компенсувати експансією на Схід ослаблення своїх 
позицій у Західній Європі. 

Статті І. Франка проти Ватікану та уніатського духовенства викли- 
кали шалену лють у таборі католиків. Ватіканська та уніатська преса 
зводила різні наклепи на Франка, з амвонів церкви полетіли на нього 
прокляття, митрополичий наказ забороняв священикам передплачу- 
вати ті газети, журнали, в яких друкувалися його твори. Але ні погро- 
зи, ні прокляття, ні шпигунські доноси, здійснювані церквою, не могли 
примусити Франка припинити свою атеїстичну пропаганду. Розвінчую- 
чи шкідливість релігії, агресивні імперіалістичні плани Ватікану в нау- 
ково-публіцистичних працях, Франко не забував і таку разючу зброю, 
як сатира. В 1887 р. він опублікував у збірнику В. Лукича «Ватра» 
оповідання «Місія», а в польському журналі «Рг7еріай зроес2пу» 

(т. Ш, № 2, 3) — оповідання «Чума». Українською мовою воно було 
надруковано в «Зорі» (1889, № 13—17). Ці твори є частиною незакін- 
ченої трилогії, яка мала називатися «Чорна хмара». Третя частина 
(«Тріумф») залишилася в початкових варіантах. В них Франко з са- 
тиричною гостротою показав, що папські спроби розповсюдження ка- 
толицизму зазнавали цілковитого краху. 

69



Об'єктом сатири в оповіданні «Місія» є католицький місіонер — 
патер Гаудентій, присланий Ватіканом у Росію, щоб «навертати невір- 
них єретиків» у католицьку віру. Дуже докладно простежує Франко іс- 
торію життя патера Гаудентія, починаючи з раннього дитинства. 
Справжнє ім'я патера -- Шимек. Він народився в сім'ї убогого поль- 
ського «мазура-халупника» Тарнівського повіту. Дитячі роки його про- 
минули в напіврозваленій халупі, в постійній нужді, злиднях і голоді. 

З дитячих літ у пам'яті Шимека залишилися тільки два різко конт- 
растні враження: він згадував, як зимою 1846 р. єпископ Войтарович, 
заблудившись у снігових заметах, потрапив до їхньої хати, що стояла 
на краю села. Батько Шимека, побачивши такого високопоставленого 
‘гостя у своїй убогій оселі, впав на коліна і цілував його заліплені сні- 
гом чоботи, а мати з кількох останніх яєць, що були в хаті, приготу- 
вала йому вечерю. Голодний Шимек після смачної вечері єпископа ви- 
лизав ринку. Це єдине світле враження дитинства, що запам'яталося 
на все життя! 

Друге враження страшне. Шимек згадував повстання польських се- 
лян проти панства в 1846 р., коли бачив скривавлені панські трупи, 
розбиті голови, покалічені руки і ноги, чув глухі стогнання і зойки, які 
виривалися із збитої в купу маси понівечених тіл. Спогади про ці 
страшні сцени згодом, коли він у єзуїтському колегіумі вивчав темні 
католицькі догмати, знайомився з жорстокістю католицької інквізиції, 
породжували бажання прийняти мученицьку смерть за віру. 

Рік 1846-й був неурожайним. Основуючись на справжніх фактах 
із життя селян 1846--1847 рр. Франко за допомогою виразних реаліс- 
тичних деталей показав страшні картини голоду на селі. 

«Страшно, -- писав він, -- далася в тямку Шимкові та зима; до- 
сі ще гудуть йому в ухах крики і стогнання його братчиків, що проси- 
ли у родичів хліба, прокляття і сльози матері, ввижається понуре, чор- 
не, мов земля, лице батька. Потисли морози, брати його почали пух- 
нути з голоду, тіло їх зробилось синє. Батько бігав десь-кудись, рідко 
коли заходив до нещасної хати і час від часу приносив то кусник хліба, 
змішаного наполовину з м'якиною, котрим усі ділилися, мов манною, 
то кілька пригорщів зерна... Тямить патер, як раз батько його приніс 
відкись повну пазуху сирої кукурудзи і припадково якось розсипав її 
по землі: і жінка, і діти кинулись збирати з землі круглі золотисті зер- 
нята, але, притиснені голодом, не могли дождатись, поки ступа розтов- 
че, а окріп розпарить їх, і, збираючи зернята, поквапно, мов злодії од- 
но перед одним, пхали їх у роти і хрупали, мов не знати'який присмак, 
поки батько, побачивши се, з лютості не почастував їх ременем». 

Під впливом повального голоду село дійшло до канібалізму, — по- 
чалося (людоїдство, були випадки, коли батьки різали і їли власних 
дітей. Батьки Шимека, втративши від голоду всякі людські почуття, 
також зарізали і з'їли своїх старших синів. Черга вже доходила до 
нього, Шимека, але хтось із сусідів повідомив поліцію про те, що ді- 
ється в цій родині. Батьків заарештували, а Шимека віддали в біскуп- 
ську школу, з якої він згодом потрапив у школу патерів-єзуїтів. 

Франко не випадково змалював страхітливі картини дитинства па- 
тера Гаудентія. Цим він хотів наголосити, що такі умови життя вже з 
ранніх років притупляли свідомість, витравлювали людяні почуття, 
призвичаювали до жорстоких вчинків. Саме тому Шимек легко підда- 
вався католицькому вихованню і не лише сприйняв темні католицькі 
догми, але й сам став активно їх пропагувати. Перетворившись у фа- 
натика католицької віри, «з ентузіазмом молодця і з головою, набитою 

1 Іван Франко. Твори в двадцяти томах, т. П. К. ДВХЛ, 1950, с. 139. Далі 
посилаємось на це видання, зазначаючи в тексті том і сторінку. 

70



єзуїтськими схоластичними премудростями», але, як іронічно заува- 
жує письменник, «з практичним досвідом десятилітньої дитини» патер 
Гаудентій вирушив з Риму за завданням Ватікану в уніатське село 
насаджувати католицьку віру. 

о Для комічного зображення місії Гаудентія Франко використовує 
різні засоби, серед яких важливе місце відведене глибокому психоло- 
гічному аналізу думок, переживань патера. У даному оповіданні такий 
аналіз служить засобом гострого сатиричного викриття. 

Потрапивши в незнайомі місця, не знаючи місцевих звичаїв, Гау- 
дентій відчув, що його сковує страх. Зустрівшись із селянами, він пе- 
реконався, що вони цікавляться не його проповідями, не суттю самої 
релігії, а лише обрядами, до яких звикли з давніх часів. Місія його 
була таємною. Ховаючись від урядових властей, патер змушений був 
провести ніч у пустій холодній хаті підляського села. З тонкою іронією 
Франко розкриває переживання патера, що залишився сам у брудній 
хаті, його страх перед загрозою викриття. Їхав він з Ватікану з твер- 
дим переконанням і готовністю в разі потреби навіть умерти мучениць- 
кою смертю за релігію, а потрапивши в холодну, задимлену селянську 
халупу, відчув огиду до твердої постелі, солом'яної подушки і грубої 
верети. і 

«Немов посолений пискір, -- пише Франко, -- вився патер на 
твердих дошках; зразу старався вмовити в себе, що все те -- заслуга 
перед богом, що все те -- терпіння, нерозлучні з усяким великим ді- 
лом, з апостольством. Він навіть на хвилю уявив себе древнім аскетом, 
що прикладає хробаки до розгноєної рани з словами: «Їжте, що вам 
бог призначив» (П, 157). 

Проте така філософія не могла заспокоїти патера. Його уявлення 
про мучеництво як величний подвиг почали розвіюватися. Зустрівшись 
із першими труднощами на шляху своєї місії, він відчув, що побож- 
ний настрій зникає, замість нього з уст зриваються «зовсім не побожні 
прокляття». 

Змучений холодом і важкими переживаннями, патер все-таки ліг 
на солом'яну постіль з таким почуттям, немов лягає на тортури, і за- 
бувся коротким тривожним сном. Уві сні його мучили жахливі кош- 
мари. Йому снилося, що якась страшна потвора з наставленим на ньо- 
го жалом намагається проковтнути його, а він тікає і, втративши ос- 
танні сили, падає на землю. Прокинувшись від болю, він побачив, що 
справді лежить на землі, куди, як виявилося, скотився зі своєї постелі 
і, падаючи, вдарився головою об прилавок. 

Трагічні переживання патера викликають не співчуття, а сміх. Він 
виступає перед читачем жалюгідним і нікчемним, незважаючи на свої 
непомірно великі претензії -- стати активним і безстрашним католиць- 
ким місіонером. Докладно змальовуючи «пригоди» патера, його кош- 

марні марення уві сні, його «політ» з ліжка на землю, Франко зривав 
машкару напускної величності, якого хитрий єзуїт хотів "прикрити 

власну боягузливість. 
Вранці патер виразно відчув, що в нього не вистачить сил звору- 

шити душу темних і вбогих селян своїми проповідями. Від пережитого 
страху він отупів, думки кудись розтікалися і не могли зосередитися 
на головному. Переконаний католик-місіонер почав втрачати твердість 

духу. «Сірий, млистий, понурий ранок», що настав після тривожної но- 
чі, ще більше посилював тривогу і непевність у душі патера. сх 

Місія його тривала недовго. Побувши тільки один день у селі 1 
злякавшись арешту, він безславно тікає через кордон у Польщу. Зма- 
льовуючи цю вимушену втечу єзуїта, Франко увесь час фіксує увагу 
читача на його душевному стані. Їдучи через ліс, патер роздумував 

над своїм життям, Його тривожили питання: «Куди се я тягнуся? За 

7



чим? В якій цілі? Для чиєї користі? В уяві поставали в чорних сутанах 
єзуїти, які, немов чорна хмара, сунули на Схід, на Північ, завойовуючи 

під свій вплив усе нових і нових людей, насаджуючи католицьку релі- 

гію «ад та]огет 4е! єЇогіат» (для більшої слави бога). З гордістю 
відчув патер Гаудентій і себе частиною цієї грізної сили, сміливим 
солдатом «ессіезіа шИЦапз» (воюючої церкви). Ці уявлення раптово 
витіснялись іншими, Йому ввижалося, що на боротьбу з єзуїтами підій- 

мається якась велетенська сила нових лицарів і з тисячних уст прямо 

йому в лице роздається оглушаюче: «Не твоя побіда! «Кабіо уіпсії» 

(11, 165--166). 
Роздуми патера увесь час переплітаються з майстерно намальова- 

ною картиною нічного лісу, велетенські дерева якого підсилювали по- 
чуття страху, а крик сови, зливаючись із протяжним стогоном вітру, 
будив «якусь дивну неописану тугу». Патер намагається побороти цю 
тугу честолюбними мареннями про свій героїчний подвиг місіонера. 
Щоб надати більшої урочистості цим маренням, Франко навмисне в 
його внутрішній монолог включає церковну латинську лексику. Ця 
урочистість допомагає краще висміяти зарозумілу гоноровитість патера. 

Із напівсонного марення патера вивів різкий удар по плечах при- 
кордонного вартового. Переляканий на смерть, патер упав у солому і 
раптом відчув на обличчі кров. Йому здалося, що він смертельно пора- 
нений і його життю приходить кінець. Коли ж небезпека минула, віз- 
ник переїхав кордон і зсадив непритомного патера з воза, виявилося, 
що він зовсім не поранений, а кров текла в нього з носа, подряпаного 
соломинкою. 

В основі своїй ця картина глибоко викривальна. Сміливий вояк 
«ессіезіа тійіап5» ганебно тікає, забувши про свою місію. Замість то- 
го, щоб рятувати чужі душі, рятує свою власну. Перелякавшись при- 
кордонного вартового, втрачає притомність і готується вмерти не від 
смертельної рани, а від того, що соломинка подряпала йому ніс. Так 
безславно закінчилася перша місія патера Гаудентія! 

Герой оповідання «Чума» -- той же патер Гаудентій. Черезі свій не- 
вдалий місіонерський похід, переживши таке. «блискуче посрамленіє», 
він став посміховиськом в середовищі єзуїтів і здобув славу «якогось 
дурнуватого». Та в голові «дурнуватого» патера виношувалися нові 
плани поширення католицизму на Сході. За зовнішнім юродством при- 
ховувався спритний шпигун і хитрий політикан. У розмові з настояте- 
лем Тернопільського єзуїтського монастиря він викладає програму па- 
пи Урбана про велику місію католицизму на Сході. За цією програмою 
Галичині відводилася роль плацдарму в наступі католицизму на сло- 
в'янські землі. Патер Гаудентій задумав позбавити в Галичині греко- 
уніатську церку автономії і утвердити католицизм «5ап5 рНгазс», тоб- 
то — без застережень, бо «автономія, нейтральність в часі боротьби, — 
на його думку, — се ж те саме, що зрада» (П, 175), а після цього по- 
чати дальшу боротьбу з народами Сходу. Патер Гаудентій, живучи в 
монастирі, займався шпигунством, доносами і став небезпечним навіть 
у своєму середовищі. 

Намагаючись переконати настоятеля конвенту в доцільності своїх 
планів, він говорив усе швидше і швидше, немовби хотів, як іронічно 
зауважує письменник, «випалити все одним подихом повітря». Від 
швидкої мови та нервового збудження обличчя його покрилося крап- 
лями поту, «а в кутках рота повиступали шматки білої піни». Вся його 
постать і улесливо принизлива поведінка викликала в настоятеля мо- 

настиря почуття відрази. Під час розмови з Гаудентієм він зрозумів, 

що має справу з хитрим лицеміром 1 небезпечним шпигуном, агентом 

«доволі великого розміру», особистим ворогом, який посягає на його 

становище, Наслідки шпигунської діяльності Гаудентія вже відчува- 

72



лися: «Ні з того, ні з сього двох патер!в перенесли з Тернополя до 
якогось гірського монастиря в Тіролі, що вважався місцем карної ви- 
силки, а замість них прислали двох нових. Від тої пори немов мішок 
розв'язався з усякими виговорами, реколекціями і іншими прикростя- 
ми, що так і сипалися з Кракова на нещасний тернопільський 
конвент» (11, 170). 

Настоятель монастиря (пріор), переконавшись, що перед ним -- 
лицемір і донощик, не приховував почуття презирства до Гаудентія 1, 
усвідомліоючи, що викритий шпигун для нього не може бути небезпеч- 
ним, давав йому відчути свою зневагу. Він попередив усіх мешканців 
монастиря про шпигунську діяльність Гаудентія, про необхідність три- 
матися з ним офіційно й обережно, ні в якому разі не вступати в од- 
верті розмови, не звіряти йому своїх думок. 

Після розмови з пріором, патер Гаудентій відчув себе в атмосфері 
загального бойкоту і в безсилій люті стискав кулаки, чекаючи слушно- 
го часу, щоб «віддячити» ненависному пріору. Пріор же щодня під час 
обіду садовив Гаудентія напроти себе і, не говорячи до нього ні слова, 
пронизував його іронічним поглядом. Ці спільні обіди перетворювалися 
для Гаудентія в прилюдне позорище, в суцільні муки. «Ложка страви 
не йшла йому в рот, кожний шматок хліба кусав він так, як би Тв 
своє власне тіло, а з обіду вертав весь спітнілий, задиханий, розбитий» 
(11, 181). 

Так перед читачем вимальовується огидний образ підступного 
єзуїта, небезпечного ворога навіть для таких же католиків, як він сам. 
Щоб надати сатиричної гостроти цьому образу, Франко ставить його 
в комічні ситуації, нагромаджує негативні ,деталі для характеристи- 
ки, з-поміж словесно-образних засобів найчастіше використовує по-- 
рівняння, епітети зниженого семантичного значення. Мова Гаудентя 
«неголосна і однотонна». Вона нагадувала «бренькіт великих мух на 
шибках вікна» і притупляла свідомість слухача, заколисувала його до 
сну. Серед членів конвенту патер зажив слави «Якима-просторіки». Він 
часто розповідав їм про свою злополучну місію -- «подвиг», доводячи 
всіх до «невдержаного реготу». Свої розповіді він завжди супроводжу- 
вав трагічними жестами -- «кривлявся і кулився, як півтора нещастя», 
і, запалюючись; то блід, то тремтів, то хлипав, викликаючи цим ще 
більший сміх у присутніх. Удаючи з себе «дурнуватого», він переслі- 
дував певні цілі. Його юродсто було зручною машкарою, яка допо- 
магала приховувати шпигунську роботу і виконувати войовничі плани 
Ватікану. о 

Важливу роль у сатиричному змалюванні образу Гаудентія віді- 
грає також його портретна характеристика. В нього «витріщені очі», 
«отворений до половини рот, покритий у кутках шматками білої піни», 
«скривлені уста». Коли говорить, то для більшого ефекту стоїть 
деякий час із «розпростертими руками». Ці влучні і яскраві деталі 
зовнішнього вигляду патера доповнюють характеристику його почуттів, 
прагнень, думок і викликають у читача негативні емоції відрази та 
огиди. - Ж 

Розробивши практичні заходи здійснення своїх експансіоністських 
планів, патер Гаудентій відправився в село Товстохлопи запроваджу- 
вати їх у життя. Але й друга його місія, як 1 перша, зазнала Цілкови- 
того краху, Е 

У розмові з попом цього села Чимчикевичем він тримався зверх- 
НЬО, висловлював незадоволення поведінкою селян, які вступили в бо- 
ротьбу із шкільним інспектором за його грубе ставлення до вчителів і 
Учнів. Не знаючи, як позбутися такого інспектора, селяни вирішили 

Краще відмовитися від такої школи, де принижувалася людська гід- 
ність. «Прості хлопські викрути! — обурено кричав Гаудентій. — Ще 

-15



чого не ставало, щоб кождий урядник старався подобатись своїм під- 

даним! Сього таки забагато!» (1, 187). Цей одвертий випад проти 

селян виразно показав експлуататорську природу  «смиренного» 

служителя католицької церкви, замаскованого ворога трудящих. 
Селяни, дізнавшись про при!зд такого католицького місіонера, ви- 

рішили бойкотувати його. Він не зміг виголосити перед ними своєї 

старанно підготовленої промови, бо його не побажали слухати. Піп 

"Чимчикевич не дозволив йому виголосити промову в церкві. Одержав- 

ши від старости дозвіл промовляти біля церкви в неділю, Гаудентій 

змушений був чекати закінчення церковної служби. З надгробного 

кам'яного постамента він приготував собі для промови амвон 1, стоячи 

на ньому, «з полискуючим на сонці гладко виголеним тіменем, — бе- 

рет він забув узяти з собою, -- здавався високим, як придорожній 
-стовп, і грізним, мов мара» (П, 196). 

Гіперболізовано негативними порівняннями патера з придорожнім 
стовпом, з марою Франко сатирично знижував образ, надавав йому ко- 
мізму. Ситуація була теж комічна. Даремно простояв патер кілька го- 
дин під гарячим промінням сонця. Селяни не виходили його слухати. 
В гніві патер позбувався релігійного екстазу, заледве стримувався, щоб 
не вилаятися голосно, і відчував страшну втому, побоюючись соняч- 

-ного удару. Проте злізти з амвону він не наважувався, бо на нього зі 
сміхом поглядало кілька жінок і дітей, що заради цікавості вийшли з 
церкви і стояли перед патером. 

Нарешті дочекався Гаудентій кінця церковної служби, яку на- 
вмисне затягував Чимчикевич. Селяни, не поспішаючи, виходили з 
церкни і, насміхаючись над патером, оточували амвон з усіх боків. 
Але й тепер не зміг патер вимовити ні слова, бо з наказу Чимчикевича 
голосно дзвонили дзвони і заглушали людський голос. На раздратова- 
не запитання Гаудентія, чому дзвонять дзвони, селяни, сміючись від- 
повідали: «Чуму проганяемо!». | 

Осоромлений патер змушений був покинути свій амвон і під го- 
лосний регіт усіх присутніх ганебно тікати з села. Його розгнівана 
постать мала жалюгідно комічний вигляд. Сідаючи на бричку, що 
вже запряжена чекала на нього біля церковної огорожі, патер «стис- 
нутим кулаком погрозив в сторону попівства і злосливо проворкотав: 
«Почекай ти, стари шизматику, я цєбе науче!» (П, 199). Так безславно 
закінчилась і друга місія вірного слуги католицької церкви. 

Комізм становища патера Гаудентія посилював Франко і за допо- 
могою пейзажу. Ясний погожий день, безхмарне небо, палаюче промін- 
ня сонця ще краще відтіняли огидну постать Гаудентія, одягнену в 
чорну сутану і подібну на якусь страшну мару. В спілці з селянами 
немовби виступала і природа, допомагаючи їм позбутися непрошеного 
гостя. й 

Сатиричні оповідання І. Франка «Місія» і «Чума» яскраво і пере- 
конливо розкривали агресивні наміри католицького духовенства на чо- 
лі з Ватіканом. Франко розумів, що західноєвропейські імперіалісти, 
використовуючи ідеологію католицизму, намагалися поневолити сло- 
в'янські народи, і застерігав слов'ян від небезпеки; яку ніс католицизм, 
жликав на боротьбу з ним. 

Атеїстична сатира Франка має велике значення і для нашого ча- 
су. Пристрасне слово .письменника-револющонера продовжує служити 
радянському народу 1 всім волелюбним народам у боротьбі проти су- 
часної імперіалістичної буржуазії, яка бере на озброєння різні види 
реакційної ідеології, і в першу чергу релігію. 

т



Н. И, ЖУК 

МАСТЕРСТВО АТЕИСТИЧЕСКОЙ САТИРЫ И. ФРАНКО 

Резюме 

На материале рассказов «Миссия» и «Чума» в статье рассказывается о мастер- 

стве атенстической сатиры И. Франко. Для раскрытия остро сатирического образа 

священника Гаудентия писатель щедро пользуется глубоким психологическим анали- 

зом мысли героя. Рисуя отвратительный образ иезуита, автор ставит его в различные 

комические ситуации, накапливает отрицательные детали, соответствующие тропы и 

фигуры. Анализируемые сатирические рассказы Франко убедительно раскрывали 

агрессивные цели католического духовенства во главе с Ватиканом и не потеряли 

своей актуальности и сегодня,



Ф.М.БІЛЕЦЬКИЙ 

Українська сатира та гумор 

вінця ХТХ-—початку ХХ ст. 

в оцінці ТГ. Франка 

Питання сатири й гумору в естетиці І. Франка, літературо- 
знавця і літературного критика, цікавили багатьох дослідників його 
творчої спадщини, зокрема О. Білецького, П. Колесника, А. Халімон- 
чука, І. Дорошенка, І. Чечота. Однак погляди І. Франка на сатирико- 
гумористичну творчість українських письменників кінця ХІХ--початку 
ХХ ст. ще не стали предметом спеціального вивчення. Наша стаття є 
спробою з'ясувати у найбільш загальних рисах ставлення Каменяра 
до прогресивної української сатири кінця ХІХ--початку ХХ ст. та до 
антиреалістичного напрямку в сатирі, зокрема різних підробок під са- 
тиру. 

У статті «З історії «москвофільського» письменства в Галичині» 
(1899 р.), формулюючи вимоги до мистецтва комічного, І. Франко від- 
значав, що сатира -- це гостра зброя політичної боротьби. На його 
думку, вона мусить бути глибокоідейною та цілеспрямованою і грун- 
туватися на чітких класових переконаннях митця!. Ці міркування й 
характеризують концепцію І. Франка як дослідника української сатири. 

І. Франко усвідомлював, що процес становлення сатиричного на- 
прямку в літературі проходить у тісному зв'язку з розвитком народної 

‚сатири — гострої зброї трудящих у боротьбі проти ворожих сил, неви- 
черпного джерела для сатиричної творчості письменника. Досконалу 
майстерність і дійову впливовість народної сатири критик вважав за 
вияв високого рівня розвитку політичного самопізнання українського 
народу, за фактор, що свідчить про критичне сприйняття «суспільного 
ладу чи громадського устрою» ?. «..Елемент гумористично-сатиричний, — 
підкреслював І. Франко, -- дуже багатий у нашого народа, його гострий 
дотеп, його сльозами проблискуючий сміх послужив за основу без- 
смертним творам Николи Гоголя, сплодив знамениті Квітчині повісті: 
«Салдацький патрет», «Конотопську відьму» й інші твори» 8. 

Гумор, сатиру, гострий дотеп критик вважав невід'ємною ознакою 
кожного справжнього таланту, характерною особливістю його стилю". 
Симптоматично, що І. Франко відносить гумор до характерних ознак 
художньої манери Лесі Українки, вважаючи його джерелом глибокого 
оптимізму творів поетеси. Гумористичний тон «Давньої казки», зау- 
важує він, є «джерелом живості і принади» цього твору, «головною 
основою» його «високої стійності», «наскрізь здорової, погідної і повної 
життєвої радості» самої поетеси 5, / 

- 

1 Літературно-науковий вісник (далі -- ЛНВ), 1899, т. УП, кн. Х, с. 14—15. 

2 |. франко. Сербські народні думи і пісні. -- «Друг», 1877, М» 6, с. 109. 
з , 1876, ч. 20, с. 318. 
4 ЕК, Твори в двадцяти томах, т. ХУП. К., ДВХЛ, ‚1955, с. 251. 

5 Там же. 

76



Г. Франку 1мпонувала. національна самобутність 6 таланту сатири- 
ка-демократа В. Самійленка, аналізу особливостей сатирико-гуморис- 
тичного зображення дійсності у творчості якого він присвятив кілька 
статей і відгуків. Самійленкові «сатиричні куплети, писані на взір 
Французького спап5оп5 Беранже, — зауважує критик, -- блискотять 
правдивими перлами щирого гумору. Хто не тямить його «Горя поета», 
«Ельдорадо» або прегарної сатири «На печі», що явилась немов Саг- 
теп заесшаге українського неробства 1 псевдопатріотизму» 7. 

На думку І. Франка, через будь-який різновид комічного (буде 
10 сатиричне чи гумористичне зображення) має просвічуватися глибо- 
кии внутрішній зв'язок явищ дійсності, об'єктивно існуючі-життєві про- 
цеси. Аналізуючи збірку гумористичних творів В. Винниченка «Краса 
т сила» (1906), він критикував оповідання за недостатнє мотивування 
комічного та убогість змісту 8. Таке твердження, до речі, перегукувалося 

‚3 думкою Лесі Українки про ці твори. У статті «Винниченко» вона 
 Характеризувала гумор його оповідань як «неглибокий, чисто зовнішній, 
такий, що не проникає в сутність явищ...» 9 і 

Проблему художньої досконалості того чи іншого сатиричного або 
гумористичного твору, його впливової сили [. Франко завжди пов'язу- 
вав з проблемою типовості у реалістичній літературі, з тим, наскільки 
глибоко митець відображає правду життя. Питання майстерності пись- 
менника-сатирика і гумориста, специфіки художньої форми його творів 
для І. Франка набували особливого значення у зв'язку з надзвичай- 
ною складністю змісту художніх творів. Доречно підкреслити, що в ба- 
гатьох своїх статтях і рецензіях з питань розвитку української, росій- 
секОї та західноєвропейських літератур він послідовно проводить дум- 
ку, що лише суспільно-вагомий зміст може забезпечити майстерність 
його втілення у високохудожню форму. Ось чому, будучи дуже уваж- 
ним до проблем майстерності, І. Франко, наприклад, із захопленням 
відгукувався про новелістичну форму творів В. Стефаника, називав йо- 
го «паном форми» і висловлював критичні зауваження щодо невправ- 
ності форми окремих сатиричних оповідань Леся Мартовича, підкрес- 
лював, що в них «виступають зайві епізоди, а деколи вичислювання 
бувають такі накопичені, що творять карикатуру» 19. 

Загалом же І. Франко високо оцінив художню творчість видатного 
"майстра соціальної сатири Л. Мартовича, у творах якого його вра- 
жало самобутнє і правдиве відтворення «іронії долі, що панує над лю- 
диною», типовість обставин, у яких вона живе. На думку критика, гост- 
ровикривальний, розмаїтий за граціями, сміх у поєднанні з глибокою 
спостережливістю явищ дійсності є характерною рисою «наскрізь ори- 
гінальної, легкої й далекої від будь-якого шаблону» "! манери талано- 
витого сатирика. Високо цінував І. Франко художню творчість таких 
самобутніх талантів, як Панас Мирний, М. Коцюбинський, Леся Ук 
раїнка, Олена Пчілка, О. Маковей, В. Самійленко та інші письмен- 
ники. У творах цих різних за'художньою манерою майстрів слова йо- 
му імпонували й оригінальне висвітлення суспільної проблематики, і 

5 Іван Франко. Володимир Самійленко-- У кн. Володимир Самійленко. 
Україні. Львів, 1906, с. У. с 

7 Іван Франко. З останніх десятиліть ХХ в. — ЛНВ, 1901, т. ХУ, кн. ІХ, 
с. 120. 

8 ЛНВ, 1907, т. ХХХУПІ, кн. ТУ, с. 139—140. 
9 Леся Українка. Твори в дванадцяти томах, т. ХИ. Київ--Харків, «Книго- 

спілка», 1930, с. 246. Росія 
10 Матеріали до вивчення історії української літератури, т. ТУ. К., «Радянська 

школа», 1961, с, 287. 
И ]уап ЕгапКо. Ріе ОКкгаїпізне (Виїбепізспе) Ійегайшг.. — «Аз Ігетіеп 

2ипреп», 1901, Неї! 8, $. 382—383. 

77



багатство засобів типізації, і майстерність її втілення у високомис- 
тецьких образах. | 

Чи не першим серед літературних критиків І. Франко звернув 
увагу на виразні елементи комічного у прозі Олени Пчілки, вказав на 
самобутність її художньої манери: «..Мов'на свіжорозцвітаючій луці 
оддихаєш, так якось любо стає, читаючи Ваші оповідання, а коли 
де-не-де Ви й сатиру підпускаєте, то й вона така ж делікатна, мила та 
зграбна, мов та вода погожа в гарячу днину» 12. Справді, такі опові- 
дання Олени Пчілки, як «Півтора оселедця», «Збентежена вечеря», 
«Рятуйте», «Пожди, бабо, нових правів» є оригінальними зразками 
соціально-побутової сатири, де майстерність психологічних характерис- 
тик персонажів поєднується з виразними сатиричними нотами (показо- 
вий щодо цього іронічно-сатиричний колорит у «Збентеженій вечері»). 

Розглядаючи реалістичні повісті А. Чайковського «Олюнка» та «В 
чужім гнізді», Франко вбачав їх позитивну ознаку саме у поєднанні 
легкого гумору із вірно схопленими деталями життя. Критик прихиль- 
но відгукувався також про «крізь сльози всміхнуті нариси» співця 
«галицької «Каліфорнії» С. Коваліва. | 

У.дусі вимог революційно-демократичної естетики Франко визна- 
чає місце в сатиричній літературі кінця ХІХ--початку ХХ ст. Осипа 
Маковея, «талановитого новеліста і поета», манера письма якого «від- 
значається легким і незлобивим гумором» 9. Саме «окрашеність гумо- 
ром» і «старанна обробленість» \4, на думку критика, то найприкмет- 
ніші риси «розумних і талановитих» творів цього митця, одного з 
«найвидатніших робітників» на полі письменства. 

Значно стриманіше, з певною дозою критицизму І. Франко харак- 
теризує внесок в українську літературу прозаїка Вячеслава Будзи- 
новського, недолік оповідань якого критик бачив у тому, що вони по- 
значені «певною буршікозною бравурою та недбалістю в тоні і зверх- 
ній формі» 15. Це стосується оповідань «Дурна гуска», «Як вони смі- 
ли», «Не такий, як інші» 15. Дещо виходять за межі такої оцінки 
побудовані на життєвій основі оповідання цього ж автора «Діряві 
‚черевики», «Пиши пропало», які характеризуються  трагікомізмом 
зображуваних явищ дійсності. 

Ствердження І. Франком дійової ролі передової сатири у соціаль- 
но-визвольній боротьбі трудящих органічно поєднувалось із захистом 
позицій реалізму в українській літературі, з послідовною боротьбою 
проти принципів ідеалістичної естетики, тих принципів, які розвінчува- 
ли й Салтиков-Щедрін та інші представники передової суспільно-полі- 
тичної та естетичної думки. Критикуючи ліберальних письменників, що 
підміняли суспільну проблематику творіврізними курйозами, потішан- 
ням над вадами окремих людей, Салтиков-Щедрін писав: «Письмен- 
ники, яких ігнорують, але які-не бажаготь, щоб їх ігнорували, вдаються 
до зовнішнього: комізму, як до єдиного доступного для них засобу 
потішити найшановнішу публіку» 7. Цей антиреалістичний напрям 
у сатирі Щедрін характеризував як «комедійно-панталонно-колоніаль- 
ний» і поліцейський 13. 

12 Іван Франко. Твори в двадцяти томах, т. ХХ, с. 295. 
із [ван Франко. Южнорусская литература. -- Знциклопедический словарь 

она, т. ХГ. СПб, 1904, с. 324. 

а Е ко. З останніх десятиліть ХХ в. — ЛНВ, 1901, т. ХУ, кн. ІХ, 

28. 
15 901, т. ХУ, кн. [Х, с. 128. , ; : 
16 и. БУ дзиновський; Серце. Оповідання. Львів, 1900. 
и Н. Щедрик. (М. Е. Салтыков). Полн. собр. соч. т. У. М. ГИХЛ, 1937, 

х. Ты Салтыков-Щедрин. О литературе и искусстве. М., «Искусство», 

1953, с. 277. 

78



Глибоке розуміння шкідливості безідейного «комікування» послі- 
довно виявляє також Іван Франко. Критичний виступ проти такої тен- 
денції у сучасній йому українській літературі був для нього формою 
боротьби проти проповідників «чистого мистецтва», засобом відстою- 
вання позицій матеріалістичної естетики. Саме пафосом утвердження 
прогресивного напряму в українській літературі початку ХХ ст. спов- 
нені такі гостровикривальні, написані з сатиричним блиском статті 
Франка, як «Наша поезія в 1901 році» 19, «З поетичної ниви» 20, «Ма- 
ніфест Молодої музи»?! та інші, в яких засуджувалися низькопробні 
твори, реакційні літературні напрямки. 

Запорукою впливової сили художнього твору критик вважав його 
високу ідейність, а тому постійно вимагав від письменників дбати про 
поступову тенденцію 22, такий ідеал, який би випливав з засад прогре- 
сивного світогляду. В уже згадуваній статті «З історії «москвофіль- 
ського» письменства в Галичині» Франко наголошував, що митець має 
стояти вище від тих поглядів і інтересів, які він малює, «щоб у него 
в душі було щось своє, високе і святе, чим би він справді дорожив» 23. 

Саме цих вищих поглядів та інтересів Франко і не знаходив у різ- 
них підробках під сатиру 7, які були далекі від соціальної чи політич- 
ної проблематики. Так, рецензуючи декадентський збірник поезії «В та- 
кій хвилі» (1902) Остапа Луцького, він називає його нісенітницею на 
тій підставі, що інтереси автора не виходили за межі розповіді про 
«незгійний біль», «змерзлих филь стурбовані гребені», про «кроваві 
зимні сльози» й «інші песимістичні та розпучливі причандаля, якими 
начинені його поезії» 25, Гронічного викриття автора цього псевдореа- 
лістичного твору критик досягає, зокрема, дотепним обігруванням за- 
головка книги: «..Я скажу, «в такій Хвилі» можна не раз зробити дур- 
ницю, але у кого «такі хвилі» повторяються хронічно, тому легко собі 
здобути репутацію несерйозного чоловіка» 28, 

Псевдо-сатиричні писання розвінчуються Франком і в циклі ре- 
цензій «З нашої поетичної ниви» (підписані псевдонімом «\миз» 77). 
Засобами дошкульної іронії тут викривається претензійний зміст збір- 
ників «Дудар» і «Епопеї» попа Якова Зробека, що прагнув випробу- 
вати свої здібності в галузі сатири. Відсутність скільки-небудь значно- 
го змісту, неувага до форми, на думку рецензента, вбивають у читача 
інтерес до цих творів. Тому глумливо-іронічний тон характеристики 
Зробекової «творчості» сприймається як доцільна закономірність. 
«..О. Зробек занадто великий артист, щоб мав оповідати своє життя 
попросту як автобіографію», -- знайомить критик із задумом автора 
«Епопеї». При цьому додає, що Зробек вибирає з життя «головні мо- 
менти і обливає їх усіми чарами свого генія, робить з них твори шту- 
ки. Се також буде в своїм роді епопея, коли дасть Бог авторові довести 
її не скажу вже до кінця, бо кінець, то смерть, а се вже мусить по 
нім описати Хтось інший, але бодай до передостаннього розділу, тут 
маємо на разі лиш три розділи, з яких кожен зазначений якимось 

і ЛНВ, 1902, т. ХМІЇ, кн. І. 
20 ЛНВ, 1906, т. ХХХПІ, кн. П. 
21 «Діло», 1907, № 263. б ЗУ 
= |. Франко. Література, її завдання і найважніші щхи. — «Молот», 1878, 

№ 7, с. 215, 
23 ЛНВ, 1899, т. УШ, кн. Х, с. 14. ; 
М Грунтовний літературно-критичний аналіз окремих виступів на цю тему дав 

І. Дорошенко в монографії «Іван Франко -- літературний критик». (Вид-во Львів- 
ського ун-ту, 1966, с. 130--170). 

25" ЛНВ, 1906, т. ХХУ, кн. УП, с. 180. 
25 Там же, с. 181. . 
1 ЛНВ, 1906, т. ХХХІ, кн. ИП, с. 374—385.



я 

чудом: у першім автор замерз на леду, у другім був утоплений злобною 
рукою у виру Стирця, а в третім...» 23 

Франко потішається над авторовими порадами, як стати пись- 
менником, картае його фальшиву філософію, недолуг! претензії створи- 
ти щось сатиричне. Дошкульно висміює він і «незугарне віршування 
якогось безіменного галицького чи буковинського сатирика-графомана, 
зложене з самих шабльонових і пустих фраз...» °3. 

Не був І. Франко байдужим і до декадентського збірника поезій 
«Мелодії» (1903) М. Глушкевича, за «драстичною» назвою якого хо- 
валося намагання автора, крім ліричних, дати твори «потішального» гу- 
мору. Критик піддав гострому осуду «безгрунтовність і штучність» 
змісту книжки, автор якої, за його словами, «дійшов до повної безна- 
дійності» 20, 

Обстоюванню реалізму, ідейності та народності сатири І. Франко 
підпорядковував не тільки критичні статті та рецензії, а й свої паро- 
дії, як-от: «Вільні вірші», «До музи», «Хлібороб», «Де єсть руська віт- 
чина», вірш-посвята до поеми «Лісова ідилія» та інші. Вони спрямо- 
вані проти тих, хто зображував тогочасну дійсність у рожевих тонах, 
хто не визнавав за сатирою її важливої суспільної ролі. 

У вітчизняному літературознавстві Франко першим серед 
теоретиків і критиків правильно визначив суть новаторства і місце 
в літературному процесі сатиричного доробку таких прозаїків, як М. Ко- 
цюбинський, Л. Мартович, О. Маковей та ін. Водночас він піддав 
нищівному осуду епігонське наслідування всесвітньовідомих майстрів 
комічного, визначних сатириків -- І. П. Котляревського і Т. Г. Шев- 

"ченка. Звідси його непримиренна позиція до Луцького, Зробека та 
-інших аторів псевдосатиричних творів. Він був послідовним борцем 
проти «шукачів чистої краси», тих, хто відстоював гасло «сатири для 

сатири». 

Ф. М. БЕЛЕЦКИЙ 

УКРАИНСКАЯ САТИРА И ЮМОР КОНЦА ХІХ--НАЧАЛА ХХ ВЕКА 
В ОЦЕНКЕ И. ФРАНКО 

Резюме 

Взгляды И. Франко на сатирико-юмористическое творчество украинских ‘писате- 
лей интересовали многих исследователей, хотя и не стали предметом специального 
изучения. Настоящая статья — это попытка раскрыть ̀ в наиболее общих чертах отно- 
шение И. Франко к прогрессивной украинской сатире конца ХІХ--начала ХХ века, 
а также к антиреалистическому направлению в сатире, в частности к различным 
подделкам под сатиру; это попытка показать, как Великий Каменяр защищал реализм, | 
идейность и народность сатиры, критикуя эпигонское подражание всемирно известным 
мастерам комического — И. П. Котляревскому и Т. Г. Шевченко. 

з ЛНВ, 1906, т. ХХХШ, ки. И, с. 375. 
ЛНВ, 1906, т. ХХХТУ, кн. ХІ, с. 164. 

з ЛНВ, 1906, т. ХХХИШ, ки. п, с. 385.



Д. М. КУЗИК | 

»"Шісня постає із поеми Байрона 
„Дон-Вуан“ у перекладі | 
1. Франка 

Іван Франко, як відомо, високо оцінював поему Байрона 
«Дон-Жуан», яку Гете у свій час назвав найгеніальнішим поетичним 
твором ХІХ століття. Що ця поема була предметом постійної уваги 
Каменяра, видно хоча б з того, що в йсго особистій бібліотеці знахо- 
дився її німецький переклад О. Гільдемайстра!. Деякі свої спостере- 
ження над поемою, зокрема над образом її головного героя, україн- 
ський поет виклав у статті «Лорд Байрон». За Франком, «Дон-Жуан» — 
«се немов відмолоджений «Чайльд-Гарольд», без трагіки, без понуро- 
го розчарування, гарячий, палкий, готовий любити та при тім непо- 
датливий, як тамтой» ?. В іншій статті він писав: «Та не забуваймо, що 
Байрон в дигресй свого Дон-Жуана вложив усю свою гігантську осо». 
бястість і огнистий протест усього його покоління супроти гнету реак- 
ції» 3. 

Цікавим і вартим уваги є факт звернення Франка-перекладача до 
відомої «Пісні поета» із третьої частини поеми, в якій англійський ро- 
мантик ганьбить «підлі невільничі руки». Органічно вплітаючись у тка- 
нину твору, «Пісня поета» і своєю внутрішньою структурою, ритміко- 
мелодійною "організацією, і своєрідним трактуванням теми свободи 
Греції може сприйматися читачем як самостійний твір. На нашу думку, 
‚Франко звернувся До цього уривка саме тому, що він дає ключ до ро- 
зуміння магістральних тем поезії Байрона. Висловлюючи палку любов 
до поневоленого грецького народу, англійський поет закликає греків 
згадати славні діла своїх предків і виступити на боротьбу проти ту- 
рецьких загарбників. Пісня ця, за висловом сучасного англійського до- 
слідника творчості Байрона, — «гімн свободі, кращий зразок Байроно- 
вої громадянської поезії» 1. Це -- ліричний монолог героя з його 

" роздумами про минуле і сучасне Греції. 
Вперше Франків переклад був опублікований 1895 р. в журналі 

«Зоря» під назвою «Новогрецька пісня». Він засвідчив, як великий Ка- 
меняр уважно вивчав творчий метод Байрона, як глибоко розумів ви- 
сокий громадянський пафос його поезії. Поєднуючи в собі риси поета 
і вченого, Франко зумів до тонкощів збагнути ідейне багатство твору. 
«Пісня поета» містить у собі чимало ремінісценцій з історії Стародав- 
ньої Греції та античної літератури, а також реалій, осмислити які іно- 
ді досить трудно. У творі Байрона багато власних назв як міфологіч- 

| Інститут літератури ім. Т. Шевченка АН УРСР. Особиста бібліотека І. Фран- 
ка, № 1126. я 

2 Франко. Лорд Байрон. — У кн.: Взори поезії і прози. Львів, 1894, 
с. 378. у 

31. Франко. Твори в двадцяти томах, т. ХУШ. К. Держлітвидав, 1955, 
с, 304. 

4 Апігеу Виїпегіога. Вугоп. А Сгінса| З\ау. Едіпригрб--Іопдой, 1961, 
р с. 194. 

6. Українське літературознавство, вип. 20. 81



них, так і географічних. Тут маємо: ТНе Зсіап апа е Теап шизе 
(Теоська і Хіоська музи), Мага оп (Марафон), 5аїаті5 (Саламінські 
скелі), ТНегтору!а (Фермопіли), Запйап міпе (Самоське вино), $с10$ 
улпе (Хіоське вино), Васспапа! (Бакханал), РуггПіс фапсе (Пірровий 
танець), Руггбіс рбюаїапх (Піррова фаланга), Сайтця (Кадм), Роїус- 
гаї (Полікрат), МИНа4ез (Мільтіад), Зиії'5 госк (Сулійські скелі), 
Егапк$ (франки) та ін. | р 

Тільки широка ерудиція, науковий підхід до оригіналу дозволили 
Франкові здійснити повноцінний, доступний широким читацьким колам 
переклад цього твору. Франко передав дух, загальний настрій оригіна- 
лу, надавши при цьому своєму перекладові природності поетичної ін- 
тонації. 

Починається твір апострофою -- схвильованим звертанням до ост- 
ровів Греції, чудового краю, де процвітало «мистецтво війни і миру», 
де лунали пісні Сапфо. Але все це зникло, і «сонце одно лиш зісталось 
без зміни»: 

ТПе ізіе5 ої Сгеесе, {Пе ізіе5 ої Сгеесе! 
ХУПпеге бигпіпе З5аррбо 1оуе4 апа з5ипо, 
У/Пеге ртем {Пе агіз ої маг апа реасе, — 
У/Неге Деїоз гозе, апа РНаБи$ зргипр! 
Еіегпа! зиттег 2195 {Пет уе{, 
Ви! а!ї, ехсері {Нейт $ип, 1$ 5еї 5. 

У переклад! Франка: 
Острови, острови на грецькому морі, 
Де спів чародійський Сапфони дзвенів, 
Де штука цінилась в утіхах і в горю, 
Де Делос пишався, де Феб заяснів! 
Ще вічна весна золотить ті країни, 
Та сонце одно лиш зісталось без зміни). 

Як бачимо, дещо змінився розмір вірша: в оригіналі чотиристоп- 
ний ямб із суцільними чоловічими римами, в перекладі -- амфібрахій. 
Але поет зберіг строфічну будову вірша і порядок римування: ававсс. 
Та для Франка головне інше -- передати думки і образи оригіналу і 
по можливості відтворити його ідейно-стильову атмосферу. Чимало ряд- 
ків поезії перекладено близько до тексту першотвору. Порівняймо: 
Тре Него!с ]ау 1$ іипеіе55 пом. Давно вже геройська арфа розбилась. ' 
Уоц Вауе {ве Руггііс дапсе аз уе, Ще Пірровий тан ви танцюєте нині, 
ХУпеге 1$ {пе РуггШе рНа]апх Де ж Шррова тая фаланга у вас? 

ропе? 
А Тапа ої $1ауез 5Паї! пеуег Країна рабів -- не моя вітчизна! 

Бе тіпе. 

В тих випадках, коли точний переклад неможливий, Франко зна- 
ходить поетичні еквіваленти до образів оригіналу. Описуючи красу 
грецьких островів, Байрон говорить, що «їх ще золотить вічне літо» 
(еЁегпа] зипитег 2119$ Нет уе{). Ця яскрава колористична характерис- 
тика не випадкова, вона: відтворює поетичну атмосферу Греції. 
І. Франко досить вдало передав цю характеристику, вживши замість 
англійського 5ипіитег (літо) слово «весна». До речі, в сучасному висо- 
кохудожньому російському перекладі Т. Гнєдич маємо аналогічну за- 
міну: 

Блестит над Аттикой весна, 
Но тьмою жизнь омрачена 7, 

° Вугоп. Доп ап, М. Еогеірп Таприарез Рибіїзніпр Ноцзе, 1948, с. 145. 
(Далі всі цитати з цього видання). і 

з І. Франко. Твори в двадцяти томах, т. ХУ. К., Держлітвидав. 1955, с. 198. 
(Далі цитується за цим виданням). ; 

7 Джордж Байрон. Дон-Жуан. Пер. Т. Гнедич. М.--Л., «Художественная ли- 
тература», 1964, с. 173.



Трапляються в перекладі деякі заміни образів. Так, Франкове «Де 
штука цінилась в утіхах і в горю» не зовсім відповідає англійському 
«\ПНеге ргему {Пе агё5 ої маг апа реасе». Образом війни, якого немає 
в перекладі, Байрон ніби заперечує відомий вислів «Коли говорять 
гармати, мовчать музи». Можна думати, що «осучаснюючи Байрона 
(недарма переклад має назву «Новогрецька пісня»), Франко свідомо 
не вводив цього образу, надаючи даній художній думці більш універ- 
сального смислу (горе взагалі, а не лише горе війни). Зрештою, понят- 
тя війни як суспільного явища в античну епоху мало інший зміст, ніж 
у часи Івана Франка. 

У Байрона превалюють окличні речення, що надає ліричної на- 
пруженості інтонації оригіналу. Такі ж окличні речення спостерігаємо 
1 в перекладі Франка. Звернімо увагу і на відтворення анафори, яка в 
цьому творі несе важливе смислове і композиційне навантаження. 
У Франка, як і в оригіналі, другий, третій і четвертий рядки, досить од- 
нотипні за будовою, зв'язані анафорою. Слід відзначити, що Франко 
майже в усіх випадках вдало відтворює цей стилістичний засіб оригі- 
налу. У п'ятій строфі анафорично зв'язаними є третій і п'ятий рядки: 

Тве Негоіс 1ау із іипее55 пом — 
ТНе Пегоїіс Бозот Беа{5 по тоге! 

У Франка: | 
Давно вже геройськая арфа розбилась, 
Давно вже геройські серця 1звелись. 

Експресивність цього засобу як в оригіналі, так і в перекладі під- 
силюється і синтаксичним паралелізмом. 

Якщо лексичний матеріал не давав можливості зберегти анафору 
у відповідних рядках, перекладач майстерно компенсує її в іншому міс- 
ці, як, наприклад, у сьомій строфі: 

Мизі ме Би{ уеер о’ег дау5 тоге (перший рядок). 
Без? | 

Миз{ ме Бці Ыи$Н? — Оиг т (другий рядок). 
ед. 

В українському варіанті: 
Хоч кілька тих давніх спартанських борців! (четвертий рядок). 
Хоч три із тих трьохсот, що сплять у могилі... (п'ятий рядок). 

Досить сильним емфатичним засобом, що його часто бачимо в цій 
пісні, є перенесення, коли фраза розпочата в одному рядку, закінчу- 
ється в іншому. Це робить мову більш напруженою, допомагає виділи- 
ти найважливіші смислові елементи і уникнути інтонаційної одноманіт- 
ності. Відтворюючи цей засіб, Франко або повністю повторює оригінал, 
або, враховуючи , особливості української мови, в якій змістовна. 
насиченість зростає під кінець речення, ставить слово, яке виділяється, 

в кінці речення: 
УУНаї, 5іЇепі 54? Апад $ПепЁ а? 
АН! №; — {Не уоісе5 ої {Не Чеадй 
Зоипа НКе а діз(апі іоггепі'є Гаї. 

У перекладі: 
Мовчиш, моя земле? О, ні! Із глухої 
Безодні, мов водопаду рев гучний, 

Доноситься голос поляглих героїв... 

_ Звернімо увагу на звуковий малюнок цієї фразн в перекладі. Ба- 

Гаторазове «о» в поєднанні- із звуком «в» справляє враження шуму 

Зодоспаду (в оригіналі дано дещо іншу алітерацію). 
о речі, тут зустрічаємо близький Франкові образ водоспаду. Зга- 

даймо Франкове «мов водопаду рев», що вже раніше прозвучало у нат. 

Хненних рядках «Каменяр!в». У своёму перекладі Франко поширив 1 
розвинув образ Байронового твору, вніс у нього своєрідну авторемініс- 

б» 83



ценцію. Тут маємо цікавий приклад того, як виявляє себе у переклад! 
творча індивідуальність перекладача, його світосприймання. Можна 
говорити, що перед нами переклад, у якому поєднуються точне і гли- 
боке тлумачення оригіналу, його поетичне відтворення і вияв творчої 
індивідуальності перекладача. У сучасному російському переклад! 
Т. Гнедич цей образ відтворено дещо слабше. «Как буря дальняя» 
справляє інше враження, ніж «ПКе а дізіапі {оггеп{ Їаїї» чи українське 
«мов водопаду рев гучний». 

Впадає в око намагання Франка полегшити сприйняття перекла- 
ду широкими колами читачів. Очевидно, з цих міркувань поет не пе- 
рекладає 11, 12, ІЗ і 14 строф, які перенасичені згадками про складні 
історичні ситуації. Зрозуміння та осмислення підтексту цих строф до- 
ступне лише людині, яка в найменших подробицях знає історію Старо- 
давньої Греції. В той же час Франко створює повноцінний ‚переклад 

усіх інших строф, і «Новогрецька пісня» становить собою художню 
єдність. 

Особливої уваги заслуговує питання про передачу Франком своє- 
рідної лексики оригіналу. 

Друга строфа Байронової поезії починається словами: 

Тре Зсіап апа Не Теап тизе, 
Тре Пего'5 Вагр, (Пе Іомег'я Ішіе... 

Якби йшлося лише про відтворення лексики оригіналу, то Франко 
міг би піти шляхом іншого перекладача цього твору — ІЇ. Куліша, в 
перекладі якого читаємо: 

Де Скиянська і Теянська 
Музи-героїні 
Боєм, славою й коханням 
Натхненні богині 8. 

Та Франко-вчений підказав Франкові перекладачеві необхідність 
«розшифрувати» вираз, у якому Байрон говорить про епос Гомера і 
лірику Алкея. У нього це не просто «скиянська і теянська музи», а 

Безсмертнії сліви Гомера і Алкая 
Про діла геройські, про силу любови... 

Аналогічне «розшифрування» спостерігаємо і в перекладі Байро- 
нового виразу «4ау$ тоге Біезі» (більш славні дні). Перекладач про- 
читав у цих словах натяк англійського поета на героїчні дні битви 
при Марафон! (490 р. до н. е.), коли греки здобули блискучу перемогу 
над персами: 

Мизі ме Бці \меер о’ег дауз тоге Біезі? 
Миві ме Бы Ыи$В? — Ошг Гайпег5 Біед. 

У перекладі Франка: ; 
Лиш плакать ми вмієм по днях Марафона, 
Для стиду — не маем вже й крові вітців! 

У деяких строфах помітною є тенденція перекладача до своєрід- 
пого коментування реалій, Парафрази замінюються, наприклад, імена- 
ми власними. Якщо Байрон, звертаючись до Греції, називає її «ту 
сойпігу», то Франко звертається до «Гелляди». Замість «ТигК5 Погі5» 
у Франка -- «османи». Іноді перекладач підсилює ідейне звучання 
твору. Замість Байронового Кшр (король) у рядку «А Кіпр 5аїе оп 
їбе госку Ьгом» у Франка маємо «могучий деспот». У цій же строфі 
Франко вводить вираз: «Гнув грецьку землю ворожий народ». Відпо- 
відне місце в перекладі П. Куліша звучало так: 

8 Інститут літератури їм. Т. Шевченка АН УРСР. Відділ рукописів, ф. 18, од. 
36. 15, с. 91. ` | 

84



Тут на скали цар потужний, 
Сидячи дивився, 
Як його потужним фльотом 
Саламин укрився 9, 

Тут бачимо «царя потужного», а не доспота Ксеркса, що з вели- чезною армією, яка складалась «із десятків націй» (апа теп іп паНопз 
аП уеге 13), загарбав Грецію. 

Через 19 років після першої публікації перекладу Франко знову 
повернувся до нього і вніс деякі виправлення 19, Він замінив діалектні 
слова літературними або зовсім закреслив їх. У першому друковано- 
му варіанті маємо: «Що ми співаки починати ту маєм». У другому: 
«Що ми співаки починати тут маєм», Слово «колька» у рядку «Хоч 
колька тих славних героїв» замінено. словом «кілька». Замість «своє- 
го» у новому варіанті -- «свойого», замість «найшли» -- «знайшли». | 
Правда, в перекладі залишились окремі діалектизми: зістало (зали- 
шилось) іно (і лиш), най (хай), днесь (сьогодні) та інші. 

«Новогрецька пісня» відображає деякі важливі риси роботи Фран- 
ка-перекладача. Як свідчить і сам заголовок і якоюсь мірою «осучас- 
пення» окремих образів, це був не просто академічний «переклад ради 
перекладу». Каменяреві імпонувало революційне спрямування оригі- 
налу, і він зробив «Пісню» Байрона зрозумілою і доступною для своїх 
сучасників, відтворивши і подекуди. посиливши її ідейне звучання. Це 
ще один яскравий приклад життя літературного твору, його ідейно-ху- 
дожнього звучання в іншій епосі. Франко бачив продуктивні елементи 
творчості поетів революційного романтизму і їх роль в історико-літе- 
ратурному процесі. Саме на ці елементи він звертав увагу і як істо- 
рик літератури, критик, і як перекладач. 

Д. М. КУЗИК 

«ПЕСНЯ ПОЭТА» ИЗ ПОЭМЫ БАЙРОНА «ДОН-ЖУАН» 
В ПЕРЕВОДЕ И. ФРАНКО 

Резюме 

Статья посвящена анализу перевода И. Франко «Песни поэта» Байрона. Автор 
статьи показывает, что писатель, внимательно изучив творческий метод Байрона, 
глубоко понял идейное богатство произведения, высокий гражданский пафос его. 
Широкая эрудиция, научный подход к оригиналу позволили И. Франко создать пол- 
ноценный, доступный широким читательским ‘кругам перевод... Анализ перевода 
показывает, что переводчик творчески подошел к оригиналу. Он не боится изменить 
размер стиха, когда точный перевод невозможен, находит поэтические эквиваленты 
К образам оригинала и даже производит замену образов, комментирует реалин. Для 
него главное — передать мысли и образы оригинала и воссоздать его идейную 
атмосферу. 

9 Інститут літератури ім. Т. Шевченка АН УРСР. Відділ рукописів, ф. 18, од. 
аб. 15, с. 91. 

0 Там же, ф. 3, од. зб. 398 (1). 

нааінавінавннюмрчанц нано 

7. Українське літературознавство, вип. 20.



|. І КОВАЛИК 

Титологічна ліновостилістична 
іттертпретачція ліричного героя 

„Ваменярав“ Г. Франка 

Мова, поряд із тим, що є найважливішим засобом порозу- 
міння, мислення і волевняву та зберігання інформації, виконує ще й 
спеціальну зображальну функцію у художньому творі. є 

Однією із проблем сучасної лінгвостилістики є дослідження образ- 
\ НОГО словесного вираження ліричного героя. Ліричний герой — це 
образ поета в ліриці. При аналізі ліричного твору інколи спеціально 
підкреслюється та обставина, що ми маємо справу не з емпіричним 
фактом, а з його естетичним відображенням, з художнім інобуттям 

. авторського «я». Це поняття умовно названо терміном «ліричний герой». 
Термін «ліричний герой» вжив Ю. Н. Тинянов!, аналізуючи пое- 

{ зію Блока. Широко вживається цей термін у радянській критиці з 
кінця 40-х років. У ході дискусії 1953 р. на сторінках журналів «На 
рубеже», «Звезда» і 1963 р. на сторінках «Литературной газеты» деякі 
літературні критики висловилися проти терміна «ліричний герой». Ос- 
таннім часом він вживається все частіше, бо допомагає точніше осмис- 
лити природу ліричного твору ?. 

Про природу ліричного твору В. В. Лесик пише: «Основу побудо- 
ви ліричного, твору становить.не система чи розвиток подій, тббто не 
сюжет, не групування образів-персонажів, а організація ліричних ком- 
понентів -- емоцій і вражень, послідовність викладу думок, порядок 
переходу від одного враження або спогаду до іншого, від одного по- 
чуттєвого образу до іншого» 3. 

Серйозна спроба наукової літературознавчої інтерпретації термі- 
на «ліричний герой» належить Л. Я. Гінзбург ". 

Характерною особливістю ліричного твору є те, що в ньому, як 
правило, відсутня назва героя. Така «безіменність» закладена в самій 
природі ліричного жанру, який виражає певну художньо-комунікатив- 
ну ситуацію у вигляді сугубо особистого, інтимного, Єдиним засобом 
вираження ліричного героя є займенники (я, ми, ви...), бо саме вони 
містять у собі ту міру словесної інформації, яка потрібна ліриці 5. 

На лірику як мистецтво «займенникового спрямування» вказував 
Д. М. Овсянико-Куликовський, стверджуючи, що для лірики харак- 
терна тенденція звільнюватися від усякої домішки образних елемен- 
тів, оскільки вона є мистецтво, позбавлене образів 5. 

Т. І. Сільман при характеристиці синтаксико-стилістичних особли- 
востей займенників у ліриці зазначає: «Єдиною можливою формою 

1 Юрий Тынянов. Архансты и новаторы. Л. 1929, с. 512—513. 
2 Краткая литературная энциклопедия, т. 4. М., 1967, с. 209. 
3 В. В. Лесик. Композиція художнього твору. К., 1972, с. 35. 
4 Л. Я. Гинзбург, О лирике, Л., 1964. 
5 Т. И. Сильман, ел особенности местоимений. — 

«Вопросы языкознания», 1970, № 4, с. 83. 
Я б д. Н. Овсянико-Куликовский. Собрание сочинений, т, УТ, СПб, 1914, 

с. 179. к



вираження особи у цих умовах є займенники, безіменне я, ліричне 
інкогніто» 7. 

Характерною особливістю займенників є те, що вони наповнюються 
словесним змістом лише у сфері мовлення, у сфері мовної системи 
змістом займенників є виключно певний пучок граматичних значень: 
роду, числа, відмінка. 

В. 1. Ленін, вказуючи на те, що в мові є тільки загальне, відзна- 
чав: «Хто це? Я. Всі люди я. Раз 5іппіїсне? Це є загальне ес. 
еїс. «Цей»?? Кожен є «Цей» 8, 

Для глибшого зрозуміння і проведення типологічної лінгвостиліс- 
тичної характеристики ліричного героя «Каменярів» І. Франка доцільно 
послатися на слова самого Франка: «Каменярі» були написані літом 
1878 р. і друковані уперше в збірці «Дзвін», с. 232—233, а потім пе- 
редруковані в збірці поезій «З вершин і низин», друге виданє 1893 р., 
с. 54--55. Вірш був випливом тодішнього мойого положеня й настрою. 
Засуджений у процесі 1877—8 р. я вийшов із тюрми з тим почуттем, 
що всяка урядова карієра спеціально ж учительство, до якого я при- 
готовлявся, ходячи на університет, для мене замкнена, а до того живо 
відчував ворожий настрій руської суспільності до тих ідей, задля яких 
мені довело ся потерпіти більше як дев'ятимісячне тюремне заключенє, 
хоч я так само, як і всі інші засуджені в тім процесі, не належав до 
жадної протизаконної організації. З другого боку, я не менше живо 
відчував той гарячий запал, з яким горнула ся до нових ідей часть 
галицько-руської "молодіжі, і се викликало в мене при всій невідрад- 
ности економічних відносин'той бадьорий, боєвий настрій, яким визна- 
чало ся розпочате М. Павликом і мною видавництво зразу місячника 
«Громадський Друг», яке по двох місяцях систематично конфісковане 
поліцією перемінило ся на неперіодичні збірки «Дзвін» і «Молот» 8. 

«Поемка «Каменярі» -- се алегоричний образ громади працьов- 
ників, що спільною важкою працею ломають скелю для промощеня до- 
роги. В основі сеї теми лежали конкретні вражіня робітників, що товк- 
ли каміня на дорозі (пор. моє оповіданє «Вугляр»), і оповіданя про 
пробиванє зелізничного тунелю в Карпатах біля Дуклі. В поемці, як 1 
слід у алегорії, не означено ані часу, ані місця, але цілу акцію пред- 
ставлено як сонне видінє. Вона написана навмисно досить важким сти- 
лем, аби викликати з разу пригнобляюче, а потім освободжаюче вра- 
жінє. Хоча ціле оповіданє держане в першій особі (в формі «я»), то 
проте воно не має автобіографічного характеру і його треба вважати 
поетичною фікцією і пластичною проекцією того настрою, який в ту 
пору переживав Не тільки я сам, але, певно, й не один инший, хоч, мо- 
же, й не відчуваючи того так живо» 19, 

є Для текстологічної довідки слід сказати, що у, рукописній. спад- 
щині [. Франка № 406 вірш «Каменярі» починався трьома строфами, 
в яких виступав лише одиничний ліричний герой, виражений за допо- 
могою відповідних форм особового займенника я. Ці строфи поет 
сам викреслив і ніде не друкував: 

Я був ще молодий, мені життя всміхалось, 

Любові ї надій весна ми розцвілась, 
Гось одного дня зо мною чудо сталось, 
Я сном твердим заснув. Г всім чомусь здавалось, 

Що смерті надо мнов рука вже простяглась. 

; Т. И. Сильман. Назв. праця, с. 83-- 84. 
В. І. Ленін. Повке зібрання творів, т. 29, с. 232. 

? ван Франко. Коменярі. Український текст і польський переклад. Дещо 
про штуку перекладаня, Львів, 1912, с. 3. 

10 Там же, с; 11--19, 

т | 87



край Я твердо, твердо спав. Приятел! зібрались, 
Оглянули мене і всі рекли: «Помер!» 
І швидко до майстрів, попів порозбігались, 
Згодили всіх та й ще о стипу постарались, 
І двері гробу піп за мнов -- живим! -- запер. 
Я твердо спав! Не чув. як надо мнов співали 
Плачливо-кислий спів надії на Нічо, 
Не чув я як груддям о труну гуркотали, 
Як клятви вічної печать на мене Клали, 
Нічого я не чув, — усе мов тінь пройшло". 

І. Франко словниковий склад художнього твору ділив на дві ос- 
новні категорії. До першої він зараховував такі три групи слів -- 
іменники, прикметники, дієслова, що, за його словами, «творять голов- 

ну основу словесного твору, надаючи йому зміст і акцію»; до другої 

категорії він включив слова побічні -- займенники, прислівники на 

означення місця й часу та сполучники -- «се неначе тінювання в ма- 
лярстві, що оживляє і упластичнюе картину» 12. 

Художніми словесними засобами і способами вираження лірично- 
го героя у Франкових «Каменярах» є відповідно скомпоновані форми 
різних структурних типів займенників. Ці форми залежать від типо- 
логічної структури ліричного героя (одиничний він чи збірний) та лі- 
ричної побудови (ліричного контексту). 

Характерною особливістю ліричної побудови «Каменярів» є те, що 
одиничний ліричний герой виступає лише в першій строфі (всього 4 
разн): 

Я!З бачив дивний сон. Немов передо мною 
Безмірна, а пуста і дика площина: 

А я прикований ланцом зелізним стою 
Під височенною гранітною скалою. 
А далі тисячі таких самих, як я». 

Але й тут поряд із одиничним я в кінці строфи вже появляється 
збірний герой: 

А далі тисячі таких самих, як я. 4 

[ Особовий займенник я має свою дозу інформації у вираженні уза- 
гальненого суб'єкта, який переживає дивне сновидіння. 

У наступних строфах одиничний ліричний герой вливається у ти- 
‚сячний міцно спаяний колектив каменярів. Появляється збірний лі- 
ричний герой, виражений цілою системою займенникових конструкцій. 

Основним мовним показником збірного. (множинного) г ліричного 
героя у художній тканині Франкових «Каменярів» є особовий займен- 
ник ми, вжитий самостійно або в поєднанні з іншими займенниками. 
Без сполучення з формами інших займенників він вживається найчас- 
тіше (всього 15 разів): 
ый ми з силою розпуки 5 Ні, ми невольники, хоч добровільно взяли 
Раз по раз гримали о кам'яне чоло. На себе пута. Ми рабами волі стали, 
І п'ядь за п'ядею ми місця здобували. На шляху поступу ми лиш каменярі. 
Хоч не одного там калічили ті скали, І знали ми, що там далеко десь у світі, 
Ми далі йшли, ніщо не спинювало нас Котрий ми кинули для праці, поту й мук... 
І кожний з нас те знав, що слави нам не | Ми знали се, і в нас не раз душа боліла, 

буде... І так ми далі йдем в одну громаду скуті 
Що аж тоді підуть по сій дорозі люде, Міцною думкою, а молоти в руках. 
Як ми проб'єм її та прорівняєм всюди, Нехай прокляті ми і світом позабуті, 
Як наші кості тут під нею зогниють. Ми ломимо скалу, рівняєм правді путі 
Та й слави ж людської зовсім ми небажали А щастє всіх прийде по наших аж кістках. 
Бо не герої ми і не богатирі. / - 

И Іван Франко. Твори в двадцяти томах, т. Х. К. ДВХЛ, 1954, с. 447. Далі 
цитуємо за цим виданням. | - й 

ван Франко. Каменярі. Український текст і польський переклад. Дещо 
про штуку перекладаня, с. 23, | 

13 Тут і далі курсив наш. | Я ЗУ 
14 Термін «множинний герой» вживає С. Шаховський (Майстерність Івана Фран- 

ка. К., 1956, с. 41).



Інші форми цього займенника (нас, нам, нами) трапляються рід- 
ше, що зумовлено організацією ліричних компонентів, структурою тво- 
ру (всього 9 разів): і 

У кожного в руках тяжкий зелізний молот, І знали ми, що там далеко десь у світі, 
Г голос сильний нам з гори мов грім гримить: Котрий ми кинули для праці, поту й мук, 
Хоч не одного там калічили ті скали, За нами сльози ллють мами, жінки і діти,, 
Ми далі йшли, ніщо не спинювало нас. Що други й недруги гнівнії та сердиті. 
І кожний з нас те знав, що слави нам І нас і нашу мисль і діло те клинуть. 

У не буде | Ми знали се, і в нас не раз душа боліла, 
Ні пам'яті в людей за сей кровавий труд, Т серце рвало ся і груди жаль давив. 
| всі ми вірили, що своїми руками Га сльози ані жаль, ні біль пекучий тіла, 
Розіб'ємо скалу, роздробимо граніт... Ані прокляття нас не відтягли від діла, 
Твердий змуруємо гостинець, і за нами І молота ніхто із рук не опустив. 
Прийде нове життя, добро нове у світ, 

"Лише в двох випадках для вираження збірного ліричного героя 
використано форми особового займенника вас, вам: 

Лупайте сю скалу! Нехай ні жар, ні холод, 
Не спинить вас! Зносіть і труд і спрагу й голод, 
Бо вам призначено скалу отсю розбить. 

Один раз на позначення ліричного героя використано зворотний 
займенник себе: . 

Тай слави ж людської зовсім ми не бажали, 
Бо не герої ми і не богатирі. 
Ні, ми невольники, хоч добровільно взяли 
На себе пута. 

Зустрічаємо й оригінальний перехід від роздільної множинності ) 
до сумарної, що виражається за допомогою кількаразового послідовно- 
го використання означального займенника кождий у поєднанні з зай- 
менником весь: і 

У кождого чоло жите і жаль порили, 
І в оці кождого горить любови жар, 
І руки кождого ланци мов гадь обвили, 
І плечі в кождого до долу ся схилили, 
Бо давить всіх один страшний якийсь тягар. 
У кождого в руках тяжкий зелізний молот... 

Форми однини означального займенника кождий, який позна- 
чає всіх каменярів поодинці, вказують на збірного ліричного героя в 
його роздільній сукупності. 

Своєрідною особливістю Франкового вживання займенників є 
структурно різнотипні займенникосполучення, які являють собою спе- 
цифічні словесні займенникові «акорди» у створенні художньої словес- 
ної гами емоційної картини колективної праці. «невідомих» каменярів. 
Особливо вдало підкреслено виділення окремого, коли збірний ліричний 
герой виражається за допомогою займенникових сполучень: кождий 
з нас, всі ми, всі ми як один, таких самих як я: 
І кождий з нас те знав, що слави нам Раз по раз гримали о кам'яне чоло. 

не буде, І всі ми вірили, що своїми руками 
Ні пам'яти в людей за сей кровавий труд, Розіб'ємо скалу, роздробимо граніт, 

Що аж тоді підуть по сій дорозі люде, Що кров'ю власною і власними кістками 

Як ми проб'єм її і прорівняєм всюди, Твердий змуруємо гостинець, і за нами 

Як наші кости тут під нею зогниють. | " Прийде нове житє, добро нове у світ. 

І всі ми як один підняли в гору руки, І кождий з нас те знав, що слави нам 
І тисяч молотів о камінь загуло. і и не буде, 
Г в тисячні боки розприскали ся штуки Ні пам'яті в людей за сей кровавий труд, 

Та відривки скали: ми з силою розпуки А далі тисячі таких самих як я. 

Вибіркову множинність (збірність) ліричного героя виражено за: 

допомогою словосполучення «не одного»: 

І пядь за пядею ми місця здобували. 
Хоч не одного там калічили ті скали, 

Ми далі йшли, ніщо не спинювало нас. |



Розкриття конкретного словесного змісту займенникових конструк- 
цій, які виражають ліричного героя, маємо у кінці сьомої строфи: 

На шляху поступу ми лиш каменярі. 

Словесно-художній ряд форм займенникових показників ліричного 
героя «Каменярів» Франка — - особових займенників я, ми, ви, зворот- 
ного себе, означальних кождий, весь та відповідних комбінацій всі ми, 
всі ми як один, кождий з нас, таких самих як я -- являє собою своє: 
рідну художньо-контекстуальну синонімну мікросистему, елементи якої 
майстерно вплітаються в художню тканину геніального твору великого 
Каменяра. ; 

І. Франко у «Каменярах» для словесного художнього вираження 
ліричного героя використав займенникові форми, створивши тим самим 
оригінальний неповторний структурний тип займенникового вираження 
ліричного героя. Слово Каменяр, ужите в усій поезії Франка лише дві- 
чі (саме в «Каменярах»), наповнилося такою силою емоційного змісту 
ліричного героя -- народного трудівника, що стало другим іменем 
Франка. 

И. И. КОВАЛИК 

ТИПОЛОГИЧЕСКАЯ ЛИНГВОСТИЛИСТИЧЕСКАЯ ИНТЕРПРЕТАЦИЯ 
ЛИРИЧЕСКОГО ГЕРОЯ «КАМЕНЯР!В» И. ФРАНКО 

Резюме 

В статье дается типологическая лингвостилистическая характеристика системы 
лингвальных средств для выражения лирического героя в поэме И. Франко «Каменя- 
рі». Художественными словесными средствами и способами выражения лирического 
героя в поэме «Каменяр!» являются местоимения: я (мною) для единичного лириче- 
ского героя; ми, (нас, нам, нами), ви (вас, вам), кождий (кождого), кождий з нас, 
всі ми, всі ми як один, не одного, себе -- для выражения множественного лирического 
героя.



Л. М. ТРЕТЕВИЧ 

Стостереження над поетичним 
словом І. Франка 

Мова художньої літератури — особливе стилістичне явище, 
яке у філології є предметом дослідження лінгвістичної та літературо- 
знавчої стилістик. Кожна з них має власну проблематику, систему по- 
нять, методи, але інтереси цих галузей суміжних наук часто стикаються, 
переплітаються. До цього варто додати, що при аналізі художніх тек- 
стів специфіка досліджуваного об'єкта вимагає поєднання мовознавчої 
та літературознавчої характеристики з певною загальномистецтвознав- 
чою кваліфікацією мовних фактів. Проте комплексний підхід до ви- 
вчення художнього слова не означає повного злиття окремих галузей 
літературознавства та мовознавства і виникнення у такий спосіб нової 
філологічної дисципліни. З огляду на це при лінгвістичному опрацю- 
ванні художнього тексту необхідно окреслити мету мовознавчого до- 
слідження, а також межу (зрозуміло, відносну) естетичної кваліфіка- 
ції мовних одиниць та явищ, не претендуючи при цьому на власне лі- 
тературознавчі відкриття ?. Щоб визначити аспект, в якому може здійс- 
нюватись лінгвістичний аналіз, поетичного тексту, необхідно звернути 
увагу на ті риси художньої мови, що виявляють її специфіку. 

. Різні дослідники виділяють неоднакову кількість ознак, характер- 
них для мови художньої літератури, однак загальноприйнятим є те, що 
до них належать образність і емоційність. Вони в органічній єдності 
створюють особливу експресивність -- невід'ємну рису поетичної мови, 
що відрізняє останню від усіх інших мовних стильових різновидів. 
Хоч без цих найважливіших для розуміння художності понять не об- 
ходиться жодне літературознавче і переважна більшість тих лінгвіс- 
тичних досліджень, які розглядають мову літературних творів в образ- 
ній перспективі, їх витлумачення й визначення позбавлені належної 
чіткості та повноти, а звідси недостатня розробленість 1) методики ви- 
ділення з художньо-образної структури тих підструктур, які творять її, 
і2) прийомів сегментації тексту. 

Розщеплення художньої цілості на окремі мовні елементи без опо- 
ри на образну систему художнього твору дає змогу в плані загальної 
"стилістики виявити певні шари стилістичних ресурсів у досліджувано- 
му тексті, але не дозволяє розкрити особливості індивідуального стилю 
письменника чи специфіки художньої мови. У даному випадку йдеться 
не про заперечення цінності тих чи інших мовознавчих досліджень, а 
про розмежування різних аспектів і відповідно методики лінгвістичного 
аналізу художнього тексту стосовно до мети і спрямування інтересів 
науковця. Так, М: Н. Кожина чітко виділяє три підходи: 1) чисто лінг- 

с ГА. В. Степанов. Основные понятия стилистики. Изд-во Московского ун-та, 
б 20. 
Г. Винокур. Культура языка. Очерки лингвистической технологии. М., «Ра-. 

ботник просвещения», 1925, с. 167, 

91



вістичний, 2) загальностилістичний, 3) стилістично-функціональший 3, 
який передбачає розкриття індивідуально-авторської своєрідності вико- 
ристання мовних ресурсів для створення і передачі поетичного образу. 
При здійсненні стилістично-функціонального аналізу художнього тек- 
сту сегментування останнього повинно спиратися на образну систему 
твору, тобто в основу виділення окремих текстуальних величин із сло- 
весно-художнього цілого треба класти співвідношення слова як форми 
(враховуючи те, що це форма особлива, бо має готову, сформовану ще 
до «входження» лексеми у поетичний твір змістову структуру) і худож: 
нього образу як змісту (вже вторинного) цієї форми. 

Значна частина дослідників-стилістів спирається на положення про 
те, що елементом художньо-образної структури, з яким зіставляються 
при аналізі окремі мовні одиниці, є мікрообраз, бо співвідношення об- 
разу і слова може бути дійсно виявлене і враховане при такому «здріб- 
неному» розумінні образу 2. Мікрообраз — це «кожний предмет (у тому 
числі психологічний) того поетичного світу, який письменник через 
художній текст передає читачеві» 5. 

Для літературознавця художній образ -- це «особлива форма есте- 
тичного освоєння світу, при якій зберігається його предметно-чутТевий 
характер, його цілісність, життєвість, конкретність...» 7 Художній образ 
є формою суб'єктивного відображення дійсності Проте певні психічні 
сутності перестають бути чисто суб'єктивними і перетворюються у влас 
не художній образ, матеріалізуючись у слові. При цьому словесна (пер- 
винна) форма в силу своєї специфіки -- наявність готової змістової 
структури -- є не пасивною, а активною у тому розумінні, що не язляє 
собою «вмістилища» для існуючого поза словом у готовому вигляді 
образу, навпаки, останній на рівні мікрообразу створюється внаслідок 
художньої цілеспрямованої модифікації словесних значень. 

Мовні факти переконують у тому, що словесні образи існують, по- 
стійно виникають та функціонують і поза мистецькою сферою. Образ- 
ність та емоційність як засоби вираження почуттєво-конкретного -- 
риси, властиві не лише мові поетичній. Особливість художніх мовних 
образів обох типів (як тих, що витворені поза переносним ужитком' слів, 
так і тих, які виникають на основі переносних значень) в тому, що 
вони є носіями мікрообразу поетичної дійсності. Художній словесний 
образ виникає на основі змістової структури слова, існує у формі сло- 
весних значень, але ніколи не вичерпується ними. Мова зі своїми пря- 
мими значеннями в поетичному вжитку ніби вся обернена в тему та 
ідею художнього задуму 8. У мистецькій сфері зв'язок слова з об'єктив- 
ним світом опосередкований творчою уявою: письменника, його есте- 
тичним осмисленням реальності, його почуттєвими оцінками та ідеала- 
ми. Характерними рисами, які виявляють специфіку художнього словес- 
ного образу, є: 1) його ідейно-естетичне та почуттево-ощночне 
навантаження, 2) індивідуально-творчий характер. Проте поетичні 
словесні образи не можна розглядати лише як щось цілком оригінальне 
та індивідуальне, оскільки художнє мовлення є до певної міри перероб- 

3 М. Н. Кожина. Специфика научной и художественной речи в аспекте функ- 
циональной стилистики. Пермь, 1966, с. 27. 

41. І Ковалик. Про типологічну інтерпретацію художнього слова та вияв 
майстерності у Словнику мови творів 1. Франка. — Українське літературознавство, 
вип. УП. Вид-во Львівського ун-ту, 1969, с. 154; І. Є. Грицютенко. Естетична 
функція слова в світлі ленінської теорії відображення. -- «Мовознавство», 1970, Ме 5. 

5 М.Н. Кожина, Назв. праця, с. 32. ; 
° Там же. - 
7В. М. Лесин, О. С. Пулинець, Словник літературознавчих термінів. 

К. «Радянська школа», 1965, с. 246, 
8 Г. О. Винокур. Избранные работы по русскому языку. М., 1959, с. 247. 

92



ленням (часто несвідомим) розмовної мови?. Мова завжди потенціаль- 
но містить у собі прекрасне і здатна його виражати, але її постійна і 
природна функція полягає не в цьому. У спонтанному мовленні від- 
сутнє те, що становить суть і постійну мету літературної творчості, а 
саме свідоме прагнення викликати почуття прекрасного і свідоме праг- 
нення відчути естетичну насолоду від творчості інших 19. Таким чином, 
щоб досягнути відповідного мистецького ефекту, письменник, у якого 
немає жодних засобів поза тими, які дає йому загальнонародна мова, 
мусить естетично організувати її. Саме тому художню творчість можна 
визначити як мистецтво слова і насамперед мистецтво добору слова. 
Така характеристика не заперечує творчого характеру поетичного мов- 
лення. Якщо взяти до уваги, вказує Г. Винокур, наскільки старанно 
стилістично повинні бути очищені синтаксичні форми, щоб вони могли 
служити основою того відношення, яке ми називаємо образом, то 
ми легко зрозуміємо, чому якраз поезія являє собою настільки квалі- 
фіковану і високу стилістичну форму, чому поетичне слово є знаряддям 
творчості самої мови И. 

Безпосереднім об'єктом добору, а також результатом мовної твор- 
чості у художній мові є слово, у першу чергу його словесне значення. 
Лексика (насамперед її змістовий план) -- основа створення поетич- 
ного мікрообразу. Відповідно до цього лексичний рівень мовної струк- 
тури художнього твору стає основним об'єктом лінгвістичного аналізу. 
Зрозуміло, цей рівень не вичерпує зображально-виражальних можливо- 
стей мови. При співвідношенні мовних засобів із мікрообразом необ- 
хідно враховувати всю сукупність зображальних засобів, зосереджуючи 
увагу на лексико-семантичній структурі слова, на тих словесних зна- 
ченнях, які виникають, формуються у поетичному контексті і є мотиво- 
вані як образною системою художнього твору, його тематично-ідейним 
змістом, так і лексико-семантичною системою загальнонародної мови. 
Мотивація значення -- це один з тих моментів, які роблять слово влас- 
не поетичним 2. Письменник використовує в основному готовий лексич- 
ний матеріал, і тому для нього не байдуже, яке слово і з яким значен- 
ням вибрати, щоб воно передавало саме те, що він хоче зобразити. 
У такий спосіб поетичні значення мотивуються загальновживаними. 
Виявлення тих кінцевих. поетичних значень, з якими слово функціонує 
у художній мові, -- завдання «для самого мовознавства непосильне: 
це є тлумачення поезії. Але в завдання лінгвістичного дослідження 
входить установлення відношень між обома типами значень слова -- 
прямим (загальновживаним. — Л. Т.) і поетичним» 13. 

Конкретна методика лінгвістичного аналізу мови художніх творів 
може бути різною залежно від мети та завдань, які ставить перед со-: 
бою дослідник. Аналіз можна починати від сегментації поетичного 
тексту на окремі одиниці з опорою на мікрообраз. Із визначення мік- 
рообразу випливає, що текстуально він може становити окреме слово 
(в тій морфологічній формі, яка визначається контекстом літературно- 
художнього твору 1"), словосполучення, речення або структуру, яка є 
словесно-художньою цілістю, У виділених текстуальних одиницях пос- 
лідовно виявляється і характеризується вся сукупність мовних образно- 
емоційних засобів, що творять даний мікрообраз. 

і 

9 Ш. Балли. Французская стилистика. М. ИЛ., 1961, с. 219. 
1 Там же, с. 212—213. _ 
и.Г, Винокур. Культура языка... с. 173. 
12 Г. О. Винокур. Избранные работы по русскому языку, с. 246. 
13 Там же, с. 247. 
14 В. В. Виноградов. К диалектике развития словесно-художественных ом 

(«Евгений Онегин» Пушкина и «Мертвые души» Гоголя). — У кн.: Научная кон 
ренция. Проблемы лингвистической стилистики. М., 1965, с. 29. 

8. Українське літературознавство, вип. 20. 93



Проте лінгвіст може і повинен виділяти для аналізу із словесної 
художньої цілості окремі елементи -- лексеми "5. Можливість такого 
розщеплення поетичного тексту спирається на те, що різні шари лексики 
не в однаковій мірі виявляють свою образну здатність, тобто здатність 
виражати те чи інше поетичне значення. У словесній структурі мікро- 
образу є домінантні лексеми (саме вони найчастіше стають предметом 
аналізу) і такі, що набувають мінімального художнього навантаження, 
знаходяться на периферії. На першому етапі аналізу (вибір і виділення 
лексем із поетичного твору) дослідник покладається на враження, що 
виникли при безпосередньому ознайомленні з художнім текстом, а та- 
кож бере до уваги певні кількісні дані (наприклад, частоту слововжи- 
вання). 

Враховуючи спостереження над поетичними текстами, а також 
певні статистичні показники, ми обрали для аналізу лексему чорний !5, 
яка виступає активним засобом художньої конкретизації у поетичних 
творах І. Франка. Дане слово є багатозначним. Словники фіксують 
значну кількість прямих і переносних, вільних і зв'язаних значень та 
семантичних відтінків, і це дозволяє зіставити різного типу значення, 

бо і у Франкових творах дана лексема вживається у найрізноманітні- 
"ших контекстах. Ми не ставимо собі за мету охарактеризувати всі ви- 
падки поетичного слововжитку лексеми чорний у поезії І. Франка. Поет 
використовує її у 375 мікроконтекстах. Результат опрацювання такої 
кількості матеріалу за обсягом виходить поза межі статті. З огляду 
на це-нижче ми подамо лише окремі зразки аналізу художнього тексту 
за обраною нами методикою, причому, виявляючи функціонально-сти- 
лістичне навантаження  лексико-семантичної структури прикметника 
чорний, будемо розглядати мікроконтексти, у яких останній вживається 
лише з одним із значень, виділених нами у процесі попереднього лек- 
сикологічного аналізу. Не претендуючи на повну і вичерпну характе- 
гристику естетичного функціонування даного слова у поетичних творах 
І. Франка, ми обмежуємо своє завдання тим, щоб виявити співвідно- 
шення між лексико-семантичною структурою лексеми і поетичними 
значеннями, які виникають у художньому контексті, зважаючи на те, 
як видозмінюється (розширюється), обростає додатковими семантич- 
ними елементами те чи інше загальновживане значення, коли слово 
входить в образну структуру поетичного твору. 

Лексико-семантичний аналіз мінімальних вказівних контекстів (мі- 
німальне словесне оточення, у якому виявляється значення лексеми) 
показав, що всі значення, з якими прикметник чорний використовується , 
в поезіях І. Франка, співвідносяться із загальновживаними, тобто не 
виходять поза межі тієї досить розгалуженої лексико-семантичної 
структури даного слова, яка зафіксована у словниках. української та 
російської мов И. Таким чином, функціонування лексеми чорний у пое- 
тичній мові І. Франка не супроводжується формуванням абсолютно 
нових, вторинних, лексичних значень. Однак це не означає, що семан- 
тична структура аналізованого слова залишається повністю незмінною. 
Творячи мікрообраз, І. Франко спирається на потенціальну зображаль- 
но-виражальну здатність словесних значень, уже існуючих у мові, проте 

15 С, В. Бекова. О слове черный у М. Горького. — У зб.: Исследования по 
эстетике слова и стилистике художественной литературы. Изд-во Ленинградского 
ун-та, 1964. 

16 У статті використано матеріад картотеки Словника мови поезій І. Франка, 
укладеної на кафедрі Української мови Львівського університету. 

«7 Словарь української мови. Упорядкував Б. Грінченко. Т. ТУ, К. Вид-во 
АН УРСР, 1959; овник мови Шевченка, т. 2, К., «Наукова думка», 1964; Сло- 
варь современного русского языка, т. 17. М.-Л., «Наука», 1965; Словарь языка Пуш- 
кина, т. ГУ, М., Гос. изд-во иностранных и национальных словарей, 1961. 

94



у художньому контексті виникають найрізноманітніші емоційно-смис- 
лові прирощення, які нашаровуються на те чи інше загальномовне 
значення, модифікують його. 

Спостереження над мікроконтекстами, у яких конкретизуючим 
елементом виступає прикметник чорний, показали, що найчастіше у їх 
структурі він уживається як назва кольору, що є найтемнішим у всій 
кольоунстичній гамі, тобто із значенням, яке у згаданих вище словни- 
ках кваліфікується як основне. Лексема із цим значенням у мові: 
поетичних творів І. Франка активно поєднується з іменниками, що: 
означають істот або предмети матеріального світу, причому сполуча- 
ється з іменниками різних лексико-семантичних груп, тобто входить 
у різного типу мікроконтексти. Кількісно переважає група словосполу- 
чень на зразок: чорні лиця, чорні очі, чорні зуби, чорні коси, чорний 
вус, чорні вії. Переважну більшість наведених словосполучень поет 
використовує у мікрообразах, які творять портретну характеристику: 

Чорні очі палкі, 
Ненаситні такі, ' 
Ви впилися в мою душу, 
Наче чари які 18, 

У наведеному уривку зображення внутрішнього, психологічного портре- 
та, напруги почуттів досягається сукупністю -образно-виражальних 
мовних засобів: нанизування художніх означень, метафоричне порів- 
няння, певна інтонація. У цю систему як один із важливих її складни- 
ків органічно вплітається лексема чорний. І. Франко як додатковий 
експресивний засіб використовує здатність Її семантики асоціюватися 
з певним видом емоційного стану, переживання. Слово чорний називає 
колір, сприйняття якого найчастіше супроводжується негативними по- 
чуттєвими оцінками, але значення цієї лексеми може пов'язуватись із 
переживанням протилежного, досить складного психічного стану, у яко- 
му переплітаються емоції і почуття різного характеру. Прикметник 
чорний в аналізованому поетичному мікрообразі називає не лише 
колір, а стає виразником внутрішньої пристрасті, бентежного неспокою, 
палкого бажання. Виникнення саме такого емоційно-смислового при- 
рощення до основного значення слова включає його у ряд чорні-палкі- 
ненаситні (очі) як елемент, на семантичній основі якого виростає емо- 
ційна і смислова градація, що відіграє вирішальну роль у витворенні 
поетичного мікрообразу в цілому. 

У поезії І. Франка переважає використання лексеми чорний при 
зображенні почуттєво-відразливого, жахливого, потворного. При цьому 
згадана яскраво виражена асоціативна здатність, властива лексико- 
семантичній структурі слова, дозволяє йому або безпосередньо ство- 
рювати, або ж посилювати той негативний емоційний фон, на якому 
сприймається зображуване: ї 

Вся |баба) розпатлана, і боса, Руки, мов граблі, худії, 
Г брудна, і кривоноса, Щоки, мов та грязь, сідії, 
В роті чорні зуби два, , А голосить, мов сова (ХИ, 231). 

У поезії І. Франка досить активно вживається прикметник чорний 
у сполученні з конкретними іменниками, що є назвами одягу, а також 
тканин, предметів побутового вжитку, наприклад: чорне вбрання, чор- 
ний плащ, чорні фраки, чорна ряса, чорний завій, чорний покров, чорне 
сукно, чорний серпанок, У такого типу словосполученнях на основне 
лексичне значення (вказівка на колір) нашаровується додатковий смис- 

11. Франко. Твори в двадцяти томах, т. ХІ. К, ДВХЛ, 1952, с. 260, 
Усі поетичні тексти цитуються за цим виданням. Далі будемо вказувати тільки на 
відповідний том і сторінку. Виділення в усіх цитованих уривках зроблені нами. 

З" 95



ъ 

ловий відтінок — характеристика предмета за його використанням 
У певних обставинах (чорний одяг, наприклад, — це одяг урочистий, 
а ще частіше -- Ознака жалоби, горя). При зображенні конкретних 
життєвих ситуацій наявність згаданих смислових відтінків включає 
лексему чорний у систему засобів, які у поетичному творі виражають 
чи збуджують відповідні переживання, почуття: 

Втім тінь одна шугнула поуз мене: 
Вся в чорнім, тихо, звільна йшла вона, 
Зирнула -- і з душі з самого дна 
Знов піднялось все горе утаєне (ХІІ, 234). 

Зображальна сила Франкового поетичного слова часто грунтується 
на складному органічному злитті у семантичній структурі лексеми 
численних смислових відтінків, які виникають у поетичному контексті. 
Таке переплетення веде до одночасного співіснування в одному слові 
кількох змістових планів, через які лексема асоціативно може пов'язу- 
ватись з іншими, семантично досить віддаленими словами. У поетичних 
творах І. Франка такі асоціації настільки художньо мотивовані, що 
слова, значення яких поза поетичною мовною системою не пов'язуються 

. між собою, можна об'єднувати у певні лексико-семантичні групи 19. 
У такого типу словесні ряди часто включається аналізований прикмет- 
ник чорний: 

Як я пильно від нього ховаюсь, 

Щоб не вздрів він нечайно мене, -- 
Бо -- я знаю -- дідусь ізлякаєсь: 

В : Чорне вбрання для нього страшне! (Х, 183). 

7 - У наведеному мікроконтексті обидва означення чорне і страшне 
(вбрання) характеризують предмет у негативному смислово-емоційному 
плані. Таке зближення відмінних за значенням лексем не потребує 
спеціальної мотивації, бо потенціально закладене у семантиці обох 
слів. Цікаве"»воно тим, що стає виразником ідейного змісту поезії, на- 
буває гострого соціального звучання, яке найповніше розкривається 
тоді, коли поет, розширюючи словесний ряд чорне, страшне (вбрання), 
включає сюди інші прикметники-означення: прокляте, панське, тісне 
(одіння): 

І я думав: «О; будь же прокляте 
Теє панське одіння тісне, 

, Що для тебе, убогий мій брате, 
Так страшним учинило мене!» (Х, 184). 

Соціальна спрямованість поетичного твору найяскравіший вияв 
знаходить у протиставленні антонімів панський—убогий, яке завдяки сис- 
темній організації поетичної мови не вичерпується цими двома склад- 
никами. У протиставлення включається весь ряд: чорне, страшне, про- 
кляте, тісне (одіння). Художня цінність такого широкого протиставлен- 
ня полягає в тому, що воно не тільки розкриває суть вужчого: чорне-- 
страшне (вбрання), а й виявляє авторську почуттєву оцінку, позицію 
поета, його ставлення до зображуваного: чорне панське вбрання -- то 
прокляте тісне одіння. 

Словосполучення, до складу яких входить аналізований прикмет- 
ник та іменник на означення одягу людини, вживається у поетичних 
творах І. Франка з метафоричним, рідше -- метонімічним значеннями. 
Найчастіше такі образні словосполучення є влучною характеристикою 
особи або навіть цілого суспільного соціального прошарку. Використо- 
вує їх поет здебільшого у творах викривального сатиричного та іро- 
нічного спрямування: | 

19 Про особливості системної організації поетичної мови див. Г. О. Винокур: 

Избранные работы по русскому языку, с. 248. 

96



Не опреться силі тій, 
- Вічно юній правді щирій, 
Ані зрада у порфирі, 
Ні брехня у чорній рясі, 
В медоплинних слів прикрасі |...) (ХПІ, 419). 

Прикметник чорний у контексті поезії, якій належить цитована стро- 
фа, — це не тільки назва кольору, а й ознака, що виражає внутрішню 
сутність тих, хто носить чорну рясу. 

Образність звороту брехня у чорній рясі спирається на те, що: 
у даному поетичному контексті семантична структура лексеми чорний, 
крім основного значення, включає додаткові смислові відтінки. Поза 
цим мікроконтекстом вони можуть оформлятися в окремі самостійні 
лексичні значення (переносні): 1) злий, підступний, 2) реакційний (по- 
рівн. чорні закони, чорна зрада, чорна справа). У поезії І. Франка 
прикметник чорний досить активно функціонує з першим із виділених 
значень, наприклад: 

Та хоч би була та справа Я її на правду зверну, 
Зла, нечесна і лукава, На добро відміню скверну, 
Бридка, чорна, як смола, — Хвіст пущу вперед чола (ХИ, 420). 

У даному випадку, зрозуміло, треба говорити не про основне, пряме, 
значення і додаткові семантичні відтінки, а про повністю сформоване 
переносне значення лексеми чорний. Але й тут (як і в попередньому 
уривку) образність словосполучення справа чорна, як смола не вичер- 
пується вказаним переносним значенням. Крім нього, виникає ще один 
змістовий план, який, на відміну від метафоричного звороту брехня 
у чорній рясі, формується у напрямі від переносного до прямого зна- 
чення. Вирішальну роль при цьому відіграє порівняння справа чорна, 
лк смола. Одночасне співіснування, органічне злиття різних значень, 
семантичних відтінків в одному плані вираження робить неможливим 
їх абсолютне розмежування: 

Догоряють поліна в печі, 
Попеліє червоная грань... 
У задумі сиджу я вночі 5 
І думок сную чорную ткань (Х, 30). 

. 

Тут при зображенні складного психічного процесу, який неможливо 
сприйняти і пізнати чуттєво, використано словесний метафоричний 
образ, у структурі якого прикметник чорний стає таким конкретизую- 
чим елементом, що викликає численні емоційно-смислові асоціації, бо 
у цьому художньому контексті виникає складне поєднання двох значень 
аналізованої лексеми: основного (прямого) -- назва кольору та вто- 
ринного (переносного) -- важкий, гнітючий (порівн, відмінність її емо- 
ційного і смислового навантаження у словосполученнях: чорна ткань 
думок і просто чорна ткань). 

Поет завжди прагне максимально використати рефлективну здат- 
ність, яка полягає у тому, що певне значення, асоціативно пов'язуючись 
із низкою споріднених значень (в межах одного багатозначного слова), 
а також семантикою інших слів, може виражати більше, ніж є у ньому 
самому, а також збуджувати відповідні переживання, що врешті-решт 
і створює словесну образність. 

Ми охарактеризували лише деякі випадки поетичного вжитку лек- 
семи чорний у творах І. Франка. Стилістично-функціональний аналіз 
одного слова не дає можливості зробити остаточні висновки про особ- 
ливості мовної майстерності поета, його творчу манеру. Щоб виявити 
це, необхідно дослідити всі рівні мовної структури художніх творів, 
простежити, як у словесних поетичних образах взаємопов'язуються та 
«взаємодіють різного типу мовні зображувально-виражальні засоби. 
Наш аналіз (точніше спроба аналізу) виявляє окремі риси поетичної 

7. Українське літературознавство, вип. 20, > 97



лексико-семантичної структури слова чорний, яка формується у худож- 

ньому контекст! Франкових поезій. 
У художній мові при творенні словесних поетичних образів І. Фран- 

ко спирається передусім на багатство семантики аналізованого прик- 
метника, використовує ті його лексичні значення, які виникли та 
їснують у лексико-семантичній системі української мови. Таке вико- 
ристання лексики розкриває одну із характерних рис індивідуальної 
манери І. Франка. Його поетичне слово стає ефективним мистецьким 

засобом поза таким образно-метафоричним ужитком, який спирається 

на дуже складне, багатоступеневе переосмислення і перенесення назви. 

І. Франко не перенасичує поетичного тексту тропами, витвореними на 
основі асоціацій, суб'єктивних настільки, щоб ця надмірна оригіналь- 

ність і суб'єктивність утруднювала сприйняття, осмислення художнього 

твору. 
Внаслідок взаємодії, перерозподілу словесних значень у потоці 

художнього мовлення виникають поетичні додаткові смислові приро- 
щення, за рахунок чого збагачується, розширюється лексико-семантич- 
на структура прикметника-означення чорний. Цей прикметник "як засіб 
створення словесного образу стає виразником кількох змістових пла- 
нів, які одночасно співіснують в одному плані вираження. Багатопла- 
новість змісту формується на основі активізації асоціативних смисло- 
вих зв'язків (що існують між словами у лексичній системі мови), а 
також виникнення власне поетичних асоціацій у словесній системі ху- 
дожніх творів І. Франка. Для аналізованого слова характерним є не 
лише смислова, але й яскраво виражена емоційна асоціативна здат- 
ність. Воно завжди створює певний емоційний фон сприйняття худож- 

нього образу, а також виражає авторську почуттєву оцінку зображу- 
ваного. 

Завдяки багатству і розгалуженості лексико-семантичної структури 
аналізованого слова, його здатності безпосередньо виражати і збуджу- 
вати почуття, прикметник чорний є тим конкретизуючим засобом, який 
активно функціонує у поезії І. Франка, входить у різного типу словесні 
образи. 

Л. М. ТРЕТЕВИЧ 

НАБЛЮДЕНИЯ НАД ПОЭТИЧЕСКИМ СЛОВОМ И. ФРАНКО 

Резюме 

В статье рассматриваются некоторые проблемные вопросы функционально-стилис- 
тического анализа художественных текстов: определение сферы лингвистических 
интересов в исследовании языка художественных произведений; сегментация целост- 
ных поэтических структур; особенности художественной образности и роль лексико- 
семантического уровня в ее формировании. Выяснение этих вопросов дало возможность 
выбрать определенный подход к характеристике употребления лексемы «черный» 
в поэзии И. Франко. Рассмотрение стилистического функционирования прилагатель- 
ного «черный» как художественного конкретизирующего элемента в различного типа 
микрообразах осуществляется в пределах анализа его  лексико-семантической 
структуры. :



ту. ПОВІДОМЛЕННЯ 

Ф. 1. НАУМЕНКО 

Нове про „О воспитании чад“ 

та його автора 

На Україні збереглося декілька літературних пам'яток початку ХУИ ст., 
автори яких невідомі. Серед них -- збірник «О воспитании чад»! і «Пересторога» 2. 
Ці твори мають неабияку літературну та історико-педагогічну вартість. Питання про 
їх авторство здавна було і залишається предметом уваги дослідників, 

Тван Франко вважав автором «Перестороги» відомого братчика Львівського 

братства Юрія Рогатинця. Його думку поділяв до певного часу й академік Михай- 

ло Возняк. Питання про авторство збірника «О воспитании чад» залишалось від- 
критим до початку 50-х років ХХ століття. Після уважного вивчення збірника «О 
воспитании чад», єдиний відомий у нашій країні примірник якого зберігається в біб- 

ліотеці Львівського музею українського мистецтва, М. Возняк прийшов до висновку, 
що його упорядкував і вступний вірш-звернення «До читальников» написав відомий 
педагог і церковно-політичний діяч на Україні Іван Борецький. Проаналізувавши 
ідейний зміст «До читальников» і «Перестороги», зіставивши деякі мовні особливості 
обох творів, М. Возняк зробив висновок, що автором гостро викривального памфле- 
та «Пересторога», спрямованого проти католицької церкви, слід вважати не Юрія Ро- 
гатинця, а Івана Борецького. : 

Львівський примірник «О воспитании чад» привернув увагу М. Возняка й 
оформленням титульної сторінки. Власне, саме вона передусім наштовхнула його на 

думку про те, що збірник «О воспитанни чад» і звернення «До читальников» напи- 
сав Іван Борецький. Розглянувши в нижній частині титульної сторінки в колі справа 

і зліва від намальованого рогу оленя латинські букви «Ї» та «В», він писав: «Для 
мене немає найменшого сумніву, що в літерах Г. Б. на першій сторінці її заголовного 
листочка маємо ініціали Івана (Іоанна) Борецького» ". 

Твердження М. Возняка про те, що автором «О воспитанни чад» і «Пересторо- 
ги» слід вважати відомого українського церковно-політичного діяча і педагога Іва- 

на Борецького було прийняте, увійшло у науковий обіг 5. | 
Однак І. Коляда у своїй розвідці «До питання про авторство «Перестороги» в 

"світлі гіпотези І. Франка» обгрунтовано заперечує висновок М. Возняка про те, 
що автором «О воспитанни чад» був Іван Борецький. Спростувавши думку М. Воз- 
няка щодо авторства «О воспитании чад», 1. Коляда одночасно заявляє: тверджен- 
ня М. Возняка про те, що автором «Перестороги» був І. Борецький, є також непе- 

| Иже во святых отца нашего Йоанна Златоуста беседа избранная о воспита- 
нии чад. В Львове. В друкарне братской. Лета от рождения Христова 1609. | 

"М, Возняк. Письменницька діяльність Івана Борецького на Волині і у 
Львсві. Бид-во Львівського ун-ту, 1954. $ 

з Ф. І. Науменко. Педагог-гуман!ст і просвітитель І. М. Борецький. Вид-во 
Львівського ун-ту, 1963. і 

й Возняк. Письменницька діяльність Івана Борецького на Волині і у 
Львові, с. 10. ро 

ЗА, І, Білецький. Хрестоматія давньої української літератури. К. Вид-во 
АН УРСР, 1959; Історія української літератури, т. 1. К. Вид-во АН УРСР, 1954, 
с. 67; Ф. 1. Науменко. Назв. праця. 

удо Франко. Статті і ЕЯ кн. 6. Вид-во Львівського ун-ту, 1958. , 

7* | - «о 99 

г: | еле



реконливим. Погоджуючись із припущенням І. Франка щодо авторства «Пересто- 

роги», І. Коляда підтверджує його кількома доводами. Між іншим, тут же Г. Коля- 

да бездоказово заявляє, що в дійсності автором «О воспитании чад» слід вважати 
не І. Борецького, а члена ученої колегії балабанівського видавництва Гаврила Доро- 

феєвича. Це твердження спростовується тим, що Г. Дорофеєвич належав до воро- 

жого львівським братчикам табору єпископа Балабана. 

І. Коляда вважає, що оленячий ріг і латинські букви «Ї» і «В» не друковані, 
а вписані від руки уже після виходу книжки в світ. На його думку оленячий ріг — 

це герб, а літери «Ї» і «В» -- ініціали не автора, а першого власника того примірника 
цієї книжки, що нині зберігається в Музеї українського мистецтва у Львові. За 

польським гербовником І. Коляда встановив, що оленячий ріг = герб роду Бібер- 
штейн!в. Г. Борецький не був шляхтичем. Та навіть якби він був шляхетського по- 

ходження, то до цього герба не мав ніякого відношення. Тому, заявляє І. Коляда, не 

тільки автором, але й власником того примірника «О воспитании чад», яким до ос- 
таннього часу користувались дослідники, не міг бути Іван Борецький. Проте й мірку- 

вання І. Коляди на цю тему не були до останнього часу переконливими, викликали 
заперечення". Бракувало другого примірника «О воспитанни чад», який міг би 
внести ясність у це питання. 

Дослідники ‚ були переконані, що зберігся лише один львівський примірник ?. 

Вони забули, що академік А. Соболевський в одній.зі своїх інформацій, яка була 
опублікована в «Чтениях в историческом обществе Нестора Летописца» ?, згадував 

про зшиток різних невеличких видань, виявлених у бібліотеці м. Софії. У цьому 

зшитку було й «О воспитании чад». У своїй інформації А. Соболевський писав: «На- 
родная библиотека в Софии имеет под № 209 переплетеный сборник печатных кни- 

жек польских и русских, конца ХУ! и начала ХУП веков. в котором, между про- 

чим, находятся следующие издания: «О воспитании чад...». 

Ми звернулися до бібліотеки м. Софії з проханням надіслати фотокопію титуль- 
ної, сторінки «О воспитании чад». Таку фотокопію ми одержали. Внявляється, що 

титульна сторінка софійського примірника відрізняється від титульної сторінки львів- 
ського: коло в нижній частині залишилось чистим. Висновки із зіставлення сторінок 

напрошуються такі. 

І. Категоричне твердження Михайла Возняка та інших про те, що латинські лі- 

тери «Ї» і «В» в колі титульної сторінки львівського примірника є ініціалами авто- 
ра, спростовується. Це ініціали колишнього власника львівського примірника, отже, 
вони не можуть бути прийняті як один з найбільш вагомих доказів, що автором 

«О воспитании чад» є Іван Борецький. 
2. Встановлений І. Колядою факт, що Борецький не належав до герба роду 

Біберштейнів, дає підставу говорити, що І. Борецький не міг бути і власником львів- 

ського примірника книжки «О воспитанни чад». Можна лише припускати, до того 
ж з великими застереженнями, що І. Борецький або його предки перебували в якійсь 
залежності від роду Біберштейнів. Тому, можливо, що І. Борецький все ж вважав 

за свого сюзерена когось із роду Біберштейнів. 

3. Порівняння титульних сторінок обох примірників «О воспитанни чад» дає 
можливість встановити слабкі сторони твердження М. Возняка про авторство не 

тільки збірника «О воспитании чад» але й «Перестороги». 
Питання про авторство обох творів становить значний науковий інтерес. Напи- 

сані вони в умовах гострої ідеологічної боротьби, а тому їх упорядник чи упоряд- 

ники, побоюючись фізичної розправи, приховали своє прізвище. Припущення 1. Фран- 
ка про те, що Рогатинець міг бути автором «Перестороги», в світлі нами наведеного 

не знімається з порядку денного. В цьому з Г. Колядою не можна погодитись. 

. 

7 Ф.І,Науменко. Назв. праця. 
8 И. Каратаев. Описание славяно-русских книг, напечатанных кирилловски- 

ми буквами, т. 1, СПб, 1883, № 199, с. 315. 
ЗА. Соболевский. Две библиографических редкости. — Чтения в истори- 

ческом обществе Нестора Летописца, кн. 12. К., 1898. 

100



Ф, И. НАУМЕНКО 

НОВОЕ «О ВОСПИТАНИИ ЧАД» И ЕГО АВТОРЕ 

Резюме 

Сборник «О воспитании чад» принадлежит к числу литературных произведений, 
авторы которых неизвестны. И. Франко считал автором сборника члена Львовского 
братства Юрия Рогатинца. М. Возняк пришел к выводу, что он написан Иваном 
Борецким. На основании сопоставления фотокопии обложки второго экземпляра 
сборника, находящегося в Софии, с обложкой книги, имеющейся во Львове, автор 
статьи утверждает, что это сводит на нет основные доводы М. Возняка, будто бы 
автором сборника является Иван Борецкий.



‚ У. БІБЛІОГРАФІЯ 

О.Н. Мороз 

Франкознаветво за 1972 рік 

Розділ 1. ТВОРИ І. ФРАНКА 

Вовк-старшина. Казки. Малюнки В. Мартинця. К., «Веселка». 1972. 19 с. з іл. 

Лис Микита. За редакцією М. Рильського. Оформлення С. Караффн-Корбут. 
Львів. «Каменяр», 1972. 103 с. з іл. 

Фарбований лис. Казка. Малюнки А. Жуковського. К., «Веселка»; 1972. 24 с. 
з іл. 

Етнографічна експедиція на Бойківщину. — «Жовтень», 1972, № 8, с, 112--119. 
Переклад з німецької мови статті Ізана Франка, вперше надрукова- 

ної в журналі «Леїйв5сігіїї {г б5іеггеїсрізспе Моїк5Ккипде», 1905, кн. 1—4. 
Передмова і публікація Катерини Матейко і Василя Васьківа. 

Розділ І. КРИТИЧНА ЛІТЕРАТУРА ПРО І. ФРАНКА 

Амирян С. Армяно-украйнскне литературные связи. Ереван, Изд-во Акад. на- 
ук АрмССР, 1972. 220 с. с илл. 

Теж про І. Франка. 
Бацула 1. Г. Проблеми пізнання людиною світу в художній творчості Івана 

Франка. — «Українське літературознавство», вип. 17. Іван Франко. Статті і матеріали. 
Львів, 1972, с. 22—27. 

Бендзар В. П. Критика НДР і Австрії про берлінське видання творів І. Фран- 
ка німецькою мовою. -- «Українське літературознавство», вип. 17. Іван Франко. Статті 
і матеріали. Львів, 1972, с. 65—70. 

Білоштан Я. П. Маленький драматичний шедевр І. Я. Франка («Будка 
№ 27»). — Вісник Київського університету, Серія філології. К., 1927, с. 7--12. 

Боднар Б. І. Фраземи в оповіданнях Івана Франка. — «Українське літературо- 
знавство», вип. 17. Іван Франко. Статті і матеріали. Львів, 1972, с. 95—100, 

Бойчук А. П. Українська сатира другої половини ХІХ ст. (На матеріалах 
творчості Марка Вовчка, Панаса Мирного, Івана ВЕ К., «Вища школа», 1972, 
263 с. 

Про І. Франка див, розділ: З потоку народного гумору і сатири, 
с. 194—261. 

Бутрин М. Л. Запізніла заборона збірки «Дзвін») (1878). — «Українське літе- 
Патурознавство», вип. 17. Іван Франко. Статті і матеріали. Львів, 1972, с. 41—45. 

Войтюк А. Ю. Ісгорико-літературна концепція Івана Франка. — «Українське 
літературознавство», вип. 17. Іван Франко. Статті і матеріали. Львів, 1972, с. 76--80. 

Голомбйовський Й. М. Шевченкові жіночі образи в оцінці Івана Фран- 

ка. — «Українське літературознавство», вип. 17. Іван Франко. Статті і _ матеріали. 
Львів, 1972, с. 81--86. 

Гончар Олесь. Подвиг Каменяра. — У кн.: Олесь. Гончар. Про наше 
письменство. Літературно-критичні статті, виступи, етюди. К. «Радянський письмен- 
НИК», 1972, с. 64—68. 

Гузар 3. П. До питання про локальний колорит у прозі І. Франка (Борислав 
і Дрогобич у двох редакціях повісті «Воа сопзбгісіог), -- «Українське літературо- 

знавство», вип. 17. Іван Франко. Статті і матеріали. Львів, 1972, с. 106—111. 

102



. 

Данилюк А. Хатина бойка. -- «Ленінська молодь», 1972, 14 листопада. 
При описі бойківської хати використано дослідження І. Франка 

«Етнографічна експедиція на Бойківщину» (1905). 
Дей О. І. Про полемічний підтекст прологу до поеми «Мойсей», -« «Радян- 

ське літературознавство», 1972, № 8, с. 40—45, 
Денисюк І, О. Життя і жанр (Про робітниче оповідання Івана Франка). -- 

«Українське літературознавство», вип. 17. Іван Франко, Статті і матеріали. Львів, 
1972, с. 15—21. і ‹ 

Дисак Ф. І. Боротьба навколо імені і спадщини 1. Франка (За матеріалами 
комуністичної преси Західної України 1929--1933 рр.) -- «Українське літературо- 
знавство», вип. 17. Іван Франко. Статті і матеріали. Львів, 1972, с. 87—94. 

Думннець І. О. Внутрішня політика російського царизму 90-х років ХІХ ст. 
в оцінці І. Я. Франка. — «Українське літературознавство», вип. 17. Іван Франко. 
Статті і матеріали. Львів, 1972, с. 46—51. 

Дун О. 3. Невідомий російський переклад «Каменяр!в». -- «Українське літе- 
ратурознавство», вип. 17. Іван Франко. Статті і матеріали. Львів, 1972, с. 122—125. 

Журбенко А. Т. Засоби психологізації у «Бориславських оповіданнях» 
7 1. Франка. — У кн. Питання філології (Збірник наукових праць аспірантів Дніпро- 
петровського держ. ун-ту, філологічний фак-т). Дніпропетровськ. 1972, с. 5—16, 

Іван Франко у спогадах сучасників. Кн.2. Упорядкування і передмова О. 1. Дея. 
Львів, «Каменяр», 1972. 

Рец: Погребенник Федір. Друга книжка спогадів про Фран- 

ка. -- «Друг читача», 1972, 3 серпня, с. 5; Хома В. Нові штрихи до 
постаті Каменяра. — «Радянське слово» (м. Козова, Тернопільська обл.), 

1972, 2 вересня. 

Каспрук Арсен. Поема в сучасному літературознавстві. -- «Радянське літе- 

| ратурознавство», 1972, № 5, с. 29—35, 

Теж про поему І. Франка. 
Ккрилюк Є. П. Значення Івана Франка для слов'янських літератур. — У кн.: 

Кирилюк Є. П. Слово, віддане народові. К, «Дніпро», 1972, с. 177—902. 
Кисельов О. 1. Іван Франко. — У кн.: Кисельов О. І. Література гарту й 

боротьби. Дослідження. К., «Дніпро», 1972, с. 294—402. | 
Ковалик І. І. Наукові філологічні основи укладання і побудови Словника 

мови художніх творів Івана Франка, — «Українське літературознавство», вип. 17. 

Іван Франко. Статті і матеріали. Львів, 1972, с. 3—8. 
Комаринець Т. І. Проблема літературно-фольклорних взаємин у працях 

Ївана Франка. -- «Українське літературознавство», вип. 17. Їван Франко. Статті і ма- 
теріали. Львів, 1972, с. 9—15. 

Крутікова Н. Є. Міжнаціональні літературні взаємини як процес. -- «Радян- 

ське літературознавство», 1972, № 2, с. 11—22. 

У статті йде мова про Зв'язки 1. Франка з російською та зарубіж- 

ними літературами. - : 

Липецька М. Іван Франко і католицизм. — «Людина і світ», 1972, № 2, 

с. 44—46. й : 
Липецька М.М. З історії українсько-польських 'їдейних зв'язків революційно- 

демократичної естетики 80 років ХІХ століття. — «Етика і естетика», 1972, вип, 12, 

с. 85—92. 

Стаття опрацьована на прикладах зв'язків І. Франка з представни- 

ками польської культури. 
Матвіїшин В. Г, Е, Золя в польсько-українських літературних взавминах.— 

«Українське літературознавство», вип. 17. Іван Франко. Статті і матеріали. Львіз, 

1972, с. 52—59. 
Мельничук А. Ф. Про взаємини Івана Франка та Гната Хоткевича. — 

«Радянське літературознавство», 1972, № 8, с. 78—81. 5 
Нечнпорук О. Д. Український Каменяр 1 шотландський бард. — «Укра1н- 

ське лНературознавство, вип, 17. Іван Франко. Статті і матеріали. Львів, 1972, 
с. 112—Иб. 

103



Нечиталюк М. Ф. Шлях Івана Франка до публіцистики. — ' «Укратнське 

літературознавство», вип. 17. Іван Франко. Статті і матеріали. Львів, 1972, с. 28—35. 

Новосядла Е. «Каменярі» І. Франка англійською мовою. -- «Жовтень», 

1972, № 5, с. 134—136. 
Охріменко П. П. Перюдика Радянської Білорусії про Каменяра. -- «Укра- 

їнське літературознавство», вип. 17. Іван Франко. Статті і матеріали. Львів, 1972, 

с. 71—75. 
Погребенник Я. М. Іван Франко на сторінках віденського журналу. — 

«Українське літературознавство», вип. 17. Іван Франко. Статті і матеріали. Львів, 

1972, с. 59--65. 
Рудко М. К. Маловідома стаття І. Франка про Львівський університет. -- 

«Українське літературознавство», вип. 17. Іван Франко. Статті і матеріали. Львів, 

1972, с. 125--129. 
Сваричевський А. Франко про Поділля. -- «Радянське Поділля», 1972, 

23 січня. 

Скоць А. І. До джерел Франкової «Притчі про терен». -- «Українське літе- 
ратурознавство», вип. 17. Іван Франко. Статті і матеріали. Львів, 1972, с. 35—41. 

Тараненко М. П. Біля джерел робітничої тематики в українській літера- 

турі. — «Українська мова і література в школі», 1972, № 8, с. 13—22. 

Також про творчість 1. Франка. 
Фалендиш Л. Т. Франко про український романтизм. -- «Радянське літе- 

ратурознавство», 1972, № 2, с. 42—51. 

Хома НИЕ: Каменяр та І. О. Блажкевич — «Вільне життя», 1972, 

10 вересня. 
Хоміцький Остап. Осяяна генієм великого Каменяра."-- «Ленінська мо- 

лодь», 1972, 5 серпня. 
Про Ольгу Рошкевич та її літературно-наукову діяльність. 

Хропко П. П. Шляхи розвитку реалізму в новій українській літературі. -- 

«Українська мова і література в школі», 1972, М» 2, с. 11--20. 
Також про творчість І. Франка. 

Хрустовська О. П. Іван Франко і Леся Українка на ниві перекладацької 

роботи. -- «Українське літературознавство», вип. 15. Львів, 1972, с. 56—61. 
Шабліовський Євген. Сила великої дружби. Українська дожовтнева літе- 

ратура в інтернаціональних зв'язках. -- «Літературна украшая», 1972, 2 червня. 
Також про 1. Франка. } 

Шамаева С. Є. Роль авторських відступів в оповіданнях І. Я. Франка для 

дітей. -- «Українське літературознавство», вип. 17. Іван Франко. Статті і мате- 

ріали. Львів, 1972, с. 101—106. 
Шанюк І. 1. Алегорія-звіроуподібнення як засіб викриття в сатирі І. Я. Фран- 

ка. -- «Українське літературознавство», вип. 17. Іван Франко. Статті і матеріали. 

Львів, 1972, с. 116--122. | 
Шморгун Петро. «Капітал» Карла Маркса на Україні. -- «Народна твор- 

чість та етнографія», 1972, № 2, с. 29—35. 
Також про І. Франка як перекладача та популяризатора капіталу 

К. Маркса. 

Розділ ПІ. ХРОНІКАЛЬНІ МАТЕРІАЛИ 

Відповідь на запитання. -- «Друг читача», 1972, 17 лютого. 

Редакційна колегія видання творів І. Франка у 50-ти томах інфор- 
мує про хід підготовки збірки. 

Каменяреві присвячується. -- «Вільна Україна», 1972, 30 травня. 

Мітинг біля могили І, Франка в день 56 роковин з дня смерті пись- 

менника. і 

Відкриття меморіальної таблиці на будинку № І по вул. Ватутіна у Львові, де 

в 1877--1878 рр. Франко перебував у в'язниці. 
Про вшанування пам'яті Франка див. також: Вшанування Каменя- 

ра. — «Вільна Україна», 1979, 31 травня; Вшанування" Каменяра. -- 

104



«Ленінська молодь», 1972, 1 червня; Конышева Р. Великому Каменяру. — 
«Львовская правда», 1972, 31 мая; Петренко М. Квіти шани Іванові Фран- 

ку. -- «Літературна Україна», 1972, б червня; Поэту-борцу. — «Літера- 
турная газета», 1972, 21 июня, с. 2; «Жовтень», 1972, № 8, друга стор. 

обкладинки (фото меморіальної таблиці). 
Петренко Микола, Турботи Франкової кузні. -- «Літературна Україна», 

1972, 23 травня. 
Про літстудію Львівського ордена Леніна держ. ун-ту ім. І. Франка. 

Розділ ТУ. 1. ФРАНКО В МИСТЕЦТВІ І ХУДОЖНІЙ ЛІТЕРАТУРІ 

Бу рлаков Сергій. Іван Франко над творами Климентія Зінов'єва (Поезія). — 

«Літературна Україна», 1972, 7 січня. - 
Донець Григорій. Двадцята весна. (Поема про І. Франка і Лесю Українку) — 

У кн. Донець Г. Віхи. К., «Радянський письменник», 1972, 

Драч І. Іван Франко у революційному Києві 1905 року. (Поезія). — У кн.: 
Драч І. До джерел. Вірші, поеми, переклади. К., «Дніпро», 1972, с. 73—75. 

з 

Яворівський Володимир. Літа шукань і звершень. -- «Літературна Україна», 

1972, | лютого. . 
Про художника Осипа: Величка -- різьбяра, автора портрета 

І. Франка. . 

+ 

Захар Беркут. Кінофільм. - 

Рец: Бабишкін Олег. До проблеми «Література і кіно». — «Рад. 

літературознавство», 1972, № 8, стор. 21—29; Белзик Юрій. Сила сувора 

й велична, -- «Літературна Україна», 1972, 12 травня; Білостоцький Г. 

«Захар Беркут». — «Вільна Україна», 1972, 16 квітня; Ярош Яр. Викона- 

вець ролі Беркута. Зустрічі з митцями. -- «Літературна Україна», 1972, 

2 липня (про актора В. Симчича). ` 

Розділ У. БІБЛІОГРАФІЯ 

Мороз О. Н. Франкознавство за 1971 р. — «Українське літературознавство», 

вип, 17. Іван Франко, Статті і матеріали. Львів. 1972, с. 129--143.



ЗМІСТ 

І. ТЕОРІЯ ЛІТЕРАТУРИ 

Пустова Ф. Д. (Донецьк). 1. Франко про предмет теорії та історії літератури 
"Гнатюк М. І. (Львів). Свідоме і підсвідоме у художній творчості в інтер- 

претації І. Франка. о о 
у Власенко В. О. (Дніпропетровськ). Художні особливості повісті І. Фран- 

ка «Воа соп5ігісіог». і пк п У а 
Курганський І. П. (Львів). Психологічна функція зачину в публіцистиці 

І. Франка. : - село ЕЕ ИЖЕ - 

|. ІСТОРІЯ ЛІТЕРАТУРИ 

Фалендиш Л. Т. (Дрогобич). «Малороссийские повести» Г. Квітки-Осно- 
в'яненка в оцінці І. Франка. «Ці вола чу ин олово о ЙЕ 

Ричков В. С. (Житомир). Полеміка І. Франка з В. Щуратом гро літера- 
турний декаданс (Епізод із творчих взаємин) о 

Сохацький Б. М. (Львів). Деякі питання критики 1. Франком права на. 
освіту в буржуазному суспільстві. по о НОВ 

Коржупова А. П. (Вікниця). Традиції 1. Франка у «фольклористичній 
діяльності Г. Танцюри. К НО 

Павленко Г. В. (Ужгород). До питання про світогляд І. Франка.  . . 
Година М. К. (Львів). І. Франко про роль науки і праці у формуванні 

світорляду ЗМОЛОКін м 1 Зибоо зітіл ОЧМ аідьсь а ауча на 
Матисякевич 3. М. (Львів). Іван Франко про Якова Головацького. 

11. МАЙСТЕРНІСТЬ 

Жук Н. И. (Київ). Майстерність атеїстичної сатири 1. Франка. (На матеріалі 
оповідань «Місія», «Чума»). ОО Ж о дао а ОТ 

Білецький Ф. М. (Дніпропетровськ). Українська сатира та гумор кінця 
ХІХ--початку ХХ ст. в оцінці І. Франка. п 

Кузик Д. М. (Дрогобич). «Пісня поета» із поеми Байрона «Дон-Жуан» 
і ухлервилиці Ії? Франка: м: 2533-39 ра 

Ковалик 1. І. (Львів). Типологічна лінгвостилістична інтерпретація лірич: 
ного героя «Каменярів» І. Франка. . . . . . . . . . 

Третевич Л. М. (Львів). Спостереження над поетичним словом І. Франка. 

ТУ. ПОВІДОМЛЕННЯ 

Науменко Ф, І. (Львів). Нове про «О воспитанин чад» та його автора. 

У. БІБЛІОГРАФІЯ 

Мороз О. Н. (Львів). Франкознавство за 1972 р. 102 

—
 

м 

Г
 
Р
Т



РІ
Й 

мёжведомственный республиканский сборник 

УКРАННСКОЕ — ЛИТЕРАТУРОВЕДЕНИЕ. Выпуск 20. 

Иван Франко. Статьи и матерналы. 

(На украннском языке) 

Издательское объединенне «Вища школа» - 

Издательство при Львовском государственном 
универснтете ы 

Редактор Ф. І. Дисак 
Технічний редактор Т. В. Саранюк 

Коректор О. А. Сусла 

Здано до набору 3. 04. 1973 р. Підписано до друку 
8. 10. 1973 р. Формат паперу 70Х 108'/в. Папір друкарский 
№ 1. Фіз, друк. арк. 6,75. Умовн. арк. 945. Обл.- 
И зарка 9,26. Тираж 1000. БГ 10159. Ціна 97 коп. 
ам. 816. 

Видавництво видавничого об'єднання «Вища школа» 
прин Львівському державному університеті, Львів, Уні- 
верснтетська, І. 
Обласна книжкова м друкарня ЛьШвського обласного 
управління в справах видавництв, поліграфії та книж- 
кової торгівлі. Львів, Стефаника, 11.







«ВИЩА ШКОЛА», 

1973 


