
155М 0130-528Х 

Мкраїнське 
літературоднайстбс 

биписі 

41





МІНІСТЕРСТВО ВИЩОЇ І СЕРЕДНЬОЇ 
СПЕЦІАЛЬНОЇ ОСВІТИ УРСР 

ЛЬВІВСЬКИЙ ОРДЕНА ЛЕНІНА 
ДЕРЖАВНИЙ УНІВЕРСИТЕТ ім. Ів. ФРАНКЛ 

УКРАЇНСЬКЕ 
ЛІТЕРАТУРОЗНАВСТВО 

РЕСПУБЛІКАНСЬКИЙ 
МІЖВІДОМЧИЙ 
НАУКОВИЙ 

ЗБІРНИК 

Виходить з 1966 р. 

ВИПУСК 47 

ЛЬВІВ 

ВИДАВНИЦТВО ПРИ ЛЬВІВСЬКОМУ 
ДЕРЖАВНОМУ УНІВЕРСИТЕТІ ВИДАВНИЧОГО ОБ'ЄДНАННЯ 
«ВИЩА ШКОЛА» 

1986



Авторь статей сборника -- научнье работники Киевского, Львов- 
ского, Днепропетровского, Ужгородского, Симферопольского универ- 
ситетов, Ворошиловградского и Дрогобьшского пединститутов -- ос- 
вещают вопрось историй и теории литературь, в частности сущность 
и общественное назначенне критики, традицни и новаторство в писа- 
тельском творчестве, литературнье взаймосвязи. Помещень! статьи, в 
которьх на материале произведений Л. Глибова, П. Тьчинь, Я. Га- 
лана, О. Гончара, П. Гуриненко рассматриваются особенности функ- 
ционирования временньх смещений в стиле, героическое как зтиче- 
ская и зстетическая категорня и своеобразне ее воплощения, идейно- 
зстетическая функция образов, зпистолярное наследне. - 

Для преподавателей вузов, научньх работников, учителей и сту- 
дентов. 

Библиогр. в конце статей. 

Автори статей збірника -- науковці Київського, Львівського, 
Дніпропетровського, Ужгородського, Сімферопольського університетів, 
Ворошиловградського і Дрогобицького педінститутів -- висвітлюють 
питання історії та теорії літератури, зокрема сутність і суспільне при- 
значення критики, традиції та новаторство у письменницькій творчості, 
літературні взаємозв'язки. Вміщено статті, у яких на матеріалі творів 
Л. Глібова, П. Тичини, Я. Галана, О. Гончара, П. Гуріненка розгля- 
даються особливості функціонування часових зміщень у стилі, геро- 
їчне як етична Й естетична категорія та своєрідність її втілення, 
ідейно-естетична функція образів, епістолярна спадщина. 

Для викладачів вузів, наукових працівників, учителів і студентів. 
Бібліогр. наприкінці статей. 

Редакційна колегія: проф., д-р філол. наукі|: 1 Дорошенко, (відп. 

ред.), доц. канд. філол. наук А. М. Халімончук (заст. відп. ред.), 
доц. канд. філол. наук Т. І. Комаринець (відп. секр.), проф., д-р 
філол. наук З. С. Голубєва, проф., д-р філол. наук Р. Т. Гром'як, 
доц. канд. філол. наук. Г, С. Домницька, проф., д-р філол. наук 
Н. И. Жук, доц., канд. філол. наук П. К. Загайко, доц. канд. філол. 
наук О. С. Кухар-Онишко, проф., д-р філол. наук М. П. Лакиза, доц., 
канд. філол. наук В. В. Лесик, проф., д-р філол. наук П. М. Лісовий, 
проф., д-р, філол. наук І. А. Луценко, доц., канд. філол. наук 
Б. І. Мельничук, доц. канд. філол. наук М. С. Федорчук, проф.,. 
д-р філол. наук К. П. Фролова, проф., д-р філол. наук П. П. Хропко, 
доц., канд. філол. наук М. Й. Шалата. 

Відповідальний за випуск доц., канд. філол. наук Т. /. Комари- 
нець 

Адреса редакційної колегії: 

290000 Львів, вул. Університетська, І. 
Університет, кафедра української літератури... 

«Українське літературознавство». 

Редакція історико-філологічної літератури 

Зав. редакцією Д. С. Карпич . 

нас 590-86 (С) Видавниче об'єднання 
М225(04)-86 і «Вища школа», 1986 



Теорія літератури 

Г.Л. ВОЗНЮК, мол. наук. співроб., 
Інститут літератури 
ім. Т. Г. Шевченка АН УРСР 

Літературна критика: 
сутність і суспільне призначення 

Проблема «самопізнання» літературної критики належить до 
кардинальних у теоретичному літературознавстві і розглядалась 
уже не одним поколінням дослідників. У радянській науці і «рухо- 
мій естетиці» дискусії про неоднозначну природу критичного акту, 
про сутність і суспільне призначення критики особливо активізу- 
валися після прийняття у 1972 р. постанови ЦК КПРС «Про літе- 
ратурно-художню критику», в якій наголошувалося на необхідності 
глибокого вивчення проблем теорії і методології літературно- -ху- 
дожньої критики та поліпшення всієї науково-дослідницької робо- 
ти в цій галузі. 

Дану проблему можна б назвати традиційною (як відомо, пи- 
тання, якою повинна'бути критика, ставилось у вітчизняній «рухо- 
мій естетиці» ще Пушкіним, Бєлінським, Франком та ін.), адже 
кожен історичний період висуває перед критикою" конкретні ви- 
моги. 

Сьогодні радянська критика, переосмисливши разом з літера- 
турою та мистецтвом свої соціальні завдання, стала «вірним по- 
мічником партії в комуністичному вихованні трудящих... одним із 
найсуттєвіших факторів нового підйому духовного життя суспіль- 
ства, дальшого ідейного, морального, естетичного розвитку мас» 
оо 57: Причому роль літератури та мистецтва у формуванні 
передового світогляду, стійких моральних переконань і багатого 
духовного світу радянської людини зростає. На червневому 
(1983 р.) Пленумі ЦК КПРС підкреслювалося, що «головним ме- 
тодом впливу на художню творчість повинна бути марксистсько- 
ленінська критика, активна, чуйна, уважна і разом з тим непри- 
миренна до ідейно чужих і професійно слабких творів» |2, с. 19). 
Йдеться, зрозуміло, про творчий вплив, а не про адміністрування. 
Від «рухомої естетики» вимагається сприяти підвищенню ідейно- 
естетичного рівня літератури, успішному виконанню нею свого 
суспільного призначення шляхом глибокого, всебічного вивчення: 
явищ і тенденцій поточного літературного процесу. Ці настанови 
спрямовують критиків і дослідників літератури на посилення на- 
укової мотивованості їхніх праць, удосконалення форми виразу 
думок, на пошуки оптимального варіанту критичного письма.



«Завдання підвищення активності критики вимагають, -- спра- 
ведливо зауважує "ГУ Щукіна, -- щоб вона фіксувала ті зміни, які 
відбуваються у ній самій. Їй необхідно «побачити» саму себе, одер- 
жати концентроване відображення своєї історії, досвіду, тенденцій 
і перспектив розвитку... Виділення й осмислення специфіки критики 
є першим кроком до усвідомлення її суті, механізму дії в суспіль- 
стві, неодмінною умовою регламентації вимог, що ставляться до 
неї» (15, с. 261--262). Отже, питання про «самопізнання» критики 
далеко не схоластичне. Від його правильного розв'язання зале- 
жить і чіткість уявлень про предмет критичного пізнання -- літера- 
турну дійсність-- і про методи цієї діяльності. Де шукати той 
синтез, оту органічно цілісну літературну, ідеологічну, виховну, 
естетичну спрямованість критики, яка визначає її місце в літера- 
турному процесі? 

Феномен критичного пізнання і дії породив декілька відмінних 
точок зору на критику (виділяємо їх, звичайно, з певною часткою 
огрублення): а) критика як література; б) критика як наука, вла- 
сне як підрозділ літературознавства; в) їх синтез у різних пропор- 
ціях; г) критика як специфічний вид розумової діяльності - - по- 
гляд, що явно переважає в останнє десятиліття і поступово скла- 
дається в систему умотивувань комунікативно-прагматичної при- 
роди «рухомої естетики». Дискусії з цих проблем знайшли своє 
відображення у збірниках «Современньй длитературньй процесс 
и критика» (М.:Миьсль, 1975), «Современная литературно-худо- 
жественная критика: Актуальнне проблемь» (41.: Наука, 1975), 
«Современная литературная критика: Вопрось теорин и методо- 
логин» (М.: Наука, 1977), «Актуальнне проблемь методологий 
литературной критики» (М.: Наука, 1980), «Современньй литера- 
турньй процесс и литературная критика» (М. : Худож. лит., 1982), 
у матеріалах спеціальних конференцій, в статтях та книгах теоре- 
тиків і практиків критики. У зв'язку з цим хотілось би висвітлити 
деякі моменти цих дискусій на тлі руху і розвитку всієї проблеми, 
внявити найбільш відповідну суспільному призначенню критики 
концепцію її сутності. 

Деякі дослідники, зокрема Б. Бурсов, Г. Поспєлов, Є. Сидоров, 
схильні думати, що заклопотана злободенністю та сучасністю кри- 
тика має цілком літературну природу. З приводу віднесення її до 
художньої сфери, трактування як одного з літературних родів 
цілком природний сумнів висловлює Ю. Борєв у книзі «Искусство 
интерпретации и оценки»: «Якщо літературна критика -- це літе- 
ратура, то чим же вважати критику живопису, хореографії, музи- 
Ки» 14, с. 12). Чи таке надто рішуче відособлення критики від 
історії та теорії письменства не наштовхує на розуміння її струк- 
тури в дусі так званої імпресіоністичної школи, що в останні 
десятиліття ХІХ ст. процвітала у західноєвропейських країнах? 
Зразком цього можна вважати обгрунтування О. Уайльда, в ін- 
терпретації якого ідеальна («вища») критика «має справу з ми- 
стецтвом не як засобом вираження, а чистою імпресією і через 
те є і творчою, і незалежною, по суті, сама стаючи мистецтвом...» 

П13, с. 157|. 

я



Звичайно, при такому підході «суб'єктивна, безпринципна і 
ненаукова критика», за словами І. Франка, «робиться виразом 
капризу, вибухом ліричного чуття, а не жодним тверезим, розумно 
умотивованим осудом, стилістичною вправою, але своєї природної 
задачі -- аналізу поетичних творів яким-небудь науковим мето- 
дом -- не сповнює ані крихітки» (14, с. 114--115). Пригадаймо, 
як свого часу І. Франко критикував за «безідейний суб'єктивізм» 
і «безідейний догматизм» Ж. Леметра, Ф. Брюнетьєра, Г. Бара. 

Разом з тим, тонко відчуваючи специфіку і письменницької 
творчості, і літературної критики, Великий Каменяр завжди 
цінував роль творчої індивідуальності і в художній, і в кри- 
тико-дослідницькій галузях. Дослідник, писав він у «Слові про 
критику», «може супроти авторового суб'єктивізму висунути свій 
суб! єктивізм, -- звісно, без фальшування автора, без підсування 
йому того, чого автор не говорив, без злобної несправедливості» 
(14, с. 106). 

Методологія радянської критики не нівелює особистості дослід- 
ника. «Кожен критик, -- зазначає І. Дзеверін, -- висловлює свою 
думку про мистецтво... Згідно з ленінською теорією відображення, 
суб'єкту належить активна роль у процесі пізнання об'єктивного 
світу» |8, с. 37). При цьому його власна думка повинна бути 
пройнята ленінською партійністю, спиратись на соціально-класо- 
вий, конкретно-історичний підхід до явищ літератури і життя, а 
також на сучасний інструментарій літературознавчого аналізу. 
Згадаймо слова А. Луначарського: «..у критикові повинен жити 
справжній теоретик-марксист в усій строго науковій об'єктивності 
і разом з тим справжній темпераментний боєць, яким зобов'яза- 
ний бути кожний марксист» (10, с. 339). 

У радянському літературознавстві спробу орієнтуватися на кри- 
тику «як на літературу» вперше зробив Ю. Тинянов у статті «Жур- 
нал, критик, читач і письменник» (1924), де закликав критику, 
«якщо вона хоче бути літературно живою -- а, отже, потріб- 
ною -- замислитись над критичними жанрами, над своєю власною, 
а не чужою літературною сутністю» (12, с. 149). Він створив жанр 
історичних, романів-досліджень, які, ставши літературою, переста- 
ли бути критикою, але водночас активно працював у галузі поети- 
ки та історії літератури, виступав як фаховий критик у традицій- 
них жанрах огляду (зокрема, «Літературне сьогодні», «Промі- 
жок»), статті («Блок») та ін. 

Б. Бурсов, який, правда, не згадує Ю. Тинянова у своїй відомій 
праці «Критика як література» (1975), безсумнівно, перегукується 
з тиняновськими пошуками нових жанрів у літературній природі 
критики, художньо-образному способі оцінки. 

Підтримуючи якнайповніше виявлення творчої індивідуальності 
критика, пошуки свіжих засобів вираження, водночас зауважимо, 
що захоплення деяких дослідників надто суб'єктивними моментами 
сприймання поточної літератури, коли замість «відкриття» твору 
пропонується лише «самовираження з приводу..», ніяк не вида- 
еться переконливим. Прочитання творів, усвідомлення авторської 
позиції, осмислення сутності літературного процесу, змагання 

- 

5



тенденцій і навіть будь-який репортаж з найгарячішої передової 

сучасного письменства -- все це завжди базувалося на відповідній 

методологічній основі та науково- фаховій підготовці критика-до- 

слідника. Критику з літературою ріднить скоріше «співробітницт- 

во» в єдиному художньому процесі, а також прагнення до експре- 

сивної, емоційної форми викладу, специфічне використання засобів 

образної мови. 
Зрештою, сьогоднішнє змішування художньої і літературно- 

критичної діяльності у крайніх виявах має небагато прихильників. 
Для дослідників, які вважають критику частиною літератури (не 
літературознавства, не естетики, а саме літератури в повному зна- 
ченні слова), у конкретних дефініціях характерний вихід за рамки 
їх спрощеного ототожнення. Вони влучно визначають ряд функціо- 
нальних рис критичної діяльності, зокрема, оціночний характер, що 
спирається на наукові критерії пізнання. 

Разом з тим піддається переглядові традиційне трактування 
критики як наукової форми відображення, хоч як частина літера- 
турознавчої науки поряд з теорією та історією літератури вона 
розглядається майже в усіх вузівських підручниках і посібниках. 
Подібного погляду дотримується і ряд авторитетних зарубіжних 
учених, а дехто з них під критикою розуміє традиційно весь ком- 
плекс літературознавчих дисциплін, систему суджень про письмен- 
ство. Останнє пояснюється, очевидно, тим, що оціночний критерій 
травалям час залишався більшою чи меншою мірою ієрархічним 
в усякого роду судженнях про літературу. Відособлення критика, 
історика і теоретика літератури відбулося тільки на початку ХІХ ст. 
в результаті відокремлення «журналістської критики» від «акаде- 
мічної». З цього часу й простежується її історія як окремого жанру 
(виду діяльності). 

Безсумнівно, критика активно використовує науковий апарат 
історії, яка вичерпно розкриває причини й характер літературних 
явищ, і теорії літератури, що укладає логічні закони їх функціо- 
нування в певний період. Судження критика повинні відповідати 
історично вивіреним естетичним критеріям, об'єктивним законам, 
опанованим літературознавчою наукою. Але це не догматизоване 
накладання на літературу теоретичних категорій. Ю. Борєв цілком 
справедливо стверджує, що естетику не можна вважати прямим 
інструментом критичного аналізу, але «критичний аналіз плідний 
і результативний тільки тоді, коли приводиться в рух апарат есте- 
тичних категорій, коли дослідження тексту спирається на «знятий» 
(їі всотаний дослідником як естетична свідомість. -- Г.В.) худож- 
ній досвід людства -- на естетику» |4, с. 20). При цьому сучасні 
дослідники розрізняють  безпосередньо-естетичне (читацьке), де 
самодостатнього значення набуває природно розвинутий смак, і 
професіонально- критичне судження, де смак сформований і наси- 
чений до рівня естетичних поглядів. Об'єктивність критичного суд- 
ження тим вища, чим ширший горизонт явищ, на основі порівнян- 
ня з якими робиться висновок про твір. У зв'язку з цим ще А. Шле- 

"гель пікреслював першорядне значення для критика знання історії 
мистецтв, оскільки широкий літературно-естетичний контекст змен- 

6



шує можливість помилкового судження. На якомога більшій нНувн 
вості критики не раз наголошував також І. Франко. 

Критика -- це літературознавство (в первісному значенні цього 
слова: знання про літературу, пізнання, «звідання» її), звернене 
до сучасного літературного процесу; і тоді, коли вона розглядає 
твори давнішого періоду, то проектує цей розгляд на сучасність. 
І навіть письменницька критика у своїй, так би мовити, «законно» 
і природно «олітературеній» формі активно постачає це знання 
до арсеналу історії та теорії. Будучи безпосереднім учасником 
ще відкритої фази літературного розвитку, критика -- «живое 
слово -- о живом -- к живому» (М. Цвєтаєва) -- у "науковій 
скрупульозності й остаточності висновків поступається ретроспек- 
тивному академічному літературознавству. Але ж література, зішле- 
мося на думку Ф. Кузнєцова, існує не лише як щось історично 
дане, не тільки як сухий екстракт синтезу -- зведення узагальнень, 
а й «як зелене дерево сучасного життя, як вічно живий літератур- 
ний процес, що народжується і розвивається. Ї в цьому вигляді 
також підлягає осмисленню, освоєнню літературною наукою» |9, 
с. 338). Однак при цьому критика дає знання, відмінне від науко- 
во-літературознавчого. Як слушно зауважує Ю. Суровцев, «наука 
ця -- особливого роду. Критик відкриває «красоти і вади» худож- 
ніх творів дещо інакше, ніж учений-літературознавець» |1Ї, с. 24). 

Особливості функціонування критики знаходять відображення 
у висловлюваннях багатьох сучасних дослідників. Але дехто з них 
шукає природу критики десь на межі «золотої середини» синтезо- 
ваного наукового й художнього мислення (Ю. Борєв, Ф. Кузнєцов, 
О. Курилов, Л. Лавлинський, Д. Лихачов, О. Михайлов та ін.). 
З'явилися й інші компоненти зрощення. Так, А. Бочаров і Є. Про- 
нін приєднують критику до журналістики, В. Кожинов визначає 
її як вид публіцистики, як «літературну публіцистику», а М. Зель- 
дович обстоює єдиносутність критики і публіцистики. 

Найближчим до істини нам видається трактування Ю. Суров- 
цева. Відзначаючи науково-публіцистичну природу критики, де 
публіцистичність і науковість інтегровані у якість критичності, він 
має на увазі психологічний тип критика-«публіциста», атрибутив- 
ну якість критичної діяльності, що «вимагає для свого дійового 
виявлення людей певної духовної організації» ПІ, с/:92Ї5 

Критична «дія», що є прямим і, очевидно, найголовнішим зав- 
данням критика, виявляється в оцінці, породженій своєрідним, 
сказати б, літературно-критичним натхненням і опертій на розви- 
нутий художній смак, знання літературної реальності, відповідну 
методологічну орієнтацію. Природа критики -- оцінка творчості, 
а не укладання логічних законів мистецтва, не моделювання кате- 
горій. Оцінку, що «виростає з практично-духовного освоєння світу, 
з оцінної спрямованості естетичної свідомості» 16, с. 211) (додамо: 
накопиченої критиком), Р. Гром'як влучно називає тією «клітиною, 
з якої випливає і саморозвивається критика» |б, с. 209). 

Приходячи до діалектичного усвідомлення соціально детермі- 
нованого характеру цієї оціночної дії -- вияву ідейно-естетичної 
волі, дедалі більше дослідників-літературознавців (В. Коваленко, 

7



Г. Асатіані, В. Кубілюс, Б. Єгоров, С: Чупринін Та ін.) і естетиків 
(Л. Каган, Р. Гром'як, Т. Турик) розглядають критику як суверен- 
ну діяльність у дослідженні мистецтва, звертаючись до механізму 
-людської психіки з метою пояснити природу критики її належні- 
стю до окремого виду мислення. Г. Асатіані кваліфікує її як різно- 
вид так званого «продуктивного мислення», В. Кубілюс -- просто 
як «специфічний образ мислення», а Р. Гром' як вважає художньо- 
критичне судження «виявом всієї свідомості людини як цілісної 
особистості.. виявом її життєдіяльності, породженої суспільними 
умовами якогось конкретно-історичного періоду. Визначає природу 
критики, -- підкреслює він, -- не категорія свідомості, а категорія 
діяльності, яка проявляється у формі свідомості. Критика переду- 
сім -- момент соціальної діяльності» |6, с. 207). 

Отже, сучасні суперечки виходять за межі спрощено-прямолі- 
нійних зіставлень критики з письменством або наукою про нього. 
«Нині визріла потреба, -- зазначає В. Брюховецький, -- оцінити 
й проаналізувати критику як цілком специфічну діяльність -- Зі 

-своєю духовною системою, що її неможливо виразити іншими засо- 
бами. Прийшов час показати чіткі видові особливості критики, а 
також те, як вона по-своєму зв'язана і з художньою літературою, і 
з наукою про останню і що в ній є суто свого...» |5, с. 119). Такий 
підхід дозволяє не змішувати атрибутивні ознаки критики, харак- 
терні для певного часу, історично змінні, а шукати її конститутив-, 
ну рису як пізнавально-оціночної діяльності. На думку В. Брюхо- 
вецького, критика є одним із виявів так званого у психології «прак- 
тичного» (в естетиці -- «комунікативно- -прагматичного») виду ми- 
слення, структурно- складною, самостійною діяльністю, в якій еле- 
менти інших видів мислення (художньо-образного та науково-ло- 
гічного) виконують роль, підпорядковану домінантам практичного 
мислення. Критика діє на рівні практики літературного процесу, 
є осмисленням, «перевіркою» власне «художньої практики» і, отже, 
важливим елементом науково-літературознавчого пізнання. 

Ленінська теорія відображення передбачає єдність теоретичної 
ідеї (пізнання) і практики. Трактуючи в її світлі цей єдиний про- 
цес, сучасні дослідники відзначають постійне взаємопроникнення, 
взаємопереплетення в ньому емоційного і раціонального, чуттєвого 
й абстрактного. Концепція «критики як мислення» дає змогу вня- 
вити і пояснити елементи дифузії «рухомої естетики» в інші галузі 
пізнання, а також у споріднені різновиди практичного мислення, 
такі, як журналістика, педагогіка та ін. Вона пояснює корелятивні 
зв'язки критики з пресою та іншими засобами масової інформації, 
обгрунтовує її специфічну соціальну функцію. 

Нам потрібна багатоманітна критика, що внявляє мобільність 
своїх прийомів залежно від об'єкта дослідження. Сучасні процеси 
інтенсивної диференціації і водночас взаємопроникнення різних 
дисциплін торкаються і критики, яка не може залишатись одно- 
мірною, одноплощинною, а йде шляхом вдосконалення й урізнома- 
нітнення свого дослідницького інструментарію. Вона використовує 
для цього і здобутки науки, й образно-метафоричні структури -- 

засоби художньої літератури, які, мабуть, найкраще пристосову- 

8



ються до розтину спорідненого з ними за природою художнього 
полотна, до проникнення в його суть. Власне у цьому критик зна-, 
ходить спільну мову і своєрідну спільну домовленість з автором 
твору -- письменником. Адже художній образ багатший за будь- 
яке визначення і перекласти його мовою понять або словесних 
формул практично неможливо: він не приймає однозначних дефі- 
ніцій, 

Феноменальною властивістю критики, за влучним спостережен- 
ням В. Брюховецького, є «уміння проминути або скоротити («зре- 
дукувати») шлях суворого наукового пізнання» |5, с. 127). М. Горь- 
кий підкреслював необхідність у художньому творі «включати 
думку в образ». Автори книги «Литературно-художественная кри- 
тика», замислюючись над співвідношенням образно-художнього та 
логіко-понятійного начал у критиці, виводять формулу-антитезу: 
«Критикові необхідно включати образ в думку. Але природа цього 
«включення», -- зауважують вони, -- в тому і в іншому випадку 
буде різна» 13, с. 47). Дійсно, знаком художнього твору є образ, 
що стає тут універсальним носієм думки-ідеї; знаком критики, 
виявленим у вольовій дії-оцінці, стає і наукове поняття, й образ. 
Не можна уявити критичної статті, суцільно побудованої на аб- 
страктно-понятійних категоріях, ані статті без таких категорій -- 
на суцільних метафорах. Відповідно до цього завдання образ у 
критиці набуває своєрідних літературно-критичних якостей, стаю- 
чи-не безпосереднім носієм ідеї, а певним її рушієм (стимулятором 
її руху) на шляху до оціночно-пізнавальних вартостей, «Блиска- 
вичним ударом яскравої метафори чи епітета» (Л. Новиченко) 
викликається ланцюгова реакція асоціацій, скорочуючи (єзреду- 
ковуючи») цим логічний шлях пізнання. Пов'язана з цією власти- 
вістю персоналізація критики відкриває великі можливості для 
виявлення творчої індивідуальності авторів критичних виступів. 
Образ критика як своєрідне дзеркало його пристрастей, темпера- 
менту, світобачення і світогляду є додатковим кодом спілкування 
з читачем, несе частку ідеологічної істини: 

У партійних документах постійно наголошується, що літератур- 
но-художня критика -- важлива ділянка ідеологічного фронту. 
Контролюючи й корегуючи від імені суспільства літературний про- 
цес, вона виступає як невід'ємна частина літературної, а отже, й 
загальнопролетарської, загальнонародної справи, втілюючи відому 
ленінську вимогу зв'язати літературну критику тісніше з партій- 
ною роботою. У новій редакції Програми КПРС підкреслюється, що 
партія у боротьбі проти проявів безідейності і світоглядної всеїд- 
ності, естетичної сірості, ремісництва спиравлься на марксистсько- 
ленінську художню критику |див.: І, с. 571. У своїй соціально- 
естетичній прогностичній спрямованості критика є відкривачем но- . 
вих літературних шляхів, вихователем естетичних смаків. Чітке 
самоусвідомлення нею власної сутності дасть змогу гнучкіше Й 
мобільніше відгукуватись на ідейно- естетичну | ситуацію, осягати 
природу нових, нерідко складних явищ, які з'являються в письмен- 
стві, краще виконувати свою високу місію в радянському суспіль- 
стві.



Список літератури: 1. Програма Комуністичної партії Радянського Союзу: 
Нова редакція: Прийнята ХХУМІП з'їздом КПРС.-- К.: Політвидав України, 1986. -- 
79 с, 2. Матеріали Пленуму Центрального Комітету КПРС, 14--15 черв. 1983 р. -К..: 
Політвидав України, 1983. -- 77 с.3. Баранов В. И., Бочаров А. Г., Суровцев Ю. И. 
«Литературно-художественная критика. -- М. : Вьсш. шк., 1982.-- 207 с. 4. Борев Ю, 
Искусство интерпретации и оценки: Опьт прочтення «Медного всадника». -- М.: 
Сов. писатель, 1981. -- 400 с. 5. Брюховецький В. Критика як практичне мислен- 
ня. -- Прапор, 1979, М» 3, с. 119--128. 6. Гром'як Р. Т. Естетика і критика: 
Філософсько-естетичні проблеми художньої критики. -- К.: Мистецтво, 1975.-- 
294 с. 7. Дзеверин ИН. Вьсокое предназначенне: К десятилетию постановлення 
ЦК КПСС «О литературно-художественной критике». -- Коммунист, 1982, М» 2, 
с. 57--64. 8. Дзеверін І. О. Про літературно-естетичні погляди В. І. Леніна. -- 
К.: Дніпро, 1981. -- 142 с. 9. Кузнецов Ф. Ф. Вечно живнье заветь: Наследне 
революционньх демократов и проблемь! методологий современной критики. -- 
В кн.: Современньй литературньй процесс и литературная критика. М.: Худож. 
лит. 1982, с. 313--355. 10. ЛМуначарский А. В. Собранне сочинений: В 8-ми т. -- 
М.: Худож. лит. 1963--1967. -- Т. 7. Зстетика, литературная критика. -- 734 с. 
11. Суровцев Ю. О научно-публицистической природе критики. -- В кн.: Совре- 
менная литературная критика: Вопрось теории и методологни. М. : Наука, 1977, 
с. 15--51. 12. Тьнянов Ю. Н. Позтика. История литературн. Кино. -- М.: Наука, 
1977. -- 574 с. 13. Уайльд О. Критик как художник. -- В кн.: Писатели Англиий 
о литературе. М. : Прогресс, 1981, с. 131--186. 14. Франко І. Краса і секрети твор- 
чості: Статті, дослідження, листи.-- К.: Мистецтво, 1980. -- 500 с. 15. Щуки- 
на Т. 0 сущности критического суждення: Некоторье вопрось теории критики. -- 

і кн.: Современньй литературньй процесс и критика. М.: Мьсль, 1975, с. 261-- 
293. 

КРАТКОЕ СОДЕРЖАНИЕ 

В статье затронуть некоторье моменть дискуссий о природе литературной 
критики, которая все большим числом исследователей представляєтся как суве- 
ренньй вид умственной деятельности («практическое мьшление»). Зто позволяєт 
полнее уяснить ее место в системе литературоведческих дисциплин, обосновать 
аксиологический характер «движущейся зстетикни», определить ее соцнально- 
зстетические функцни. 

Стаття надійшла до редколегії 20. 05. 83. 

С. І. ХОРОБ, кор., ; 
«Прикарпатська правда» (м. Івачо-Франківськ) 

До проблеми конфлікту в українській 
радянській драматургії 
70-х років 

«Кожного разу, коли мова заходить про розвиток радянської 
драматургії, її ідейно-художні особливості, дослідники неодмінно 
звертаються до проблеми конфлікту. Здається, про жодну катего- 
рію драми не висловлено стільки гострополемічних думок, як про 

- драматичний конфлікт. Один із дослідників навіть дійшов виснов- 
ку, що сьогодні вже «застаріло саме визначення драматичного 
конфлікту» |7, с. 6). Звичайно, таку, може, й надто категоричну 
тезу не обов'язково поділяти, адже в головному -- з'ясуванні діа- 
лектичних зв'язків драматичного конфлікту з протиріччями навко- 
лишньої дійсності, виявленні його естетичної природи і визначенні 

10



місця в художній структурі драматургічного твору, по суті, досяг- 
нуто спільності у поглядах, зроблено точні висновки. 

Гадаємо, така пильна увага літературознавців до цієї ідейно- 
естетичної категорії художньої літератури аж ніяк не пояснюється 
інерцією чи, тим більше, «черговістю» проблеми. Як переконують 
дослідження з теорії драми, сама природа драматичного конфлікту 
вимагає постійного інтересу до нього. Адже в драматургічному тво- 
рі конфлікт виступає насамперед як важливий засіб художнього 
відображення багатоманітних, реально існуючих протиріч життя, 
яке завдяки цим протиріччям, внутрішнім суперечностям перебуває 
в постійному русі, безперервному розвитку. Гегель стверджував, 
що протиріччя -- корінь будь-якого руху і життєвості, лише оскіль- 
ки щось має в самому собі протиріччя, воно рухається, має мотиви 
і діяльне |б, с. 65). Спираючись на це висловлювання, а також на 
праці К. Маркса і Ф. Енгельса, В. І. Ленін підкреслював, що будь- 
який рух перебуває в найтіснішому зв'язку із суперечністю: «Рух 
є суперечність, є єдність суперечностей» |ЇІ, с. 215). Отже, проти- 

«річчя є важливою основою постійного оновлення дійсності. 
Якщо врахувати, що під рухом марксизм-ленінізм має на 

увазі розвиток і природи, і суспільства, то стане зрозумілим: кож- 
ний новий історичний етап породжує й нові особливості драма- 
тичного конфлікту. 

Крім цього, конфлікт у п'єсі ніколи не існує сам по собі. Його 
природа така, що, немовби «розчиняючись» в усіх елементах дра- 
ми, він виявляється лише в органічному зв'язку з її ідеєю, харак- 
терами, сюжетом, композицією, жанром тощо. 

Конфлікт, отже, є конкретно-історичною категорією, рушійною 
й образно-конструктивною силою драматургічного твору, його сер- 
цевиною. Очевидно, саме ці фактори і сприяють актуальності даної 
проблеми на всіх етапах розвитку драматургії, пояснюють неослаб- 
ний і постійний інтерес дослідників до питань драматичного кон- 
флікту. 

Якщо розглядати під таким кутом зору драматургічно-театраль- 
не життя Радянської України 70-х років, то можна помітити й 
деякі нові, позначені часом, риси конфлікту. Спробуємо проаналі- 
зувати їх, виходячи з того, що драматичний конфлікт є специфіч- 
ним відтворенням протиріч сучасного світу. При цьому вести мову 
лише про мистецький або технологічний аспекти цієї ідейно-есте- 
тичної категорії драматургічної літератури, мабуть, недостатньо. 
Аналізуючи ту чи іншу п'єсу, варто виходити за її межі і визначи- 
ти, як реальне життя, його нові ознаки й особливості видозміню- 
ють природу конфлікту радянської, зокрема української, драма- 
тургії. 

Як відомо, основним протиріччям сучасного світового суспіль- 
ного розвитку є протиріччя між двома соціально-економічними 
системами -- соціалізмом і капіталізмом. Боротьба між ними, як 
зазначалося на червневому (1983 р.) Пленумі ЦК КПРС, познача- 
ється на всіх сферах людського співіснування -- політичного, еко- 
номічного, духовного |З, с. 7, 28, 49|. Причому це протиріччя впли- 
ває на життя людей незалежно від їхніх бажань і устремлінь. Без 

11



урахування цього неможливо зрозуміти й інші протиріччя, різно- 
манітні міжнародні проблеми сучасності. 

Радянська драматургія, відтворюючи найбільш напружені і ви- 
рішальні колізії нинішнього світу, намагається через долю людини, 
народу, їх ставлення до тих чи інших суспільно-політичних подій 
художньо відобразити складні аспекти боротьби між двома світо- 
"вими системами, двома. полярно протилежними світоглядами. 

Идеться, звичайно, не лише про п'єси, де розкриваються героїч- 
ні події Великої Жовтневої соціалістичної революції, громадян- 
ської і Великої Вітчизняної воєн, а й про такі драматургічні 
твори, як «Три хвилини Мартіна Гроу» Г. Боровика, «Чілійська 
трагедія» Ю. Чепуріна, «Президент» В. Земляка, «Останнє про- 
хання» А. Лауринчюкаса, «Зоря і смерть Пабло Неруди» І. Драча 
та ін. У цьому переліку, на жаль, подІвчимо мало п'єс українських 
авторів. 

Гадаємо, це не можна пояснювати недостатніми знаннями між- 
народного життя, або, тим більше, суспільною індиферентністю 
письменників. Адже активна, класово-наступальна позиція в ідео- 
логічній боротьбі, гостра політична злободенність, відображення 
важливих аспектів міжнародного життя завжди були притаманни- 
"ми українській радянській драматургії. Згадаймо хоча б такі тво- 
ри, як «Місія містера Перкінса в країну більшовиків» О. Корній- 
чука, «Прага залишається моєю» Ю. Буряківського, «Під золотим 
орлом» Я. Галана, «Райський табір» Ю. Яновського, «Життя по- 
чинається знову» В. Собка, яким властиві відкритий політичний 
пафос, бойова наступальність, публіцистична спрямованість. 

Складність тут виявляється в іншому. Як переконує художня 
практика, реалістичній драмі для глибокого розкриття колізії сві- 
тового значення, крім усього іншого (широкої поінформованості, 
громадянської і мистецької позиції, врешті-решт, майстерності 
драматурга), потрібна ще й висота історичного досвіду. А це при- 
ходить не одразу, а через певний проміжок часу: необхідно осмисли- 
сти конкретні факти в широкій соціально-історичній перспективі. 

Однак такі цікаві твори української радянської драматургії ми- 
нулих років, як, приміром, «Гроза над Гавайями» О. Левади, «Ко- 
му поклоняються боги» І. Гайдаєнка, з'явилися в самий розпал 
подій у В'єтнамі. Значить, можна відразу чи, принаймні, швидше 
відгукнутися на драматичні колізії віку. Тому всілякої підтримки 
повинні заслуговувати ті драматурги, які звертаються до конфлік- 
тів міжнародного життя. 

В українській радянській драматургії 70-х років, незважаючи 
на те що дійсність давала їй багатющий фактичний матеріал, цьому 
присвячено лише декілька творів -- «Президент» В. Земляка, 
«Втрачений горизонт» Г. Плоткіна, «Вода з отчої криниці» В. Фоль- 
варочного, «Зоря і смерть Пабло Неруди» І. Драча і «Суд пам'яті» 
М. Петренка. Детальний аналіз цих п'єс виходить за межі даної 
статті. Нам же хотілося б висловити лише деякі міркування з 
приводу поставленої проблеми. 

Конфлікт у трагедії В. Земляка «Президент» несе на собі від- 
биток часу не тільки як ще одне вдале відтворення мовою драма- 

12 -



тургічного мистецтва трагічних подій, що відбулися у вересні 1973 р. 
в Чілі, а й як їх прямий зв'язок із сьогоденням: революційними 
прагненнями народів світу до демократії, свободи, справедливості 
і незалежності. Гостра класова боротьба чілійського народу з фа- 
шистською хунтою Піночета (у творі це зображено в основному 
через образ головного героя президента Сальвадора Альєнде) 
співвідноситься з часами Самоси в Нікарагуа, «чорних полковни- 
ків» у Греції, агресією Ізраїлю проти Лівану, з Сальвадором наших 
днів. 

Уже з перших актів В. Земляк чітко окреслює дві протилежні, 
непримиренні сили, протиборствуючі групи персонажів: з одного 
боку, представники революційного народу, з другого -- військові 
путчисти, прихильники неофашистської диктатури. Драматург, не 
відволікаючи уваги читача іншими колізіями, з кожною новою 
сценою посилює напругу конфлікту. Його розвиток тепер іде не 
лише вшир, по лінії масштабності охоплення подій, а й углиб: 
широке розгортання епічної дії -- відстоювання чілійськими пат- 
ріотами революційних завоювань -- в п'єсі тісно переплітається 
з внутрішньою дією, сенс боротьби проти фашистського терору 
розкривається через долі і серця не тільки головного героя, а й 
другорядних персонажів. 

Свого найвищого розвитку драматичний конфлікт у п'єсі 
В. Земляка досягає тоді, коли внутрішнє життя Альєнде розкри- 
вається у надзвичайно важких випробуваннях і закінчується тра- 
гічно. Останні акти, по суті, вже остаточно виявляють духовне 

багатство героя, що склалося в результаті драматичної боротьби. 
Драматичний конфлікт у трагедії В. Земляка досить вдало 

розв'язується засобами драматургічної поетики. На цьому особ- 
ливо слід наголосити, тому що в деяких творах «міжнародної» 
проблематики спостерігаються полегшені розв'язки, коли у фіналь- 
них сценах персонажі раптово прозрівають, розкаюються, а то 
й перевиховуються. 

Немає сумніву в тому, що задум п'єси «Вода з отчої криниці» 
В. Фольварочного актуальний. Адже йдеться в ній про зіткнення 
психологій двох світів, двох непримиренних ідеологій. На прикладі 
складної долі уродженця карпатського села Семена Вільшини, 
який став іграшкою в руках оунівців, що втекли за кордон -- 
в США -- від справедливої розплати, драматург намагався по- 
казати: немає для людини більшої трагедії, ніж втрата батьків- 
щини. 

І все ж, віддаючи належне увазі В. Фольварочного до важливих 
міжнародних проблем і колізій сучасності, між задумом і його 
втіленням є певна відмінність. Автор, знайшовши реальні проти- 
річчя для драматичного конфлікту, так і не зумів виділити з них 
головні, сконденсувати розвиток сюжету до зіткнення характерів 
і довести це зіткнення до логічного завершення. Відчуття оголеності 
задуму м виникає ще й від того, що персонажі п'єси занадто 
гфункціональні: їхні слова, вчинки заздалегідь зумовлені. Декіль- 
ікома короткими епізодами драматург намагається переконати чита- 
чавтому, що Семен Вільшина, власник кав'ярень, ресторанів, вілл, 

13



канський міні-мільйонер, тяжко страждає, ви 

у. Однак сприймається це скоріше на виру Вб 

Й у 
обставини, серед яких знаходиться герой, не дають поштову 1 

мовиявлення або розкриття характеру. Інакще кажучи, логіко бе актеру тут не випливає із логіки подій, ситуацій тощо, то 

о ологічно невмотивованою є розв'язка п'єси, коли Семен ВІУ 

такий собі амери 

тивши батьківщин 

шина повертається на старості літ срок ма ", Розкаюючись, перед односельцями, розчулено тор ся рукою заповітної кри 
ниці, викопаної перед від іздом. екю 

Без сумніву, дуже важко художньо й філософськи осмислити 
складні протиріччя і конфлікти, взяті драматургами З міжнарод. 
ного політичного життя. Досвід переконує, що при всій визначе. ності природи драматичного конфлікту, в основі якого лежить 
протиборство двох соціально-економічних систем сучасності, проб. 
лема полягає в тому, щоб з'ясувати, як, якими художніми засо. 
бами розкривається ця ідейно-естетична категорія драматургічної 
літератури. 7 Особливу складність викликає дослідження природи драматиц- 
ного конфлікту в творах радянських драматургів, які відобража- 
ють життя соціалістичного суспільства. Конфлікти нашого сього- 
дення мають глибоку психологічну основу. Вони не лежать на по- 
верхні життя, а криються в його надрах, у незмінному прогресі 
на шляху до комунізму. Читач хоче нині відчути в драматургії 
глибокі людські проблеми смислу буття, душевні хвилювання 
шекспірівського масштабу, боротьбу характерів. Навіть тоді, коли 
йдеться про особливості сучасної епохи -- космічні маршрути, 
електронну техніку, лазерні відкриття, мається на увазі реальний 
зміст життя, яке робить людську особистість більш складною, 
духовно багатшою. Людина мислить по-новому, перед нею відкри- 
ті широкі горизонти, вона вникає у складні життєві проблеми, 
тому що ставить перед собою мету комуністичного буття. Однак, як зазначалося на ХХУТІ з'їзді Комуністичної партії Радянського Союзу, хне перевелись у нас «несуни», які не вважають за злочин тягти з підприємства все, що потрапляє під руку, та й усякого роду хабарники і рвачі, які не гребують використовувати своє службове становище в корисливих цілях «2...2» часто доводиться 
зустрічатися з відомчістю і місництвом, безвідповідальністю, бю- В ном казенно-байдужим ставленням до людей» РАВОС У 

Формування людини комуністичного майбутнього, отже, не обходиться без рішучої і наполегливої боротьби з її багатоманіт- і антиподами. Ї першими такими антиподами на з'їзді партії звані рвацтво, користолюбство, байдужість, безвідпові- "СТЬ, МІСНИЦТВО -- явища, що за своєю суттю аж ніяк нонанвідНОСЯТЬСЯ в" колективістською психологів радянського суспі о 7 М : 
бр суперечать справжній свободі людської особистості. 

ротиріччя і є тим грун ; гострі дра- матичні конфлікти в п'є рунтом, де виростають р 
: сах радянських, зокрема українських дра- матург і р укр ; 

кі через ставлення героїв до власності (| виявляли І



Так, героїня комедії В. Минка «Увага -- какаду!» вважає, що 
лише речі можуть возвеличити її в очах інших людей. Мету свого 
життя вона вбачає в тому, щоб не відстати від «справжніх лю- 
дей» -- купує піаніно, велосипед, чайний сервіз (хоч Їх ніхто 
ніколи не використовував за призначенням). І от нова забаганка 
Ніни -- будь-якою ціною «дістати» кольоровий телевізор, «не 
гірший, ніж у директорші», Антось, її чоловік, намагається за- 
перечувати це, хоч декілька днів тому придбав (теж, як у «справ- 
жніх людей») великий стіл для написання дисертації, над якою 
він, по суті, й не збирається працювати... Все, що роблять ці 
герої, вони роблять лише для себе, своїх потреб. Прагнучи ви- 
правдати такі дії і вчинки один перед одним, протиборствуючі 
сторони -- негативні персонажі -- викривають себе, Що повністю 
відповідає природі комедійного конфлікту, І чим наполегливіше 
домагаються Ніна й Антось свого бажання, чим більше витрачають 
вони сил, щоб викрутитися із комічно-безнадійного становища, 
тим смішнішими і безпораднішими з точки зору суспільного ідеалу 
виглядають їхні домагання і вчинки. 

Таких гостровикривальних комедій чи сатиричних п'єс, в яких 
би порушувалися справді актуальні, злободенні проблеми часу, 
в українській радянській драматургії 70-х років зустрічається по- 
рівняно мало. Автори помічали вдалий конфлікт, виявляли невід- 
повідність деяких фактів нормам соціалістичного співжиття, однак 
переносили це в художню тканину твору здебільшого без належ- 
ного письменницького осмислення. Іноді траплялося, що драматург 
висміював те, що втратило свою злободенність, викривав недоліки, 
для виправлення яких уже було вжито конкретних і рішучих 
заходів. Очевидно, тому комедії «Знай наших» Я. Майстренка, 
«Золотий глечик» В. Лігостова, «Не тільки про любов» Ю. Мокрі- 
єва і В. Рогодинського, «На вулиці Електричній» Л. Хоролець, в 
основному, зводилися до висміювання малоїістотних і неприміт- 
них недоліків, зображення розважальних сцен і ситуацій, відтво- 
рення анекдотичних розповідей. 

А тим часом боротьба радянських людей проти користолюбства, 
байдужості, кар'єризму, пристосовництва, егоїзму, демагогії та 
інших антиподів комуністичної моралі дає хороший грунт для 
виникнення складних конфліктів, гострих протиріч. 

П'єса О. Коломійця «Дикий Ангел» тому-то Й стала напруженим 
роздумом про життя, духовний світ сучасника, що заперечувала і 
викривала будь-які прояви міщанства, лодської байдужості. | 

Потомственому робітникові Платону Микитовичу Ангелу, геро- 
єві драми О. Коломійця, не байдуже, якими виростуть його діти -- 
справжніми громадянами чи утриманцями держави. Тому він 
все робить для того, щоб виховати їх справді працелюбними, 
дбайливими господарями, свідомими високої відповідальності перед 
народом і суспільством. 

«Не працює, а їсть -- значить злодій. Не заробив, а тринькає -- 
злодій» -- така життєва, може, й надто категорична позиція 
Платона Ангела не всіма персонажами п'єси сприймається одна- 
ково. Та якщо в протиборстві між батьком і дітьми немає грунту 

15



для якихось конфронтальних суперечностей (є, повторюємо, настій- 
не прагнення виховати громадян, гідних свого часу, своєї країни), 

то цього не можна сказати про основу конфлікту між демагогом 

Крячком, користолюбцем, обивателем Малярем,. з одного боку, 

і Платоном Ангелом -- з другого. Тут уже не просто втручання 
у сімейне життя Крячка і Маляра, а насамперед активна насту- 

пальна позиція в боротьбі проти психології демагога і рвача, на- 

магання глибше зрозуміти не лише сам факт цих явищ, а їх. 

сутність, причини виникнення, корені, якими ще тримаються вони 

на радянському грунті. Яка суспільна користь, скажімо, від такого 
собі «активіста на все життя» Крячка, від його начебто правильних 

повчань, якщо ним самим вони не витримуються, якщо єдиний син 
пішов по кривій стежці? Про це відверто говорить своєму сусідові 

Ангел. 
На громадську активність, вловлюється в драмі, треба мати 

моральне право, її треба забезпечити власним життям. Фігура 

Крячка, отже, аж ніяк не трагікомічна, не жертва певних гасел, як 

намагається переконати театрознавець Р. Скалій |8|, а типовий ха- 
рактер словесного з демагога, який ще зустрічається в нашій 

дійсності. Тому природно, що суперечності між цим персонажем 

і Платоном Ангелом теж є основою розгортання драматичного. 
конфлікту. 

Ї вже зовсім непримиренна позиція головного героя у ставлен- 

ні до міщанина, споживача й п'яниці Маляра. Гострі зіткнення 

їхніх світоглядів у п'єсі набувають особливого смислу, тому що, 
на перший погляд, нечебто й межують вони у питаннях ставлення 

до праці (обидва трудяться не покладаючи рук), у надмірній лю- 
бові до карбованця (підробляють, де можна). Та є поміж ними 
істотна відмінність. Якщо Ангел мислить і діє не для самозбагачен- 
ня, а насамперед для того, щоб ще міцнішою й багатшою була 
держава, то Маляр свою працю, свої здібності спрямовує лише 
на те, щоб більше урвати від неї. | 

Драматург тонко підмітив й нове -- певну «градацію» обива- 
тельщини. Тому його Маляр не просто користолюбець, а досить 
кваліфікований, освічений, сказати б, переконаний, «ідейний» 
споживач. І цим він видається ще огиднішим і страшнішим. Тому 
й не може стояти осторонь боротьби з таким потворним явищем 
максималіст Платон Ангел. 

Високі моральні принципи, які ставить перед сучасником по- 
ступальний розвиток Радянської країни на шляху до комунізму, 
утверджуються в побуті, дружбі, коханні. 

І в праці! Насамперед у праці, що органічно і неминуче ввійшла 
у внутрішній світ особистості. Саме ця сфера людської діяльності 
в соціалістичному суспільстві сприяє найбільш повному розкриттю 
вирішальних моральних проблем часу. Згадаймо хоча б такі п'єси 
минулих років, як «Поема про сокиру», «Мій друг» М. Погодіна, 
«Рейки гудуть» В. Кіршона, «Любов і дим» І. Дніпровського, 

«Диктатура», «Дівчата нашої країни» І. Микитенка, де яскравими 

виразниками духу часу перших п'ятирічок були люди індустріаль- 

ної праці -- робітники, інженери, керівники виробництва. Конфлік- 

16



тні ситуації в цих творах, у яких частими були зіткнення і класо- 
вого характеру, до краю загострені, різко окреслені. 

Звичайно, в наш час, коли ліквідовані класові суперечності, 
коли трудові відносини зазнали істотних змін завдяки розвиткові 
соціалістичного суспільства в умовах технічного прогресу, кон- 
фліктна ситуація у сфері виробництва не настільки драматизована, 
як у 20--30-х роках. Однак і нині виконання планів індустріа- 
лізації вимагає від людей трудового героїзму і напруження, вели- 
чезних зусиль. 

І все ж у драматургічних творах 70-х років йшлося не про те, 
як важко забезпечити свій завод необхідним (пригадаймо анало- 
гічну конфліктну ситуацію в п'єсі «Мій друг»), а про те, що завод 
цей, як правило, має все необхідне; не про впорядкування, вдо- 
сконалення самого процесу виробництва (Степан із погодінської 
«Поеми про сокиру» вперше на Радянській землі відкрив секрет 
вітчизняної нержавіючої сталі), а про впорядкування, вдоскона- 
лення людських відносин в процесі виробництва. Власне, за 
гармонійне поєднання матеріальної основи і свідомості людини 
борються герої таких п'єс, як «Людина зі сторони» Г. Дворець- 
кого, «Сталевари» Г. Бокарєва, «Протокол одного засідання» 
О. Гельмана, «Здрастуй, Прип'ять!» О, Левади, «..Ї земля ска- 
кала мені навстріч» П. Загребельного, «Перспективний жених» 
І. Муратова, «Цілюща вода» В. Фольварочного, «Небо в алма- 
зах» Р. Феденьова, «Хазяйка» М. Гараєвої та ін. 

Інженер Шляхтич з п'єси П. Загребельного «...Ї земля скакала 
мені навстріч» своїм активним ставленням до життя, допитливі- 
стю, справжньою діловитістю й вимогливістю бореться проти ути- 
літарного, службістського«підходу заступника начальника цеху 
Токового до,питань виробництва, бореться за робітничу честь і 
совість як умову колективної праці, за морально цілісний завод- 
ський колектив. 

Радянська, зокрема українська драматургія 70-х років, таким 
чином, не лише порушувала важливу проблему «людина і її спра- 
ва в умовах виробництва», а Й передусім намагалася розкрити 
нові духовні риси сучасника, нові грані й особливості конфліктів, 
породжених добою науково-технічної революції. 

На жаль, не в усіх творах українських драматургів, які звер- 
талися до теми робітничого класу, глибоко осмислені життєві про- 
тиріччя і показані особливості сучасних виробничих конфліктів. 
У п'єсах минулого десятиріччя ще нерідко трапляються застарілі, 
добре відомі конфлікти й ситуації, що, по суті, суперечать приско- 
реному розвитку науки і техніки, нинішній тенденції до загальної 
раціоналізації виробництва. В 20--30-ті роки «штурмівщина», 
приміром, була об'єктивною необхідністю, диктувалася економіч- 
ними і політичними обставинами. Тому цілком природно, що в той 
час вона оцінювалася за високими критеріями трудового героїзму, 
часто ставала яскравим зразком справжнього робітничого енту- 
зіазму. Але ж сьогодні понаднормова праця, фізичний надрив, 
різні «стихійні аврали» свідчать про аритмію виробничого процесу, 
сприймаються як нераціональні витрати сил, енергії ізнань людини 

2--2502 б 17



Багатоманітне наше життя і такі ж багатоманітні реальні 
протиріччя. Тому особливості конфлікту в творах радянських, з3о- 
крема українських, драматургів 70-х років не обмежуються лише 
такими життєвими протиріччями, про які йшлося. Багато з них 
залишилися за межами нашої статті. Певна річ, навіть найбільш 
реальний конфлікт набуде сили мистецького впливу тільки в справ- 
жньому творі літератури. 

Однак, гадаємо, важливо було наголосити на новому в природі 
драматичного конфлікту, поява якого диктувалася життєвими 
протиріччями, новим етапом розвитку радянського суспільства. 

Список літератури: І. Ленін В. І. Конспект книги Гегеля «Лекції з історії 
філософії». -- Повне зібрання творів, т. 29, с. 203--259. 2. Матеріали ХХУМІЇ з'їзду 
Комуністичної партії Радянського Союзу. -- К.: Політвидав України, 1986. -- 
422 с. 3. Матеріали Пленуму Центрального Комітету КПРС, 14--15 черв. 1983р.-- 
К.: Політвидав України, 1983. -- 77 с. 4. Вакуленко Д, Т. Активність життєвої 
позиції, багатство духовного світу сучасника. -- У кн.: Будівник комунізму -- 
герой багатонаціональної радянської літератури. К.: Наук. думка, 1980. -- ЗІ с. 
5. Вишневская И. Трудовье будни в свете рампь. -- М.: Искусство, 1982. -- 
158 с. 6. Гегель Г.-В.Ф. Наука логики: В 3-х т. -- М.:Миьюсль, 1970--1972. -- 
Т. 2. Учение о сущности. -- 248 с. 7. Лаущук С. С. Сучасная беларуская драма- 
тургія, -- Мінск: Навука і тзхніка, 1977. - 167 с. 8. Скалій Р. Чотири інтерпре- 
тації «Дикого Ангела», -- Літературна Україна, 1979, 23 берез. 

КРАТКОЕ СОДЕРЖАНИЄ 

На материале украннской советской драматургнии 70-х годов рассматриваєтся 
проблема драматического конфликта. Сделана попьтка раскрьть сквозь призму 

реально существующих и многообразньх противоречий действительности степень 
новизнь в природе драматического конфликта. 

Стаття надійшла до редколегії 20. 09. 84, 

Н. І. БЕРНАДСЬКА, асл., 
Київський університет 

Особливості функціонування 
часових зміщень у стилі 0. Гончара-романіста 

Як неповторне явище радянської багатонаціональної літера- 

тури романістика О. Гончара не раз ставала об'єктом вивчення 
літературознавців і критиків. Коло їхніх зацікавлень охоплювало 

дослідження ідейно-тематичного змісту романів, системи образів, 

своєрідності стилію письменника. Проте один із важливих аспек- 
тів аналізу твору -- вивчення художнього часу в ньому, зокрема 

в його композиції, залишився поза увагою дослідників творчості 

відомого майстра слова. Винятком є статті Л. Якименка, Ю. Суров- 

цева, М. Пархоменка, В. Дончика, у яких під кутом зору постав- 

20



леної проблеми і в зв'язку з головними тенденціями літературного 
процесу 70-х років розглядається поряд з іншими романами і 
«Циклон» |4; 10; 11; 13). Спробу визначити особливості естетич- 
ного освоєння часу в «Твоїй зорі» здійснено в рецензіях М. Мали- 
новської, М. Наєнка, В. Фащенка |б6; 8; 12). Однак уся романі- 
стика О. Гончара предметом подібного вивчення ще не стала, 
не досліджено й особливості функціонування часових зміщень у 
стилі письменника. Вирішення цього завдання дасть змогу глибше 
проникнути в секрети майстерності О. Гончара, більш зримо поба- 
чити індивідуальні риси його стилю, зрозуміти причини ідейного, 
естетичного та емоційного впливу романів не на одне покоління 
читачів. 

Хоча в літературознавчих і критичних працях часто вживаєть- 
ся термін «часові (хронологічні) зміщення», у довідковій літе- 
ратурі він не зустрічається. У статті Н. Мисливець дається, безпе- 
речно, правильне його визначення як «структурного принципу 
освоєння і відтворення багатоманітних сторін | життя людини і 
суспільства» |7, с. 39|, проте воно не розкриває суті цього худож- 
нього явища, а лише вказує на його загальні ознаки. На наш по- 
гляд, хронологічні зміщення -- це композиційний принцип поєднання 
різночасових подій у творі з метою розкриття його ідейно-худож- 
нього задуму. 

Спостереження над романами 0. Гончара, Ю. Бондарєва, 
Ч. Айтматова, П. Загребельного, Й. Авіжюса, І. Шамякіна, 
А. Іванова дають підставу для виділення таких форм часових 
зміщень, як  ретроспекція (передісторії, спогади), ретардація 
(авторські відступи, вставні новели). У творчості будь-кого з пись- 
менників цей художній засіб має свої особливості, які визначаються 
індивідуальною манерою письма. 

Твори О. Гончара неможливо уявити поза проникливим ліриз- 
мом, який пронизує їх зміст і форму -- характери, пейзажі, мову, 
композицію |5, с. 40). Через призму лірико-романтичного сприй- 
няття письменник зображує і сучасність, й історію, Осягаючи 
глибинну зумовленість теперішнього минулим, виявляючи зв'язки 
дня сьогоднішнього і прийдешнього. В центрі романістики О. Гон- 
чара радянська людина -- наш сучасник на важливих етапах 
соціального розвитку Країни Рад, у зв'язку із сьогоденням, май- 
бутнім і минулим. Звернення до минулого у роздумах героїв, їхніх 

спогадах є одним із шляхів ліризації прози письменника. Саме 

спогади як форма часових зміщень переважають у романістиці 
О. Гончара. Вони посилюють ліризм творів своєю яскраво вира- 
женою суб'єктивністю, підвищеною емоційністю. 

У «Прапороносцях», романі, дія якого сконцентрована в тепе- 
рішньому часі, автор зосереджує свою увагу на змалюванні що- 
денних зусиль мільйонів людей, їх ратного подвигу і суворого 

воєнного побуту. Його героїв об'єднує висока мета, усвідомлення 
визвольної місії Радянської Армії. Але кожний із них -- непов- 
торна особистість з власною біографією. Війна змусила сховати 
глибоко в серце солдата природні людські почуття -- любов до ма- 
тері, ніжність до коханої, сум за сім'єю, дітьми. Проте у своїх спога- 

21



г 

дах герої діляться найзаповітнішими думками про далеку домівку, 
рідних і близьких, і це поглиблює їх характеристику, розкриває 
нові людські грані. Наприклад, епізод з молодим лейтенантом 
Чернишом. Юнак, потрапивши на передову, рветься у бій, до 
«безпосередньої участі», як говорить він сам, відмовляючись від 
посади третього помічника начальника штабу. Але замість того 
щоб відчути небезпеку атаки, він змушений проводити заняття 
з політичної і бойової підготовки, знайомитися ближче з бійцями 
роти, їхнім побутом. І тому молодий офіцер, осягаючи розумом 
усю необхідність таких фронтових буднів, з болем згадує про 
напуття матері бути мужнім, але й берегти себе. Зі спогадом про 
матір-до героя приходить почуття глибокого жалю до неї, бо вона 
жде, хвилюється за долю сина, і разом з тим -- досада на власну 
бездіяльність, по-хлопчачому наївна образа на те, що «він лежить 
в спокійній землянці, і війни нема...» |2, т. І, с. 71). Письменник 
з перших сторінок роману малює образ людини, характер з ши- 
рокою гамою почуттів і переживань. О, Гончар надзвичайно уваж- 
ний до деталі, окремого слова, фрази, тому він вводить у текст 
епізод про те, як його герой, пройшовши крізь пекло війни, 
знову згадує матір: «Я певен, -- каже Черниш, -- Що якби матері 
побачили, якими стають їхні сини на війні, вони не впізнали б нас... 
Вони й не уявляють собі, що тут робиться з людиною, яку складну 
еволюцію встигає вона пройти...» |2, т. І, с. 121). 

На сторінках «Прапороносців» зустрічаємо і спогади героїв 
про епізоди їхніх воєнних біографій. Так, Сагайда не може забути 
сплюндроване фашистами місто, яке довелося йому визволяти, 
Шура Ясногорська пригадує грізний 1941 рік. Загалом у трилогії 
спогади нечисленні, але вони наповнюють конкретним змістом 
авторську ідею про героїзм радянського народу, історичне зна- 
чення визвольної місії Радянської Армії. 

У романі «Людина і зброя» О. Гончар, зображуючи жорстоко 
знівечені війною долі студбатівців та їхніх однокурсниць, прагне 
знайти джерела непохитності, сили волі й мужності своїх героїв. 
З цією метою письменник звертається до їх минулого -- років 
дитинства та юності. Так, для Духновича світ починався з до- 
машнього затишку батьківського кабінету, переповненого книгами, 
з Короленківської бібліотеки. Андрій Степура часто згадує себе 
босоногим пастушком. До Богдана Колосовського минуле прихо- 
дить з іменем батька, відданого партії і рідному народові червоного 
командира, мужнього захисника  Перекопу. Таня Криворучко: 
пам'ятає про робітниче передмістя, де вона виросла і змужніла. 
Ретроспективні лінії цих та інших героїв, у яких минуле зображу- 
ється не як послідовна їх біографія, а як найбільш яскраві її 
епізоди, посилюють психологічну характеристику персонажів. 

У романах «Циклон», «Твоя зоря» окрема людська доля стає 
об'єктом пильної уваги письменника, що значною мірою зумовлює 
навантаженість» творів спогадами. Роздуми про гармонію буття, 
мир на планеті, людське щастя, покликання мистецтва О. Гончар 
пропускає крізь «я» героїв, які згадують прожиті роки, шукають 
у минулому уроки для сучасного, з тривогою зазирають у май- 

г са



бутнє. Спогади дають змогу письменнику розширити часові межі 
«Твоєї зорі» та «Циклону» до декількох десятиліть, простежити 
всю біографію героїв. Композиційним поєднанням різночасових 
подій (сучасності та античності в «Березі любові», сьогоднішнього 
дня і років Великої Вітчизяної війни у «Циклоні», сучасності, 
воєнного періоду і часів колективізації у «Твоїй зорі») автор під- 
креслює думку про «золоті естафети життя», спадкоємність люд- 
ського в людині. Так письменник-романтик зображує людину в 
часі та час в людині. 

Для стилю О. Гончара-романіста характерне й те, що спогади 
героїв, як правило, «підсвічуються» численними історичними па- 
ралелями. Чи не першим цю якість прози письменника помітив 
В. Оскоцький, Аналізуючи особливості поетики роману «Людина і 
зброя», він зазначав: «Шпрокими є історичні паралелі, які віднов- 
лтоють у пам'яті половецькі набіги і «стріли батиєвих орд», возвели- 
чують воїнську славу предків, і семисотлітній «козацький дуб», у гус- 

"тій тіні якого відпочивав колись Тарас Шевченко, і Тарасову гору над 
могутнім Дніпром, біля підніжжя якої ростуть нині солдатські 
могили» |9, с. 155). Вони, на думку В. Оскоцького, разом із над- 
звичайно пафосними описами першого літа війни, хронікальними 
заставками, емоційними авторськими відступами, внутрішніми 
монологами героїв і символікою міфологічних, історичних, літера- 
турних образів та аналогій посилюють реалістичне зображення 
війни. 

Історичні паралелі знаходимо у романах «Тронка», «Циклон», 
«Берег любові», «Твоя зоря», хоча в них, порівняно з «Людиною 
і зброєю», значно економніше використовується цей художній 
прийом. Історичними паралелями письменник прагне укрупнити 
образ нашого сучасника, піднести його у віках. Інколи вони за- 
стосовуються також з метою висміяти окремі негативні явища 
життя (читаємо у «Березі лобові»: «водогін не мінявся, мабуть, 
з античних часів» |2, т. 6, с. 225|. І в цих-авторських словах 
відчувається тонка іронія письменника, його осуд безгосподарності 
і безвідповідальності). 

Як письменнику лірико-романтичного спрямування, О. Гончару 
властиве бажання виразити себе, своє ставлення до подій, героїв, 
обставин їхнього життя. Авторськими 0 думками та почуттями 
сповнені численні ліричні відступи. Їх значення у створенні лірич- 
ної інтонації / розповіді (романи 0 «Прапороносці», «Людина Її 
зброя») переконливо розкрив В. Оскоцький |9, с. 142, 154). Лі- 
ричні відступи, особливо в «Людині і зброї», не тільки виражають 
авторське «я», а й розщирюють часові рамки в романі. Вони до- 
помагають письменнику оцінити події історичного минулого з пози- 
цій нашого сучасника, подолати часовий бар'єр між моментом дії 
і моментом розповіді про неї, тобто помітно впливають на компо- 
зиційно-часову структуру твору. -- 

У романах «Циклон», «Твоя зоря» відбуваються деякі зміни 
у функціонуванні авторських відступів." Вони стають лаконічніши- 
ми, навіть менш емоційними, зростає їх роль як організатора ком- 
позиції. І це закономірно для творів, основу яких становлять часові 

23



ен 
зміщення, тому що перед письменником стоїть завдання так поєд- 
нати різночасові події, щоб досягти цілісності побудови, уникнути 
хаосу в оповіді. Авторськими відступами О. Гончар коментує на- 
ступні події, їх майбутнє завершення, наприклад, у «Циклоні»:. 
«Одначе, ще далеко той день, коли його (зрадника. -- Б. Н.) у. 
хлібах викосять хмаринські косарі у спідницях» |2, т. 4, с. 397|; 
«Ніхто ж бо ще не знав, що трансформатори десь уже захлинають- 
ся у воді...» |2, т. 4, с. 527) або у «Твоїй зорі»: «...все це станеться. 
згодом, поки ж що наближення бурі ні в чому не почувається: 
поки що в Тернівщині все як і досі було» |З, с. 127|; «Та все те! 
згодом, згодом, а в ту найхуртовиннішу зиму ніхто не міг сказати,, 
як воно буде» |З, с. 184). Таким чином письменник драматизує, 
дію, переплітає різночасові події, не порушуючи їх причинно-на-! 
слідкового зв'язку, висловлює своє ставлення до них. 

О. Гончар своєрідно використовує закон контрасту, традицій- 
ний для романтичної поетики. Зображуючи у «Таврії» історію 
полтавських заробітчан, письменник змальовує минуле кожного із 
членів цього братства, в якому -- сльози і горе злиденного існу; 
вання. Передісторії героїв створюють широку й історично правдиву 
картину життя селянства напередодні першої світової війни. Уяви- 
ти життя панівного класу допомагають екскурси в минуле Лук'яна 
Кабашного, Гаркуші, Фальцфейнів, за допомогою яких автор під- 
креслює ницість, аморальність, духовну пустоту і занепад «госпо- 
дарів» життя. Наповнені контрастним змістом (світ бідних -- світ 
багатих) передісторії героїв глибше виявляють соціальні проти- 
річчя епохи, доповнюють розкриття діалектики класових відносин, 
поступового зростання свідомості заробітчан, їх прагнення боро- 
тися за справедливість. 

Прийом контрастного зіставлення минулого і сучасного О. Гон- 
чар використовує і в «Тронці» з метою поетизації часу, коли «гир- 
лига й ракета поруч стоять» |2, т. 5, с. 48). Умовно в цьому творі 
можна виділити декілька часових планів: давноминулий -- епізоди 
багатої на події історії причорноморських степів, минулий -- роки 
Великої Вітчизняної війни, сучасний -- за висловом письменника, 
«одне літо людського життя» |2, т. 5, с. 249). Автор, не вдаючись 
до широких історичних екскурсів, окремою деталлю, окремою 
реплікою у діалозі чи спогаді героя проводить паралель між ми- 
нулим і сучасним («Я -- давній, -- гомонить старий атагас. - -Я 
звідти, де пішки ходили. Де на волах їздили. На конях гасали, 
Вітер! Птах! -- то було найшвидше. А ти ось тепер в сталь загор- 
нешся -- і в небо, як снаряд» |2, т. 5, с. 13|; «..Чумацький Шлях -- 
шлях твоїх пращурів, що проходили тут чумаками в чорних дігтяр- 
них сорочках.. Проходили і не знали, що над ними скрутились 
в спіралі галактики, а тепер і до них сягає твій розум» |?2, т. 5, 
с. 20) та ін.). Їх сукупність підкреслює грандіозні досягнення кра- 
їни Жовтня, масштаб її перетворень. Отже, часова антитеза у твор- 
чості О. Гончара є не стільки даниною традиційній романтичній 
поетиці, скільки художнім засобом виявлення діалектики історії. 

Поетичне світобачення, яке становить особливість творчості 
О. Гончара, дає про себе знати у виборі та спрямованості худож- 

24



ніх прийомів, зокрема часових зміщень. Одним із шляхів ліризації 
романістики письменника є Його звернення до минулого у формі 
спогадів, які за своєю природою несуть елементи суб'єктивності у 
сприйнятті навколишнього світу. У спогадах, які переважають се- 
ред інших форм часових зміщень, виявляється яскраве емоційне 
начало героїв. Підсилені широкими історичними паралелями та 
асоціаціями, вони в кожному конкретному випадку підпорядковані 
розкриттю авторського задуму. Цьому ж служить і традиційний 
для романтичної поетики закон контрасту, який О. Гончар викори- 
стовує з метою художньо відтворити діалектику історії. Прагнення 
письменника передати своє ставлення до зображуваного виявля- 
ється у функціонуванні в Його творчості авторських ліричних від- 
ступів, які не тільки посилюють емоційну напруженість романів, 
а й впливають на їх структуру. Проте, як писав О. Гончар, «ро- 
мантичні засоби зображення дійсності, яскраві романтичні барви 
виправдовують себе лише тоді, коли вони грунтуються на міцній 
реалістичній основі... Широкі й крилаті романтичні образи лише 
тоді по- справжньому схвилюють читача, коли вони... природно ви- 
ростають зі всієї реалістичної тканини твору і мовби осявають 
його на найвищих його злетах, на його вершинах» |Ї, с. 120). Твор- 
чість письменника, сповнена піднесеними авторськими почуттями, 
яскравими фарбами, виростаючи з тлибин народного життя, є пе- 
реконливим доказом широких художніх можливостей літератури 
соціалістичного реалізму. 

Список літератури: 1. Гончар О. Слово до молодих. -- Дніпро, 1956, М» 2 
с..120--129. 2. Гончар О. Твори: У 6-ти т. -- К.: Дніпро, 1978--1979. зепШЕ 
503 с.; Т. 4--- 565 с.; Т. 5. - - 519 с.: Т. б. -- 693 с. 3. Гончар О. Твоя зоря. -- 
К.: Рад. письменник, 1980.-- 360 с. 4. Дончик В. Рух часу і художні шукання 
прози. -- У кн. : Художнє розмаїття сучасної радянської літератури. К.: Наук. 
думка, 1982. --316 с, 5. Левченко М. Новелістична форма роману. -- Радянське 
літературознавство, 1966, М» 2, с. 33--44. 6. Малиновская М. Свет родной за- 
ри.-- Радуга, 1981, М» 8, с. 169-2173. 7. Мисливець Н. Естетичне освоєння часу 
в романі. -- Радянське літературознавство, 1974, ХМ» 8, с. 38--46. 8. Наєнко М. 
Зоря пам'яті й людської солідарності. -- Радянське літературознавство, м 
М» 7, с. 18--30. 9. Оскоцкий В. Реализм и романтика. -- Радуга, 1975, Хе 
с. 139--175. 10. Пархоменко М. Зпос зрнопопнонного обновления мира. -- Во 
прось литературь, 1978, Хе І, с. 3-4 Суровцев Ю. Время в композиции 
романа. -- Дружба народов, 1971, М» 9, с. 245--255. 12. Фащенко В. Світло 

«Твоєї зорі». -- Радянська Україна, 1980, 3 квіт. 13. Якименко ЛІ. О позтике 
современного романа. -- Дружба народов, 1971, Мо 5, с. 234--245. 

КРАТКОЕ СОДЕРЖАНИЕ 

Анализируются особенности функционирования временньх смещений в ро- 
манах О. Гончара, в частности, исследуются воспоминания, авторские лириче- 
скне отступления, закон контраста, традиционньй для романтической позтики. 

. Стаття надійшла до редколегії 15. 06.84. 

25



М. М. МЕЛЕНЧУК, асл., 
«Львівський університет 

-Героїчне у романах П. Гуріненка 

Тема героїчного давно привертає до себе увагу митців, значен- 
ня її важко переоцінити. Особливо зростає інтерес до неї у тих 
письменників, які пишуть про Велику Вітчизняну війну. «Уроки 
Великої Вітчизняної війни для літератури  неминущі. Перший 
з них: героїчний час масової мужності, відваги, самопожертви 
навічно увійшов у нашу літературу. Тема героїзму радянського 
народу того періоду завжди привертатиме увагу нових поколінь 
письменників», -- підкреслювалося на ювілейному пленумі прав- 
ління Спілки письменників СРСР, присвяченому її п'ятдесяти- 
річчю П10). 

П. Гуріненко якраз і належить до тих авторів, які звертаються 
до відтворення подій Великої Вітчизняної війни упродовж багатьох 
років. Його романи «Життя одне» та «Днів твоїх небагато», що 
сприймаються тепер уже як дилогія (для них характерні єдність 
місця і дії, спільність проблематики і деяких героїв), позитивно 
оцінені критикою |2; 6; 8; 9|, але з точки зору, що передбачає 
розгляд героїчного як категорії етичної та естетичної, ще не ана- 
лізувалися. Про необхідність виділення героїчного з традиційної 
категорії піднесеного в окрему естетичну категорію йдеться в де- 
яких дослідженнях останніх років |(1)|. У цій статті простежимо 
шляхи художнього осмислення, освоєння автором романів «Життя 
одне» та «Днів твоїх небагато» П. Гуріненком цієї категорії. 

Критика зазначала, що ті нові тенденції у зображенні війни, 
які розвинулися в сучасній літературі, виникли з поштовху, викли- 
каного «Прапороносцями» О. Гончара. Одна з таких тенденцій -- 
«синтез епічності, епопейності та уважного, близько-інтимного зо- 
браження кожного героя -- рядового великої визвольної армії» 
9, с. 147| -- характерна і для романів П. Гуріненка. Його твори 
заселені людьми, котрі творять історію, причому творять її геро- 
їчно. У їх змалюванні письменник дотримується принципу лірико- 
романтичного світобачення і в цьому також простежується його 
спорідненість з одним із зачинателів лірико-романтичної стильової 
течії в українській радянській літературі -- О. Гончаром. 

Особливу увагу зосереджуючи на здійсненні кимось із персона- 
жів героїчного вчинку, в якому «акумульований весь попередній 
життєвий досвід, всі взаємозв'язки зд людини з суспільством» |Ї, 
с. 370), П. Гуріненко, крім того, показує, хоч і не так широко, як 
інші письменники, витоки самого героїзму, підкреслюючи соціаль- 
но-класові його джерела. Герої, які діють у романах «Життя одне», 
«Днів твоїх небагато», мають багато спільного. Усі вони -- колишні 
робітники, трудівники колгоспних ланів -- будівники нового, со- 
ціалістичного суспільства, переконані у його перевагах і тому від- 
дано захищають завоювання революції, досягнення трудових буд- 
нів. «Війна для таких -- діло чуже і далеке, яким довго займатися 

не з руки, але коли виникає необхідність, то справляються як слід» 

26



14, с. 120). Прагнення швидше повернутися до мирної праці, до 
рідних надає їм сили в боротьбі з ворогом. 

У найважчі хвилини незрима нитка спогадів зв'язує колишнього 
колгоспного бригадира з України лейтенанта Говдю з домівкою, 
дружиною Мариною, малими доньками. Відповідальність за їхню 
долю, за долю матерів і дітей польського міста, навіть за життя 
тих німецьких підлітків гітлерюгенду, яким задурманила голови 
геббельсівська пропаганда, веде радянського офіцера парламенте- 
ром у розташування німецьких військ. Епізоди вручення генералам 
оточеної армії ультиматуму ї повернення парламентерів на свої 
позиції змальовані автором з художньою переконливістю. Усі засо- 
би підпорядковані створенню тривожної, напруженої до краю об- 
становки. Письменник звертає увагу на лунку підступну тишу по 
обидва боки фронту, яка кожної миті може прорватися постріла- 
ми, вихоплює з усіх навколишніх деталей «звужені, наповнені лют- 
тю й зненавістю», «невидющі» очі ворогів, націлену зброю, яку фі- 
зично відчувають парламентери. Напруження зростає ще більше, 
коли місія виконана і парламентери повертаються в розташування 
радянських військ. У цей, здавалось би на перший погляд, невід- 
повідний момент Говдя знову, як і багато разів перед тим, згадує 
дружину, а поряд із цими згадками у його душі несподівано на- 
роджуються яскраві поетичні образи, що озвалися в ньому у най- 
більш напружений момент життя. Слова, з якими подумки зверта- 
ється герой до дружини («конвалії білий дзвоник», «сніжинка, 
яка тане на щоці», «сонячний промінь на промитій дощем траві»), 
і те, що є в житті у даний момент («націлена зброя відчувається 
фізично», «тиша залягла над фронтом, а йому здавалося, що грим- 
лять тисячі мідних труб», «сотні очей прикипіли до трьох постатей»), 
творять різкий контраст, напруження ще більше зростає, виникає 
думка про трагічну розв'язку. І справді, «кулеметна черга розти- 
нає тишу»: парламентерів, які за законами міжнародного права 
вважаються недоторканими особами, підступно вбито. 

Згаданий епізод допомагає розкрити головну думку твору, яку 
письменник вкладає в уста того ж Говді: «Життя одне і треба 
грозумно розпорядитися ним» |5, с. 302). Подвиг радянських пар- 
ламентерів став вінцем їхнього життя, яким вони розпорядилися 
справді розумно, віддавши його за Батьківщину. Це ще раз під- 
креслює сам письменник, винісши слова «життя одне» в заголовок 
твору, а епіграфом до нього взявши слова з напису на пам'ятнику 
радянським парламентерам: «Хай схилений над вашою могилою 
прапор служить символом нашої скорботи і ореолом вашої слави» 

15,с. 178|. 
Для романів П. Гуріненка характерна контрастність у змалю- 

ванні персонажів. Це виявляється в тому, що за законом романтич- 
ної антитези автор захоплено описує, поетизує образи радянських 
парламентерів і, навпаки, портрети ворогів подає так, щоб викли- 
кати до них відразу, зневагу, ненависть. "І якщо солдати армії- 
переможниці «ставні, високі, широкі в плечах, як казкові богатирі, 
певні своєї сили і правоти, без крихти страху в серцях», «вродливі, 
мужні, суворі й справедливі, як сама перемога, як армія, яку вони 

2ї



представляли» (5, с. 463), то ворожий генерал Вайст «старий, 
злинялий, волосся зеленкувате, наче пофарбоване мідним купоро- 

сом, худа спина вигнута дугою, а очі хо лодні, як у старого грифа, 
повіки самі насуваються на них» |5, с. 481). Такі прийоми портре- 
тування служать для того, щоб показати фізичну і моральну ви- 
щість, перевагу радянських солдатів над противником, повніше 
розкрити героїчний зміст їхніх вчинків. Разом із тим вони є дещо 
прямолінійними, письменник розставляє всі крапки над і, ніби не 
довіряючи читачеві, пояснює йому, кого слід любити, ким захоп- 
люватися, а кого ненавидіти. Слушною є думка В. Фащенка, який, 
зазначаючи, що такі прийоми «властиві багатьом прозаїкам», особ- 
ливо схильним до «романтичного світовідчування» |З8, с. 60|, нази- 
ває їх традиційними, такими, що недвозначно виявляють авторське 
ставлення до героя, а.це не належить до найкращих прийомів 
характеристики персонажів. 

Ставлячи своїх героїв перед лицем надзвичайних обставин, що 
- однією з найпоширеніших кульмінацій у романтико-героїчній про- 

, П. Гуріненко підкреслює як постійну властивість їхнє вміння 
; ентю долати ці обставини, виходити переможцями із безвихідних, 
на перший погляд, ситуацій, навіть якщо ці ситуації закінчуються 
смертю того чи іншого героя. Так було і з групою радянських роз- 
відників, яка йшла в тил ворога, щоб захопити «язика» і визна- 
чити місцезнаходження фашистського. штабу. Дуже важко сказати 
щось нове, неповторне, використовуючи таку поширену ситуацію 
(дії групи розвідників у ворожому тилу), яка не раз зустрічається 
у творах про війну, та П. Гуріненко зумів це зробити. Відтворюючи 
правдивий образ Олекси Корнети, котрий гине, до кінця виконав- 
ши свій обов'язок перед Батьківщиною, письменник додає нові 
штрихи до розуміння характеру героїчного діяння, розкриває ще 
одну грань героїки -- подвиг розвідника у ворожому тилу. 

У змалюванні цього образу переважають реалістичні засоби 
характеротворення. Героїзм радянського воїна живиться могутні- 
ми джерелами любові до рідної землі. Усвідомлюючи на краю жит- 
тя, що десь далеко є рідне село, мати, солдат вмирає, перекона- 
ний, що зробив усе, аби їх захистити. Відтворюючи епізоди, у яких 
йдеться про подвиг розвідника, автор чергує описи минулого мир- 
ного життя і дійсності. І хоч ці екскурси в минуле дуже короткі 
(П. Гуріненко не малює розгорнутої картини довоєнного життя 
героя), все ж такі ретроспективні прийоми дають змогу глибше 
розкрити характер персонажа, допомагають зрозуміти моральні 
витоки Його героїзму. Може здатися безпідставним, що думки ге- 
роя, які тривожать його у найвідповідальнішу хвилину, не мають 

нічого спільного з тим, що він переживає в даний момент, але 

автор добре розуміє психологічний стан свого персонажа і пояснює | 

його так: «У найнапруженіші моменти, КОЛИ тіло, здається, діє | 

саме, без втручання розуму, думка все-таки продовжує працювати. 

І часто тоді людина міркує не про те, що з нею відбувається зараз, | 

а про речі далекі, навіть безвідносні до подій» 15, с. 385). Так 1 

Ї 

І 

Олекса думає про школу, в якій він учився до війни, згадує, як У і 

визволеному Києві його приймали до лав Комуністичної партії, 

28



ав 

краєчком свідомості не вірить у свою смерть і розмірковує навіть 
про майбутню професію. 

Як і тисячі інших радянських воїнів, Олекса Корнета прийшов 
у Європу, щоб визволити її від фашизму, а тому земля, яку він 
захищає тут, стає йому рідною. Використовуючи засіб персоніфі- 
кації, письменник ще раз підкреслює цю думку: «Трава й зелене 
гілля не хотіли розлучатися з Олексою, воліли не віддавати радян- 
ського солдата ворогам. Ожина чіплялася за одежу» |5, с. 417). 
Останній авторський штрих теж служить підсиленню цієї думки: 
тіло закатованої польської дівчини, яку підозрювали в допомозі 
радянським розвідникам, есесівці кинули в ту ж машину, де лежав 
загиблий солдат: «Малгожата впала поруч з Олексою, притулилася 
щокою до його плеча. Біле Й пшеничне волосся переплелося... Ра- 
дянський солдат... і мертвим захищав польську дівчину» |5, с. 418). 

У творах, присвячених Великій Вітчизняній війні, героїчне тісно 
пов'язане з трагічним і це цілком закономірно, тому що «війна . 
сама по собі «обставина» досить трагічна, і трагедійність -- не- 
від'ємна властивість будь-якої ситуації, що лежить в основі книги 
про війну» Гете, 413). Романи П. Гуріненка не становлять винят- 
ку: героїчне найчастіше передається у них через трагічне. Свідомо 
йдуть на смерть і гинуть усі ті герої, які є втіленням естетичного 
ідеалу автора. Серед них виділимо капітана (а згодом майора) 
Степаненка, образ якого створено за законами романтичного зо- 
браження, як зазначає один із дослідників, «за законами величаль- 
ної пісні» |8, с. 72). Прагнення бути в гущі подій, там, де найне- 
безпечніше, веде Степаненка в бій, з якого йому не судилося по- 
вернутися. П. Гуріненко висвітлює події завершального періоду 
війни, коли кожному солдатові, який пройшов нелегкими фронто- 
вими дорогами пів-Європи, так хотілося швидше цю війну закін- 
чити. | тим болючіше сприймається кожна смерть, якої могло і не 
бути, а той, кого вона спостигла, міг дожити до світлого дня Пере- 

моги. Тим більше вражає домінантна риса Степаненка, а в його 
образі -- всіх офіцерів Радянської Армії: щохвилинна готовність 
до подвигу, до самопожертви, якщо це потрібно для загальної 
справи. 

Плач Степаненкового ординарця Ісмуканова, такий, близький 
до народних плачів-голосінь, сприймається як плач всього народу, 
всієї землі за своїм сином, якнайповніше передає трагізм того, що 
сталося. Ординарець оспівує майора як народного героя: «Був Сте- 
паненко молодий, як ранок... 

Стрункий, як очеретина... 
Вродливий, як степ навесні... 
Добрий, як дощ улітку... 
Веселий, як сонце... 
Невтомний, як вітер...» 

15, с. 346). 

Система порівнянь, характерних для фольклору, навіть розта- 
шування їх у вигляді строфи підкреслює народно-пісенний харак- 
тер голосіння. І зразу ж після такого величального портрета по- 
дається контрастний опис висохлого степу -- пейзажу, що його 

29



викликає в уяві казаха Ісмуканова смерть улюбленого командира. 
Пейзаж цей у зв'язку з різким протиставленням із романтичним 
портретом героя підсилює трагізм ситуації: «..сонце сховалося за 
чорним видноколом, очеретина зломилася, краплі дощу висохли, 
вітер стих, а степ пожовкнув од суму і спеки, солоною стала суха 
трава. Степом куріється пил, степом куриться туга...» |5, с. 346). 

І все ж останні штрихи до образу Степаненка звучать оптимі- 
стично: похмуру картину, пригнічений настрій розвіюють сонячні 
промені, які з'являються несподівано для всіх: «Промінь сонця 
виткнувся з-над гір.. Голова Степаненка засвітилася, ніби руся- 
вого чуба торкнулася материна рука й ласкаво скуйовдила Його, 
поселивши між волосся світне повітря» |5, с. 347). 

Такого світла, яке ще яскравіше висвічує контури героїчних 
образів, у романах багато, воно домінантою проходить через усю 
дилогію. Цей художній прийом служить авторові для утвердження 
важливої думки: подвиги кожного з двадцяти мільйонів, що не 
повернулися з війни, склалися в один найвеличніший -- Перемогу 
радянського народу у Великій Вітчизняній війні. 

П. Гуріненка хвилюють дуже важливі питання. Він розмірковує 
над тим, що ж таке, справді, подвиг? Чи можна назвати подвигом 
те, що кожного дня на війні виконували солдати, чи це просто 

виконання ними найпершого обов'язку -- захисту соціалістичної 
Вітчизни. Про це думає один із героїв дилогії -- журналіст Кири- 
лов: «Кожний подвиг -- це щось незвичайне. Всі повинні викону- 
вати свій обов'язок до кінця, незважаючи навіть на смертельну 
небезпеку, а великі подвиги здійснюють одиниці. Це при тому, коли 
ми кажемо, що на війні проявляється масовий героїзм» |4, с. 62|. 

Отже, масовий героїзм. Саме про героїзм маси мусимо говори- 
ти тут, бо в романах присутній і народ- герой, особливо в тих епі- 
зодах, де йдеться про колектив людей, який стає повноправною 
дійовою особою. Так, рота ї майора | Степаненка становить 
єдину бойову одиницю, сильну своєю згуртованістю, фронтовою 
дружбою, вірою в перемогу, безмежною любов'ю до Батьківщи- 
ни -- тими рисами, які в підсумку забезпечили Перемогу і були 
загадкою для ворога, котрий усе пояснював лише «таємничим ро- 
сійським характером». 

Як єдиний, добре налагоджений механізм, діє рота в бою; ціною 
великих втрат, які на війні неминучі, завдяки безприкладному ге- 
роїзмові її бійці здобувають греблю. Зображуючи героїзм маси, 
автор передає тим самим «повсюдність, наступність подвигу» |Ї, 
с. 302). 

У другому романі дилогії -- «Днів твоїх небагато» -- П. Гурі- 
ненко розширює, урізноманітнює поняття подвигу, він проводить 
думку про «подвиг, що став буднями, і будні, що виявилися подви- 
гом» (І, с. 301). Показовим щодо цього є образ Антона Дивнича, 
життєвий шлях якого, на відміну від інших героїв, письменник 
простежує чи не з самого дитинства. Це дає йому можливість ще 
раз наголосити на тому, що ідейно-моральні переконання людини 
формуються ще в дитинстві, шлях, який веде до героїчного вчинку, 
починається задовго до його здійснення. 

30



Ретроспективні вкраплення, розсіяні по всьому роману, дозво- 
ляють простежити шляхи формування характеру звичайної, нічим 
не відмінної від інших людини, якою був Дивнич. Антон, син ко- 
муніста, на все життя засвоїв батькову науку: «Щоб називатися 
комуністом, бути ним, мало самої чесноти і працьовитості, треба 
служити народові, добиватися, щоб завжди перемагала ленінська 
правда» |З, с. 12). 

Беззаперечне слідування батьковим принципам, відданість 
справі партії, вірність полеглим товаришам не дозволяють комісо- 
ваному розвідникові Антонові Дивничу відсиджуватися в тилу то- 
ді, коли ще гримлять бої: «Я хочу бути там, де пролунає останній 
постріл війни, і хочу його обрв'явково почути, хочу бути серед тих, 
хто виборює повну перемогу...» |З, с. 147). Проте останнього по- 
стрілу війни Дивнич не почує: він загине незадовго до її закінчен- 
ня на звичайному своєму посту, охороняючи разом з підрозділом 
регулювальниць один із численних контрольно-пропускних пунктів. 
Сама картина загибелі героя не змальована. На думку про трагіч- 
ну розв'язку наводить використаний автором образ-символ, який 
так часто знаходимо в романах, -- сонячний промінь: «Навскісний 
промінь сонця, прорвавшись крізь крону дерева, рясно обвішану 
довгими сережками цвіту, ліг під ноги Антону червоний, наче кров, 
відблиском став йому на шляху...» |4, с. 187). 

Далі, вдаючись до прийому документалізму і тим самим під- 
силюючи ілюзію достовірності, автор вводить у текст уривок із 
нагородного листа на Антона Дивнича. Читач довідується про бій, 
у якому було знищено диверсантів, героїчну загибель командира 
підрозділу і нагородження його посмертно орденом Вітчизняної 
війни І ступеня. Ось так, досить скупо, навіть офіційно, письмен- 
ник подає відомості про смерть свого героя, домагаючись певної 
мети: підкреслити масовість, буденність, а не винятковість героїч- 
ного вчинку на війні. і 

Це стосується також жіночих образів дилогії, які змальовано 
автором з особливою симпатією, любов'ю, теплотою. Важко знайти - 
поняття більш протилежні, невідповідні, ніж «жінка», «мати» та 
«війна». Тому в словах письменника звучать гіркота, жаль, спів- 
чуття до жінки, природою покликаної акумулювати життя, про- 
довжувати рід людський і силою обставин змушеної взяти до рук 
зброю. Та набагато сильніше чути голос захоплення мугціого; 
героїзмом, силою жінки-солдата. 

Творчою удачею щодо цього є образ Алевтини Ситникової, який 
можна вважати збірним образом жінки-матері. Алевтина -- ре- 
гулювальниця, разом зі своїми подругами охороняє стратегічно 
важливе перехрестя доріг. Молода мама, вона залишила вдома 
дитину і пішла на фронт. Малюючи її портрет у той момент, коли 
Алевтина думками перебуває біля своєї донечки, письменник ви- 
користовує світлі, яскраві, соковиті тони: «Сонце, прориваючись 
крізь крони дерев, посилало їй в обличчя тепле проміння, ясно 
осявало білі руки.. На березі чистого струмка, серед молодої зе- 
лені.. Алевтина немов світилася од сонця, і була схожа на білу 
лебедицю...» |4, с. 156). 

ЗІ



Художня деталь, характерна для романів П. Гуріненка, -- світ- 
ло, сяйво, сонячне проміння -- і тут відіграє важливу роль у тво- 
ренні образу. Уся картина, точні епітети «теплий», «чистий», «мо- 
лодий», «білий» передають атмосферу радості, миру, гармонії в 
природі, атмосферу, протилежну страшній воєнній дійсності. Тим 
трагічніше сприймається епізод загибелі Алевтини на посту від 
кулі німецьких диверсантів. Трагізм обстановки підкреслюється 
через опис навколишньої природи: зникають тепло, світло; сонце, 
як і життя героїні, хилиться до заходу. Алевтина ще Жива, але 
читача насторожує така картина: «Зубчаті верхів'я дерев освітлені 
променями призахідного сонця, стелили до середини дороги темні 
й, здавалося, холодні тіні. Із висоти долинало каркання круків- 
могильників...» |4, с. 198). З'являється образ птаха -- ворона- 
крука, який у народній творчості споконвіку символізує сум, смерть, 
горе. Алевтину поранено, її життю загрожує небезпека -- ще один 
авторський штрих підкреслює це: «Двійка чорних воронів-круків, 
яка досі ширяла оддалік, тепер надлетіла ближче... Чорне із синім 
відблиском оперення вогнисто спалахувало..» (4, с. 200|. Героїня 
загинула -- і «дорогу вкрила чорна тінь від лісу...» |4, с. 202). 

Болісно сприймається смерть кожного героя дилогії, але автор 
зумів надати оптимістичного звучання кожній такій картині. Він 
стверджує, що готовність до здійснення героїчного вчинку закла- 
дена в глибинних пластах характеру радянської людини. Вона 
збережена, розвинена воєнним поколінням і передасться наступ- 
ним, а це зебезпечить нескінченність, невмирущість героїчних тра- 
дицій. 

Список літератури: 1. Бочаров А. Человек и война. -- М.: Сов. писатель, 
1978. -- 478 с. 2. Волинський К. Радянський характер. -- К.: Дніпро, 1982. -- 
223 с. 3. Гуріненко П. Днів твоїх небагато. -- К.: Дніпро, 1979. -- 207 с. -- 
(Сер. Романи й повісті, вип. 11), 4. Гуріненко П. Днів твоїх небагато. -- К.: 
Дніпро, 1979. -- 207 с. -- (Сер. Романи й повісті, вип. 12). 5. Гуріненко П. 
Вибрані твори: У 2-х т. -- К.: Дніпро, 1983. -- Т. І. - - 486 с. 6. Логвшченко М. 
Завжди в перших лавах. -- К.: Дніпро, 1981. -- 255 с. 7. Топер П. Ради жизни 
на земле.-- М.: Сов. писатель, 1975. -- 567 с. 8. Фащенко В. В. Відкриття 
нового і діалектика почуттів. -- К.: Дніпро, 1977. -- 250 с. 9. Український роман 
сьогодні (Матеріали У Пленуму правління спілки письменників України, 12-- 
15 квіт. 1978 р.). -- К.: Рад. письменник, 1979. -- 180 с. 10. Літературна Украї- 
на, 1984, 27 верес. 

КРАТКОЕ СОДЕРЖАНИЕ 

На  материале военной дилогни П. Гуриненко прослеживаются пути худо- 
жественного осмьгсления, освоення автором категорни героического. Способность 
к геронческому деянию рассматриваєтся как глубинная черта народного харак- 
тера. Отмечаєтся, что романь «Жизнь одна», «Дней твонх немного» принадле- 
жат к романтико-героическому течению в украннской советской литературе, о 
чем свидетельствуют способь зстетического освоення действительности. 

Стаття надійшла до редколегії 15, 10. 84. 



Є. К. НАХЛІК, мол. наук. співроб., 
Інститут літератури ім. Т.Г. Шевченка ДН УРСР 

Концепція людини в романтичних 

оповіданнях П. Куліша 

Суперечлива художня творчість і громадсько-культурна діяль- 
ність П. Куліша вже дістали оцінку в радянському літературознав- 
стві. Виходячи з марксистсько-ленінських методологічних засад, 
радянські вчені піддали гострій критиці буржуазно-націоналістич- 
ні погляди письменника. Разом з тим, керуючись принципом істо- 
ризму, вони не перекреслили й певні художньо есте каві здобутки 
його творчого доробку |2, с. 28--31; 3, с. 440--472; 4, с. 46--49, 
108--109, 113-112: 45 3, с. 3--45|. 

На суспільну Й індивідуальну психологію та творчість П. Куліша 
певною мірою проливає світло його протиставлення себе Т. Шев- 
ченкові у соціальному плані (Куліш називає себе «городовий ко- 
зак-кармазинник», а Шевченка -- «низовий  курінник, січовик» 
(6, с. 119)), а відтак і в психологічному: «..в Шевченка кров буяла 
без упину; Куліш уже й тоді (40-ві роки ХІХ ст. -- Є. Н.) шукав: 
рівноваги серця й розуму, рівноваги хочу й мушу. Енергія холодна, 
мовчазна, а проте необорима ні щастям ні лихом була і є ідеалом 
його» |6, с. 120). Художній доробок П. Куліша, який виходив із 
соціальної психології почасти дрібнопомісного дворянства, а по- 
части -- зароджуваної буржуазії, був позбавлений Шевченкового 
революційного пафосу, а романтичний тонус внявився певною мі- 
рою зредукованим просвітительським «здоровим глуздом», помір- 
кованістю й резонерством. 

Пропонована стаття є спробою розглянути деякі досі недостат- 
ньо акцентовані особливості концепції людини в романтичній ма- 
лій прозі П. Куліша інтимно-психологічного плану («Орися», «Ді- 
воче серце», «Гордовита пара»). 

Поштовхом до створення ідилії «Орися» (написана 1844 р., 
вперше опублікована в «Записках о Южной Руси», 1857) було, як 
свідчить сам автор у позатекстовій інформаційній вказівці |5, 
с. 253|, прочитання шостої пісні «Одіссеї» (а також, як видно з 
сюжету, частково і сьомої). Своєрідність опрацювання Кулішем- 
романтиком давньогрецького художнього матеріалу («еллінізм» 
українського письменника) полягає у тому, що сюжетна схема 
багато в чому (віщий сон дочки Феацького царя Навсікаї -- про- 
хання дати їй колісницю, щоб поїхати на річку випрати плаття, -- 
зустріч красуні з Одіссеєм -- візит Одіссея в палац Алкіноя) 
збереглася, але відбулася повна заміна античної декорації на 
романтичний «місцевий», український колорит. Відчуття літератур- 
ного першоджерела втратилося настільки, що непідготовленому 
читачеві важко здогадатися, що твір П. Куліша написаний на ос- 
нові сцен із Гомерової поеми. 

На античному художньому матеріалі значною мірою створена 
не тільки романтична ідилія «Орися», а й поема Ї. Котляренського 

3-2502 93



«Енеїда», в якій співіснують риси бурлеску, класицизму та просві- 
тительського реалізму. Прикметна відмінність між цими творами 
є вже в характері звернення до літературних джерел. П. Куліш 
захоплюється давньогрецьким «стихійним генієм» Гомером, якого 
українські романтики, услід за Дж. Віко та Й.-Г. Гердером, особ- 
ливо шанували як такого, котрий зріс на фольклорному грунті, а 
І. Котляревський фабульну основу своєї поеми знаходить у геро- 
їчній епопеї класицистичного Вергілія. Ще більша відмінність між 
згаданими творами українських авторів у плані художнього мето- 
ду полягає у відтворенні «місцевого колориту». В дусі просвіти- 
тельського реалізму автор поеми загалом вдається до детального 
побутописання у його найбуденніших проявах, що свого часу було 
прогресивним явищем. В ідилії П. Куліша, згідно з романтичними 
настановами виражати через зовнішню картину життя внутрішній 
«дух народу», «локальний колорит» виступає «облагородженим», 
ідеалізованим, у поетичному серпанку. Попри апологетичне став- 
лення до патріархального життя, тут був і позитивний момент -- 
зростала роль авторської фантазії у творчості. 

Ідилія «Орися» має ознаки раннього романтизму з його успад- 
кованою від просвітительства концепцією «цілісного індивіда», за 
якою герой перебуває у гармонійних стосунках з природою і су- 
спільним оточенням. Особистість, отже, ще не відчужена від соці- 
ального середовища. Пафос твору -- в ідеї всезагальної гармонії 
людського буття в його історичній ретроспекції. В ідилії спостері- 
гається нівеляція станових суперечностей феодального суспільства 
12, с. 28--30; 3, с. 443; 4, с. 48; 7, с. 79--80, 93). 

епоху зародження буржуазних відносин, які зумовлювали 
соціальне відчуження особистості, П. Куліш у пошуках альтерна- 
тиви апелює до історичного минулого і уявляє собі стан гармонії 
одиниці й суспільного цілого, людини й природи (явний чи потай- 
ний ідеал не одного європейського романтика!) в ідеалізованій 
феодально-корпоративній системі. Автор «Орисі» орієнтується на 
«історичну природну людину», перед лицем загрози буржуазного 
прагматизму прагне піднести в очах читача уявлювану цінність 
«природного стану» (така позиція властива не тільки сентимента- 
лістам, а й багатьом європейським раннім романтикам). Прикмет- 
но, що письменник ідеалізує старовину з її «природними» патріар- 
хальними звичаями, коли «людина була ще людиною, тобто жи- 
ла ї діяла так, як підказувало їй нехитре серце» (9, с. 177). Відхід 
від просвітительства помітний уже в цій ідеалізації старовини, 
адже одна з домінуючих тенденцій раціоналістичної ідеології по- 
лягала в трактуванні історичного минулого як доби цілковитої 
темряви. 

Основу гармонії людського буття в художній тканині Куліше- 
вої ідилії становить любовна і родинна злагода. Інтимна лінія 
виступає сюжетним стрижнем цього твору, його подієвий ряд скла- 
дається з епізодів і сцен, пов'язаних із заміжжям Орисі. Колізія 
виникає саме у сфері, так би мовити, шлюбної гармонії і ширше -- 
гармонії природного поступу людського роду. Вже на початку тво- 
ру автор показує, як хвилюється батьківське серце за майбутню 

34



подружню долю дочки. Згодом письменник подає в оповіді старез- 
ного Гриви народну легенду про заклятого князя, його нещасливе 
нерозділене кохання до випадково зустрінутої у пущі загадкової 
дівчини «чудовної краси». Фольклорний переказ-легенда пон 
викликати у читача переживання за жіноче щастя Орисі. ЦІі, 
також деякі інші моменти є негативними точками протистояння 
щасливому розвитку подій, точками, що посилюють чемаюях до дії, 
інтригують читача. 

Основний структуротворчий принцип ідилії «Орися» -- це на- 
скрізний контраст між старістю й молодістю, метаморфоза старо- 

"сті в молодість, ідея оновлення й росту людського роду, відобра- 
ження природного ходу життя. Як це властиво романтикам, автор 
звертає увагу на момент зміни, у даному випадку -- зміни поко- 
лінь. Про це часове, зокрема вікове, зіставлення сигналізують різ- 
номанітні семантичні компоненти твору: «старий сотник» Таволга 
«дождав на старість собі» напрочуд вродливу, «доспілу... як новий 
колос на ниві» молоду дочку Орисю |5, с. 247). Дівчині сниться 
«предивний сон» (Куліш- романтик схильний до відображення під- 
свідомого): «покойна паніматка» віщує, що недовго їй дівувати. 
До річки Трубайло, під легендарну зУрову кручу Орисю відвозить 
«старий, дідизний чоловік» Грива |5, с. 248). У портреті- біографії 
цього персонажа ПЇ. Куліш підкреслює його вік: «брови на очі 
йому понасовувались, і борода сива, до пояса» |5, с. 248|. «Старий 
Грива» -- з таким постійним епітетом"функціонує прізвище цього 
персонажа впродовж майже усього твору. Апогей життя, буяння 
всіх сил у «сивого Гриви, що вже давно одвик од козацького 
герця», позаду |З, с. 248|. Ї запряжені коні теж старі, «смирнії 
тепер», «вже літа погасили давно в них той огонь, що кипить у сер- 
ці, паше з очей і з ніздер» |5, с. 248). І торохтить старий віз зі ста- 
рими кіньми, веденими старим погоничем, а як антитеза усьому 
цьому -- молоденька Орися в оточенні дівчат «в стьожках да в 
квітках» |5, с. 248|. Як і в любовному фольклорі, дія відбувається 
в ту пору, коли й природа переживає свою молодість: «Було-бо се 
саме навесні, як ще трава, свіжа да молода, тільки що вкриє 
землю» (5, с. 249). 

Прикметні контрастні видіння й «молодого козака», судженого 
Орисі. Психологізовані описи побаченого підкреслюються красно- 
мовними з точки зору протиставлення «старість -- молодість» се- 
мантичними сигналізаторами-антонімами. Біля Турової Кручі: «над 
водою сидить нерухомо сивий дід на камені, а там стоять нерухомі 
дівчата», цей дід -- наче «підводний цар», який «вийшов з води 
погріть старії кості на сонці» |5, с. 251). У маєтку сотника «вигля- 
нув у вікно із світлиці молодий козак: їде в двір віз старими кінь- 
ми, із старим сивим погоничем; зелена трава волочиться по боках 
і б'ється по колесах; а із-за сивої бороди старого Гриви, із-за білої 
зими червоніє літо -- повен віз дівчат у квітках да в намисті, -- 
Орися як сонце поміж ними!» |5, с. 252). 

Наскрізний мотив твору -- гармонійний «перехід» старості у 
молодість. Особливо старанно П. Куліш намагається показати, як 
старі піклуються про долю молодих, про своє продовження у на- 

3 35



щадках. «Орися» завершується повідомленням про весілля, що 
свідчить про зв'язок поколінь, про перехід до нового життя. Адже 
в народній культурі «бенкет», «весілля» і «шлюбний бенкет» дають 
не абстрактний і голий кінець, а саме завершення, що завжди 
таїть у собі нове начало» ||, с. 307). 

Ідилія П. Куліша має своєрідне обрамлення. Вона починається 
оспівуванням незвичайної дівочої вроди Орисі, а закінчується 
уславленням її як молодиці: «ще стала краща замужем, і дитина 
в неї, як божа зірочка. Вже я не раз думав собі, на неї дивлячись: 
«Се божа слава, а не молодиця! Що, якби хто дотепний змалював 

її так, як вона єсть, із маленькою дитинкою на руках! Що б то за 

картина була!» |5, с. 253). В ідилії «Орися» відбито таку рису 
стихійно-діалектичного народного (фольклорного) світобачення, як 
єдність кінцевого й- безкінечного. Цю особливість народної твор- 
чості відзначав М. Бахтін: у народній культурі середньовіччя |і 

Ренесансу «просторово-часове хронотопічне заперечення, фіксуючи 

негативний полюс, не відривається і від позитивного полюса... воно, 
по суті, дає опис метаморфози світу.. переходу від старого до 

нового, від минулого до майбутнього. Це світ, що проходить через 
фазу смерті до нового народження» |Ї, с. 448). 

У семантичній стихійно-діалектичній, а не абсолютній, метафі- 

зичній, опозиції початку і завершення ідилії «Орися» («покойний 
сотник Таволга» |5, с. 246|; «ще стала краща замужем, і дитина 
в неї, як божа зірочка» |5, с. 253|) виражений частковий пафос 
твору -- уславлення природного поступу людського роду. Саме 
частковий, тому що ця спадкоємність батьків--дітей в інтерпре- 
тації | П. Куліша -- письменника наскрізь ідеологічного |1Ї, 
с. 73| -- не просто життєве явище. Ця ідеологічно наснажена 
«метаморфоза» має яскраве не тільки родове, а й у дусі роман- 
тичної конкретності національне забарвлення: піклування про про- 
довження роду (в тому числі й убезпечення старими майбутньої 
долі молодих) служить консервативній ідеї утвердження «чистоти», 
«краси» та «незнищенності» національного обличчя народності. 
Характерно, що риси народності, її «дух» не в простолюдинах (як, 
приміром, у І. Котляревського і Т. Шевченка), а в середовищі 
козацької старшини та її найближчого оточення. Це так зване 
старшинсько-панське розуміння народності у літературі. 

Увага до «природної» сім'ї не була ні випадковою для тогочас- 
.ної української літератури, ні ідеологічно однозначною в ній. 
Так, у «Наталці Полтавці» І. Котляревського «згода в сімействі» 
проголошується найбільшою соціальною цінністю, запорукою ща- 
сливого суспільства. «Основою суспільності, по думці Шевченка, Є 
сім'я -- така і в тій формі, в якій вона задержалася в українських 
хуторах і селах, не здеморалізованих ще посторонніми силами. 
Сімейне життя, патріархальне і сумирне -- то найбільша святість 

"(в уявленні Т. Шевченка. - Є. Н.)» (10, с. 464). При цьому в різ- 
них митців з неоднаковою мірою виявлялось утопічне возвеличен- 
ня патріархальної сім'ї, від чого, як свідчать наведені слова 
І. Франка, не був цілком вільний і Т. Шевченко. Разом з тим у 
нього спостерігається вже розуміння неоднозначності «природної» 

36



моралі. Така орієнтація на патріархальну сім'ю в українському 
письменстві першої половини ХІХ ст. зумовлювалася феодальною 
відсталістю України. Водночас вона була складником більш ши- 
рокого процесу, започаткованого ШПросвітництвом і підхопленого 
романтизмом, -- морального Й естетичного піднесення «природної 
людини» і «природного стану». Здорова народна етика стала для 
І. Котляревського, Г. Квітки-Основ'яненка, Т. Шевченка, Марка 
Вовчка справедливою альтернативою моральному розтлінню «вер- 
хів». Суспільні погляди Т. Шевченка і П. Куліша істотно різнять- 
ся: тоді як «на всі хиби і лиха тодішньої передреформаційної су- 
спільності російської Шевченко дивиться крізь призмат святості 
сім'ї» ПО, с. 464|, у П. Куліша культивування патріархально-сі- 
мейної ідилії як ідеалу набуває самодостатнього характеру. Якщо 
соціальний ідеал Т. Шевченка -- «Україна без раба і пана», то 
П. Куліш схилявся до ідеалізації взаємин між панами й людьми 
«простого звання». 

Інша романтична ідилія П. Куліша -- «Дівоче серце» («Вечер- 
ниці», 1862) позбавлена чару синкретичного світосприймання, лапі- 
дарності стилю, місткості слова, властивих «Орисі». Цей твір на- 
ближений до сучасності, він відображає певні зрушення в тодішній 
індивідуальній, інтимній свідомості, зумовлені в кінцевому підсум- 
ку змінами в системі суспільних відносин. 

У «Дівочому серці» проголошується право особистості на віль- 
ний вняв почуттів. Попри те, що твір, як це властиво жанру ідилії 
взагалі, відзначається спокійною тональністю, м'яким ліризмом, 
неувагою до афектованих станів душі, різноманітних ексцесів, у 
ньому відхиляється заклик Г. Квітки-Основ'яненка до обачності в 
пристрасті, до приборкання її раціоналізмом мислення, заклик, що 
прозвучав у «Марусі», «Сердешній Оксані» та «Щирій любові». 
Позиція П. Куліша типологічно дещо збігається з позицією Ю. Федь- 
ковича, якому належить сентенція «серце не навчити». В ідилії 
«Дівоче серце» П. Куліш висловлює "щось подібне: «Таке дівоче 
серце, таке його кохання. Цвіте, сіяє, пахощами райськими вабить, 

і звідкіля йому світ світить, туди воно і повертається.. Людської 
натури не переможеш. Нехай так буде, як мусить бути. Нехай. 
дівоче серце само своєї долі шукає» |5, с. 285|. Проте на відміну 
від буковинського письменника, П. Куліш не трактує любов як 
«згубну силу». 

Героїня «Дівочого серця» Оленка за походженням -- З низів, 
однак вона розлюбила Ігната, такого ж бідняка, як і сама, і поко- 
хала освіченішого за неї, багатого козака Павла Піддубня, за 
котрого й виходить заміж. Тут типово романтична концепція осо- 
бистості: індивід духовно розкріпачується, росте. «Вдруге ти на 
світ народилась, на широкий ясний світ, -- пише автор про Олен- 
ку. -- Не ті в йому смутки, не ті й радощі, що знала ти змалку. 
Виростають у тебе щодня крила, більшають, ширшають, дужча- 
ють, і вже з твоєї високості рідне село здається тобі маленькою 
крапинкою» |5, с. 283|. Нове кохання Оленки -- це не зрада своїй 
колишній пристрасті: дівчині, очевидно, тільки здалося, що вона 
любить Ігната. Тепер же до неї прийшло справжнє почуття. 

37



Перша ситуація оповідання -- прагнення Оленки й Ігната по- 
братися зруйноване рекрутчиною -- нагадує народнопісенні схеми, 
друга ж -- глибоке кохання дівчини, порив до нових висот, які їй 
відкриваються, -- це вже по-новаторському домислений фольклор- 
ний мотив. Сюжет «Дівочого серця» виступає виразником автор- 
ського романтичного світосприймання. 

В оповіданні П. Куліш благословляє рух індивіда вгору по су- 
спільно-ієрархічній драбині. У цьому плані «Дівоче серце» дещо 
відрізняється від «Сердешної Оксани», «Щирої любові» Г. Квітки- 
Основ'яненка і «Наталки Полтавки» І. Котляревського, пафос яких 
полягає, зокрема, в дотриманні позитивними героїнями з народу 
свого соціального статусу. - 

Ідейно-естетична 0 свідомість Ї. Котляревського |і Г. Квітки- 
Основ'яненка, пронизана настановою «знайся кінь з конем, а віл 
з волом», відбивала пануючі на Україні першої третини ХІХ ст. 
феодально-корпоративні стосунки, тоді як у зображеному і схвале- 
ному П. Кулішем виділенні одиниці зі свого однорідного середо- 
вища і суспільно-ієрархічному піднесенні над ним виявилися риси 
буржуазної свідомості письменника. Проте цей змальований мит- 
цем процес відокремлення індивіда із загалу мав об'єктивний ха- 
рактер, був зумовлений становленням і розвитком буржуазних 
відносин на Україні в середині ХІХ ст., коли на зміну становим 
обмеженням приходила особиста ініціатива. Ідейна позиція П. Ку- 
ліша 60-х років ХІХ ст. вже певною мірою відображала класове 
розшарування. Куліш-романтик якраз став речником відносно про- 
гресивного, історично необхідного явища -- становлення «автоном- 
ної особистості». 

Образ Павла Піддубня ідеологічно наснажений. Це представ- 
ник багатого козацького роду, покликаного, за класово-буржуаз- 
ною концепцією П. Куліша, «просвітити», «окультурнити» народні 
низи. В оповіданні «Дівоче серце» романтичний пафос натхненного 
пориву до чогось нового, високого, уславлення почуття, що обла- 
городжує людину, поєднується з романтично-просвітительською, 
консервативно забарвленою ідеєю національно-культурного посту- 
пу народу під проводом панівних верств. Національна самобутність 
абсолютизується як «змичка» між «верхами» і «низами». 

У творі П. Куліша «Гордовита пара» («Основа», 1861) предметом 
романтичного психологічного аналізу став прояв в одній людині 
суперечливих пристрастей -- гордовитості й любові. Письменник 
розробляє популярну в романтиків тему парадоксального, фаталь- 
ного непорозуміння закоханих, тему кохання, знівеченого підозрою. 
У присвяченій цій проблемі трагічній новелі німецького романтика 
Г. Клейста «Заручини в Сан-Домінго» звучить пафос вірності, 
довір'я закоханих, віри в людське почуття. Мотив взаємно зако- 
ханих, але відчужених одне від одного юнака та дівчини, які 
через гордощі і самолюбство сховали свої почуття й сумніви у 
собі і не відкрились одне одному, наявний у вірші Г. Гейне «Лю- 
били вони -- та обоє...». Цей мотив модифікував М. Лермонтов 
у поезії «Они любили друг друга так долго и нежно...», що є віль- 
ним перекладом мініатюри німецького лірика. 

38



Не виключено, що П. Куліш знав обидва вірші. Хоча, ймовірно, 
до цього поширеного романтичного мотиву письменник міг ДІНТИ 
самостійно. Так чи інакше, але названий мотив український ро- 
мантик інтерпретує по-своєму, конкретизує його, розгортає в епіч- 
ний сюжет, насичує твір етнографічним матеріалом та історичними 
екскурсами, збагачує різноманітними психологічними нюансами. 
Головне ж -- оповідання «Гордовита пара» розроблене не лише у 
психологічному (суто антропологічному) аспекті, а знов-таки є ви- 
явом концепції П. Куліша: розуміння ним національного характе- 
ру, який виводиться з тенденційно вибраного історичного минуло- 
го, з певного соціального середовища. У «Гордовитій парі» не просто 
психологічні життєві ситуації, а саме утвердження рис «козацько- 
го» національного характеру. 

| Дія оповідання «Гордовита пара» відбувається «у ту старовину 
невпокійну», коли «скрізь пахло волею» |5, с. 263). Як бачимо, 
вихідною у творі є типово романтична (доволі абстрактна в істо- 
ричному сенсі) антитеза: «воля в минулому -- неволя в автор- 
ському сучасному». В ідеалізованій минувшині П. Куліш уявляв 
собі незвичайні постаті «дівчат і козаків». При цьому його мораль- 
но-психологічна оцінка неоднозначна. 

Героїня цього оповідання Маруся Ковбанівна, дівча небувалої 
краси, «горде і потайне», з заможного роду, кохалася з Прохором 
Осауленком, котрий був «козак не з величних; щира душа, себе 
на сміх не подасть, та й годі» |5, с. 264--265|. На відміну від по- 
етичних мініатюр Г. Гейне та М. Лермонтова, конфлікт почуттів в 
оповіданні П. Куліша виникає не тільки на психологічному, а й 
на соціальному (майновому) грунті: Осауленкові «здалось, що 
вона, та Маруся, краса мальована, багатирка пишна, що вона ним 
гордує, що вона з милості ніби тільки до його свою вквітчану, 
золотом повиту голову схиляє» |5, с. 268). На підставі цього у 
хлопця закріплюється своєрідна психологічна установка: чекання 
від коханої дівчини неадекватної реакції. Він «засумував тяжко, 
трохи, кажуть, сам собі смерті не заподіяв» |5, с. 268), а від- 
так, не зізнавшись у своїх сумнівах коханій, посватався з горя до 
«вбогої сироти безталанної». Маруся -- «то була мовчазна, а то 
ще гірша стала... а краса її грізна якась ізробилась...» |5, с. 265). 
Назло «зрадливому» милому вона виходить заміж за багатого 
старого сотника, бездітного вдівця. Після весілля напівзбожеволі- 
ла «пані сотничка», закохана душа якої не витримала страждань, 
приходить до Осауленкової хати. Козак збагнув свою трагічну 
провину, «занудив світом несказанно», «з лиця спав, аж почорнів 
од великої туги» |5, с. 269). Через деякий час побачили селяни, 
як на ставку «сплилась шапка докупи з віночком, і попливли по 
стрижню в парі» |5, с. 269). 

Гордовиті натури романтичних героїв (у Прохора ця гордови- 
тість межує із самоприниженням) перешкодили їм вчасно щиро 
звіритись одне одному, розірвати оболонку сконцентрованості на 
власних складних і суперечливих переживаннях. Тільки в украй 
афектованому, неконтрольованому стані Маруся виявила свої 
справжні почуття. 

39



В українській романтичній прозі гордовиті вдачі чи не вперше 
зобразила Марко Вовчок (центральні персонажі оповідань «Дани- 

ло Гурч», «Свекруха»). Письменниця побачила поетичність, жит- 
тєдіяльну силу й навіть внутрішню привабливість незалежних на- 
тур, але вона не могла не помітити такої їхньої вади, як гордощі, 
котрі нерідко призводили до трагічних наслідків. Марко Вовчок не 
осуджує однозначно гордовиті вдачі, а прагне зрозуміти їх, дошу- 
катися глибших, соціально закорінених причин людських нещасть. 

Соціальна мотивація поведінки персонажів зближує «баладний» 

-твір П. Куліша з названими оповіданнями Марка Вовчка. Куліш 
теж симпатизує романтичним персонажам -- нещасній парі («Не- 
хай їх уже господь хоч на тім світі не розлучає!» |5, с. 270|), однак 
в дусі культивованої ним просвітительської поміркованості прямо 
осуджує бурхливі, гордовиті натури: «Тяжке... лихо буває з того, 
як яка людина вродиться горда та пишна!» |5, с. 268|. Почуття 
підозри, яке заслуговує на не менший осуд, проходить повз увагу 
автора. Такою полемікою з крайнощами романтичної психології 
до «баладного твору» П. Куліша близьке оповідання Ф. Заревича 
«Вітренниця» (1868). 

Досягнувши в характеротворенні поєднання просвітительських 
і романтичних тенденцій, компенсувавши романтичну замріяність 
і сліпу відданість пристрасті просвітительським спокоєм, внутріш- 
ньою гармонійністю, абстрактно-гуманістичною, а то й класово- 
буржуазною моральністю, П. Куліш створив тенденційний образ 
романтичного позитивного героя (Орися, молодий козак, Таволга, 
Грива, Оленка, Павло Піддубень). Поза тим романтичний персо- 
наж «баладного» типу (Маруся, Осауленко), хоч і був опоетизо- 
ваний автором, наділений його співчуттям, усе ж осуджувався за 
неконтрольованість, ексцентризм у поведінці. 

Список літератури: 1. Бахтин М. М. Творчество Франсуа Рабле и народная 
культура средневековья и Ренессанса. -- М.: Худож. лит. 1965. -- 527 с. 
2. Денисюк І. О. Розвиток української малої прози ХІХ--початку ХХ ст. -- К.: 
Вища шк. Головне вид-во, 1981.--215 с, 3. Історія української літератури: 
У 8-ми т.-- К.: Наук. думка, 1967--1971. -- Т. 3. Література 40--60-х років 
ХІХ ст. -- 515-с. 4. Комаричець Т. І. Ідейно-естетичні основи українського ро- 
мантизму: Проблема національного й інтернаціонального. -- Львів: Вища шк. 
Вид-во при Львів. ун-ті, 1983. -- 294 с. 5. Куліш П. Вибрані твори. -- "К.: 
Дніпро, 1969. -- 555 с. б.Куліш П. О. Жизнь Куліша: Уривки. -- У кн.: Спогади 
про Тараса Шевченка. К.: Дніпро, 1982, с. 119--121. 7. Міщук Р. С. Українська 
оповідна проза 50--60-х років ХІХ ст. -- К.: Наук. думка, 1978. -- 256 с. 
8. Пільгук І. І. Пантелеймон Куліш, -- У кн.: Куліш П. Вибрані твори. К.: 
Дніпро, 1969, с. 3-45. 9, Твори Пантелеймона Куліша, -- Харків: Державне 
вид-во України, 1930. -- 196 с. 10. Франко І. «Наймичка» Т. Шевченка: Виклад 
габілітаційний, виголошений у Львівськім університеті 18 лютого 1895 р. -- У кн.: 
Франко І. Зібрання творів: У 50-ти т. К.: Наук. думка, 1981. -- Т. 29, с. 447-- 
469. 11. Яценко М. Т. Марксистсько-ленінський принцип історизму -- методоло- 
гічна основа дослідження літературного процесу. -- У кн.: В. І. Ленін і питання 
вивчення історії української літератури. К.: Дніпро, 1983, с. 46--86. 

КРАТКОЕ СОДЕРЖАНИЕ 

Исследуются психологически-бьтовье рассказь П. Кулиша. Автор статьи 
пришел к вьводу, что в идиллии «Орися» и «балладном» рассказе «Гордовита 
пара» писатель орнентируется на изображениє «исторического естественного че- 

40



- 

ловека». Пафос «Орисі» заключаєтся в идее всеобщей гармоний человеческого 
бьтия в его нсторической ретроспекции. В идиллин «Дівоче серце» романтиче- 
ский вдохновенньй порьв к чему-то новому, вьсокому сочетаєтся с романтиче- 
ски-просветительской, консервативно окрашенной идеей национально-культурного 
движения народа под руководством господствующих слоев зарождающегося 
буржуазного общества. | 

Стаття надійшла до редколегії 25. 03. 84; 

О. Д. КУЗНЕЦОВА, асп., 
Львівський університет 

Сатиричні засоби в публіцистичній 
інтерпретації факту 

В умовах загострення ідеологічної боротьби підвищується зна- 
чення переконливості викривальної публіцистики, виникає потреба 
в освоєнні кращих традицій використання сатиричних засобів для 
аргументації ідеї твору. 

Як відомо, основою публіцистичної сатиричної аргументації є 
факти. У логічно-художній системі публіцистичних творів вони за- 
знають інтерпретації, сприяючи розвитку думки, аргументації ідеї. 
При цьому першою вимогою є правдиве й об'єктивне, логічно послі- 
довне їх відображення. 

Інтерпретація фактів у публіцистиці відбувається згідно з дією 
законів діалектичного матеріалізму, зокрема теорії відображення. 
Відповідно до неї у мисленні людини існують, взаємодіють не речі, 
не предмети, а їх образи, поняття, дані про них. Висловлюючи цю 
суть марксистської гносеології, В. І. Ленін писав: «...поза нами 
існують речі. Наше сприйняття і уявлення -- образи їх» |Ї, с. 99). 

Відображення фактів у викривальній публіцистиці -- це в ос- 
новному втілення їх у сатиричному образі. Л. Тимофєєв підкреслює, 
що в основі гумористичного образу лежить відоме викривлення, пере- 
більшення (наприклад, карикатура) тих чи інших явищ життя з 
метою виразніше виявити їх алогізм, тобто їх внутрішню неповно- 

цінність |8, с. 399). Використання засобів сатиричної образності 
насамперед мобілізує емоційне сприйняття, впливає на почуття 
читача. «Образ, -- пише А. Славін, -- допомагає схопити суть 

явища вмить, приводячи в рух емоційну сферу сприйняття. В ре- 
зультаті осередки збудження, пов'язані зі словесними подразника- 

ми, поєднуються в корі головного мозку з осередками збудження 

від подразників почуттів» |З, с. 72--73|. рі 
Сатиричні образні засоби не повинні йти всупереч логічній 

аргументації, їх роль у доведенні тези -- другорядна, але й вони 
сприяють розкриттю ідеї твору. В той же час образ у викриваль- 
ній публіцистиці сприяє глибшому пізнанню дійсності, більш силь- 
ному впливу на читача. «Абстрактні судження, ідеї, особливо на 
початку твору, не настільки ефективні, як конкретний образ, здат- 
ний викликати наше уявлення й емоції й тим самим збудити думку» 

41



(2, с. 51). Сатиричні образні засоби своєрідно підкреслюють сміш- 

не, комічне, зосереджуючи увагу читача на соціальних протиріч- 
чях, недоліках. 

Вводячи в текст публіцистичного твору гіперболу, алегорію, 

каламбур, автори сподіваються, що читач не сприйме інтерпрето- 

вані факти буквально. «Дотепна манера писати, -- зазначав В. І. Ле- 

нін, -- полягає, між іншим, у тому, що вона передбачає розум 

також і в читачеві...» |, с. 59). 
Публіцисти, вдаючись до засобів сатиричної аргументації, пе- 

редбачають вдумливого читача, з почуттям гумору, який свідомо 

сприймає й активно ставиться до інтерпретації фактів, протистав- 

ляє естетичний ідеал висміюваному явищу. 
В основі виникнення і сприйняття сатиричних засобів інтерпре- 

тації фактів лежить асоціація, співвідношення двох явищ, з яких 
одне пояснює, уточнює інше. У відображуваних невідомих раніше 

фактах публіцист відмічає комічну схожість з іншими, відомими 

йому. Сатиричні засоби допомагають виразити комічну схожість, 
роз'яснюють, тлумачать, розкривають суть фактів. 

При сатиричній інтерпретації фактів виділяються невидимі, на 
перший погляд, ознаки, що характеризують якесь явище. Тобто 

сатиричні засоби беруть участь в аргументації і мають пізнаваль- 
не, викривальне значення. 

Сатиричні засоби можуть бути використані в будь-якому жанрі 
публіцистики, але саме в сатиричній аргументації вони особливо 
важливі, тому що викривають суспільно суттєві протиріччя. Сати- 
ричні засоби дають змогу гостро виділити, викрити у фактах їх 
соціально негативні особливості, надати їм конкретності, оціни- 
ти їх. 

Сатирично інтерпретуючи факти, публіцист дає їм і певну суб'єк- 
тивну оцінку, виділяє якусь одну рису, відтворюючи явище особ- 
ливо конкретно. А оскільки вибір цієї риси залежить від позиції 
автора, його ставлення до фактів, то сатиричні засоби ще й форму- 
ють читацьке ставлення до зображуваного. 

Факти зазнають інтерпретації з багатьох причин: по-перше, 
через неможливість розглянути у невеликому за розмірами публі- 
цистичному творі всі властивості і зв'язки їх з дійсністю; по-друге, 
не завжди факт, використаний публіцистом у фейлетбні чи памфле- 
ті, має яскраво виражену парадоксальність, очевидну суспільну 
шкідливість; по-третє, через своєрідну природу сприйняття інфор- 
мації. 

Вперше факти дійсності зазнають інтерпретації при їх сприй- 
нятті респондентом, далі -- публіцистом. Як відомо, сприйняття 
фактів дійсності завжди відбувається суб'єктивно. Подальшої ін- 
терпретації факт зазнає при відображенні в публіцистичному 
творі. - 

Специфіка інтерпретації фактів у сатиричних жанрах полягає 
у комплексному використанні сатиричних образних засобів: гіпер- 
боли, гротеску, пародії, алегорії, літоти, каламбуру. 

Інтерпретація факту за допомогою гіперболізації -- це частко- 
ве порушення правдоподібності, відступ від правдоподібності кіль- 

42



кісної в рамках правдоподібності якісної. Гіперболізація факту 
вимагає виявити його внутрішнє комічне протиріччя, виразити на- 
смішку, обурення. 

Використання гіперболи у творах сатиричної публіцистики вмо- 
тивоване й зумовлене оцінкою фактів, їх сатиричним осмисленням. 
У памфлетах, фейлетонах гіпербола інтерпретує факти, кількісно 
змінює якусь їх соціальну ознаку, не деформуючи суті і не пору- 
шуючи принципу правдивості. У цьому можна переконатися на 
прикладі з фейлетону Я. Галана «Подорож двох німецьких кримі- 
нальних злочинців по Україні»: «Виявляється, українці 26 років 
те тільки й робили, що носили на базар продовольство, яке в них 
залишилось з часів царя Миколи...» |4, с. 95). Я. Галан піддав 
критиці аргументацію гітлерівської пропаганди, висміюючи її до- 
кази. Кожній розсудливій людині зрозуміло, що продукти швидко 
псуються, але фашистам здавалося, що українці живуть запасами 
дореволюційних часів. Гіпербола допомагає об'єктивно оцінити 
факт, повніше розкрити його комічну суть. 

П. Шафета вдається до гіперболи у памфлеті «Метушня на 
цвинтарі», називаючи націоналістичні керівні посади «президент- 
ським кріслом», «саморобним троном» |9, с. 95). Для створення 
сатиричного ефекту автор спеціально вводить у текст гіперболу 
«президентське крісло», «трон». Зіставлення з епітетом «самороб- 
ний» «знижує» високе значення поняття «трон», передає насмішку- 
вате, глумливе ставлення до керівних постів українських буржуаз- 
них націоналістів. Більш сильний і універсальний засіб сатиричної 
аргументації -- гротеск, що створює штучне перебільшення рис 
об'єкта критики, переплетення реального і нереального. Це -- ало- 
гічне порушення правдоподібності задля створення найбільшого 
сатиричного ефекту. 

В. Коротич у публіцистичному творі «Кубатура яйця» загострює 
думку, посилює аргументацію і переконування за допомогою са- 

тиричних засобів: «Людські позитивні якості й недоліки роз- 
множуються часом простим поділом, як амеби» |5, с. 107|; «Не- 
щодавно в одному з американських тижневиків прочитав, як Діти 
дипломатів США, які вчились по кілька років у московських шко- 
лах, нарікали, що там їх морально послабили, привчаючи до ко- 
лективізму, а це ж наче втрата боксером захисного рефлексу» |5, 
с. 108). : 

Ф. Маківчук, сатирично  загостривши логічну помилку в ар- 
гументації ідеологічного противника, за допомогою гротеску, вико- 

ристовує її як контраргумент. У памфлеті «Пікінери з чорнильними 
списами» він викриває «вільного сина ефіру», який вважає, що 
українській мові не властиві слова «супутник», «космос», «космо- 

навт». «Значить, виходить так: літати українцям Поповичу, Бере- 
говому в космосі цілком властиво, а слово «космонавт» 1 «КОСМОС» 

українській мові чужі й не властиві. Справді, треба думати пята- 

ми, щоб дійти до таких диких парадоксів» |7, с. 147). У гротеску 

«думати п'ятами» закладені факти, зображені у вигляді СМІШНОЇ 

нісенітниці. Саме ця фантастична інтерпретація, що доводить жит- 
тєві дурниці до комічного абсурду, становить суть і значення гротес- 

43



ку в системі сатиричної аргументації. Через гротескне перебільшення 
зримо й опукло постає перед читачем вся безпідставність і коміч- 
ність заяв націоналістичних «мовознавців». 

Сприяє аргументації ідеї і такий сатиричний засіб, як алегорія. 
Алегоричні образи мають усталене значення і сприймаються як 
певний стереотип, на який реакція читача заздалегідь передбаче- 
на. Таке сатиричне відображення фактів дійсності замінює абст- 
рактне поняття чи думку, емоційно загострює увагу читача. В 
сатиричній публіцистиці часто зустрічаються алегоричні образи: 
Рябко -- прислужник, Іуда -- зрадник, вовки, таргани -- україн- 
ські буржуазні націоналісти, ряба кобила -- буржуазна пропаган- 
да. Цю останню алегорію одночасно використали Ф. Маківчук 
(7, с. 159) і І. Кочан |б6, с. 3) у памфлетах під однаковою назвою 
«Сон рябої кобили», що ще раз підтверджує думку про стереотип- 
ність алегоричного образу. 

Поза системою аргументації, без контексту алегорія не сприй- 
мається. До нового чи незнайомого читачеві алегоричного образу 
підводить попередня аргументація. Ось як це робить М. Шибик: 
«Колись Джек Лондон написав гнівну статтю «Гниль завелася У 
штаті Айдахо». У капіталістів, -- зазначав він, -- нема ні соро- 
му, ні совісті, вони ні перед чим не зупиняються для досягнення 
мети. У своїх помислах і ділах вони такі ж злочинці, як і ті ниш- 
порки, котрі їм служать. 

Тепер нестерпно ядуча гниль охопила всі Сполучені Штати, 
весь капіталістичний світ» (10, с. 151). Запозичений алегоричний 
образ «гнилі» М. Шибик посилює епітетами «нестерпно ядуча», що 
збільшує якісну характеристику описуваних фактів. 

Алегорія є не лише економним і ефективним сатиричним засо- 
бом вираження думки, а й засобом, здатним типізувати факти. 

Нову характеристику фактів допомагає дати каламбур. Май- 
стерне використання каламбуру, як стверджують деякі дослідники, 
не деформує факти, а інтерпретує їх, показуючи їх нову сторону, 
властивість, якість у компактній, сатиричній формі. 

У каламбурі часто обігрується значення однокорінних слів з 
антонімічними прийменниками. Так використовує каламбури Я. Га- 
лан: «...похід німецьких військ на радянську землю перетворився 
на їх похід у землю...» |4, с. 79). 

Каламбур узагальнює, типізує факти, виражаючи авторське 
ставлення до них. Авторська тенденція особливо виявляється в ка- 
ламбурах, у яких замінене вживане в даному словосполученні слово 
іншими, створеними самим публіцистом: «СКВуліти» |б6, с. 222|, 
«ерундованість» |б6, с. 64). Сутність каламбурів цього типу полягає у 
звуковій схожості слів, значення яких дотепно переплітається. Це 
не проста гра слів. Використання каламбурів завжди строго вмо- 
тивоване. Інакше кажучи, форма каламбуру точно відповідає змі/- 
сту думки. 

Особливість каламбуру, використовуваного у викривальній 

публіцистиці, полягає в тому, що він соціально сатирично спрямо- 
ваний, має вагомий ідейний зміст. Так, у памфлеті «Шура-бура 
в помийниці» Ф. Маківчук використовує декілька значень слова 

44 

р



«вільні». «Жалюгідний, сміховинний нью-Йоркський балаган «віль- 
них» -- вільних од совісті, вільних од копійчаного глузду, вільних 
від елементарного розуміння обставин, котрі давно склалися у 
світі взагалі і в Радянському Союзі зокрема, -- нагадував собою 
швидше шуру-буру в помийниці, котра наробила багато смороду, 

«та й більше нічого» |7, с. 156). Поєднання каламбуру з анафорою 
посилює аргументованість думки, її дохідливість, переконливість. 
Автор повтором слова «вільні» емоційно нагнітає кожну наступну 
фразу, викриваючи нові властивості «вільних українців» -- україн- 
ських буржуазних націоналістів. 

Злочини українських буржуазних націоналістів викриває П. Ша- 
фета у: памфлеті «Чого сваряться слуги». Спочатку автор цитує 
Гітлера, який хвалькувато висловлювався про поділ СРСР: «Ми 
повинні розрізати пиріг відповідно до наших потреб», далі Ярос- 
лава Стецька: «Стоїмо на становищі повної, яка тільки буде необ- 
хідна для Німеччини, господарської піддержки...», -- поспішав 
він заявити і взявся різати на догоду фашистам не тільки «пиріг», 
а й живу плоть українського народу» |9, с. 73|. Сатирична інтер- 
претація відбувається через гру слів «різати пиріг -- різати живу 
плоть українського народу». Подібне каламбурне обігрування зна- 
ходимо й у памфлеті П. Шафети «Підворітні графомани». Воно 
допомагає викрити німецького прислужника Уласа Самчука, який 
у першому номері редагованої ним під час фашистської окупації 
«Волині» вмістив портрет фюрера із закликом: «разом з армією 
Гітлера, разом з його системою, разом з ідеалами» |9, с. 78|. «Од- 
нак, -- зауважує П. Шафета, -- у сорок п'ятому автор тих при- 
служницьких мадригалів не захотів іти разом з Гітлером і разом з 
його системою» |9, с. 78|. Каламбурне обігрування основане на 
повторенні слова «разом», пародіює стиль, викриває фашистського 
лакузу. | | 

Щоб позбавити ідеологічного суперника переконливості, надати 
його висловлюванням карикатурного вигляду, заперечити його ар- 
гументацію загалом, українські публіцисти вдаються до пародію- 
вання. Найчастіше пародіюють висловлювання, стиль, мову україн- 
ських буржуазних націоналістів. У фейлетоні «Почерк мельників- 
ців» П. Щафета наводить свідчення бандита: «Хлопці вже випро- 
бувані в подібних акціях». А далі, коментуючи його, вдається до 
пародіювання реплік цього документа. «А хлопці в тій «акції», 
про яку була випущена ця листівка, показали своє «випробування» 
над 77-річним Казімежом Боровцем із села Хланув і чотирьохріч- 
ним Юзьом Дембровським, яких вони разом з іншими жертвами 
замордували влітку сорок четвертого року» |9, с. 64|. Зберігаючи 
форму оригіналу, сатирик вкладає в пародію новий, протилежний 
зміст, викриває катів рідного народу. Я. Галан, використовуючи 
слова з промов Гітлера «розбивати», «ховати» Червону Армію, 
пародіює його висловлювання, насміхається над його пустими 
обіцянками: «Цього року він уже не «розбиває» Червоної Армії, 
не «ховає» її. Він навіть не обіцяє дальших перемог. Адольф Гіт- 
лер раптом поскромнішав» (4, с. 35). Аргументація думки підкрес- 
люється іронічним висновком «Гітлер раптом поскромнішав». Іро- 

45



нія, пародія виступають засобом аргументації думки, саме 
.вони дають підстави для авторського умовиводу, увиразнен- 
ня ідеї. 

Оцінюючи сатиричні засоби інтерпретації фактів, слід наголо- 
сити на їх аргументаційному значенні, чого можна досягти різними 
шляхами -- залежно від особливостей кожного твору. Сатиричні 
засоби дають оцінку фактам дійсності, що залежить від автор- 
ських світоглядних позицій, впливають на переконання читачів. 

Гіперболізація, гротеск відкривають невідомі грані факту, допо- 
магають читачам осмислити їх, а також висвітлюють авторське 
ставлення до подій і явищ. Крім того, сатиричні засоби пожвав- 
люють текст, стимулюють певні емоції читача. Залежно від їх 
місця і ролі в системі аргументації вони можуть підтримувати, 
формувати і руйнувати соціальні установки. і 

Читач сатиричного твору сприймає і розширює інформацію, 
передусім на основі раніше сформульованої системи переконань 
(ідей, образів, ідеалів). Тому публіцист повинен враховувати уста- 
новку, стереотипи, конкретні потреби, інтереси, настрій читачів. 
Тільки за цих умов сатирична інтерпретація фактів сприятиме ар- 
гументації ії переконуванню. | 

Чи може непідготовлений читач сприймати інтерпретовані фак- 
ти? Чи зрозуміє він їх правильно? Сучасна психологія відповідає 
на це ствердно: в кожній людині поряд з умінням мислити понят- 
тями закладена здатність до образного мислення. Викривальні 
твори, збіднені на сатиричні засоби, хоч і основані на документах, 
переказі фактів, як правило, викликають у читача нудьгу і навіть 
небажання дочитати твір до кінця, Проте це не означає, що кож- 
ний сатиричний викривальний твір повинен бути насичений сати- 
ричними засобами. Іноді самі факти стимулюють почуття й емоції 
читачів. Такі факти можуть розкривати внутрішню суть зображу- 
ваних явищ, виявляти закладену в них силу. Коли їх суспільна 
шкідливість і парадоксальність очевидна, вони не потребують са- 
тиричної інтерпретації. Лише сам їх перелік дає змогу публіцистові . 
викликати гнівно-насмішкувату реакцію читача. 

У сатиричних засобах найважливіше -- їх політична суть, зв'я- 
зок з відображуваними фактами, тобто аргументаційно-ілюстра- 
тивна функція (на противагу  образно-виражальній). У цій ролі 
сатиричні засоби беруть участь в аргументації. 

Таким чином, у сатиричних засобів подвійне завдання: вон 
беруть участь і в логічній, і в емоціональній аргументації. | 

Сатирична інтерпретація факту загострює думку,  поси- 
лює її полемічність, а отже, дієвість публіцистичного твору. Проте 
сатирична інтерпретація не в силі повністю замінити фактогра- 
фічні аргументи, обгрунтування думки. 

Сатиричні засоби використовують в усіх публіцистичних жан- 
рах. Відмінність їх використання у сатиричних жанрах в тому, що 
сатирики, викриваючи негативні явища, завжди інтерпретують 
факти, вдаючись до гіперболи, гротеску, каламбуру, іронії, сарказ- 
му; влучно, образно, емоційно розкривають комічний аспект, нега- 
тивну суть явищ. Специфіка такої інтерпретації зумовлена сати- 

46



ричним узагальненням, типізацією, що сприяє ефективності, пере- 
конливості сатиричних викривальних творів. 

Список літератури: 1. Лечін В. І. Конспект книги Фейербаха «Лекції про 
суть релігії». -- Повне зібрання творів, т. 29, с. 39--60. 2. Здоровега В. И. Слово 
тоже есть дело. -- М.: Мьсль, 1979. -- 174 с. 3. Славин А. В. Наглядньй образ 
в структуре познання. -- М.: Политиздат, 1971. -- 277 с. 4. Галан Я. О. Твори: 
У 4-х т. -- К.: Наук. думка, 1960. -- Т. 4. -- 846 с. 5. Коротич В. О. 
Береги океану. -- К.: Дніпро, 1981. -- 485 с. б. Кочан 1. Г. Тіні вчорашнього 
дня. -- К.: Політвидав України, 1983. -- 236 с. 7. Маківчук Ф. Ю. Сатира і гу- 
мор: Вибрані твори. -- К.: Дніпро, 1982.-- 383 с. 8. Тимофеев Л.И. Основні тео- 
рин литературь. -- М.: Просвещенне, 1971. -- 464 с, 9. Шафета П. Г. Люди і 
каїни. -- К.: Політвидав України, 1980.-- 96 с. 10. Шибик М. О. Білий дім 
закриває Америку. -- К.: Політвидав України, 1982. -- 278 с. 

КРАТКОЕ СОДЕРЖАНИЕ 

В свете проблемь публицистической аргументации и убеждення читателя 
рассматриваєтся роль, специфика  сатирических средств (гиперболь, гротеска, 
аллегориий, пародии, каламбура) на примере украннской документальной сатири- 
ческой публицистики. 

Стаття надійшла до редколегії 05. 0. 83. 

Ф. М. БІЛЕЦЬКИЙ, проф, 
Дніпропетровський університет 

Пародія як жанр 
в українській сатиричній прозі 
кінця ХІХ--початку ХХ ст. 

Пародія найчастіше визначається як комічне наслідування або 
«сміхове» дублювання, що навмисно перебільшує, карикатурно за- 
гострює реальні риси і властивості пародійованого зразка з метою 
створення сатиричного ефекту. Безперечно, комічне наслідуван- 
ня -- найважливіша ознака пародійності; необхідною умовою її 
виникнення є «другий план» зображення. Як зазначав один з 
теоретиків жанрів Ю. Тинянов, «пародія існує постільки, поскільки 
крізь твір просвічує другий план, який пародіюється..» |8, с. 212). 

Але наявність другого плану зображення ще не створює паро- 
дійності, відчуття підтексту може мати місце при будь-якій сти- 
лізації чи наслідуванні. Пародійність передбачає певне ставлення 

автора до цього «другого плану»: скептичне, іронічне, дружньо- 
насмішкувате, жартівливе, саркастичне тощо, яке б обов'язково 
контрастувало з оригіналом, змішуючи, а часом і руйнуючи його 
усталене, звичне сприйняття. Саме жартівливе, комічне, а часом 
й гротескне переосмислення старих мотивів, тем, образів, персо- 
нажів, стилістики надає нового іронічного звучання звичним фор- 
мам і художнім образам. 

47



У радянському літературознавстві (праці В. Морозова, Я. Ель- 
сберга, Ю. Івакіна, Д. Молдавського, В. Новикова) усталилася 
цілком правильна думка щодо існуючої формальної близькості 
жанру пародії до матеріалу як об'єкта пародіювання. Слушно 
підкреслюється, що естетичну вартість пародії зумовлює переду- 
сім її «портретність», схожість з оригіналом, що пародіювання роз- 
раховане на досягнення зворотного ефекту, осміяння змісту та 
стилю, який лежить в її основі, але разом з тим і виявляє його 
гостріше. 

Своєрідною ланкою, яка безпосередньо поєднує традиції сати- 
ричної пародії в українській літературі другої половини ХІХ ст. 
і пародії в реалістичній прозі початку ХХ ст. є творча практика 
І. Франка. Між тим у працях, присвячених аналізу сатиричної 
спадщини цього письменника, пародія або не розглядається зов- 
сім, або про неї говориться лише принагідно, як, скажімо, в дослід- 
женнях М. Возняка, П. Колесника, Д. Міщенка. В монографії 
Г. Нудьги «Пародія 5 українській літературі» (К.: Наук. думка, 
1961), присвяченій цій проблемі, аналізуються лише окремі пое- 
тичні твори І. Франка, а вже його прозові пародії навіть не зга- 
дуються. 

Питанню майстерності сатиричної пародії І. Франка присвятив 
спеціальну розвідку А. Халімончук, який показав широке викори- 
стання Каменярем форм пародійності для досягнення комічного 
ефекту (10, с. 87--95). І. Франко дав зразки пародіювання суспіль- 
них явищ з сатиричною настановою, здійснюване за допомогою 
різних стилетворчих засобів і прийомів: шляхом зниження урочи- 
стого церковного стилю («Притча о блудних отцях»), стилізованої 
форми біблійних текстів («Із галицької «Книги битія»), викори- 
стання лексики загальнонародної мови («Доктор Бессервіссер»); 
пародіювання мови  «моОСкКВвВОФІЛів»  («Сморгонська академія») 
тощо. - 

У своїх пародіях Каменяр відобразив істотні соціально-полі- 
тичні явища і мистецьке життя Кінця ХІХ--початку ХХ ст. Так, 
у пародійному нарисі «Із галицької «Книги битія» (1901) вдало 
використано церковну «Книгу битія» («Закону божого») для важ- 
ливої агітаційної мети політичного значення. Сатирик підпоряд- 
ковує також особливості форми «Закону божого» для гострого 
розвінчання зовсім не «божих», беззаконних дій польської шляхти 
й австрійського уряду. 

Творчим імпульсом до виникнення пародій були конкретні жит- 
тєві події, нерідко обставини літературної боротьби. Симптоматич- 
но, що в українській літературі кінця ХІХ--початку ХХ ст. сати- 
рична пародія з'являється внаслідок боротьби між різними літе- 
ратурними течіями, яка розгорілася тоді навколо шляхів дальшого 
розвитку художньої творчості і, зокрема, завдань сатирико-гумо- 
ристичного мистецтва, його жанрових форм і принципів зображен- | 
НЯ. В час, коли літературний процес характеризувався дальшим 
зміцненням прогресивних сил, зростанням й активізацією передо- 
вої сатири, посилювався розклад буржуазної культури та літера- 
ратури. Саме тоді серед реакційних течій у мистецтві домінуючою 

48



п 
но
 

стала течія письменників-декадентів, платформу якої визначили 
представники львівської «Молодої музи» (В. Пачовський, О. Луць- 
кий, Б. Лепкий, П. Карманський) та співробітники буржуазно-на- 
ціоналістичного журналу «Українська хата» (М. Шаповал, М. Єв- 
шан, В. Товкачевський). Тоді ж з'явилися пройняті еротикою і 
крайнім натуралізмом романи Й повісті В. Винниченка, псевдоса- 
тиричні п'єси Г. Цеглинського і такого ж пошибу оповідання П. Оп- 
равхати, декадентські формалістичні трюки Г. Чупринки та М. Ша- 
повала. Факт появи на арені літературного життя декадентства 
свідчив про дальше загнивання буржуазної культури з притаман- 
ною їй релігійною містикою, крайнім суб'єктивізмом, убогою фор- 
мою. Наприкінці ХІХ -початку ХХ ст. в обстановці загострення 
класової й естетичної боротьби в українській прогресивній літе- 
ратурі, поряд з іншими сатиричними жанрами, переважала сати- 
рична пародія, яка являла собою дійовий протест проти декадент- 
ської теорії «штука для штуки», проти сліпого наслідування гір- 
ших зразків західноєвропейського модернізму. Пародисти запере- 
чували декадентську пасивну реакцію на зло життя і фальшиву 
його ідеалізацію. Значну увагу вони приділяли розвінчанню в 
літературі та мистецтві безідейності та аполітизму. 

цей час пародія охоплює майже всі роди літературної твор- 
чості. Твори цього жанру друкуються в гумористичних і сатирич- 
них часописах, зокрема в тих, які посідали демократичні («Шер- 
шень») і ліберально-народницькі («Комар», «Будяк»), суспільно- 
естетичні позиції в літературній боротьбі. Чимало пародій публі- 
кувалося тоді в літературних альманахах та газетах. 

гострим викриттям антинародної суті декадентства та бур- 
жуазної культури взагалі виступали більшовицькі критики М. Оль- 
мінський («Белетрист» В. Винниченко»), В. Воровський («Про 
буржуазність модерністів»), пролетарський письменник М. Горь- 
кий («Руйнування особи»). Декадентські мотиви розчарування, пе- 
симізму і безперспективності піддають різкому осуду письменники 
демократичного табору І. Франко, Леся Українка, П. Грабовський, 
М. Коцюбинський, Л. Мартович, С. Васильченко та ін. Їхні суд- 
ження про різні літературні явища чітко виражали ідеологічні та 
естетичні позиції митців на новому етапі розвитку критичного 

. реалізму. 
Серед пародійних творів, спрямованих проти реакційної, «на- 

задницької» писанини декадентів, яскравою соціальною проблема- 
тикою та колоритністю форми її художнього втілення нділяюзья 
твори «Без пуття. Оповідання по-декадентському» Нечуя-Ле- 
вицького, «Дебют» М. Коцюбинського, «Лаври» С. а о 
«Зуб мамута», «Русалкова вода, або поезія» О. Маковея, «З зазд- 
рощів» Б. Грінченка, «Поезія в стилю «модерн» Олени Пчілки та 
ін. Обстоюючи реалізм художньої творчості, прогресивні письмен- 
ники пародіювали найхарактерніші особливості змісту та жанро- 
во-стильові риси декадентської літератури, висміювали задум і 
образотворчі прийоми пародійованих творів, критикували абстракт- 
но-ідеалістичний спосіб зображення (звичайно, існували пародії 
й на інші теми). 

4-2502 | . 49



Одним словом, в прогресивній літературі жанр пародії вико- 
ристовувався як важливий засіб утвердження реалістичного мето- 
ду зображення дійсності. Виходячи з цього, пародію можна роз- 
глядати як своєрідну художню школу, в якій відточується і гарту- 
ється літературна майстерність митця, властивий йому індивідуаль- 
ний стиль. 

Характерні щодо цього пародії О. Маковея «Зуб мамута», 
«Твір штуки», «Русалкова вода, або поезія», що були своєрідним 
критичним відгуком їх автора на творчість тих представників де- 
кадентського пошибу, які фальшивим лозунгом «штука для шту- 
ки» намагалися відвернути трудящих від ідеалів боротьби за со- 
ціальне і духовне визволення. Скажімо, пародія «Зуб мамута» 
(1897) сприймається як дошкульне глумління над поетом-невда- 
хою, котрий у своїх мріях тікає «у допотопний бір дрімучий», 
марно тратить зусилля на те, щоб написати твір про зуб мамута, 
знайдений на березі річки. 

Соціально загострені елементи викривальної сатири характе- 
ризують Маковеєву пародію «Русалкова вода, або поезія» (1915), 
яка іронічно названа автором «підручником для молодих поетів» 
і характеризується невичерпними комічними потенціями. У творі 
піддаються пародіюванню характерні особливості стилю модерні- 
стів і на основі цього розвінчується фальш та ідейно-художня 
недолугість їхньої псевдотворчості. Пародія має виразну життєву 
основу. Рекомендуючи «найважніші правила» тим, «хто хоче 
зробити русалкову воду, або поезію», автор називає серед них 
саме такі, які дискутувалися і заперечувалися декадентами: що 
лисати, як писати поезії, якою мовою і строфічною будовою? Глум- 
лива відповідь на ці запитання дається в пародійній формі шляхом 
своєрідного обігрування уривків твору В. Пачовського «Сон укра- 
їнської ночі», віршів О. Луцького і Б. Лепкого. Причому О. Мако- 
вей пародіює зміст творів, їх форму, специфічний декадентський 
стиль. У своїх висновках він йде, так би мовити, слідом за паро"? 
дійованим «антуражем», відтворює зображувані явища через 
призму «чужого» стилю і жанру. - 

Процитувавши, наприклад, уривки декадентської поеми, автор 
ніби між іншим зауважує, що В. Пачовський «називає поезію ру- 
салковою водою, або водичкою з русалкової кринички -- а мені 
те дуже сподобалось». За цим йде порада: «Кожний нехай пише, 
як знає, а хоч би й не знав, то нехай таки пише, бо поетам все 
вільно, особливо молодим», Поети звільнені також від «обов'язку» 

знати «мову та її граматику», бо (звідси -- іронічний висновок) 
«нема сумніву, що проклята граматика часом в'яже їх фантазію 
і не дає зробити порядного вірша» |З, с. 65). 

Такі коментарі ілюструються конкретними прикладами «виду- 
мування нових слів» на кшталт: глумлива твар, розлукавлений 

зір, розп'явся валявою, розточитися раменами, обжемчужити ро- 

сою тощо. Поєднуючи в собі якості критика-дослідника і водночас 
сатирика, О. Маковей наповнює свій твір гротескною образністю, 

раз у раз будує парадоксальні ситуації, в яких розвінчується недо- 
лугість манери декадентських писань, і цим самим чітко виявляє 

50



протилежність свого погляду на завдання поезії і погляду авторів 
пародійованих творів. Авторський голос мовби посилюється у па- 
родійованому слові, вступає в гостре зіткнення з його «законним» 
господарем і примушує останнього служити протилежним цілям, 
а саме сатиричному осуду й осміянню реакційної «творчості», за- 
квашеної на антиреалістичній гнилушні «мистецтво для мистецт- 
ва». Отже, пародія не тільки висміює, а й своєрідно заперечує 
об'єкт пародіювання. Більше того, вона надає зображуваному уза- 
гальнених рис типового значення, неперехідної дійовості і гостроти. 
В цьому власне й полягає «секрет» Маковея-пародиста, в чиїх та- 
лановитих сатирах, за слушним зауваженням О. Засенка, відчува- 
ється прямий перегук із сучасністю |?2, с. 132). 

Художня палітра сатириків була багатою і розмаїтою. З метою 
пародіювання вони використовували іронічний переказ змісту тво- 
ру, перебільшену похвалу позитивних його сторін, уявну згоду з 
автором безглуздих роздумів тощо. Це давало змогу розвінчувати 
реакційні писання (на перешкоді цьому часом ставала цензура) 
і водночас уникати детального аналізу позбавлених глибокого 
ідейного змісту книг, замінивши їх пародіюванням. 

Характерний щодо цього твір І. Нечуя-Левицького «Без пуття, 
Оповідання по-декадентському» (вперше опублікований у «Літера- 
турно-науковому віснику», 1900, М» 9--12). Викриття декадентсь- 
кої літератури в ньому досягається шляхом пародіювання «модер- 
них» писань. Сама ж розповідь не становить, як відзначається 
в деяких працях, «шаржованої стилізації під «модерні» новели» 
ІЗ, с. 212), тому що пародіювання спрямовувалося не проти яко- 
гось окремого твору, а проти концепції «модерністської» літера- 
тури. Крім цього, пародія І. Нечуя-Левицького є сатирою на амо- 
ральні, антинародні явища в соціальному житті, породжувані бур- 
жуазним суспільством. Однак значення твору цим не обмежується, 
оскільки в ньому розвінчується буржуазне мистецтво, що дегра- 
дує, висміюються новомодні буржуазні стильові напрями типу 
модернізму, символізму, абстракціонізму. 

За принципом розкриття суперечності змісту й форми будує 
пародію «Поезія в стилю «модерн» (1911) Олена Пчілка. «Щасли» 
ва» розв'язка твору ( декадентська поетеса Аврора одержує «пер- 
шу премію» за вірші, написані в стилі «модерн») підпорядкову» 
ється настанові -- розвінчати модерні кривляння декадентів, пус- 
те, безбарвне писання яких було яскравим виявом невиліковної 
«хвороби» занепадництва. «Яке особливе «розуміння» потрібно? 
Який зміст? -- доводить Аврора своєму чоловікові-опоненту. -- До- 
сить зробити загальне враження, імпресію, все одно чим, змістом, 
метром, порядком буков чи згуків! Імпресія! Розумієш ти -- 
імпресія.. Вірші требапочувати, ане«розуміти»! Прав- 
да, щоб почути емоцію вищого поета, треба самому мати істоту, 
здатну до подібних емоцій, а звичайно, що лише добірні люди 
мають таку вдачу, - ті которі стоять над юрбою, надзем- 
ним долом» |7, с. 6). 

У цьому внпадку сатиричне переосмислення досягається за до- 
помогою перебільшення характерних для пародійованого матеріа- 

4з , 51



лу ознак. Письменниця утворює стилістичні особливості модерні- 
стичної літератури, доводить їх, так би мовити, до гротескної ви- 
разності, Ідейно-сатиричне звучання пародії посилюється також 
глузливим тоном розповіді, який виявляється в іронічній похвалі, 
пародійним вживанням персонажем побутової лексики (зокрема, 
Авророю як прихильницею занепадницького мистецтва). Пародія 
«Поезія в стилю «модерн» сприймається як сатира не тільки на 
писання різних модерністів; у ній дошкульно розвінчуються також 
ті принципи 0 зображення дійсності, які пропагували реакційні 
письменники. 

Сатиричні стріли пародій спрямовувались як проти модних у 
буржуазному середовищі різноманітних мистецьких ідей, так і 
проти настроїв, які проявлялись в обстановці побутових і осо- 
бистих взаємин між людьми, Новела «Лаври» (1912) С. Василь- 
ченка саме Й цікава тим, що в ній об'єктом пародіювання є не 
стільки «манера» реакційних писань, скільки сам негативний пер- 
сонаж, обставини дії та згубні наслідки впливу на людину так 
званого новомодного «модерного» середовища. Центральний пер- 
сонаж твору Гаврило Довбня, що видавав себе за «поета Ясочку», 
страждає віршоманією, про що свідчить його нєдолуга збірочка 
віршів з претензійною назвою «Хризантеми серця». Вона принесла 
Довбні славу «поета вибраного кола». Тонкими іронічними штри- 
хами окресливши середовище, що породжує «співців салону», 
автор дотепно висміює декадентську маску самотності й смутку. 
Иого глузливо-дошкульний сміх зумовлюється гострим контрастом 
уявного і дійсного, прихованого і відвертого. Комічний ефект по- 
силюється також завдяки своєрідній градації, що використовуєть- 
ся по контрасту до характеристики, яка в таких випадках дається 
явищам позитивного плану. 

Показова сцена, де покровитель поета, «хазяїн мануфактурного 
магазину» купець Сопкін, рекомендує співбесідникові Довбню як 
«талановитого українського поета» і водночас у думці про себе 
характеризує його різко негативно, як «хахлацьку мазницю»: 
«...пика -- Хоч цуценят бий, а він -- Ясочка...», «Хризантеми 
серця» -- ручище -- вола б повалив би з одного маху, -- а він 
«хризантеми», «Сохну--- в'яну як билинонька, -- а він, як на кір 
горить...» |І, с. 347). Коли ж цей співбесідник на доказ справж: 
ньої талановитості декламує рядки з «Кобзаря», Сопкін прагне 
довести «своє»; намагається переконати знайомого, що «пан Ясоч- 
ка -- не поет юрби, -- він поет вищого кругу» |, с. 349), тобто 
протиставляє цього драмороба геніальному Т. Шевченкові. Так: 
шляхом зведення умоглядних категорій на грунт конкретних жит» 

тєвих відносин сатирик розкриває реальний зміст реакційної пн" 

санини, і 
В пародіях кінця ХІХ--початку ХХ ст. комічний ефе 

досягається шляхом раптового зниження пародійованого мате 
алу образами і мовою побутового характеру. Таку особлев о 

пародіювання можна простежити на творі Г. Хоткевича « Л 

некоєго С. В, иже от древліх патріарх наріцаємий «крітік». ол 

В сатиричних пародіях І. Нечуя-Левицького, О. Маковея, 

т часто 

52 



Пчілки, С. Васильченка, Г. Хоткевича дошкульно висміяно писа- 
нину декадентів, відірваність її від життя, водночас викрито гра- 
фоманство лжелітераторів, конкретних носіїв буржуазної ідеоло- 
гії, котрі за пишними фразами 0 приховували своє антинародне 
єство, мізерність душі. 

Пародійне переосмислення зображуваних явищ -- це насампе- 
ред знижуюче переосмислення. Воно охоплює «не лише стилістич- 
не, а й життєве, емоційне і предметне наповнення оригіналу, який 
піддається пародіюванню», -- зазначає М. Морозов (|б, с. 56). У 
світлі цього судження є підстави відносити до пародії не лише 
твори зі структурою новели чи оповідання, що характерно для 
наведених вище прикладів, а й рецензії, замітки, статті. Важливо 
лише, щоб в таких творах зберігався другий план зображення, як 
основний компонент визначення їх тональності. Підтвердженням 
цієї думки може бути пародійна рецензія І. Франка «Дудар» і 
«Епопеї піснь третя» Якова Зробека, пароха з Вертелки», у якій 
розвінчуються лжесатиричні декадентські писання попа Я. Зро- 
бека |9, с. 21--27). Пародист, вдавшись до використання іроніч- 
ної гіперболи, тим самим вже дискредитував твір і його автора. 
Не розглядаючи процес пародіювання в деталях, вкажемо лише 
на аспект, що грунтується на своєрідному наростанні темпів у за- 
стосуванні викривальних прийомів. 

Свою рецензію І. Франко починає ніби з вихваляння твору, 
з повідомлення про «щирі» намагання Зробека створити сатиру 
на обрану ним тему, потім він підкреслює, що об'єктом сатири є 
розповідь про життєві пригоди самого автора. Однак таке пові- 
домлення насторожує: про що ж саме писатиме «сатирик»? Коли 
ж з подальшої тези пародиста читач дізнається, що в творі мо- 
виться про бундючне життя попа, передане крізь призму «чудо- 
творного» образу... св. Николая», він зразу ж проймається іронією 
до Зробека і від рецензента вже чекає лише гострого слова. Такий 
задум визначає своєрідність пародіювання в рецензії. Спочатку 
пародист удавано «хвалить» «сатирика» і це «вихваляння», здій- 
снюючись у формі градації, поступово зводиться нанівець, зреш- 
тою, переходить у свою протилежність -- гнівне глузування, ви- 
кликаючи негативну реакцію в читача. Причому така реакція 
сприймається як прямо пропорційна 0 мірі похвали. Наведений 
приклад засвідчує, що в процесі пародіювання важливу роль може 

, відіграти сама тональність розповіді, зумовлена специфікою став- 
лення пародиста до того, що саме він пародіює і висміює.. 

Характерно, що на рубежі ХІХ--ХХ ст. до пародіювання звер- 
талися навіть письменники, які не вважали себе пародистами. 
Справа в тому, що пародія може входити складовим елементом у 
різні жанри -- від роману до памфлета й епіграми (які самі собою 
не є пародійними), починаючи від пародійних цитат і натяків до 
«цілих епізодів і вставних пародій, «націлених» на викриття певного 

- персонажа. Скажімо, в новелі «В дорозі» М. Коцюбинського знач- 
ною мірою через пародію відтіняється сатирична спрямованість 
образів ренегатів Івана і Марії; засобами пародіювання розкри- 
вається зв'язок зрадництва із занепадницькою літературою. Іван 

53



та Марія полюбили читати «щось чудне, нездорове, химерне, з 
запахом мускуса -- «АКебоцг5» Гюїсманса, «Сак муки», де ко- 
хання гнило як рана, а «я» розцвіталось пишним отруйним цвітом; 
оргії духа і тіла, надприродні інстинкти і той протест всього проти 
усього...» |4, с. 268). 

Пародійні елементи наявні також в оповіданні цього ж автора 
«Дебют», де письменник виявляє своє одверто глузливе ставлення 
до декадентської писанини, сповненої реакційним змістом. Паро- 
дист мав на увазі конкретного адресата: буржуазно-націоналістич- 
ний журнал «Українська хата», що проповідував відмову від «за- 
гальнопризнаного реалізму», від постановки в художніх творах 
пекучих проблем сучасності. Подібними фактами, які стали об'єк- 
том змалювання в пародіях названих письменників, була багата"! 
тогочасна дійсність, особливо в період столипінської реакції. 

Українська проза кінця ХІХ--початку ХХ ст. засвідчує існу- 
вання пародії не лише прогресивного змісту, а й пародії реакцій- 
ної. Такі пародійні витвори являли собою підробки під комічне 
тих «любителів смішного», котрі ставили собі за мету без серйоз- 
них на те підстав позубоскалити з того чи іншого приводу, а не- 
рідко й намагалися пародіювати прогресивні явища в літературі. 
Творцями таких опусів в літературному процесі початку ХХ ст. 
були буржуазно-націоналістичні літератори С. Єфремов, О. Луць- 
кий, М. Сріблянський і подібні їм противники методу критичного 
реалізму. 

Українська сатирична пародія цього періоду зверталася до гост- 
рих і руйнівних засобів переосмислення, а точніше, обезсмислю- 
вання творчості декадентів. Найголовніші серед них: утрирування 
і гіперболізація образного ладу, доведення його до'абсурду. Са-. 
тирична пародія становила собою не лише форму критичної оцін- 
ки, а й активного неприйняття. 

Розглянуті прозові пародії українських письменників мають ту 
особливість, що вони адресувалися як конкретним особам, громад- 
ським діячам чи представникам окремих класів (пародії І. Франка, 
О. Маковея, Г. Хоткевича), так і явищам мистецького і суспільного 
життя взагалі. Пародії І. Нечуя-Левицького, Олени Пчілки, С. Ва- 
сильченка були «пародіями без осіб». Хоча в них не називалися 
конкретні твори чи конкретні письменники, все ж такі пародії 
більшою або меншою мірою «прив'язувалися» до конкретних творів 
декадентщини, піддавали викриттю загальні їх тенденції, антире- 
алістичний зміст. 

Прогресивна українська пародія кінця ХІХ--початку ХХ ст. 
характеризується ідейною цілеспрямованістю, актуальністю об'єк- 
тів викриття. Кращим творам пародистів-прозаїків було властиве 
справжнє знання життєвих і літературних фактів, які попадали 
інд їх обстріл, гострота викривального сміху, знущальний осуд. 
Особливо активно розробляється жанр пародії в період посилен- 
ня боротьби проти антиреалістичного мистецтва в епоху імперіа- 
лізму 1 пролетарських революцій. Тому характерною рисою цих 

творів є актуальність тематики. Сатирики створювали пародії по 
гарячих слідах літературних подій. 

94



Жанр пародії оригінально використовували письменники як 
знаряддя літературної боротьби. Твори цього жанру збагачували 
скарбницю літературної сатири. Разом з тим сфера пародіювання 
виходила за рамки літературної пародії, вона охоплювала різно- 
манітні галузі життя -- від політики до побуту. В українській 
літературі пролетарської епохи сатирична пародія дуже часто 
являла собою форму предметної художньої критики. І, виростаючи 
з критики, продовжувала її характерними засобами, запозиченими 
з арсеналу пародійованих творів. 

Список літератури: І. Васильченко С. Твори: У 4-х т. -- К.: Вид-во АН 
УРСР, 1959--1960. -- Т. 1. -- 423 с. 2. Засенко О. Осип Маковей: Життя і твор- 
чість. -- К.: Дніпро, 1968.-- 219 с. 3. Каленичачко Н. Л. Великий сонцепоклон- 
ник. -- К.: Дніпро, 1967. -- 251 с. 4. Коцюбинський М. Твори: В 6-тит. - К.: 
Вид-во АН УРСР, 1961--1962. -- Т. 2. -- 407 с. 5. Маковей О. Русалкова вода, 
або поезія. -- Жовтень, 1956, М» 2, с. 62--67. 6. Морозов М. Пародния как лите- 
ратурньй жанр: К теории пародиий. -- Русская литература, 1960, Х» І, с. 48--77. 
7. Олена Пчілка. Поезія в стилю «модерн», -- Рідний край, 1911, ХМ» 4, с. 4--9. 
3. Тьнянов Ю. Н. Достоевский и Гоголь: К теории пародни. -- В кн.: Тиьня- 
нов Ю. Н. Позтика. История литературь. Кино. М.: Наука, 1977, с. 198--226. 
9. Франко І. Зібр. творів: У 50-ти т. -- К.: Наук. думка, 1976--1984, -- Т. 37. -- 
678 с. 10. Халімончук А. Майстер пародії. -- Українське літературознавство, 
1966, вип. І, с. 87--95. 

КРАТКОЕ СОДЕРЖАНИЕ 

Рассматриваєтся своеобразне пародии как сатирического жанра в укранн- 
ской прозе конца ХІХ--начала ХХ ст. Обобщая свой наблюдения над особенно- 
стями пародийньх произведений ИЙ. Нечуя-Левицкого, М. Коцюбинского, О. Ма- 
ковея, С. Васильченко и других писателей, автор делает некоторье теоретическиє 
вьводь о специфике жанра пародин, определяет ту большую роль, которую 
сьграла пародийная литература прогрессивньх украйнских писателей в борьбе 
против декадентства, против пропагандь буржуазно-нацноналистических идей и 
«Уутверждения реалистического направления в художественной литературе. 

Стаття надійшла до редколегії 15,01. 81. 



Історія літератури 

Т. І. КОМАРИНЕЦЬ, доц., І. Д. ОСТАПИК, асист., 
Львівський університет 

Антифашистська тема в довоєнній 
українській і білоруській літературах 

Українська і білоруська літератури між двома світовими вій- 
нами розвивалися в різних соціально-економічних та історико-по- 
літичних умовах. На Радянській Україні та Радянській Білорусії, 
де утвердився соціалістичний суспільний лад, виникла нова, соціа- 
лістична змістом і національна формою українська й білоруська 
література. На Західній Україні і Західній Білорусії, загарбаних 
польською буржуазною державою, склалися вкрай несприятливі 
умови для діяльності прогресивних революційних сил. Польський 
буржуазний уряд, особливо після перевороту Пілсудського у 
1926 р., дедалі більше вдавався до фашизації державного апарату 

і всіх форм суспільних відносин. 
Відірвані від Рідянського Союзу, Західна Україна та Західна 

Білорусія боролись за возз'єднання, за право будувати соціалізм. 
У боротьбі проти санації, реакційних кіл, зрадництва і запродан- 
ства українських і білоруських буржуазних націоналістів, уніат- 
ської церкви, Ватікану росла й міцніла єдність трудящих Західної. 
України і Західної Білорусії, яка виступала основним політичним 
фактором зближення братніх літератур. 

Прихід Гітлера до влади, встановлення фашистської диктатури 
в Німеччині, фашизація ряду буржуазних режимів призвели до 
нової політичної ситуації в Європі. Перед комуністичними партія- 
ми європейських країн постало питання про об'єднання антифаши- 
стських сил, мобілізацію найширших трудящих мас на захист 
демократичних свобод, миру, СРСР. Позачерговий пленум МБРИП 
у Харкові (1930), Міжнародний конгрес оборони культури в Пари- 
жі (1935), Антифашистський конгрес працівників культури у Льво- 
ві (1936) гуртували демократичні сили, зумовлювали численні ви- 
ступи проти фашистського свавілля і буржуазно-націоналістичної 
реакції у лівій та комуністичній пресі. Прогресивне людство стало 
на шлях безкомпромісної боротьби з фашизмом, "боротьби, яка 
охопила різні сфери суспільного життя та духовної культури, знай- 

шла виявлення у багатьох творах літератури і мистецтва. Все, що 
було справедливого, передового у капіталістичному світі, об єдну- 
валося під лозунгом боротьби проти фашизму, за перетворення 

56



- 

літератури в дійову зброю. У промові на конференції МБРП в 
Харкові, висловлюючи думки передової культурної громадськості 
світу, німецька письменниця А. Зегерс підкреслила: «Я вперше 
приїхала до Радянського Союзу як член спілки революційних пись- 
-менників Німеччини. Дійсність, створена пролетарською револю- 
цією, повинна розбудити в кожному письменнику підвищене по- . 
чуття відповідальності та посіяти в ньому свідомість його доконеч- 
ного обов'язку віддати свою творчість на службу справі револю- 
ЦІЙНОЇ класової борні, щоб скоріше й успішніше її закінчити. Ми 
зібралися тут, щоб перетворити пролетарську літературу в діючу 
зброю нашої класової борні, і ми це здійснимо» (17, с. 86). Ця 
ідейна настанова випливала з тогочасної класової боротьби. 

У 20-х роках, в період загальної кризи капіталізму та загост- 
реної боротьби між агресивними імперіалістичними силами і про- 
летаріатом, буржуазія вдавалася до найганебніших методів при- 
душення демократичного і робітничого руху, до соціальної демаго- 
ги, культивувала зневіру і дворушництво. На озброєння бралися 
найреакційніші ідеалістичні філософські системи типу Шпенглера 
ї Ніцше. Поділяючи суб'єктивно-ідеалістичні погляди на зовнішній 
світ як ілюзорний, буржуазія в той же час прагнула поставити, 
цей світ у залежність від власної волі. Ідея «надлюдини», за яку 
вхопилися фашистські ідеологи, найбільше їм відповідала. Духов- 
ний регрес буржуазії, старанно приховуване убозтво ставали оче- 
виднимМи. 

В українській і білоруській літературах з'явилися твори, в яких 
змальовувався характер історичних змін, що відбувалися в буржу- 
азному суспільстві. У вірші «Ходить Фауст...» (1923), переосмис- 
люючи вічні образи, П. Тичина відображає сутичку Прометея з 
Фаустом, нового зі старим, світлого з вульгарним. Йдеться не про | 
справжнього Фауста, вічно спраглого до істини шукача і проте- 
станта, яким він був у трагедії Гете, а про його жалюгідного 

- епігона, самозванця, що незаконно присвоїв собі фаустівське ім'я. 
Сучасний буржуазний псевдо-Фауст, змальований П. Тичиною, як 
справедливо відзначає Л. Новиченко, -- це самовдоволений філі- 
стер, банальний скептик і цинік, що кокетує з релігією і жахається 
самого слова «бунт» |15, с. 205). У вірші показано атмосферу 
занепаду, філістерства, яка, зрештою, виплодила фашизм. Само- 
вдоволений міщанин, що знається на «тайнах неба», носить в «ду- 
ші вериги», цинічний панок, що «в смішках, свистах, брехеньках» 
ходить, як тінь, по Європі, логічно перетворився в кровожадного 
розбійника. ; 

У битві за соціалізм, за світле майбутнє людства митці не мо- 
жуть стояти осторонь. Вони або з тими, хто будує новий світ, або 
проти них. Будь-яке очікування, роздвоєність у часи вирішального 
бою є зрадою. М. Бажан у поемі «Смерть Гамлета» (1932) пока- 
зав, що вагання сучасного Гамлета, «сноба дволичності», служать 
тільки світовій реакції. Двоїстість -- насправді лище фікція в 
умовах напружених класових боїв, вона зникла так само, як зни- 
кає фальшива машкара з обличчя ліберала, коли постає питання, 
з ким йти -- з народом чи з буржуазією. 

57



Копирсання у потайниках свідомості, споглядання тоді, коли 

треба вирішити, на який бік стати -- "ТОЙ, що промовляє «това- 

риш», чи той, який нашіптує «пан». І сучасний Гамлет «пробує 

жваво озватись на те і на це». 
Така невизначеність фактично готувала грунт для утвердження 

фашизму, вела до ідеологічного виправдання збройного походу 

проти СРСР. У той час, підкреслює М. Бажан, коли в світі панує 
«роздвоєнський психоз», звучить похвала особистій незалежності, 

в Європі «манна гуманності змінила хімічний свій склад», «й пріз- 

вище інше учені їй дали», вона прибрала «вигляд і хватку, Як 

вахмістр і унтер», на «смиреннім хресті» виросли «хвостики свасти- 

ки» ГІ, с. 117, 118, 1191. 
Сьогодні не може бути «або--або», зате «бути чи не бути» 

диктується належністю до тієї або іншої соціальної сили, тому 

що «на два стани розпався вік». Така концепція багатьох творів 

українських літераторів. 
Співзвучні цим творам вірші білоруських поетів Якуба Коласа 

(«На шлюб пана Студницького», «Ворогам»), П. Бровки («Про 

війну»), О. Дудара («Шакали»), Кіндрата Крапиви («Майстрам 
кривого джазу») та ін. У них, як і в поезіях П. Тичини та М. Ба- 

жана, відчутні тривога за долю планети, гаряче бажання попере- 
дити сучасників про те, що «начнья герої -- «шакаль» (О. Ду- 

дар) роздмухують полум'я війни. Та чи не найголовніше, що спо- 

ріднює українських і білоруських літераторів в антифашистській 
темі, -- це єдність ідейних позицій: не пацифістський осуд, а за- 
перечення війн, агресій і поневолень, послідовне відстоювання 
прав трудящих на боротьбу єдину -- класову. Так, у вірші «Про 
війну» (1931) П. Бровка, як і М. Бажан у «Смерті Гамлета», пое- 
тично висловлює думку «так шугануць гзтую вайну, каб усюдь 
прадвеснікам волі яна -- вьхадзіла вайна». 

Гнівному викриттю фашизму підпорядкована поетика творів 
українських і білоруських митців. Вона глибоко емоційна, публі- 
цистична й пафосна. Образи носіїв «ідей надлюдини» мають яскра- 
во виражену сатиричну спрямованість. Зокрема, щоб підкреслити 
усю глибину історичного зубожіння реакційної буржуазної куль- 
тури, П. Тичина саркастично називає Фаустом сучасного «вчено- 
го», прикажчика від грошового мішка. Підпалювачі воєн постають 
у вірші «Ворогам» Якуба Коласа як «прьслужнікі драпежнага 
Ваала». У них -- «загнутья дзюбь», «сліна пьірскає з запенянай 
губь». 

Глибоко і багатогранно розробляють антифашистську тему на 
початку 30-х років українська та білоруська драматургія, проза. 

Викриваючи фашизм у всіх його іпостасях, літератори створюють 

водночас образи позитивних героїв, тих, хто бореться проти анти- 
гуманної ідеології, і в такий спосіб утверджують у читача думку 
про злиденіння помислів сил реакції та її приреченість на немину- 

чу загибель. 

З цього погляду викликає зацікавлення п'єса І. Кочерги «Май- 

стри часу» (1933) та антифашистська проза Е. Самуйльонка, 7 

крема його повість «Теорія Каленбруна» (1933), яку автор пер 

58



робив згодом у п'єсу «Сержант Дроб». В основу обох творів по- 
кладено гострий конфлікт двох взаємопротилежних світоглядів на 
життя, місце людини у ньому, на майбутнє. 

Так, у п'єсі І. Кочерги «Майстри часу» розвінчується філософія 
новоявлених претендентів на світове панування. Їм протиставля- 
ються люди, які час поставили на службу будівництву соціалізму, 
підкорили його волі трудового колективу. В автокоментарі до п'єси 
драматург зазначав, що прагнув поглибити філософську ідею твору 
(шляхом надання його героям «ширшого значення узагальнених об- 
разів з певним філософським і соціальним навантаженням». Від- 
повідно до цього він розглядав Карфункеля як виразника «буржуа- 
азної ідеалістичної філософії часу», неокантіанця з фашистським 
ухилом (14, с. 144). 

" Карфункель у п'єсі виступає носієм фашистської ідеології «над- 
людини»; Оцей «таємний радник», «доктор механіки» і «вчений 
дзигармайстер» вважає себе єдиним «майстром часу», здатним 
повернути хід історії назад з метою утвердження панування НІі- 
меччини над світом. «Ми підкоримо час дужчим і розумним -- ми 
майстри часу, що будемо панувати на землі. І тоді світ уславить 
мене -- першого майстра часу», -- говорив цей маніяк, чимось на- 
гадуючи божевільні просторікування біснуватого фюрера |5, с. 651). 

«Ідейний» поплічник Карфункеля -- представник польських 
фашистів, майор Каленбрун з повісті «Теорія Каленбруна» Е. Са- 
муйльонка. Він теж мріє «увійти в історію», а для цього винахо- 
дить «радикальні» засоби боротьби проти комуністів, усіх прогре- 
сивних сил. Ці засоби, як каже він сам, - - «солдафонська теорія», 
«теорія жовніра». В екстазі Каленбрун розкриває її жахливі об- 
риси: «І я часто думаю про те, скільки б я дав за-те, щоб були 
винайдені і діяли надпотужні вогнемети, марсіанські теплові про- 
мені, механізми, якими десяток вірних людей могло б знищити 
мільйони...» |9, с. 113). 

Фашистський переворот у Німеччині та Італії утвердив варвар- 
ство, злочин, кровопролиття. Та навіть після захоплення влади 
Гітлером у Німеччині і Муссоліні в Італії, після заграв від розпа- 
лених книгами вогнищ буржуазія соромливо відверталась, ховаючи 
очі, але не осуджувала цих варварських дій. Більше того, вона З 
недовір'ям поставилась до з'їзду прогресивних діячів світу на за- 
хист культури, вбачаючи у цьому «руку Москви». Глухий був бур- 
жуазний Захід до голосу народного страждання. «Мовчали паризь- 
кі журнали. Мовчали їхні літератори, мовчала преса» |1ІЇ, т. 3, 
с. 31). Але замовчати конгрес, взяти його «у глуху оріхову шкар- 
лупу» не вдалося. «Значзнне кангрзса, бесспрзчна, каласальна, -- 
писав Якуб Колас. -- З гзтага часу распьмленьжя пісьменнікі-адзі- 
ночкі, параскіданья па Усім свеце, пісьменнікі, прьейшоушья да 
усведамлення поунага краху старого света, маюць сваю моцную 
арганізацью. Яна падтримає їх, дасць ім магчьмасць вьступаць 
перад грамадою з тьмі творамі, якія не дапускаліся да вьхаду 
У свет радам країн, стаушьх на шлях фащьзму» (13, т. ІЇ, с. 180). 

Конгрес ухвалив створити єдиний блок, єдиний фронт, щоб 
боротись зі смертельною небезпекою, за країну «завтрашнього 

59



дня», щоб вийти «на широкий шлях великої масової політики» 
(11, т. 3, с. 37). Погляди мільйонів людей з надією були звернуті 
до Радянського Союзу -- країни, яка'здатна протистояти руйнів- 
ним замислам німецького фашизму. На конгресі великі симпатії, 
які переростали в довір'я і любов, здобули представники Країни 
Рад ЦІЇ, т. 3, с. 99; 13, т. 11, с. 180). 

Повернувшись з конгресу оборони культури в Парижі, П. Ти- 
чина написав публіцистичну статтю «Три перемоги» та вірш «Кон- 
грес оборони культури», а Якуб Колас -- статтю «Подорож у 
Париж (З блокнота делегата на Всесвітній конгрес оборони куль- 
тури)». Тут дано узагальнену картину боротьби прогресу проти 
реакції в світовому масштабі, підкреслено характерну рису визволь- 
"ного руху в країнах капіталу під прапором комунізму. 

Активізація агресивних сил на міжнародній арені, зокрема ні- 
мецького фашизму, що рвався до «хрестового походу» проти Ра- 
дянської країни, створювала обстановку напруженості, породжу- 
вала тривожні настрої. «Я не розкрию тут, -- говорив на початку 
1935 р. О. Довженко, -- ніякої військової таємниці, якщо скажу, 

що через кілька років може спалахнути війна. Величезна світова 
війна, учасниками якої будемо ми. Що з цього випливає?... Тим-то 
я кажу, дорогі друзі, -- необхідна оборонна тематика, закликаю 
вас усіх до утвердження оборонної тематики» |4, с. 213--214|). 

Передчуття великих випробувань, усвідомлення того, що небез- 
пека війни стає дедалі реальнішою і відчутнішою, пронизують не 
тільки окремі твори, а цілі літературні збірники: «В північний час 
ударить грім», «Одягнем шинелі, візьмемо з собою», «Шабля» 
А. Малишка, «Озброєна лірика» І. Виргана, «Наркому рапорт», 
«В дорозі» М. Шпака, «Крута траєкторія», «Лірика і війна» М. Ше- 
ремета, «Передгроззя» П. Дорошка, «Ворог не дрімає», «Пану 
Беку» Якуба Коласа, «Поліська дорога» П. Бровки, «Батьківщина», 
«Завтра», «Перші кулі» П. Панчанки, «Ранок», «Стоїть на узліссі 
дім» А. Кулешова, «На сторожі», «Клятва» П. Глебки, «Відповідь 
землякам» М. Калачинського. 

Прикметною рисою як українських, так і білоруських творів 
є те, що їх автори у вирішенні концепції захисника Батьківщини 
виходять з однакових ідейно-естетичних засад -- створити образ 
героїчної людини, готової до подвигу і самопожертви: 

Від чужої кулі, під заграви, 
Може, десь поляжу у бою... 
Та за ці врожаї й тихі трави, 
За людей гартованої слави, 
За Вітчизну -- молодість мою 

(8, с. 167). 

Від філософії загарбання і поневолення народів, підкорення 
їхньої волі «вищій расі» фашизм при мовчазній підтримці буржу- 
азних урядів перейшов до здійснення кривавих замірів. Небезпека 
ставала не тільки відчутною, а й неминучою. Кров'ю стікала Абіс- 
сінія, в Іспанії лютували фашистські загони, розправляючись з на- 
родом, що боронив свою волю і незалежність, Численні вірші пере- 
дають глибокі симпатії радянського народу до героїв республікан- 

60



ської Іспанії: «Іспанія» І. Виргана, «Мадрід» П. Дорошка, «Пасіо- 
нарія» М, Терещенка, «Моя Іспанія» Л. Первомайського, «Рота 
їмені Шевченка» С. Крижанівського, «Героїчній Іспанії», «Іспан- 
ському народу» Якуба Коласа, «Іспанія буде вільною» Янки Ку- 
пали, «На останній штурм» А. Кулешова, «Пасіонарія» П. Бровки, 
«Іспанському товаришеві» П. Панчанки та ін. Зрозуміло, кожний 
з митців по-своєму розробив тему Іспанії, та спільним для них усіх 
було непримиренне викриття фашизму, оспівування героїзму на- 
роду, який бореться, що стало ще одним свідченням інтернаціо- 
налістської суті радянської літератури. 

Так, у віршах «Іспанія» (1937) П. Тичини, «Іспанському народу» 
(1938) Якуба Коласа викрито людиноненависницьку сутність ні- 
мецького та італійського фашизму, його варварську поведінку: 

Нащо ж ти дітьми бавишся, 
Жінок за що безчестиш? -- 

з гнівом запитує український поет і відповідає: 

Подавишся!.. Заблимає 

твоє злодійське око 
С11, т. 1, с. 285, 

Як свою власну, сприймає трагедію іспанського народу і 
Якуб Колас: 

Я чую стагнанне дзяцей і жанчни. 
І трупь забітьх стаяць у вачах 

13, т. 2, с. 345). 

Обидва поети покладають усю відповідальність за ситуацію, 
яка склалася, на ті держави, що потурали гітлерівській кліці: 

Ой чули ми Британію, -- - 
протест її -- негоден: 
труснуть гітлероманію 
він згоден і незгоден у 

ПІІ, т. 1, с. 2831, -- 

читаємо в П. Тичини. 

Такого бяздушша нідзе не біло. 
Так подла яшчз не тварьюлася зло 

(13, т. 2, с. 345), -- 

гнівно констатує Якуб Колас. 
Своїм ідейним спрямуванням вірш-марш «Пасіонарія» (1936) 

С. Тудора близький до творів П. Тичини і Якуба Коласа. Поет 
пристрасно виступає на захист революційних завоювань, показує, 
що незгасна воля Пасіонарії палає всюди, де «праця даремна 
неситим буржуям» створює розкоші, де «чорний яремний Танжир», 
«кривавий Рим» і «кривавий фашистський Берлін» розправляється 
з повсталим народом. Ідейна основа твору, -- зазначає один із 
дослідників творчості С. Тудора, -- неминучість повної перемоги 
пролетарської революції. Поет переконливо стверджував, що за- 
порука цієї перемоги в ідейній єдності братніх комуністичних пар- 

61



тій і трудящих всіх країн з Радянським Союзом, Комуністичною 
партією (16, с. 154). ; 

Увагу А. Малишка привернули насамперед драматичні і геро- 
їчні моменти в житті захисників республіки. Саме такі епізоди 
у його баладах: гине на бойовому посту дівчина («Балада про вар- 
тового»), Долорес Ібаррурі виводить з оточення бійців («Доло- 
рес»), мати і дівчина (одна втратила сина, друга -- коханого) 
стають до лав борців («Балада про сина»), капітан убиває матро- 
са, який закликає своїх товаришів відмовитися доставити фаши- 
стам зброю («Балада про матроса»), героїчно воює разом із п'ять- 
ма синами старий батько-шахтар («Дума про астурійця»). Поет 
передає героїчну атмосферу, яка характеризувала повсякденне 
життя на фронтах громадянської війни в Іспанії, і в такий спосіб 
висловлює своє ставлення до зображуваного. 

До цих творів тісно примикає вірш «На останній штурм» А. Ку- 
лешова. Він не показує ні безпосередніх воєнних сутичок, ні кон- 
кретних людських постатей. Але зі всієї поезії, написаної у жанрі 
ліричного заклику, струменіє піднесений настрій захопленості лі- 
ричного героя боротьбою іспанських трудящих. Він повністю солі- 
дарний з тими, хто відстоює своє право на нове життя, закликає 
в ім'я цього сонячного майбутнього вести ще рішучішу боротьбу: 

Має брать, товарьши, сябрьі! 
Іспанія мая! З тобою ми. 
У крзпасці дамь ператварм,. 
Каб ть не знала чорнае турмь, 
Каб не кіпелі горкімі слязьмі 
Сервантзса романьт на кастрьі... 
На штурм, на штурм апошні, змагарь! 

Іб, с. 103). 

Вірші українських і білоруських поетів про Іспанію були нена- 
че відповіддю на «Відозву» генерального секретаріату Міжнарод- 
ної організації революційних письменників, прийняту на нараді в 
блокованому фашистами Мадріді. Звертаючись до культурних дія- 
чів світу, генеральний секретаріат підкреслював могутню роль ан- 
тифашистської літератури у визвольній боротьбі: «Зібравшись у 
Мадріді, недалеко від головних частин фашистських військ, що 
кидають на місто найкращі свої сили з метою вдарити у саме 
серце іспанської республіки, закликаємо всіх письменників та ін- 
телігенцію світу бути свідомими своїх завдань. Від результату 
громадянської війни в Іспанії залежить майбутнє не лише одного 
народу і його цивілізації, а й майбутнє всього людства, майбутнє 
світової культури. Хай письменники та інтелігенція всього світу 
приєднають свій голос до нашого заклику. Хай цей голос загри- 
мить могутнім відгуком на тривогу, нехай його почують народні 
маси, ті маси, які можуть надати справді велику допомогу іспан- 
ському народові і гарантувати йому остаточну перемогу» (18). 

Після загарбання буржуазною Польщею Західної України та 
Західної Білорусії контрреволюція розв'язала білий терор, який 
особливо посилився на початку 30-х років. Переслідувалися рево- 

62



люційні художники, закривались українські і білоруські видання. 
Економічна відсталість «східних теренів» поєднувалась з політич- 
ним безправ'ям і національною дискримінацією трудового насе: 
лення. Саме на окупованих територіях взяли-свій початок типово 
фашистські форми реакції на протест трудящих -- всі оті каральні 
експедиції, пацифікації, концтабори. «Трьвожнья весткі прьвбз 

Міхась Васілюк са свабй Гродзенщьнь. Расказвау, як у іх расхад- 
зіліся фашьсцкія злементь, як янь, -- пише у свойому щоденнику 
Максим Танк, -- рьхтуюцца да «ночь доугіх нажоу». Трзба бьло 

б на гзту тзму нешта напісаць. Ноч доугіх нажоу!» |?7, т. 6, 
с. 32--33). 

Спільна боротьба західноукраїнських і західнобілоруських тру- 
дящих проти гніту експлуататорів знайшла свій яскравий вияв 
в інтернаціональній єдності західноукраїнської і західнобілорусь- 
кої літератур. В умовах фашистського режиму буржуазної Польщі 
вони виражали інтереси і волю трудового народу, підтримували і 
спрямовували його визвольні прагнення до возз'єднання з Радян- 
ською Україною і Радянською Білорусією. Революційні письменни- 
ки Західної України і Західної Білорусії нещадно викривали бур- 
жуазно-поміщицький лад санаційної Польщі, його екстремістські 
й експансіоністські цілі, оспівували боротьбу трудящих проти оку- 
пації, закликали до революційного повалення існуючого поліцій- 
ного режиму. Вся їхня творчість була сповнена різко викриваль- 
ними тенденціями, безкомпромісним осудженням фашистського 

уряду. | стек 
У консолідації передових літераторів, налагодженні єдиного 

антифашистського фронту важливу роль відіграла тогочасна пре- 
са -- газети «Беларускає? жьщьце», «Жищьце», орган літературної 
організації революційних письменників Західної України журнал 
«Вікна», які друкувались у Львові. Вони подавали обширні відо- 
мості про безправне становище трудящих Західної України і За- 
хідної Білорусії, кликали на боротьбу проти несправедливого ре- 
жиму. о 

Так, з «Вікон», що були популярні у Західній Білорусії, про- 
звучав пристрасний протест білоруських радянських письменни- 

ків Якуба Коласа, П. Бровки, Кіндрата Крапиви проти кривавого 
терору підсудчиків на території Західної Білорусії. Радянського 
читача інформував про терор на західноукраїнських та західно- 
білоруських землях журнал «Західна Україна», що видавався у 
Харкові. 

Художнє слово про боротьбу населення Західної України луна- 
ло і в Західній Білорусії. Яскраве свідчення цьому -- щоденникові 
записи Максима Танка, у яких згадуються твори Я, Галана, О. Гав- 
рилюка, П. Козланюка, «Ад К.Н. дастау новья, -- пишет поет, - 
вершь В. Гаврьлюка пра Бярозу. Вершь надзвьчай моцньія. Їх трз- 
ба распаусюджваць як адозвь, пісаць на сценах. Їх трзба ведаць 
кажнаму» |?7, т. 6, с. 181|. 

Важливим фактором створення єдиної антифашистської літе- 
ратури в умовах буржуазної Польщі було звернення західнобіло- 

63



руських письменників до теми суспільно-політичного життя на 
Західній Україні, а західноукраїнських -- у Західній Білорусії. 
Так, трагічній події, коли в 1936 р. під час демонстрації «вуліць 

Львова зноу афарбавала кроу рабочьх, у якіх страляла паліцнья», 
Максим Танк присвятив поезію «Вінок», сповнену скорботи за 
тими, хто загинув, і заклику до боротьби проти поневолювачів. 

Антифашистський рух, який розпочався на Західній Україні 
і Західній Білорусії, поширився по всій Польщі, втягуючи дедалі 
ширші кола населення. Він мав яскраво виражений загальнодемо- 
кратичний характер і вилився в єдиний фронт борців, наслідком 
зусиль якого було скликання Антифашистського конгресу праців- 
ників культури. 

Ініціаторами Антифашистського конгресу були комуністи і ра- 
дикальні кола прогресивної інтелігенції. Про свою солідарність, 
бажання взяти в ньому участь заявили українські письменники 
С. Тудор, О. Гаврилюк, білоруський поет Максим Танк, польські 
літератори В. Василевська, Л. Кручковський та ін. На конгресі 
у доповіді «Культура, фашизм і війна», яку виголосили С. Тудор 
і Г. Дембіцький (від Західної Білорусії), було переконливо викри- 

то хижацьке обличчя фашизму взагалі і, зокрема, панівних кіл 
буржуазної Польщі. 

Конгрес, згуртувавши демократичні сили, продемонстрував єд- 
ність класових, політичних, національних і культурних інтересів 
українського й білоруського народів, спільність їхніх змагань про- 
ти фашистського уряду Польщі, проти його внутрішньої і зовніш- 
ньої політики, проти небезпеки війни. Він рішуче висловився проти 
злочинної націоналістичної агітації. 

Виступи, публіцистичні праці й художні твори передових пись- 
менників Західної України і Західної Білорусії з міжвоєнного 
двадцятиріччя засвідчили, що з неминучою закономірністю анти- 
фашизм як нова позиція і нове світовідчуття художника ХХ ст. 
переростав у свідомості діячів культури в боротьбу за нове, соціа- 
лістичне своїм духом мистецтво, в утвердження ідеалів соціалістич- 
ного гуманізму. 

В одній із ранніх статей С. Тудор викривав фашизм як найне- 
безпечнішу для прогресу ідеологію. На прикладі культурного і 
політичного виродження фашистської Італії ії Німеччини він пока- 
зував, що процес занепаду «лежить у самій суспільній природі 
фашизму», що «фашизм явище упадкове», не здатне «оживити 
літературну творчість, запліднити її новими думками, поновити 
щодо змісту й стилю, збагатити щодо Кількості» |12, с. 43|. Пам- 
флет Я. Галана «Останні роки Батагонії» був прямим виступом 

- письменника проти режиму Пілсудського, пацифікації, що досягла 
апогею у своєму розгулі, загрожуючи вилитись у типово фашист- 
ську форму. Він назвав Пілсудського «остервенілим -дідуганом», 
а фашистську Польщу Батагонією. Тут «над батагонськими робіт- 
никами від сходу до заходу сонця свистіли батоги, а коли намага- 
лись протестувати, їх, як скажених собак, стріляли» |З, с. 44). І 
все ж їх боялися, бо в «їхніх серцях ріс бунтарський дух». Багатії, 
порадившись, вирішили «міцну владу» встановити, І оголосив себе 

64



героєм Дон-Хозе Навісний, бо до «цього його вдача найкраще 
надавалася». Він «обзавівся легіонами жандармів», душив бата- 
гонських робітників, переслідував вільнодумство. : 

У творах інших жанрів, зокрема оповіданнях, присвячених зо- 

браженню класового розшарування західноукраїнського міста 1 
села, показано причини зубожіння народних мас, роль каральних 
загонів польського буржуазного уряду в здійсненні агресивної по- 
літики. Так, П. Козланюк багатьма своїми оповіданнями доводить, 
що пацифікація пілсудчиків на Західній Україні, виражаючи кла- 
сові інтереси польського буржуазного уряду, була спрямована 
проти революційних елементів українського села. За участь у ре- 
волюційному русі селянська біднота потрапляє до фашистських 
катівень, терпить нелюдські муки («В дорозі», «Засуджений», «Тю- 
ремна»). 

Схожа картина колонізаторської суті буржуазної Польщі на 
Західній Білорусії постає із поезій Максима Танка, П. Пестрака, 
В. Тавля, М. Василька та ін. Їхні твори, як і твори західноукраїн- 
ських митців, -- своєрідні документи, «писане свідоцтво» (О. Гав- 
рилюк), звинувачувальні акти проти шовіністичної політики поль- 
ського уряду. «Пераспіваем старанна, Што пісалі на нашьх плячах 

бізунь, Кулі вашьжх загоншчькау карньх», -- скаже в одному з 
віршів Максим Танк |7, т. І, с. 26). У «цернях народнага гора» 
(1. Пестрак) -- дійсність злиднів, хвороб, голоду, колючого дроту, 
заржавілих гратів і дзенькоту кайданів -- була така поезія для 
пригноблених провідною зіркою, вона вселяла надію, кликала на 
боротьбу. 

Зрештою, схожими були й особисті долі західноукраїнських і 
західнобілоруських митців. Їх переслідував і, як образно сказав 

В. Тавлай, надовго замикав «замест шуфлядь з вершамі і аутара 
у астрог» |10, с. 7| режим Речі Посполитої. 

Зловіщий образ фашизму творять поезії «У день панської неза- 
лежності», «У нас інакше», «Пацифікація», «Відповідь», «Журав- 
линий квіт» Максима Танка, «Іде за роком рік», «Останнє слово» 
В. Тавлая, «Над нами вихори віють» П. Пестрака. Своїми ідей- 
ними домінантами вони співзвучні з творами С. Тудора, Я. Галана, 
О. Гаврилюка, П. Козланюка. Як і в оповіданні «Цілина» Я. Га- 
лана, у вірші «Коли нема на світі моєї мови» Максима Танка лунає 
протест проти політики колонізації східних земель і полонізації 
населення. У вірші «Останнє слово» В. Тавлая і оповіданні «Кара» 
Я. Галана викрито буржуазний суд, що захищає інтереси панівних 
верств, стоїть на сторожі фашистських порядків. 

Мотиви ствердження нового поряд із запереченням старого, 
прогнилого, реакційного стають одними з найхарактерніших рис 
творчого методу революційної літератури Західної України та 
Західної Білорусії. и 

Ведаєм -- сення до усходу 
Зазвоняць крокі мільенау у такт 
І сярод плошчау і вуліц 
А:нем рзвалюцні 
Мь распачнем другі акт 

отеТко-69Ї,



Носієм цього нового ствердження є образ мужнього борця- 
антифашиста, комуніста. Його постать рельєфно підноситься над 
світом нелюдського насильства поліцейських репресій. Незламний 
рицар, серце якого не знає меж між особистим і громадським, він 
раз і назавжди усвідомив, що його уділ -- «Паліць і рваць сталь- 

нья путь, Муроу калючья дратьг» (7, т. 1, с. 38). | з цього шляху 
не можуть його звести ні підкупи, ні найжахливіші тортури. 

Здебільшого постать ця невіддільна від особи самого митця. 
З цього погляду характерні вірші, що увійшли до збірок «На 
етапах», «Журавлиний квіт», «Під мачтою» Максима Танка, 
«Львів», «Пісня з Берези», «Береза» О. Гаврилюка, творів В. Тав- 
лая. У них домінує активне героїчне начало. Навіть у «катівських 
лапах дефензиви» ліричний герой, вірний своєму громадянському 
обов'язку, не дає «собі видерти честі» (2, с. 49). «Пілую вершам 
крать» |10, с. 18) -- цей конкретно-почуттєвий образ чи не най- 
сильніше передає трагедію і велич борця. 

Введення у твори образу митця надавало психологічної досто- 
вірності тому, про що пафосно й емоційно мовилося. Саме його 

очима вдивляємось у «канилагери, катоуні і астрогі» іє уой НИ 29), 
його осмисленням необхідності повалення існуючого ладу перей- 
маємось: 

І знаю я: рікою часу 
Иде світ в безмежжя перемін 
і, що було, зміта відразу, 

а свіжеє веде на кін 
(2, с. 571,  - 

стверджує у поемі «Львів» О. Гаврилюк. Так, майбутнє не за го-. 
рами («близька далечина»), але воно не з'явиться само. За нього 
треба боротись. І цю боротьбу, боротьбу львівського пролетаріату, 
який вийшов у квітні 1936 р. на старі вулиці міста заявити про 
свої права і волю, натхненні оспівав поет у поемі «Львів». 

Найбільш викривальними є твори так званого «березняцького 
циклу». Спорудивши Березу Картузьку, польські фашисти хотіли 
завдати тяжкого удару по визвольній боротьбі польського, укра- 
їнського й білоруського народів. 

Концентраційний табір був створений за наказом Пілсудського 
в 1934 р. «Це був останній видатний твір «великого маршала» 
і «лютого коменданта», -- з іронією говорив О. Гаврилюк, -- твір 
цей «відразу виріс до значення символу здичавілого умираючого 
світу |2, с. 130). Береза була найжахливішою катівнею з усіх, які 
створив до того часу світовий капіталізм. Творці її сподівалися 
шляхом нелюдських знущань над революціонерами зламати їхню 
волю до боротьби та примусити відмовитися від своїх переконань 
і стати провокаторами. «Тріумфом для творців Берези був факт, 
що комуніст ганебно зломився», -- писав О. Гаврилюк (|?, с. 199). 

В одинадцяти невеличких розділах поеми «Пісня з Березн» 
О. Гаврилюк подає окремі зарисовки, художні фрагменти великої 
узагальнюючої сили. В одному із них він пропонує читачеві нама- 
лювати всвоїй уяві невеликий шматок загорожі березняцького дро- 

66



-ту, на якому висить ластів'яче тіло з роздертими об іржаві колюч- 
ки грудьми. Долю цієї ластівки, що свого часу «брала життєві 
віражі», поет порівнює з долею революціонерів, які мучаться в Бе- 

резі. Однак ніякі зусилля катів не змусять спинитися «тих, що В 
лавах найперших походу найбуйніше серцями горять». 
.  Моторошна картина підневільного життя і переслідувань по- 
стає із повісті «Береза». У п'яти її розділах розповідається про 
жахливі катування, про методи знущання над тілом і духом лю- 
дей, про способи приниження людської гідності, вигадані звихне- 
ними від ненависті й злоби фашистами. Але не це головне у 
повісті. Автор насамперед хотів показати, для чого це все робилося, 
яке основне призначення Берези і звідкіль в'язні брали силу, щоб 
не тільки вистояти, а йї продовжувати боротись у смертельнім герці 
з фашизмом. Письменник порівнює Березу з великим сегрегатором, 
у якому «відвіювалось все слабе й м'якотіле, а гартована сталь 
пролетаріату марширувала полями Берези між пішими й кінними 
поліцаями, поміж кулеметами і муштрованими собаками-вовка- 
ми -- безоборонна й змучена, але незламна, непохитна й грізна, 
виконуючи всі накази, а, однак, найбільш непокірна» |2, с. 162), 

Твори, подібні до «Берези», проголошували вирок «страшному 
синтезу здичавілого умираючого світу». Вони вчили, як знайти 
шлях до опору, до продовження боротьби за те, щоб не впасти 
духом, витримати найжахливіші знущання і вийти переможцем. 

Список літератури: 1. Бажан М. Твори: У 4-х т. -- К.: Дніпро, 1984. -- 
Т. 1. -- 629 с. 2. Гаврилюк О, Пісня з Берези: Поезії, проза, критика, публіци- 
стика. -- К.: Дніпро, 1970. -- 287 с. 3. Галан Я. Творн: У 4х т. -- К.: Наук. 
думка, 1977--1980. -- Т. 2. -- 703 с. 4. Довженко О. Про красу. -- К.: Мистецт- 
во, 1968. -- 532 с. 5. Кочерга І. Твори: У 3-х т. -- К.: Держлітвидав України, 
1956. -- Т. 1. - 669 с. 6. Куляшоу А. Збор творау: У 5-ці т. -- Мінск: Мастац- 
кая літаратура, 1974--1977. -- Т. 1. -- 530 с. 7. Максім Танк. Збор творау: У 
б-ці т. -- Мінск: Мастацкая літаратура, 1978--1981. -- Т. 1. -- 526 с.; Т. 6. -- 
637 с. 8. Малишко А. Твори: У 10-ти т. -- К.: Дніпро, 1972--1974. -- Т. І. -- 
351 с. 9. Самуйлачак 9. «Теория Каленбрун»: Повесть, рассказм. -- М. : Худож. 

лит. 1965. -- 279 с. 10. Таулай В. Пілую вершам крать: Вьбранья творь. -- 
Мінск: Юнацтва, 1984. -- 95 с. 11. Тичина П. Вибрані твори: У 3-х т. - К.: 

Держлітвидав України, 1957. -- Т. 1. -- 343 с.: Т. 3. -- 551 с. 12. Тудор С. 
Критичні нотатки. -- Вікна, 1931, М» 3, с. 42--45. 13. Якуб Колас. Збор творау: 

У 14-ці т.-- Мінск: Мастацкая літаратура, 1972--1977. -- Т. 2.-- 559 с.; Т.11.-- 

429 с. 14. Кузякіна Н. Драматург Іван Кочерга. -- К.: Рад. письменник, 1968. -- 

958 с, 15. Новиченко .Л. Поезія і революція. -- К.: Рад. письменник, 1956. -- 
935 с. 16. Трофимук С. Творчість Степана Тудора. -- К.: Вид-во АН УРСР, 
1963. -- 174 с. 17. Пленум міжнародного бюро революційної літератури: |Висту- 

пи А. Зегерс та ін.|. -- Вікна, 1930, Х» 11, с. 81--89. 18. Діеппік рориіагпу, 
1936, Мо 4, 

КРАТКОЕ СОДЕРЖАНИЕ 

Исследуєтся становлениєе и развитие антифашистской литературью Украннь 
и Белоруссии. На многочисленньх примерах освещаются вопрось взанмосвязей, 
раскрьваются типологические сходства в украйнской и белорусской литературах. 

Стаття надійшла до редколегії 10.10. 84. 

б СИ з.



Ж. Т. ЛЯХОВА, ст. викл., 

Ворошиловградський педагогічний інститут 

Образ Я. Галана в його листуванні 

.  Епістолярій Я. Галана найповніше представлений в останньому 
чотиритомному виданні його творів. Коло адресатів письменника 
досить широке: рідні, друзі, колеги по перу, відповідальні праців- 
ники видавництв та редакцій, державних установ. 

Листування Я. Галана великою мірою відбиває його духовний 
світ. В листуванні письменник вбачав не лише засіб повсякденних 
комунікацій, а й форму ідейного та емоційного спілкування. В епі- 
столярній спадщині Я. Галана з непідробною щирістю постає перед 

нами живий образ митця, громадянина, людини. Крім того, дослід- 
ження листів письменника з погляду їхньої художньої вартості 

долучає важливі моменти в процесі вивчення його літературної 
діяльності загалом. 

У листуванні кінця 20-х--середини 30-х років Я. Галан виступає 
як мужній революціонер. Звільнений з посади професора в Луцьку 

за комуністичну діяльність («Хоч я, по правді сказавши, ще мало 
заслужив на таку почесть, але в будучому я постараюсь це 

виправдати» (1, с. 664)), він включається в активну революційну 
боротьбу у Львові. Звідси йшли листи до дружини на село. Вдаю- 
чись до алегорій, езопівської мови, Я. Галан малює атмосферу 
героїчних революційних буднів  західноукраїнських комуністів, 
жорстоке переслідування їх поліцією: «У Львові... все дальше під- 

носиться температура. Жара вже доходить до того степеня, що 
навіть важко спокійно переночувати ніч. І вдень жарко, а вночі 
ще більше. Після такої жари, як я вже тобі писав, кілька наших 
добрих товаришів мали нагоду попасти в холодну» |1, с. 666). 
У репресіях звироднілої буржуазії проти комуністів Галан-рево- 
люціонер вбачає передусім симптоми агонії самого буржуаз- 
ного польського уряду, який «зі своїм брутальним терором ло- 
виться на ніж» |Ї, с. 666). «Але ми це добре знаємо, -- зазначає 
письменник у листі, датованому кінцем березня 1931 р., -- що 
ніж потопаючому не великий рятунок! (Хочу сказати -- не довгий)» 
П, с. 666). | 
"": У листах цього періоду Я. Галан постає перед нами як прист- 
расний борець проти фашизму та українського буржуазного на- 
ціоналізму. Листи показують, наскільки глибоко і в перспективі 
розумів Я. Галан міжнародну «суспільно-політичну обстановку 
напередодні другої світової війни, справедливо вбачав у фашизмі 

найголовнішого ворога з миру, одразу  розпізнав в українських 
буржуазних націоналістах вірного союзника фашистських урядів 
у світі. У листі до революціонера-підпільника 16 лютого 1934 р. 

Я. Галан писав: «Зараз в зв'язку з загостренням протиріч між 
імперіалістичними державами, що прямують до нової світової 
війни, та в зв'язку з підготовкою нападу на Радянську Україну з 
боку Японії і Німеччини, український фашизм знайшов собі певних 

опікунів із Берліна і Токіо, гадаючи за їх допомогою повалити 

68



СРСР, робітничо-селянську владу і встановити на Україні буржуаз- 
ний лад, опертий на диктатурі оскаженілого від жадоби помсти 
фашизму. З цією метою весь західноукраїнський фашистський 
табір почав минулої весни в порозумінні з гітлерівськими ватаж- 
ками нечувану досі нагінку на СРСР і на все, що пролетарське, 
вибілюючи своє ганебне минуле, намагаючись переконати укра- 
їнські маси, що це вони, саме українські фашисти всіх мастей, 
лицарі визволення українського народу...» (1, с. 673). 

У листі до дружини Я. Галан з огидою таврує запроданців 

українського народу: «Львівська фашистська братія стільки 
тепер робить, що ніч у,ніч танцює та вибирає на балах «расову 
українку», а у вільних хвилях мріє про похід на СРСР» |Ї, 
с. 674--675|- 

Я. Галан радіє революційній хвилі в Європі. Героїчним повстан- 
ням віденського пролетаріату в лютому 1934 р. письменняк був 
настільки захоплений, «що хотів, -- як він пише дружині, -- бре- 
сти по снігу аж до Австрії і взяти участь у героїчних замахах 
робітників, яких ганебно зрадили соціал-демократичні ватажки» 
П, с. 675). Відомо, що на віденські події він відгукнувся цього ж 
року п'єсою «Говорить Відень», рукопис якої досі не знайдено, 

Отже, листи Я. Галана, в яких йдеться про лютневі події, ста- 
новлять інтерес. з огляду відображення в них тих первісних наст» 
роїв, задумів, творчої атмосфери праці письменника над цією - 
п'єсою. 

Великою втіхою, розрадою, підтримкою для Я. Галана були 
радісні вісті про переможні кроки соціалізму в Радянському 
Союзі, вірним другом якого, пропагандистом радянського способу 
життя виступає він у листах цього періоду: «Глибоко радію успі- 
хами Радянського Союзу, і справа його зросту, перемоги стали 
змістом мого життя» |Ї, с. 675|. 

Епістолярій Я. Галана кінця 20-х--середини 30-х років харак- 
теризується насамперед гострою публіцистичністю, в ньому пере- 
важає оптимістичний погляд революціонера-діалектика, який твер- 
до переконаний, що «колесо історії і розвитку... нікому ще не 
вдавалось і не вдасться спинити.. Однак ми не маємо права дума- 
ти, -- продовжує Я. Галан, -- що за нас робить час, або зневі- 

рюватись в невдачах. Ми до побідного кінця мусимо стояти твердо 

і певно на наших місцях з вірою в свою справедливість і перемогу» 

П, с. 666). 
Показово, що сам Я. Галан розглядав свої листи як один із 

засобів піднесення революційних настроїв мас: він просить дружи- 
ну читати їх в колі однодумців, «аби люди не зневірювались і не 

падали духом перед невдачами або і жертвами, що будуть. Без 

цього інакше не може й бути. Боротьба двох світів, Старий світ 

перед новим без бою не уступить» |Ї, с. 667). 
Листи цього періоду характеризують Я. Галана також як нев- 

томного пропагандиста реалістичного, пролетарського мистецтва. 

«Я особисто схиляюся щораз рішучіше до реалізму і то до реа- 

-лізму у всіх ділянках мистецтва», -- наголошує він у листі до 

А. Волощака (1, с. 678). Цей лист додає важливі штрихи до харак- 

69



теристики літературно-естетичних поглядів письменника. Запере- 
чуючи суспільну значимість творів складної символіки («вона для 
масового читача не зрозуміла й тому не може відіграти тієї ролі, 
на яку заслуговувала б хоч би з уваги на поетове натхнення й 
талант» |1, с. 678|), Я. Галан вбачає в такій поезії приклад того 
явища, коли маємо «в цій гарній формі й її політично-суспільний 
огріх» 11, с. 678|. «А реалізм -- це простота, а простота, нікуди 
правди діти, найтяжчий горіх у мистецтві через свою прозорість, за 
якою нічого не сховаєш і все покажеш, що думаєш, що кажеш, що 
маєш, що даєш, що вмієш» |Ї, с. 678-- 679). 

На думку Я. Галана, питання про взаємозв'язок форми і змісту 
художнього твору -- «це справа світогляду, який не зміняється 
в днях ані місяцях» |І, с. 678). Щодо нього самого, то він аж 
ніяк не нехтує поетичною ділянкою, навпаки, вважає, що саме 
настали золоті часи для революційної романтики: «...тільки б струн 
золотих, що золотили б наше буденне і водночас таке небуденне 
життя, які б нашою буденною мовою оспівували наше життя ів 
буйних, у невибагливості вибагливих піснях про революцію тим, 
що її робитимуть, що її робили б з цією піснею в устах» |Ї, 
с. 679|, 

Найближче майбутнє, як підкреслював Я. Галан, за епічно- 
ліричною піснею на-взірець «Гренади» М. Свєтлова, бо «саме в 
музиці, в пісні знайде в майбутньому поезія своє доповнення й 
передумову свого розквіту. А пропелери, динама й турбогенератори, 
накопичені в одній строфі в непроглядну юрбу, перестануть латати 
рими й вернуться до почеснішого заняття, до технічного словни- 
ка» (1, с. 679). 
- У приватних листах Я. Галана цього періоду відображені типо- 
ві риси тої, за його визначенням, «дійсності, що чорною хмарою 
нависла» |І, с. 664). Тут наявні конкретні епізоди з власного 
життя письменника, в яких проступає трагізм становища всієї 
демократичної західноукраїнської інтелігенції. Дослідники творчо- 

і Я. Галана неодноразово цитували такий уривок з листа, до 
дружини, справедливо наголошуючи на унікальності його як хви- 
люючого людського документа: «Нічого мені не висилайте, крім 
чорного селянського хліба, що його мама пече. Він мені вже 
щось два рази снився. Посліднього разу снилось, ніби я десь дома, 
мама витягла хліб з печі, хліб десь так ніби гарно пригнітився, 
а такий повний та круглий, як сонце при заході. Я ніби сиджу 
за столом, а мама взяла часник і ще гарячий хліб натерла ним, 
і так мені хліб запах, що я аж розбудився. Проснувся і ще раз 
хотів втягнути в ніс запаху хліба, але втягнув запах старих 
черевиків та мештів, що до пізньої ночі латав їх наш господар 
дому» |1, с. 664). 

Свого часу О, Герцен віддавав перевагу листам перед мемуа- 
рами, вважаючи, що саме в листах «запеклась кров подій... вони -- 
саме минуле, як воно було, затримане і нетлінне» |2, с. 290). 
Саме так можна сказати про цитований лист Я. Галана. Він 
лереносить нас в убогу хатину міського трудівника, де знайшов 
тимчасовий притулок молодий учитель і письменник. 

70 



- 

Ніч. Господар дому, «надихавшись порохом пліснявих Череви- 
ків, зараз простягнувся на свойому верстаті праці 1 спав, дихав 
важко, то притихав або зовсім переставав ніби дихати 1 раптом 
натягав повні груди, аж свистіло і нагадував щось вроді диря- 
вого циганського міха.. На ратуші вибило півтретьої. Думки, що 
були вперті і в'їдливі, як осінні мухи, не то щоне дали заснути, 
а не дали і повік закрити. Згадав минуле, згадав батька та матір, 
що, струдившись своїм важким життям, зарання полягали на віч- 
ний спочинок, кому де судилось, Кинули нас ще дуже молодих 

судьбі під ноги.. Ми йшли в. холоді та голоді... Згадав вас, і якось 
загризло мене сумління, що зв'язав твою судьбу з своєю кошла- 
тою та кострубатою. 

Пробач, Анничко, що щось сьогодні до пересади розчулився 
та розсміявся. Других заставляю тримати голову догори; а сам 
опустив, як кінь над порожньою фетерторбою» |Ї, с. 664--665|. 

Листи, особливо листи письменників, можна розглядати деякою 
мірою як зразки психологічної прози: Думки, внутрішні пережи- 
вання, найтонші порухи душі, психологічний стан людини в мо- 
мент написання листа -- все це знаходить відображення у змісті 
листів, позначається на їх поетиці та стилі. Таких листів у Я. Га- 
лана небагато. Один із них той, про який йшлося вище, Він пере- 
дає хвилинний настрій, тяжкі роздуми, якими ділиться письмен- 
ник з найближчою людиною, Без смутку, звичайно, нема життя 
людини, проте в даному випадку зафіксовано не лише краплю 
суб'єктивного світу автора листа. Крізь призму його особистих 
почувань відбивається реальність навколишнього світу -- «дійс- 
ність, що чорною хмарою нависла» |Ї, с. 664). 

Загалом епістолярій Я. Галана дорадянського періоду, незва- 
жаючи на його внутрішній драматизм, пройнятий пафосом бороть- 
би, радісним передчуттям революційного оновлення суспільства. 
«Хоч яке життя не тяжке, та які ми щасливі, що довелося жити 
нам в такій великій епосі змагань за новий світ -- світ соціаліз- 
му», -- писав Я. Галан дружині у Харків 18 лютого 1934 р. 
1, с. 675). 

«Вірю в нашу перемогу, хоч, може, і не кожному з нас дове- 
деться пережити цей день. Вірю і люблю свою землю сильніше, 
ніж будь-коли», -- промовляють рядки одного з перших листів 
Я. Галана періоду Великої Вітчизняної війни |ЇІ, с. 681). Хоч би 
що писав він своїм адресатам, в цих листах з хвилюючою пристра- 
стю висловлені почуття патріота й інтернаціоналіста; розповідає 

Я. Галан, скажімо, про свою, сповнену «творчим бойовим підне- 
сенням», роботу радіокоментатора: «Робота хороша, дає багато 
задоволення, бо знаєш, що мікрофон -- це могутня зброя в бо- 
ротьбі проти ворога» |ЇІ, с. 681|; чи передає захоплююче враження 
про Москву, чи мріє про близьке повернення до рідного улюбле- 
ного Львова. з 

У листах друзям, приятелям Я. Галан з природною відверті- 
стю й теплою усмішкою малює виразні деталі побутових умов 
свого життя воєнного часу. Ці листи показують, як він прагне 

серед драматичних обставин відшукати радісні картини, вдається 

Ті



до світлих спогадів з минулого, аби підбадьорити, підтримати 

своїх адресатів у важку годину. Так, у листі до  саратовської 
сусідки по квартирі Я. Галан передає захоплюючу, сповнену дина- 
міки, могутньої величі картину роботи Московського метро: «Мо- 
сква, зто чудньй город, особенно Москва подземная, то есть метро. 
Стоншь здак на расчудесной станцни, и вдруг из тьмь кромешной 
с громьханьем и мяуканьем молниеносно влетаєет что-то глазастое, 
нскрящееся, светящее, вьплевьваєет толпу и снова ее всасьваєт, 
потом сжимаєтся вдруг, болезненно взвоет  смертньм воем, Я, 
издав вздох облегчения, опять пускаєется в бешенную, отчаянную 
погоню по мрачному подземному лабиринту, в погоню за бог 
знаєт чем, за каким  нейзведанньм  счастьем!.. Красота!» |Ї, 
с. 682). 

Як не дивно, в листах воєнного періоду чимало гумору, найчас- 
тіше це самоїронія, сміх тут виступає ніби протидією, самозахистом 
у складних життєвих обставинах. В них нерідко зафіксовано 
окремі штрихи, дорогоцінні риси духовного образу Я. Галана. 
У тому ж листі до адресатки із Саратова 26 грудня 1942 р. 
Я. Галан писав: «Живите спокойно, радуйтесь детьми и будущим 
нашей прекрасной странь, а от порь до времени вспомните, что 
есть в Москве забулдьга, странничек с большой головой и буй- 
ньми думами, которьй лучше умеет любить всех, чем одного, 
которьй всю свою жизнь ходит, как киплинговский кот, только 
собственньми тропами, и которьій никогда не обретаєет ни счастья, 
ни покоя, потому что и для того, и для другого он и слишком 
мал, и слишком велик. Одним словом, шагающий по миру кот 
в сапогах, на которого, кроме звезд разве, никто не обращаєт 
серьезного внимания, ибо весь он только -- мечта человеческая» 
П, с. 682). 

Як письменник Я. Галан найглибше розкривається в листах 
останніх років життя. Високі риси галанівського характеру -- 
громадянська активність, безкомпромісність і водночас чуйність, 
благородство -- виявляються в листах зримо й вагомо. 

У листі до невідомого поета-початківця (цей лист друкується в 
чотиритомнику вперше) Я. Галан сформулював дві найголовніші, 
на його погляд, умови, за яких можна стати письменником: «якщо... 
і серцем і розумом будете завжди йти з ідеями нашого часу... 
будете по-каторжному працювати над собою й своїми тво- 
рами» (1, с. 698). « Талант -з- це необхідний багаж на творчому 
шляху. Але лише цим багажем недалеко заїдеш», -- зазначає 
письменник |Ї, с. 698). 

Епістолярій Я. Галана повоєнного періоду наочно показує, як 
він сам дотримувався цих необхідних умов у своїй щоденній твор- 
чій роботі. У цей час в епістолярному діалозі з адресатами най- 
частіше обговорюються літературно-мистецькі проблеми і насам- 
перед йдеться про драматургію -- «улюблену роботу» Я. Галана 
та її сценічне втілення (1, с. 700). 

Багато сил письменник віддає також зміцненню Й оновленню 
репертуару драматичних театрів, в зв'язку з чим працює над пе- 
рекладами. На цьому грунті у нього зав'язалося жваве товариське 

72



листування з О. Желябузьким, автором п'єс, кіносценаріїв, інсце- 
нізацій, після того як Я. Галан переклав його інсценізацію «Овода» 
за однойменним твором Е.-Л. Войнич, яка йшла з великим успіхом 
в українських театрах. 

«Чуйний, задушевний, енциклопедичної ерудиції друг з Укра- 
їни» (так атестував письменника у зворушливих спогадах росій- 
ський колега по перу |Ї, с. 832|) в листуванні з О. Желябузьким, 
турботливий і ніжний в листах до дружини, блискучий дотепник, 
жартун в листовній удавано-менторській розмові з молодшою сест- 
рою дружини Є. Кротковою -- таким постає Я. Галан в листуван- 
ні останніх років життя. У цих листах знаходимо деталі, недо- 
мовки, натяки, що частково вказують на ту тривожну атмосферу, 
в якій він жив і працював. «Самі таємниці, яких збагнути мені 
поки що не під силу», -- прохоплюється Я. Галан у листі до 
В. Бєляєва у квітні 1949 р, (І, с. 713|; «Жизнь пока что у нас 
чрезмерно пресьщена романтикой в худшем смьісле зтого сло- 
ва», -- пише він у серпні О. Желябузькому ||, с. 725). 

У листі, написаному О. Желябузькому за три дні до загибелі 
(він поданий останнім у чотиритомнику), Я. Галан найменше 
говорить про себе. У всьому, про що він тут пише, як і в житті 
загалом, яскраво виявляються його внутрішня культура, глибока 
порядність, благородство у стосунках з людьми. 

Листи Я: Галана -- найінтимніша, найліричніша частина опуб- 
лікованої його духовної спадщини. Будучи передусім історико-лі- 
тературним матеріалом, подаючи. важливі відамості про біографію, 
формування світогляду, психологію творчості, відносини із суча- 
сниками, епістолярій письменника водночас дає змогу увійти у 
безпосереднє спілкування з ним, від чого образ Я. Галана стає нам 
ближчим, дорожчим, а його повсякденне життя -- школою вихо- 
вання високих почуттів і громадських ідеалів. 

Листи Я. Галана щирі, відверті, в них відбито чимало рис 
його психологічного портрета, неповторної людської особистості. 
Ці риси розкриваються через ліричні замальовки (пейзажні дета- 
лі, спогади, роздуми), уривки гумористичного забарвлення, тонкі 
психологічні спостереження автора. Передусім в листах Я. Галана 
виявляється його цільна пристрасна натура, запал неспокійного 
серця. «Несмотря на довольно бескровную внешность, я очень 
страстен и очень горд и я люблю зту бурю не для самой бури, а 
за то, что она дала мне возможность поверить в себя, за то, что 
она преисполнила меня той страстью, которая позволяєт мне и в 
годь: покоя жить ней и творить дела, которье, бьть может, не 
сойдут со мной в могилу», -- писав Я. Галан у хвилину найвищої 
відвертості |1, с. 689). | 

Епістолярна спадщина Я. Галана є хронікою життя мужньої, 
безмежно відданої комуністичним ідеалам людини. В листах він 
залишається письменником з властивою саме його таланту своєрід- 
ністю. 

Список літератури: 1. Галан Я. Твори: У 4-х т. --я К.: Наук. думка, 1977-- 
1980. -- Т. 4. -- 847 с. 2. Герцен А. Собр,. соч.: В 30-ти т. -- М. Изд-во 
АН СССР, 1954--1965. -- Т. 8. -- 518 с. 

73



КРАТКОЕ СОДЕРЖАНИЕ 

На материале зпистолярного наследня Я. Галана освещаєтся его образ -- 
революционера, писателя, гражданина, человека. Подчеркнуто, что зпистолярий 
писателя имеет общественно-политическое,  нсторико-литературное и зстетиче- 
ское значенне. 

Стаття надійшла до редколегії 15. 02. 84. 

В. М. ЗАХАНЕВИЧ, доц., 
Сімферопольський університет 

Афористичність мови П. Тичини 

Крилаті вислови з творів майстра слова П. Тичини стали,неві- 
д'ємною частиною української загальнонародної фразеології. У 
збірник «Крилаті вислови в українській літературній мові» А. Ко- 
валь і В. Коптілова занесено 24 афоризми з творів письменника 
19). Проте зрозуміло, що це цінне зібрання крилатих висловів не 

"могло охопити й зафіксувати всього афористичного багатства 
поезії. За свідченням дослідників творчості П. Тичини, її пере- 
дусім характеризує новаторство як у сфері ідей, образів, так і у 
виражальних засобах, у всій системі його поетики. «..Він, -- як 
зазначають О. Губар та Л. Чернець, -- завжди спираючись на 
чіткі соціальні критерії, керуючись настановою глибоко аналізува- 
ти й проникати в дійсність, знайшов найбільш відповідні нашій, 
епосі, кожному конкретному змістові, ідеї твору новаторські еле- 
менти поетики, форму, вагоме свіже «молоде слово», зберігши і з 
винятковою силою виразивши при цьому власну індивідуальність, 
не наслідуючи і не повторюючи інших» |5, с. 11). Ці ж ознаки вла- 
стиві його афористиці. 

Серед афоризмів, автором яких був П. Тичина, насамперед 
слід назвати ті, що становлять собою образне втілення почуття 
патріотизму та інтернаціоналізму, дружби радянських народів, 
ствердження керівної ролі Комуністичної партії. Ще в ранній 
поезії «І Бєлий, і Блок...» (1919) прозвучали слова Любити свій 
край є не злочин, Коли це для всіх (14, т. 1, с. 103|, які в афори- 
стичній формі виражали любов до Батьківщини. Вони наводяться 
у збірнику А. Коваль і В. Коптіловим і кваліфікуються як афо- 
ризми з вказівкою на використання його С. Жураховичем у творі 
«Київські ночі» |9, с. 150). У 1933 р. в поемі «Пісня трактористки» 
прозвучали рядки, що стали поетичною формулою величних змін, 
які відбулися в житті українського народу внаслідок соціалістич- 
них перетворень, здійснених лід проводом Комуністичної партії: 
Не той тепер Миргород, Хорол-річка не та |14, т. 1, с. 234). 
Український літературознавець А. Іщук зазначав: «Вираз Не той 
тепер Миргород, Хорол-річка не та -- перетворився в повсюдно 
вживаний афоризм, до якого зараз вдаються кожного разу, коли 
треба коротко і влучно сказати про ті величезні зміни, які ста- 
лися в нашому житті за роки п'ятирічок» |З, с. 101). Значної попу- 
лярності не тільки на Україні, а й далеко за її межами набув афо- 

74 ;



ризм Чуття єдиної родини |14, т. 1, с. 262). Ці слова є назвою вір- 
ша і збірки поезій (1938). З часу виходу збірки, одержавши своє 
окреме життя, цей вислів поширюється в мові публіцистики і худож- 
ньої літератури всіх братніх народів Радянського Союзу. «Поет, -- 
писав О. Гончар, -- оспівує «чуття єдиної родини», і ця хвала 
братерству народів мовби по-новому освітлює ленінську правду 
нашого життя і входить до серця кожному, бо кожна радянська 
людина знаходить у собі це чуття» |З, т. 6, с. 485--486)|. Про все- 
зростаючу географію цього крилатого вислову, поширення його в 
різних мовах нашої багатонаціональної країни говорить поет 
Б. Олійник у статті «Щастя відкриття..»: «Нещодавно ми відсвят- 
кували золотий ювілей нашого єднання. На Україні в той урочи- 
стий рік побували сотні делегацій з братніх республік. І щоразу, 
коли заходило про нашу дружбу, на різних мовах і наріччях зву- 
чала крилата фраза: «Чуття єдиної родини», Так майже сорок літ 
тому Павло Тичина визначив суть нашого єднання» |ІЇ, с. 70). 

Близькими за значенням до цього афоризму є вислови: Арко- 
дужне перевисання до народів, Мости дружби, Міжнародна друж- 
ба діє, джерелом яких є вірш «Чуття єдиної родини»; 

Глибинним будучи і пружним, 
чужим і чуждим рідних бродів, 
я володію аркодужним 
перевисанням до народів. 

Воно в мені таке могутнє 
і на стількох стоїть підпорах! 
Поцілиш блиском-громом в сутнє, 

і чути: другий грім у горах.., 
А другий грім -- другим ще далі 
гримкоче, хоче та радіє, 
що між націй міст із сталі, 
що міжнародна дружба діє 

ГІЯ ре о2б1Ї: 

Тут поетичне вираження почуття інтернаціоналізму, дружби на- 
родів викликає образні асоціації з галузі великого будівництва, 
оскільки образний центр цих крилатих висловів становить метафо- 
рично вжита лексика архітектури -- аркодужний, перевисання, міст, 
підпори. Завдяки величним образним асоціаціям ці крилаті ви- 
слови набувають урочистого звучання не тільки в контексті твору, 

са й за його межами. А. Коваль і В..Коптілов наводять приклад 
вживання цих образів і крилатих висловів Миколою Бажаном у 
статті «Мов каріатидни» |9, с. 16). Особливе місце серед афоризмів 
цієї групи посідає вислів Партія веде. Ці слова вперше прозвучали 
в одноїменній поезії (1933): 

Збільшовиченої ери 
піонери, піонери -- 

Партія веде, 
Партія веде (14, т, І, с. 232). 

І з того часу вислів поширився в мові побліцистики і художньої 
літератури багатомовного радянського народу. О. Губар, дослідник 
творчості П. Тичини, зазначав, що афоризм Партія веде вживаєть- 
ся в поезії П. Сліпчука, І. Неходи, О. Ющенка, В. Сосюри і бага- 
тьох інших поетів, а також в публіцистиці не тільки України, а й 

75



братніх республік |7, с. 8). Цю думку він розвинув у праці 
«Павло Тичина» (б, с. 153, 192, 193). У своєрідному поетичному 
контексті його використав В. Сосюра: 

Усе до сонця, все до сонця 
твоє обличчя молоде, 
О, ні, народе мій, не сон це, -- 
туди нас партія веде (13, с. 163). 

Академік І. Білодід писав: «Сповнений великої епохальної правди, 
незвичайний у своїй поетичній свіжості, афоризм «чуття єдиної ро- 
дини», як і «партія веде», міцно увійшов до фразеологічного фонду 

не тільки українського народу,-а й народів СРСР і багатьох наро- 
дів світу» |2, с. 11). Про афоризм Партія веде як вняв думок, 
переконань і устремлінь всіх радянських людей говорить О. Гончар: 
«Відомо, що багато поетичних висловів з поезії Павла Тичини 
стало крилатими в народі, протягом років живуть вони у мові су- 
часників. «Партія веде!» -- каже поет в тридцятих роках, і це 
стає кличем не лише інтелігенції, яка зв'язала свою долю з кому- 
нізмом, у слові поета всі радянські люди знаходять вияв своїх 

думок, переконань і устремлінь» |З, т. 6, с. 484). 

До попередньої групи крилатих висловів безпосередньо прими- 

кають афоризми, в яких поет виражає віру в невичерпні сили ра- 
дянського народу -- творця нового суспільства, Так, ще в 1921 р. 
виник крилатий вислів Серцем кучерявції, що має значення «люди- 
на нового світу, молода душею». Це слова з шостого вірша поетич- 
ного циклу «В Космічному оркестрі»: 

Вставай, хто серцем кучерявий! 
Нова республіко, гряди! (14, т. 1, с. 180). 

Вірш став також джерелом іншого афоризму: 

Хлюпни нам, море, свіжі лави! 
О земле, велетнів роди! (14, т. І, с. 180). 

Серцем кучеряві, свіжі лави, велетні -- все це поетичне уособлення 
людей, які перетворюють старий світ, будують новий. У 1956 р. був 
надрукований вірш «Ми свідомість людства» (14, т. 2, с. 170|, 
назва якого з афористичною лаконічністю та виразністю характе- 
ризує почуття гордості радянських людей, чия країна стала опло- 
том всього чесного, сміливого, всього прогресивного на землі. 
Синонімічними до нього є ще два афоризми, вжиті в цій же поезії: 
Голоси ми правди і Голоси епохи | 14, т. 3, с. 104). 

Невмирущість геніїв російського й українського народів -- 
О. Пушкіна і Т. Шевченка, сучасність і актуальність їхньої спад- 
щини виражають афоризми Нам треба голосу Тараса і Землі орган 
могучий (14, т. 3, с. 41; т. 1, с. 150). Перший із них з поезії 
«В ім'я людей», другий -- з поезії «Перед пам'ятником Пушкіну 
в Одесі». 

Ряд крилатих висловів становить образне визначення зламних, 

визначальних періодів у житті Радянської країни. Так, крилатий 
вислів На майдані коло церкви революція іде |14, т. І, с. 104) 
з одноіменної поезії, написаної в 1918 р., став надзвичайно популяр- 

76



ним. Він викликає в уяві читача картину революційних подій на селі. 
Не менш яскравий і художньо виразний образ села, але вже нового, 
соціалістичного, періоду індустріалізації, створюється за допомогою 
крилатого вислову з поеми «Пісня трактористки» (1933) -- Дим- 
димок од машин, мов.дівочі літа |(14, т. 1, с. 234). А. щук писав: 
«Чудова поетична формула «дим-димок од машин, мов дівочі літа» 
стала крилатим виразом серед найширших мас народу, бо тут поет 
зумів давнє, вживане в українських народних піснях словосполу- 
чення, ліричне поняття «дівочі літа» поєднати з новим, цілком 
індустріальним образом «дим-димок од машин» |8, с. 101). 

Художньою виразністю, водночас точністю визначення соціаль- 
ної суті радянської доби відзначається афоризм Вітер з Укра- 
їни (14, т. 1, с. 129). Цей образ-символ з одноіменної збірки і вір- 
ша (1923) став крилатим, тому що в умовній формі з великою 
художньою силою відображає стрімкий порив радянського народу 
в майбутнє, пафос будівництва нового суспільства. Новий етап 
в житті країни відбиває вислів Комунізму далі видні |14, т. 3, 
с. 240), який із властивим для П. Тичини попаданням в сутнє, 
експресивністю характеризує основну ідею вміщених у збірці 
поезій, стає лейтмотивом самої епохи будівництва комунізму в 
СРСР. 

Багатьма крилатими висловами з притаманною поетові худож- 
ньою силою й образністю формулюються етичні норми радянського 
суспільства. Так, рядки з поезії «Партія веде» Та нехай собі, як 
знають, Божеволіють, конають -- Нам своє робить |Ї4, т. 2, 
с. 231| є поетичним вираженням впевненості рядянського народу 
в перемозі нового, соціально справедливого світу, незважаючи на всі 
підступи ідейних ворогів. Близький до нього значенням початковий 
рядок вірша «Ї рости, і діяти нам треба» (1945) (14, т. 2, с. 209). 
Він був закликом до відбудови зруйнованого війною господарства. 
Проте поза контекстом конкретного твору і ситуації, в якій вірш 
був написаний, крилатий вислів набув ширшого значення. Він 
став узагальненим, поетичним вираженням оптимізму радянських 
людей. се 

В образній формі передає суть соціалістичного гуманізму кри- 
РА вислів Сталь і ніжність (вірш «На одержання ордена», 
1939): 

Я одержав нагороду. Чи суворим, як той став, -- 
Що скажу свойму народу? щоб аж ворог трепетав? - 
Тільки те, що я із ним Розстановка ж сил у світі 
буду жить життям одним. і жорстока, і складна: 
Буду піснею дзвеніти, ще Європа в ближнім літі 
і мужати, і мужніти, -- стрепенеться аж до дна... 
через довгії мости 7 народ, як нива грає, і 
лереходить і рости. «голосом відповідає: 
-- Ой, яким же мені бути: -- Сталь і ніжність, любий мій, 
з холодочком м'яти-рути? поєднать в собі зумій (14, т. 2, с.7). 

У роки Великої Вітчизняної війни вийшли невеликі збірки по- 
езій П. Тичини: «Воля непреложна» (1941), «Ми йдемо на бій» 
(1941), «Тебе ми знищим -- чорт з тобою» (1942), «День настане» 
(1943). У 1944 р. в Москві побачила світ книга «Перемагать і 

7т



жить». До неї ввійшли поезії зі збірки «Перемагать і жить» (1949), 
а також з інших збірок перших років війни. Вислів Перемагать і 
жить |14, т. 2, с. 89) стає крилатим, повсюдно вживаним ще після 
виходу першої збірки з цією назвою, тому що у роки грізного 
двобою з фашистськими загарбниками він у гранично стислій і 
водночас образній формі визначив життєву позицію радянської 
людини: вистояти, перемогти. О. Корнійчук у статті «Україна виборе 
свою волю» зазначав: «Тільки народ волелюбний, тільки народ- 
велетень у найтяжчі хвилини життя може сказати вустами свого 
поета: «Перемагать і жить» |10, т. 5, с. 34). І як це часто буває, 
цей вислів набув ширшого узагальненого значення, став закликом 
до переборення труднощів, що стоять на шляху будівництва но- 
вого суспільства, ствердженням впевненості радянських людей у 
перемогу їх великої справи, незважаючи на перешкоди. 

У творчості П. Тичини значне місце посідають поезії, в яких 
йдеться про особисту причетність до всіх справ народу, про непо- 
хитне бажання свій талант віддати служінню народові, його велич- 
ній справі -- революційному перетворенню суспільства. Ці вірші 
стали джерелом ряду афоризмів. Серед них передусім слід на- 
звати вислів За всіх скажу, за всіх переболію |14, т. І, с. 145). 
Його використовує А. Малишко у статті «Думки про поезію»: «Він 
(1. Тичина. -- В. 3.) виступив як поет-громадянин, поставивши свій 
талант на службу народу, його революційним устремлінням і діям. 
За всіх скажу, за всіх переболію...» 11, с. 69). Слова Я єсть народ 
вперше прозвучали в поезії «Я утверждаюсь» (1943) -- одному 
з найбільш значних за глибиною думки і художнього узагаль- 
нення творі періоду Великої Вітчизняної війни: 

Я єсть народ, якого Правди сила 
ніким звойована ще не була. 
Яка біда мене: яка чума косила! -- 
а сила знову розцвіла (14, т. 2, с. 194). 

Вірш, в якому поет говорив від імені радянського народу, з 
великою силою передає його нескореність, віру в перемогу над 
коричневою чумою. Про це так пише О. Гончару статті «Людині 
гімн»: «Тільки поет, який всіма нервами почуває себе органічною 
частиною народу, його правдивими вустами, його трибуном, міг 
в часи лихоліття від імені цілої нації, голосом усіх радянських людей 
сказати гордо: «Я єсть народ, якого Правди сила Ніким звойована 
ще не була» |З, т. 6, с. 485). Перед нами знову диво мистецтва 
образного слова: поза контекстом вірша вислів Я єсть народ на- 
буває самостійного життя як афоризм, що виражає причетність 
до устремлінь народу,його справ не тільки поета, а й кожної люди- 
ни, і тим самим стає поетичним уособленням єдності радянських 
людей. 

Глибина думки, свіжість образів характеризує крилаті вислови, 
що становлять філософські узагальнення. Поетичним втіленням 
діалектики життя, законів його вічного руху, розвитку, оновлення 
є афоризми / рости і діяти та Усе міняється, оновлюється, рветься 
з поеми «Похорон друга» (14, т. 2, с. 209, 174). Останній цікаво 
звикористовує академік О. Білецький, підкреслюючи, як глибоко, 

78



по-філософськи П. Тичина осмислює тему безсмертя життєвої сили 
народу, її вічний рух, нездоланність силами смерті: «Усе міняєть- 
ся, оновлюється, рветься -- і відроджується, переходячи в нові 
форми, росте, зеленіє, сміється... Ніякі сили смерті не здолають 
вічно торжествуючої життєвої сили. Нездоланним є народ» |Ї, 
т. 2, с. 33|. 

Своєрідно, по-тичинівськи в ранній поезії «Не Зевс, не Пан.» 
(1918) (14, т. 1, с. 59) афоризмом Сонячні кларнети передана дум- 
ка про сонячну красу нового буття, його стверджуюче начало. 
А. Коваль та В. Коптілов наводять цікавий приклад використання 
цього афоризму О. Гончарем у статті «За покликом ленінської 
доби»: «Заяскравів талантами новий український театр, і з'явили- 
ся перші книжки, пролунали сонячні кларнети молодої соціалістич- 
ної літератури» |9, с. 262). 

Образно, художньо переконливо і водночас, як дуже часто у 
П, Тичини несподівано, в одному крилатому вислові поєднуються 
поняття морально-етичного плану з поняттям зі сфери природи: 
Лиш правда є вічна, а то все трава |14, т. 2, с. 262). О. Гончар 
у романі «Тронка» органічно вплітає цей вислів у художню тка- 
нину свого твору: «Голиться Левко Іванович та мугиче, як пісень- 
ку, слова поета, що вичитав їх десь взимку і підібрав до них і свій 
власний нехитрий мотив «Лиш правда є вічна, а то все трава...» 
іЗето-бс. 9911. 

Тема творчої праці, що розкриває найкраще в людині і є дже- 
релом усіх матеріальних та духовних багатств, пронизує всю твор- 
чість П. Тичини. Поетично й образно цей мотив виливається в 
афоризм Труд переростає у красу |14, т. 2, с. 210). Як поетична 
формула соціалістичної естетики, цей крилатий вислів набув по- 
пулярності. Його вживає поет І. Цитович у поезії «Поетові з вели- 
кої літери»: 

Тоді це слово (труд - В.3.) -- думки стержень, 
Утілюючи дух часу, 
В озоні гроз, для буйних стверджень 
Переростає у красу! Щит. за: 9, с. 297). 

Перемога першої у світі соціалістичної революції зумовила до- 
корінні зміни у свідомості людини-трудівника. І поет, усім єством 
зв'язаний з народом, у поетичній, афористичній формі виражає 
це усвідомлення: Людині гімн, Людині, а не богу! |14, т. 1, с. 122). 
О. Гончар так використовує цей вислів у вступному слові до вибра- 
них творів П. Тичини 1976 р. видання: «Людині гімн, Людині, а не 
богу! - закликав колись поет у роки своєї молодості,і вся його 
поезія-- то прекрасний гімн Людині-творцеві, що всією душею по- 
ривається в майбутнє» |4, с. 5). Цей афоризм, що вживається в 
художній тканині вірша «Я знаю» (1919), є лейтмотивом всієї поезії 
П. Тичини, більше -- всієї сучасної епохи. Він перегукується з 
відомим висловом М. Горького «Человек -- зто звучит гордо». 

Всенародно визнаний корифей української радянської поезії, 
твори якого стоять в ряду найкращих книг світової лірики, продов- 
жуючи кращі традиції української дожовтневої літератури, П. Ти- 
чина збагатив її новими словесно-образними засобами, зокрема 

і 

79



афористичними, які вражають незвичайною місткістю і глибиною 
думки, експресивністю, образною свіжістю. 

Список літератури: 1. Білецький О. І. Вибрані твори: У 2-х т. -- К.: Держ. 
вид-во худ. літ. 1960.-- Т.2.-- 454 с, 2. Білодід І. К. Золота арфа українського 
слова. -- У кн.: Квітни, мово наша рідна. К.: Наук. думка, 1971. -- с. 9--15, 3. Гон- 
чар О. Твори: У б-ти т. -- К.: Дніпро, 1978-- 1979. -- Т. 5. -- 518 с.; Т. б. -- 
623 с. 4. Гончар О. Т. Людині гімн: Вступне слово. -- У кн.: Павло Тичина. 
Твори: У 2-х т. К.: Дніпро. -- Т. І, с. 3--5. 5. Губар О. І., Чернець Л. М. 
Павло Тичина: Семінарій. -- К.: Вища шк., 1984. -- 261 с.-6. Губар О. |. 
Павло Тичина. -- К.: Рад. письменник, 1981. -- 258 с. 7. Губар О. І. Творчість 
Павла Тичини повоєнного часу. -- Наук. зап. Чернів. ун-ту, 1954, т. 5, 
с. 65--92. (Сер. філол наук, вип. 1). 8. Іщук А. О. Павло Тичина. -- К.: 
Держ. вид-во худ. літ. 1954. -- 164 с. 9. Коваль А. П., Коптілов В. В. Крилаті 
вислови в українській літературній мові. -- К.: Вища шк., 1975. -- 335 с, 
10. Корнійчук О. Є. Твори: У 5-ти т. -- К.: Дніпро, 1966--1968. -- Т. 5. -- 
438 с. 11. Малишко А. С. Твори: У 10-ти т. -- К.: Дніпро, 1972--1974. -- 
Т. 10. -- 400 с. 12. Олійник Б. Щастя відкриття... -- У кн. Співець єдиної 
родини: Статті, есе, спогади, художні твори про П. Г. Тичину. К.: Рад. 
письменник, 1981, с. 65--71. 13. Сосюра В. Солов'їні далі. -- К. Рад. пись- 
менник, 1957. -- 167 с. 14. Тичина П. Г. Твори: У б6-ти т. -- К.: Держ. вид-во 
худ. літ. 1961--1962. -- Т. І. -- 399 с; Т. 2. -- 331.с.; Т. 3. -- 267 с.; Т. 5. - 
399 с. 

КРАТКОЕ СОДЕРЖАНИЕ 

Сделана попьтка проанализировать афоризмь П. Тьчинь с идейно-тема- 
тической и зстетической точек зрения, осветить их функционирование в язьке 
художественньх и публицистических произведений, показать роль позта в обо- 
гащений общенародного фонда украйнского литературного язька крьлатьми 
виражениями различньх тематических групп. 

Стаття надійшла до редколегії 10. 03, 84. 

- 

Н. С. ФЕРЕНЦ, ст. вика., 
Ужгородський університет 

Літературно-художня критика 20--30-х років 
про поезію на робітничу тему 

Тема праці -- одна з провідних у літературі соціалістичного 
реалізму. Особливий інтерес до неї виявили поети ще в 20--30-ті 
роки. Величні плани побудови" нового, соціалістичного суспільства, 
трудовий ентузіазм всього радянського народу, його авангарду-- 
робітничого класу -- давали поетам вдячний матеріал для роздумів 
над величчю й красою звільненої творчої праці, над історичними 
перспективами нового ладу. Майстри всіх жанрів літератури вва- 
жали своїм першочерговим завданням показати звільнену творчу 
працю як організуючий фактор свідомості радянської людини. 

Неабияку роль у мобілізації письменників на відображення 
праці робітників у 20--30-х роках відіграла літературна критика 
журналів «Життя й революція» (1925--1934), «Червоний шлях» 
(1923--1936), «Молодняк» (1927--1937), «Вікна» (1927--1932), 
«Нові шляхи» (1999--1932), «Західна 4 Україна»  (1927--1933), 
«Гарт» (1927--1932), «Критика» (1928--1932), «За марксо-ленін"" 

80



ську критику» (1932--1935), «Шляхи мистецтва»  (1921--1923), 
«Радянська література» (1933--1941). Майже всі вони запровади- 
ли на своїх сторінках відділи бібліографії та літературної критики, 
в яких оперативно відгукувалися на нові твори, давали оцінку 
робітничій темі в поезії. 

Критика керувалася резолюцією ЦК РКП(б) «Про політику 
партії в галузі художньої літератури» (1925), постановою ЦК 
КП(б)У «Політика партії в справі української художньої літе- 
ратури» (1927) і постановою ЦК ВКП(б) «Про перебудову літе- 
ратурно-художніх організацій» (1932). У цих партійних докумен- 
тах вказувалося, що критика не повинна нехтувати труднощами, 
пов'язаними з оволодінням якісно | новим матеріалом, що вона 
повинна враховувати специфіку поступового оволодіння  робітни- 
чою темою поетами, які вийшли з сільського середовища, давати 
класову соціальну оцінку творам письменників різних угруповань. 
«Завдання полягає в тому, -- відзначалося у постанові ЦК КП (6) У 

. «Політика партії в справі української художньої літератури», -- 
щоб переводити їх (селянських письменників.-- Н. Ф.) зростаючі 
кадри на рейки пролетарської ідеології, ні в якому разі, проте, 
не витравляючи з їх творчості селянських літературно-художніх 
образів, які і є необхідною передумовою для впливу на селян- 
ство» |15, с. 50). Редколегії журналів мобілізували всіх письмен- 
ників на виконання завдань соціалістичного будівництва, на бо- 
ротьбу за партійність і реалістичне відображення дійсності. Ке- 
руючись резолюцією ХІЇ з'їзду РКП(б) від 31 травня 1924 р. 
«Про пресу», де йшлося про необхідність залучення до літератур- 
ної творчості молоді |15, с. 40|, редакції журналів почали дру- 
кувати молодих поетів М. Шеремета, М. Скубу, Д. Чепурного, 
Л. Дмитерка, В. Гудима, Г. Саченка. Характерно, що жоден їхній 
збірник не.залишився поза увагою критики. Значну роль у мобі- 
лізації поетичних сил навколо робітничої теми зіграли Є. Адель- 
гейм, Б. Коваленко, Я. Савченко, С. Щупак, Ф. Якубовський, 
П. Колесник. Коло критиків поповнювалося і за рахунок поетів, 
які пробували свої сили на літературознавчій ниві. Часто друку- 
вали рецензії й огляди нових книжок І. Кулик, І. Гончаренко. 

Вірші більшості молодих авторів були пройняті глибоким со- 
ціальним пафосом, відзначалися конкретністю, емоційністю думки. 
Проте вони хибували на недостатнє художнє осмислення баченого. 
Иого часто-густо підмінювали споглядальність, описовість, рито- 
рика. На це вказували в рецензіях С. Крижанівський Ц14|, 
Г. Саченко |20), Д. Рудик (18), Є. Адельгейм |2; 3). 

Критики прагнули пояснити й причини подібних хиб. Так, 
О. Сорокін зазначав, що риторика має об'єктивні причини: на йо- 
го думку, вона породжена тим відбудовним періодом, який поети 
не встигали художньо осмислити. 

Зрозуміло, що молоді поети перебували під впливом героїки 
соціалістичного будівництва. Однак недоліки в їхніх творах були 
зумовлені, як слушно зауважував П. Колесник, суб'єктивними 
причинами, зокрема, низькою загальноосвітньою підготовкою, слаб- 
ким теоретичним рівнем авторів. Вузьке розуміння літератури як 

6-2502 81



ілюстрації до політичних кампаній і зумовило декларативність та 
плакатність віршів. До речі, деякі критики підтримували, ба, навіть 
відстоювали плакатну лозунговість у поезії. М. Качанюк писав, 
наприклад, що пролетарська доба «вимагала від революційних 
письменників швидкого й змістовного удару слова, що точно й 
яскраво вказувало б на напрямок захоплення та піднесення про- 
летарських мас. Не було часу на викінчування форми, не було 
часу на романи й п'єси -- доба вимагала короткої форми, стислого 
слова, революційних гасел, ясного плакату, що давали б не тільки 
ідеологічний напрямок, але й підносили ентузіазм перемоги» |8). 
М. Качанюк явно недооцінив особливості літератури, яка здійснює 
свою соціальну функцію специфічними засобами. 

Літературна критика. 20--30-х років гостро ставила питання про 
шляхи розвитку мистецтва, особливості його творчого методу. Біль- 
шість тогочасних критиків правильно відстоювали думку, що літе- 
ратура соціалістичної доби повинна йти шляхом нового реалізму, 
який виражає пролетарську ідеологію. Щоправда, деякі критики-- 
М. Йогансен |?7|, В. Коряк (12) -- пропагували деструктивне мисте- 
цтво. Більше того, М. Йогансен виступав проти реалізму, вважаючи, 

що нібито реалізм зв'язаний з буржуазною ідеологією. Допускався 
він й інших помилок, зазначаючи, наприклад, що нова доба стирає 
грань між поезією і прозою, у зв'язку з чим гине рядок, музичний 
період, рима й емоційна лінія вірша замінюється логічною. Попе- 
редником конструктивної поезії, якій нібито належить майбутнє, 
М. Йогансен вважав Т. Шевченка. Правда, він і словом не обмо- 
вився, що єднало Кобзаря з конструктивістами. На захист конст- 
руктивного мистецтва виступив І. Крамаренко. Він писав, що тех- 
винаходи, машинізація викликають появу нового методу -- функ- 
ціоналізму, його формула поезії - «машинізм плюс клас» |13). 

З критикою конструктивізму виступали С. Крижанівський |14|, 
П. Колесник (11) та інші критики. Вони вимагали від поезії висвіт- 
лення актуальних проблем часу: соціалістичного змагання, ударни- 
цтва тощо. Я. Савченко, наприклад, зауважував, що поезія мусить 
дихати енергією доби. Зразком поетизації творчої енергії робітни- 
чого класу критик справедливо вважав вірш М. Терещенка «Краї- 
на роботи» |19). І. Кулик напередодні І з'їзду письменників Радян- 
ської України закликав показувати перспективи соціалістичного 
будівництва. На цій темі, за словами П. Колесника, перевіряються 
творчі сили пролетарських митців (10). 

Критики ставили перед літераторами вимогу відгукуватися на 
події, зв'язані з будівництвом соціалізму в СРСР. Такі міркування 
пронизували, наприклад, статтю В. Гадзінського 0 «П'ятирічка і 
проблема літературної форми». Її автор писав, що всім «вже 
встигла набриднути неіндустріалізована природа. Стихію приро- 
ди, -- зауважував критик, -- заступає техніка й організована 
індустрія. А в літературній творчості цей процес ліквідації «дикої 
природи», заступлення стихії сонячного світла електричною енер- 
гією -- трансформується на ліквідацію наївної емодціональності, 
чарівних сонетів -- функціональністю і  інтелектуалізмом» (|з5, 
с. 41). 

82



Ї деякі поети, ніби виконуючи замовлення подібних критиків, 
подавали читачеві описи технічних процесів, естетизацію машин, 
забуваючи, що завданням мистецтва є осмислення соціалістичного 
будівництва і його організатора -- робітника, який, як зазначав 
П. Колесник, робить високі «досягнення техніки знаряддям успіш- 
ного будівництва соціалізму» (10, с. 116). Є. Адельгейм з приводу 
цього писав, що поет не має права демонструвати «машину або 
будівлю поза суспільством... таке зображення завжди позбавлене 
соціальної наснаженості й класової конкретності. Замало з захоп- 
ленням і навіть ентузіазмом розповісти про наші перемоги над 
силами природи. Такі ж зовні перемоги має поки що й капіталі- 
стичне господарство. Замало показати нову машину, треба в обра- 
зах довести її специфічне завдання в умовах пролетарської держави, 
а зробити можна це, не відриваючи поняття знаряддя виробництва 
від реальних суспільних процесів, від конкретних носіїв праці. 
Будинок, завод тощо в-пролетарській літературі ніколи не повинні 
заступати живої класової людини» |З, с. 22). 

Значна частина початківців, зокрема І. Калянник, Л, Дмитер- 
ко, В. Собко, розглядали продукти праці не лише як технічне, 
а й суспільно-політичне досягнення нового соціалістичного ладу. 
На це вказували в своїх відгуках та рецензіях на їхні збірки 
І. Кириленко |9), Є. Адельгейм (1). Як слушно зауважував 
Є. Адельгейм, В. Собко у віршах про робітничу працю ставив 
проблему інтернаціонального характеру праці, морально-етичні 
та політичні проблеми. 

Як правило, більшість літературних критиків 30-х років співвід- 
носили мистецькі | явища з  загальнодержавними інтересами. 
Є. Адельгейм у рецензії на збірку Я. Гримайла «Вітрила піднято» 
писав, що у поета немає віршів, які надихали б читачів на боротьбу 
за соціалістичні перетворення. Критик виступав за те, щоб вірші 
були агітаційними, мобілізували трудящих на ударні темпи будів- 
ництва соціалізму. Подібні думки висловлювали С. Крижанівський, 
І. Стебун, М. Доленго, П. Колесник. 

- - Літературна критика 20--30-х років піднімала проблему нового 
героя, ставила перед поетами вимогу проникати в психологію 
будівника першого в світі соціалістичного суспільства, простежу- 
вати еволюцію його свідомості. П. Колесник відзначав, що «цент- 
ральною фігурою пролетарської літератури» має стати робітник- 
ударник (10). Я. Савченко звертав увагу поетів на ті риси нового 
героя, які повинні знайти у літературі художнє осмислення. Він 
писав, що герой пролетарської літератури «мусить бути живим 
організатором і здійснювачем тих соціальних у найширшому ро- 
зумінні завдань, які висуває пролетарська класа, що легко орієн- 
тується в хаосі явищ, процесів, тенденцій, глибоко розуміє най- 
складніші взаємини людини з людиною і людини з природою, не 
заплутується в суперечностях епохи і свідомо будує своє теперіш- 
не й своє майбутнє. До того, це людина з високою культурою 
праці, з широко розвиненим інтелектом, з  колективістичною 
психікою, наскрізь пройнятою інтересами владущого соціального 
колективу». (19, с. 4). Подібні думки знаходимо в книзі І. Микитен- 

б" 83



ка «Пролетарська література доби реконструкції», де підкреслю- 
ється, що поети повинні показати робітника не лише як «проду- 
цента економічних цінностей, а й продуцента нових думок, нових 
ідей. Адже робітник визначає зміст нашої епохи. Робітник є па- 
нівна духовна постать нашого часу. Бо ж, як і в кожну епоху, 
думки класу, що панує економічно, є панівні думки, то ж й в нашу 

епоху думки пролетаріату є панівні думки» (15, с. 33). 
Ці риси частково знайшли художнє відображення в збірках 

поезій «Чотири бригади вантажили поруч» П. Усенка, «Бадьора 
путь» Л. Дмитерка, «Вежі» і «Змагання» М. Дубовика, «Комсо- 
графік» І. Муратова. Згадані поетичні збірники були свого часу висо- 
ко оцінені в рецензіях Є. Адельгейма |; 2). Критик простежив ево- 
люцію робітничої теми в творчості Л. Дмитерка, яку він слушно 
пов'язує з урбанізацією селянської психології поета, що зрісся 
«з заліза дзвоном і бетона тоном». 

Однак деякі критики помилково вважали, що героя слід пока- 
зувати винятково на виробництві, в громадському житті, уникаючи 
побутових моментів. Того, що побут, обставини життя неминуче 
відбиваються на характері, формують його, якраз не врахував 
М. Чеховий у рецензії на збірку Д. Чепурного «Земля». Критик 
вважав недоліком те, що поет цікавиться особистим життям свого 
героя і в соціальну канву твору вплітає побутові моменти й тради- 

ційний трикутник, від чого начебто поема Д. Чепурного «Шахтарі» 
програє |26). . 

Траплялося, що деякі поети оспівували випадкові явища, уни- 

каючи або не підносячись до глибоких соціальних узагальнень. Так, 
Гео Коляда у «Еластичних поемах» показував масову п'янку ро- 
бітників. Критика слушно зазначала, що поет не має права від- 
шукувати тільки тіньові сторони в житті робітничого класу, який 
вже має значні успіхи щодо культурного рівня. 

Вірші молодих авторів нерідко відзначалися вузькістю тематики. 
І літературна критика справедливо вимагала від поетів розширен- 
ня творчих обріїв робітничої теми. Ф. Якубовський, вітаючи вихід 
у світ збірки поезій Л. Дмитерка «Іду», в якій оспівувалась гран- 

діозність здійснюваних країною індустріальних планів, радив 
"поетові показати взаємини робітничого класу з селянством і тру- 
"довою інтелігенцією |28|. Є. Адельгейм у рецензії «Ранній поет 
-"комсомолу» пропонував П. Усенку художньо освоювати нові риси 
побуту робітничого класу |З). : 

Деякі критики, як, наприклад, Д. Бузько, виступали проти проб- 
лемності мистецтва. У статті «Проблематика й проблемність» 

Д. Бузько намагався довести, що література соціалістичної доби 

має бути безпроблемною, що начебто нахил до глибоких проблем є 

наслідком «низького рівня нашої матеріальної культури, слабкого 

розвитку техніки» |4, с. 3). 
Літературне життя 20--30-х років, як пише О. Романовський 

у книзі «Література ленінського гарту», досить строкате. Така 

строкатість була історичною закономірністю |17|. 

Літературній критиці 20--30-х років, за словами М. Шамоти, 

«не відмовиш у гостроті класового чуття», в умінні розрізняти своє 

84



й чуже, в розумінні того, як, в чиїх інтересах буде діяти художній 

твір в умовах, коли вирішується питання «хто кого» |27). | 
Окремі поети, показуючи життя робітників, перебільшували 

труднощі, які траплялися на шляху соціалістичного будівництва. 
Це було характерним, зокрема, для віршів збірок Г. Косяченка 
«Одчиняй семафори» та В. Баска «На шахти». Поет О. Влизько, 
захопившись масштабністю соціалістичного будівництва, почав за- 
перечувати в поезії можливість романтики. На це критика слушно 
зауважувала, що поет засуджує анархічну романтику, але не проти- 
ставляє їй нічого конкретного, не дає зразків сьогоднішньої ро- 
мантики і доходить до заперечення поезії взагалі. В. Торін у статті 
«Змикання українського націоналізму з контрреволюційним троць- 
кізмом у Донецькій літературі» критикував редакцію журналу 
«Забой» за політичні помилки, що виявилися в пропаганді ворожих 
пролетарському мистецтву націоналістичних тенденцій Ц|24|. 

Чимало уваги літературна критика приділяла стилевим пошу- 
кам робітничої поезії. Є. Адельгейм у рецензії на збірки М. Дубо- 
вика «Вежі» і «Змагання» відзначав, що у «Вежах» поет вико- 
ристовує спокійну описову манеру, у «Змаганнях» -- енергійні за- 
соби віршової будови, у зв'язку з чим у його віршах на зміну 
спокійному плину ямбічних періодів приходять трискладові розміри. 
Іноді поет вдається до  ораторсько-розповідної манери в дусі 
В. Маяковського, він «ламає рядки, шукає стислої динамічності у 
будові речень. Але, ставши на рейки активної поезії, поет втратив 
пропорцію проміж елементами зображення й безпосереднього 
заклику. Часто він потрапляє в полон поверхової агітки, втрачає 
"притаманну «Вежам» увагу до конкретних деталей, У «Змаганнях» 
поезія часто перетворюється на публіцистику, втрачає свою обра- 
зову сутність» |2|. 

Більшість критиків об'єктивно підходила до оцінки робітничої : 
поезії. Щоправда, окремі молоді автори рецензій часом впадали в. 
суб'єктивізм. Так, К. Довгань у рецензії на збірку поезій «Вечірні 
тіні» А. Паніва дорікав поету штампами, однак рецензія його не 
відзначається доказовістю |б6). Такою ж недоброзичливістю були 
пройняті й деякі рецензії на збірку В. Поліщука «Зеніт людини». 
Г. Савченко в рецензії на збірку М. Нагнибіди «Дніпровська весел- 
ка» також був необ'єктивним, коли писав, що цей поет -- «глад- 
кописець», що у нього все, на перший погляд, гаразд, і «рима як 
рима, і слово, як слово, і навіть подекуди зустрінеш пристойний 

образ, а прочитаєш і через день забудеш» |?2Ї, с. 120). Суб'єктив- 
ністю відзначається стаття ЛП. Колесника - «Поетична творчість 

М. Терещенка 1920--1930 рр.», у якій критик перекрутив зміст 
низки віршів поета. Серйозні зауваження П. Колеснику зробили 

за це в своїй статті А. Хвиля |25) і Г. Ткаченко |23)|. Вони вчасно 
«реабілітували» безпідставно розкритиковані П. Колесником вірші 
М. Терещенка «Кочегар», «Пил і пал», «Гудок», які витримали 
іспит часу і по праву вважаються справжнім гімном праці." 

Траплялися на сторінках журналів і поверхові рецензії, автори 
яких, не вдаючись до аналізу творів, захвалювали часом художньо 
слабкі вірші молодих поетів, як наприклад, вірші М. Щербини. 

85



Літературна критика 20--30-х років відносно мало зробила для 
теоретичного обгрунтування завдань робітничої поезії, оскільки їй 
не вистачало належної науковості. Вона не залишила грунтовних 
праць, у яких досліджувався б художній рівень, жанровий діапазон 
поезії, її стильові шукання. Окремі критики робили висновки на 
основі незначної кількості творів, залишаючи поза увагою літе- 
ратурний процес в цілому, у його широкому історичному аспекті. 
Недостатньо уваги приділяли вони вивченню літературних тради- 
цій робітничої теми в поезії, її зв'язку з братніми літераторами, 
особливо з російською, з'ясуванню національного в освоєнні робіт- 
ничої теми. І все ж, незважаючи на згадані недоліки, літературна 
критика цього періоду відіграла позитивну роль у вихованні пое- 
тичних кадрів, творців робітничої поезії і популяризації їхніх 
художніх творів. 

Список літератури: 1. Адельгейм Є. Бібліографія. -- Життя й революція, 
1930, кн. 10, с. 139--147. 2. Адельгейм Є. На стику. -- Життя й революція, 1930, 
кн. 11--19, с. 151--158. 3. Адельгейм Є. Ранній поет комсомолу. -- Життя й 
революція, 1931, Ме І, с. 132--139. 4. Бузько Д. Проблематика й проблемність. -- 
Нова генерація, 1927, Ме 1, с. 27--33. 5. Гадзінський В. П'ятирічка і проблема 
літературної форми. -- Нова генерація, 1929, Хо 11, с. 37--43. 6. Довгань К. 
Бібліографія. -- Життя й революція, 1927, М» 9, с. 323--324. 7. Йогансен М. 
Конструктивізм, як мистецтво переходової доби. -- Шляхи мистецтва, 1922, 
М 2, с. 87--92. 8. Качанюк М. До проблеми стилю, його процесу та творчого 
методу. -- Західна Україна, 1931, М» І, с. 73--78. 9. Кириленко І. Більшовицьке 
поповнення в літературі. Доповідь на Харківському зльоті робітників-урядників, 
закликаних в літературу 30.У.1933. -- Радянська література, 1933, Хе 4, 
с. 205--209. 10. Колесник П. Перемагаючи труднощі зростання. -- Життя й 
революція, 1932, кп. 1, с. 110--118. 11. Колесник П. Нотатки про поезію. -- 
Радянська література, 1933, Мо 2, с. 86--88. 12. Коряк В. Форма й зміст. -- 
Шляхи мистецтва, 1921, ХМ» І, с. 46--51. 13. Крамаренко І. Машинізм і функ- 
ціоналізм, і художність. -- Західна Україна, 1932, М» 2, с. 61--68. 14. Кри- 
жанівський С. Нотатки про поезію. -- Критика, 1931, Х» 10, с. 97--103. 
715, Матеріали до вивчення історії української літератури. -- К.: Рад. шк,, 
1963, т. 5, кн. 1. -- 591 с. 16. Микитенко І. Пролетарська література доби 
реконструкції: Доповідь на 2-му з'їзді ВУСППу. -- Х.: Укр. робітник, 1929. -- 
124 с. 17. Романовський О. Література ленінського гарту. -- К.: Рад. письменник, 
1969. -- 411 с. 18. Рудик Д. Бібліографія. -- Західна Україна, 1931. ХМ» 9, 
с. 124--127. 19. Савченко Я. Доба й письменник. -- Х.; К.: Держ. вид-во 
України, 1930, -- 206 с. 20 Сачечко Г. Бібліографія. -- Життя й революція, 
1933, М» 6, с. 224--225. 21. Саченко Г. Бібліографія. -- Життя й революція, 
1934, М» 4, с. 119--120. 22. Сорокін О. Робітнича творчість. -- Червоний шлях, 
(1930, М» 4, с. 86--89. 23. Ткаченко Г. За магнетобуди літератури. -- Життя 
й революція, 1932, Мо 11--12, с. 87--89. 24. Торін. В. Змикання українського 
націоналізму з контрреволюційним троцькізмом у Донецькій літературі.--Радянська 
література, 1934, с.235--242.25. Хвиля А. За творення великого мистецтва соціалі- 
стичної доби; -- Життя й революція, 1932, М» 8, с. 137--141. 26. Чеховий М, 
Бібліографія. -- Життя й революція, 1930, кн. 3--4, с. 173--179. 27. Шамота М. 
Актуальні питання сучасного радянського літературознавства. -- Радянське лі- 
тературознавство, 1974, Хе» 3, с. 41--63. 28. Якубовський Ф. Переборюючи 
еклектизм. Кілька зауваг про сучасну поезію на прикладах з творчості Любо- 
мира Дмитерка. -- Життя й революція, 1931, М» 7, с. 71-- 74. 

КРАТКОЕ СОДЕРЖАНИЕ 

Рассматриваєтся оценка украинской рабочей поззни литературно-художест- 
венной критикой 20--30-х годов. На конкретньх фактах нисторин литературні 
показана роль критики в мобилизации творческих сил республики для решения 
темь рабочего труда и ее пропагандь в украннской поззии. 

Стаття надійшла до редколегії 24.11, 651. 

36 .



- 

3. І. БЕРЕЗИНСЬКА, доц., 
"Тьвівський університет 

Порівняльно-типологічне дослідження 
деяких художньо-стилістичних засобів 
у «Слові о полку Ігоревім» 
і німецькому героїчному епосі 

Останнім часом набуло актуальності питання про місце слов'ян- 
ських культур у розвитку світової культури, що передбачає також 
дослідження літературного процесу у цьому аспекті. Літературо- 
знавці відзначають, що об'єктивна цінність слов'янських літератур 
у культурному розвитку людства, їх своєрідність і типологічна 
спільність із явищами інших літератур -- це коло питань ще чекає 
на своїх вдумливих дослідників» |З?, с. 8). 

Вивчення історії будь-якої літератури неможливе без  порів- 
няльних досліджень. Своєрідність окремих літератур, зумовлена 
національною історією, психологією і культурною традицією, може 
бути розкрита тільки шляхом порівнянь, в іншому випадку «дослід- 
ження піде або шляхом ігнорування національної специфіки, або 
шляхом ствердження ізольованості даної літератури» |2, с. 16). 
Дослідники вказують на необхідність порівняльного вивчення се- 
редньовічних літератур, тому що в галузі медієвістики все ще є 
ряд нерозв'язаних проблем, вказати хоча б на питання художнього 
методу середньовічних літератур як Заходу, так і Сходу (10, с. 36). 
Типологічне зіставлення художньо-стилістичних засобів середньо- 
вічних пам'яток літератури може внести деяку ясність у це пи- 
тання. 

Спостерігається певне пожвавлення порівняльних досліджень 
у галузі героїчного епосу. Серед інших слід відзначити насамперед 
праці видатного вітчизняного дослідника В. Жирмунського, який 
вказував на спільні риси героїчного епосу різних народів, підкрес- 

лював велику користь порівняльного методу у вивченні специфіки 
виникнення епічної творчості різних народів |4, с. 5). А. Робінсон 
розглядає типологічні відповідності між «Словом о полку Ігоре- 

вім» і європейським епосом (про Роланда, Нібелунгів, Витязя в 

тигровій шкурі) з позицій героїчної ідеалізації рицарських риту- 

алів. Цей вчений досліджував також символіку «Слова» і світо- 
вого епосу |7, с. 48--49). В. Харитонов, зіставляючи «Слово 0 
полку Ігоревім» з іспанською «Піснею про мого Сіда», вбачає у 

сюжеті та ідейній спрямованості обох пам'яток типологічну спів- 

відносність |7, с. 49). У праці П. Табах'яна «Сопоставительная 
стилистика русского и немецкого фольклора» проблеми російсько- 
німецької фольклорної поетики розглядаються в основному на ма- 
теріалі перекладу билин німецькою мовою П21. 

Дослідники відзначають, що типологічне порівняння можна 
здійснювати лише в однакових площинах: ідеологічній, зображу- 
вальній, оповідній 10, с, 48). У цій статті зроблена спроба висвіт- 
лити образно-виражальні засоби. і 

87



Найдавнішою пам'яткою німецької героїчної поезії, що сягає 

сюжетом ще епохи переселення народів, наїзду гунів, є «Пісня про 
Гільдебранта», знайдена як посторонній запис у латинському бо- 
гословському рукописі. Запис здійснений на початку ЇХ ст. Пісня 
складена алітеративним віршем, поширеним у старовинній захід- 
ногерманській поезії. Значно пізніша велика за обсягом пам'я- 
тка німецького героїчного епосу «Пісня про Нібелунгів», яка, на 
думку вчених, формувалася стадіально й у вигляді, що дійшов 
до нас, виникла близько 1200 р. Цей твір синхронно найбільш 
близький до «Слова о полку Ігоревім» (рік виникнення -- 1185). 
Якоюсь мірою, отже, кінець ХІЇ ст. можна вважати вершиною 
розквіту як давньонімецького, так і давньоруського героїчного 
епосу. Останньому передував (до появи «Слова») більш ніж 
столітній, засвідчений літературно, розвиток придворних епічних 
традицій, закладених ще великим Бояном. 

При зіставному аналізі частково використані дані з іншого 
середньоверхньонімецького героїчного епосу -- ,«Кудруни» (рік 
виникнення -- близько 1230), поетика якого, зрештою, дуже набли- 
жена до поетики «Пісні про Нібелунгів». 

Отже, в синхронному плані нас найбільш цікавитиме зіставлен- 
ня «Слова» з «Піснею про Нібелунгів». Обидві поеми свідчать, що 
зв'язки між Київською Руссю та середньовічною Німеччиною були 
тоді досить жваві. У «Слові» читаємо: Ту немць и венедици, ту гре- 
ци ц морава поют славу Сватьславлю... (11, с. 346) Могутність 
Київської Русі була відома у цей час і в Німеччині, про що 
свідчать рядки із «Пісні про Нібелунгів». Так, в описі двору коро- 
ля Ецеля згадані представники з Русі -- рицарі уоп Віийлеп (13, 
1340, 1) " (із Русі), уоп дет Іапде хе Кіемеп ГІЗ, 1341, 1) (з Київ- 

- ської держави). Обидві, близькі за часом створення, поеми анонім- 
ні. Їх єднає спільна характерна риса: вони виникли на стику фоль- 
клорної та індивідуально-авторської творчості, стали тією ланкою, 
що єднала усномовну і літературну поетичну творчість. 

«Пісня про Нібелунгів» на завершальній стадії зазнала силь- 
ного впливу тодішньої куртуазної поезії, що позначилося на її пое- 
тиці, проте у творі вбачається старовинна народна основа епосу, 
в тому числі первісний вплив народної естетики на формування 
окремих художньо-стилістичних засобів. | 

Наш порівняльно-типологічний аналіз присвячений розглядові 
ряду характерних для народноепічної творчості художньо-стилі-: 
стичних засобів, що виступають як у «Слові о полку Ігоревім», так 
і в німецькому героїчному епосі. Як образно-виражальний засіб 
епічне віщування подій можна розглядати як елемент усномовного 
стилю, властивий дописьмовим пам'яткам. Натяки на майбутні 
події, кінцеву розв'язку виконували у творі, що сприймався на слух, 
особливо важливу функцію. Скрита думка не лише посилює мовну 
експресію, але водночас приковує і напружує увагу слухачів. Ві- 

щування подій, а також інші художні засоби, що розглядаються 

з Перша цифра означає позицію у «Списку літератури», друга -- строфу, 

третя -- рядок із «Пісні про Нібелунгів» та «Кудруни». 

28



у статті, базуються на народній естетиці, що вказує на фольклорну 
основу епічних пам'яток. 

«В Слові о полку Ігоревім» натяки на майбутні події, віщування 
того, що неминуче наступить, -- дуже активний художньо-стилі- 
стичний засіб. Він переважає у першій половині твору, передує 
його кульмінації -- опису битви"і поразки руських полків. Нагро- 
мадження віщувань у «Слові» нагнітає атмосферу неспокою, пе- 
редчуття невдачі походу: Солнце ему тьмою путь заступаше; нощь, 
стонущи ему грозою, птичь убуди; свист зверин вста; збися Див, 
кличет верху древа... Игорь к Дону воц ведет. Уже'бо бедеії его 
пасет птиц по дубию, волцьі грозу вьсрожат по яругам; орль кле- 
котом на кости звери зовут; лисици брешут на черленьшя щитьеі 
11, с. 344);Земля тутнет, рекві мутно текут; пороси поля прикроі- 
вают |ІЇ, с. 345). У цих описах знайшли відображення народні 
вірування про те, що у прикметах природи приховані натяки на 
майбутні події. Повтор 0 Руская земле, уже за щеломянем есц! 
передає тривогу за воїнів, відірваних від рідної землі, життя яких 
залежить тепер від примхливої долі. Віщуючи трагічний кінець 
битви, автор говорить: Біти грому великому! Итти дождю стреламц 
с Дону великого! Ту ся копием приламати, ту ся саблями потручяти 
о шеломеі половецкаїя |1Ї, с. 345). 

Віщування у «Слові» звучать драматично, урочисто, Дієслово 
переміщається на початок або кінець речення, інколи виникає 
рима, використовуються повтори. 

Віщування подій відсутнє у давньонімецькій героїчній «Пісні 
про Гільдебранта», проте у «Пісні про Нібелунгів» воно стало ак- 
тивним поетичним засобом і має тут стереотипну, формульну струк- 
туру. Це ціле речення, що завжди утворює четвертий (останній) 
рядок строфи. У зв'язку з цим можна говорити і про його компо- 
зиційну функцію: служити завершенням певного фрагмента оповіді 
і водночас сигналізувати перехід до наступного. Вибіркові дані 
свідчать, що розміщення віщувань у «Пісні про Нібелунгів» про- 
тягом усього тексту майже рівномірне. Навіть окремі приклади 
з першої глави передають специфіку змісту. та будови віщувань: 
5і угиплдеп '5їагКіц мипаєег 51її іп Екеіеп Іапі (13,5, 4) (Вони твори- 
ли опісля великі чудеса в країні Ецеля); 5ії 5іцгреп 5і іатегіїспе 
уоп глуеіег едеїеп  ігоцуеп пії (13, 6, 4| (Вони загинули опісля 
жахливо від ворожнечі двох достойних жінок); 5ії хуегі 5і тії бгеп 
уй Кйепеп гескКеп мїр (13, 18, 4| (Опісля стала вона дружиною 
"хороброго рицаря). Ці художньо-стилістичні структури можна 
віднести до епічних формул. Про формульність такого вірша свід- 
чить його лексичне наповнення, передусім факт наявності хоча б 
одного спільного слова чи словосполучення для ряду віщувань. 
У наведених прикладах таким об'єднуючим словом є 51ї (опісля)),. 
в інших групах зустрічаються слова фЧагите (через те), хІе5еп 
деп Їїр (втратити життя). Інколи для пожвавлення оповіді вво- 
диться вигук Неу, який теж може стати опорним словом при орга- 
нізації формули: Беу маг ег 5пейег дйердепе 5її сеп Вигропдеп 
уапі (13, 22, 4) (Гей, скільки він хоробрих рицарів зустрів опісля 
у Бургундії!), 

59



Епічне віщування подій у «Слові» нодається здебільшого опо- 
середковано, за допомогою образів природи, більш прихованих 
натяків, різноманітності синтаксичної будови, специфіки ритму 
тощо, внаслідок чого цей художньо-стилістичний засіб дає тут 
набагато глибший, вражаючий поетичний ефект. 

Явище алітерації у старовинній епічній поезії можна теж част- 
ково розглядати як елемент усномовного стилю, оскільки він 
полегшував запам'ятовування тексту співцем, спричинявся до 
виникнення готових формул. Алітеративний вірш, поширений у 
старогерманській поезії, можна розглядати як продукт певної по- 
етичної школи. Він характеризувався такою будовою: слова, що 
мали у віршовому рядку сильний наголос, узгоджували початкові 
звуки. Віршовий рядок складався з двох піввіршів, у першому 
було звичайно два слова з однаковими початковими (кореневими) 
голосними, у другому -- одне слово. Алітеративним віршем скла- 
дені дві найдавніші пам'ятки старонімецького фольклору -- так 
звані «Мерзебурзькі заклинання» і згадана вже «Пісня про Гіль- 
дебранта». Алітеративний вірш продовжував існувати і в пізніших 
письмових пам'ятках давньонімецької літератури, проте в поетично- 
му творі Отфріда (друга половина ЇХ ст.) відсутня алітерація; тут 
застосована кінцева рима на зразок латинської поезії. 

Наведемо приклад алітеративного вірша з «Пісні про Гільде- 
бранта»: вагийип 5е іго риднатип, Єйгійп 5іп іго 5цегі апа (14, 
с. 13| (Спорядили вони бойовий одяг, припоясали мечі). У серед- 
ньоверхньонімецьких «Пісні про Нібелунгів» та «Кудруні», які 
належать до римованої поезії, залишки алітеративної просодії 
вціліли лише подекуди, зокрема у стереотипних зворотах (епічних 
формулах). Звороти з залишками алітерації найчастіше зустріча- 
ються тут при зображенні сцен боротьби, воєн, які станоБблять 
найстаріший сюжетний шар, наприклад: 46 5іцос ег еіпеп 5міпдеп 
5уегіе5 5Іас (13, 1963, 1) (Тут завдав він швидкого удару мечем); 
56 5ені іг Неї те Ппоцуеп уоп єцоїег Неїеде Напі (13, 196, 2--3) (Ось 
бачите, як хоробрі рицарі рубають об шоломи). Наявні і двочлен- 
ні алітеративні формули: таре ипа тап |13, 477, 2)| (рідня і ва- 
сали). 

У «Слові о полку Ігоревім» алітерація застосовується з певною 
художньою настановою, наприклад для вираження антиномії: уже 
снесеся хула на хвалу |11, с. 347). Алітерація тут наче зцементо- 
вує певні фрагменти оповіді: Чи ли воспети бьшло, вещей Бояне, 
Велесов внуче... |11, с. 344|; конец копия вскормленьі; |1Ї, с. 344|; 
ІТогда Игорь воззре на стветлоесолнце и виде от него вся своя в0я 
прикриать (11, с. 344); С заранця в пяток потопташа поганья пол- 
ки  половецкця... |11, с. 345|; пороси поля прикрьвают... |ЇЇ, 
с. 345|; ту ся копиям приламати, ту ся саблям потручяти о шело- 
мьгр половецкие (11, с. 345|; кликом полки побеждают, звонячи 8 
прадедную славу |1Ї, с. 347|; свать: попойцша, а сами полегоша... 
ПІ, с, 346). Алітерація використана для утворення формул з епі- 
тетом черлена чолка, сребрено стружие |11, с. 345). Цей художній 
засіб вживається також у кінцівці «Слова»: Певше песнь стараім 

князем, а потом молодьм пети |1, с. 350) й у грі слів: Влур вол- 

90



ком потече |ІЇ, с. 350|, якщо допустити, що корінь власного імені 
Влур (Овлур), як вбачають тюркологи, співвідноситься зі значен- 
НЯМ «вовк». 

Спостерігається певна схожість у вживанні народної символіки 
у «Слові» та давньонімецькій «Пісні про Нібелунгів». Сокіл -- ві- 
домий у середньовіччі птах, учасник, полювань -- був символом 
хоробрості, краси: Се бо два сокола слетеста с отня стола злата.. 
ПІ, с. 347|; Йгорь соколом полете... П1, с. 3501), Аже сокол к гнез- 
ду летит, а ве соколца опутаеве красною дивицею |ЇЇ, с. 350). 
Сокіл тут -- князь Ігор, соколець -- його син Володимир: У ні- 
мецькій поемі сокіл -- символ судженого, Сокола, що приснився 
Крімгільді, тлумачить її мати як майбутнього судженого. 

і В обох поемах символами головних героїв стають також небес- 
ні світила: черньшя тучья с моря идут, хотят прикрити 4 солнца! 
ПІ, с. 345). Тут, до речі, явище природи «чернья тучья» символі- 
зує ворожі сили. У деяких порівняннях «Пісні про Нібелунгів» 

- Толовний герой Зігфрід порівнюється з ясним місяцем посеред 
зірок (13, 818, 1--3|, його суджена Крімгільда -- з вранішньою 
зорею (13, 282, 1--2|. Інші символи в обох поемах запозичені з 
тваринного світу: орудний порівняльний зегзицею (зозулею) чудо» 
во символізує скорбну Ярославну, яка виглядає чоловіка з поло- 
вецького полону. Доблесний витязь князь Всеволод виступає у 
супроводі іменникового епітета тур (яр тур, буй тур). 

.. Символами ворожих сил є птахи та звірі. «Поганий половчин» 
у «Слові» названий «чорним вороном», половецький князь Гза 
біжить «серим волком» (ЇЇ, с. 345). У сні Крімгільди з німецької 
поеми орли, що роздирають сокола, -- це майбутні вбивці її чо- 
ловіка. 

Як у «Слові о полку Ігоревім», так і в сучасному йому німець- 
кому героїчному епосі могутнім образно-виражальним засобом 
виступають епітети. Йтиметься про постійні епітети -- характер- 
ний елемент народно-епічної творчості. Багато із них втратили з 
часом здатність індивідуально характеризувати особу чи предмет 
і набули величального (орнаментального) характеру. Втрата по- 
стійним епітетом реального змісту підтверджується тенденцією до 
його заміни іншими епітетами того ж синонімічного ряду, що дає 
змогу розглядати структуру «постійний епітет і ядро» як формулу. 
І в давньоруській, і в німецьких поемах постійний епітет став 
якнайактивнішим формулотворчим елементом. 

Найбільш поширені у «Слові» прикметникові епітети: вещиії 
Боян, борзьія комони, черленьшя щиті, красньйя девні, стрель ка- 
ленья, копця харалуоієньшя, серьш волк, черньй ворон та ін. І лише 
в одиничних випадках зустрічається тут іменник у функції вели- 
чального епітета (насправді у двох варіантах тієї ж самої фор- 
мули): яр тур Всеволод (двічі) (ЇЇ, с, 345| і буй тур Всеволод 
(теж двічі) (1, с. 244, 950). У «Пісні про Нібелунгів» 
та «Кудруні» до найбільш поширених величальних епітетів 
належать: зпеї, Кйепе, Бай, таєге, Єєцої, еЙепіпаїї, 5ігії- 
Кйепе, Бег ста ін. Проте тут доволі часто зустрічаються 
їменникові  величальні епітети, наприклад: фег  дебеп  Огі- 

91



хуїп (рицар Ортвін). Стилістичними синонімами виступають імен- 
ники-епітети дереп, гесКе, Неїії, гівег, Пегге. У величальних форму- 

лах вони взаємозамінюються. 
Характерною рисою «Слова» і сучасного Йому давньонімець- 

кого героїчного епосу є спільна тенденція до розміщення епітета 
у постпозиції. Постпонований епітет звучить більш поетично, уро- 
чисто. У зображенні битви з половцями автор ставить ряд епіте- 
тів.у постпозицію, що підсилює драматизм: летят стрельї кале- 
нья, трещат копця харалужнья в поле незнаєме среди земли 
Половецкаши |11, с. 346). У німецькому епосі прикметник у пост- 
позиції має архаїчну, коротку форму, що теж надає мові" піднесе- 
ності. Проте постпозиція тут інколи пов'язана з технікою риму- 
вання або зумовлена граматично. 

Цікаві приклади варіювання формули з епітетом у «Слові». 
Так, у формулах «поле незнаєме», «поле чистое», «поле безводное» 
контекстуальні синоніми замінюють один одного. Подібне спосте- 
рігаємо і в «Пісні про Нібелунгів» у варіантах формул: діе Пеїче 
Кйепе ипде риої (16, 404, 4|, Чіе ГеіЧе Кйепе ипі ретеії (11, 419, 
4| еіп десеп Кйепе ипае Баїї (13, 44, 4). В усіх варіантах збере- 
жені слова Кйепе та ипі(ипде), інші заміняють один одного, бу- 
дучи стилістичними або мовними синонімами. 

Величальні формули у «Слові» в основному прості за струк- 
турою, вони близькі до пісенно-фольклорної творчості, що виділяє 
тей твір із сучасної йому давньоруської літератури (||, с. 22). 
Порівняно з німецькими вони більш герметичні за структурою. У 
«Пісні про Нібелунгів» спостерігається розпад таких формул, 
втрата ними народного характеру. До «герметичних» формул з 
епітетом можна віднести тут лише Раїде7 ейюеп (завзята хороб- 
рість) і гбвег роїв (червоне золото). Проте у різновидах цих дуже 
старовинних величальних формул спостерігається їх розпад. НІі- 
мецькі величальні формули здебільшого складніші за структурою, 
іменник-ядро приєднує два, три, або й більше епітетів у пре- і 
постпозиції. Тут особливо виразно позначився вплив куртуазної 
поезії, який зумовив значну дефольклоризацію цих структур. 

До поширених художньо-стилістичних засобів, якщо врахувати 
ще так званий орудний порівняння (шизвім орлом, зегзицею, вол- 
ком та ін.), у «Слові» належать порівняння. У старонімецькій 
«Пісні про Гільдебранта» цей художній засіб повністю відсутній, 
у пізніших «Пісні про Нібелунгів» і «Кудруні» він з'являється 
зрідка. Спільним для давньоруської та давньонімецьких поем є те, 
що у них переважають загальномовні порівняння. До цієї групи 
можна зарахувати насамперед ті, у яких інтенсифікація прикмети 
предмета порівняння здійснюється через зіставлення з явищами 
природи, тваринним та рослинним світом. Цікаво, що у «Слові», 
за незначними винятками, образи порівнянь почерпнуті з тварин- 
ного світу: яко сокол, акьг тура, зегзицею, бельм гоголем та ін. 
Слільними для німецьких поем є порівняння з левом, птахами -- 
аїзат еіп Іеме міїфег (мов дикий лев) (13, 2274, 3; 15, 1397, 4|, 
зат ді уореїе (наче птахи) (13, 1537, 1, 15, 446, 3|; рослинами -- 
єгйеп аїзат д4ег КІЄ (зелений, мов конюшина), ртйеп аїзат еїіп 

92



ї 

' 

| єга5 (зелений, мов трава) (13, 363, 2; 405, 437, 2; 15, 1326, 2|; 
явищами природи -- Чіе 5іпі посі зуїхег, дап 4ег 5пе (вони біліші, 
ніж сніг, наче сніг) (13, 509, 4; 1219, 4), заго аїзат еїп Кб (чор- 
ний, наче вугілля) (13, 366, 3). В «Кудруні» у сценах боротьби 
зустрічаються порівняння 5ат е7 еіп гебеп уаєге (наче дощ), 5ат 
сіп абепігбі (мов вечірня зоря), зат 5пеугез5 ЙосКеп (наче сніжин- 
ки) |П5, 532, 2--3; 882, 2--3, 509, 3--4). У німецьких поемах деякі 
порівняння зберегли сліди алітерації. Спільними для «Слова о 
полку Ігоревім» та «Пісні про Нібелунгів» є мисливські мотиви У 
лорівняннях. 

Д. Лихачов вказав на характерну прикмету порівнянь у давньо- 
руській середньовічній літературі -- вони стосуються не зовніщ- 
нього вигляду, а внутрішньої суті предметів |9, с. 17). Саме таки- 
ми є порівняння у «Слові» -- порівняння за функцією, У німець- 
кому епосі, навпаки, переважають порівняння, які інтенсифікують 
зовнішню прикмету предмета. Тільки у «Слові» зустрічаємо прик- 
лади негативних порівнянь, які, за словами автора поеми, ,вже 
використовував у своїй поетиці піснетворець Боян, Цей вид порів- 
нянь, безумовно, базується на  фольклорно-пісенній творчості. 
Приклад із «Слова»: А не сороки втроскоташа -- на следу Игоре- 
ве ездит Гзак с Кончаком |Ї1Ї, с. 350). з 

Дослідники сучасної української розмовної мови виділяють так 
звані репрезентативи -- називання особи тільки по батькові -- як | 
характерну рису народної розмовної мови |З, с. 62). Ці форми: 
вживаються на знак поваги до особи. В «Слові о полку Ігоревім» 
репрезентативи використовуються доволі часто і завжди при на- 
зиванні князів або їхніх дружин. Князь Всеволод говорить Ігорю: 
Оба есве Святьславличя (ЇЇ, с. 344). Дружини обох Святославичів 
називаються завжди через імена по батькові: красная Глебовна, 
Ярославна |11, с. 345, 349). Репрезентатив вжитий тут і в описо- 
вій формі як стилістичний синонім -- переяславський князь Воло- 
димир названий вдруге син Глебов |Ї1Ї, с. 347|.. 

У німецькому героїчному епосі формули-репрезентативи -- до- 
волі поширений стилістичний засіб. Вони вживаються в описовій 
формі, оскільки у німецькій мові немає відповідних антропонімів. 
Формули-репрезентативи бувають тут повні й усічені. У старовин- 
ній «Пісні про Гільдебранта» вони повні, постійно повторюються 
при називанні одного і того ж персонажа, наприклад: Надиргапі 
єїтарайа, НііНЬгапіе5 5зипи (мовив Гадубрант, син Гільдебранта) 
П4, с. 14). У «Пісні про Нібелунгів» та «Кудруні» репрезентативи, 
що називають особу за спорідненістю, здебільшого усічені, на- 
приклад: Зієетипае5 Багп (нащадок Зігмунда), дЧег Кгіетріїде 
угіеде! (чоловік Крімгільди) (13, 691, 1Ї|; це стилістичні синоніми 
на позначення Зігфріда. Репрезентативи за місцем походження, 
здебільшого повні, стосуються також головних персонажів:  дЧег 
Неї йо Мідегіапі (герой з Нідерландів, тобто Зігфрід), дег моєї 
уоп ВКіпе (володар з-над Рейну, тобто, Гюнтер) |13, 119, 1, 
474, 3). | 

Порівняльно-типологічне зіставлення деяких образно-виражаль- 
них засобів «Слова о полку Ігоревім» і німецького героїчного епо- 

| 93



су дало змогу встановити, що спільні мовностилістичні засоби 
базуються на художньому мисленні, яке сягає своїми коренями 
у народне світосприйняття, народну естетику. Такі з них, як епіч- 
не віщування подій, постійний епітет чи алітерація, можна від- 
нести до прикмет усномовного стилю. Однак у вживанні деяких 
стилістичних засобів, зокрема епітета, «Слово» стоїть значно 
ближче до фольклорної творчості, ніж сучасний йому німецький 
героїчний епос, а використання, наприклад, символіки, віщування 
подій та порівняння (останнє мало поширене у німецькій епічній 
поетиці) має набагато сильніший поетичний резонанс. Вживання 
алітерації у «Слові» індивідуалізоване, в той час коли у німець- 
кому героїчному епосі, зокрема найдавнішому, алітераційний 
вірш мав глибокі поетичні традиції. Проте у сучасних «Слову» 
німецьких героїчних поемах збереглися лише його залишки. Ці 
старонімецькі пам'ятки зазнали значного впливу куртуазної пое- 
зії як у сюжеті, так і в системі образно-виражальних засобів, 
що привело до деякої дефольклоризації останніх. Це стосується 
насамперед структури формул. з постійним епітетом. 

Список літератури: 1. Адрианова-Перетц В. П. Слово о полку  Игореве 
и'памятники русской литературь ХІ--ХІЇ веков. -- Л.: Наука, 1968, -- 202 с. 
2. Міжслов'янські літературні взаємини: здобутки і перспективи. -- Радянське 
літературознавство, 1983, М» 8, с. 5--18. 3. Грицютенко І. Є. Естетична функція 
художнього слова. -- Львів: Вид-во Львів. ун-ту, 1972. -- 170 с. 4. Жирмун- 
ский В. М. Зпическое творчество славянских, народов и проблемь сравнитель- 
ного нзучення зпоса. -- М. Изд-во АН СССР, 1958. -- 145 с. 5. Жирмун- 
ский В. М. Средневековье литературь как предмет сравнительного литературо- 
ведення. -- Известия АН СССР, 1971, М» 3, с. 185--197. (Сер. ОЛЯ). 6. Кон- 
рад Н. И. Запад и Восток, -- М.: Наука, 1972. -- 496 с. 7. Культура Київської 
Русі і світовий культурний процес. -- Радянське літературознавство, 1983, М» 7, 
с. 42--52. 8. Лесин В. М., Пуличець О. С. Словник літературознавчих термінів. -- 
К.: Рад. шк., 1965. -- 431 с. 9. Лихачев Д. С. Позтика древнерусской литера- 
турь. -- М.: Наука, 1979. -- 352 с. 10. Рифтин Б. Л. Типология и взаимосвязи 
средневековьх литератур Востока и Запада. -- М.: Наука, 1974. -- 575 с.. 
11. Слово о полку Игореве. -- В кн.: Художественная проза Киевской Руси 
ХІ--ХП веков. М.: Гослитиздат, 1957. -- 370 с. 19. Табахьян П. В. Сопостави- 
тельная стилистика русскогои немецкого фольклора -- К.: Головное изд-во изд. 
об-ния «Вища шк.», 1980. -- 152 с. 13. Ріе Мібеїшпееп. Дмеіїег Теї). Беаті. уоп 
Р. Рірег. -- 5ішіірагі: Юпіоп Децізсбе Уегіарзрезеійясраїї, 1889. -- 574 5. 
14. раз НіїЧебгапазіїгд. -- В кн. Чемоданов Н. С. Хрестоматня по историий 
немецкого язька УІП--ХУЇ веков. М.: Наука, 1953. -- 346 с. 15. Кидгип. 
ні уоп Р. Рірег, -- 5іийїбагі, Опіоп РДешізспе Уегіарзеезеїзспаїї, 1895. -- 

КРАТКОЕ СОДЕРЖАНИЕ 

Устанавливаются некоторьме типологические | соотношенния в сфере упот- 
ребления изобразительно-вьразительньх средств «Слова о полку Игореве» и 
немецкого героического зпоса. В частности, рассматриваются зпическое пред- 
сказание собьмтий, аллитерация, народная символика, зпитет, сравнение и релп- 
резентативь. Вьіделяєтся общее и различное в специфнике функционирования 
зтих язьково-стилистических средств. 

Стаття надійшла до редколегії 15. 06. 81. 

94



К. Д. САЛИВОН, доц.,, 
Сімферопольський університет 

Ідейно-естетична функція 

народнопоетичних образів 
правди і кривди в байках Л. Глібова 

Протягом всього ХІХ ст. ставилося питання про місце народної 
творчості у різних видах мистецтва, зокрема в літературі, яка 
стала на позиції революційного демократизму і в якій звучав за- 
клик до боротьби з царизмом, релігією, недоліками класового су- 
спільства та вадами людини, породженими цим суспільством. 

Серед усього багатства народнопоетичних образів найбільшу 
увагу письменників привертали фольклорні образи правди і крив- 
ди. То як живі постаті, то як засоби ідейно-словесної характеристи- 
ки вони віддавна посідали центральне місце в народних прислів'ях 
і приказках: «Була правда, та іржава», «Правду поховаєш, та сам 
з ями не вилізеш», «Велике діло гроші, а ще більше правда», 
«Правда ясніша від сонця», «Біда на світі, коли нема правди», 
«Пани правдою кепкують, тому в світі панують», «Правди не схо- 
ваєш», «Топчи правду у калюжу, а вона все чиста буде», «Правда. 
та кривда -- як вогонь і вода», «Правда і в огні не горить і в воді 
не тоне», «Правда людська боком вилізе», «Правда кривду пере- 
важить» та багато інших. Ідею класового розшарування епохи 
феодалізму та капіталізму відображають також казки про правду 
і кривду, перекази про бідного і багатого брата тощо. За допомо- 
гою образів правди і кривди народ показував соціальне зло, з яким 
необхідно було вести боротьбу, розкривав своє ставлення до су- 
спільних явищ, висловлював віру в перемогу і торжество правди. 

Така активність уснопоетичних образів правди і кривди була 
однією з причин того, що письменники ХІХ ст. широко використо- 
вували їх у своїх творах з метою розкриття вад і суперечностей 
крілосницького, а згодом і буржуазно-поміщицького суспільства. 

Особливе трактування цих понять знаходимо у романах Панаса 
Мирного, співомовках С. Руданського, у творах І. Франка, М. Ко- 
цюбинського та інших. Значне місце образи правди і кривди посі- 
дають і в байках Л. Глібова, І. Пільгук зазначає: «Народний гумор 
допомагав байкареві одягти злободенні теми в алегоричні форми, 

надавати байкам національного характеру. Тут відіграли значну 
роль і традиції «Енеїди» Котляревського, який подав чудовий зра- 

зок у переодягненому вигляді цілої галереї панства, чиновництва 
та відтворення позитивних рис народних характерів, і І. Гулака- 
Артемовського, Є. Гребінки та інших байкарів, що започаткували 
жанр байки в новій українській літературі» |4, с. 13). я 

Художньопоетичний образ правди знаходимо в 29 байках Л. Глі- 
бова здебільшого другого періоду творчості, у віршах та загадках 
для дітей. 

У таких байках, як «Вовк і Вівчарі», «Жаба і Віл», «Щука», 
«Вівчар», письменник використовує народні придповідки про правду 

95



з метою показати насильство панів-кріпосників та безчинство чи- 

новників. со Йо 
У байці «Вовк і Вівчарі» хижак Вовк заздрить ще більшим 

хижакам Вівчарам, «які найкращого баранчика взяли та й патра- 
ють гуртом». Своє обурення він висловлює приповідкою «Де та 
правда ділась». Звичайно, Вовк не борець за правду, його правда 
така ж, як правда злодіїв Вівчарів. 
Функцію відтворення моралі царських чиновників і панства ви- 
конує приказка «Правди ніде діти» у байках «Щука», «Жаба і Віл». 

Вона найкраще розкриває хижацтво хабарниці Щуки, пихатість 
панівних класів. 

Трактування образів правди і кривди змінюється і наповнюється 
новим ідейним змістом у байках Л. Глібова пореформеного періоду. 
У цей час українська література набула нового поступального руху, 
виросла, змужніла. На першому плані у творах багатьох письмен- 
ників -- громадська, суспільно-політична тема. Не міг не захопи- 
тися новими проблемами і Л. Глібов, хоч він і не піднявся до полі- 
тичного рівня своїх сучасників І. Франка, Панаса Мирного, П. Гра- 
-бовського. 

Л. Глібов, як відомо, належав до просвітителів, він «сподівав- 
ся, що за допомогою культурно-освітньої діяльності і морального 
виховання народних мас у дусі тодішньої передової науки можна 
буде допомогти трудящим здобути краще життя» |2 с. 285|. Але, 
як зазначає П. Колесник у вступній статті до академічного видання 
творів Л. Глібова, «на ідейно-естетичне формування поета мала 
вплив і різночинно-демократична спадщина» (3, с. 6). 

Як і різночинці, Л. Глібов виявив ненависть до кріпосного пра- 
ва. Особливо яскраво це підтверджують широковідомі байки «Вовк 
та Ягня», «Вовк та Мишеня», «Лев та Миша». За допомогою при- 
слів'їв та приказок, усім змістом та образною системою творів 
письменник засуджує вовчу мораль експлуататорського суспіль- 
ства. і 

Таке ж непримиренне ставлення до проявів суспільного зла, 
несправедливості, сваволі, самодурства. поміщиків і чиновників 
спостерігається в байках, у яких на першому плані питання, де 
шукати правду, чи є вона взагалі? Отже, народнопоетична тема, 
тема правди у творчості Л. Глібова набуває громадського, викри- 
вального, навіть політичного звучання і розв'язується з прогресив- 
них позицій, з позицій письменника-демократа. 

Найбільш показовою з цієї точки зору є байка «Гадюка та 
Ягня». За допомогою народнопоетичного порівняння панів з гадю- 
ками письменник якнайкраще розкриває підступність, жорстокість, 
несправедливість експлуататорів. Гадюка не говорить, вона сичить. 
Ця непросипуща злюка «живе під дубом», «щоб кого-небудь уку- 
сить». Знищує вона Ягня так же безжалісно й безпричинно, як і 
Вовк. Байка «Гадюка та Ягня» написана 1872 р., в період загост- 
рення суспільних відносин, в період активізації виступів робітни- 
чого класу і селянства проти царизму. Л. Глібов теж не стояв 
осторонь громадського життя. Він вважав, що настав час сказати 
Гадюкам: «Минулися вже тії роки, що розпинали боки». І тут же 

96 ;



висловлює побажання: «Дай, боже, правді не вмирать» |Ї, с. 102). 
Цим прислів'ям про людську правду закінчується байка. Вона несе 
основне ідейне навантаження: письменник розкриває світогляд 
пригнобленого трудового народу, який сподівається, що правда 
переможе. 

У байці «Собака й Кінь» Л. Глібов стверджує, що панівні класи 
не стали кращими, вони продовжують торгувати правдою та ек- 
сплуатувати народ. Так, Кінь висловлює сумнів щодо переконання 
Собаки у тому, хто головна сила в суспільстві: «Се, може, й прав- 
да, хто вас знає, на світі всяк буває», і тут же говорить про свою 
життєву мудрість: і 

Коли б я не хотів у полі працювати, 
Коли б я хліба не возив, - 
То що б стеріг тоді кудлатий 

" Іщоб він їв? 

У байці критикуються пореформені нероби -- «стовпи», «золоті 
лоби», громадяни -- «суччя копійчане», «бадилля світове». Кінь! 
боїться таких: 

Сказав би щось про Квачана такого -- 
І що воно Й до чого, -- 
Та цур йому, бо ще порве (Ї, с. 98--99). 

«Немає правдоньки» і «невідомо, де її шукати», -- наголошу- 
ється у байці «Жаби». Правда як була, так і залишилася щерба- 
тою, зазначає письменник у байці «Лисиця-жалібниця». 

У творчості другого періоду Л., Глібов таврує суспільні вади, 
використовуючи народнопоетичний образ кривди, закликає «нікому 
зла і кривди не чинити», людину, яка не робить нікому кривди, 
«до смерті будуть поважати і добрим словом поминати» |Ї, с. 123). 

Кривда Левів, Вовків і Собак панує, і цю жорстоку кривду- 
дійсність він «вилаять хотів» |Ї, с. 185|. 

Що ж протиставляє Глібов-байкар панській кривді? Правду в. 
найширшому розумінні цього слова, правду як зброю боротьби з 
кривдою. Не випадково в декількох байках Л. Глібов слово правда 
пише з великої букви. . 

Ось, наприклад, байка «Кундель», в основу якої покладено 
елементи української народної казки. Живе у норі Хом'як, дивить- 
ся»на широке поле, яке мкомусь дала щаслива доля», дивиться на 
двір «багатиря гладкого»: 

Неначе городок; 
Чого нема у його? 
Будинок і садок (1, с. 186). 

Цей «багатир гладкий» Кундель знищив маленьке господарство 
Хом'яка. Бідний Хом'як нарікає на свою «заплаканую долю». І тут, 

щоб підкреслити головну ідею твору, письменник використовує 
казковий образ правди: 

Аж дивиться -- іде по полю 
Висока Правдонька і стала перед ним. 
-- Чого ти журишся? -- вона спитала тихо (1, с. 187). 

7--2502 | 97



Характеризуючи правду, байкар використовує дуже вагомий 
епітет -- висока Правдонька, Така правда повинна перемогти лихо. 
Великі надії покладає на неї Хом'як. Але висновок гіркий, він спів- 
звучний тогочасному становищу пригноблених: 

Ох! -- каже Правдонька. -- І я його боюсь, 
Бо Кундель, бач, який здоровий, мов скотина; 
Зустрінусь, аж трушусь, -- 
Нехай його страшить лиха годнна! (Ї, с. 187). 

Кривда перемагає. Письменник стикається з цим у житті і вті- 
лює у творчості. Однак суспільне питання тут поставлене не лише 
в плані викриття кривди. Л. Глібов негативно ставиться до Хом'я- 
ків, які не ведуть боротьби з кривдою і ховаються по своїх норах: 
«Аби, як кажуть, лихо тихо»; засуджує він і тих недалеких правдо- 
любців, які нічого не хочуть і не можуть зробити для того, «Щоб 
унялась собача сила...» Суспільний зміст цієї характеристики оче- 
видний. 

Не люблять всі оті Чабани, Вівчарі, Леви, Собаки, коли їм 
- у вічі говорять правду, керуючись старовинною народною мудрі- 

стю «Хлібець їж, а правду ріж». Якщо хто й захоче «до правди 
повернуть язик», то буде йому, як тому Комарові з байки «Чабан 
і Комар». Чабан Комара «тріснув так, що аж прилип до лоба» 
П, с. 203), Така жорстока мораль буржуазно-поміщицького су- 
спільства і її гнівно засуджує байкар. 

Л, Глібов закликає письменників говорити правду отим Левам 
і Вовкам і найвищою оцінкою творів вважає правдивість. «У мене 
правда гостювала і баєчку подарувала», -- говорить він у байці 
«Фіалка й бур'ян», а у байці «Мандрівка» письменник пише: «На 
крильцях правдоньки я баєчку пустив» |, с. 109). Проте правда 
у розумінні Л. Глібова має дещо абстрактний, просвітительський 
характер. Не випадково у декількох його байках до художнього 

" образу правди додається ще й поняття освіти: 

Нам треба іншого бажать -- 
Живого слова, правди і просвіти (1, с. 168). 

У байці «Жук і Бджола» Л. Глібов ще раз розкриває свої по- 
гляди на освіту у поєднанні з правдою: 

Так недотепний, темний чоловік 
Недолюбляє ясної освіти, 
Бо, як той Жук, до темряви привик; 
А"дай йому хоч зернятко просвіти, 
Не буде він, як Жук, гудіти, | 
У його загуде, як Бджілочка гула, 
Розумна правда і хвала (1, с. 158). 

Тема правди -- центральна у байці «Дідок і Вітряки». В Її 
основі лежать дві приказки, які проголошує Дідок-селянин, звер- 
таючись до Вітряків-паничів: «А дурень думкою, як кажуть, бага- 
тіє», «Брехнею пройдеш світ, та от біда -- не вернешся додому». 

У байці письменник розкриває мораль буржуазно-поміщицького 
суспільства, особливо в образі другого Вітряка, який проголошує 
таку життєву лінію: : 

98



Підладжуйсь до людей, вертись і так і сяк, 
А іноді умій солодку річ запіти. 

Або: 

Ти думаєш своє, а вимовляй не те -- 
І потече тобі усюди теє млеко, 
Вигадливий язик дорогу промете, 
І можна вибраться далеко-предалеко. 

Тут Л. Глібов наголошує, що життєва правда розіб'є мрії і 
того, хто думкою багатів, і того, хто хотів брехнею світ пройти: 

Шкода молоть брехню порожнім Вітрякам, 
Бо мудра правдонька їм крила поламає (Ї, с. 151). 

Письменник сподівається, що правда переможе, але як боротися 
за неї, відповіді не дає. Він лише закликає людей любити і шану- 
вати правду. Наприклад, байка «Хмара» закінчується такими сло- 
вами: 

Кохайте щиро правдоньку -- 
І дасть вам бог одрадоньку 
Щасливого життя й с. 96). 

Найвищою ознакою реалізму у творчості своїх попередників і 
сучасників, найвищою мірою служіння народові Л. Глібов також 
вважає правду. Так, характеризуючи творчість М. Лисенка, він не 
забуває про свій улюблений образ: 

Земляче коханий, 
Наш голубе сивий, 
Тобі наш привіт! с - 
До правди прихильний, 
Прожив тя на світі... (1, с. 2399). 

А собі він ще раз нагадує: «По правді жить на ріднім полі, 
кохать людей, науки світ...» 

. Така ж думка посідає центральне місце у вірші «Над Дніпром», 
присвяченому Т. Шевченку. Характеризуючи творчість Кобзаря, 
поет знову висловлює надію, що на землю повинна прийти правда, 
а з нею і добра доля: 

Тече Дніпро славний, як голуб, гуде; 
Синіє туман у широкому полі; 
Стоїть над горою хрест божий і жде 
Апостола правди і доброї долі ГІ, с. 240). 

- Правда у-поєднанні з освітою, наукою, добром -- ось життєве 
1 мистецьке кредо Л. Глібова. 

Письменник завжди залишається вірним своїм ідейно-естетич- 
ним переконанням.-- нести в народ правду, добро і науку. З цим 
закликом він звертається до дітей у вірші «Після жнив»: 

Благаю щиро: «Дай же, боже, | і 
- Довгенько стежечку топтать, 
Щоб діялось усе, як гоже, 
Щоб зла і ворога не знать; 
Щоб в полі нива хліб родила, 

УЇ, і тя 99.



А дома добре піч пекла. 
Щоб ясна правда душу гріла, 
І доля тихая жила!» |, с. 253). 

Л. Глібов використовує народнопоетичний образ ясної правди, 
яку він трактує як найвищу справедливість, що приносить людині 
щастя. Народний епітет «ясна» щодо правди застосовує письменник 
у декількох творах. Так, у байці «Трандафиль і Свиня», засуджу- 
ючи зарозумілих панів, письменник протиставляє їхній моралі ясну 
правду: «Такясна правда для брехні, як та Трандафиль для Свині» 

П, с. 190). Народний образ ясної правди у байках Л. Глібова несе 
основне ідейне навантаження: вчити людей правді і добру. З такою 
ж метою використовується дещо змінене народне прислів'я: «Нехай 
радіє правдонька і кривда чеше ніс» у вірші «За щедрівку пісень- 
ка» та в деяких загадках |їЇ, с. 255|. 

Отже, самобутність байок Л. Глібова полягає передусім у їх 
народності, в органічній близькості до народнопоетичних засобів 
та проблематики народних творів. Погляди письменника на суспіль- 
не життя розкриваються за допомогою фольклорних образів прав- 
ди і кривди. Всі його симпатії на боці правди, на боці тих, хто 
засуджує кривдників. Л. Глібов закликає молоде підростаюче по- 
коління любити свою Батьківщину, рідну землю. У цій любові він 
вбачає найвищу міру щастя, правди. Розуміння щастя було для 
письменника найвищим, він ніколи не мирився з кривдою. У цьому 
велика заслуга Л. Глібова, який багатьма гранями своєї творчості 
стояв на рівні письменників-різночинців. 

Список літератури: 1. Глібов Леачід. Твори: у 2-х т. -- К.: Наук. думка, 
1974, -- Т. 1. -- 519 с. 2. Історія української літератури: У 8-ми т. -- К.: 
Наук. думка, 1967--1971. -- Т. 3. -- 513 с. 3. Колесник П. Й. Творчість Леоніда 
Глібова, -- У кн.: Глібов Л. Твори: У 2-х т. К.: Наук. думка, 1974. -- Т. |, 
с. 5--25. 4. Пільгук І. І. Майстерність байкаря-реаліста. -- Українська мова 
і література в школі, 1965, М» 4, с. 12--18. Е 

КРАТКОЕ СОДЕРЖАНИЕ 

Анализируется идейно-зстетическая функция народнопозтических  образов 
правдь и кривдь в баснях украннского писателя ХІХ ст. Л. Глибова. Фоль- 
клорньме образь правдь и кривдь помогают писателю раскрьть недостатки 
общественного строя и дают возможность утверждать мьсль, что он многими 
гранями своего творчества стоял на уровне писателей-разночинцев. 

Стаття надійшла до редколегії 10.01. 84. 

100



К. С. ПОКОТИЛО, викал., 
Сімферопольський університет 

Краплина роси... 
(про творчу спадщину Ульяни Кравченко) 

Уляна Кравченко належить до тих менш знаних сьогодні пись- 
менників, без врахування творчості яких наше уявлення про літе- 
ратурний процес кінця ХІХ--початку ХХ ст. було б неповним. «Не- 
хай буду я, як та роси краплина, що не має тривкого буття, ні 
імені не має, невідома: -- як непомітно прийшла, упала, непомітно 
й розвивається... Нехай буду ... та нехай мій труд прискорить 
день розцвіту моєї рідної країни», -- так писала про себе пись- 
менниця |ї, с. 247). 

Народилася Уляна Кравченко (справжнє ім'я та прізвище -- 
Юлія Юліївна Шнайдер) 18 квітня 1860 р. у містечку Миколаєві 
(тепер Львівської області). Батько її належав до «народовців», 
свої вірші на політичні теми друкував у народовській газеті «Га- 
лицька зоря». Мати -- співачка, виконавиця українських і поль- 
ських народних пісень, прищепила Уляні любов до народної пісні. 
Великий вплив на майбутню письменницю мала сім'я українського 
письменника М. Устияновича. «З раннього дитинства виростала я: 
в літературній атмосфері. Мої батьки мешкали в 1860--1869 роках 
в будинку Леонтія Устияновича, колишнього бургомістра вільного 
містечка Миколаєва над Дністром, батька Миколи Устияновича, 
славного повістяра і поета» |Ї, с. 424). 

Особливе враження в роки навчання у Львівській учительській 
семінарії справили на Уляну Кравченко поезії О. Пушкіна, Й.-Ф. 
Шіллера, Й.В. Гете. З великим захопленням вона читає також 
твори українських письменників, зокрема Ю. Федьковича, Марка 
Вовчка, І. Котляревського, плекає надії на особисте знайомство з 
поборником нових, революційних ідей І. Франком. 
Після закінчення семінарії в 1881 р. Уляна Кравченко одержує 

призначення на посаду вчительки в містечко Бібрку на Львівщині. 
З ентузіазмом вступає у боротьбу з неуцтвом. 

Гарячу, невгомонну вдачу молодої, вчительки не могли задо- 
вольнити умови, в яких проходила її педагогічна діяльність. На 
кожному кроці відчувалося переслідування поліції, зневажливе став- 
лення місцевих учителів, які вбачали у своїй праці тільки засіб для 
заробітку, обмеженість шкільного начальства. Це і стало причиною 

переведення Уляни Кравченко в село Стоки. Приміщенням для 
занять тут служила «хата спустошіла, валячася, без даху, підлоги, 

вікон, при старій церкві і цвинтарі... щохвилини кусень грубий 
глини й вапна із стелі спадав. Жаль й темних, голодних малих 
братчиків, хоч наука в класі зимній, без підлоги і, як дотепер бу- 
ло, без шиб в вікні, не конче добре впливає на моє здоров'я» |Ї, 
с. 458). Так описувала І, Франкові своє нове становище Уля- 

она Кравченко. 
В 1885 р. Уляна Кравченко влаштовується працювати у Львові 

в шестикласну українську школу для дівчат під наглядом черниць- 

101



василіанок. Але недовгим було і це вчителювання. За популяриза- 
"цію передових ідей, поширення українського слова вона змушена 
була працювати приватною вчителькою в селах Львівщини. Педа- 
гогічній діяльності віддала Уляна Кравченко понад сорок років. 

Початок її літературної творчості припадає на 1881 р. і знаме- 
нується появою невеликих творів, серед яких І. Франкові особливо 
сподобався вірш «Згадай мене, милий». Цей вірш І. Франко до- 
опрацював й вмістив у 21-му номері журналу «Зоря» за 1883 р. 
Авторці він щиро радив зайнятися літературною працею: «...хто 
вміє своїми, хоч і не складними щодо форми, віршами глибоко 
потрясти серце другого чоловіка, той мусить -- свідомо чи інстин- 
ктивно -- знати дорогу до серця ... я радив би Вам працювати на 
тім полі, і то працювати систематично, витривало» |?2, с. 194). «За 
ваші братерські ради і пояснення, -- писала Уляна Кравченко Ка- 
меняреві, -- сердечно дякую, буду старатись після них поступовати 
і підіймуся праці...» |Ї, с. 438). З цього часу зав'язується листу- 
вання двох митців, яке тривало до смерті І. Франка, порадника 
і вчителя письменниці. 

У поезії Уляни Кравченко дедалі голосніше звучать життє- 
ствердні мотиви, душевні поривання служити своїм палким словом 
народові. П поезії друкуються в журналі «Зоря» та газеті Діло». 
В 1885 р. при сприянні І. Франка вийшла окремим виданням «Ргі- 
та уега» -- 38 поезій Уляни Кравченко, перша в Галичині збірка 
поезій, написаних українською жінкою. Молода поетеса намагаєть- 
ся настроїти свою пісню на бойове громадське звучання. Проте їй 
важко було художньо розв'язати проблему свободи особистості, 
простежити взаємозв'язок між суспільством й особистістю. Звідси 
декларативність та ідейна невпевненість: 

Ргіта уега, о моя сестричко, 
нам обом одна судилась доля! 
Не весна ще, хоч весна вже близько; 
відцвітеш серед пустого поля (І, с. 31). 

Символічні образи іншої збірки Уляни Кравченко «На новий 
шлях» (1891) набувають більшої конкретності, сягають значніших 
психологічних і соціальних глибин, закликають галицьку жінку- 
трудівницю до боротьби: | 

Жий для людей, працюй кривавим трудом, 
Віддай усе, усе за рідний люд... (1, с. 66). 

Тема емансипації жінки посідає значне місце в поезіях Уляни 
Кравченко. У конкретних реалістичних картинах перед читачами 
постає образ жінки-борця проти безправ'я, приниження людської 
гідності. В них відчутно, як сама авторка болісно переподіляла 
себе між прагненням брати участь у громадському житті та сімей- 
ними обов'язками. 

Глибоке усвідомлення складних явищ дійсності, активна педа- 
гогічна діяльність не могли не позначитися на ідейному спряму- 
ванні поезій Уляни Кравченко. Думка про справжню суть каліта- 
лістичного суспільства дедалі частіше пронизує рядки її віршів: 

102



Брехня й омана в світі все горою, 
а правди не доглянеш між людьми; 
вже підлота й зрада -- чеснотою; 
чернь сунеться наосліп серед тьми (1, с. 81). 

Ступаючи на шлях, яким йшли прогресивні українські поети 
минулого, самовіддані і наполегливі шукачі «вічної правди» і 
справедливості, Уляна Кравченко пише вірші, сповнені великої 
.любові до простого народу: 

Люблю тебе, народе мій убогий, 
хоч ти в ярмі, 

люблю тебе, хоч ти, тяжкий невіжа, 
живеш у тьмі. 

Люблю й даю в ім'я тії любові 
свої думки... |, с. 84). 

Письменниця розуміє, що праця поета складна, напружена, але 
така необхідна для трудової людини. 

Значний інтерес викликає збірка «В житті є щось» -- правдива 
картина галицького життя на грані двох століть. Більшість поезій 
цієї збірки свідчать про те, що знайомство з І. Франком сприяло 
формуванню прогресивних поглядів поетеси. Це помітно позначи- 
лося на кращих прозових творах Уляни Кравченко. 

У листі від 20 травня 1887 р. І. Франко писав до Уляни Крав- 
ченко: «...чи не могли б Ви написати свої споминки про своє учи- 
тельське життя в Бібрці і Стоках від початку до кінця з його 
добрими сторонами і злими. Головно звернути би треба увагу на 
відносини людей, дітей і товаришів-учителів до учительки, і, зда- 

ється, що про все те Ви будете могли розказати багато цікавого» 

По 98115 | | 
Письменниця написала 1887 р. два нариси «Спогади учительки» 

(«Перший рік практики», «Із спогадів учительки») -- майже доку- 

ментальні зарисовки про свою педагогічну діяльність. У задушли- 
вій атмосфері цісарської Австро-Угорщини гинули мрії, сподіван- 
ня і праця народних вчителів, які з любов'ю ставилися до педаго- 
гічної роботи, не мирилися з офіційною педагогікою, ща вбивала 

в дітях найменший вняв вільної думки. Молода вчителька, у якої 

«думки були звернені лише на одне ... побачити, пізнати своїх 
учнів та учениць... стати самостійною... вчити, говорити, що і як 

серце скаже, не обмежуватися тільки до того, що написане в «пре- 
парації», не боятися критики за погріхи проти методики...» |Ї, 
с. 311), не шкодує ні своїх сил, ні свого часу для виховання і на- 

вчання дітей. На кожному кроці їй вчувається голос землі: «...неси 
добро між люди, неси світло, щоб щастям добрим слів своїх Ї 
добрих діл твоїх, мов квітами, засипати ту хлань темноти, що 
розвернулась між людьми... Бери і душі дитячі, бери в теплі руки 
ніжно, і вони розвинуться, як квіти...» |1, с. 393). Ці слова стали 
змістом життя вчительки, невтомної трудівниці, яка своїм лагідним 
та добрим ставленням завоювала симпатії не тільки дітей, а й 
їхніх батьків. і і 

У 1887 р. Уляна Кравченко пише оповідання «Голос серця», 
яке за ідейним спрямуванням близьке до нарисів «Спогади учи- 

103



тельки». Душевна простота, гуманізм, безмежна любов до свого 
народу поєднувалися у головної героїні твору -- вчительки Соні 
з ідеєю боротьби за визволення жінки. «Інтересам суспільності 
піднести уровень світогляду жінок, щоб вплив наш... був на ко- 
ристь суспільності. Через заборону жінкам участі в життю суспіль- 
ності робите, мужчини, кривду цілій суспільності. Жінка також 
людина, й ніхто не має права здержувати її від сего, до чого має 
силу й здібності...» |1, с. 414). 

Письменниця уважно придивлялася до життя, прагнучи зрозу- . 
міти причини гіркого становища народу. Вона засуджує капіталі- 
стичне суспільство, яке несе бідність, голод, знущання. В циклі 
своєрідних заміток «З афоризмів» (1884) зі збірки «Замість авто- 
біографії» Уляна Кравченко наголошує на тому, що «сором для 
громади, коли по вулицях волочаться божевільні дідугани... Сі 
нищі, тихі, покірні, босі, обідрані, -- се соромний докір для тебе, 
громадо, що не здібна пільгу дати терпінню, внести спокій, надію 
в серця наболілі, зламані, повні тривоги за хліб насущний, за 
буття» |ЇІ, с. 243). В деяких творах збірки «Замість автобіографії» 
письменниця відходить від демократичних поглядів, але це не при- 
нижує ідеї про необхідність визволення гноблених з ярма неволі, 
висловленої в кращих її творах. 

Прозові твори Уляни Кравченко написані дуже просто, емоцій- 
но, події подаються здебільшого в хронологічному порядку. Пись- 
менниця використовує не безсторонній «об'єктивний» опис, а зо- 
бражує пережите нею самою. Звідси відповідна настроєність, по- 
чуття співпереживання до трагічного становища народних учите- 
лів. 

На письменницькій манері Уляни Кравченко позначилася літе- 
ратурна школа українських письменників, особливо Івана Франка. 
Вони допомогли їй стати до лав тих митців, які активно Й ціле- 
спрямовано порушували морально-етичні проблеми суспільного 
життя, збуджували у читачів почуття совісті, честі та благородства. 
Цим Уляна Кравченко наближається до наших днів з минулих 
десятиліть і заслуговує на всебічне вивчення її творчої спадщини. 

Список літератури: 1. Уляна Кравченко. Вибрані твори. -- К.: Держлітви- 
дав УРСР, 1958. -- 469 с. 2. Франко І. Твори: у 20-ти т. -- К.: Держлітвидав 
УРСР, 1950--1956. -- Т. 20. -- 627 с. 

КРАТКОЕ СОДЕРЖАНИЕ 

Освещаєтся жизненньй и творческий путь Ульянь Кравченко. Рассматрива- 
ется действенное влияние И. Франко на формирование ее литературньх взгля», 
дов. Охарактеризовань. лучшне позтические и прозайческие произведения. 

Стаття надійшла до редколегії 20, 03. 84. 

104



М. І. ГРИЦИК, ст, викл., 
Дрогобицький педагогічний інститут 

Питання фольклористики на сторінках 
галицької періодики 1860--1870 рр. 

Період 1860--1870 рр. в українській фольклористиці дослідже- 
ний, на нашу думку, недостатньо, Зокрема, під цим кутом зору ще 
ніхто з науковців грунтовно не вивчав тогочасної галицької преси, 

Першим у галицькій періодиці активним пропагандистом фоль- 
клору був народовський тижневик «Вечерниці», який офіційно іме- 
нував себе «Літерацьким письмом для забави і науки». Редактором 
та видавцем його спочатку був прозаїк і драматург Ф, Заревич, 
а потім ---син М. Шашкевича, поет В. Шашкевич. З 
за програмі журналу зазначалося, що крім повістей, поезій, 
історичних нарисів, літературної критики, наукових розвідок про 
природу друкуватимуться «також приповідки, загадки і дещо мож- 
на буде -- для забави народним руским язиком» |5, 1862, М» І, 
с. 2). На перший погляд, звернення до фольклору позначене роз- 
важальною метою. Проте вже у наступних номерах тижневика, 
зокрема в публікаціях К. Климковича, вказувалося на практичне 
значення фольклористичної роботи, визначалася її перспектива, У 
статті «Збирання забитків усної словесності» К. Климкович висту- 
пив із закликом розпочати масове збирання народної творчості, 
наголошуючи, що тим самим можна глибше пізнати життя народу, 
його історію, звичаї, обряди. «Хотячи пізнати достоїнство нашого 
народу, не можемо теє інакше учинити, як тільки вивченням його. 
історії.і його теперішнього биту, а до того наблизитись середком 
є сама народна словесність (фольклор. -- М. Г.), яко замислова- 
тий проблиск незамисловатого духа» |5, 1862, М» 23, с. 208). 

Животворна сила пісень, на думку К. Климковича, «має здат- 
ність до вираження найкрасніших задушевних мотивів.., Засвоїти 
досконало мову народну, познайомитися з її найглибшими таєм- 
ницями, найдрібнішими відтінками, пізнати цілу істоту народну; 
його погляди, поняття» -- провідне завдання часу, бо «тисячі пі- 
сень, тисячі приповідок, тисячі казок живуть на тій мові в устах 
народу -- ті тисячі словесних утворів становлять разом величез- 
ний пам'ятник словесний» |5, 1862, М» 23, с, 229|. Оскільки труд- 
ність щодо масового збирання народної творчості полягала в тому, 
що записувачам не вистачало відповідних методичних програм, то 
їх тимчасово повинна була замінити, як зазначав К. Климкович, 
«найсумлінніша вірність» запису на слух, Зібраний матеріал він 
радив надсилати до редакції «Вечерниць» для систематизації і 
критичного огляду. - 

Питання фольклористики були програмними і в літературно- 
критичному місячнику «Мета», який почав виходити на зміну «Ве- 
черницям». Редагував його К. Климкович. Тут було запроваджено 
спеціальний відділ «Жива словесність». Відкриваючи його, редак- 
ція обіцяла друкувати пісні, оповідання, приповідки, тобто «всілякі 
забитки з неписаної словесности нашого люду, які лиш дехто із 

8--2502 105



любителів рідного слова в редакцію «Мети» присилатиме». Однак 
тут вміщувалися здебільшого історико-етнографічні статті. Все ж, 
порівняно з «Вечерницями», було зроблено більш рішучий крок у 
напрямі організації збору народної творчості, її популяризації та 
дослідження. 

Виступаючи від імені редакції, К. Климкович просив усіх, «у 
кого на те є охота і змога, збирати хоч по кришечці сей матеріал, 
з котрого колись, догіднішою порою, не без критичного ума й не 
без критичного кошту поставиться такий дорогоцінний пам'ятник 
руського слова» |8, 1863, М» 2, с. 159). Він радів, що «гадка, заяв- 
лена раніш у «Вечерницях», не впала на ялову землю», що «знай- 
шлися люди з теплішим серцем», які, не гаючи часу, взялися за 
діло. Такі збирачі, як А. Кобринський, М. Карпинський, А. Доль- 
ницький і Т. Ревакович, «придбали кожний у своїй стороні гарні 
збірники пісень народних». Перші два фольклористи вислали свої 
збірники ще в редакцію «Вечерниць». У «Мету» надійшли матері- 
али від А. Дольницького й Т. Реваковича. 

К. Климкович роз'яснював, що нагромадження фольклорних 
матеріалів потрібне для систематизації й наукових досліджень. 
Він дивився у перспективу, коли зібрані записи можна буде під- 
дати критичному огляду і, доповнивши їх, «в досконалій формі 
оголосити». 

Щодо публікації фольклорного матеріалу, то К. Климкович 
радив принаймні максимально використовувати літературні жур- 
нали, мовляв, «у слов'ян, як он бачимо в сербів, ще й нині таким 
побитом оголошуються менші збірники пісень народних» |З8, 1863, 
Ме 2, с. 162). 

Розповсюдження друкованого матеріалу К. Климкович справед- 
ливо вважав надзвичайно важливою справою. Воно потрібне, «щоб 
знали ті, котрі дальшим збиранням займаються, що вже єсть, а 
чого ще нема. Іноді буде вже повний текст якоїсь хорошої пісні 
надрукований, так не треба вже списувати або й переписувати 
який-небудь кепський варіант сеї пісні. Іноді знову буде вам звісна 
в одній стороні лиш частина якоїсь пісні, а в другій співають цілу; 
коли ж частина надрукується вперше, тоді інший запопадний зби- 
рач тим охотніше звабиться записати повний текст такої пісні» 
(8, 1863, Ме 2, с. 162). 

К. Климковичеві, як редактору, було добре відомо, що в Гали- 
чині відчувався брак учених, «які б змогли творити цю справу 
в досконалості», а сама фольклористика «коли не зовсім нове діло, 
то бодай запущене поле, на котрому не без труду прийдеться ора- 
ли». Проте він переконаний, що ця справа тут «буде помалу й 
постепенно рости й удосконалюватись, більшати й кращати». 

Звертав К. Климкович також увагу на записування варіантів: 
«бо сего доконче треба буде до критичного видання колись повного 
збірника пісень народних». 

Статті К. Климковича, надруковані в 1862 р. у «Вечерницях», 
зокрема, «Народ і словесність», «Збирання забитків усної словес- 
ності», а також стаття «Жива словесність» у «Меті» 1863 р., засвід- 
чують досить високий рівень завдань фольклористичної науки 60-х 

106



років. Ці публікації зіграли важливу роль у становленні фолькло- 
ристики на Прикарпатті в середині ХІХ ст. 

Фольклорні традиції «Вечерниць» і «Мети» продовжив літера- 
турний журнал «Нива». Цей друкований орган-на початку свого 
існування також оголосив, що вміщуватиме «народні поезії та 
перекази», Як доказ, у першому номері журналу було надруковано 
«Буковинські пісні з голосами», зібрані Ю. Федьковичем, До цього 
матеріалу редакція дала велику примітку, в якій зазначалося: 
«Знаючи усю славу нашої пісні народної і усю силу таємничого 
її та чуло-сумовитого дзвону, та Й до того добачаючи превелику 
користь, яка виходить з неї для співливого молодого товариства, -- 
бо, як ніде, так до грунту не висповідався наш народ, як в піснях 
своїх, так і ніяк ліпше добратись до глибини його духа, як то 
голосом тих пісень! -- подаєм ми, щиро вдячні дорогому збирачеві, 
оці буковинські пісні. Вповаємо, що молода братія наша щиро 
їх привітає. А поки що, наша така думка, щоб невгомонно одзива- 
лись гарні пісні народні одна за другою на словесній «Ниві» нашій» 
(9, 1865, М» 1, с. 9). 

Те, що «Нива» почала "фольклорні публікації записами «буко- 
винського соловія», -- явище не випадкове. Ю. Федькович на той 
час уже зажив слави народного поета, співця «жовнірських дум». 
Иого твори друкувалися на сторінках «Вечерниць» і «Мети». Він 
був найбільшим знавцем і цінителем народної творчості Буковини. 
Для періодики Ю. Федькович подав «пісні з голосами», закликаючи 
тим самим до розвитку музичної фольклористики. Друкований ма- 
теріал засвідчив «глибоке відчуття автором великої художньої сили 
і життєвої правдивості народних пісень» |З, с. 51). 

Найбільш довговічний народовський журнал «Правда» у «За- 
прошенні до передплати» заявив, що бачить потребу розвитку чисто 
народної літератури для пробудження науки і знання історії наро- 
ду, «кращого пізнання його теперішньості: заселення ним земель, 
його бита і стосунків, свойства і характеру, звичаїв і обичаїв». 
Отже, на одне із чільних місць виносилося питання кращого піз- 
нання народу через його побут, звичаї, а також народну творчість, 
Цьому журналові належить чи не найбільша заслуга в справі по- 
пуляризації народної творчості. Це, зокрема, стосується ранньої 
стадії його існування, коли журнал відзначався певною демокра» 
тичністю. . 

Питання збору й публікації народної творчості у «Правді» по» 
рушувалися неодноразово. Так, в 1867 р.було вміщено «Письмо до 
академіків руських про видання збірників простолюдної літератури» 

П. Павлусевича (11, 1867, М» 12). Його поява зумовлювалася необ- 
хідністю підготовки й видання словника української мови, основою 
якого міг стати «збірник живої літератури народної (фольклору, - - 

М. Г.)», що містить, за словами автора листа, «вираження різноманіт- 
них понятій всякого рода в розличнім биті, заняттях і стосунках», 
зібраних «по всіх окраїнах». П. Павлусевич звертає увагу на ба- 
гатство народної поезії: «Другий пожиток з тих збірників усної 
літератури нашої буде той, що виявимо всему світу, яка багата 
наша народна література і поезія» (11, 1867, Хо 12, с. 96). Автор 

8" А 107



радить записувати фольклор фонетично, оскільки записи етимоло- 
гічним правописом, мовляв, завдають великої шкоди. Вони незруч- 
зні настільки, що «годі ученому на такі праці спуститися і за основу 
своїх наукових досліджень положити». Даються також поради 
щодо паспортизації та принципу укладання фольклорних збірників. 
Фольклорний матеріал у збірниках пропонувалося ділити на три 
частини: поетичну, прозову й музичну. 

Така увага до музичної фольклористики виявлялася хіба ще 
в народовському журналі «Зоря», що виходив у Львові з 1880 р. 
Автор уміщених там «Артистичних листів», зокрема, писав: «До 
"Вас, щиро руські патріоти, озиваюся з гарячим поклоном: не да- 
вайте пропадати сим прекрасним, милозвучним, любим, сердечним 
груским мелодіям: до тебе, руска молодіж, що вдома і в школі 
"плекаєш спів і музику, обертаюся днесь з неменше гарячим покли- 
ком: збирай охоче і пильно тоті щиро рускі мелодії по селах, по 
горах, як пчілка мід з цвітів збирає, списуй їх вірно в ноти або 
виучуйся співати, підслухуй ті мелодії по селах, по горах, по най- 
дальших закутках, а єсли можна -- і по весіллях, вечерницях і 
при всяких обрядах народних, -- і передавай їх в ноти, щоби не 
пропали, а противно, -- щоби з того скарбу неоціненного хіснова- 
ли наші композитори, подібно, як хіснують поети з руських пісень 
народних» |7, 1880, Мо 25, с. 74). 

- «Неабияке значення мали опубліковані в «Правді» праці В. Нав- 
роцького -- економіста, етнографа, публіциста. Ознайомлення з 
його творчою спадщиною,у тім числі листами, дає право визнати 
за ним велику заслугу в розвитку вітчизняної фольклористики і 
поставити в ряд найталановитіших попередників «франківської 
фольклористичної школи», 

В. Навроцький ще за життя зажив слави орача галицького ду- 
ховного перелогу. Він постійно орієнтувався на інтереси простого 
люду, цікавився «живою словесністю». На історію дивився як на 
своєрідний життєзапис народу, а не князів чи усяких прелатів, 
якими любили захоплюватися народовці. 
- У 1869 р. на сторінках «Правди» В. Навроцький надрукував 
велику фольклорно-етнографічну працю «Весілля в Котузові» (|ПЇ, 
-1869, Мо 32--35, 37, 39|, у якій виявив глибоке розуміння народних 
"традицій та значення весільного фольклору. Зокрема, він дає ціка- 
вий опис таких складових частин весілля, як «Сватання», «Коро- 
вай», «Словини», «Вінкоплетини», «Заручини», «Шлюб», «Посаг», 
«Проводи», «Пропой», ілюструючи його численними пісенними при- 
кладами. 

У порівнянні із записами Й. Лозинського (| 12) та І. Гальки |4|, 
«Весілля в Котузові» було новим кроком на шляху збору й кри- 
тичного опрацювання весільно-обрядової поезії. 

У «Правді» побачила світ і грунтовна рецензія В. Навроцького 
на перший том «Исторических песен малорусского народа» В. Ан- 

тоновича та М. Драгоманова (К.: 1874). За обсягом спостережен- 
ня та місткістю інформації -- це своєрідна узагальнююча фоль- 
клористична праця, де крім оцінки висловлюється ряд слушних - 

думок щодо внутрішньопсихологічної настроєвості ліричних та іс- 

108



торичних пісень. Цікаво підходить В. Навроцький до процесу образ- 
ного пізнання дійсності в народних думах, зокрема звертає увагу 
на внсоку конденсацію змісту при мінімальній затраті художніх 
засобів (11, 1875, Мо 1--3). 

. На сторінках «Правди» друкувалися повідомлення про вихід 
пісенних збірників, рецензії на літературні твори із фольклорними 
ремінісценціями, «листи» про музику, матеріали про побут гуцулів, 
поліщуків, переклади німецьких, фінських і датських казок, серб- 
ських | народних дум, уривки з наукових праць слов'янських 
учених. 

Не всі матеріали, правда, витримали випробування часом, зо- 
крема ті, які відбивали позиції антинародної ідеології: проповіду- 
вали забобонність, релігійність, покору владі світській і духовній, 
Наприклад, у праці Є. Згарського «Народна філософія, списана по 
народних пословицях і приповідках» була зроблена спроба «філо- 
софського» обгрунтування незмінності експлуататорського ладу, 
Тут цілком з ідеалістичних позицій трактувалася залежність лю- 
дини від всевишнього. Людина як творчий і самостійно мислячий 
індивідуум цілковито заперечувалася. Така авторська концепція 
звучала наївно, та все ж нею цісарські вірнопіддані розраховували 
притупити народну свідомість, відвернути увагу від гострих соці- 
альних проблем. 

У 1870--1872 рр. виходила народовська газета «Основа», од- 
нак вона не внесла особливого пожвавлення в духовне життя Га- 
личини. Це видання зазнало справедливої критики за проурядовий 
характер |Ї, с. 139). Із фольклорних матеріалів в «Основі» заслу- 
говує на увагу стаття А. Вахнянина «Дещо про значення пісень 
народних у слов'ян, іменно у русинів», у якій стверджувалося, що 
слов'янська пісня розкриває первісний погляд людини на природу, 
сімейні та суспільні стосунки. Пісня -- це засіб своєрідного спіл- 
кування з природою і сповіді перед нею. Піснею людина розмовляє, 
ділиться своїми радощами й горем, тужить за родиною, славить 
лицарський подвиг. Поряд із спостереженнями над змістом. автор 
звертає увагу також на їх художні особливості, відзначаючи, що 
у піснях «старі образи меркнуть, відживають, уступають місце 
новим, сучасним, з новою поетичною формою» |Ї10, 1871, М» 83). 
Праця А. Вахнянина була спробою критичного огляду змісту й по- 
етики народної пісенності. Це зразок тогочасної галицької порів- 
няльної фольклористики, започаткованої ще «Руською трійцею», 
зокрема І. Вагилевичем. 

70-ті роки ХІХ ст. відзначаються посиленням класової та наці- 
ональної боротьби, що значною мірою позначилося на характері 
фольклористики. | 

У цей час у Львові видавався журнал «Друг» (1874--1877). 
Із появою в Його редакції І. Франка та М. Павлика він різко змі- 
нив свою орієнтацію, позбуваючись заскорублого консерватизму та 
церковно-релігійного догматизму. У «Друзі» було відкрито соці- 
альну рубрику «З уст народа». Про це редакція писала: «Отворяє- 
мо сю рубрику тим раднійше, що зможуть в нашій газеті (насправ- 
ді журналі. -- М. Г.) появлятися на світ речі із рукописів приват- 

109



зних в Галичині, котрі для недостатку средств матеріальних могли 
б печататися особими збірниками» |б6, 1876, М» 7, с. 106). 

Друкував «Друг» окремі фольклористичні дослідження. Так, 
у праці О. Торонського «Руська народна поезія під взглядом про- 
зодії» розглядалося питання поетики «народного стиха», а власне 
будови фольклорного твору, його внутрішньої художньої структури. 

Помітним внеском у фольклористику була стаття М. Павлика 
«Потреба ентографічно-статистичної роботи в Галичині», написана 
чна основі доповіді, прочитаної на вечорі пам'яті М. Шашкевича 
24 червня 1876 р. Статтю опублікував журнал «Друг» 1876 р. у 
13--16 номерах. Праця була результатом глибокого аналізу при- 
чин застою духовного життя галицької інтелігенції, у ній викри- 
вався пагубний вплив народовських ідей та церковних порядків 
на загальний поступ мистецтва й науки. Стаття закликала до тіс- 
нішого єднання трудового народу й інтелігенції через етнографічну 
«(читаймо: і фольклористичну) діяльність, через вивчення матері- 
ального й духовного життя місцевого населення. Письменників, 
зокрема, М. Павлик закликав вивчати мову, побут, звичаї народу 
і на цьому грунті творити глибоко народну літературу. 

Здобутки фольклористики Східної України редакція «Друга» 
популяризувала статтею М. Драгоманова «Опізнаймося», у якій, 
крім своїх, автор характеризував видання І. Рудченка, П. Чубин- 
ського А. Лоначевського, М. Лисенка, П. Житецького, О. Косач. 
Досягненнями фольклористів Наддніпрянщини М. Драгоманов на- 
магався збудити запал галичан до подібної праці; зрушити її зі 
стану аматорства і прискорити процес розвитку наукової фоль- 
клористики. 

Вищим ступенем фольклористичної думки в Галичині слід вва- 
жати праці І. Франка, у яких він обстоював суспільну роль народ- 
ної поезії (рецензія на «Сербські народні пісні ідуми» М. Стариць- 
кого), заперечував буржуазні теорії занепаду й згасання фолькло- 
ру, акцентуючи, що народ «ще спосібний видобувати чимраз нові 
тони, відзиватися чимраз новими, все хорошими і характеристични- 
ми піснями на всі біжучі справи» («Дещо про Борислав»), тавру- 
вав експлуататорську суть капіталізму та його антигуманність 
(«Жіноча неволя у руських піснях»), стверджував, що творцем 
народної поезії є трудовий народ («Як виникають народні пісні?»). 
Згадані нами наукові праці І. Франка, щоправда, з'явилися на 
початку 80-х років ХІХ ст., але «виношувалися» вони значно рані- 
ше, у процесі формування світогляду письменника. Адже І. Франко, 
як слушно відзначає О. Дей, змалку «був переповнений піснями -- 
народними і власними, жив ними, вони були його єством, любов'ю, 
турботою, багатством і зброєю» |2, с. 45). 

Загалом у питаннях фольклористики, порушених на сторінках 
галицьких періодичних видань 60--70-х років ХІХ ст, спостеріга- 
лася спорадичність, однак, незважаючи на складність суспільного 
життя, у них щораз чіткіше виявлялися демократичні тенденції. 
Своїми кращими змаганнями фольклористика повністю вливалася 
в русло політичного й культурного пробудження трудящих Га- 
личини. 

110



Список літератури: І. Бернштейн М. Д. Українська літературна критика 
50--70-х років ХІХ ст. -- К.: Вид-во АН УРСР, 1959. -- 492 с. 2. Дей О. І. 
«Сторінки з історії української фольклористики. -- К.: Наук, думка, 1975. -- 
979 с. 3. Загайкевич М. П. Розвиток музичної фольклористики на Західній 
Україні в ХІХ ст. -- Народна творчість та етнографія, 1958, Ме 3, с. 45--58. 
4. Народні звичаї і обряди з-над Збруча, описані Ігнатієм Галькою. -- Львів: 

1861, ч. 1. 5. Вечерниці. 6. Друг. 7. Зоря. 8. Мета. 9. Нива. 10. Основа. 
Мо кравда. 19: Бизкоуе мезі е, орузапоїе слеге7 ). Т.огій5копо. -- Регетуз7і: 
1835. -- 154 5. , 

КРАТКОЕ СОДЕРЖАНИБ 

На оснований детального, системного анализа галицкой пернодики 1860-- 
1870 гг. освещаєтся малонзученньй вопрос о становлении и развитии фоль- 
клористики на западноукраннских землях соответствующего пернода, раскрьва- 
ются новье черть в характеристике зстетических взглядов Ю. Федьковича, 
В. Навроцкого, К. Климковича и других деятелей культурь. Статья в какой-то 
мере представляєт картину украннской фольклористической мьсли накануне 
революционно-демократической деятельности ИЙ. Франко. 

Стаття надійшла до редколегії 16. (1. 83. 



На допомогу вчителю 

М. М. ПАНОЧКО, доц,, 
Дрогобицький педагогічний інститут 

Виховуємо патріотів-ленінців 

Керуючись настановами партії та уряду про комуністичне вихо- 
вання на прикладах героїзму й самовідданості борців за щасливе: 
сьогодення, радянські вчителі постійно звертаються до образу 
В. І. Леніна, в якому втілені кращі риси полум'яного революціоне- 
ра, титана наукової думки і справді народного вождя, творця Ко- 
муністичної партії і першої в світі соціалістичної держави, який 

| присвятив усе своє життя великій і благородній справі -- боротьбі 
за соціальне визволення пролетаріату і всіх ПРИГНООДЕНИХ мас, за 
щастя людей праці. 

Учителі-словесники середніх шкіл М» 1, 2, 4, 5, 14, школи-ін- 
тернату Дрогобича у навчальній та виховній роботі нагромадили 
чималий досвід. Вони використовують найрізноманітніші форми і 
методи вивчення першоджерел: конспектування, коментоване чи- 
тання творів і документів, цитування, семінарські заняття, бесіди, 

. Конференції та ін. 
Учні вчаться розмірковувати над проблемами з партійних, кла- 

сових позицій, з позицій соціалістичного реалізму. 
Образ вождя пролетарської революції знайшов яскраве відоб- 

раження у різноманітних літературних жанрах -- поезії, прозі, 
драматургії, публіцистиці, а також в образотворчому мистентві, 
музиці, кіно. І це закономірно. Ленін -- це символ нового світу. 
З іменем Леніна з асоціюються революційні перетворення і 
найвеличніші досягнення радянського народу після Великого 
Жовтня. 

Художні твори про В. І. Леніна не тільки допомагають збагнути 
велич життя вождя пролетаріату, а й дають відповідь на такі 
важливі питання, як місце і роль особи в суспільстві. На них шко- 
лярі вчаться принциповості й людяності, комуністичного ставлення 
до праці, наполегливості в подоланні труднощів. Крім цього, вони 
довідуються про життя трудящих до революції, про великий подвиг 
робітничого класу в дні Жовтня і в роки громадянської війни, про 
роль вождя пролетаріату в будівництві Радянської держави. 

Опрацьовуючи новий матеріал чи закріплюючи вивчене, вчите- 
лі часто використовують на уроках мови і літератури відомості 

12



з біографії В. І. Леніна, уривки з художніх творів про нього 
тощо. 

Працюючи над ленінською тематикою, вчителі намагаються так 
згрупувати матеріал, щоб учні дістали цілісне уявлення про вождя, 
починаючи від його дитячих років і завершуючи його діяльністю 
керівника робітничо-селянської держави, мудрого керманича й по- 
радника трудящих. 

На уроках української мови та літератури значне місце посіда- 
ють письмові роботи, зокрема твори за картинами образотворчого 
мистецтва. Це насамперед допомагає учням краще усвідомити роль 
вождя пролетаріату в історії розвитку революційного руху в Росії 
та революційної думки в усьому світі; по-друге, знайомить їх з 
мистецтвом живопису, прищеплює навички правильного сприйман- 
ня сюжету картини, виховує естетичні смаки. 

Твір за картиною вимагає від учителя старанної підготовки. 
Передусім потрібно історично правильно розкрити зміст вибраної 
картини, визначити місце і час дії, пов'язати сюжет картини з 
певним етапом революційних подій і роллю в них В. І. Леніна, 
дати портретну характеристику вождя. Так, учителька середньої 
школи Хо» | підготовку до написання твору за картиною О.М. Ге- 
расимова «В. І. Ленін на трибуні» розпочинає заздалегідь. Учні 
повторюють вірш П. Тичини «Партії слава, Леніну слава». Вчи- 
телька з'ясовує, які ще твори про В. Ї. Леніна знають учні, які 
кінофільми на ленінську тематику дивилися, рекомендує твори для 
позакласного читання. Твір за картиною пишуть після вивчення 
складного речення з порівняльними зворотами. Учениця Я. завер- 
шує твір так: «Багато художників присвятили свої праці В. Ї. Ле- 
ніну. І скрізь, де б ми не зустрічалися, Ілліч постає перед нами як 
гуманна людина, людина великого розуму, сильної волі, бо таким 
він був насправді, 

Ми вдячні Леніну за те, що, прозорливо дивлячись уперед, він 
бачив нас, радянських дітей, які будуть жити при комунізмі, і ще 
тоді піклувався про майбутнє покоління. Ми будемо виконувати 
його заповіти...» 

Після опрацювання вірша В. Сосюри «Ленін» учні усно малю- 
ють дуже широку картину: розповідають про безкрайню тайгу,: 
високі гори, родючі степи, багатолюдні міста, заможні села, про 
трудові здобутки радянських людей. І все це постає як нерукотвор- 
ний пам'ятник вождеві. Так поетично учні передають велич ідей 
В. І. Леніна, втілених у життя працею вільного народу. Після 
вивчення цієї поезії напам'ять учителька проводить конкурс на 
кращого читця віршів про В. І. Леніна. Після цього учні за пла- 
ном, що є у підручнику 5-го класу, готуються до письмової роботи 
«Ленінським шляхом». Аналізуючи твори, п'ятикласники повніше 
осмислюють зміни, які відбулися в нашій країні протягом 65-річ- 
ного існування Радянської влади, чіткіше усвідомлюють, як міцні» 
ла соціалістична держава, як зростали культура і добробут тру- 
дящих. 

Під час вивчення трилогії о. Гончара «Прапороносці» у 10-му 
класі увагу учнів привертає те місце у творі, де описано, як радян- 

113



ські воїни з іменем Леніна визволяли Злату Прагу, як схиляли 
свої прапори перед будинком, де в 1912 р. проходила Празька 
партійна конференція. Віра в силу ленінських ідей, у мудрість 
Комуністичної партії додавала сил і мужності нашим бійцям, коли 
Хай штурмували неприступні скелі Альп, визволяли народи Руму- 

ї, Угорщини, Австрії, Чехословаччини. 
"Так, у творі на тему: «Радянські люди -- прапороносці ідей 

ленінізму» учениця Ч. пише: «Рядова радянська людина Хома Ха- 
. єцький вважає за свій обов'язок не тільки звільнити народи Євро- 

пи, але гордо нести туди ленінську правду. «Л», «Л», -- вигукував 
Хаєцький. -- Ти ведеш нас усюди: по горах, по долинах і по чужих 
країнах. Ця перша літера слова «Ленін» була дороговказом диві- 
зії, супроводжувала бійців, надихала на подвиги, згуртовувала 
народи, утверджувала їх могутність... Ленін, ленінська думка, 
ленінське творіння -- це те повітря, те сонячне світло, без якого 
я, як і всі радянські люди, не можу жити, мислити, працювати 
і творити». 

Величезне значення у житті Ілліча мала музика. У школах 
Дрогобича систематично проводяться різноманітні позакласні за- 
ходи на теми: «Музика в житті В. І. Леніна», «Історія революційної 
лісні», «Улюблені пісні вождя», «Пісні радянських композиторів 
про В. І. Леніна». Проводяться конкурси на краще виконання 
улюблених пісень Ілліча: «Варшав'янка», «Смело, товарищи, в но- 
гу», «Шалійте, шалійте...», «Червоний стяг». На виховних годинах 
вивчається біографія В. І. Леніна, обговорюються кінофільми «Роз- 
повіді про Леніна», «Шосте липня», «Серце матері», «Вічно жи- 
вий», «Ленін у 1918 році», «Ульянови в Києві», «Молодший брат». 
Силами учнів виготовлено декілька альбомів про В. І. Леніна для 
шкільних музеїв. У позакласне читання систематично включаються 
твори про В. І. Леніна письменників . М. Шагінян, П. Тичини, 
М. Рильського, А. Малишка, Б. Олійника, В. Канівця. 

У системі шкільної освіти надзвичайно важливу роль відіграють 
тематичні факультативи. Вони не дублюють основного курсу пев- 
ного предмета, а розраховані на його поглиблене вивчення і пла- 
нуються з урахуванням індивідуальних інтересів учнів. 

Методи факультативних занять помітно відрізняються від зви- 
чайних методів викладання в школі. Насамперед це семінарські 
заняття, написання рефератів, складання тез, конспектів. Тради- 
ційні для школи бесіда і лекція набувають нових ознак і якостей, 
які наближають їх до вузівських. 

Програма факультативних занять з української літератури 
передбачає ленінський факультатив у 10- -му класі. Тема факульта- 
тиву -- «Образ В. І. Леніна в українській радянській літературі», 
кількість годин -- 70. 

Факультатив сприяє кращому розумінню учнями ленінського 
вчення про партійність і народність літератури. Учні глибше ана- 
лізують нарис М. Горького «Ленін», поему В, Маяковського «Воло- 
димир Ілліч Ленін», розглядають роман-хроніку М. Шагінян «Сім'я 
Ульянових», трилогію М. Погодіна «Людина з рушницею», «Крем- 
лівські куранти», «Третя патетична» та інші відомі твори росій- 

114



' 

ської радянської Ленініани. З української радянської літератури, 
крім поглибленого вивчення хрестоматійних творів про вождя про- 
летаріату («Ленін», «Ленінове сонце» П. Тичини, «Ленін» М. Риль- 
ського, «Здавалось малому» А. Малишка, частково «Загибель ес- 
кадри» О. Корнійчука, «Рік народження 1917» Ю. Смолича), деся- 
тикласники знайомляться також із п'єсою О. Корнійчука «Правда», 
романом В. Канівця «Ульянови», поемою В. Коротича «Ленін, том 
94», віршами «21 січня» М. Бажана, «Він» Є. Плужника, «Мавзо- 
лей» О. Гаврилюка, «Комуніст» М. Стельмаха, «Ленін» Д. Павлич- 
ка, «Мавзолей В. І. Леніна» Б. Олійника, «Ленінський годинник» 
Р. Лубківського. | 

На жаль, у діючій програмі факультативних занять з українсь- 
кої літератури не вказуються хоча б головні джерела для роботи 
над темами. До теми «Образ В. І. Леніна в українській радянській 
літературі» пропонуємо збірники «Ленин в советской поззни» із 
серії «Библиотека позта» (Л., 1970), «Стихи о Ленине в переводах 
с язьков народов СССР» (М., 1969), «Ленинский век» (М., 1970), 
«Ленін з нами» (К., 1969), «Ленінські читання» (К., 1969--1970), 
колективну монографію «Ленін у літературі та мистецтві україн- 
ського народу» (К., 1970), дослідження В. Піскунова «Советская 
Лениниана» (М., 1970); Є. Шабліовського «В. І. Ленін і українська 
література» (К., 1969), М. Федорчука «Ленініана в українській 
радянській літературі» (Донецьк, 1975). 

Факультативи, зрозуміло, слід доручати вчителям ініціативним, 
творчо обдарованим. Бажано, щоб на факультативні заняття ча- 
стіше запрошувалися цікаві люди, щоб залежно від теми органі- 
зовувались екскурсії учнів, проводились читацькі конференції, вік- 
торини. 

У десятих класах Дрогобицької середньої школи М» І щороку 
30--40 учнів бажають займатися факультативно. Факультативом 
«Образ В. І. Леніна в українській радянській літературі» тут ке- 
рують досвідчені вчителі-словесники. На заняттях розробляються 
теми «В. І. Ленін і Україна», «Роль В. І. Леніна в перемозі Радян- 
ської влади на Україні», «Знайомство В. І. Леніна з українськими 
письменниками» та ін. Перед учасниками факультативу постійно 
виступають з лекціями і бесідами вчені Дрогобицького педагогіч- 
ного інституту ім. Івана Франка, Зокрема, були прочитані лекції 
«В. І. Ленін і Максим Горький», «Ленініана в українській радян- 
ській літературі», «Образ В. І. Леніна в творчості письменників 
Львівщини». Лекція «Українська музична Ленініана» ілюструва- 
лася концертними виступами студентів музично-педагогічного фа- 
культету. Кожного року для десятикласників, які займаються фа- 
культативно, планується екскурсія у філіал Центрального музею 
В. І. Леніна у Львові, перегляд спектаклю за п'єсою І. Попова 
«Сім'я» у Дрогобицькому музично-драматичному театрі ім, Я. Га- 
лана. У школі відбулася зустріч десятикласників з виконавцями 
головних ролей у спектаклі. 

Програма факультативу «Образ В. І. Леніна в українській ра- 
дянській літературі» скеровує вчителя і на вивчення кращих творів 
на ленінську тему в літературах народів СРСР, що сприяє вихо- 

15



ванню в учнів «чуття єдиної родини», почуття радянського патріо- 
тизму та інтернаціоналізму. Факультатив «Образ В. І. Леніна в 
українській радянській літературі» дуже важливий і в плані літе- 
ратурної, і в плані політичної освіти учнів у світлі завдань фор- 
мування людини розвиненого соціалістичного суспільства. 

Багаторічна практика учителів-словесників Дрогобича свідчить, 
що уроки мови і літератури, факультативні заняття при їх умілому 
проведенні надійно служать справі збагачення внутрішнього світу 
підростаючого покоління, бо поряд із необхідними знаннями дають 
у їхні руки могутню зброю -- вагоме, хвилююче, розумне слово, 
«іскру для багаття», що взята «у серці Ілліча» (А. Малишко). 
З нею радянський народ будував соціалізм, громив фашистські 
орди в битвах Великої Вітчизняної війни, з ученням безсмертного 
Леніна він сьогодні переможно крокує у комуністичне майбутнє. 

КРАТКОЕ СОДЕРЖАНИЕ 

На материале передового опьта учителей-словесников средних школ Дро- 
гобьча анализируются различнье формь и методь воспитання учащихся на 
примерах жизни и деятельности В. И. Леннна на уроках украннского язька 
и литературь и во внеклассной работе. і 

/ 

Стаття надійшла до редколегії 05, 12, 82, 



Зміст 

ТЕОРІЯ ЛІТЕРАТУРИ 

Вознюк Г. Л. Літературна критика: сутність і суспільне признайення 
Хороб С. І. До проблеми конфлікту в українськи радянській пранатурна 

70-х років |, пола 
Бернадська Н. І. Особливості | функціонування часових зміщень У стилі 

О. Гончара-романіста . ЧЕР 
Меленчук М. М. Героїчне у романах п. Гуріненка и 
Нахлік Є. К. Концепція людини в романтичних оповіданнях п. "Куліша 
Кузнецова О. Д. Сатиричні засоби в публіцистичній інтерпретації факту . 
Білецький Ф. М. Пародія як жанр в українсвкій сатиричній прозі кінця 

гт початку ХХ ст. ан ОО 

ІСТОРІЯ ЛІТЕРАТУРИ 

Комаринець Т. І. Остапик І. Д. Антифашистська тема в довоєнній україн- 
хо і білоруській літературах Р о САН 

«Ляхова Ж. Т. Образ Я. Галана в його листуванні . 
Заханевич В. М. Афористичність мови П. Тичнни , , 
Ференц Н, С. Літературно-художня критика 20--30-х років. про поезію на 

робітничу тему і Ра по 
Березинська 3. І. Порівйяльно-типдблогічне дослідження деяких художньо- 

стилістичних засобів у «Слові о полку проровім 1 і німецькому 
героїчному епосі ; . "лорі моб п 

«Саливон К. Д. Ідейно-естетична функція народнопоетичних образів правди 
і кривди в байках Л., Глібова п 

Покотило'"К. С. Краплина роси... (про творчу спадщину Уляни Кравченко) | 
Грицик М. І. Питання фольклористики на сторінках галицької періодики 

1860--1870 рр. - ." " . - Я . . г . . . 

НА ДОПОМОГУ ВЧИТЕЛЮ 

Паночко М. М. Виховуємо патріотів-ленінців Ен ЗО У РОЛ 2



Содержание 

ТЕОРИЯ ЛИТЕРАТУРЬІ 

Вознюк Г.Л. Литературная критика: сущность и общественное назначение 
Хороб С. И. К проблеме конфликта в украннской советской прамилурквк 

70-х | годов 
Бернадская Н. И. Особенности" функцяонирования временньх смещений в 

стиле О. Гончара-романиста " «оз 
Меленйцук" М. Н. ГерончЧеское в романах П. Гуриненко 
Нахлик Е: К. Концепция человека в романтических рассказах п. Кулиша 
«Кузнецова Е. Д. СБЗИПнЯРокие среветна в публицистической интерпретации 

факта рено 

Белецкий Ф. М. Пародня как жанр в украйнской сатирической прозе 
7  жонца ХІХ --'начала ХХ в. РУСИ ДУ ОР 

ИСТОРИЯ ЛИТЕРАТУРЬІ 

Комаричец Т. И., Остапик И. Д. Антифашистская тема в довоенной укра- 
" шинеской Й белорусской литературах а ри 

Ляхова Ж. Т. ана Я. Галана в его переписке 
Заханевич В. Н. Афористичность язька П. Тьчинь а 
Ференц Н. С. Литературно- художественная критика 90--30-х годов о 

" поззйи ка рабочую"тему : : ДРУ 
Березинская 3. И. Сравнительно- типологическоє исследованне некоторьх 

художественно-стилистических средств | в «Слове о полку 
Игореве» н'германском героическом зпосе 

Саливон К. Д. Идейно-зстетическая функция. народнопозтических образов 
й поко и кривдь в баснях Л. Глибова 

Покотило К. С. Капля росі... (о творческом наследин Ульянн Кравченко) 
Г рицик М. З з допрось фольклористики на страницах галицкой пернодики 

явЗ1500--- 1870 суто оо о ооо ау зу чу 

В ПОМОЩЬ УЧИТЕЛЮ 

Паночко М. Н. Воспитьваєм патриотов-ленинцев



Министерство вьсшего и среднего 

спецнального образования УССР 

Львовский ордена Ленина государственньй 

университет им. И. Франко 

УКРАИНСКОЕ ЛИТЕРАТУРОВЕДЕНИЕ 

Республиканский межведомственньй 

научньй сборник 

ИМздаєтся с 1966 г. 

Випуск 47 

Львов. Издательство при Львовском 

государственном университете 

издательского  обьединення  «Вьща школа» 

Адрес редколлегни: 290000 
Львов, ул. Универснтетская, І. 

Уннверситет, кафедра украннской  литературм. 

«Украннскоє литературоведенне». 

Львовская областная книжная типографня, 

290000 Львов, ул. Стефаннка, 11. 

(На украннском язьке)



Редактор Г. Я. Луцак 

Художній редактор С. В. Копотюк 

Технічний редактор А. А. Степанюк 

Коректори К, Г. Логвиненко, 
Р,Р. Гамада 

Інформ, бланк Ж» 10519. 

Здано до набору 02.01.86. Підп. до друку 26.06.86. 

БГ 03896. Формат 60Х90!/:є. Папір друк. Ме 3. Літ. 

гарн, Вис. друк. Ум, друк. арк. 7,5. Ум. фарбо- 

відб. 7,87. Обл.-вид. арк. 8,69. Тираж 600: прим. 

Вид. М» 1351. Зам. 2502, Ціна І крб, 20 к. 

Львівська обласна книжкова друкарня. 

290000 Львів, вул. Стефаннка, ІЇ.





І крб. 20 коп. 

Українське літературознавство, 1986, вип. 47, 1--120,


