
ISSN 0130-528 

ew (МІЙ ee oe ee a є ТО 



of ol з» 
sea OTRAS 

- бле LAS A 
- 7 . 

Же я . LY "сь eral" 

я . я 
о i 



МІНІСТЕРСТВО ВИЩОЇ I СЕРЕДНЬОЇ 
СПЕЦІАЛЬНОЇ ОСВІТИ УРСР 

ЛЬВІВСЬКИЙ ОРДЕНА ЛЕНІНА 

ДЕРЖАВНИЙ УНІВЕРСИТЕТ im. ІВАНА ФРАНКА 

УКРАЇНСЬКЕ | 

ЛІТЕРАТУРОЗНАВСТВО | 

РЕСПУБЛІКАНСЬКИЙ 
МІЖВІДОМЧИЙ 

НАУКОВИЙ 
ЗБІРНИК 

Виходить з 1966 р. 

ВИПУСК 55 

ЛЬВІВ 

ВИДАВНИЦТВО «СВІТ» 

- 1990



В збірнику публікуються статті з теорії та історії літератури. 
Висвітлюються актуальні питання про роль жанру, динаміку лірич- 
ного й епічного, функції кольору в художньому творі. Досліджують- 
ся аспекти з життя Й діяльності письменників, творчість яких раніше 
перекручувалася, а також проблеми  літературно-фольклорних та 
українсько-західноєвропейських літературних зв'язків. 

Для наукових працівників, викладачів вузів і середніх шкіл, аспі- 
рантів, студентів. 

Бібліогр. в кінці статей. 

В сборнике публикуются статьн по теорин и истории литературьг. 
Освещаются актуальнме вопрось о роли жанра, динамике лирического 
и зпического, функции цвета в художественном произведенин. Иссле- 
дуются аспекть H3 жизни и деятельности писателей, творчество 
которьх paHee нзвращалось, а также проблемь литературно-фольклор- 
ньх и украннско-западноевропейских литературньх связей. 

Для научньх работников, преподавателей вузов и средних школ, 
аспирантов, студентов. 

Библиогр. в конце статей. 

Редакційна колегія: проф. д-р філол. наук JI. І. Міщенко (відп. 
ред.), проф., д-р філол. наук Т. І. Комаринець (заст. відп. ред), проф., 
д-р філол. наук І. О. Денисюк (відп. секр.), проф., д-р філол. наук 
3. С. Голубєва, проф., д-р філол. наук Р. Т. Гром'як, доц., канд. 
філол. наук О. І. Губар, доц. канд. філол. наук Г. С. Домницька, 
проф. д-р філол. наук JI, С. Дем'янівська, доц. канд. філол. наук 
п. К. Загайко, д-р філол. наук М. М. Ільницький, доц., канд. філол. 
наук В. П. Крутнус, доц. канд. філол. наук О. С. Кухар-Онишко, 
проф. М. П. Лакиза, проф., д-р філол. наук II. М. Лісовий, доц., 
канд. філол. наук В. Є. Панченко, доц., канд. філол. наук М. С. Фе- 
дорчук, проф., д-р філол. наук К. П. Фролова, проф., д-р філол. наук 
Tl. Il. Хропко, доц., канд. філол. наук М. Й. Шалата. 

Адреса редколегії: 
290000 Львів, вул. Університетська, 1. 

Університет, кафедра української літератури. Тел.: 79-73-96 

Редакція історико-філологічної літератури 
Редактор Карпа 3. І. 

4603000000-110 Є) Львівський державний: 

і M225(04)-90 sd університет, 1990



Теорія та історія літератури 

М.Ф. ПРИСЯЖНЮК, доц,, 
Вінницький педагогічний інститут 

Цензурна історія 
творів Панаса Мирного 

Після циркуляру царського міністра внутрішніх справ 
П. С. Валуєва на довгий період припинилося видання україн- 
ських книг у межах Росії. Це змусило Панаса Мирного свої 
перші художні твори направити у львівський журнал «Прав- 
да». Тут у 1872 р. були опубліковані його поезія «Україні» 
й оповідання «Лихий попутав». Ці закордонні публікації пись- 
менника не можна назвати вільними з цензурного погляду. 
В журналі «Правда», органі народовців, допущено певну нетак- 
товність. Ось чому в 1874 р. Мирний припинив публікацію тво- 
рів на сторінках цього журналу. 

На час завершення роману «Хіба ревуть воли, як ясла 
повні?» наступило певне послаблення цензурного режиму в 
Росії. Цим становищем вирішили скористуватись автори ро- 
ману Панас Мирний та Іван Білик. Восени 1875 р. вони в 
завершеному вигляді надсилають свій роман до київського цен- 
зора, і тоді ж одержують дозвіл на друкування. В романі цен- 
зор вилучив ті місця, де зневажливо говорилося про царя i 
панів, згадувалося про революційний рух -- польське повстання 
під проводом Костюшка, виступ декабристів, селянські заво- 
рушення тощо. Всього у романі вилучено чотирнадцять сторі- 
нок. «Після таких урізок, -- писав Мирний про подібні вилу- 
чення, -- не тільки нічого живого не зостанеться, а кісточок 
часом багато недостане» [6, автогр. 397, арк. 1). За своє ба- 
гаторічне творче життя письменник перетерпів не одну таку 
«хірургічну операцію», коли цензура підтинала демократичні 
ідеї. 

Роман «Хіба ревуть воли, як ясла повні?» мав друкуватись, 

у Петербурзі (друкарня М. М. Стасюлевича). Безпосередньо 
наглядати за цим процесом автори доручили композитору 
М. В. Лисенку, який тоді перебував у Петербурзі. 

Перед тим, як здати роман «Хіба ревуть воли, як ясла пов- 

ні?» в друкарню, композитор вивчав настрої цензорів головного 
управління в справах друку, бо саме вони здійснювали на- 

гляд за виданнями в Петербурзі. Після перечитування роману 

3



М. В. Лисенко у листі до М. П. Драгоманова 12 квітня 1876 р. 
сповіщав, що в ньому «есть места, которье нужно BBIKHHYTb, 
а многне, в особенности при конце, где говорится о земстве, 
вьборах, сьезде дворян -- хто його зна, что будет если напе- 
чатаєм, а тут книжку арестуют и велят спалить» [1, с. 117). 
У" листі від 24 квітня того ж року він додавав: «Не моя це 
поодинока думка, а чотирьох нас, чи п'яти, котрі перечитували 
увесь роман, од краю до краю» |Ї, с. 117). 

Причина таких сумнівів і переживань не випадкова. Буваю- 
чи не раз з рукописом роману в головному цензурному управ- 
лінні, композитор мав можливість розпізнати, що там вважа- 
ють за крамольне. «Довідався ще і тому, — уточнював він, — 
М. В. Лисенко, -- що хоча б роман був надрукований з дозво- 
лу цензури, за всіма форменними уставами, -- коли ж по ви- 
ході з друку комітет цензурний угледить, що небезпечне i 
забороняє, то й заборонить йому вихід у продажу і повелить 
спалити» [1, с. 117). 

Роман «Хіба ревуть воли, як ясла повні?» не прийняли 
тоді до друку, - B ньому виявились нескріпленими листи. Дове- 
лося повторно переправляти роман через знайомого чоловіка 
до київського цензора ШПузиревського, який перед цим дав 
дозвіл «до друку». Це загальмувало справу друкування. 

Задумане видання роману не вдалося здійснити. Вийшов 
Емський указ, за яким посилились цензурні заборони україн- 
ського друкування слова. Заборонилося ввозити на Україну 
книги, надруковані українською мовою, за кордоном. Найсу- 
ворішому цензурному нагляду піддавались твори з белетри- 
стики, театральні вистави і друкування нот з українським тек- 
єтом. «Дійшлося до того, — писав Мирний, -- що незатійна 
пісня не може бути поставлена в театрі, кращі ноти повинні 
друкуватись без слів пісні, учені вчинки, переклади з других 
мов зовсім заборонені, а самостійні твори, -- для їх вигада- 

но разом дві цензури, — що не доріже червоним карандашом 
свій цензор, то вичеркне ще червонішим чорнилом (цензур- 
ний комітет) головний цензор..» [6, автогр. 397, арк. 1|. 

Не зміг роман «Хіба ревуть воли, як ясла повні?» появи- 

тися в Галичині, бо й там посилився наступ реакції |4, с. 200). 
Єдиним можливим варіантом залишалась Женева (Швейцарія), 
де М. П. Драгоманов разом з, українськими політичними 
емігрантами розгорнув видавничу діяльність. Сюди Мирний на- 

-оправляє свою повість «Лихі люди», яка в 1877 р. була тут на- 

друкована. Того ж року в Женеву переправляється роман «Хі- 

ба ревуть воли, як ясла повні?». Про це довідуємося з листа 

L791. Рудченка до Мирного. 11 травня 1877 р. він сповіщав: 
«Вьрвал своих «волов» («Хіба ревуть воли, як ясла повні?» — 

М. П.), переписанньх, пересмотренньх и скрепленньхх цензором:. 

Дубликат поехал за кордон. В каком виде возвратится? -- не 

знаю» [6, автогр. Мо 737, арк. 1--2|. . 
- (Три роки рукопис роману «Хіба ревуть воли, як ясла пов: 

ні?» знаходився в Женеві if. тільки в 1880.р. був надрукований 

oy



у такому вигляді, в якому його дозволяла царська цензура. 
Очевидно, це зроблено з метою полегшити його пересилку в 
Росію. | 

Повість «Лихі люди», роман «Хіба ревуть воли, як ясла 
повні?» потрапили в число заборонених книг в Росії і Австрії. 
Їх таємно читала тогочасна молодь разом з нелегальною по- 
літичною літературою. 

До двадцятиріччя аграрної реформи 1861 р. для женевсь- 
кого видання Мирний готовив ще повість «Голодна воля». Ця 
повість не була тоді надрукована, адже видання книг у Же- 
неві з початку 80-х років припинилося. Про опублікування 
повісті в умовах царської цензури не могло бути й мови. Своїм 
викривальним змістом вона не підходила до друку і пролежа- 
ла в архіві письменника до нашого часу. 

Під впливом всезростаючого визвольного руху в країні по»- 
легшуються цензурні переслідування українських книг. 1883 р. 
Мирний у київському альманасі «Рада», впорядкованому 
М. П. Старицьким, публікує першу частину роману «Повія». 
Наступного року (теж в альманасі «Рада») виходить друга 
частина роману «Повія» та оповідання «День на настівнику» 
і «Батьки». і 

Тільки в 1886 р. вдалося Мирному видати в Києві перший 
свій збірник творів під назвою «Збірниця з рідного поля». Сюди : 
ввійшли замість передмови своєрідний поетичний маніфест 
«До Музи», оповідання «Лихий попутав» і «П'яниця». В тому 
ж таки році окремим виданням виходить у Києві його коме- 
дія «Перемудрив». У ній царська цензура зробила значні ви- 
лучення. Цензор особливу увагу звернув на слова п'єси, в 
яких підтверджується, що гірше, ніж мужикові, нема нікому. 
Він наводить слова Петра, героя п'єси, який пояснює: «Що 
ж йому, мужикові, зосталося, коли на єго всякі пройдисвіти 
налягли, кишки з його мотають, душу тягнуть» [8, ф. 77, ч. 3, 
оп. 20, с. 28, арк. 101). Не пропустив цензор і зауваження па- 
січника про погане життя «бідного робочого чоловіка». Ці та 
інші гострі місця викреслені з тексту п'єси. 

Траплялось, київський цензор, вказавши окремі сторінки для 
вилучення, дозволяв до друку той чи інший твір, але потрібна 
була ще санкція головного управління в справах друку. Що 
не доконав місцевий цензор, те довершували в головному цен- 
зорному комітеті. Яскравим прикладом жорстоких звичаїв може 
бути цензурний розгляд п'єси Мирного «Лимерівна». Вона спо- 
чатку розглядалася київським цензором. Не збагнувши ідейного 
звучання п'єси, він дозволив її до друку, за винятком яскравих 
висловлювань Василя Безрідного, а також «неудобньх наре- 
каний и обращений к богу». Викривальний пафос п'єси «Ли- 
мерівна» розгадали в головному цензурному комітеті і тому 
винесли рішення: вона «должна бить безусловно запрещена 
к печатанию» [8, ф. 776, оп. 20, с. 28, ч. 3, арк. 1). . 

До впорядкованого в Києві літературного альманаха «Віст- 
ка» Мирний подав нарис «День у дорозі», в якому зображені 

5



чудові пейзажні зарисовки і роздуми письменника про тяжке 
життя народних мас. Збірник потрапив на цензурний розгляд 
1889 р. Не задовольнившись зробленими вилученнями на се- 
ми сторінках, цензор шукав мотиву для заборони. Таким мо- 
тивом послужила висока художня майстерність твору. «Вообще 
«День у дорозі», -- доходить висновку цензор, -- произведе- 
ние неудачное, написано оно язьком весьма вьчурньм с боль- 
шими претензиями на (красоту описания картин природь. По- 
лагаю, читатели потеряли Ob немного, если On «День у 
дорозі» совсем не появился в печати» [8, ф. 776, оп. 20, с. 220, 
ч. 3, арк. 347--348). Так свавільно вирішувалась доля най- 
кращих художніх цінностей. Нарис тоді не був надрукований, 
бо і весь збірник «Вістка» належав «безусловному запреще- 
нию к печати в полном OObeme» [8, ф. 776, оп. 20, с. 28, 4. 3, 
арк. 388). Тільки через 14 років -- під назвою «Серед сте- 
пів» -- він уперше опублікований із значними цензурними 
жупюрами в київському альманасі «Дубове листя». Цей твір 
як краща перлина української прози неодноразово передруко- 
вувався. 

Свавілля цензурних чиновників не зменшувалося наприкінці 
ХІХ та на початку ХХ ст. Емський указ доповнювався числен- 
ними інструкціями. Часто з творів, які раніше проходили че- 
рез рогатки цензури, при повторному виданні вилучувалися 
тексти. Так зробила цензура з оповіданнями Мирного «П'яни- 
ця». При повторному розгляді 26 січня 1898 р. цензурний ко- 
мітет запропонував вилучення того місця, де йдеться про хи- 
тання героя стосовно світобудови. 

З гірким болем писав Мирний про тяжкі часи цензурного 
переслідування, коли твори «часто зовсім не змогли побачити 
в рідній стороні або появлялись через десять років, після то- 

го, як ix скінчено» |б, автогр. Ne 394]. Подібне трапилося з 
повістю «Лихі люди», романом «Хіба ревуть воли, як ясла пов- 
ні?» та іншими визначними творами видатного письменника-де- 

мократа. 
foster «Лихі люди» під зміненою назвою Мирний кілька 

разів направляв до цензури. Її він включав до збірника «Збі- 
рниця з рідного поля». 17 лютого 1886 р. київський цензор 
вказував, що в ній письменник «изображаєт в самом безобраз- 
ном, отчаянном положенимй соцнальньй строй русского обще- 
ства» [8, ф. 776, оп. 20, с. 28, ч. 3, арк. 9). Тоді ж головне 
управління в справах друку недвозначно писало, що повість 
не може бути дозволеною «для печати и нужно удивляться 
CMEJIOCTH автора, решившегося попьтаться напечатать подоб- 
Hble сцень» [8, ф. 776, оп. 20, с. 28, ч. 3, арк. 40). 

Назву «Лихі люди», пояснював Мирний, довелося перемі- 
нити «задля цензури в «Товариші», але цензура не тільки IX 
заборонила, а ще й намірилася розпочати з цього справу» [6, 
автогр. Ne 673]. Відомі випадки, коли рукописи передових пись- 
менників без попередження авторів прямо відсилалися в жан- 
дармське відомство. Така ж доля могла спіткати повість «10- 

6



вариші». Дякуючи лише випадку, знайомий Панаса Мирного 
«довів цензорові, що тут нема ніякого криміналу, коли автор 
вдався до цензури, котра мала негідний задля неї твір заборо- 
нити. Цензор, як сповіщали мене, згодився з цим і вернув за- 
боронених ним «Товаришів» [6, автогр. Ne 673]. Письменник 
вказував: «На велику силу цензура згодилася вернути руко- 
пис, перехрещений червоними чорнилами» [6, автогр. Ne 290). 

Після надрукування повісті «Лихі люди» у Львові 1901 р. 
Мирний ще раз заслав її під зміненою назвою до царської 
цензури. Петербурзький цензурний комітет 21 січня 1902 р. 
знову виніс категоричну заборону. 

Одночасно з повістю «Товариші» цензура не дозволяла до 
друку переспів Мирного «Дума про військо Ігореве» ", бо всі 
переклади на українську мову заборонялися. Пройшло 16 ро- 
ків, коли цей майстерний переклад славнозвісного «Слова oO 
полку Ігоревім» був надрукований на Наддніпрянській Украї- 
Hi **, Такі ж мотиви послужили причиною заборони перекладу 
Мирного драми Шекспіра «Король Лір». 

З великими труднощами пощастило провести через цензурні 
застінки роман «Хіба ревуть воли, як ясла повні?» Спочатку, 
в 1902 р., у Києві був опублікований розділ з роману «Польова 
царівна». 12 лютого 1903 р. І. Я. Рудченко в листі до В. П. Нау- 
менка пояснював: «Я бьл Obl очень рад увидеть на страницах 
«Киевской старинь» наше злочастное произведение, которому 
женевский штемпель преградил доступ в Россию. Для облег- 
чения печатания его теперь, сообщаю Вам, что «Хіба ревуть 

воли, як ясла повні?» разрешень били русскою (киевскою) 
цензурою, с некоторьими исключеннями, З ноября 1875 года 

за Ne 483. По моему мнению, исключения STH следовало ObL 

сделать и при печатанин романа теперь -- они такого рода, 
что не испортят произведения. Скорее -- напротив: сообщают 
ему большую обьективность. Что касаєтся оговорки, что «Bo- 
ль» били уже напечатань за границею, то нужна ли такая 

оговорка? Не послужит ли зто для цензурь предлогом про- 
изводить розьск: где напечатано, почему, кем и т. п.? Не лучше 
ли сделать примечание, что роман бьл разрешен цензурою (у 
меня сохранился цензурньй зкземпляр) тогда-то; но, за изда- 
нием известного временного распоряжения 1876 года, не смог 

появиться в России. И точка. Таково мое мненне по зтому 
предмету» |7, арк. 1—2]. Тоді Мирний зазначав: «Щодо «Во- 

лів», їх треба перехрестити в «Пропаща сила» або «Пропащі 

люди», то друкувати їх можна буде...» [6, автогр. Ne 294). Пе- 

редбачення письменника справдилося. У 1903 р. роман під змі- 

неною назвою «Пропаща сила» був опублікований в журналі 

«Киевская старина». Так здійснене повторне женевське видання 

роману на Україні. З перехрещеною назвою роман ще раз 

* Вперше переспів «Слова о полку Ігоревім» опублікований у львівсько- 
му журналі «Зоря» |5, NeNe 3-- 7). і . 

(7 ** 1912 р. переспів Мирного «Дума пре військо Iropese> виданий у 

Києві з примітками видавця Олександра Коваленка |З, с. 109--110). 

L



публікувався в 1905 р. у зібранні творів письменника. В цьому 
виданні до назви «Пропаща сила» подавався підзаголовок «Xi- 
ба ревуть воли, як ясла повні?» Повторно видати роман у 1909 р. 
не вдалося. 

Цензура гнітила Мирного, але він свої твори не пристосу- 
вав до її вимог. З-під пера письменника появлялися нові прав- 
диві твори про життя народу. Тернистим виявився цензурний 
шлях повісті «Лихо давнє й сьогочасне», За цю повість тур- 
бувався М. П. Старицький. В листі до Мирного 25 березня 
1898 р. він писав: «Одержав я ваше «Лихо» («Лихо давне 
й сьогочасне». -- М. П.), чудесне, художнє лихо, давно пере- 
читав з смаком двічі... Боюсь я тільки, щоб цензура не вчинила 
«Лихові» -- лиха: там дуже гострі сцени знущання пані над 
дівкою і безпросвітній стан голодного люду, у який поставив 
єго уряд, -- тобто підбурених верств супроти вищих, а надто 
супроти найвищого уряду.. Що для цензури треба змінити чи 
урізати, чи добавити, -- то я зараз оповіщу Вас. Сяк-так, а 
вже будемо борикатись, щоб визволити дорогий гостинець від 
цензурних лебетів» [6, автогр. Ne 895, арк. 2--3). 

У літературному збірнику 1903 р. та зібранні творів Мирного 
повість «Лихо давнє й сьогочасне» перескочила цензурні пе- 
решкоди й була надрукована. Коли ж вона потрапила в цен- 
зуру для повторного окремого видання, там спохопилися ії 
винесли заборону. Свою заборону цензурний комітет 31 травня 
1904 р. пояснював тим, що в ній автор малює «мрачную кар- 
тину крестьянской жизни на Украйне как во времена крепо- 
стного права, так и в настоящее время. Повесть признана не- 
подходящей для народного издания, ввиду характера ее со 
держання» [8, ф. 776, оп. 221, ч. 1, с. 700, арк. 332]. 

Царська цензура вилучала цілі сторінки, найвиразніші со- 
ціальні характеристики, а нерідко повністю забороняла твори 
Мирного: В поєдинку зі свавільними законами цензури муж- 
нів голос письменника, зміцнювалися його революційно-демо- 
кратичні переконання. Гнівно осуджуючи переслідування і за- 
борону української мови, великий реаліст мріяв про справжню 
свободу слова. © 

Напередодні Лютневої революції письменник, вже будучи літ- 

ньою людиною, розгортає активну діяльність у справі видання 
книг для народу. Під його редакцією виходять твори молодих 
авторів. Він перевидає свої художні твори. 

В 1918 р. у Полтавській друкарні споживчих товариств ви- 

ходить його повість «Товариші». В підзаголовку книги зазнача- 
лося, що вона до цього часу була заборонена й виходить на 
Україні вперше» [2]. Видання здійснене за тим рукописом, 
який подавався до цензури. Тексту повісті передує невеличка 
передмова В. Щепотьєва, де розкриті цензурні митарства цього 
визначного твору письменника. Тут же вміщена фотографія 
однієї рукописної сторінки повісті, перекресленої в цензурі 
червоним чорнилом, «..Видруковано малюнок, -- читаємо В 
передмові В. Щепотьєва, -- однієї сторінки з рукопису «То-



варишів», що Панас Мирний подав до цензора. Цензори — то 
були чиновники, які читали твори письменників та дозволяли 
або не дозволяли їх друкувати. 

Цим цензорам було наказано, щоб вони «не багато дозво- 
ляли книжок про те, як живеться народу, а особливо україн- 
ському.. ї от, як українська книжка попадала до рук цен- 
зора, то здебільшого він її забороняв і не дозволяв друкувати» 
12, с. XV]. Далі уточнюється: «Ця сторінка, що її тут видру- 
ковано, вся зверху і до самого низу перекреслена червоним 
чорнилом. Так перекреслено всі сторінки в рукопису. Це ви- 
значало, що книжку заборонено, що друкувати її не можна. 
Окрім того, ті місця, де говориться про народ, цензор ще об- 
вів червоним олівцем (карандашом). Це показувало, що ці 
місця страшні та небезпечні для уряду» |2, с. XV—XVI]. 

Публікуючи заборонену повість «Товариші», Мирний ві- 
рив, що згодом, у нових умовах, будуть надруковані всі "Його 
твори, які колись не відповідали цензурним законам. Мрія 
письменника здійснилась. У наш час дввперше побачили 
світ такі його твори, як «Голодна воля», «Народолюбець»- 
та ін. 

Всі твори письменника виходять тепер повним обсягом. У 
них відновлені цензурні купюри. 

І. Кирилюк Євген. Панас Мирний -- визначний народний  письмен- 
ник // Укр. літ, 1945. No 3. 2. Мирний Панас. Товариші. Полтава, 1918. 3. Руд- 
ченко М. Таємниця одного видання // Прапор. 1957. Ne 3. 4. Франко Іван. 
Нарис історії українсько-російської літератури до 1890 р. Львів, 1916. 
5. Зоря. 1896. 6. Архів Панаса Мирного Інституту літератури ім. Т. Г. Шев- 
ченка АН УРСР. 7. Відділ рукописів Державної публічної бібліотеки 
АН УРСР. 8. Центральний державний історичний архів у Ленінграді. 

Стаття надійшла до редколегії 16.12.88. 

С. O. КОЧЕРГА, наук. співроб,, 
Ялтинський історичний музей 

Леся Українка -- мариніст 

Витоки поетичної самобутності Лесі Українки ся- 
гають шевченківських джерел. Вона продовжила традиції Коб- 
заря і поступово сама стала новатором ідей, тем, образів. 
Окремі паростки, що дали сходи у творчості основоположни- 
ка української літератури, виплекала Леся Українка. До таких 
паростків слід віднести мариністичні мотиви, які знаходимо 
в деяких віршах Т. Г. Шевченка, а Леся Українка уже відома 
нам як автор класичних віршів про море. JI. І. Міщенко кон- 
статує: «Краса і різноманітність морських пейзажів в поезіях 
Лесі Українки дає право назвати її видатним мариністом» 

[4, с. 77]. 

>



У літературі морська тема (пейзажі, подорожі, життя мо- 
ряків тощо) знаходила відображення упродовж тисячоліть. 
Велич моря оспівували Гомер і Овідій, Торквато Тассо і Гюго, 
Гейне і Байрон, Пушкін і Міцкевич. Для Лесі Українки море 
було насамперед притулком і дорогою у пошуках підсоння в 
ii тридцятилітній боротьбі з недугою. Вона добре знала Чорне 
море, бувала в різних куточках Середземного, бачила Балтій- 
ське, знайомилася з портовими містами. В загальній сумі по- 
над три роки із самого життя провела поетеса над морем і в 
морі. «Три літа» -- це не епізод у житті людини, тим паче, 
якщо ця людина поет. 

Уже в листах Лесі Українки зустрічаємо чарівні морські 
ескізи, які дають можливість бачити море в будь-яку погоду. 
Слово, надихане морем, зайняло почесне місце в художній 
творчості письменниці. Воно не залишило байдужими ні чита- 
чів, ні літературознавців. Майстерність опису морських пейза- 
жів Лесі Українки розглядали I. Франко, Аврахов, O. Бабиш- 
кін, О. Білецький, М. Драй-Хмара, А. Каспрук, Л. Міщенко, 
М. "Рильський, С. Шаховський. 

Систематизація доробку Лесі Українки-мариніста дала би 
можливість ще раз простежити феномен художності авторки 
на необ'ємному, але такому характерному для її творчості 
матеріалі. 

Безумовно, мариністична спадщина письменниці заслуговує 
всебічного висвітлення. 

Наша розвідка, не претендуючи на вичерпність теми, є 
спробою осмислити ідейно-художнє багатство мариністичних 
мотивів в поезії Лесі Українки. 

Поетеса міцно зв'язала свою музу з морем ще на початку 
творчого шляху. В 1884 р. у львівському журналі «Зоря» були 
опубліковані два вірші тринадцятирічної Лесі. У вірші про 
грецьку поетесу Сафо Леся Українка, наприклад, ще не ба- 
чивши моря, інтуїтивно потягнулася до його стихії. Власне, 
тема моря час від часу синім багаттям спалахувала в її пое- 
зіях. Як правило, кожна більш-менш тривала зустріч з ним 
спонукала Лесю Українку до творчості. 

Пропоную наступну періодизацію мариністики поетеси. 
Хвиля перша. Одеська. Охоплює вірші про море 1888 р. Три 
хвилі кримські, які збігаються з трьома кримськими періода- 
ми в її житті і творчості (умовно їх можна назвати: євпато- 

рійська, ялтинська, балаклавська). Хвиля п'ята. Італійська. 
1902--1903 рр. Хвиля шоста, Єгипетська, 1911 р. 

Маринам кожної хвилі властиві певні. ідейно- -естетичні по- 
шуки. Так, одеська хвиля в творчості мариніста Лесі Україн- 
ки -- результат її першої зустрічі з морем. Звичайно, поетич- 
на натура сімнадцятирічної волинянки не могла не відгукну- 
тись на нові враження. Внаслідок цього народились її перші 
марини, які ввійшли до циклу «Подорож до моря». Іван Фран- 
ко пізніше оцінив цей цикл як проблиски сильного, самостій- 

ного таланту. 

10



Однак зазначимо, що час учнівства ще відчутний в описах 
моря. Знаходимо тут образи, запозичені із Шевченка, народно- 
пісенної творчості. Та все ж Леся Українка у першому лірич- 
ному циклі створила своєрідні марини. Ось вірш «Далі, далі 
від душного міста». Невибагливий задум -- картина морсько- 
го простору в сонячний погожий ранок -- отримує високоху- 
дожнє втілення. 

В морі хвиля за хвилею рине, 
Море наче здіймається вгору, 
А склепіння небеснеє синє 
Край свій ясний купає у морі... [6, с. 95] 

Ці рядки викликають відчуття безмежного сяйва моря. Все 
в цьому вірші рухається, змінюється, переходить у протилеж- 
ність за законами діалектики («Море, море! Без краю просто- 
ре, руху повне і разом спокою!»). 

Талановитим кольористом показала себе Леся Українка у 
вірші «Вже сонечко в море сіда». Вода -- «немов оксамит 
зеленіє», «рожевіє пінистий край». Підсилює враження від 
кольорів те, що авторка користується засобами контрасного 
малюнка: для яскравої плями підбирається протилежне за 
барвою тло -- «На хвилях зелених тремтять // Червонії іскри 
блискучі». 

Море для Лесі Українки -- не лише об'єкт замилування, 
воно будить думку поетеси. «Любов і надія не в зорях, не в 
морі! Між людьми поради питати!» |2, с. 80) — доходить вона 
висновку. І хоч пізніше вимогливою поетесою ця строфа була 
викреслена, І. Франко зумів почути «соціальну ноту» в автор- 
ки, що досі лише милувалася природою. 

Таким чином, одеська хвиля відіграє особливу роль у твор- 
чості поетеси. Її пейзажі про море -- це не просто описи, це 
освідчення в любові: 

Забуваю і щастя, і горе-- 
Все наземне, --з'єднатись з тобою 
Я жадаю на час, на годину, 
Щоб не бачить нічого на світі, 
Тільки бачить осяйну долину 
І губитись в прозорій блакиті!.. [6, с. 95) 

Море Лесі Українки в одеській хвилі переважно спокійне, 
святкове, сяюче, величне. Навіть хвилі-«огирі» радісно пока- 
зують свою силу, частіше ж -- «танцюють химерно та легко». 
Мабуть, це відповідало радісному світобаченню юнки, яка ли- 
ше вступала у велике життя. Вже по одеській хвилі ми 
бачимо, що для поетеси море невід'ємне від життя людей. 

Чорне море продовжувало надихати поетесу і в Криму, де 
вона написала чимало творів. Враження від поїздок у Крим 
1890--1891 рр. відбиті в циклі віршів «Кримські спогади». 
Марини становлять переважну більшість циклу. Один з відо- 
мих віршів цього циклу, де майстерність авторки, за визначен- 
ням I, Франка, «сяє повним блиском», - - «Тиша морська»: 

1



Тиша в морі.. ледве-ледве 
Колихає море хвилі; 
Не колишуться од вітру 
На човнах вітрила білі. 

З тихим плескотом на берег 
Рине хвилечка перлиста; 
Править хтось малим човенцем, — 
В'ється стежечка злотиста [6, с. 100|. 

Знову зустрічається характерне для Лесі Українки багат- 
ство світла. На перший погляд, вірш зовсім не відрізняється 
від одеської хвилі. Літературознавці на початку поезії зна- 
ходять суголосність з сонетом А. Міцкевича «Морська тиша». 
Але читаючи уважніше, можна вловити дві несподіваних нот- 
ки, які дисонансом обрамляють цю лагідну морську пастораль. 
В «країні світла», «в краю вічного проміння» з'являється 
образ негоди, що не виходив на перший план в одеській хвилі, 

У краєзнавчій літературі зазначається: влітку 1891 р. на 
Чорному морі була нестала погода. Одну з бур на морі пое- 
теса описала в листі до матері. Але, безперечно, думки Лесі 
Українки про життєві негоди, передчуття нелегкої боротьби 
з ними в соціальному і особистому плані спричинилися до то- 
го, що в маринах першої кримської (євпаторійської) хвилі 
переважають картини бурхливого моря. У вступному вірші 
«Заспів» ніби відбувається двобій між спогадами про «ясну 
країну» і про море, «що вже тепер туманами густими укрило- 
ся, бурхливе», Далі тенденція до неспокійного моря в пейза- 
жах поетеси наростає і досягає кульмінації у «Негоді». 

В темний вечір сиджу я в хатині; 
Буря грає на Чорному морі... 
Гомін, стогін, квиління пташині, 
Б'ється хвиля, як в людському горі [6, с. 104). 

Змінилася манера письма: ритм вірша " напружений, роз- 
горнуті порівняння суворі, палітра барв стримана. Після 
одеської хвилі пройшло всього три роки, але такі зміни в стилі 
свідчать про еволюцію світогляду поетеси. 

На початку 90-х років припадає остаточний вибір Лесею 
Українкою шляху громадського співця. В євпаторійських пое- 
зіях уже не тільки зовнішні чари ваблять око художника — 
морська хвиля стала для неї «піснею», «думою». Готовність. 
до боротьби, дух завзяття, оптимізму пронизують морські 
етюди: 

Та не страшно 
Моїм думкам осінньої негоди 
ка Чорнім морі [6, с. 99], 

Вітаючи могутність стихії, поетеса вкладає в її символіку; 
соціальний зміст: 

Сильне море! зберися на силії 
Ти потужне, нема тобі впину: a 

Розжени свої буйнії хвилі, 
Затопи сю нещасну країну! [6, с. 105) 

12



«Так страшно молиться поетеса до розбурханого моря, — 
зазначав Д. Павличко,-- так через її розпачливу ненависть 
до гнобителів і рвачів просявала істинна любов до різноликої 
и різномовної душі дореволюційного Криму» |5, с. 31]. Отже, 
в першу кримську хвилю море, за визначенням самої поетеси, 
стає для неї «провістю волі і надії». 

Окремої інтерпретації потребує зворушлива марина циклу 
«На човні». Написана вона під впливом морської прогулянки 
з братом Михайлом у місячну ніч. Вперше ми бачимо нама- 
гання передати гру світла на морі посеред ночі. Проте фено- 
мен цього вірша -- у внутрішній діалектиці мислення поетеси. 
Картини чарівного, ніби застиглого моря є лише протилежною 
стороною душевних тривог авторки; моральні пошуки, «сумні 
думи» вона на деякий час розчинила в спогляданні природи. 
Однак вони не залишили її. Вірш не випадає із загального 
настрою циклу, навпаки, поглиблює його лейтмотив. 

Перша кримська (євпаторійська) хвиля показала, що всі 
симпатії поетеса віддала морській стихії. Саме в ній вона ба- 
чила руйнівну силу, яку шукала в боротьбі з несправедливим 
соціальним ладом. 

У червні 1897 р. особисті обставини змусили Лесю Україн- 
ку поїхати в Ялту, де вона затрималась на цілий рік. Основ- 
ний поетичний наслідок цього року -- цикл «Кримські від- 
гтуки». На відміну від попередніх циклів тут власне поезій- 
марин ми не знайдемо, але майже в кожному поетичному тво- 
рі наявні морські пейзажі. 

Душевна криза, самотність та ностальгія не сприяли нат- 
хненню поетеси, навіть море не викликало в неї бажання взяти- 
ся за перо. Картини моря ялтинської хвилі Лесі Українки 
відображають її смутний, елегійний настрій. Його краса, швид- 
ше всього, не захоплює її, а викликає ніжність. Море стало рід- 

нішим і ближчим для неї. Мариністичні рядки «імпровізації» 
відбивають тугу за коханням самотньої дівчини. 

Jleca Українка не зупиняється у своїх творчих пошуках. 
В «Уривках з листа» вона вперше пише марину білим віршем. 

Початок поезії -- оригінальний сплав морського пейзажу і мо- 

тивації верлібру. 

"РІ Розмір, неначе химерная хвиля, 
Розбивається раптом об кожну малу перешкоду, 
Ви даремно шукали б у ньому дев'ятого валу, 

Могутньої хвилі, що такт одбива течі океану. 
Думки навіває мені тепер Чорнеє море-- 
Дике, химерне воно, ні ладу, ні закону не знає... [6, с. 157] 

Амфібрахій, анапест, дактиль чергуються довільно, такий 

розмір підказаний музикою моря. Але не лише нею. Леся 

Українка в свій час писала Іванові Франку, що справжній 

т», на її думку,-- ліс, а в хвилях океану є якийсь «верлібрис і 

лад і закон. Море для поетеси все частіше асоціюється з во- 

лею. У чорновому варіанті вірша це відчутно особливо ви- 

разно..: 

13



Під час перебування в Ялті талант Лесі Українки-живо- 
писця привертало і море, яке «шарілося... від сонця. вітання», 
і море, яке «з небом зіллється в хаос». Незважаючи на само- 
почуття, поетеса заставляє свою музу звучати мажорно. I все- 
таки марини другої кримської хвилі огорнені серпанком туги 
за справжнім, повноцінним життям. Прагнення до цього ін- 
шого, нового життя надає силу її пейзажам. 

«Море далеко мліє так ніжно, як мрія», -- пише вона у 
вірші «Весна зимова». I незламна поетеса готова іти за тією 
мрією 

. ШВИДКО, мов чайка морська білокрила, 

полинуть по хвилях, 
Геть за далекий обрій, звідки сонечко сходить, 
В новії незнані світа, 
Ha іншую долю й недолю! [2, с. 8) 

Італійська хвиля в творчості Лесі Українки-мариніста зв'я- 
зана з її лікуванням у 1902--1903 рр. в м. Сан-Ремо. Цілком 
сформована поетеса і водночас зріла людина з передовими 
поглядами зустрілася з Середземним морем напередодні пер- 
шої російської революції. Серед поезій, якими поетеса відпо- 
віла на пекучі питання боротьби з самодержавством, виділяє- 

-ться італійська марина «Гострим полиском хвилі спалахують». 
Леся Українка спостерігає нічне море після бурі, але бачить. 
у мерехтінні місячного сяйва, чує в гомоні хвиль те, чого вона: 
жагуче чекає від близького майбутнього -- повстання народу, 
революцію. 

Гострим полиском хвилі спалахують 
лісля бурі у місячну ніч, 
наче військо мечами двусічними 
хоче знять вражі голови з пліч [6, с. 290). 

Кожну деталь морського пейзажу вона наповнює алегорич- 
ним змістом і переходить до роздумів про прийдешність. Ця 
поезія -- вершина серед марин Лесі Українки у ракурсі соці- 
ального спрямування. tn 

Нічне море стало об'єктом художнього опису ще в одній 
італійській марині, написаній через півроку. Як і в поперед-- 
ньому вірші, художник не обмежується спогляданням хвилю- 
вання MCDA, відтвореного експресивним малюнком. 

Море плаче голосом великим, 
. дужі хвилі ринуть і ридають, 

І здіймаються все вгору, вгору, 
вище все, аж поки дальне світло 
тих зірок голов їх доторкнеться, 
тільки ледве чиста біль заблисне 
на потужних головах, як раптом 
наче темна сила їх підкосить, 

і поляжуть голови... [6, с. 295) 

Піднімаються морські хвилі, i паралельно їм здіймаютьон 

одна за одною «думи-хвилі» поетеси. Ці думки У формі запи- 

14



тань поступово нагнітають ритміку вірша, зливаються, дося- 
гають апогею у фіналі і.. не знаходять відповіді. Звичайно, 
можна в неспокійних хвилях бачити героїзм сотень революціо- 
нерів, які серед темряви царизму прагнули наблизитись до 
світла майбуття, хоча знали, що сил у них не вистачить, 
їх чекає смерть. Та, без сумніву, цей вірш значно глибший, 
філософський. Зображаючи бурхливе море, Леся Українка на- 
магається збагнути закони руху взагалі, смисл людського 
життя, причини, мету та мотиви вчинків людей. Поезія роз- 
ширює можливості мариністичного малюнка Лесі Українки. 

Картини стихії, написані нею, органічно виражають єство 
поетеси. Італійське море в її поезіях окрилює фантазію, ви- 
кликає філософські роздуми, загартовує віру в грядущу рево- 
люцію. 

Третій кримський період Лесі Українки характеризується 
розквітом її драматургічного таланту, все рідше вона вдаєть- 
ся до власне марин. У балаклавській хвилі виділяємо лише 
дві поезії, які виразно продовжують тему моря. Композиція 
вірша «За горою блискавиці» нагадує італійську хвилю: сплав 
пейзажу і породжених ним думок, що подані в більш чи менш 
алегоричних образах: 

За горою блискавиці, 
а в долині нашій темно. 
У затопі чорні води 
плещуться таємно [6, с. 350). 

Вірш побудований на контрасті (цей прийом був близький 
поетесі) темної води і ясних блискавиць. За цими образами 
криються широкі суспільно-політичні узагальнення. Пейзаж 

дає можливість проникнути в роздуми Лесі Українки над при- 

чинами поразки першої російської революції, відчути її віру 

в «неминуче відродження тепер підупалої енергії мас» |Ї, 

с. 213). 
Балаклавське море нагадує Лесі Українці домовину: 

«..в чорний гріб вода понуро ясную ховає». Ця асоціація ви- 

користовується i у вірші «Хвиля», написаному майже через 

рік в Євпаторії. 

Хвиля смутна, 
каламутна, 

вже не ясна, вже не біла, 
відпливає посумніла, 

мов до гробу [6, с. 356). 

Ще в Італії поетесу надихало нічне море. Ця прикмета піз- 

ніх марин Лесі Українки виявилась у вірші «Спогад з Євпа- 

торії». 
Море стелиться чорним, важким оксамитом, 
небо чорне і хмарне тяжіє вгорі... |б, с. 305) 

«Чорні ворожі хвилі», «чорна безодня» -- такі зміни в сві- 

тобаченні поетеси, безумовно, викликані її тяжким особистим 

15



життям. Ti душа, переповнена власним i народним горем, ні 
на хвилину не може забути про «негоду в світі». 

. До балаклавського періоду примикає і вірш «Хвиля», опуб- 
лікований, за згодою поетеси, лише у 1912 р. Живописну кар- 
тину дужого морського прибою поетеса передає за допомогою 
натиску віртуозної ритміки, тонкої звукової інструментовки. 

Хвиля йде, 
вал гуде a 
білий, смілий, срібний, дрібний... [6, с. 356} 

Хвиля -- це вже знайомий знак народної сили, що потерпі- 
ла поразку після піднесення революційної боротьби. Та не від- 
праву співає їй Леся Українка. Кінцівка вірша звучить опти- 
містично, знову з'являється епітет «вільні», який означує сло- 
во «хвилі». Ця поезія -- справжній ломикамінь на фоні реак- 
ції, свідчення незламності духу волелюбної поетеси. 

Таким чином, у морських пейзажах балаклавської хвилі 
відчуваємо особистісне сприйняття поетесою поразки першої 
російської революції. 

В останні роки життя Лесі Українці доводилося часто по- 
дорожувати морем. Наслідком мандрівок у Єгипет став цикл 
«З подорожньої книги», що становить єгипетську хвилю в 
мариністиці поетеси. Поїздка у Єгипет 1911 р. збіглася з nepio- 
дом снігових штормів, особливо страшних і небезпечних -- 
про це ми довідуємося з листа до матері. Такий романтичний 
матеріал відповідав пафосу більшості творів Лесі Українки 
на теми моря; з молодечим запалом вона знову береться за 
марини, дивуючись своїй натурі: адже в екстремальних обста- 
винах -- у холоді, в голоді, під час бурі -- написала п'ять 
віршів «закляклою від морозу рукою». 

Весь цикл складається з шести віршів. Читаючи їх, ніби 
опиняєшся в епіцентрі описаних пригод. Пластичність зорових 
образів доповнюють слухові засоби: 

Рипить корабель, стогне тяжко, 
здригається, наче конає, 
угору здіймається важко, : 
ще важче у діл поринає [6, с. 370). - 

Картини моря Лесі Українки єгипетського періоду можна 
пізнати за насиченістю білою барвою, від якої віє холодом 
і безвістю, Крім частого повтору слова «білий», враження під- 
силюють кольороносні словосполучення: «біловійний туман», 
«сліпа сніговиця», «сніжні пустелі». 

Кольорова палітра циклу не обмежується білою барвою. 
На білосніжному фоні поетеса розкидає де-не-де яскраві гаря- 
чі плями -- червоні, оранжеві, жовті -- які сприймаються як 
протиставлення холоду, надія маяків, що не дають впасти В 

розпач. Таким є багаття, розкладене на корабельному ON OTe 
Таким є ірреальні «найсолодші помаранчі» i «край, OcAAHH 

сонцем», i «злотоіскристі піски», які, немов .MapeBO, постають 

16



у багатій уяві поетеси, замученої білизною навколишнього 
краєвиду. | 

Прекрасні зарисовки єгипетської хвилі об'єднані внутріш- 
ньо: кожна з них свідчить про мужність авторки, котра почу- 
ває себе серед розбурханої стихії природньо, без страху і скарг 
вдивляючись у далину. Такий спосіб життя -- єдино гідний 
Людини. Йому вона складає гімн у вірші «Епілог», яким і 
завершується цикл. 

Хто не жив посеред бурі, 
той ціни не знає силі, 
той не знає, як людині 
боротьба і праця милі [6, с. 376). 

В останній своїй хвилі Леся Українка виступає співцем 
бурі, шторму, непокірності стихії моря. Своїми художніми цін- 
ностями цикл «З подорожньої книги» -- вагомий новаторський 
внесок в українську пейзажну лірику. 

Слід визнати, що Лесю Українку-мариніста переважно оці- 
нюють лише на окремих зразках її ранньої лірики. Так, 
М. Драй-Хмара зазначав: «У віршах море у неї (Лесі Україн- 
ки.-- С. К.) виходить занадто блідим -- до тих художніх зраз- 
ків, що їх дали Жуковський, Пушкін, Шевченко, Леся не під- 
неслася. Море не настроює "МЛесиної душі на бунтарський 
лад — навпаки воно заспокоює, заколисує її |З, с. 66). Розгляд 
мариністичної творчості Лесі Українки від хвилі до хвилі за- 
перечує поквапливе судження М. Драй-Хмари. Традиційний 
шаблон панував над її морськими пейзажами недовго. Посту- 
пово відточується майстерність поетеси, образ моря наповню- 
ється глибшим змістом, стає узагальненням суспільно-політич- 
них процесів свого часу крізь призму світобачення митця. 
Спектр асоціацій, що навіюють психологічно загострені мари- 
ністичні символи в поезіях, не варто обмежувати єдиним 

прочитанням. Морський пейзаж в образному світі української. 
поезії Леся Українка піднесла на високий ідейно-естетичний 
рівень, значно розширивши його художні можливості. 

1. Аврахов Г.-Г. Художня майстерність Лесі Українки -- лірика. К., 
1964. 2. Вишневська Н. О. Лірика Лесі Українки: Текстолог. дослідження. 

К, 1976. 3. Драй-Хмара М. Леся Українка. Життя і творчість. К. 1926. 
4. Історія української літератури / кінець ХІХ-початок ХХ століття). К., 
1978. 5. Павличко Д. Над глибинами. К., 1983. 6. Українка Леся. Зібрання 
творів: У 12 т. К., 1975. Т. 1. 

Стаття надійшла до редколегії 13.04.89 

2—2889 es. 17 



10. I. ДЕНИСЮК, викл,, 
«Львівський політехнічний інститут 

Шекспірівська епіталама в структурі 
«Блакитної троянди» Лесі Українки 

В інтелектуально-художньому світі Лесі Українки: 
Шекспір посідає особливе місце. «Геніальні письменники не 
лякаються звертатися до деяких образів народної та індиві- 

дуальної творчості, як тільки ці образи викликали в них нову 
ідею. Сильна творча уява може надихнути найстаріші символи 
новими переживаннями» |Ї, с. 40), -- писав Михайло Рудни- 

цький. Саме в цьому ключі ще раз хочеться торкнутись пи- 
тання нового життя шекспірівських образів і мотивів, зігрітих 
творчим диханням Лесі Українки. 

У грунтовній праці М. С. Шаповалової «Шекспір в україн- 
ській літературі» (1876) вже зверталась увага на першу спро- 
бу перекладу Лесі Українки з Шекспіра -- на «окремі рядки 
з монологу Джульєтти», які «зібрані так, що становлять цілість 
і виражають певний настрій, досить точно відтворюючи захоп- 
лену патетику монологу» |З, с. 156). Особливо цінним вважає 

дослідниця «збереження системи поетичних засобів Шекспіра» 
і на підтвердження цієї думки наводить два точно передані 

епітети «cloudy night, close curtain», згадує також і про «по- 
важно урочисте звертання до ночі (sober suited matron all in 

black) і сміливо розгорнутий образ: 

Romeo, come, thou day in night, 
For thou wilt lie upon the wings of night 
Whiter than new snow on a rawen 5 back [3, с. 156). 

Проте у чому саме полягає оте сміливе розгортання образу, 

у книзі не сказано, бо ж українська поетеса з великою мірою 

адекватності передає ці рядки без їх розбудови: 

Прийди, Ромео, ти мій день вночі, 
Бо ти лежатимеш на крилах ночі, 
Як перший сніг на ворона крилі... [2, т. 3, с. 72] 

Очевидно, дослідниця має на увазі промінювання шекспірів- 

ського образу на контекст, у якому вміщений переклад, адже 
він виступає не самостійно, а як складовий структурний еле- 

мент драми Лесі Українки «Блакитна троянда». М. С. Шапо- 
валова слушно зауважує, що рядки з Шекспіра введені в дра- 
му Лесі Українки «для характеристики Люби», головної героїні 
цього твору, яка прагнула грати роль Джульєтти. Є потреба 
продовжити цікаво розпочатий відомим шекспірознавцем ана- 
ліз. Хотілося б детальніше розглянути перекладацький почерк 
і в українському, і в російському варіантах перекладів уривка 
з Шекспіра («Блакитна троянда» була перекладена авторкою 
й російською мовою), а також простежити його щільний 3B Я" 

зок з композицією та психологічним аналізом твору. Крім того» 

18



нам здається, що у «Блакитній троянді» певною мірою cxpec- 
тилися деякі мотиви «Ромео і Джульєтти» та «Гамлета» Шек- 
спіра, 

При аналізі перекладу не слід обмежуватися лише тексту- 
альним порівнянням оригіналу і перекладу, а необхідно збаг- 
нути ті «зустрічні течії», які його зумовили. Це поняття охоп- 
лює цілий комплекс тенденцій культурного життя країни. 
До Шекспіра Леся Українка йшла довго і наполегливо, 

СВІДОМО поставивши за мету вивчення англійської мови, аби 
Шекспіра читати в оригіналі. Спочатку Леся у Києві наполег- 
ливо вивчає мову у родовитої англійки, пізніше бере лекції 
у Софії, де опановує мову настільки, що розуміє Карляйля 
без словника. Зберігся лист, який Леся Українка написала в 
Лондон бездоганною англійською мовою. Безсумнівно, читала 
вона Шекспіра в оригіналі і до 1898 р., коли ділилася своїм 
враженням від прочитання «Каїна» в оригіналі. Та й перекла- 
дати поезію з оригіналу ставила за свій принцип. 

Взагалі Шекспір був мірилом інтелектуальної атмосфери 
сім'ї Косачів. Характерний факт: брат Лесі Михайло дарує 
одинадцятирічній сестричці Ользі твори Шекспіра, і вона у 
захопленні від них. Пізніше Ольга Косач, як і її чоловік Ми- 
хайло Кривинюк, перекладатимуть англомовну літературу. 
Дещо переклала з англійської й мати Лесі Українки -- Олена 
Пчілка. 

Уривок з драми «Ромео і Джульєтта» вмонтований у сер- 
цевину «Блакитної троянди». Оскільки ця річ була перекла- 
дена авторкою й по-російськи, довелося Шекспіра передати 
ще й цією мовою. Ось ці два переклади: | 

Летіте вчвал, ви, румаки огнисті, 
До Фебових палат; візник такий, 
Як Фаєтон, хай вас жене на захід, 
Хай миттю вас покриє хмарна ніч. 
Спусти запону щільну, гречна нічко, 
Ходи, матроно, в простих чорних шатах. 
Прийди, Ромео, ти мій день вночі, 
Бо ти лежатимеш на крилах ночі, 
Як перший сніг на ворона крилі... 
О мій Ромео! |2, т. 3, с. 73| 

Бьстрее мчитесь, огненнье кони, 
К жилищу Феба! О, когда б возница, 
Такой, как Фазтон, вас гнал на запад, 
Ночь облачная вдруг Ob наступила. 
Приди, ночь кроткая, с покровом темньм 
Матрона строгая, вся в черном. Ночь, приди! 
Приди, Ромео! Ти мой день полночньй! 
Ть будешь так белеть на крьільях ночи, 
Как первьй снег на ворона крьле. ; 
O мой Ромео! [2, т. 3, с. 338). | 

Вже перше побіжне ознайомлення з цими слов'янськими пе- 
рекладами при порівнянні їх з оригіналом виявляє різницю в 
обсязі тексту. Шекспірівський монолог. Джульєтти має ЗІ ря-. 

ла 19



док. Леся Українка передає зміст цього монологу не повністю, 
а лише перших двадцяти з половиною рядків. Тут відразу за- 
уважимо, що кінцеві слова -- «О мій Ромео!» не є перекладом, 
а власним звертанням Люби до коханого Ореста, якого вона 
«кидається обіймати». Отже, декламований Любою спресова- 
ний монолог Джульєтти набуває нової якості -- це вже не 
монолог, а власна репліка в її діалозі з Орестом, тільки думка. 
висловлена готовими шекспірівськими образами. Ця обстави- 
на вплинула на характер адаптації епіталами. Репліка не мог- 
ла мати аж 31 рядок у-такій «некласичній», п'єсі, як «Блакит- 
на троянда», та й не всі деталі, висловлені «про себе», у моно- 
лозі, можуть бути розкриті у присутності іншої особи. Те, що 
Шекспір виразив 31 рядком, Лесина героїня передає дев'ять- 
ма. А тепер придивімося до мистецтва вибору матеріалу для, 
його перекладу-трансформації в новому, по суті, жанрі: 

Gallop. apace, you fiery-footed steeds, 
Towards Phoebus lodging; such a waggoner 
As Phaethon would whip you tothe west, 
And bring in cloudy night immediately. 
Spread thy close curtain, love-performing night! 
That гипамау'5 eyes may wink, and Romeo 
Leap to these arms, ипіаїк of and unseen! 
Lovers can see to do their amorous rites 
By their own beauties, or, if love be blind, 
It best agrees with night. Come, civil night, 
Thou sober-suited matron, all in black, 
And learn me how to lose a, winnig match, 
Play'd for a pair of stainless maidenhoods: 
Hood my иптапп'й biood, bating in my cheeks, 
With thy black mantle; till strange love, grown bold, 
Think true love acted simple modesty. 
Come, night! come, Romeo! come, thou day in night! 
For thou wilt lie upon the wings of night, 
Whiter than new snow оп а raven's back. 
Come. gentle night; come, loving, black-brow'd night, 
Give те my Romeo... |5, с. 53--54). 

Отже, для перекладу вибрані основні, контурні риси образів, 

а опущено те, що має характер пояснень, уточнень 1 що легко 

уявити з контексту. Шекспірознавець Олена Алексєєнко заува- 

жує: у драмі «Ромео і Джульєтта» герої живуть пристрасно м 

нетерпляче, час дії сконденсований, він охоплює лише пять 

днів, закоханих темпераментних юних італійців -- Ромео 1 

Джульєтту -- оточує імпульсивний і жагучий світ -- усі тут 

прагнуть якнайшвидше використати кожну мить [4, т. 2, с. 596). 

Пристрасно прагнучи якнайшвидшого наближення ночі, а з нею 

і приходу коханого, Джульєтта мислить образами античної MI- 

фології, у якій уособленням шаленої швидкої їзди був юнак 

Фаетон, син небожителя Феба, Нерозважний синок покористу"- 

вався батьковою колісницею, запряженою у вогненні КОНІ, 2 

крім цього, перевищив швидкість і розбився. Звідси cone 
«вогненнокопитних скакунів» у Шекспіра. На противагу tee 

«Ромео і Джульєтта», витриманій у темпі прискорення, кн 

китна троянда» написана у стриманому ритмі. Закохана B р 

20



ста Люба весь час зволікає з оформленням шлюбних відносин, 
оскільки над нею тяжіє фатум спадковості -- її мати була 
психічно хворою. Люба обмежується коханням «блакитної тро- 
янди», яке культивували лицарі у середньовічних романах, — 
платонічним коханням. Вона затамовує в собі жагу повнокров- 
ного земного почуття, але внаслідок різних психічних стресів 
божеволіє. Вибух шизофренії цієї героїні драми і виявляється 
у неприродно швидкому рішенні взяти шлюб з Орестом, у га- 
рячковості її хаотичних дій, алогічності думок. Звідси йде ви- 
бір шекспірівської епіталами з драми «Ромео і Джульєтта». 
Саме монолог Джульєтти стилізований у жанрі того виду ве- 
сільної пісні, що її назвали епіталамою. У грецькій хоровій 
ліриці під епіталамою розумілася пісня, яка прославляла мо- 
лодих. Її співав хор нестарих жінок і чоловіків перед дверима 
кімнати молодої. Пізніше твір панегіричного характеру, на- 
писаний з приводу одруження, почали називати епіталамою. 
В українському фольклорі теж були своєрідні епіталами -- 
так звані коморні пісні. Стабільною прикметою народнопісен- 
них епіталам були натяки еротичного характеру, часто наба- 
гато різкіші й відвертіші, ніж у шекспірівській епіталамі. Є 
вони і в одній з епіталам Максима Рильського, щоправда, 
витончено-шляхетні. Шекспір не відзначався особливою цнот- 
ливістю. Михайло Рудницький спостерігає, що Офелія в «Гам- 
леті» у сцені божевілля «висловлює піснями заховану на дні 
серця таємницю нещасливого кохання» і «в її піснях прори- 
ваються жахливі дисонанси: сороміцькі слова» [1, с. 46]. Чим 
були для Офелії народні пісні, тим став у момент божевілля 
для Любові Гощинської декламований нею уривок з монологу 
Джульєтти -- з її епіталами. Він відповідав естетичним вимо- 
гам Лесі Українки, яка в одному з листів до Ольги Кобилян- 
ської з приводу «рискованих сцен» у літературі зазначала, що 
вони мають бути подібні до фортіссімо доброго піаніста, яке 
ніколи не повинно бути різке. Шекспірівська Джульєтта — чо- 
тирнадцятирічна дівчина -- епіталаму виголошує сама. Почуття 
дівочого сорому з великим тактом стилізує певні еротичні на- 
тяки. Весь акцент у цій шекспірівській епіталамі падає на світ- 
лові метафори -- на контраст між чорнотою ночі і білизною 
жаданого Ромео. Леся Українка в своїй адаптації монологу 
Джульєтти виокремлює три образи: образ швидкого руху як 
алегорії якнайшвидшого приходу ночі, образ ночі і образ світ- 
лого дня посеред неї -- Ромео. Перекладачці вдається чудово 
передати почуття, жадобу руху, виражені шекспірівським «gal- 
lop apace» українським «летіте вчвал», причому оте коротке, 
уривчасте, акцентоване цезурою «вчвал» створює ілюзію особ- 
ливої динаміки у сполученні з метафорою «летіте», для україн- 
ської мови природною, У російському перекладі такого смисло- 
во-емоційного навантаження цій же перекладачці у виразі «бьм 
стрее мчитесь» досягнути не вдалося: невідомо, який саме 
характер руху -- галоп чи рись. Англійське «steed» означає 
іназву коня з певним поетичним забарвленням, тому в Лесино- 

21



му російському перекладі цілком закономірно вжито «кони», 
а не «лошади». Але особливо вдало це слово передано по- 
українськи -- «румаки». На перший погляд здавалося б, що 
це полонізм, адже «гитаК» у польській поезії вживається Ha- 
багато частіше, ніж в українській. Але це слово спільне. «Словар 
української мови» Б. Грінченка перекладає його на російську 
мову так: «аграмак, ратньй, боевой конь» і для ілюстрації по- 
силається на народну приказку. Лесин російський переклад точ- 
ніше передає синтаксичну конструкцію оригіналу з його мо- 
дальністю «such а waggoner As Phaethon would whip you to the 
west». «О, когда б возница, Такой как Фаєтон, Bac гнал Ha 3a- 
пад..», ніж український: «візник, такий, Як Фаєетон, хай вас 
жене на захід». Взагалі настрій імперативності більш харак- 
терний для українського варіанту шекспірівської епіталами, ніж 
для російської, -- звідси оте категоричне «хай вас жене». 

Образ ночі у Лесі Українки змонтований з матеріалу, роз- 
киданого в різних місцях монологу Джульєтти. Він має різні 
відтінки в українському і російському перекладах. У Шекспіра 
ніч наділена цілим каскадом епітетів. Вона «civil» -- «чемна, 
гречна»; «<love-performing» -- «заступниця кохання»; «sober-sui- 
ted matron» -- скромно (розсудливо, спокійно, строго) одяг- 
нена матрона»; «ай in black» — «вся в чорному»; «wish thy black 
mantle» -- «з чорним плащем»; «gentle» -- «лагідна, ніжна»; 
«loving» -- «люба, кохана» і, нарешті, «<black-brow‘d», «чор- 
ноброва». В уяві Джульєтти ніч неначе проходить певну еволю- 
цію: спочатку дівчина називає її стриманими епітетами, ніби 
боїться її дещо суворого одягу, а потім голубить її ніжними 
словами: «лагідна, люба, чорноброва». Усієї цієї гами почуттів 
шекспірівської героїні Леся Українка не передає -- загальний 
рисунок Любиної репліки більш стриманий, не такий розні- 
жений, як у Джульєтти, що, очевидно, не відповідало особливо- 
му психідному станові героїні «Блакитної троянди», зосередже- 
ної на певних домінантах. Леся Українка неначе залишає пест- 
ливі шекспірівські епітети для своєї майбутньої Мавки, яка так 

ніжно голубитиме ними ніч, благаючи її не швидше приходити 

(як Джульєтта), а Мминати, бо її коханий Лукаш на побачення 
прийде удень. 

З більшою старанністю передано ту світлову метафору, Ko- 
тра символізує світле начало кохання, уособлене в юнакові Ро- 

мео. 
Українська мова дала можливість на буквальний (у по- 

зитивному значенні), адекватний переклад геніальної шекспі- 

рівської світлової метафори: «thou day іп night» — «ти мій день 
вночі». У російському варіанті для передачі цього оксюморону 

Леся Українка створила несподіваний для російської мови фра- 
зеологізм, який не поступається шекспірівському: «ть MOH день 
полночньй», В аспекті жанру епіталами важливо було зберегти 

вислів з певним підтекстом «Thou wilt lie upon the wings of 
night» що й було зроблено в українському варіанті, але у росій- 

ському втрачено: «<TH будешь так белеть на крьїмльях HOUH?. 

22



Джульєтта все ж таки уявляла свого коханого в лежачому по- 
ложенні. Можливо, цим дієсловом «белеть» перекладачка праг- 
нула компенсувати вищий ступінь прикметника у шекспірівсько- 
му «Whiter than new snow». Але дух української та російської 
мови не дав можливості на буквалізм: нам важко уявити щось 
біліше снігу, адже фразеологізм «білий як сніг» надзвичайно 
розповсюджений. Точніше було б перекласти шекспірівське 
«than new snow on а raven’s back» «як новий сніг на ворона спи- 
ні», але все-таки дух мови вимагав «як перший сніг на ворона 
крилі». Лесині переклади виконані чудовою літературною мо- 
вою, яка ось уже майже 100 років не застаріла. 

Нас вражає сміливість новаторства Лесі Українки у пере- 
дачі ритмічної енергії шекспірівського вірша. Своєрідна адапта- 
ція епіталами сприяла концентрації стилю, лаконізму вислову, 
конденсувала ударну силу ямбу, надавала уривкові відтінку но- 
вої дикції та більшої сугестивності наказових інтонацій, ніж 
в оригіналі. Такий стиль пізніше Леся Українка назве «написа- 
ми на базальті». Незважаючи на багатство дієслів у наказовому. 
способі у тексті оригіналу, пояснення-міркування Джульєтти з 
приводу певних образів і ситуацій дещо розтягують монолог, по- 
збавляють тієї єдності враження, що її досягає Леся Українка 

- в перекладі, де переважають зорові, а не рефлективні образи. 
Водночас деякі місця оригіналу мають специфічну синтаксичну 
структуру, яка сприяє їхній ритмізації. Це -- ампліфікації (пов- 
тори слів чи їх груп в однаковій граматичній формі). У моно- 
1031 Джульєтти ними є групи звертань -- іменників з відповід- 
ними епітетами та дієслова у наказовій формі. 

Come, night! come, Romeo! come, thou day in night 

Come, gentle night, come, loving, black-brow’d night! 

Як бачимо, у цих двох рядках слово «соте» повторено 5 ра- 
зів, a б-й раз воно виступає в іншому місці. Такої кількості по- 
вторів у двоє зменшеному тексті перекладачка дати не могла, 
бо це б створило враження одноманітності. Тому Леся Українка 
шукає засобів компенсації цього прийому і знаходить їх у згро- 
мадженні аж трьох рядків разом з зачинами в однаковій гра- 
матичній формі дієслів -- у наказовому способі: 

Спусти запону щільну, гречна нічко, 
Ходи, матроно, в простих чорних шатах, 
Прийди, Ромео, ти мій день вночі. 

Щоправда, і в Шекспіра у вищенаведеному уривку в оригі- 
налі в одному місці згромаджено два рядки з подібними «вер- 
тикальними» ампліфікаціями, але їх сугестивної дії читач може 
просто не помітити, а вже три рядки підсилюють ілюзію енергії 
ритму. У російському варіанті перекладу цього прийому Леся 
Українка не застосовує, але намагається подекуди дати «гори- 
зонтальну» ампліфікацію звертань: «Приди, ночь кроткая... 
Ночь, приди! Приди, Ромео!» 

23



При величезній близькості до оригіналу, при збереженні його 
духу, Лесин переклад характеризує Любов Гощинську як люди- 
ну більш вольову, ніж Джульєтта. У композиції «Блакитної тро- 
янди» шекспірівська епіталама виконує роль кульмінаційного 
моменту: після довгих зволікань та вагань Люба вирішує зажити 
повнокровним щастям, і ця рішучість у своїй нетерпеливості ме- 
жує з божевіллям. Якщо Шекспір цілим комплексом художніх 
засобів передав широку гаму почуттів Джульєтти, стилізуючи 
п монолог у настрої жаги, закликання, молитви, ніжної ласки й 
замрії, то у Любиній декламації переважають різкіші інтонації 
рішучості й наказу. Цьому і підпорядкований ритмічний рисунок 
віршування перекладу, зокрема його українського варіанту, де 
переважають чоловічі, енергійні клаузули в кінці рядків і перед 
цензурами, натомість у російському -- плавнішому, спокійнішо- 
му -- виступають здебільшого клаузули жіночі. 

Своєю поведінкою у момент приступу божевілля Любов Го- 
щинська нагадує шекспірівську Офелію з Гамлета (пізніше Ле- 
ся Українка трансформує цей образ у вірші «Хотіла б я уплисти 
за водою, як та Офелія безумна..»). Ознакою наступу у обох 
психічної хвороби є дисгармонія в їх одязі. Жахливим дисонан- 
сом вражають ті вінки, які плете Офелія перед тим, як утопи- 
тися. Для точності опису їх складових частин Михайло Рудниць- 
кий передає відповідне місце з «Гамлета» прозою: «Вона (Офе- 
лія) прийшла туди у дивовижному вінку, де сплелись кропива, 
стокроті, жовтці і ті подовгасті квіти, яким соромітні парубки 
дають різні грубі назви, а інші невражливі дівчата називають 
їх «пальцями покійників» [1, с. 41]. Любов Гощинська теж жа- 
хає своє оточення дисонансами вбрання. У приступі нестями вона 
імітує шлюбний обряд, отож замикається у своїй кімнаті Й одя- 
гається до шлюбу, відтак появляється «у білому пеньюарі 3 
розпущеним волоссям, у руках шапочка амазонка з довгим вуа- 
лем» |З, с. 73]. У російському варіанті «Блакитної троянди» 
уточнено: «шляпа-амазонка с длинной черной вуалью» |З, т. 3, 

с. 337). Оторопілій від такого несамовитого поєднання у шлюб- 
ному строї двох кольорів -- білого і чорного -- матері Люба 
пояснює, що білого серпанку не знайшла, але тепер, мовляв, 

чорне в моді. «Одриває вуаль од шляпки, рве квіти на вазонах, 
що стоять на веранді, і вкупі з вуалем чіпляє їх на голові собі» 

(3,7. 3, с. 73]. Отже, як і в Офелії, квіти ще більше збільшують 
дисгармонію кольорів. І ці два кольори такі гармонійні в шек- 
спірівській епіталамі! Є якийсь зв'язок між ними і тими, що ви- 

ступають в українському контексті «Блакитної троянди» до де- 

кламації Любою уривка з Шекспіра і після цієї декламації. Чор- 

не затьмарило «білу мрію». Люби, чорне — це символ затемненої 

її свідомості. Це «чорне» немовби відривається від серпанку- 

флеру Любиного одягу й існує у її підсвідомості, коли вона по- 
мічає гарні чорні вуса Милевського й уявляє, що коли той цілує 

руку дружині, на ній залишаються чорні метелики, які треба 

відмивати. Хоча Люба, на відміну від Офелії, й уникає циніч- 
них висловів навіть у божевіллі, її грубе штовхання Сані до 

24



Ореста й наказ «Цілуйтесь!» -- усе це у контрасті до високоін- 
телігентної попередньої поведінки вражає не менше, ніж без- 
контрольні пісні Офелії. | | 

І в такому обрамленні алогічних вчинків і висловів продекла- 
мована партія високопоетичного монологу Джульєтти справляє 
трагічне враження. 

Таким чином, художня функціональність інструктованого 
клаптика Шекспірової поезії в текст «Блакитної троянди» ба- 
гатогранна. Це один з найістотніших прийомів психологічного 
аналізу персонажа, показу складності й трагізму його внутріш- 
нього світу. I водночас це не чужородне тіло у структурі драми, 
а органічний елемент її інтелектуальної атмосфери. Дія відбу- 
вається в середовищі української духовної еліти -- інтелігенції, 
яка репрезентує український Ренесанс кінця ХІХ ст. «Кохання 
героїв, -- пише про «Ромео і Джульєтту» Олена Алексєєнко, - — 
це безмежне, могутнє своєю природністю почуття. Проте воно 
неможливе поза всією культурою кохання, створеною Ренесан- 
сом. Невипадково діалог героїв на балу перетворюється в сонет, 
прощання -- в альбу, в словах закоханого Ромео лунають рими 
Петрарки. Саме тут особливого значення набуває італійський 
фон трагедії: умовний, але єдино можливий» [4, т. 2, с. 498]. I 
таким єдиним можливим тлом драми Лесі Українки про кохання 
двох людей (у ньому багато автобіографічного; це кохання 
двох хворих людей, це кохання приречених) було своє націо- 
нальне тло -- ренесанс український. У салоні Гощинської рясно 
цитують вірші, афоризми, крилаті слова різними європейськими 
мовами та в перекладі на українську (до речі, Орест декламує 
перекладеного Лесею Надсона), тут відомі імена славетних уче- 
них, філософів, тут в особливій шані Маркс і Шекспір. I Шек- 
спір органічно входив, як і Маркс, у культуру українського від- 
родження на грані двох століть. 

Отже, як не просто процитовані у драмі Лесі Українки вірші 
Шекспіра, як багато, співпрацюючи з ним, привносила перекла- 
дачка свого! 

1. Рудницький М. Шекспіровий мотив у Лесі Українки // Вісн. філол. 1963. 
Вип, 1. 2. Українка Леся. Зібрання творів: У 12 т. К., 1975--1976. 3. Шапова- 
лова М. С. Шекспір в українській літературі. Львів. 1976. 4. Шекспір В. Тво- 
ри: У 6 т. К., 1985. Т. 2. 5. Shakespeare. Romeo and Juliet. М. 1972. 

Стаття надійшла до редколегії 10.01.89 

С. Й. МИКУШ, acucr., 
Тьвівський університет 

Жанрові модифікації 
новел Василя Стефаника 

Проблема структури творів В. Стефаника, як не див- 

но, ще зовсім не досліджена. У радянському літературознав- 

стві художню продукцію В. Стефаника сумарно називають. 

25



новелістикою, новелами, не вдаючись до розгляду тих змістов- 
(но-композиційних особливостей, що формують жанр. Правда, 
(теоретичне поняття «жанри малої прозн» довгий час було 
дискусійним. Дехто навіть вважав гріхом розмежовувати на 
окремі моделі новелістичні структури, хоча проблема віршо- 
ваних жанрів у нас розроблена непогано і ніхто не буде диву- 
ватися, що існує поема і балада, сонет і хоку. Однак є вже 
спроби теоретичного осмислення малої прози [1; 2; 3|, в яких 
розрізняються фабульні, жанрові утворення: оповідання і но- 
вели та фрагментарні: ескіз, образок, нарис, поезії в прозі 
тощо. 

Вже дорадянське літературознавство помітило неоднорід- 
ність жанрово-композиційних структур новел В. Стефаника. 
Леся Українка в статті «Малорусские писатели на Буковине» 
зауважила, що оповідання Стефаника при всій їх реальнос- 
Ti, — не фотографії, а ескізи до майбутньої картини |б, с. 349). 

. Новели подібні. Але ця подібність -- мов листки живого 
дерева: жоден не повторює іншого. Автори добірки «Василь 
Стефаник. Статті і матеріали» зазначають саме жанрові дефі- 
ніції. Ось деякі з них: «Синя книжечка. Образки В. Стефани- 
ка», «Камінний хрест. Студії, образки», «Дорога. Новели», 
«Моє слово. Оповідання». Ці жанрові визначення дефініцій, 
з одного боку, якось мірою відбивають структурні модифікації 
прози Стефаника. Справді, у нього є новели, оповідання, образ- 
ки, студії, але, звичайно, усіх жанрових текстів вони не охоп- 
люють. Скажімо, у збірці «Моє слово» аж ніяк не можна наз- 
вати оповіданням поезію в прозі. 

Цікаво простежити, як називав свої твори сам автор, оскіль- 
ки жанрові дефініції у назвах збірок могли пропонувати ви- 
давці. У листах В. Стефаник свої твори називає переважно 
новелами чи новелками. Так, у листі до О. К. Гаморак читає- 
мо: «До «Вісника» післав-єм дві новели (тут і далі - - виділен- 
ня наше. -- С. М.) -- «Мужичку» і «Палія» [4, т. 3, с. 208)». 

I ще: «Пані Leverin з Парижа хоче перетолкувати моїх новел 
на книжку і видати в язнці французськім» [5, т. 3, с. 208]. 

У» квітні 1900 р. письменник повідомляє польського друга 
В. І. Морачевського: «З толкованих новел дві будуть в «Кри- 
тиці», а дві у Маг264. З Zycia я взяв «Сама-самісінька» і «Ве- 
чірня година», а «Портрета» не могли найти» [5, т. 3, с. 210). 
Останнє речення ми процитували спеціально, щоб зафіксува- 
ти, які саме твори Стефаник називає новелами. 

А ось приклад одночасної дефініції -- лист до Ольги Коби- 
лянської: «Посилати Вам новелки не посилаю, бо кажете, що 
часу Вам тепер мало за роботою. Як конче хочете, то пішлю. 
Тепер лагоджу збірку образків до друку» [5, т. 3, с. 158). Є ще 
у листах і таке лагідно-жартівливе найменування Стефаником 
своїх «дітей» -- «кавалочки». «Сердечно Вам дякую,-- пише 
новеліст знову ж Ользі Кобилянській, - за то, що мене межи 
люде берете і у світ пускаєте. З моїми кавалочками можете ро- 
бити, що хочете. Я певний, що ніколи нічо мені злого не зробите» 

26



[5, т. 3, с. 163]. Подібні приклади можна продовжувати. Як 
бачимо, фігурують, по суті, дві дефініції: новела і образок. 
Це свідчить про те, що Стефаник більш категоричний у визна- 
ченні жанру своїх творів, ніж, скажімо, М. Коцюбинський, у 
якого знайдемо і новелу, і оповідання, і образок, і етюд, і на- 
рис, і акварель. 

Як не парадоксально, а власне новел у Стефаника менше, 
ніж творів фрагментарної прози з ослабленим сюжетом. Якщо 
під новелою вважати твір особливої конструкції, то концентра- 
ція буде притаманна майже всім новелам Стефаника (крім 
«Кам'яного хреста» і «Палія»). Однак концентрація може 
бути явищем просто стилю, а під новелістичною концентрацією 
слід вважати специфічну композиційну напругу. Недаремно 
новелу називають сестрою драми. Звичайно, йдеться не про 
діалогічну форму викладу, що можливе у творах різних родів 
і жапрів, а про отой внутрішній драматизм, який затамований 
у кожній фразі, лаконізмі фрази і який проривається у так 
званому шповоротному моменті (uendepunkt). Це допомагає 
читачеві збагнути нову сутність людини, людського буття, 
людських взаємовідносин. Цей несподіваний поворот, як і в 
баладі, демонструє вузол протиріч, ситуацій, дає читачеві змо- 
гу глибше осмислити дійсність, виявити подив, захоплення 
тощо. 

Але у новелі автор, як правило, не дає готових виснов- 
ків. Це повинен зробити читач. Тому новелістичні структури 
справляють враження обірваності, недомовленості, хоч, влас- 
тиво, автор не має більше щось сказати -- про це говорить 
сама подія, ситуація. Тому новела завжди грунтується на по- 
дібності, сповненій драматизму, і її життєвий матеріал тотож- 
ний з матеріалом драми, трагедії, хоч художнє оформлення 
інше, оскільки новела, як і балада, виросла на стиках трьох 
родів: епосу, лірики і драми. 

Чи не найтиповішою новелою у Стефаника є його «Нови- 
на». Вже сама назва новелістична (новела розповідає про 
щось нове, незнане, особливо цікаве). У зачині Стефаникової 
«Новини» відчувається ніби прихована під газетярськими но- 
винами іронія (цю іронію ми знаходимо у його листуванні). 
Власне, усі літературознавці сходяться на тому, що новела 
починається із розв'язки: «У селі сталася новина, що Гриць 
Летючий утопив у ріці свою дівчинку. Він хотів утопити і стар- 

шу, але випросилася» |4, с. 61). У цих трьох реченнях, власне 
кажучи, і вичерпується зміст і ефект газетярської новини. Це 

щось таке, як заголовки новел «Декамерона», які майже пов- 

ністю розкривали перебіг подій, але автор залишив для себе 

щось більше за оту подійність -- певні нюанси людинознавчого 

характеру. Хоч читач і знає, чим закінчилася подія у «Но- 

вині», але він з цією експозиції, вірніше з конденсованого 

резюме, так і не збагнув, хто такий Гриць Летючий. Саме Сте- 
фаникова новела і покликана розкрити повну сутність селян- 

ського героя в крайній ситуації. Читач вже підготовлений 

27



сприйняти Гриця Летючого як якогось нелюда, дітовбивцю. 
Це і підтверджується поведінкою Гриця, який грубими, бру- 
тальними словами називає свою небіжку-дружину, котра по- 
кинула дітей на його голову. Новелістичною інтригою у «Но- 
вині» служить опис самого дітовбивства. Але коли була втоп- 
лена менша дівчинка, яку Гриць «борзенько з усієї сили вки- 
нув у воду», він виявляє несподівану ніжність до другої дитини 
і дає їй батьківські поради. Таким чином, несподіваний пово- 
рот у новелі заставляє нас побачити людину в людині, дає 
змогу ще раз повернутися до героя і по-новому сприйняти і 
його, і ЙОГО BYHHOK. 

Новела Стефаника має всього дві сторінки, але в одній 
незвичайній події показується трагедія галицького селянства. 
А така подія справді трапилася. Це видно з листів Стефани- 
ка, в яких він показує три зустрічі з дівчиною, сестру котрої 
утопив батько. Ці зустрічі стали трьома новелами, де автор 
добивався конденсованої сили, властивої «селянському Бетхо- 
вену». | 

Другою характерною новелою Стефаника можна вважати 
новелу «Мати», в якій мати спонукає дочку повіситися, оскіль- 
ки та стала повією. Дочка усвідомлює ганебність вчинку, і со- 
ром перед батьками й людьми позбавляє її мови, а прокляття 
паралізує воліо. Мати говорить їй: «-- Тобі, небого, життє 
скінчилося серед нас, я дорого заплатила за це тріло, насип 
його в московську гарбату, випий і зараз спокутуєш гріхи. 
Я тебе файно вберу, я тебе файно поховаю і змажеш ганьбу 
з нас старих і свойого хлопця» [5, т. 1, с. 237). 

Новеліст ніби знімає цю сценку на кіноплівку через прозо- 
ру стіну, а потім показує читачеві, коментуючи короткими 
ремарками. 

Третьою «чистою» новелою є «Злодій». Новела цікава тим, 
що сама драматична колізія і фінал винесені за сцену. Це но- 
ваторська практика сюжетної організації. Новела відкриваєть- 
ся «з глибини». На авансцені йде спокійний діалог між зло- 
дієм і господарем, але пружина фабули новели стиснута до 
останньої позначки. Читач знає про фатальну неминучість за- 
гибелі винного, який заліз у комору бідняка. Але не в тому 
захоплююча інтрига -- відбувається моральна боротьба добра 
і зла. Велич цього духовного протиборства -- ось що захоплює 
читача. 2. 

«Марія», «Сини» — не чисті новели. Це сценки, своєрідні 
композиційні, моменти. Старого, Максима із новели «Сини» ми 
бачимо під час роботи у полі. Він все «голосував, лютився, 
а люди з сусідніх нив говорили до себе: 

-- Старий пес, все лютий, але молоді коні ще міцно три- 
має; багатир, ізмолоду добре годований, та втратив обох синів 

і відтогди все кричит і на полі, і в селі» |5, т. 1, с. 203|. Удар- 
на сила вступної частини твору, наповнена незвичайним станом 
Максима, зразу викликає у читача запитання: «Чому і як заги- 

нули сини?» 

28



Після вступу, який дає читачеві досить широку, але ще не 
виразну інформацію, письменник ще більше нагнітає потуж- 
ність емоційних вражень, розгалужуючи непомітно фабульну 
канву: «Максим спер коні. 

-- Старі кості, як стара верба: на вогонь добрі, а з кіньми 
бігати ні до чого. Лізь, діду, на піч, пора вже прийшла» |5, 
т. 1, с. 209). Але й у такім поважнім віці дід ще не має права 
лізти на піч, бо вона у нього «студена, облуплена», а «синів 
нема, стару запорпав у землю, а ви, боги, мусите вібачити за 
барвінок -- було ліпше дбати. Ану, звіздочолий, поки нам бог 
назначив, берімси, брьи, до цей землі» |5, т. 1, с. 203). 

Герой у Стефаникових творах може звертатися до будь-якої 
істоти, навколишніх предметів, навіть до свого тіла, одягу 

і т. д. Головне -- створити ілюзію опонента. Це характерний 
прийом новеліста. Ось герой звертається до своєї ноги: 

«Максим успокоювався, не кричав уже та нагло задержав 
коні. 

-- Ти якого дідька болиш, ти, стара корсо, хрустяєш у кож- 
дім замку, кривуле?» |5, т. 1, с. 205). 

Як і в інших творах Стефаника, так і в «Синах» особливо 
сюжетна нитка не має першорядного значення. «Особливістю 
новел Стефаника є те, - доречно зауважує Г. Д. Вервес, — 
що фабула в них відіграє другорядну роль. Вона якось урив- 
часта, ніби взято один якийсь відрізок життя, який мав свій 

початок і матиме своє продовження, але тут розглядається ні- 
би через збільшуване скло. І тому не фабула, а відтворення 
глибини психологічного стану людини є чи не найголовнішим 
засобом ідейно-емоційного впливу на читача» |Ї, с. 77|. 

Стефаник надзвичайно різноманітний y- єпособі викладу 
твору. Часто-густо монолог, підтримуваний ремарками-пояс- 

неннями, переходить у внутрішній діалог, як це є, наприклад, 
у заключному, до речі, також ударному акорді новели, який 
насичений заспокоєнням досягнутої мети і передчуттям роз- 
в'язки: «До решти обезсилений приляг до землі і лежав довго 

мовчки, а потім лагідно розказував: | 
-- Послідний раз прийшов Андрій: він був у мене вчений. 

Тату, каже, тепер ідемо воювати за Україну. -- За яку Украї- 

ну? -- А він підоймив шаблев груду землі та й каже: 

-- Оце Україна, а тут, — і справив щаблев в груди,-- отут 

її кров; землю нашу ідем від ворога відбирати. Дайте мені, 

каже, білу сорочку, дайте чистої води, аби-м обмився та й 

бувайте здорові. -- Як та єго шабля блиснула та й мене за- 

сліпила. Сину, кажу, та є ще в мене менший від тебе, Іван, 

бери і єго на це діло; він дужий, най вас обох закопаю у цу 

нашу землю, аби воріг з wero коріння її не віторгав у свій 

бік.-- Добре, каже, тату, підемо оба» [5, т. 1, с. 207). 

«Кленові | листки» можна назвати новелою-оповіданням. 

Твір складається з окремих частин-образків. Кожна частина 

має свою напругу, свій ступінь психологічного навантаження: 

монолог Івана (перша частина -- сцена христин) після части- 

29



ни-антракту (опис обіду дітей) переходить в ідилічну картинку 
(Семенко і пес), що закінчується несподівано трагічним, нове- 
лістичним -- смертю матері-породіллі. 

Рельєфно своєю структурою вирізняються «Камінний хрест» 
і «Палій». Ці твори можна віднести до маленьких повістей. 
Тут і довга передісторія, і розлогість фабули, і ретроспекція, 
і широке епічне дихання, Є, звичайно, елементи трагічного, но- 
велістичного, але за розлогістю сюжету вони все-таки тяжіють- 
до оповідання. 

Є у творчості В. Стефаника і чисто новели-образки («Синя 
книжечка», «Лесева фамілія», «Мамин синок», «Осінь»), нове- 
ли-студії («У корчмі», «Майстер», «Роса»). Окремо стоять поезії 
в прозі («Амбіція», «Раненько чесала волосся», «Моє слово»). 

За ступенем соціального і психологічного всі твори Стефа- 
ника можна поділити на три групи. Перша -- твори із силь- 
ною соціальною детермінацією, де психологічний елемент гар- 
монійно переплітається із соціальними обставинами. Ударна 
сила першого акорду дещо знижена, тому що їй, як і соціаль- 
ному елементу, у заспіві новели надаються майже рівні права. 
Соціальне у творі ніби всмоктує гостру взривну дію психоло- 
гічного, поглинаючи частину заряду. Мускулатура такого всту- 
пу не така потужна, як це є в другій групі, а нерв сюжетної 
лінії не такий оголений і розгалужується поступово. До цієї 
групи належать такі новели, як «Камінний хрест», «Палій», 
«Кленові листки», «Воєнні шкоди», «Суд». 

Формула другої групи творів -- це формула гостро вираже- 
ної суто Стефаникової психологічної новели: від сильно інтри- 
гуючого початку, тобто від подання незвичайних психологічних 
збуджень особи -- до констатування соціального факту, який 
викликав ці збудження. Перший акорд цих творів начинений 
потужним емоціональним імпульсом. До даної групи належать. 
такі твори, як «Новина», «Злодій», «Шкільник», «Сама-самі- 
сінька», «Мати», «Гріх» та ін. 

У третій групі на перший план виступає психологічний еле- 
мент, а подія, яка викликала цей момент психологічного роз- 
тривоження, пересувається ніби у підтекст («У корчмі», «Нит- 
ка», «Виводили з села», «Роса», «Портрет», «Скін», «Похо- 
рон», «Майстер», «Моє слово», «Стратився», «Сон»). 

Отже, творчість В. Стефаника за своїм жанрово-компози- 
ційним оформленням різноманітна, багата, сповнена нюансів. 
Вона, найвища інстанція новелістичного моменту, сублікувала 

в собі всю історичну поетику малого жанру і стала зразком 
можливостей цього жанру. 

1. Вервес I. Д. Владислав Оркан і українська література. K., 1962. 
2. Денисюк І. O. Розвиток української малої прози ХІХ--поч. XX ст. Kn, 

1981. 3. Денисюк I. O. Жанрові проблеми новелістики // Розвиток жанрів 
в українській літературі ХІХ--початку ХХ ст. К., 1986. 4, Стефаник В. С. 

Вибране. Ужгород, 1979. 5. Стефаник В. С. Повне зібрання творів: У 3 т. 

K., 1954. Т. 1--3. 6. Українка Леся. Твори: у 5 т. К., 1954. Т. 4. 

Стаття надійшла до редколегії 10.11.89. 

30



В. Г. МАТВІЇШИН, доц,, 
Івано-Франківський педагогічний інститут 

Переклади Марка Черемшини 
з французької 

Відзначення у 1974 р. столітньої річниці з дня на- 
родження Марка Черемшини стимулювало поглиблене вивчен-: 
ня його оригінальної та перекладацької спадщини [2; 3; 5; 7]. 
Дослідники дійшли, зокрема, слушного висновку, що перекла- 
дацька діяльність була для письменника серйозним і корисним 
уроком, який допоміг зорієнтуватися у складному процесі роз- 
витку тогочасної західноєвропейської літератури. 

Початкуючий письменник знайшов доброзичливу підтримку 
з боку своїх учителів О. Маковея та І. Франка, котрі радили 
йому якнайшвидше покинути писати у дусі модних модерніст- 
ських течій і звернутися до реалізму, який ніколи не ставить. 
перепон до використання різних стилів та манер письма. Sro-: 
дом у бесіді з письменником, публіцистом, сатириком В. Са- 
мійченком Марко Черемшина погоджувався, що переклад He: 
треба використовувати для перенесення в українську літерату- 
ру тих тенденцій, які шкодять реалізмові та руйнують мисте- 
цтво |5, с. 70). Таким чином, поради досвідчених майстрів" 
слова допомогли початкуючому письменнику вчасно звернути 
на стежку реалізму. 

Марко Черемшина був пристрасним поборником братер- 
ства народів, йому було глибоко вороже почуття національної 
відчуженості. У «Відчиті» про життя і творчість Т. Г. Шевчен- 
ка він писав, що націоналізм й шовінізм стоять на перешкоді 
міжнародному братерству, не дають «статися широкій загаль-- 
ночоловічій кооперації» |7, т. 2, с. 156). Становленню Марка 
Черемшини як письменника-інтернаціоналіста сприяло знання 
дев'яти іноземних мов -- німецької, французької, англійської; 
угорської та п'яти слов'янських. Тим-то й пояснюється велике 
зацікавлення українського письменника літературами інших 
народів, а також та постійна увага, яку він приділяв ознайом- 
ленню українського читача з кращими творчими здобутками 
зарубіжних авторів. 

Дослідники творчості Марка Черемшини зазначають, що він 
здійснив близько 40 перекладів (надруковано 26) із російської, 
болгарської, польської, чеської, німецької, угорської, францу- 
зької, австрійської, голландської бельгійської і норвезької лі- 

"тератур. Перекладів з французької літератури всього чотири,. 
але їх вибір свідчить про добру орієнтацію письменника у літе- 
гратурному процесі Франції кінця XIX i початку XX ст. Це під- 
"тверджується також наявністю в його бібліотеці ряду творів 
"французьких класиків: Бальзака, Гюго, Дюма, Золя, Роллана 

[5, с. 381. До «світових поваг» він відносив Мопассана, Мюссе, 
Шрево, які сміливо стали на захист ЖІНКИ ВІД фальшивої, на- 
«скрізь умовної, буржуазної моралі [7, с. 2, с. 147). 

ЗІ



Відомі на сьогодні переклади Марка Черемшини з фран- 
цузької літератури -- це новела Е. Золя «Банкрот» (Буковина, 
1897, 2/21 груд. Ne 273), ескіз Жюля Ренара «Лебідь» (Буко- 
вина. 1898. 15/27 квіт. Ne 44), оповідання Анрі Бордо «Пра: 
вотар» (Новий час. 1926. 16 трав. Ne 33) та романтична казка- 
притча П'єра Лоті «Сотворення чоловіка» (Літературно-нау- 
ковий вісник. 1928. Кн. 9. Т. 97). 

Новела Е. Золя (1840--1902), більш відома під назвою 
«Безробіття» (<Le chomage), часто перекладалася на Україні 
(4). Свого часу п переклав польською мовою І. Франко (Bez- 
robocie>). Марко Черемшина здійснив перший український 
переклад цього твору. Зрештою, саме «Банкротом» він розпо- 
чав перекладацьку діяльність [7, т. 2, с. 67--141). Новела впер- 
ше передрукована у двотомному виданні творів та листів 
письменника (1974). | 

Навчаючись у Відні на юридичному факультеті університе- 
ту, Марко Черемшина, як він зазначав у «Автобіографії», «да- 
леко зачитувався в красному письменстві» |7, т. 2, с. 174). 
Початкуючого літератора глибоко хвилювало тодішнє нужден- 
не життя галицького селянина. У листі від 5 січня 1897 р. з 
Відня він писав до O. Маковея -- головного редактора черніве- 
цької газети «Буковина»: «Домашня наша мужицька біда та 
злидні пригнобили мене дуже...» [7, т. 2, с. 217--218|. Тут же 
Марко Черемшина просив поради стосовно перекладів для цієї 
газети. Тоді, очевидно, й був здійснений переклад «Банкрота»: 

Ескіз Черемшини «Симфонія» (Буковина, 1898. 24 червн. 
6 лип. Ne 74) тематично перегукується з перекладеним опові- 
данням Е. Золя. Як і в соціально забарвленому. «Банкроті» 
тут зустрічаємо майстерно змальоване злиденне життя просто- 

люду. Обидва твори закінчуються подібними думками: «Ска- 

жіть, матусенько, чому люди голодні?» («Банкрот») та «Нене, 
ми голодні» («Симфонія»). Хоч ці твори належать до різних 
літературних жанрів (твір Е. Золя -- реалістична новела, 
«Симфонія» -- лірична мініатюра у прозі), їх автори, кожен 

по-своєму, досягають своєї мети — читач не залишається бай- 

дужим до соціального беззаконня і гніту в буржуазному світі. 

Перекладом «Банкрота» Марко Черемшина прагнув якнайглиб- 
ше зворушити душі знедолених, пробудити у. них протест проти 

винуватців їх поневірянь. У Е. Золя дружина безробітнього все 

випродала з дому, заборгувала велику суму грошей, щоб году- 

вати сім'ю, виснажену до краю голодом. Батько зневірився 

у пошуках роботи і повернувся знову без шматка хліба й надії 

на працю. Глибоким відчаєм і смутком віє від новели Е. Золя. 

Марко Черемшина у «Симфонії» лаконічно, вдало підібра- 

ними епітетами, метафорами спочатку змальовує зворушливу 

картину: під стріхою вбогої хатини звисає ластівчине гніздо, 

в якому залишились беззахисні ластівчата -- їх мати від Уто- 

ми й голоду загинула, шукаючи для них харчів. «Нене, ми го- 

лодні!» -- закінчується перша частина мініатюри, 1 починаєть- 

ся друга сюжетна лінія: у цій же хаті залишились сирітки»- 

32



безбатченки, їх мати, тяжко хвора і знесилена, ходить від хати 
до хати в пошуках харчів. Дорогою вона впала, і жінку «по- 
несли грабарі». Безпомічні сироти, вторуючи ластівчатам, по- 
вторюють безнастанно: «Нене, ми голоднії» Вдало використав- 
ши засіб персоніфікації та поетичної градації, Черемшина 
надав своєму мініатюрному диптиху драматичної напруженості, 
поєднаної зі щирим ліризмом і співчутливою теплотою. 

Ця символічна художня паралель зі змішаними двома сю- 
жетними площинами з домінантним словом «голод» (голодний 
собака, голодовий тиф, голодний рік) своїм глибоким соціаль- 
ним забарвленням не поступається новелі Е. Золя, викликаючи 
у читача емоційне зворушення. 

Мова перекладу «Банкрота» близька до літературної, хоч 
і пересипана властивими Маркові Черемшині експресивними 
лексико-стилістичними засобами, що роблять його манеру пись- 
ма неповторною. Перекладач свідомо уникає відтворення відо- 
мих французьких реалій, які могли б затруднювати розуміння 
тексту, а тому добирає загальновживані українські відповід- 
ники: не маю шелюга (замість «су»), стрихове мешкання 
(мансарда), заставити (віднести) у ломбард. Подекуди Марко 
Черемшина використовує однорідні підсилювальні синоніми, сло- 
ва-тавтології: слабовиті і хирляві (chétives), пригноблені, німі, 
прибиті (la: gorge serrée), студений дощ-паде та й nade (Іа 
pluie tombe), розпукою прибита подруга і з голоду заплакана 
дитина (la femme et la petite fille pleuraient), понурий та сум- 
Hud (funébre). у ку . і 

Сучасна теорія перекладу не допускає ні посилення, ні по- 
слаблення першотвору, а вимагає його адекватної інтерпрета- 
ції, збереження всіх лексичних, граматичних, стилістичних 
характеристик. Очевидно, перекладацькі посилення:і зміни Че- 
ремшини порушили певною мірою лапідарність стилю Е. Золя, 
ритміку його прози. Проте глибоке ідейне навантаження твору, 
його соціальна значимість цілком збережені. 

Новела Е. Золя про злиденне становище робітників близька 
за сюжетом і стилем до оповідань українського новеліста. Це: 
свідчить про невипадковість вибору Марка Черемшини тільки 
тих творів, які могли збагатити українську літературу і сприя- 
ти соціальному прозрінню пролетарських мас. 

Яскравим свідченням шанобливого ставлення українського 
письменника до Е. Золя є той факт, що його прізвище-- Іван 
Семанюк -- стоїть під текстами телеграм, складених 1902 р. 
І. Франком та М. Павликом з приводу трагічної смерті автора 
«Жерміналя» [6, т. 50, с. 441, 645). 

У перекладацькому доробку, а також в оригінальній твор- 
"чості Марка Черемшини знаходимо ряд літературних зарисо- 
«вок зі складною символікою і романтичним сприйняттям явищ 
дійсності, що свідчить про потяг українського новеліста на 
шочатку його літературної діяльності до творів малої форми 
«лірико-медитаційного характеру. Його вабила поезія в прозі, 
«малюнки, де в імпресіоністському дусі кількома штрихами ав- 

*3—2889 33



тору вдавалося яскраво зобразити картину з глибоким філо- 
софським підтекстом. Саме тому його привабили твори Жюля 
Ренара (1864--1910), який у своїх пастелях з великим хистом 
відтворював різні життєві проблемні ситуації. Своєрідність 
творів Ж. Ренара полягала у майстерній метафоричній пере- 
кодировці реального плану в символічний, де за зовнішньою 

фотографічністю захована глибока експресивно-смислова наси- 
ченість. Відомо, що подібна письменницька манера була близь- 
ка Маркові Черемшині, тож, мабуть, саме тому він звернувся 
до спадщини цього тонкого психолога і лірика, який віддавши 
певну данину натуралізмові та декадентству, зробив все-таки 
внесок у розвиток демократичної літератури Франції. Імпону- 
вали перекладачеві, очевидно, й точна, лаконічна мова Ж. Ре- 

нара, виразні, добре підібрані алегорії й порівняння. 
_ Саме ці позитивні якості характерні й для автора «Кар- 

бів», який дбайливо працював над словом. З чималого дороб- 
ку Ж. Ренара Марко Черемшина відібрав для перекладу філо- 
софсько-символічний малюнок «Лебідь». Ця повна поетичної 
чарівності мініатюра, що милозвучністю перегукується з му- 
зичним твором Сен-Санса «Вмираючий лебідь», цілком відпо- 
відала канонам модного тоді жанру «поезії в прозі». 

Ескіз «Лебідь» -- одна з 84-х мініатюр збірки Ж. Ренара 
«Природничі історії». У цьому витонченому, майже без сюже- 
ту і виразного соціального змісту творі найбільш яскраво вия- 
вився своєрідний творчий метод французького письменника, 
який дотримувався засад критичного реалізму. По дзеркальному 
плесу озера, немов білі санки, велично пливе лебідь. Він нама- 
гається впіймати пухнасті хмаринки, що відбилися у воді, але 
замість ілюзорної хмаринки щоразу добуває з намулу водяно- 
го червячка. І лебідь жиріє, мов гуска. 

Український інтерпретатор відтворив глибокий зміст, закла- 
дений у символіці твору -- деякі люди, прагнучи високої пое- 
зії та ідеалів, зіткнувшись з життєвими труднощами і грубою 
прозою дійсності, задовольняються малим, перетворюються на 
міщан. Як і в ранніх творах Марка Черемшини («Верба», 
«Осінь», «Обнова»), у «Лебеді» Ж, Ренара, хоч і написаному 
в алегоричному плані, в основі лежить людське життя. У пере- 
кладі Марка Черемшини знаходимо дуже вдалі українські від- 
повідники, що належним чином відтворюють задуманий авто- 

ром граціозний образ лебедя. Майстерне перо Марка Черемши- 
ни, його тонке відчуття поезії життя дали змогу зберегти гли- 

боку ліричність, граничну відточеність й виразність філософ- 
ської ідеї першотвору. 

Таким чином, символічні, алегоричні зарисовки Марка Че- 

ремшини-- I оригінальні, і перекладні-- є складовою частиною 

його творчого доробку і свідчать не лише про світобачення їх 

автора, а й про його ненастанний пошук власної мистецької 

манери. Не підлягає сумніву й те, що загальна тональність 
«поезії в прозі» Марка Черемшини, характерна для початко- 
вого етапу творчості митця, залишила відбиток i на подальшо- 

34



My його зрілому набутку, де романтична алегорія відіграє важ- 
ливу роль і аж ніяк не перешкоджає самобутньому реалізмові. 

Митці різних епох і напрямів завжди полюбляли символіч- 
ні знаки-образи, які вимагають мистецької уяви і відповід- 
ного життєвого досвіду. Тому звернення письменника до обра- 
зів-символів ще не дає нікому підстав звинувачувати його у 
наслідуванні модернізму, захопленні символістсько-декадент- 
ською течією. 

У цьому плані не можна не погодитися з І. О. Денисюком, 
котрий зазначає: «Критики... надто перебільшують вплив мо- 
дернізму на ранні поезії в прозі Черемшини. За концепцією 
життя (а саме вона є володілом між реалізмом і модернізмом) 
ці учнівські мініатюри не були занепадницькими, якщо оціню- 
вати їх у цілому» |2, с. 80). Цілковиту рацію має і О. Д. Гні- 
дан, яка у нарисі про життя і творчість Черемшини аргумен- 
товано доказує, що творче сприйняття кращих надбань укра- 
інської, російської і світової літератури формувало демокра- 
тичний світогляд новеліста, сприяло виробленню його літера- 
турно-естетичних поглядів на чітких ідейних засадах |Ї, с. 37]. 

Отже, «Листки» Марка Черемшини з їх скомпресованою 
алегорично-реалістичною формою і конкретними філософськи- 
ми алюзіями заслуговують на увагу не лише як повноправний 
літературний жанр, а й можуть розглядатися як своєрідні 
ескізи-замальовки, що прислужилися згодом до створення ук- 
раїнським автором ширших полотен з глибоким соціальним 
узагальненням. 

Останній з прижиттєво надрукованих перекладів Марка 
Черемшини був взятий з доробку його сучасника Анрі Бордо 
(1870--1963) -- письменника-реаліста, котрий глибоко розуміє 
психологію людини, її внутрішні переживання, зв'язані з різ- 
ними життєвими трагедіями і незгодами. Український інтер- 
претатор відібрав новелу «Правотар» («Сутяжник».-- В. М. 
Див. Новий час. 1926. Мо 33), в якій реалістично, з яскравим 
сарказмом та іронією змальовано корупцію і бюрократизм 
буржуазного суду й адвокатури. З цими явищами Марко Че- 
ремшина стикався постійно у власній адвокатській практиці в 

Делястині, і йому була близькою порушена французьким авто- 

ром тема. а 
Вірний тогочасній перекладацькій традиції, письменник 

українізує прізвища селян і, іронізуючи, полонізує прізвища 
чиновників (надпрокуратор Дупінський). На «Добрий день» 
Тісарчука адвокат Гайзнер відповідає тільки «Дзінь добрий». 

Селянин Тісарчук подібний до Курила Сівчука, героя однієї 
з найпопулярніших новел Марка Черемшини «Святий Николай 

у гарті», написаній ще 1899 р. Він такий же дотепний, не втра- 
чає здорового глузду в найскрутніші хвилини життя. У «Пра- 
вотарі» трагічне поєднується з комічним, а це характерне й для 

ряду творів Марка Черемшини. Тісарчуку загрожують тюр- 
мою за те, що він не повертає боргів, а той іронічно глузує: 
«Я доста набідувався, заки назичив тих смучих грошей, а 

3* 35



nae pa ще ломити собі голову, як їх віддати?» [7, т. 2, 
с і 

Як і в попередніх перекладах, Марко Черемшина вдається 
до народної мови галицьких селян з характерним покутським 
колоритом: у адвоката салом набрескла твар велика, гей у 
корови; бігають пулькаті очі; ніс довгий, як кушка. Є тут і 
гуцульські бесаги, і корчма. Тісарчук сміливо заявляє: всіх 
екзекуційників вистрілюю до лаби, кидається до екзекуторів! 
як вовк недострілений. Переклад насичений спеціальними юри- 
дичними термінами латинського походження В їх тодішньому 
галицькому звучанні: ліцитація (конфіскація), рекурс (апеля- 
ція), новіццят (судова практика, стажування), екзекуційник 
(судовий виконавець), прольонгата (продовження, (відстрочка 
терміну) тощо. У цьому перекладі. особливо відчутний харак- 
терний стиль Марка Черемшини, його власна манера письма 
і поетика, Хоч сюжет'новели Анрі Бордо відтворений за фран- 
цузьким оригіналом, вона зазвучала по-новому і справила на 
читача враження оригінального твору з доробку українського 
письменника і мовою, і змістом. Хист Марка Черемшини у то- 
му, що він добирав для перекладу ті твори, які цілком відпо- 
відали його ідейному та естетичному кредо. Український нове- 
ліст підходив до справи перекладу настільки творчо, що пере- 
кладені твори органічно доповнюють його власний набуток. 
Мова перекладів Марка: Черемшини своїм українським етно- 
графічним забарвленням робить їх цінним причинком до його 
оригінальної спадщини. 

На вшанування пам'яті Марка Черемшини журнал «Літера- 
турно-науковий вісник» надрукував 1928 р. три його останні 
переклади: з німецької, чеської та французької літератур. 
З доробку відомого французького письменника-імпресіоніста, 
представника так званого колоніального роману П'єра Лоті 
(1850—1923) Марко Черемшина відібрав казку-притчу «Сотво- 
рення чоловіка» [7, т. 2, с. 130--133). 

Жанр романтичної казки з широкою метафоричністю та 

іронією, де змішані два плани -- фантастичний і реальний,-- 
завжди приваблював письменників різних часів і країн. Не 
байдужим був до цього способу показу незвичайного в житті 

сам Марко Черемшина, що й спонукало його взятися за пере- 

клад дотепного гумористичного образку на тему примх жінок. 

У цій ліризованій мініатюрі Марку Черемшині передусім імпо- 

нував тонкий гумор, який він умів цінити й вміло використо- 

вувати у власних творах. Оскільки легенда Лоті не торкається 

конкретно селянської тематики, перекладач не прив'язує її до 

прикарпатської говірки, а дотримується тогочасних норм літе- 

ратурної мови з окремими загальновживаними діалектичними 

зворотами. 
Типологічні зіставлення оригінальних творів Марка Черем- 

шини з його перекладами дають змогу дійти висновку про те, 

що український новеліст шукав і знаходив у художньому до: 
робку французьких авторів різних літературних напрямів такі 

36



твори, які могли б доповнити його власну творчу спадщину. Пере- 
кладацькою діяльністю Марко Черемшина збагачував рідну 
літературу чужоземними творами, що найбільш відповідали 
його філософсько-естетичним переконанням, відзначалися висо- 
ким мистецьким рівнем і торкалися певних соціальних і есте- 
тичних проблем. Поборник культурного поступу всіх народів, 
Марко Черемшина прагнув перекладацькою діяльністю розши- 
рити рамки української літератури, зміцнити її демократичні 
та інтернаціоналістичні традиції. 

І. Гнідан О. Д. Марко Черемшина. Нарис життя і творчості. К. 1985. 
2. Живий у пам'яті народній. Відзначення сторіччя з дня народження Мар- 
ка Черемшини. К., 1975, 3. Засенко Олекса. Марко Черемшина: Життя і твор- 
чість. K., 1974. 4. Матвіїшин В. I. Новела Е. Золя «Безробіття» в перекла- 
дах на Україні // Інозем. філологія. 1975. Вип. 37. 5. Семанюк Наталя. 
Співець Гуцульщини: Спогади про Марка Черемшину. Ужгород, 1974 
6. Франко І. Я. Зібрання творів: У 50 т. К., 1976--1986. 7. Черемшина Мар» 
ко: Твори: У 2 т. К., 1974. 

Стаття надійшла до редколегії 07.12.88 

Н. С. КОЛЕСНИК, учителька української мови і літератури 
Чернівецької середньої школи М 23 - 

«Гіркий був келих життьовий...» , 
(Сторінки з життя й творчості Олександра Олеся) 

) 

У народі кажуть: «Із пісні слова не викинеш». Упро- 
довж десятиліть з нашої пісні були викинуті не тільки окремі 
слова -- цілі рядки. Довгі роки для нас існували заборонені 
теми, заборонені постаті. Нині, маючи змогу. звернутися до 
фактичної історії українського народу та його культури, від- 
криваємо усе нові й нові сторінки свого минулого в ім'я прий- 
дешнього. 

Наприкінці ХІХ--початку ХХ ст. суспільне життя вкрай 
ускладнилось, набули небаченого загострення суперечності 
класові, соціальні, національні. Всім стало зрозуміло: так далі 
жити неможливо, але перспективи розвитку нової соціальної 
дійсності не для всіх були ще ясними. Митці переживали цей 
стан разом з народом, активно шукаючи нових шляхів розвит- 
ку суспільства. Творилося мистецтво, співзвучне революційній 
добі. Провідними темами в літературі цього періоду стають 
пошуки правди, боротьба за зміну несправедливого ладу, про- 
будження соціальної активності в людині. У тогочасному су- 
спільстві велися дві різні і різнорідні соціальні війни — загаль- 
нонародна - боротьба за свободу (за свободу буржуазного 
суспільства), за демократію і класова боротьба пролетаріату з 
буржуазією за соціалістичну побудову суспільства П, с. 266-- 
267). Перша, загальнодемократична, об'єднала найширші маси 
населення. 

37



Came в цей час приходить у літературу Олександр Олесь 
(справжнє ім'я -- Олександр Іванович Кандиба, 1878--1944) -- 
один з найпопулярніших українських ліриків першої чверті 
ХХ ст. Його творчість є явищем винятково складним і супереч- 
ливим. Життєвий і творчий шлях Олеся заплутаний і звивис- 
тий, його нелегко вкласти в узвичаєні схеми. Але ми не маємо 
права забувати, що Олесь послужив рідному народові і в роки 
першої російської революції, і в дні реакції, і в перші місяці 
після повалення самодержавства. Його поезії лунали на вули- 
цях, злітали з трибун, звучали на барикадах у дні революцій- 
них боїв. : 

Перебуваючи вже у вимушеному вигнанні, він написав 
блискучі, дошкульні сатиричні твори, спрямовані проти укра- 
їнської еміграції, а в останні десять--п'ятнадцять років -- 
чимало віршів для дітей та поетичних переказів народних 
казок, залишив нам збірку поетичних переповідок про часи 
Київської Русі, київських та галицько-волинських князів, ство- 
рених за мотивами стародавніх літописів «Княжні часи. Мину- 
ле України в піснях». Олесь написав також ряд різнопланових 
драматичних творів. У 1917 р. з-під його пера з'явилася 
дума-п'єса «Хвесько Андибер», в основі якої — відома народна 
дума про запорізького гетьмана, захисника козацької голоти 
Хвеська Ганжу Анбибера. Йому належать переклади казок 
Гауфа та «Пісні про Гайявату» Лонгфелло. Тонкий лірик, поет 
«з ласки божої», як називали його сучасники, Олесь залишив 
нам прекрасні зразки інтимної лірики, в яких передані най- 
ніжніші порухи душі та веління серця; в них відчувається мо- 
гутнє дихання весни, співається осанна життю і коханню, ра- 

дощам людського буття. 

Відбились зорі у воді. 
Летять до хмар тумани... 
Тут ллються пахощі густі, 
Там гнуться верби п'яні. 
Як іскра ще в тобі горить 
І згаснути не вспіла,-- 
Гори! життя -- єдина мить, 

2 Для смерті ж — вічність ціла [4, с. 41). | 

Творчість Олександра Олеся -- це відбиток духовного жит- 

тя значної частини української інтелігенції перших десятирічь 

ХХ ст. складного періоду нашої історії, коли на порядку ден- 

ному стояли глобальні проблеми, що вимагали негайного роз- 

в'язання. Це була епоха суспільних вибухів і воєн, пошуку 

справедливих формацій. Ідея активності проймала усі сфери 

духовного життя. Українська література одним 13 основних 

завдань вважала будити в людях дійове ставлення до життя. 

Олександр Олесь, який приходить у цей час в літературу, не 

може обминути проблем, якими живе українська громад- 

ськість: 
Ой не сійтесь, сніги, ой не сійтесь, рясні, 

Згиньте в темній безодні навіки! 

Хоча пізно, а все ж діждемось ми весни, — 

Свята волі, і світла, і втіхи |4, с. 34). 

38



У 1906 р. почав виходити «Шершень» — перший український 
сатиричний журнал виразно демократичного напряму, який 
ставив за мету політичну боротьбу з існуючим самодержавним 
ладом. На сторінках журналу читач зустрічався з критичними 
матеріалами про тих, хто прагнув посіяти розбрат між укра- 
їнським і польським народами. Викривалися не тільки велико- 
державні шовіністи і чорносотенці, а й українські псевдопатріоти, 
в діяльності яких вбачалася реальна загроза для успішного 
розгортання боротьби трудящих. Журнал вітав створення Ради 
робітничих депутатів як органу справді пролетарського уряду. 
На його сторінках поруч з І. Франком, Лесею Українкою, 
М. Коцюбинським виступав і Олександр Олесь. 

У 1907 р. поет надсилає твори для літературного збірника 
«З неволі» (1908), пройнятого відразою до самодержавства i 
симпатією до борців проти нього. І хоч не все у збірнику рів- 
ноцінне, але красномовний сам факт: Олесь бере участь в аль- 
манасі, який укладали з метою допомогти борцям із самодер- 
жавством, висланим у Вологду. 

У першій збірці Олександра Олеся, що побачила світ у 
1907 р. в Петербурзі під назвою «З журбою радість обнялась», 
знаходимо чимало поезій, народжених хвилею всенародного 
повстання: 

Мають знамена, і б'ється юнацтво, 
Крові потоки ллючи... 
Сміло з повіток плуги викидайте, 
Куйте вселюдно мечі! |4, с. 49] 

Його вірші передають радість людини, котра вперше дих- 
нула на повні груди, відчула себе вільною. У творчості Олеся 

оживають образи сокола і орла, котрі, як ми переконалися, 

стали втіленням не тільки гордої, волелюбної людини, а й 

символом революційності народу, буревісниками волі. В пое- 

зіях Олеся ті образи теж мають певне громадське забарвлення: 

революційний рух народу, що піднявся на боротьбу «за волю», 

асоціюється в нього з високим польотом орла: 

Летить, кричить, шумить орел, 
Розбитих хвиль не ліче: 
Їх безліч вилете з джерел, 
Коли він їх покличе [4, с. 750). 

І хоч поет щиро і віддано намагається служити своєю твор- 

чістю рідному краю, хоч висловлює в своїх поезіях нанзапо- 

вітніші мрії народу, але народним трибуном не став. Бо був, 

на думку О. Білецького, виразником поглядів «тієї соціальної 

групи, що керувала революцією 1905 року, і яка до моменту 

підготовки нової, пролетарської революції виявилася вже про- 

гравшою свою історичну роль» ІЗ, с. 15). й 

Уже в другій збірці «Будь мечем моїм» (1909) (назва її у 

першому виданні не з'явилася з цензурних міркувань) настрій 

поезій на громадянські теми змінився. На перший план почи- 

39



нає виступати тема національної боротьби. Це викликане істо- 
ричними обставинами: після поразки першої російської рево»- 
люції національний гніт прийняв ще потворніші форми, це 
спричинило швидше наростання нової хвилі національно-ви- 
звольних рухів народів, для яких самодержавна Росія була 

тюрмою. Але основна причина в тому, що Олесь був виразни- 
ком інтересів української інтелігенції, відірваної ще від селян- 
"ських і робітничих мас, для якої питання національної бороть- 

би у той період стають першочерговими. Будучи готовою роз- 
ділити долю народу, рідної землі, вона не знаходить шляхів 

до цього народу. 
У 1908 р. Олесь писатиме: 

Ой і ми на волю рвались, 
В сірі скелі били... 
Знемігся я... Як камінь, час байдужий 
В путі пригнічує мене... 
Де той, хто ще душею дужий, 
Де той, в кім серце вогняне?.. 
Зкевіривсь я.. Холодний час байдужий 
За мною привидом іде |4, с. 208). 

Хвилинні настрої зневіри й розпачу, що з'явились у другій 
збірці, обернулися дальшим відходом Олеся від тем соціально- 
визвольної боротьби у третій збірці 1911 р. та появою у 1910p. 
драматичного етюду «По дорозі в Казку». В етюді поет пору- 
шує проблему героя і юрби, яка тоді була дуже актуальною. 
Одначе Леся Українка, І. Франко зображували героя не одино- 
ким бунтарем, винятком з маси, а рівноцінним у ній, подавали 
образи маси не пасивним фоном для «героїв», а як «суспільство 
свідомих особистостей», засуджували відірваність своїх героїв 
від-народу, зневіру в його творчі сили. Олесь же створює образ 
юнака, котрий думає про здійснення народних мрій, прихід 
людства у Казку, але зрештою опускає руки, як опустила їх 
на той час більшість представників української інтелігенції. 
Прагнучи стати вождем народу, юнак виявився безпорадним 
у стосунках з народними масами, юрбою і доходить висновку 
про безнадійність революції. «Історична дійсність, - зауважив 

О. Білецький, -- надала казці Олеся іншої розв'язки: «натовп» 

справді покинув юнака, але на те, щоб відшукати виходу без 

його керівництва... В добу 1905 року майже ніхто з українських 

інтелігентів не гадав, що «натовп» на це спроможеться: не ду- 

мали про це і в 1913 році, коли окремим виданням вийшла 

п'єса-казка Олеся» |З, с. 15). і : 

Однак співробітництво у модерністському журналі «Україя- 

ська хата» (1909--1910) внесло певні корективи у його бачен- 

ня світу. Так, у архівах збереглася стаття, написана в 10-х роках 
ХХ ст. у якій він різко виступає проти «хатян», а сам журнал 
називає місцем, «де кричать і роблять великі непристойності 

українські Пуришкевичі, українські Маркови цинічно одверто 

і часом (припустимо) несвідомо... B ім'я якихось вищих націо- 

40



нальних ідей, руйнують, розбивають, погрожують і не paxy- 
ються з тим, що все власне остається на своєму місці і від 
їх «вогню» нікому не жарко» [8, од. зб. 1008, с. 1). 1913-- 
1916 рр. були для Олеся нелегкими. У листі до Геркен-Анто- 
нович Г. A. він напише: «...C каждьм днем я все больше и 
больше «сокращаюсь», ухожу в себя. Расцветаєт весна, а мне 

жизнь кажется каким-то серьм днем, дождем, которьм гасит- 
ся пламя каждого распустившегося цветка. Никогда не чув- 
ствовал себя настолько лишним, как сейчас» [8, од. зб. 969, 

с. 24]. 
Лютневу революцію поет привітав як весну народів. У «За- 

писній книжці» 1917 р. читаємо: «Невже російська демократія 
підійде до народів Росії як рівний до рівного і спільно вложить. 
спільну долю трудового народу круговою порукою права на 
повноводе життя?» [8, од. 36. 1053, с. 1--3|. 

Як бачимо, для Олеся Лютнева революція важлива не 
стільки у соціальному, скільки в національно-визвольному пла- 
ні, тому на зміну червоним прапорам приходять в його поезії 
жовто-блакитні: 

Українське військо, мов з могили встало, 
Загриміло в бубни, в сурмоньки заграло, 
Розгорнуло прапор соняшно-блакитний, 
Прапор України! рідний! заповітний |5, с. 137). 

Для кожної чесної людини свій шлях найчастіше нелегкий. 
Знаємо ми, що не всім судилося у той складний час зразу ж 
знайти правильну дорогу. Навіть сьогодні з відстані років нам 
не все ясно і зрозуміло. Прагнучи служити рідному народові, 
обстоюючи ідею національного відродження, Олесь був серед 
тих, кому ідея української державності буладособливо близь- 
кою. У 1919 р, як член дипломатичної комісії поет виїздить у 
Будапешт, згодом -- у Відень, у 1923 р. перебереться до Пра- 
ги, де і помре 22 липня 1944 р. За це вимушене вигнання він 
розплачуватиметься усім своїм життям в еміграції. Уже в 
збірці «Чужиною» (1919, Відень), у перший рік вигнання ви- 
разно забринять ностальгічні нотки: 

В вигнанні дні течуть, як сльози, 
Думки в вигнанні сплять, як мертві. 
Солодкі спогади сичать, як змії, 
Душа ридає, як дитина. 

Душа розірвана, як рана... 
Бальзам далеко так, як сонце, 
А сонце, сонце, як і щастя, 
Там, там, лише в краю коханім [4, с. 384). 

У збірках десятій і одинадцятій («Кому повім печаль 
мою»), (1931) туга за батьківщиною стає наскрізною: образ 

чужини-могили, чужини-труни, «безплідної, холодної» пустелі 
неодноразово зустрічається в творах поета. Він з болем пише 

41



про «проклін рідної країни», який висить над THM, хто «в час 
пожежі край свій кине» і «в чужий втече» [4, с. 518). 

Скільки розпуки, скільки гіркої правди, кинутої собі у вічі! 
Присуд поет виніс собі сам. Вироком стало все його життя в 
еміграції. У листі до дружини, написаному на початку 20-х 
років з Відня до Києва читаємо: «Та атмосфера, в... якій я 
б четвертий рік.. розпинає душу і тіло» [8, од. 36. 1525, 
с. 4). 

У перші роки життя за кордоном Олесь ще не почував себе 
зовсім відірваним від Батьківщини, навіть був упевнений, що 
повернеться туди. Він організовує допомогу голодуючим на 
Україні, встановлює зв'язки з радянськими книгарнями i ви- 
давництвами (про це збереглося свідчення у листі, написано- 
му Олесем 14 жовтня 1922 р.): «Починаю знову вірити в те, 
що наші книжки незабаром побачуть Україну» |9, ф. 274, од. 
зб. 2647). 

Читачі його, як і все дороге і близьке йому, були там, на 
Україні. Олесь опікується постановкою п'єс українських літе- 
раторів за кордоном. У листі до М. С. Возняка 26 квітня 1921 р. 
він розповідає про провал у Берліні п'єс В. Винниченка. Дуже 
переживає, просить вислати тексти п'єс Лесі Українки, I. Кар- 
пенка-Карого, які, напевне, підуть у Європі, та гірко запитує: 
«Невже, взагалі, наша драматична література для Європи 
єсть порожнє місцеї?» |7, спр. 405, п. 104, картка 40421, с. 1). 

Але з кожним роком, проведеним на чужині, самотність 
усе тісніше брала його в свої обійми. Українська еміграція у 
якійсь своїй частині (обивательській) не могла його задовіль- 
нити. 3 

Вони зійшлися, небораки, 
ФВ ім'я найвищої мети, 

Щоб всім єдиним фронтом йти, 
І перегризлись, як собаки, 
Пересварились, як коти, 
І розповзлися знов, як раки [4, с. 376]. 

У листі 28 жовтня 1922 р. Олесь розповідає про рішення 
відновити видання сатиричного журналу «Сміх», бо «матеріалу 
сила-силенна. Одна «Самостійна Україна» дає безліч... По- 
гляньте: скільки навкруги неправди, брехнів, глуму, ошуканст- 
ва, грабіжництва, а ми сидимо і дивимось на злочин. Невже ж 
MH з громадян поробились обивателями і замкнулись в клітці 
особистих інтересів?!» [6, ф. 114, од. зб. 3, с. 4). 

Олександр Олесь буде чи не першим з українських поетів, 
який дотепно і дошкульно зумів висміяти  псевдоукраїнську 
еміграцію. В 1921 р. у Відні під псевдонімом В. Валентін вийде 
збірка сатир та епіграм «Перезва», на Радянській Україні вона 

буде видана у 1923 р. під назвою «Емігрантська перезва», у 
якій низка віршів присвячена отим «мученикам за народ», що 

«показилися з розпуки, запились». | Європа не може надиву- 

ватися; «І відкіль ці поторочі тут взялись!» |4, с. 365]. 

42



У вірші «В своїй хаті своя правда, i сила, i воля» поет 3a- 
дається питанням: «Чому це тут, на Кернтнерштрасе, щодня 
я бачу весь уряд, як бачив дома рік назад?!» |4, с. 366). А ось 
1 ВІДПОВІДЬ: 

Народ, ступивши на нове, 
І без міністрів проживе |4, с. 367). 

Серед персонажів добре впізнавані тоді суспільні діячі, які 
служили правдою цареві, були вірні українським проводирям 

і взагалі завжди слугуватимуть «усім владикам на землі» 
(4, с. 373). 

чого варті одкровення дипломата («Я дипломат») чи 
розповідь про куховарку з паспортом дипломата («Чарівна, як 
сонце»), саркастичний монолог-роздум «Хто з нас в міністрах 
не бував...» |4, с. 373, 374, 375). 

У 1936 р. Олесь напише блискучий драматизований памфлет 
на конгрес представників української еміграції у Празі «Ви- 
літали орли». І кого тільки не було на тому «конгресі», що мав 
«вирішити долю України»: українські радикали, а також соці- 
ал-демократи, католики |і  гетьманці, -- скільки делегатів, 
стільки й партій. Усі вони намагаються розподілити між собою 
сфери впливу на Україну. 

Як бачимо, твори поета свідчать про великий талант поета. 

Своєю майстерністю вони привертали до себе увагу читачів, у 
них відбилася своєрідність світогляду поета. 

Протягом 30-х років Олесь написав ще кілька сатиричних 
драматичних творів на українську націоналістичну еміграцію: 

комедію на чотири картини «Ревізор з Кам'янця», лібретто для 
оперети «Влада за кордоном», трагікомедію «Народний суд», 

але доля їх, на жаль, невідома. 
Звернення Олеся до сатири не випадкове, йому, як вияви- 

лося, справді з багатьма із української еміграції було не по 

, дорозі. . 

У листі до П. Карманського 27 грудня 1937 р. він напи- 

que: «Нас відкинуто хвилею набік. Але голови MH не хили- 

мо перед нею. Вода занадто каламутна і брудна після бурі, 

Tpomis і злив. Дехто в цій воді і «ловить рибку», але нам не 

треба розбрату. Народ цієї рибки не їсть, шлунок його не пере- 

варює, їдять з насолодою самі «рибалки». Та ще ті, хто взяв 

на «одкуп рибальство» [6, ф. 114, од. зб. 3, с. 4). 

Вже у 1919 р. у вірші «Моя орієнтація» устами ліричного 

героя Олесь визначив свій орієнтир: 

Орієнтуюся, нарешті, 
Востаннє вже, на свій народ! [4, с. 378). 

Опинившись за кордоном, поет позбавив себе джерела твор- 

чості. Люблячи свій народ, свою землю, він не зміг прижитися 

на чужому грунті. У згаданому листі до П. Карманського Олесь 

з гіркотою пише: «Скажу з певністю, що ви тут не змогли б 

жити, Я в зв'язаному мішку, завязанім десятками... обставин 

43



i не маю навіть найменшої надії вилізти з його на світ божий. 
Перегриз би -- зубів немає, розірвав би -- руки ззаду заку- 
ті» [6, од. зб. 3, с. 4). У цьому ж листі він просить виробити доз- 
віл для поїздки до Львова, використовує будь-яку можливість, 
щоб побувати хай не на рідній Сумщині, а все ж на своїй, 
українській землі; шукає зустрічей, знайомств з тими, хто при- 
їхав звідти, з того краю, який покинув: 

Коли б я знав, що розлучусь з тобою, 
О краю мій, о земленько свята, 
Що я, отруєний журбою, 
В світах блукатиму літа, 

Коли б я знав про муки люті, 
Про сміх і глум на чужині, 
Що в мене будуть руки скуті 
І в мури замкнені пісні, — 

Я 6 попрощався 6 хоч з тобою, 
До лона рідного припав, 
Прислухався б до шуму трав 
І зник.., 

Hil не пішов би я з ганьбою 
ЩШукать ганьби на чужині... 
На хрест?! Однаково мені! [4, с. 513). 

Щидро обдарований природою, наділений сильним та ори- 
гінальним поетичним голосом, поет, на жаль, не реалізував 
таланту повною мірою. «Гіркий був келих життьовий... і все 
життя -- як ліс дрімучий» [4, с. 464). Таким буде підсумок 
життю, підведений самим Олесем у квітні 1925 р. 

1. Ленін В. І. Соціалізм і селянство // Повне зібр. творів. Т. II. 2. Ле- 
нін В. І. До питання про аграрну політику (загальну) сучасного уряду// 
Повне зібр, творів. Т. 23. 3. Білецький O. І. Двадцять років нової україн- 
ської лірики// Плуг. 1924. 36. перший. 4. Олесь O, Поезії. К. 1965. 
5. Олесь О. Чужиною. Відень, 1919. Кн. 7. 6. Відділ рукописів, Інститут 
літератури ім. Т. Шевченка АН УРСР. Архів О. Олеся. 7. Відділ рукопи- 
сів. Львівська наукова бібліотека im. В. Стефаника, Фонд Возняка. 8. Від- 
діл рукописів. Центральна наукова бібліотека АН УРСР. Архів O. Олеся 
Інв. кн. 15. 9. Відділ рукописів. Центральна наукова бібліотека АН УРСР. 

Стаття надійшла до редколегії 22.09.88 

Б. П. МИХАЙЛИШИН, асист,., 
Львівський університет 

Деякі проблеми інтеграції літературно- 
лінгвістичного аналізу художнього тексту 
(На матеріалі повісті Т. Г. Шевченка «Художник») 

Прозова спадщина Т. Г. Шевченка не лише за ідей- 

но-художнім рівнем, а й за високими мовно-естетичними якос" 

тями займає почесне місце у вітчизняній літературі ХІХ ст. 

Своїми творчими успіхами Шевченко багато чим зобов'язаний 

тому культурному оточенню, у яке сімнадцятирічним юнаком 

44



потрапив у Петербурзі, дружбі з передовими російськими куль- 
турними діячами свого часу, передусім з художниками К. Брюл- 
ловим, О. Венеціановим, І. Сошенком та ін. Особливо харак- 
терною для петербурзького періоду в творчості Т. Шевченка 
є повість «Художник», яка, за загальним визнанням, найбіль- 
шою мірою грунтується на автобіографічному матеріалі. Окре- 
мі епізоди біографії її головного героя нагадують перебування 
самого автора в «науці» у ЦіІиряєва, викуп з кріпацтва, 
навчання у Петербурзькій Академії художеств, яка була твор- 
чою колискою для багатьох вітчизняних живописців і відігра- 
ла велику роль не тільки в естетично-професійному вихованні 
Шевченка, а й у формуванні його морально-політичних погля- 
дів. Прекрасний знавець життя художньої інтелігенції Петер- 
бурга, Шевченко, виходячи за межі автобіографічних фактів, 
своїм «Художником» не лише відтворив близьке йому середо- 
вище, -- він уміло скомпонованими сюжетними лініями пси- 
хологічно проник у його глибину. В «Художнику» порушена 
проблема відношення мистецтва до дійсності, що, за словами 
В. Г. Плеханова, «завжди відігравало дуже важливу роль в 
усіх літературах, які досягли певного рівня розвитку» [10, 
сх1651, "" і 

Художність та естетичне багатство повісті досягають і за 
допомогою вміло підібраних несловесних засобів (герої, ix 
світоприймання і характери, вчинки i намагання, характерис- 
тики та властивості ряду предметів і явищ тощо), і за словес- 
ною природою твору. Досконале знання російської мови дало 
змогу авторові з метою типізації та індивідуалізації героїв 
повісті використовувати найбільш влучний i виразний лексич- 
ний матеріал, вживаючи в авторській оповіді чи мові персона- 
жів слова Й вирази з різних мов, у тому числі й спеціальні. 
Це посилює загальну атмосферу інтернаціоналізму, допомагає 
відтворити соціальну і професійну диференціацію типажу, 
реалістично передати інтелектуальну атмосферу Петербурзької 
Академії художеств. 

У лексичній тканині повісті присутній елемент професійної 
науковості, який неможливо відтворити без вмілого викорис- 
тання словесних відповідників загальномистецьких і суто обра- 

зотворчих понять. Вживаючи для цього терміни образотворчого 
"мистецтва у прямому номінативному значенні, Шевченко пору- 
шує традиційну загальнолексичну герметичність художнього 
«тексту. Це є одним з найважливіших моментів мовної тканини 

"твору. зоб і коза 
Аналіз функціонування термінів і професіоналізмів у худож- 

-ніх та інших текстах -- не новий аспект філологічних дослі- 

(джень. Тут однак, основну увагу привертали і привертають ті 

«сомантико-конотативні перетворення спеціальних слів, яких 

вони зазнають, виступаючи в ролі художніх зображальних за- 
«собів у складі порівнянь. У таких випадках терміни стають 

юбразними елементами словесної мережі тексту. «В зв'язку з 
щим, -- стверджує Н. Г. Благова, -- неминучі різного роду 

45



семантичні перетворення: від появи експресивно-емоційного 
забарвлення до розвитку нового метафоричного значення. Тер- 
мін у художньому тексті втрачає свої специфічні термінологіч- 
ні властивості, набуваючи властивостей художнього слова» 
12, с. 108]. «Художник» -- твір дещо специфічний, на якому 
фокусуються життя і творчість Шевченка-живописця, талант 
Шевченка-письменника і світогляд | Шевченка-громадянина. 
Художньо-пізнавальна глибина і реалістична достовірність по- 
вісті значною мірою грунтуються на прямому вживанні термі- 
нів образотворчого мистецтва. 

Літературознавство і мовознавство сьогодні -- це самостій- 
ні повноправні дисципліни зі своїми завданнями, методами 
і аспектами досліджень. Вийшовши, однак, із одного лона фі- 
лології, вони зберегли також і певні спільні принципи та при- 
йоми цілісного аналізу творів словесного мистецтва. Тому в 
останні роки, згідно з узагальненням Г. В. Степанова, «мето- 
дичний ідеал вбачається в їх кооперації або навіть в їх орга- 
нічному злитті на новій якісній основі» [11, с. 125]. Перестали 
бути гостродискусійними і питання про предмет цілісного лі- 
тературно-лінгвістичного аналізу художнього твору -- двоєди- 
ність літературознавчих і мовознавчих досліджень фокусуєть- 
ся на тексті. До найважливіших ознак художнього тексту на 
стику літературознавства та лінгвістики відноситься його полі- 
функціональність та полісемантичність і невід'ємними склад- 
никами є антропоцентричність та наявність естетичної, праг- 
матичної інформації, без яких художній текст просто немис- 
лимий. Отже, специфіка прагматичної орієнтації художнього 
тексту полягає в тому, що вона визначає естетичну структуру 
та вибір лексичних одиниць його побудови. На сьогодні можна 
вважати загальноприйнятою думку, згідно з якою художній 
текст -- це явище не суто лінгвістичне чи літературне, а дво- 
єдиність близькоспоріднених. дисциплін, де спільність лінгвіс- 
тичного та літературного творить діалектичний взаємозв'язок 
і взаємодоповнення. 

У русі широкого загальностилістичного підходу до різних 
текстів не було чіткого розмежування між словесною ткани- 
ною художніх і нехудожніх творів. I якщо диференціація сти- 
лів у аспекті культури мови виправдана [5], то поняття 
«стиль» стосовно художніх текстів осмислюється по-іншому. 
Естетична і пізнавальна цінність словесних засобів у худож- 

ніх текстах, на яку зверталася і звертається увага провідних 

літературознавців, доведена у дослідженнях Г. О. Винокура, 
Б. О. Ларіна, O. М. Пєшковського, О. O. Потебні, JI. B. Щерби 

та їн. 7 
Системний лінгвістичний підхід до стилію художнього 

тексту теоретично обгрунтований у працях В. В. Виноградова. 

Для нього «не викликає жодного сумніву реальність MOBH 

художньої літератури як особливого, специфічнго «стилю», 

який не вкладається в рамки функціонально-стильової дифе- 

ренціації літературної мови» |З, с. 13). 

46



Це означає, що єдність загальної стилістики, лінгвостиліс- 
тики, стилістики тексту на матеріалі художніх творів «підда- 
ється новому перерозподілі і новому згрунтуванню в словесно- 
естетичному плані, -- продовжує В. В. Виноградов, -- набу- 
ваючи нового життя і включаючись в іншу творчу перспекти- 
ву» [4, с. 75]. Іншими словами, предметом її вивчення стає 
«літературний текст як твір художньої словесності, а ціль-- 
розкриття змісту тексту в світлі окремих і загальних катего- 
рій літературознавства i естетики» [1], с. 14). Ця теза 
Г.В. Степанова грунтується на дослідженнях лінгвістики тек- 
сту за останні десятиліття у працях І. В. Арнольда, І. Г. Галь- 
перина, В. JI. Карпової, О. М. Кожина, М. Н. Кожиної, 
3. Я. Тургаєвої та інших. Вони, проаналізувавши чимало най- 
різноманітніших художніх творів, дійшли висновку, що ix 
словесна тканина відрізняється передусім естетичністю та праг- 
матичністю від інших стилів літературної мови, володіє пев- 
ною, історично виробленою системою  словесно-художньої 
виразності, зокрема взаємодією форм і засобів. I якщо в них 
план образності не збігається з планом змісту, то не настіль- 
ки, щоб перетворювати у протилежності поняття літературного 
та лінгвістичного аналізу тексту. Між останніми існує значно 
сильніша позитивна кореляція, ніж негативна. 

Оскільки всі елементи художнього твору взаємозв'язані та 
взаємозумовлені, текст аналізує сума літературознавчого і лінг- 
вісничного підходів. І коли перший зв'язаний історією, філо- 
софією, естетикою, мистецтвознавством, то основою власне 
текстуальної частини художнього твору є його словесна ткани- 
на. Тому методика цілісного лінгвосмислового аналізу худож- 
ньої словесної тканини зв'язана з визначенням художньо-есте- 
тичної цінності і мовнопрагматичного статусу всіх лексичних 
одиниць тексту. 

Спостереження останніх років показують: специфіка струк- 
турної, семантичної, естетичної організації тексту така, що в: 
реакції читача на нього, крім домінуючого емоційного моменту, 
завжди присутній інтелектуальний момент. Діалектика катего- 

рій матеріального та ідеального зумовлює розуміння худож- 

нього тексту як нерозривної єдності форм і змісту, а співвід- 

ношення категорій загального і одиничного -- орієнтацію 

досліджень на систему загальновживаних і спеціальних слів. 

А позаяк специфіка художнього твору і в його змістовності, 
то об'єктом літературно-лінгвістичного аналізу художнього 
тексту є зміст його окремих лексичних елементів, в тому числі 

й спеціальних, груп цих елементів і словесно оформленого 

художнього цілого твору, що перебувають у певному ієрар- 

хічному взаємовідношенні. rs 

Присутність інтелектуального моменту повісті здійснюєть- 
ся передусім за рахунок термінів образотворчого мистецтва, 

які мають пряме значення і є найвагомішими інформативними 
складниками словесної тканини твору. Кожен компонент систе- 

ми образотворчих термінів повісті перебуває у певних взаємо- 

47



зв'язках з іншими, творячи своєрідну відкриту лексико-семан- 
тичну сітку. Ці інтелектуально-інформативні домінанти не по- 
требують тлумачних ключів. Серед використаних у творі 
номінатів у (спеціальному значенні переважають поширені у 
загальному вжитку і всім знайомі лексеми, які набувають 
конкретного термінологічного значення у системі образотвор- 
чих понять: альбом, копія, лак, майстерня, малювати, модель, 
намалювати, олівець, папір, підмалювати, полотно, рисувальник, 
рисунок, фарба тощо. Значна частина цих лексем--- інтерна- 
ціонального характеру. Ці та інші номени, безперечно, не ціка- 
вили Шевченка як терміни. Черпаючи їх передусім з розмов- 
ної мови свого виробничо-професійного оточення, Шевченко, за 
словами В. Л. Карпової, «поводився з ними не як з термінами, 
а як зі словами, нічим принципово не відмінними від інших 
груп і категорій загальновживаної лексики» [6, с. 66). В опи- 
сах та діалогах за допомогою цих та інших слів фіксуються 
абстрактні і конкретні предмети відтворюваної дійсності. «Що 
це у вас, модель чи служник?» -- запитав він (К. Брюллов. — 
Б. М.) — кивнувши вслід хлопцеві» [12, с. 272]. «У Брюллова 
в майстерні я застав В. А. Жуковського і графа М. Ю. Вельє- 
горського»... (12, с. 273]. 

Не обмежуючись використанням загальнопоширених слів і 
вживаючи суто образотворчі терміни -- аквареліст, ескіз, живо- 
лис, оригінал, пензель, скульптура, статуя, трафарет, худож- 
ник, -- Шевченко не підкреслював різниці між ними і загаль- 

новживаною лексикою, а часом і затушовував. Незважаючи на 
специфічність і вузьковживаність окремих із них (арабеска, 
мольберт, палітра), вони не руйнуть художньої оболонки 
повісті, а органічно вплітаються в неї. Майстерність Шевчен- 
ка полягає і в тому, що терміни він розкриває за допомогою 
контексту, не вживаючи коментарів і спеціальних пояснень. 
Це зберігає художність тексту, робить його єдиним словесним 
цілим. : . 

Про зв'язок загальновживаної лексики повісті з різними за 
поширенням і зрозумілістю спеціальними номінатами, а та- 
кож про системність останніх свідчать лексико-семантичні від- 
ношення. Шевченко підсвідомо реалізував принципи оптималь- 
ної художньо-функціональної вибірковості мовних засобів, вна- 
слідок чого антонімічні за значенням терміни повісті виконують 
непересічну, констатуючу роль, а вжитті з естетичним наванта- 
женням. Безперечно, лексеми художник -- антихудожник не 
належать до тих класичних зразків антонімії (копія -- OpH- 
гінал, закінчений портрет -- незакінчений портрет чи типових 
конструкцій з мезонінами кругла статуя -- горельєф -- баре- 
льєф), які ніким і ніде не беруться під сумнів. Художник i 
антихудожник коли й не хрестоматійні зразки антонімів, то У 
художньо-естетичній функції протилежності їм відмовити важ- 
ко. На нашу думку, саме цю ціль переслідував Шевченко, вжи- 

ваючи їх у повісті: «Не місце, та й не до речі розводитися тут 
про велику людяність цього художника» (О. Венеціанова. — 

48



Б. М.) (12, с. 270] і «Сильно, різко намальована постать Плюш- 
кіна блідне перед цим антихудожником Головнею...» (12, с. 281]. 
Антихудожник -- досить оригінальний, власне естетичний тер- 
мін, який поза художнім текстом існувати не може. У контексті 
він перекликається із висловом по-художницькому (у значенні 
кваліфіковано, високопрофесійно), що, на нашу думку, можна 
вважати певним термінологічним оказіональним новотвором 
Шевченка (порівн. у Котляревського: «То крикнула (Лівінія. -- 
Б. М.) «Уви»! з-письменська, по хаті гедзатись пішла» («Енеї- 
да). 

Цікавішими у художньому плані, ніж звичайні лексичні си- 
ноніми типу модель -- натурщиця (натурник, фарба, -- краска, 
станок-мольберт) є два гіпонімо-синонімічні блоки. Наш інте- 
рес привернула не лише новизна, яка полягає у двоєдиності 
гіпонімічних і синонімічних відношень (до цього часу такі 
лексикосемантичні комплекси нам не зустрічались), а й те, як 
автор підпорядковує найменші нюанси термінованих понять ху- 
дожньоестетичному і  пізнавально-інформативному завданню 
твору. 

Так, Шевченко не завжди вживає зрозумілі всім номени 
живописець і художник, що включають у себе і поняття, позна- 
чувані термінами рисувальник і аквареліст. Два останні тер- 
міни теж неоднакові, однак коли перший легко виводиться із 
рисувати, то невідомий для пересічного читача термін акваре- 
ліст зрозумілий у своєму прямому значенні із контексту і не 
створює враження переносності і комічності. 

Граматичною специфікою термінології є більша кількість 
складених номенів, ніж однослівних. Не боячись нанести шко- 
ди повісті зайвою інформацією, Шевченко використовує не ли- 
ше синтаксично найпростіші терміносполучення (акварельні, 
портрети, антична галерея, натурний клас) або ускладнені ще 
одним атрибутивом типу анатомічні літографовані рисунки та 
розфарбовані французькі літографії, а й не відмовляється від 
різних за будовою складних термінооб'єднань рисунок туш- 
шю, рисунки з барельєфів, невеличка картина олійними фарба- 
ми, прегарний тлумачний курс лінійної перспективи тощо. Вжи- 
ваючи ці та подібні їм терміни, Шевченко не переслідував 
професійно-сухої, зайвої деталізації понять, а керувався ство- 
ренням художньо повної картини описуваного. 

З прозових творів Шевченка повість «Художник» чи не най- 
глибше свідчення того, що автор всебічно знав історію євро- 
пейського мистецтва та його основні напрями. Це знаходить 
конкретне текстуальне вираження у вигляді не лише культур- 
но-мистецьких фактів, а й ряду номенів власного походження, 
які набули термінологізованого характеру. Це створювало пев- 
ний естетико-пізнавальний ефект повісті, що вдало доповню- 
вався іменами здебільшого зарубіжних і вітчизняних художни- 
ків. 

Відантропонімічні назви певних понять, маючи, як правило, 
узагальнену інформацію, нерідко з певним прагматичним зна- 

4--2889 49



ченням, крім чіткої термінологічності, несли ще й описовість або 
навіть конотативність. Цим створювався своєрідний художньо- 
науковий елемент в стилі «Художника», Його словесна тка-- 
нина не була переобтяжена інформацією, а уривки із вжитими 
власними іменами чи відантропонімічними термінологізованими.. 
номенами не випадали із загального стильового контексту по- 
вісті. 

Цікавими з пізнавально-мистецької точки зору є терміни, 
в основі яких лежать власні назви. Їх нетрадиційність свідчить. 
про ерудицію Шевченка-живописця, його вміння вплести такі 
словосполучення у текст повісті, надавши йому художньої ар- 
хаїки і оригінального звучання. Історичність відтопонімічного 
терміносполучення петергофський папір помітна вже тому, що 
сьогодні вийшла з ужитку така офіційна назва, як Петергоф — 
«колишня (до 1944) назва міста Петродворець у Ленінградській 
області РСФСР» fl, т. 19, с. 470), Колись там була «Імпера- 
торська Петергофська паперова фабрика. Заснована як зраз- 
ково-показова за наказом Олексндра І в 1817 р.» [7, с. 153). 

Термін італійські олівці пов'язаний з місцем їх виробництва. 
«У XIV ст. з'явився т. з. італійський олівець із чорного глипи- 
стого сланцю (який дає матовий відтінок і слабку чорноту)» 
П, т. 11, с. 392), На сьогодні цей термін з ужитку вийшов, а 
олівці класифікуються і називаються за технологією вироб- 
ництва, призначення, ступенем м'якості-твердості тощо, однак 
ні один із цих термінів не випадає із художнього стилю, на- 
даючи естетичного та історичного відтінку текстові: «Я загор- 
нув оригінали в аркуш петергофського паперу, дав йому (го- 
ловному героєві. -- Б. М.) італійських олівців, розказав, як 
зберігати їх від затвердіння і ми вийшли на вулицю» [12, 
с. 270). 

На відміну від двох попередніх номенів, відантропонімічний 
термін ватманський папір -- у побуті та у розмові ватман — 
вживається i до сьогодні. На думку львівського дослідника 
О. Я. Мацюка, «цей високоякісний папір вироблявся на фабри- 
ці у Мейдстоні (графство Кент)... Належала вона Джеймсу Ват- 
ману. Від цього прізвища і походить назва креслярського па- 
перу» [8, с. 16]. 

Значна частина подібних висловів взята Шевченком з Mi- 
фологічних і релігійних сюжетів. Як відомо, з XV—XVI ст. у 
Європі набули розповсюдження імена античних богів і героїв 
та розповіді про них. Перетворюючись нерідко у високохудожні 
народні та літературні твори, міфологічні перекази дали поштовх 
у розвитку образотворчої інтерпретації останніх. Центральною 
групою міфів, втілених у творах європейської культури і мистец- 
тва, є так звані антропологічні міфи, головними персонажами 
яких були подібні до людей боги або герої. Це дало початок 

широкому вжиткові і узагальненню власних імен ряду міфоло- 

гічних істот, а відтак перетворенню частини з них у відантропоні- 

мічні термінологізовані номени. Широке знайомство з європей- 

ською культурою дало, безперечно, Шевченкові можливість BH- 

50



користати деякі відантропонімічні терміни для художньо-есте- 
тичного збагачення повісті, якою він вміло користувався. Не- 
зважаючи на значний художній домішок, у таких номенах вони 
не перетворюються в образні порівняння і не набувають тропі- 
чості навіть при повторах у тексті. 

Одним із найколоритніших антропонімічних термінів, що; 
на нашу думку, рівною мірою наповнені ‘i термінологічною ін- 
формативністю, і художньо-естетичним "значенням, є двочленні 
атрибутиви маска Лаокоона і Бельведерський торс, які відпо- 
відно походять від імен давньогрецьких міфологічних героїв 
Лаокоона i Аполлона. eh ase б 

З часу створення мармурової групи «Лаокоон» родоськими 
скульпторами (приблизно 50 р. до н. е.), європейське мистец- 
тво всіх жанрів і видів широко використовувало цей трагічний! 
образ. AIS | 7 | і 

Вислів маска Лаокоона вжитий Шевченком у розумінні 
конкретного ескіза, виконаного героєм повісті у Літньому саду. 
«Я показав йому (К. Брюллову. — Б.М.) маску Лаокоона, ри- 
сунок закінчений, і слідок Мікеланджело, тільки намічений» 
[12, с. 272). Сьогодні це словосполучення є свого роду збірною- 
характеристикою людських, здебільшого чоловічих облич, на 
яких відбито фізичні муки або й передсмертну агонію, і в літе- 
ратурі, присвяченій образотворчому мистецтву, нерідко вжи- 
вається у термінологічному значенні. 

Стосовно вислову Бельведерський торс, то значення цього: 
двочлена не лежить на поверхні. Загальновідоме схиляння гре- 
ків перед красою людського тіла у європейському мистецтві від- 
билося в першу чергу у скульптурі та живописі. Апполон як 
символ гармонійного поєднання розуму, мистецьких обдарувань: 
і фізичного розвитку став свого роду ідеалом чоловічої краси 
і достоїнства. Особливого поширення образ Апполона набув у 
епоху Відродження. Юнак найчастіше зображався як язиче-: 
ський бог з незмінними атрибутами -- луком і стрілами, а іноді, 
ще й лірою. «Після того, як в кін. ХІХ ст. був знайдений «А. Бель- 
ведерський». А. став сприйматися як втілення ідеалу чоловічої 
краси», — читаємо у Міфах народів світу |З, т. І, с. 96]. Різні 
ракурси, в яких зображувався Аполлон, найкраще передають 
його прекрасно розвинутий торс, що й стало, як ми вважаємо, 
основною причиною для термінологізації існуючого у сучасній 

літературі словосполучення Бельведерський торс. У доцільності 
вжитого Шевченком терміносполучення і органічному злитті ос-. 
таннього з текстом повісті засумніватися важко: «.. педантично 
оцінює (невідомий. — Б. М.) твір Мікеланджело «Страшний 
суд», фрески божественного Рафаеля та багато інших славетних 

творів скульптури й живопису, а в торсі Бельведерському вба- 

чає тільки шматок мармуру, нічого більше» [12, с. 216). 

З більш поширеними в"античній міфології, а відтак 1 євро- 
пейському мистецтві середньовіччя, образами кентаврів у «грець- 
кій міфології дикі істоти, напівлюди-напівконі, .. відзначають- 
ся буйним норовом і нестриманістю. В античному образотвор- 

4* 51



чому мистецтві були популярні сцени кентавроманії» [9, т. l, 
с. 638--639) і сирен («у грецькій міфології демонічні істоти... 
напівптахи -- напівжінки, які успадкували від батька дику 
стихійність, а від матері -- музи -- божественний голос» [9, 
т. 2, с. 438]. Перекликається і образ фавна -- «у римській мі- 
фології бог полів, лісів, пасовищ, тварин. Існували уявлення як 
про множинність Ф., так і про одного Ф., жіночим відповідни- 
ком якого була Фавна..» |9, т. 2, с. 555—556]. Ось у якому 
контексті вживає його Шевченко: «Після анатомії мій приятель 
(художній герой. -- Б. М.) зробив рисунок Германіка й тан- 
цюючого фавна» [12, с. 276). На нашу думку, тут про терміно- 
логізацію можна говорити лише стосовно конкретного словоспо- 
лучення у конкретному творі, в даному випадку це танцюючий 
фавн. Сам же номен фавн -- це лише міфологічний образ, у 
якому немає нічого термінологічного. 

У сучасній світовій літературі вислів Марія Магдалина по- 
в'язаний з негативними моральними емоціями, найчастіше горем 
чи тугою. Як відомо, Марія Магдалина у християнських леген- 
дах -- це одна з галілейських мироносиць, послідовниць Ісуса 
Христа, котра в числі перших дізналася про його воскре- 
сіння. 

Образ Марії Магдалини є одним з найстарших і найстійкі- 
ших у світовій культурі і мистецтві. Певна широта цього обра- 
зу полягає у тому, що «Західне мистецтво знає патетичний об- 
раз Марії Магдалини, яка кається (картина Тіціана, Ж. де Ла- 
тура), мотив покритої волоссям пустинниці на руках у ангелів 
(статуя Т. Ріменшнейдера» [9, т. 2, с. 118). Іншими словами, 
міра каяття і суму Марії Магдалини у творах живопису різна: 
від безвідрадного горя грішниці до патетичного суму щасливої 
від побаченого людини. Стосовно словосполучення голова Ма- 
рії Магдалини, то це термінологізований бічлен, який означає 
голову, зокрема обличчя жінки, яка сумує і кається. Воно має 
дещо спільне із висловом маска Лаокоона, однак відрізняється 
від останнього ширшим семантичним діапазоном. Контекст, де 
вжитий цей вислів у «Художнику», підтверджує весь пафос обра- 
зу: «Голова Марії Магдалини була вже закінчена, і В. А. Жу- 
ковський, дивлячись на це прекрасне, все в сльозах обличчя, сам 
заплакав. Обнімаючи Карла Великого, він цілував його, ніби 
створену ним красуню» [12, с. 273]. 

Вживаючи ці та подібні терміни, Шевченко добивається 
точної передачі понять, які містять екскурси в європейську 
історію та культуру і тематично вплітається у словесну мережу 
твору. 

Деяке суб'єктивне авторське сприймання таких номенів 
не заважає лаконічно і точно характеризувати зображуване. 

У справжньому мистецтві слова реалізується все функціо- 
нальне багатоманіття різних мовних одиниць, у тому числі й 
спеціальної лексики, Вживання у повісті «Художник» слів на 
означення термінів образотворчого мистецтва зумовлене і те- 
мою твору, що, безперечно, є важливим обов'язковим засобом 

52



створення специфічного образотворчого колориту, i використан- 
ням їх як художнього засобу. У творі немає образного вжи- 
вання значень термінів і термінологізованих висловів. Спеці- 
альні номени не творять переносних і завдання зумовлені за- 
гальним контекстом твору, який є самобутнім зразком вітчиз- 
няної реалістичної літератури ХІХ ст. 

І. Большая Советская Знциклопедия. 2. Благова Н. М. Семантико-стили- 
стический анализ  научно-технических TePMHHOB жхудожественной  речи// 
Вестн. Ленинград. ун-та, 1976. Ne 2. 3. Виноградов В. В. Итоги обсужде- 
ния вопросов стилистики // Вопр. язькознаниня. 1955. Ne І. 4. Виногра- 
дов В. В. Стилистика. Теория позтической речи. Позтика. М., 1963. 5: Голо- 
вин A. Н. Основь культурь речи. М., 1980. 6. Карпова В. JI. Термін і ху- 
дожнє слово. К., 1967. 7. Клепиков С. А. Филиграни и штемпели на бумаге 
русского и иностранного производства ХУПІ--ХХ века. М. 1959. 8. Ма- 
цюк O. Я. Папір та філігранні на українських землях  (ХМІ--початок 
ХХ ст.). К. 1974. 9. Мифь народов мира. Знциклопедня: В 2 т. М., 1988. 
10. Плеханов Г. В. Мистецтво і суспільне життя // Плеханов I. В. Ecteru- 
ка і література. К. 1960. 11. Степанов I, В. Язьк. Литература. Позтика: 
М., 1988. 12. Шевченко Т. Г. Художник (Переклад О. Кундзіча). Повісті, 
К. 1985. 

Стаття надійшла до редколегії 14.12.88 

С.Г. БАРАБАШ, zou., 
Кіровоградський педагогічний інститут 

Пісні Андрія Малишка 
і народна лірика 

Необхідність узагальнення і пильного аналізу пісен- 
ного досвіду Андрія Малишка особливо актуальна сьогодні, 
коли розмова про сучасну пісню набула характеру проблеми 
державного масштабу. Пісенне мистецтво, наймасовіше і най- 
демократичніше, по праву розглядається, у нас як дійовий 
засіб формування світогляду, моральних, а також естетичних 
і етичних якостей, збагачення сфери почуттів. Цілком при- 
родно, що до становища на цій важливій ділянці творчості 
прикута увага не тільки тих, хто зв'язаний з нею професійни- 
ми узами, а й широких кіл громадськості. Проблеми розвитку 
жанру, пропаганди нових пісень обговорюються у пресі, роз- 
глядаються на з'їздах і пленумах правлінь композиторських 
організацій, у письменницькому середовищі [6, с. 3], - ці дум- 
ки не втратили гостроти звучання й нині. 

На об'єднаному пленумі Спілки письменників і Спілки ком- 
позиторів України, який відбувся на початку 1980 р. йшла 
серйозна і принципова розмова про сучасний стан пісенної 
творчості на Україні, нові завдання ідейно-естетичного і твор- 
чого характеру, котрі постають перед творчими спілками; 

53



майстрами пісень, їх виконавцями і пропагандистами. Серед 
кращих поетів-піснярів, чий досвід став школою для молодих, 
одним з перших було названо Андрія Малишка. Як і більшість 
радянських поетів його покоління, Андрій Малишко знайомив- 
ся з поетичною творчістю народу не з книг та записів фольк- 
лористів. Він стикався з народною піснею передусім у самому 
житті, в її реальному бутті і природному середовищі. Малиш- 
ко був не лише свідком перетворень, тих живих процесів, які 
тут відбувалися. Він сам брав участь у створенні фольклору, 
що синтезував у собі стару селянську пісню Й нову -- револю- 
ційну. Пісні громадянської війни поєднали найрізноманітніші 
жанрові та соціальні елементи народної пісні, стали основою 
народної пісні нової епохи i, безперечно; вплинули на ранні 
твори Андрія Малишка цього жанру. | 

На перших пісенних спробах молодого поета відчувається 
також вплив Шевченка і Тичини в засвоєнні фольклорної пое- 
тики, тобто вплив тієї традиції, яку називають «відфольклор- 
ною». Таким чином, уснопоетичні елементи входять у пісенні 
жанротвори Малишка не лише безпосередньо із самого фольк- 
лору, а й через класичну поезію. У своєму виступі на Всеук- 
раїнській нараді поетів А. Малишко чітко виклав погляди на 
народну пісню й пісенну творчість загалом. Він акцентував на 
необхідності пісні в житті людини з дня появи її на світ: «Ті 
пісні, які співала мати над колискою своїй дитині, ніколи в 

житті не забуваються.. Все залежить від їх змісту, їх ідейно- 
го звучання і спрямованості» |З, т. 10, с. 124). аної 

Пісня здавна була об'єктом посиленої уваги поетів, прозаї- 
ків і драматургів — і тих, хто творив її, i тих, хто вдавався до 
її поетики. Для А. Малишка вона стала джерелом, з якого він 

(поряд з іншими) черпав творче натхнення і естетичний ідеал, 
образність, афористичність, лаконізм вираження. 

_ Будучи гранично вимогливим до змісту і форми пісні, поет 
виступав проти безсюжетних, нечітких у композиційному плані 
творів. Він орієнтував піснярів на таких видатних творців 

пісні, як Шевченко і Кольцов. «У Шевченка що не пісня, — 
то людська доля» |З, т. 10, с, 127] -- зауважує поет. 
(Пісня, на думку А. Малишка, завжди повинна мати у фа- 

бульній основі певну подію, випадок, конфлікт. Андрій Малиш- 
ко підкреслив важливість нової сучасної тематики в пісенній 
творчості. Саме пристрасна пісня, сповнена романтики рево- 

люції, «нової праці, трудових буднів, світлого оптимізму» |З, 

т. 10, с. 128], допомогла народу у праці і боротьбі. Тільки 
справжній пісні під силу зігріти людину, вберегти її від біди. 

Пісня-борець -- вірний супутник солдата. «Натхненна пісня — 

поема земної любові і радості — полонила народні серця, 1 Ll 

особливо ненавиділи вороги і різні безбатченки» |З, т. 10, 

с. 129--130). 
- Поет опікується долею пісні не епізодично. Він у повсякден- 

них розмовах з друзями «висловлювався про необхідність вели- 

кої уваги до створення пісні» -- зазначає Олекса Ющенко 

54



-|9, с. 73). Пісня супроводжувала А. Малишка все життя. Час 
приходу поета в літературу збігся зі справжнім вибухом, зв'я- 
заним з народженням масової радянської пісні. «Це був новий 
жанр, -- пише Є. І. Осетров, -- дітище епохи незвичайної; 
ще ніколи пісня не була так тісно зв'язана з політикою i з 
справами, які повсякденно оточували людину. Кращі зразки 
Масової пісні стали природним продовженням пісенного фольк- 
лору і революційної пісні» [4, с. 68]. 

А. С. Малишко почав творчість із стилізації під народну 
пісню. Показовою щодо цього є пісня «Запливай же, роженько 
весела», в якій герої існують поки що поза конкретно-історич- 
ними обставинами, а фольклорна образність несе знак само- 
достатності. Фольклорні атрибути народної пісні збережені, 
але уснопоетична образність немов «повисає» в повітрі, не зли- 
ваючись в один органічний сплав. Це-- не дуже вдала стилі- 
зація під народно-поетичну творчість. Вияви такої дещо фор- 
мальної стилізації трапляються у пісенній творчості поета й 
під час Великої Вітчизняної війни (партизанські пісні, на- 
приклад). 

У зрілого Малишка рідко зустрінеш безпосереднє цитуван- 
HA народної пісні, полегшену: стилізацію. Його пізніша твор- 
чість характеризується вищим ступенем синтезу народнопісен- 
ної образності 3 найновішими досягненнями поетичного 
мистецтва. 

А. С. Малишко по праву-:вважається майстром пісні з чіт- 
ко вираженим ліричним сюжетом. Яскравий приклад цьому — 
щедра пісенна спадщина поета. Чимало його творів мають у 
основі епічний сюжет -- розповідь про чиюсь долю. Так, сюжет 
«Пісні про вчительку» |З, т. 4, с. 304] допоміг А. С. Малишку 
опоетизувати благородну працю людини, яка присвятила життя 
школі, дітям. Схильність до епічності має сюжет пісні «Хус- 
точка червона» і багато інших творів цього жанру. Подібні 
твори поета дають можливість ствердити наявність епічного 
сюжету не тільки в його баладах, а й у ліричних піснях. Проте 
найчастіше у А. Малишка зустрічається тільки певна сюжет- 
на організація матеріалу, що спрямовує динаміку почуттів. 

"Типовий зразок такого сюжету маємо в пісні «Запливай же, 
роженько весела». У таких випадках каркас сюжету зумовлю- 
«ється послідовністю розвитку почуттів ліричного героя, в якому 
часто організовуючим моментом є наскрізний образ. Так віссю 

композиції «Пісні про рушник» служить образ рушника; його 
дарувала мати сину в далеку дорогу. Центральний об'єднуючий 
елемент і «хусточка червона» в однойменній пісні. Про те, як 
вдало А. С. Малишко обрав принцип побудови цих пісень, 
свідчить їх популярність. Цьому сприяла музика II. Майбо- 
роди, що вражала слухача багатством мелодії, поетичністю, 

зчистотою людських почуттів. Цілісний образ виступає як резуль- 

тат органічного злиття музики й слова. ла 
Створюючи пісні, роздумуючи над їх специфікою А. Малиш- 

ко поступово пізнає секрети пісенної майстерності. Тому на- 

55



родженням таких шедеврів, як «Колгоспний вальс», «Білі 
каштани», «Київський вальс», «Ми підем, де трави похилі», 
«Пісня про вчительку», «Цвітуть осінні тихі небеса», «Стежи- 
на», -- пісень, що стали справді народними, ми сприймаємо не 
як незвичайний «вибух» таланту, а як плід складних творчих 
шукань. 

Ідейно-естетичний світ ліричної пісні А. Малишко освою- 
вав усе життя, осягаючи його закони. Найяскравішим вия- 
вом входження Андрія Малишка у світ ліричної пісні, ви- 
знаної народом, стала «Пісня про рушник». Вона облетіла 
планету, зазвучала різними мовами народів світу. Загально- 
людська тема і високохудожнє вираження її в задушевному 
слові -- причина популярності твору. Крім цього, у пісні «за- 
сяяли грані двох рівноцінних талантів, утвердилась творча 
манера двох чудових і добрих людей -- Андрія Малишка 1 
Платона Майбороди» [7, с. 9]. 

З дистанції часу оцінюючи щасливу необхідність такого 
дуету, ми розуміємо: невдачі у довоєнній піснетворчості А. Ма- 
лишка пояснюються якоюсь мірою тим, що він довго шукав 
свого композитора, співзвучного його таланту, оскільки фольк- 
лорна суть поезії «вимагала і музичного оформлення, макси- 
мально, точніше, органічно близького до народного мелосу» 
12, с. 28). Звичайно, А. Малишко досить успішно працював з 
багатьма цікавими композиторами-піснярами -- Г. Майборо- 
дою, Л. Ревуцьким, А. Штогаренком, П. Козицьким, С. Коза- 
ком, проте о найрезультативнішою стала співдружність 3 
II. Майбородою. 

П. І. Майборода -- талановитий учень Л. Ревуцького, гли- 
бокий знавець українського музичного фольклору, вроджений 
пісняр, за характером свого світовідчуття близький поетові. 
Звідси такий результат дружби і співробітництва: «Пісня про 
Україну», «Київський вальс», «Білі каштани», «Колгоспний 
вальс», «Пролягла доріженька», «Ти моя вірна любов». Компо- 
зитор і поет знайшли один одного саме тому, що П. Майборода 
глибоко відчув музику слова, закладену у самих творіннях 
А. Малишка, Ця музика часто звучала уже в заголовку: «Ран- 
ки солов'їні» («Київський вальс»), «Ми підем, де трави похи- 
лі», «Білі каштани», «Цвітуть осінні тихі небеса», «Пісня про 
рушник», або «Рідна мати моя» (так назвав її народ, вона 
була також найулюбленішою піснею композитора і поета. 

Чому ж саме «Пісня про рушник» стала такою популярною? 
Цей твір — найкраще підтвердження правдивості думки: «Для 

того, щоб вірш перетворився на пісню, та ще й на народну, 
необхідно, щоб у живій, зрозумілій кожному образній формі 

було втілено почуття і думки всенародного значення. Тільки 

тоді пісня буде мати тривалий успіх» [5, с. 93]. Материнська 

тема, яка має давню фольклорну традицію, викликає глибоко 

особисті асоціації у кожної людини. Хоч у розвязанні теми 

матері відчувається дух нового часу, фольклорна поетика ви- 

значає емоційне забарвлення материнського образу. Ця тенден- 

56



ція стає головною для Малишка в багатьох творах, часто під- 
креслено стилізованих під народну пісню. 

Поет, згадуючи рушник, конкретно осмислює два моменти: 
подарунок матері в далеку дорогу і подальші спогади сина 
про материнську ласку, тепло, любов. А. С. Малишко поглиб- 
лює зміст образу рушника: його пісня спонукає слухача сприй- 
мати цей невід'ємний атрибут життя українського народу як 
символ краси, мудрості чудових народних звичаїв: 

Я візьму той рушник, простелю, наче долю, 
В тихім шелесті трав, в щебетанні дібров. 
І на тім рушничкові оживе все знайоме до болю: 
І дитинство, й розлука, і вірна любов |З, т. 4. с. 240). 

Подібно до вишитого рушничка, в іншій пісні А. Малишка 
через весь твір проходить образ «хусточки червоної» (в одно- 
йменній пісні), яку подарувала дівчина коханому. Поет лише 
незначним штрихом відображає славний традиційний ритуал 
українців: дівчина дарує коханому хустину, вишиту власно- 
ручно: 

Хусточку червону я подарувала, 
Вишиту барвінком у тривожні дні |З. т. 4, с. 141). 

Пісні А. Малишка найчастіше починаються з яскравого емо- 
ційного образу: 

Білі каштани, 
Світлі огні... (3, т. 4, с. 64). 

Але джерело емоційного впливу криється насамперед у дина- 
міці образу, його композиційному розгортанні. Художній смак 
поета, естетичне почуття безпомилково зближували характер: 
його пісні з принципами пісень народних. «Певна річ, -- пише 
Д. Павличко, -- Малишко йшов тут не від якоїсь конкретної 

пісні, він просто, бувши в стані натхнення, потрапив у свій спо- 

сіб мислення, що мав правила, подібні до законів фольклорної 
пісенності» |З, т. 1, с. 71). Правомірність цієї думки під- 
тверджується типологічними збігами особливостей композиції 
народних пісень і пісень А. Малишка. 
- "Дослідники української народної пісні, аналізуючи компо- 

зицію, говорять про співмірність окремих частин в єдиному 

цілому. Завершеним і в композиційному, і в смисловому плані 

елементом пісенної композиції є куплет. Уже в початковій стро- 

фі пісні поет вміщує головний композиційний центр. Художня 

завершеність куплета визначається й тим, наскільки правиль- 

но знайдено периферійний композиційний акцент, наскільки 

органічно він зв'язаний з головним. У пісні периферійні компо- 

зиційні центри містяться на початку кожної строфи і збігають- 

ся з кульмінаційною точкою розвитку частин основного мотиву. 

А навкруг ласкаве жито, 
Скільки пройдено й прожито... |З, т. 6, с. 227]. 

57



Я набрався досить муки, й бі 
Досить горя і розлуки... [3. т. 6, с. 227). 

А вже матері немає... [3, т. 6, с. 228]. 

Важливим традиційним способом розкриття головного обра- 
зу пісні є внутрішній монолог. Він дисциплінує розвиток голов- 
ного образу, скеровує його в єдине русло, інимізує почуття, 
викликаючи співпереживання. Пісні Малишка часто мають мо- 
нологічну форму («Я виростав на батьківській землі», «Вечірні 
вогні», «Пісня про рушник», «Київський вальс» та  ін.). 
У ліричних піснях з чисто монологічним викладом думок i 

почуттів важлива роль належить поетичній деталі: 

Ми підем, де трави похилі, 
Де зорі в ясній далині, 
I карії очі, і рученьки білі 
Ночами насняться мені |З, т. 4, с. 242). 

Традиційні атрибути народної пісні «карії очі», «ручень- 
жи білі» уже з першого куплета надають пісні ніжності, інтим- 
ності. Поетична майстерність А. С. Малишка спрняла органіч- 
ному злиттю художніх деталей з головним образом пісні. По- 
дібну функцію виконує високохудожня деталь «білі каштани» 
в піснях, присвячених Києву. Вона сприяє глибшому розкриттю 
основного мотиву, стає невід'ємною частиною, яка вказує на 
єпогад про щасливі дні ліричного героя. А в «Пісні про руш- 
ник» українська побутова деталь гармонійно розкривається у 
зв'язку з переживаннями ліричного героя, лежить в основі 
композиції всього твору і мислиться як символ краси, мудрості 
чудових народних звичаїв. Ця вдало знайдена поетична деталь 
сприяє образному вираженню думки. і vere 

Прийомом глибшого проникнення в систему подій у піснях 
А. Малишка, зокрема довоєнного періоду, виступає діалог: 

— Чом ти гіллям стуманіла, 
Рясно в лузі зашуміла? 

, — Як же, хлопче, не шуміти, 
Не схиляти низько віти... |З, т. 1, с, 254). 

Це традиційно-фольклорний, побудований на діалозі зачин. 
"Стилізація під фольклор підсилюється введенням невід'ємних 
образних і ситуаційних атрибутів уснопоетичної традиції: 
шляхта «підломила, мов билину», дівчину, чорний ворон несе 
смерть тощо. Але не на стилізації виростає талант А. Малиш- 
Ka, Поет по-новаторському підходить до традиційних героїчних 

тем, робить їх сучасними, зігріває революційним духом часу. 

Складовою частиною композиції літературної пісні є пей- 
заж. У пісенних текстах А. Малишка найчастіше картини при- 

роди зустрічаються у приспіві: вони гармонійно доповнюють 

образ ліричного героя, створюючи фон ліричному переживан- 

ню, конкретизуючи його у просторі і в часі («Ми підем, де тра- 

ви похилі»). Автор, вводячи картини природи у першу строфу, 

визначає емоційний тембр пісні. Це особливо вдається в тих 

-58



творах, де головний образ розкривається з допомогою моноло- 
та, де поетична деталь відіграє роль об'єднуючого начала між 
внутрішнім світом героя і навколишнім середовищем. Деталі 
пейзажу створюють конструкцію психологічного паралелізму, 
є фоном для певного переживання або дії: 

Зацвіла весна, 
Та весна красна, 
Квітом-цвітом простелилась до села. 
У юначім слові, 
В зустрічах, в розмові 
Полюбила, тільки гордою була |З, т. 4, с. 71). 

Як бачимо, на композиції пісні А. Малишка відбилися по- 
шуки провідних поетів-піснярів останніх десятиріч при збе- 
реженні її спорідненості з піснею народною. За влучним спо- 
стереженням JI. Павличка, «пісенність — одна з найголовніших 
і найдорогоцінніших прикмет усієї поезії Малишка і ліричної 
і ліро-епічної. Він майже ніколи не міг передати суто епічне 
відчуття світу тому, що його поетичне мислення протікало в 
категоріях, вироблених з елементів народнопісенної поетики |З, 
т. 1, с. 68). I все ж у характері фольклоризму його пісні можна 
виділити три типи контактів з фольклором: звичайну обробку 
народних пісень, включення фольклорних елементів у струк- 
туру твору і побудову художнього образу за принципом фольк. 
лорної естетики, коли народнопісенна основа глибоко захована. 
Даний спосіб трансформації виявляється і на сюжетно-компо- 
зиційному, і на мовностилістичному рівнях. 7 yt 

SBepHemMocb. у зв'язку з цим до деяких образів-символів. 
У народно-поетичній творчості тополя завжди була символом 
молодої, гарної дівчини, яка чекає свого коханого. Здавна 
відома в народі легенда про те, як така дівчина перетворюєть- 
ся в тополю. На Україні існував. образ, — його здійснювали на 
зелені свята. Дівчину, прибрану в намисто і стрічки, водили по 
селу і співали: 

Стояла тополя 
Край чистого поля. 

Стій, тополенько, 
Стій, не розвивайсь, 
Буйному вітроньку 
Не піддавайсь [1, с. 318). 

Цей ритуал називається «вести тополю», а обрану дівчину 
називали тополею. У фольклорі серед пісень різних жанрів 
можна зустріти чимало таких, де широко використовується 
символічний образ «тополі» або образ-порівняння: 

Тонка, висока тополя-- 
Чорнявая дівчина — то моя |8, с. 146). 

Згадаймо, ще Т. Г. Шевченко використовує у своїй поезії 
образ «тополі», розповідаючи про дівочу безталанність. А. Ма- 
лищко, творчо використовуючи досягнення фольклору 1 класич- 

59



ної літератури (зокрема Шевченка), вводить у «Хусточку чер- 
вону» лише лаконічне порівняння: 

Вийду за ворота, стану, як тополя, 
Хусточка червона в далі голубій. 
Хай бійці в дорозі і танкісти в полі 
Милих споминають, ідучи на бій [3, т. 4, с. 142]. 

В іншій пісні образ тополі виконує складну функцію знака- 
символа, який за принципом асоціації увібрав в себе поняття 
молодості, батьківського дому, рідного краю: 

В вечірню годину, де в зорях долина, 
Де вогником світиться дім, 
Шумить під вікном молода тополина, 
Неначе у серці моїм. 
Там юність ходила у росах до хати, 
I жевріла цвітом одна... [3, т. 5, с. 72). 

Можна було б навести ще чимало прикладів мовно-образної 
єдності між піснею А. Малишка і народною піснею, Але йдеть- 
ся не про фольклорну, зовні зриму близкість пісні Малишка 
з народною, а про єдність народного і малишківського світо- 
сприйняття, у структурі якого домінувало потужне ліричне 
начало. Письменник його виражав у будь-якому жанрі i роді, 
наприклад, зміст символів прямо чи опосередковано зв'язаний, 
з одного боку, з сюжетом, а з другого — з народно-поетичною 
традицією. Внаслідок цього зміст пісні стає одночасно містким 
та індивідуалізованим, суспільно значимим. 

І. Ігри та пісні, Весняно-літня поезія трудового року. К. 1963. 2. Ко- валенко Л. Народнопоетичне слово в творчості Андрія Малишка // Народна творчість та етнографія, 1962. Ne 4. 3. Малишко A. Твори: В 10 т. К, 1974. 4. Осетров Е. И. Человек-песня. Книга о Миханле Исаковском. M., 1979. 5. Резніченко I. Діапазон стилів у сучасній поезії // Із досвіду взаємодії радянських літератур. К. 1970. 6. Советская песня // Правда. 1978. 24 груд. 7. Сом М, Піснею побратані // Майборода М. Малишко А. Пісні. К. 1977. 8. Українські народні пісні. К. 1955. 9. Українські народ- ні пісні: Пісні соц. побутові. К. 1967. 10. Ющенко О. Зустрічі з піснями А. Малишка // Народна творчість та етнографія. 1970. Ne 5. 
Стаття надійшла до редколегії 14.06.89 

К. С. ДУБ, nou, 
Дніпропетровський університет 

Ідейно-естетична функція кольору у романах 
О. Гончара 

Нові аспекти вивчення кольору як категорії поетики 
примушують доскіпливо придивитись до його ідейно-естетичної 
функції у художньому творі. Прагненням показати функціо- 
нальну роль кольору в системі інших засобів вирізняються 
праці Гете [2], JI. Краснової [6], М. Міннарта [7], Р. Наза- 
р'ян [8], JI. Стуруа [9]. У руслі досліджень спробуємо з'ясу- 

60



вати своєрідність ідейно-естетичного акцентування кольорово- 
го значення слова у творчій практиці О. Гончара. 

Перед тим, як перейти до розкриття теми нашої статті, зу- 
NHHHMOCH дещо на самій творчості Олеся Гончара. Відомо, що 
популярністю серед читачів користувалася трилогія «Прапоро- 
носці». Тематично з «Прапороносцями» пов'язані оповідання 
«Весна за Моравою» (1947), «Модри Камень», «Гори співають», 
«Ілонка» (1948). Образи мужніх підпільників, що боролися 
проти фашистів, зокрема студентки Лялі Убийвовк, виведені в 
повісті «Земля гуде» (1947). 

Відомі також оповідання і повісті Олеся Гончара «Пороги» 
(1949), «Жайворонок» (1950), «Соняшники» (1950), «Микита 
Братусь» (1951), «Щоб світився вогник» (1955), «Маша з Вер- 
ховини» (1959) та ін. Життю українських селян-заробітчан при- 
свячено роман «Таврія» (1952), його продовження -- «Пере- 
коп» (1957). У цих та наступних своїх творах Гончар дає ро- 
мантико-реалістичне відображення дійсності на ліричній основі. 

Якими б суб'єктивними не були кольоробачення, колоратура 
твору — в них втілені наріжні змістовні грані таланту пись- 
менника. Кольорова градація емоційно наснажує слово, надає 
йому живописної довершеності, пластичності, стильової непов- 
торності. Не випадково деякі кольори мають яскраво виражене 
естетичне, політичне осмислення. Згадаймо «Червоне і чорне», 
«Блакитний роман», «Сині етюди», «Червоні етюди», «Черво- 
ний роман», «Червону зиму». Експресивна назва доводиться 
до символу всією образною системою твору. У талановитого 
письменника колір не може бути нейтральним, не відбивати 
концепцію дійсності і людини. Це підтверджують і твори Оле- 
ся Гончара. Одним з перших таку їх особливість помітив і 
тезисно виразив В. Дончик. «Як митець слова Гончар — весь 
у прагненні до художньої місткості, лаконізму, інтенсивності 
барв, поетичної згущеності образів та щодалі глибшої людино- 
знавчої аналітичності і до точного, зваженого, але й свіжого, 
кольорового слова» (4, с. 399]. 

Теза В. Дончика потребує детального ствердження на но- 
вому рівні. Романи «Людина і зброя», «Циклон», «Тронка», 
«Собор», «Твоя зоря», де кольорове значення слова наповню- 
ється філософським змістом, дають можливість у контексті 

«духовних устремлінь, пов'язаних з відбудівним процесом, по- 
новому осмислити новаторські здобутки у галузі поетики та 

високий їх громадський пафос. 
Типологічно кольорова домінанта творів О. Гончара близь- 

‘Ka до стильової колоратури М. Коцюбинського, раннього П. Ти- 
чини. В них також колір звучить; музичний і кольоровий об- 

рази в О. Гончара поєднуються, — це приклад синестези, 
"кольорової музики. Ми б назвали такий процес кольороритмом. 

"Озвученість кольору і забарвленість звуку становить його інди- 
"відуально-творчу неповторність. у: м 

Неспинний рух поетики 0. Гончара, невтомні i плідні 

тшукання романних форм зумовлені гуманістичною концепцією 

61



людини, умінням щораз ліпити самобутні народні характери — 
генералізуючі типи доби. Якщо народний характер в інтер- 
претації митця -- генералізуючий тип доби, то його кольоро- 
вий образ -- концепт -- це та брунька, у проростанні і розквіті. 
якої реалізується філософська думка про людину-творця, вира- 
жається концепція життя і естетика праці радянської трудової 
людини. 

Майстерне використання кольору помічаємо в новелістиці 
О. Гончара. В одухотворенім серпанку золотих соняхів постає 
перед нами Меланія Чобітько. Колір у цьому оповіданні вико- 
нує провідну ідейно-емоційну функцію. Зовнішня ознака кольо- 
ру «золотий» з усталеною історично-побутовою та оціночно- 
виражальною функцією внаслідок семантичних зрушень та 
нашарувань переключається у сферу почуттєво-емоціональну,. 
стає найважливішим засобом гармонізації і поетизації краси 
людської праці. 

_ Яскраво офарблена новела «Модри камінь»: білі руки, зеле- 
ні гори, небовий ключ -- цвіт весни, блакитний -- всі ці кольо- 
ри зливаються в один символ єдності. Зовнішня кольорова 
ознака образу у новелі створює відповідний настрій внутріш- 
ньої гармонії, поєднує громадсько-політичний та інтимний пла- 
ни. Герой, за яким легко вгадується автор, водночас живе у 
двох часових вимірах, офарблюючи хронотоп гармонійним 
почуттям. Конкретність реалій, точність психологічних деталей, 
двоплощинність зближення реалістичного і романтичного, смис- 
лова багатозначність голубого кольору -- створюють пафос 
гармонійного, який стає домінуючим  ідейно-філософським! 
ядром твору. 

Пильний зір дослідника може легко віднайти кольорові 
образи в багатьох творах О. Гончара, і щораз вони повертають- 
ся новими гранями, витримані в іншій тональності, збагачують: 
палітру зображальних засобів. 

Кольорове акцентування на найсуттєвішому, поглиблення 
зорової деталізації образу разом з іншими засобами створюють: 
відповідальний фон аж до його символічного увиразнення. На 
манері вкраплення кольорового слова в художню тканину по- 
значається приналежність митця до лірико-романтичного нап- 
ряму у радянській літературі. 

Ряснотою кольорів, гармонійним поєднанням їх тонів від- 
значаються майже всі твори O. Гончара і сприймаються як 
мозаїчна, динамічна картина життя. І коли йдеться про ідейно- 
художню самобутність новел, повістей, романів, про синтетич- 
ність мислення, філософську заглибленість у пласти народного: 
життя, -- слід мати на увазі і синтез суміжних мистецтв. 

Показовим щодо цього є «Людина і зброя». Над білістю: 

радянського життя, білими хатами, дівчатами, які біліють- 
хустинками, нависла чорна сила фашизму. Чорна бомба, чорна: 
гречка, чорні соняшники *. Чорний колір і його відтінки утво- 

* Тут і далі підкреслення наше. 

62



рюють образ-символ з яскраво вираженою соціально-політич- 
ною функцією. Він постає уособленням смерті, фашизму. Два- 
дцять другого червня -- «день сонцевороту» -- стає чорним 
днем війни. Чорному протистоїть червоний колір життя, пере-- 
моги. Його барвисті відтінки набирають соціально-історично- 
го змісту. «З-під розстебнутої на грудях Колумба сорочки 
їщось червоніє, Вогнем червоніє на сонці... Прапорі» |З, т. 4 
с. 285]. 

Через традиційне тлумачення червоного кольору як прапора 
Радянської Вітчизни, який захищають солдати, подаються 
кольорові епітети «кривавий», «червоний», «тривожно-багро- 
вий». Ці нові відтінки увиразнюють образ-символ. Позиція 
автора-бійця, гуманіста стверджується уже самим добором: 
кольорів у такій їх семантичній інтерпретації, Письменник зна- 
ходить вдалі словосполучення -- «чорне літо», підкреслюючи 
часову обмеженість і приреченість всього чорного, що ніс 
ворог. 

До червоного і золотого тяжіє білий, зелений, небесний. 
Весь спектр кольорів -- символів життя, відтворюється в обра- 
зі веселки, що мерехтить на блакитному небі і недосяжна 
чорним силам війни. Переливи її барв знаменують торжество 
світлого над. темним, ворожим означенням якого виступає. 
фашизм. «Степурі добре видно було райдугу з окопу. Во- 
на стояла по темній тучі, здіймаючись над війною, над побої- 
щем, що шматувало землю, стояла у вічній семибарвній красі 
своїй, недосяжна для ворожих снарядів» |З, т. 4, с. 109). 

Кольорову гаму роману доповнюють описи блакиті неба, 
CHHABH Дніпра й очей Богдана Колосовського. Зображально- 
виражальні можливості кольору дають змогу передати внут- 
рішній стан героїв. Він посилюється авторською акцентацією- 
порівнянням ворога з гусінню: «На червоних, ніби кров'ю 
обкипілих вишнях, було видно їхні розкарячені ноги і сіро- 
зелені, кольору гусені, мундири. I це таки була гусінь -- гусінь, 
розміром з людину» |З, т. 4, с. 68|, | 

Колір у творах О. Гончара -- це авторська оцінка персона- 
жів, Блакитний колір очей говорить про те, що герой юний, що: 
він звик дивитись у блакить мирного неба, про його чесність,. 

душевну чистоту. Психологічного наснаження кольорове озна- 
чення набуває в єдності з іншими засобами типізації та інди- 
відуалізації героя. Сполучаючись зі словами емоційно забарв- 

леними, кольорові виразники слова, що виконували лише 
нейтральну називну функцію, збагачуються асоціаціями, самі 

набувають різних відтінків емоційності. Через емоційне сприн- 
няття кольорів поля, лук авторові вдається показати ставлення 
своє і своїх героїв до війни, тим самим психологізуючи колір. 

Авторська позиція в романах відчутна 1 тоді, КОЛИ О. Гон- 

чар говорить про те, що в полі «замість снопів золотих, коло- 

систих, бомби на бомбах лежать, склад чорних, начинених 
смертю бомб» |З, т. 4, с. 392], і тоді, коли пристрасно запере- 

чує чорний вибух канібалізму. Тема війни підпорядковує собі 

63 

»



художній відбір слів на означення кольору, які часто узагаль- 
нюються до символів з їх соціальною ознакою. Відповідне 
прагнення якнайточніше втілити в процесі творчої віддачі за- 
дум породжує пошук нових резервів енергії слова. Такий до- 
датковий енергетичний запас дають митцеві доцільно вжиті 
барви. 

Майстерно використовуючи загальноприйняті слова на озна- 
чення кольору, О. Гончар створює свої оригінальні кольори-- 
неологізми. Звичайне слово трактується письменником по-ново- 
му, набуває нових стильових нюансів, поетизується в контексті. 
Часом колір передається через предмет, подібність до якого не 
була підмічена ніким, окрім О. Гончара. Така кольорова дета- 
лізація здійснюється поєднанням двох далеко не чарівних рос- 
лин. Але в своїй єдиності вони поетизуються в кольорі. «Курає- 
BO-NOJHHOBHH» і «сивополиновий» є прикладами таких мета- 
морфоз. 

Кольорове слово О. Гончара -- результат творчого пошуку, 
невтомного і сміливого. Так, поєднуючи золотисту барву з 
забарвленням вишні, автор створює привабливий портрет Вусті, 
на щоки якої сонце кладе «золотисто-вИиШшневу смагу, лягає 
золотавим бархатцем на витончену дівочу шию, іскрить живи- 
ми, лукавими іскринками в карих очах» |З, т. 2, с. 327]. 

Трагізм становища заробітчан у романі «Таврія» передаєть- 
ся чорними фарбами. Посуха у безводних степах посилюється 
сприйняттям сонця, що спускається в своє «імлисто-криваве 
гніздо» |З, т. 2, с. 315], місяця, що сходячи, розводить «густо- 
червоне ятриво» |З, т. 2, с. 478]. Ця кольорова символіка своїм 
оформленням нагадує тональність «Слова о полку Ігоревім», 
повністю відповідає народній поетиці, усталеній в думах і піс- 
нях. Для О. Гончара в кольорі бринить музика. Його герої, 
яких Холодна Гора відділила від життя, відроджуються, спо- 
стерігаючи схід сонця: «Можем безкарно дивитись, як розли- 
вається над громаддям міста світліюче море небес, вранішня 
музика барв: оранжеве, палаюче, синє» |З, т. 4, с. 359]. 

Так у контексті колір посилює відчуття нетлінного. І тим 
чуттєвішим стає соціальний контраст між вільним потойбічним 
буттям і страшним існуванням невільників, що об'єднуються 
до боротьби: «Камера моя візьме Шаміля в його людському 
апофеозі... 

З його обличчя ще не зійшла весела відвага воїна, і на 
грудях орден Леніна горить пурпурово, на весь табір горить, 
як знак самого життя...» |З, т. 4, с. 356]. 

Навіть окремі приклади з романів майстра-колориста свід- 
чать, як принципово важливо розглядати функціонування ко- 

льору в системі інших зображально-виражальних засобів. Гар- 

монію барв, як музику, сприймає Ярослава: «Тільки заплющила 
очі -- бачила сонцем залитий луг, луг квітчатий, повен життя, 

в багатющій гамі кольорів — білих, васильково-синіх, бузкових, 

лілових, що з дивним художнім смаком переткались, перепле- 

лись на тлі соковито-зеленого (природа має такий гарний 

64



cMak!», і дзвіночки, і навіть кінський квасець, піднявшись над 
повінню трав стрункістю своїх стебел-суцвіть з їх ніби при- 
паленою теракотовою смагою, -- ніщо не порушувало гармо- 
нію барв» |З, т. 4, с. 493). 

На наш погляд, у сприйнятті цієї гами кольорів можна 
простежити своєрідну діалектику. Спочатку О. Гончар називає 
безпосередньо колір -- «білий», далі з'єднує в один образ наз- 
ву рослини і її колір -- «васильково-синій», а потім подає 
опредмечені кольори за назвами квітів -- «бузковий», «ліло- 
ВИЙ». 

Талант бачення кольору збагачує асоціативність образно- 
сті творів О. Гончара. Коли письменник розповідає про «степ 
у полинах», то і небо у нього «кольору сивого прив'ялого поли- 
ну» [3, т. 4, с. 499). Такий колір неба надає контекстові лірич- 
ного звучання. В інтонації розповіді виникає відтінок смутку. 

Оригінально вимальовується в уяві О. Гончара образи мі- 
сяця-планети і місяців року. Місяць у небі -- димчастий, ла- 
тунний, жовтень -- червоний, як глід, вересень -- синій, як 
терен. Бачення осінніх місяців у кольорі достиглих ягід, — це 
вже художня знахідка письменника-колориста. Треба відзначи- 
ти й таку рису, як кольорова контрасність творів. Принцип 
кольорового контрасту викликає в уяві читача найрізноманіт- 
ніші асоціації. «Циклон» і «Твоя зоря» -- свідчення того, як 
фарби своєю розмаїтістю збуджують уяву, породжуючи по- 
тік найрізноманітніших асоціацій -- зорових, слухових, доти- 
кових, просторових, почуттєво-больових. Вони стають також 
провідними засобами втілення естетичних категорій -- тра- 
гічного, героїчного, драматичного, гармонійного. : 

Поет світла, вічних сходів і заходів сонця, людської зорі 
і мирних фресок неба, О. Гончар показує, якою дорогою ці- 
ною вони завойовані. Проглянемо одну з трагічних стрічок 
Богдана Колосовського років війни: «Маслаччя колінних сугло- 
бів стирчало з кривавого м'яса біле, аж голубовате. Голова 

скручена, спідничка закотилась, молоде тіло біліє страшною 
своєю білістю. Взяв плащ-палатки закривавлений шмат, що 
валявся поблизу, накрив ним біле й голубе» |З, т. 4, с. 447|. 

Так колір в інтерпретації О. Гончара психологізується, ви- 
конує ідейно-емоційну та естетичну функції. Психологізація ко-: 

льору є особливістю стилю письменника. Олесь Гончар вико- 
ристовує кольорове слово тоді, коли треба передати стисло Й 
емоційно настрій героя, його душевне потрясіння. Часом ко- 
лір порівнюється з психологічним станом бійців, які стежили за 

артилерійською упряжкою, що потрапила під ворожий обстріл: 

«,..BoHa в тих вибухах, у димах з'являлася знов, чорна як лють, 

an відчай, робила скажені прощальні круги...» |З, т. 4, с. 333-- 
4|. 
Ще один спосіб психологізації кольору, до якого звертаєть- 

ся О. Гончар, -- не порівняння, а поєднання слова на озна- 
чення настрою, психологічного стану: «У скиртах ночували, з 
ворожими патрулями перестрілювались, і щоночі небо над ни- 

5—2889 65



MH клекотіло, залите вогнем, криваво-тривожним NOdDCEIICHUAL 
світлом...» |З, т. 4, с. 336). Настрій тут створюється словом 
«тривожний», а вже слова «кривавий», «пожежний» характе- 
ризують час подій, коли ллється кров і палають пожежі. Три- 
вожну картину повені, водної стихії у «Циклоні» письменник 
також подає у кольорі, адже це робить її більш зримою, кон- 
кретно-чуттєвішою. В новаторськім аспекті постає спектр ко- 
льорів у «Твоїй зорі», виконуючи поліфункціональну дію. 

Отже, кольори в такій їх ідейно-естетичній інтерпретації 
мають концептуальне значення. Введення їх в тканину роману 
з метою поглиблення ідейно-естетичної, соціально-політичної 
функції образу здійснюється на рівні символів. Поєдинок ко- 
льорів логічно вписується в загальну систему зображально- 
виражальних засобів, плавно й невимушено в ній розвивається, 
має свою логіку, об'єктивні закономірності, свої ритми. 

Кольорова деталь О. Гончара -- конденсований вираз пси- 
хологічних станів персонажів. Без з'ясування кольорової дета- 
лізації нелегко зрозуміти ідейний зміст творів О. Гончара. Ба- 
гатий арсенал характеристик кольорів дав письменнику змогу 
всебічно передати психологічний стан героїв, їх внутрішній 
світ, а водночас відбити і свої світовідчуття. У цьому вияви- 
лося вміння письменника живописати словом, створювати ре- 
льєфнозримі, пластичні образи. Соціальна детермінованість 

кольору -- одна з специфічних прикмет художнього зору пись- 
менника. Треба також наголосити, що актуалізація семантич- 
ної кольорової ознаки у творах О. Гончара здійснюється тоді, 
коли слово-образ виконує водночас естетичну і соціальну. функ- 
ції. вні) 

Ці суб'єктивні і об'єктивні мовні значення проливають. 
світло на характер стилю митця, його ідеал. Такі актуалізо- 
вані кольори та їх відтінки мають яскраво виражений соціаль- 
ний, ідейно-політичний регістр і сприймаються як символ-о3- 
начення. Наприклад, червона, як серце, торпеда застерігає уже 
своїм кольором. Але асоціацією з серцем письменник знімає 
засторогу. Функція кольору тут залежить від самого призначен- 
ня торпеди, зміненого волею людини. Це знаряддя смерті си- 
лою рук перетворено у предмет мирного вжитку, стає цебром 
для черпання живлющої джерельної води. Цей рух асоціацій 
показує гуманістичну спрямованість «Тронки». 

Різноманітна гама кольорів у творчості письменника, AK 
інші компоненти стилю, виконує роль словесної експлікації. 
У відповіднім забарвленні твору, використанні мовно-зобра- 
жальних засобів відбивається авторська позиція. Безсумнівно, 
колір у цій системі не може не активізуватися, не виконувати 
ідейно-естетичної, соціальної функції, не відбивати точки зору 
митця. «Не з багатої уяви, не з кабінетного мрійництва, а 3 
самого життя видобуває Олесь Гончар, як і його мандруючий 
художник, оті «диво-фарби», видобуває оту красу, яка ніколи 
не злиняла, яка б вічно жила, не відцвітала й не тьмяніла від 
часу, зберігала б вічну свіжість, соковитість, чистоту тонів 

66



після дощової райдуги», — писав В. Коваль, відзначаючи ча- 
рівливу мальовничість палітри митця слова |5, с. 294). 

Шкала емоційних станів і оцінок, виражена за допомогою 
кольорів, невичерпна у письменників лірико-романтичного на- 
пряму, до яких належить О. Гончар. Колір в їх творчості є 
яскравим елементом стильової домінанти і має типологічно від- 
мінні риси. Посилюючи образно-смислове звучання твору, ко- 
лір водночас виконує зображально-виражальну роль, спрямо- 
вану як на вираження зовнішніх ознак і внутрішніх властиво- 
стей самих предметів, так і на сприйняття і оцінку їх героєм 
в різні моменти його існування. Функція кольору у романах 
О. Гончара здійснюється також за допомогою експресивних i 
метафоричних конструкцій, метафор уособлень, складних епі- 
тетів, які відбивають семантичні зрушення, порівнянь, розвине- 
ної і гнучкої системи тропів. 

Як і у кожного талановитого письменника, індивідуальна 
кольорова гама О. Гончара постійно варіюється, змінюється, 
але в ній залишаються незмінні осбистісні грані, закріплені в 
емоційно-смисловій домінанті стилю. Це наводить на думку про 
те, що так само як музикальний образ Тичини став філософ- 
ським еквівалентом доби, -- колір часу, колір епохи, відтво- 
рений О. Гончаром, -- виражає її емоційний зміст, передає 

пафос нового бачення людини в світі і світу, відбитого через 
призму серця митця. ЗУ 

Талант О. Гончара -- майстра кольорового слова — най- 
повніше виявився у лірико-романтичнім образнім синтезі. Ся- 
гаючи у животворні традиції Гоголя, Мирного, Горького, Ко- 

цюбинського, Стефаника, Довженка і Яновського, О. Гончар 
збагатив своє світобачення, розширив стильові ритмомелодичні, 

зображально-виражальні можливості романного мислення. 

Ідейно-філософська наснаженість, високий громадянським па- 

фос, художня майстерність романіста сприймаються в контек- 
сті сучасного літературного процесу як новаторське, неповтор- 

не явище. 

1. Ленін В. І. Вступ: Загальне поняття логіки // Повне зібр. творів. Т. 29, 

2. Гете. Й.-В. Поезія i правда. К. 1982. 3. Гончар О. Т. Твори: В Gets 

1978, 4. Дончик В. Г. Проза// Історія української літератури: У 8 т. Ks, 
1971. Т. 8. 5. Коваль В. Шляхи прапороносців. Роман Олеся Гончара у себе 
вдома i в світі. К. 1985. 6. Краснова JI. В. Символика цвета //Позтика. 

Александра Блока: Очерки. Львов, 1973. 7. Миннарт М. Свет ни цвет в пей- 

saxe // Свет и цвет в природе, М., 1969. 8. Назарьян Р. Цвет как категорня 

позтики // Вопр. теории и истории лит. Самарканд, 1974. Buin. 254. 9, Сту- 

руа JI, Ш. Художественная функцня цвета в поззин Г. Табидзе: Автореф. 

дис. ...канд. филол. наук. Тбилиси, 1974. 
Стаття надійшла до редколегії 26.10.88 

5" 67



С. С. ДІДИК, доц. 
«Львівський університет 

Фразеологізми художнього мовлення 
Ірини Вільде 
(На матеріалі роману «Сестри Річинські») 

Творчість І. Вільде хвилює читача не лише широтою 
охоплення дійсності, правдивістю зображення минулого, живим 
відчуттям образів, а й силою і багатством мови. У цьому пла- 
ні найкращим її твором є роман «Сестри Річинські», де най- 
повніше виявилася художня майстерність, естетичні і суспіль- 
но-політичні позиції письменниці. 

Великий вплив на формування естетичних засад творчості 
І. Вільде, формування її художньо-образного мислення мали 
твори О. Кобилянської, М. Коцюбинського, Лесі Українки, 3o- 
крема, естетичні погляди I. Франка, викладені у трактаті «Їз 
секретів поетичної творчості», який є теоретичним узагальнен- 
ням з практики художньої творчості. 

Секрет мовностилістичного багатства роману «Сестри Pi- 
чинські», безперечно, -- у народній мові, в умінні черпати і від- 
бирати все краще з живої скарбниці народу. В індивідуальному 
стилі письменниці виразно відчутна жива струя літературної 
мови колишньої Галичини періоду 20--30 років ХХ ст. Особли- 
во вона виявляється в лексико-фразеологічному матеріалі. 

У нашій статті за об'єкт дослідження беруться фразеоло- 
гізми в романі «Сестри Річинські», що посідають помітне місце 
в системі художніх засобів твору і виконують важливу стилі- 
стичну роль. 

Образні заготовки, які використовує |. Вільде для втілення 
художнього задуму, різні за походженням, смисловою насту- 
пальністю, граматичною різноманітністю, стилістичною марко- 
ваністю. Найбільшу групу становлять народні стереотипи -- 
лаконічні вагомі за змістом, експресивно-образні. Джерело 
більшої частини народних виразів -- Наддністрянщина. 

Коли говорять про фразеологізми, народну творчість, то 
насамперед відзначають її національну специфіку. Безумовно, 
у кожній мові є чимало своєрідних і за формою, і за мотиву- 
ванням, і за значенням стійких сполук. Це виявляється, на- 
самперед у тих стереотипах, які відбили риси народного побу- 
ту, його історію, народні звичаї, морально-етичні оцінки, етно- 
графічні деталі тощо. 

Фразеологізми, що є важливою складовою частиною сло- 
весної творчості, виразно і лаконічно передають дух народу, 

дух мови. Ілюстрацією цього може служити роман «Сестри 

Річинські»: язик забула в роті, був моцний на язик, вітром 

підшитий, грати в одну дудку, краси на тарелі не крають, за- 

високі пороги на мої ноги, стоптаного черевика, не дав би, як 

з нашим не влад, то й ми з своїм назад, скачи, враже, як пан. 

68



каже, хто сіє вітер, той збирає бурю, котра корова багато ми- 
чить, та мало молока дає і т. д. 

Певна частина так званих етнографічних фразеологізмів по- 
будована на антропонімах, поширених у народі. Вони, як прави- 
ло, становлять гумористичний чи сатиричний каркас або просто є 
сигніфікатами народного життя, наприклад: «..я завжди по- 
боююсь вискочити з чимсь, начей той Пилип з конопель, щоб 
ти пізніше не осуджував мене» |кн. І, с. 455] ". «Вам мало 
того, що я плачу вашему синові?.. Можете забирати свого си- 
на, і з богом, Парасю! Як же ти саджатимеш мене до Іванової 
хати, коли я був складаний, гей ножик» |кн. I, с. 63). «Не 
буде Галя, буде другая» |кн. 1, с. 189). «Це вам не з Грицем 
справа» |кн. 2, с. 471|. 

Зустрічаються в романі вирази з трансформованими імена- 
ми авторського витвору, переважно з сатиричним забарвленням: 
«Ольга Річинська вирішила втерти носа тому нашівському дон- 
жуанові» |кн. 2, с. 123|, а також побудовані на географічних 
назвах типу «Де Рим, а де Крим» та ін. 

Фразеологізми, в яких виразно виявляється національна спе- 
цифіка, переважно мотивовані, багато з них обмежені терито- 
ріальним функціонуванням: гнати до Пацикова кіз купувати, 
засадити до Іванової хати, брат братом, а бринза за гроші, всі 
розмови до Дунаю і т. д. 

Поряд з цим у романі «Сестри Річинські» є чимало між- 
національних фразеологізмів, що функціонують у багатьох мо- 
вах як наслідок взаємодії між культурами. Такі, зокрема, 
стійкі сполуки книжного походження: персона грата, галицькі 
ботокуди, мавр зробив своє діло, мавр може відійти, один в 
полі не воїн, та ін.: численні біблійні вирази, сфонетизовані на 
український лад: «не знаєш ні дня, ні години, я не прийшов 
принести мир, а меч, не кидайте перли поміж свиней, блудний 
син, заблукана вівця, каяття без діла мертве єсть, хто має ву- 
ха, хай слухає, содом і гоморра та ін.; вислови з античної куль- 
тури, міфології: прокрустове ложе, ахілесова п'ята, хто не з 
Римом, той проти нього і т. д. 

І. Вільде оперує стійкими виразами, взятими з різних мов, 
передаючи їх українською графікою. Найчастіше-- з польсь- 
кої: Yo ма вісаць, не утоні, цо за дужо, TO нє здрово, на зе- 
крентах звальняць, про пійонтек і про сьвійонтек, зярко до зярка 
й бендзе марка; з латинської: лекс дура ced лекс (закон суво- 
рий, зате закон), банум патріє -- суплера лекс (добро Бать- 
ківщини -- найвищий закон); рідше -- з італійської, німецької, 
єврейської: фініта ля комедія (пропаща людина), ере ферльо- 
рен -- аллес ферльорен (честь втратити -- все втратити) та ін. 

Фразеологізми як одиниці мови і мовлення (художнього зо- 
крема) характеризуються великою потенціальною експресив- 
ністю, тому що кожна фразеологічна одиниця генетично в ос- 
нові своїй зберігає закладений образ. Смислова структура фра- 

5 * Посилання дається на видання: Вільде J. Сестри Річинські. Львів, 
1974, 

69



зеологізму, як і слова, має внутрішню, але не постійну форму: 
вона змінюється і таким чином здатна розкрити цей образ. 
Найкраще це помітно в художньому тексті, де під пером май- 
стра слова фразеологізм набуває відповідних смислових наша- 
рувань, несе в собі сильний соціально-політичний заряд тощо, 
наприклад: «Знаю тільки те, що тата поховати мушу. Як єго- 
мосць не схочуть -- прийдеться самим у землю загортати. -- 
Як то самим? -- підскочив зразу жіночий голос.-- Без свяще- 
ника? Боз бога? А я і не знала, що ти тим вітром підшитий... — 
Мої кишені вітром підшиті» |кн. 2, с. 396). 

На особливу увагу заслуговують прислів'я і приказки, по- 
рівняння приказкового типу, які в контексті I. Вільде напов- 
нюються соціальним змістом. Часто за допомогою прислів'я чи 
приказки письменниця відтінює висловлену думку іронією, а 
то й гнівом, оцінює факти, характеризує образи: «Я не полі- 
тик, тим си ніколи не бавив, але мені хлопський розум диктує, 
що ще не було ніколи такого, аби крук крукові око видовбав» 
Їкн. 1, с. 258]. «Для їмості стояло накриття на столі, але вона 
не знаходила часу присісти. Примощувалась тільки, як сорока 
на колі, і знову схоплювалась» |кн. 2, с. 395). «Бо то так про- 
шу пані в нас у селі щось чотири партії... і деруться між со- 
бою, прошу вибачення, як свинні при кориті..» [KH. 2, с. 392]. 

Прислів'я та приказки письменниця подає, як правило, на- 
прикінці фрази, де вони становлять образну вершину тексту: 
«Ох, як їй набридли вже оті дурні танці, оті пусті товариські 
ігри, з яких стільки користі, як з бика молока!» |кн. 1, с. 334). 
«А те, дівчина весела і любить пожартувати, ще не означає, 
що вона пуста. А в тім, стара правда, що котра корова багато 
мичить, та мало молока дає» |кн. 1, с. 328). «А Філіпчук мастак 
заклинати в цапа, Можеш буть певний! То та людина, що до- 
гори щетина» |к. 1, с. 205). 

Здебільшого народні прислів'я вмонтовуються у текст ро- 
ману за допомогою пояснювальних ремарок: як кажуть, гей 
той казав, мовляв, не дарма кажуть, не дурний то видумав 
та ін. Вони займають місце стосовно прислів'я: постпозитив- | 
не, препозитивне, можуть стояти в середині стійкої сполуки. 
Цим підтверджується не лише розмовний характер стилю пи- 
сьменниці, а й створюється у читача ілюзія певної співучасті на- 
роду у характеристиці героїв твору, в оцінці суспільних явищ. 
«Наприклад: «-- Я розумію, — він дивився Олені просто у вічі, і 
це було найприкріше, що, як той казав, зависокі пороги на мої 
ноги» |кн. 2, с. 683). «А я гадав, що ти повинен був до мене при- 
йти і спитати, А то, як кажуть, жартувала баба з колесом, та у 
спицях застряла» |кн. І, с. 205). «Всі ці розмови чоловікам 
до Дунаю, як кажуть на Мнихівці» |кн. 2, с. 41]. «Коли вже 
має бути наше свято, то, як кажуть гуцули, хай буде велик- 
день» |кн. 2, с. 597). «Ти хочеш сказати, що твій Дмитро може 
не захотіти моєї Доцьки? Його право. Як з нашим не влад, то 
й ми з своїм назад, гей той казав» |кн. І, с. 69). 

В аналізованому творі є розмаїття народного мовлення, але 

70



це не є віддозеркалення народного стилю -- це органічна єдність 
народності у найглибшому розумінні. 

Чимало прикладів, які свідчать про тяжіння письменниці до 
використання ритміки народного мовлення: Вона йому прообра- 
зи, а він їй про гарбузи, ой держіть мене ззаду, бо впаду, го- 
лодній кумі просо на умі, чекав дід на мід, та й без вечері спати 
ліг, не наш віз, не наш перевіз, хай гуркоче, куди хоче, скачи 
враже, як пан скаже, чуєте дзвін, та не знаєте, де він, один -- 
до біса, другий -- до ліса, за моє жито ще й мене бито, чия 
пляшка на столі, того правда на селі, масти Федя медом, а 
Федь таки Федем, як тривога, то до бога, не для пса ковбаса 
та ін. 

I, Вільде оперує переважно стійкими виразами у тіий лек- 
сико-граматичній формі, яка закріпилася традицією, вміло BH- 
користовуючи їх інгерентні виражальні якості: образність, 
експресивність, емоційність, оціночність. Але водночас з нор- 
мами загальнонаціонального вжитку стійких сполук нерідко 
зустрічаються авторські трансформації, і це цілком закономір- 
но. Адже загальновідомо, що фразеологізм у тому виді, в яко- 
му він побутує у народі, не завжди задовольняє письменника. 

своїй творчості І. Вільде вдається до різних засобів транс- 
формації фразеологічних одиниць і в плані загальномовному, i 
в контекстуальному. Одним із видів трансформації є заміна 
окремих компонентів фразеологізму. Різновиди фразеологічних 
одиниць, що постають внаслідок заміни їх компонентів, вчені 
називають лексичними варіантами. Серед них розрізняють узу- 
альні, нормативні лексичні варіанти фразеологічних одиниць та 
індивідуально-авторські. 

В аналізованому творі до узуальних належать головним чи- 
ном ті, в яких письменниця замінює компоненти фразеологізму 
синонімами, утворюючи внутріфразеологічні синонімічні ряди: 
закрутити голову, замакітрити голову; розводити теревені, го- 
родити теревені, травити теревені; відкрити (відчинити) очі, 
голова на шиї (на карку), чужими руками грань (жар) вигор- 
тати та ін. . й , 

Нормативні варіанти сприймаються i семантично, 1 стилі- 
стично як рівноцінні у різних контекстах, хоч зустрічаються 
випадки, коли при збереженні загальної семантики вони нерів- 
нозначні в емоційно-експресивному плані, отже, стилістично не 

взаємозамінні: «Мариня спантеличено повела очима по столі» 
Їкн. 1, с. 180). «Сулімані Як живі постали перед ним вогкі очі 
маклера. Свердлив учора тими очима душу 1 намовляв, оже- 
нитися з Катериною» |кн. 1, с. 183]. «Вдаючи з себе несвідо- 
мого, Свійко з облудною уважністю вп'явся очима в пишно 
викроені уста Ілаковича» |кн. І, с. 161). | ; 

При індивідуально-авторських видозмінах окремі компонен- 
ти фразеологізму замінюються несинонімічними реаліями, вна- 

слідок чого відбувається смислова i експресивна перебудова 
фразеологізму, розширюються його зовнішні дистрибутивні 
зв'язки [5]. Змінюючи компоненти, автор ніби дає нове життя 

71 



відомій стійкій сполуці, робить її засобом подвійної виразності, 

оскільки «до пов'язаного з цією формулою традиційного загаль- 

ного значення додаються нові індивідуальні значення, котрі 

суміщаються в єдиному поетичному образі» 16). Наприклад: 
«Як я завидував ... тоді тобі! А вчитель гімназії ще підлив 

оливи до вогню: «Бери приклад, учись з Ілаковича» |кн. 2, 
с. 346). «А хто тому винен, слухайте ви мене? Не треба було 
Борисові досипати до вогню отого «люксу» і все» |кн. 2, 

с. 128]. Мосип зрозумів, що пошився в дурні» |кн. І, с. 115). 
«Треба невпинно, пане добродію, бити по національних 

почуттях, а за їх посередництвом -- і по кишенях галицьких 
ботокудів» |кн. І, с. 36). «Зоня, бувало, ставши в улюблену 
позу трибуна, твердила, ... що вона не завидує тому ідіотові, 

і тим сиропним компліментам, і тим гусячим паштетам, що ними 
годує його Катерина, бо так чи інакше вони пізніше вилізуть 
йому боком» |кн. І, с. 433). У таких трансформованих фразео- 
логічних одиницях відчутне суміщення загальновідомого зна- 

чення з оказіональним. 
Нових коннотацій, відповідних семантичних відтінків набу- 

ває фразеологізм, коли письменниця порушує його лексичну i 
граматичну структуру. Відомий вираз як собі постелиш, тсак і 
виспишся І. Вільде трансформує: «Так хай спить, як простелив. 
собі. Батька більше не обходить його доля» |кн. 2, с. 78]. Ліс 
рубають -- тріски летять у контексті роману поданий: «Такі, 
як я, власне, й є ті тріски, що летять, коли рубають ліс» |кн. 2, 
с. 424|. Потопаючий хапається за соломину в аналізованому 
творі звучить: «Олена хапалася за факт її одруження, як по- 
топаючий, що ладен схопитися за бритву» |кн. 2, с. 618| та ін. 

Шляхом перестановки компонентів, заміни їх письменниця 
руйнує єдиний метафоричний смисл фразеологізму, його струк- 
турно-граматичну єдність, але образ залишається, внаслідок 
своєрідного семантичного симбіозу складових частин фразеоло- 
гізм не розпадається, не втрачає загальної семантики, він ли- 
ше оживляється, стає експресивно загостреним, контекстно ак- 
туальним [7]. 

У романі «Сестри Річинські» привертають увагу імпліцитні 
трансформації фразеологічних одиниць. Імпліцитність, тобто 
скорочення компонентного складу фразеологізмів, головним чи- 
ном прислів'їв і приказок, збільшує їх абстрактність, узагаль- 
нення, посилює експресивність, Усіченість фразеологізму не є 
відхиленням від узуального статусу, вона породжується самою 
системою мови і не впливає на загальний зміст. Стійка сполука 
у скороченому вигляді продовжує служити інтерпретатором 
повної семантики, тільки в сконденсованому вигляді. Наприк- 
лад: «То вона собі що гадала? Кого хотіла одурити? Сина 
Иосипа Завадки? Ой, недаром то кажуть: довгий волос, та ... це 
тебе, Павлинко, не стосується, бо волосся в тебе якраз корот- 
ке...» |кн. 2, с. 45). «-- Але хай паннунця в тім поданню виразно: 
напишуть, що паннунця дочка покійного отця каноніка, бо пан- 
нунця знають, AK то нині... рука руку... гі, той казав» |кн. 2, 

72



с, 73). «Довелося-таки старому послухати профспілки. Добре 
то кажуть, коби свиня роги мала...» |кн. 1, с. 112]. «Я змов- 
чав, але сказав собі, що прийде коза до воза. І я таки доче- 
кався, що прийшла коза» |кн. 2, с. 638). 

Стилістичний ефект при вживанні еліпсованої структури ви- 
никає в результаті співставлення оказіонально трансформова- 
ного виразу і його традиційного варіанту. 

Творчий підхід І. Вільде до вживання фразеологізмів ви- 
являється і у розширенні їх структури введенням уточнюючих 
слів або цілих синтагм. Це так звані контекстуальні уточнення, 
що стосуються фразеологізму загалом. Уточнюючими найчасті- 
ше виступають займенники, прикметники з оцінним значенням, 
рідше -- іменники. Вони вносять відтінок незвичності, сціжості 
в образну структуру єдиного цілого, надають йому конкретно- 
го стилістичного спрямування: «А до того ж неприємності 3: 
боку різних робітничих контролів, тих довірених осіб профспі- 
лок, що пхають свого паршивого носа там, де не треба» |кн. І, 
с. 469). «Краще буде, як Мариня трохи прикусить свій поганий 
язик» |кн. 2, с. 481). «Пасувало би українській газеті друку- 
ватися в українській друкарні, але тому, що ви, пане Філіпчук, 
у свій час пошили мене і мого сина в дурні, я віддав газету 
Зілінському» |кн. 2, с. 133|. «Філіпчук лупнув на нього вовчим 
оком» |кн. 1, с. 414). «Осадчукові.. хочеться, щоб я прийшов 
до нього, а він щоб взяв мене трохи на гоцки» |кн. 2, с. 473]. 

Таким чином, розглянуті випадки вживання фразеологізмів: 
у романі «Сестри Річинські» дають підставу стверджувати, що 
стійкі сполуки, якими оперує письменниця, зумовлені реальни- 
ми фактами життя. Вони поглиблюють розуміння тексту, уви- 
разнюють мову, дають оцінку зображуваному. Відбір фразеоло- 
гізмів і прийоми їх організації відповідно до соціального та 
емоціонального змісту твору виявляють специфіку авторського 
ідіолекта. Індивідуальні трансформації сприяють виникненню: 
нових семантичних зв'язків і стилістичних відтінків, що веде 
до збагачення фразеологічної системи української літератур- 

НОЇ MOBH. 

Г. С. БОНДАРЕНКО, асист., 
Кіровоградський педагогічний інститут 

Фольклорний образ у контексті 
поетики Бориса Олійника 

Генетичний взаємозв'язок поезії і фольклору -- яви- 

(ще, яке у сьогочасному літературознавстві виступає цілком 

"самостійною і надзвичайно важливою сферою досліджень. Це 

продиктовано, мабуть, тим, що названа проблема багатоаспект- 

'на, вона розглядає фольклор не лише як джерело індивідуаль- 

73



ної поетичної творчості, a ще й як художньо зафіксовані духов- ні опори народу. 
Фольклоризм Бориса Олійника визначає особливості його естетики. Свою концепцію поет сформулював однозначно: «І скільки б поколінь асфальту не відділяло найіндустріальні 

країни світу від правди землі, скільки б шарів і прошарків не лежало поміж сьогочасною професіональною поезією i точкою 
li відліку, себто поезією народною, -- все ж навіть найсучасні- 
ший автор п'є 3 її криниці, часом і несвідомо, оскільки вона 
увійшла в генетичний код слова. Я не маю на оці тільки зов- 
нішню атрибутику народної поетики, -- маються на увазі пере- 
довсім дух, духовність і визначальні закони її» (10, с. 3—4]. 
У відповіді на запитання В. Моренця про стан сучасної поезії 
Борис Олійник ще раз наголосив на думці, яка прозирала в 
його виступах неодноразово: поезія на Україні була завжди 
«традиційно сильною, сильнішою за прозу, бо живилася з не- 
вичерпного джерела пісенної свідомості народу» ее 25 

Ці думки Бориса Олійника визначають сутність оновлю- 
ючих процесів, які відбуваються в поезії опосередковано — 
через фольклорні канали передачі досвіду. Отже, усна народна творчість стала основою «центру поетичного світу» художника 
слова. «Процес переосмислення фольклорної символіки» -- одне 
з джерел «збагачення художньо-образного розмаїття в сучас- 
ній поезії» |З, с. 70). Звертання до народнопісенної образності, фольклорної символіки загалом викликане, без сумніву, праг- ненням поетів зміцнити філософську основу творів, опертися 
на тривкі основи народного світосприймання і світорозуміння, 
поєднати їх з сучасними проблемами [6, с. 38). У кращих зраз- ках конкретне джерело (фольклорний елемент) образу чи ситуації лише вгадується, воно не виставляється напоказ, а 
пробивається крізь художню тканину тексту, фольклорний еле- 
мент мислиться у контексті загальнокультурної традиції [6, с. 39). Оце «внутрішнє вростання у традицію» виразно пред- 
ставлено у творах Бориса Олійника. Його поетичний світ не- 
повторний, глибоко індивідуальний, а творчість позначена 
прагненням до гармонії і водночас простотою вираження. Тут 
знаходимо органічну єдність громадянського і особистого, Ha- 
магання осмислювати наше багатогранне сьогодення з ПОЗИЦІЇ 
правди, відвертості, честі. Ці категорії ще на початку його 
письменницької дороги стали критерієм оцінки власного життя. 
Можливо, саме тому кожне слово поезії Бориса Олійника ва- 
житься мірою серця. За словами Івана Драча, «важко зараз 
знайти в українській поезії майстра, який би з такою при- 
страстю і з такою вимогливістю до себе працював у гущі най- 
гостріших проблем нашої доби. А працює він, засукавши рука- 
ви, внуртувавшись у саме пекло живого життя: сучасний, сього- 
часний, сьогоденний з голови до ніг. Наче вбачає своє покли- 
кання у тому, щоб весь клекіт живого дня поставити, пара- 
метрувати з контекстом вічності, з тим, від чого йдемо, | У 
тим, куди йдемо. Наче заприсягся своє творче життя-бутт 

74



‘MOKMaCTH на те, щоб знайти точні моральні і естетично-філо- 
"софські означення цьому сьогодні» |5, с. 10]. Якщо ми, гово- 
«рячи про морально-етичні орієнтири поета, про широке коло 
«громадянської тематики, де особисте невіддільне від суспіль- 
‘Horo, спробуємо визначити джерело його поезії високої проби, 
‘TO нам видається доречним згадати думку Олеся Гончара: 
«Прийти в літературу від землі Котляревського й Гоголя, з 
країв, де, як і по всій Україні, у найвищій пошані «Кобзар» 
і народна пісня, і влучне веселе слово,-- це мовби прийти з 
певним дипломом, що означає неабияку духовну естетичну 
підготовленість і накладає на митця відповідні творчі і гро- 
мадські обов'язки» [2, с. 3]. 

Осмислення і засвоєння Борисом Олійником народнопісен- 
ної культури виступає могутнім чинником творення образів, які, 
лишаючись конкретно достовірними, історично реальними, а 
часом набирають монументальної величі й рельєфності й у спів- 
віднесенні з людством, з вічністю, не позбавляючись реальнос- 
ті, а тому набувають значення вселюдського, узагальнююче- 
символічного. че 

Перший серед таких генеруючих образів у поетичному світі 
Бориса Олійника -- мати. Цілком правомірно увесь мистецький 
доробок Бориса Олійника, присвячений найсвятішій жінці, 
назвати піснею про матір, йдучи за назвою одного з його тво- 
рів. Чимало поезій цього циклу покладені на музику компози- 

(торами, «пішли в народ», де їм серед духовних надбань відво- 
диться чільне місце. Тим самим високо поціновується творчість 
митця, адже «не може бути вищої похвали й радості для поета 
і композитора, як виконання їхньої пісні самим народом за 
столами празникувань чи на солдатському марші, на вес- 
няному гулянні чи в зажуреній самотності, куди бажання заспі- 
вати приходить не раз як порятунок» [11], с. 173]. 

I високе визнання, і можливість виконання пісень Бориса 
Олійника у народному ключі виходять з тієї сюжетно-компози- 
ційної, ідейно-естетичної близькості їх до народної пісні, яка, 
у свою чергу, грунтується на органічному, глибинному засвоєнні 
Б. Олійником фольклору. «Здається, тільки вчора хлопець 13 
Зачепилівки, що на Полтавщині, сів у човен і, відштовхнувшись 
від берега, — зазначає О. Білаш, - - почав веслувати до середи- 
ни ріки, ім'я якій -- поезія! Не поплив за течією, щоб швид- 
ше дістати моря, а, напруживши м'язи, веслував супроти Hel, 
до чистих і голубих джерел народної мудрості. З дитинства 
купаний в народних піснях, як в любистку, він почав склада 
свою пісню, що прагне торкнутися людських сердець» П, с. 61). 

То яка ж вона -- пісня Бориса Олійника? Які особливості 

народної лірики увібрала вона? Розглянемо це на окремих 
прикладах. 6 ‘ 

E Пісня як твір словесно-музичний має два рівноцінних кри- 
ла. Так воно, зрештою, мусить бути. Коли ж говорити про відо- 
му пісню на слова Бориса Олійника «Мати сіяла сон..», то 
музика В. Тилика не може бути отим другим рівноцінним кри- 

75



лом, — вона аж занадто весела, вибудувана на танцювальних 
ритмах і зовсім не відповідає глибинній суті емоційно-словес- 
ного змісту. Вчитаймося в текст Бориса Олійника: з вершини 
прожитого й пережитого ліричний герой пісні зазирає у най- 
світліший куточок пам'яті -- дитинство. Перед читачем роз- 
гортається спогад-роздум, спогад-осмислення того, чим він жи- 
ве, що несе людям і де його корінь. Поезія -- наче сповідь перед 
людством, світлим образом матері. Вона звучить як непряма 
відповідь на внутрішньо поставлене питання: «А чи так живу?» 
Вічне питання потребує для художньої реалізації вивіреної 
образності. Тут знаходимо своєрідне проникнення поетики ко- 
лискової пісні у художню структуру літературного твору. Образ 
сну, який сіяла мати під вікном для сина, -- народнопоетич- 
ний. Колискова пісня майже немислима без цього персоніфі- 
кованого образу: «Прийди, соньку, в колисоньку..», «Сонку, 
дрімку, голубойку приспи мою дитиноньку..» Образ сну в ана- 
лізованій поезії бачиться читачем в повному розвитку — вирос- 
тає соняшником, що мислиться поетом як символ повноцінності 
людської душі, невичерпної материнської любові, емблемою 
категорії Добра, за законом якої живе мати, і за яким повин- 
ні жити діти: 

Віддай усе, що взяв і освятись. 
Ще більше, ніж узяв, зумій віддати... 
Стоїть на видноколі світла мати -- 
У wei вчись |8. с, 197]. 

Така життєва позиція переходить у вищу категорію люд- 
ських взаємин, стає виявом гуманізму. Нев'янучий соняшник -- 
образ, де реалізовані материнська турбота, бажання, щоб ди- 
тина росла «Отцю мамці на втішеньку, Добрим людям на сла- 
воньку» (4, с. 77]. 

Фольклорні образи льону і полотна -- символи бажання 
і результату його: 

Мати сіяла льон 
й під моїм під вікном, 

А зійшло полотно. 
І тепер: хоч яри, хоч вітри крізь бори, 
А я йду все одно [8, с. 293). 

В образі полотна, як і в Малишковому рушникові, -- жит- 
тєдайне, життєстверджуюче начало долі героя поезії, джерело 
його -- материнська любов. Аналогічна будова четвертої стро- 
фи вірша, в основі її -- народнопісенний образ хмелю, що сим- 
волізує собою почуття кохання. 

Образ матері концентрує високу духовність. Цей спосіб Олій- 
никового бачення матері як найвищого духовного начала зна- 
ходимо і в поезії «Мати наша -- сивая горлиця». 

Сучасна поезія, за словами Г. Сивоконя, «веде на фольклор- 
ному терені активну розвідку можливостей ідейного і худож- 
нього збагачення» (12, с. 10). Так народжуються у Бориса 

76.



Олійника образи-асоціації, побудовані на грунті глибоко націо- 
нальної символіки і піднесені до рівня високого ідейного зву- 
чання. У поезії «Мати наша -- сивая горлиця» поет зумів ор- 
ганічно вростити у свій художній світ фольклорні символи, які 
бачаться ним ширше, виповнюються глибинним змістом, спер- 
тим на філософське осмислення проблеми «мати і світ». Взаємо- 
звязок між цими поняттями продиктований вічною потребою 
матерів любити цей світ, а також їх причетністю до вічної 
роботи, завдяки якій той світ тримається. Любов до землі у 
нет виражається через працю, як і в циклі «Сиве сонце моє», 
де мати скаже синові: «Мені аби люди й робота». В аналізо- 
ваному творі зустрічаємо своєрідне вираження цієї ж думки: 
до серця матері горнеться «Земля -- пшеницею ярою», «золо- 
та бджола -- намистиною». Бджола, маленьке, працелюбне 
створіння, знаходить надійний затишок на грудях вічної тру- 
дівниці й жалібниці: 

Мати наша -- сивая горлиця. 

Все до її серденька горнеться: 
Золота бджола -- намистиною, 
Небо -- празниковою хустиною. 
Сивий дуб — прокуреним прадідом... |8, с. 182). 

Народнопісенний образ дуба у контексті поезії, вжитий з 
епітетом «сивий», набуває нового значення, стаючи символом 
досвіду і пам'яті людської, мудрості, що набувалася роками, 
народного бачення суті життя. 

Цікава доля трансформованого з фольклору образу явора. 
У народній пісні він найчастіше зустрічаєтьея-у зачинах, побу- 
дованих на паралелізмах, -де-виступає на ознаку стану печалі. 
У поезії «Мати наша-- сиваг-горлиця» він не втрачає первин- 
ного змісту повністю, але виводиться з традиційних рамок 
паралелізму і виступає в основі своїй як втілення журби, туги- 
вболівання за долю жінки, символом прожитих років: 

А літа замисленим явором, 
Що із сорок першого журиться: 
«Де ж це, молодице, твій суджений?» [8, с. 182). 

Твір звучить глибоконародно. Така тональність окреслюєть- 
ся введенням у художнє полотно прадавніх, суто побутових 

реалій народного життя. Без них не мислиться героєві чистий, 

святково-сонячний світ дитинства, де мати бачиться в єднанні 

з природою. Вона, як і до рідної дитини, до усього світу гор- 

неться піснею. Серед загальнолюдських надбань Борис Олій- 

ник бачить пісню -- найбільший скарб: 

Спасибі, мамо, що в голодний день 

Ти, мов у казці, де дарують царства, 

Передала єдине із багатства — 
Найвищу пробу золотих пісень |9, с. 110). 

«Мистецтво, поезія завжди були для поета, -- зазначає 

В. Моренець, -- одним з першорядних виявів одухотвореності 

77



життя, нетлінною матерією, що вбирає і засвідчує народу його 
духовну силу. Так наука відбиває шлях пізнання, що ним кро- 
кує людство, мистецтво свідчить про його моральне вдоско- 
налення і виставляє спільні для всіх форм свідомості соціально- 
етичні орієнтири» [7, с. 81). 

Усе вічне в матері виростає з грунту землі, з соціально- 
історичного буття. Його живить двоє незнищенних начал-- 
мати як початок фізичного буття і мати як основа духовного 
поступу вперед. Такий образ матері для Бориса Олійника -- 
його переконання, естетичний ідеал. 

Та справдиться суть первородна: 
Да не усохне криниця народу, 
В котрого є своя пам'ять і врода, 
Пісня, коріння і меч [9, с. 71). 

Саме як концентрат морально-етичних правил народу зобра- 
жена баба Катерина у поемі «Дорога». Образ баби Катерини 
виписаний поетом у народному ключі з високою концентрацією 
філософського осмислення суті материного життя, материного 
горя. Своєю побудовою, єдністю епічного й ліричного начал 
уривок наближається до народних дум. Як і в думах, у ньому 
є своєрідний заспів: 

Сизим інеєм 
капусти цвітуть. 

Аж під зорями літаки гудуть. 
Хмара стелиться 

У ній скатертиною 

(1 ЗТа-надобабою. 
тя о над Катериною |9, с. 45). 

 Окреслюючи життя баби Катерини, поет вдається до широ- 
ких епічних полотен, його сенс вміщується у катрені: peor 

Наробилася, находилася. 
Натопталася стільки доріг, 
Що в ногах уже не вмістилися, 
То поклала їх під поріг |9, с. 45). 

Семантичне поле, що утворилося сумою значень слів: наро- 
билася, находилася, натопталася, поклала дає змогу окреслити 
ті моменти, які донедавна становили сенс життя жінки. В обра- 
зі баби Катерини, яка «стоїть тепер над воротами, і когось так 
печально жде», прочитуємо тужливий образ Ярославни, віко- 
вічний образ матері, жінки, що чекає коханого, синів з далеких 
чи близьких доріг життя, Мати в одвічному чеканні. Цей образ 
наскрізно проходить через усю творчість поета. Це, мабуть, 
від того, що категорія Пам'яті найближче стоїть до матері у 

всі часи Й віки. 
Як бачимо, народнопоетична традиція, творчо освоєна поета- 

ми старшого покоління, органічно входить у художній світ 

Бориса Олійника і виступає в ролі активно діючого чинника 
його поетики поряд з творчо засвоєними чисто літературними 

надбаннями. | 

78



Ss ec fii a Слово в nicui//Boxaasui твори на слова Бориса Олійни- 
твори. У от Kk Гончар O, Читаючи Бориса Олійника // Олійник Б. Вибрані 
сажа фол т. К., 1985. 3. Гром'як Р. Що доведено життям. K., 1988, 4. Ди- 
нин Kop. К. 1984, 5. Драч J. Відповідальність поезії // Рад. літера- 
ура BO. 1975, Ne 10. 6. Ільницький М. У вимірах часу. K., 1988. 

4 Ол не В. Борис Олійник. К. 1987. 8. Олійник Б. Істина. К., 1976. 
оо ик Б. Поеми. К. 1983. 10. Олійник Б. Про час і про себе// Рад. 
19 7 урознавство. 1977. Ne 6. 11. Павличко J. Над глибинами. К., 1983. 

: УН8о0кінь Г. Динаміка новаторських шукань. К. 1980. 
Стаття надійшла до редколегії 14.12,89- 

K. С. СЕРАЖИМ, асист., 
Український поліграфічний інститут 

«Соло на флейті» І. Микитенка 
в світлі сучасної суспільної думки 

Процеси самоосмислення, що відбуваються зараз у 
радянському суспільстві, потребують нового прочитання творів, 
де відображене життя українського народу в попередній період 
історії. A це вимагає теоретичних узагальнень,- вільних від. 
літературознавчих стереотипів минулого і в аналізі всієї літе- 
ратурної спадщини, і в доробку української радянської драма- 
тургії. Важливе значення має, зокрема, аналіз драматичних 
творів І. Микитенка, здійснений у контексті духовних процесів 
у суспільстві, які відбувалися під час написання цих творів. 

Актуальність такого аналізу зумовлена. насамперед тією: 
обставиною, що творчість І. Микитенка вважається однією з 
найбільш"  тенденційних в українській драматургії. Тенденцій- 
He -- в розумінні послідовного відстоювання у своїх творах 
пануючих в 20--30-х роках у партії і в суспільстві загалом ідей 
відносно засобів і методів соціалістичного будівництва. Водно- 
час твори І. Микитенка мали широкого глядача, отже, суттєво 
впливали на формування суспільної свідомості. Таким чином, 
аналітичний метод дослідження його драматичних творів має 
послужити сьогодні для осягнення духовного стану радянського 
суспільства 20—30-x років. Дослідження дасть можливість уточ- 
нити риси основних тенденцій у розвитку української радян- 
ської драматургії того часу. 

Особливу увагу привертає одна із останніх драматичних 

праць І. Микитенка «Соло на флейті». Ця п'єса, на наш погляд, 

не втратила актуальності, тому значення її аналізу значно 

ширше, ніж історико-пізнавальна критика. За задумом автора, 

вираженим у словах героя п'єси Романа Убийбатька, -- це мала 

бути «...комедія, так би мовити, філософсько-соціально-психоло- 

гічно-побутово-сатирична» П, т. 3, с. 461). Тому і події в п'єсі 

автор розгортає в.середовищі, яке змушує героїв твору кожного 
разу повертатися до проблем моральних та світоглядних, що 

визначають життєву позицію. 

79



Ідейна спрямованість i зміст «Coma на флейті» повністю 
підпорядковані громадській позиції автора. Цю позицію мож- 
на виразити рядками, написаними ним у листі до Костоватської 
сільради: «На літературному фронті йде зараз жорстока кла- 
сова боротьба. Відмираючий клас буржуазії, агенти куркуль- 
ства, агенти міжнародного імперіалізму намагаються через 
кожну щілину просунути своє отруйне жало.. Вони не від 
того, щоб використати для цієї мети і найслабкіші ділянки 
літературного фронту...» |Ї, т. 4, с. 513--514). Немає потреби 
наводити тут додаткові докази про повну відповідність змісту 
цих рядків сталінській догмі стосовно посилення класової бо- 
ротьби в ході розгортання соціалістичного будівництва. 

Отже, викриття «класового ворога» логічно посідає одне із 
центральних місць у п'єсі «Соло на флейті». За тему твору 
можна взяти слова Наталі Рогоз: «Показати підлоту як спад- 
щину старого світу, в якому людина була самотня!» |Ї, т. 3, 
с. 462). За змістом п'єси представників ворожої сторони ви- 
кривають і «випікають... з усіх щілин». Прагнучи показати, що 
«підла людина -- це не просто собі підла людина, а що це 
нащадок старого світу» |ЇІ, т. 3, с. 462], автор хоче піднятися 
до рівня філософських узагальнень, через проникнення у внут- 
рішній світ людини, в її інтереси, психологію, в ii суть. Якою 
мірою автору вдалося цього досягти, ми і будемо So COny same 
в запропонованій статті. 

Сатирична комедія «Соло на флейті» не пройшла повз увагу 
радянської драматургічної критики. Це тому, що, по-перше, 
твір є однією з перших п'єс жанру сатиричної комедії в укра- 
інській радянській драматургії, і по-друге, в ньому розвиваєть- 
ся сатира на пристосовництво; явище, яке, на жаль, має місце 
і сьогодні в нашому суспільстві, Зазначаючи ці надбання тво- 
ру, автори рецензій і критичних статей потрапляли в полон 
тенденційної логіки автора, і фактично повторили його в оцін- 
ці етичних та моральних основ поведінки героїв п'єси. Умови 
перебудови дають нам змогу провести аналіз твору, виходячи 
із загальнолюдських критеріїв такої поведінки, послідовно 
здійснюючи конкретно-історичний підхід у пошуках основ жит- 
тєвих позицій героїв твору. 

До творчої удачі драматурга І. Микитенка можна віднести 
образ Григорія Ярчука. Насамперед, це -- найбільш заверше- 
ний образ. Персонаж, що має свою мету, кредо життя і систе- 
му життєвої поведінки. Ярчук -- не плід фантазії автора, а тип 
реальної людини. Тип, що виник у часи I. Микитенка і ще й 
сьогодні зустрічається серед нас, оскільки постійно відтворю- 
ється оточуючим суспільним середовищем. Він однаково може 
бути і пристосуванцем, «холуєм», підлотою, що ради своєї ви- 
годи ладен «гнути спину», і бути в перших лавах тих, хто «ви- 
криває ворогів народу». Якщо це, звичайно, забезпечить Йому 
відповідне місце в ієрархії службової драбини. 

Ярчук чітко орієнтується в суспільному середовищі, бачить 
його розпад на друзів та ворогів, а також їх переваги й недо- 

80



Ліки, Все це дає змогу перекидатися з одного табору до іншо- 
Го — залежно від обставин. Перехід Ярчука від однієї групи 
До іншої не зв'язаний ні з глибокими душевними переживан- 
HAMH, ні з психічним надломом. І все це тому, що свою діяль- 
ність він підпорядковує закону «особистої боротьби»: «Бороть- 
ба, особиста боротьба заповнює життя людей!» П, с. 3, с. 456). 
Діяти потрібно за переконанням Ярчука наступним чином: 
дивлячись «в тайники людської душі», заграти «..над ву- 
Хом цієї людини нескладну мелодію її прихованих бажань». 
виступити «проти її ворогів, i ця людина -- ваша, Вона запла- 
тить вам своєю дружбою, відповість ласкою і зробить для вас 
все, Ось вічна формула життя. Володіючи нею, я ніколи не 
дам панувати над собою, a пануватиму над іншими» [1], т. 2, 
с. 457). 

Отже, система Ярчука за своєю основою близька до реалій 
життя. Адже не з абстрактних схем чи мертвих догм прагне 
внходити Ярчук, а з потреб, з конкретних запитів людини. Але 
суть такої системи глибоко егоїстична -- поставити «людину 
на службу собі». | | 

Ярчук-пристосуванець -- це життєздатний тип. Він активно 
вбирає все те, чим його «збагачує життя», здатний до само- 
оцінки, бо усвідомлює, що з плином часу і він змінюється. 
Як же покінчити з пристосовництвом, з цим суспільним яви- 
щем? Очевидно, забравши в нього те, на чому він паразитує. 
Лише висунувши в центр уваги суспільного життя потреби 
людини, лише зайнявшись розв'язанням реальних проблем 
сьогоднішнього дня, лише усвідомивши мінливість суспільних 
умов і самої людини (матеріальної і духовної сторони її життя, 
рівня її культури та ін.) можна вибити грунт з-під ніг присто- 
совництва. | 

Тобто, пристосовництво потрібно заперечувати діалектично, 
взявши в нього те, чим забезпечується його відтворюваність. 
Що ж протиставляє І. Микитенко в своїй комедії системі Яр- 
чука? 

У критичній літературі панує думка, що таким протистав- 
ленням є соціалістична мораль та ідеологія. Так, у «Історії 
української літератури» зазначається: «Явище ярчуківщини 
I, Микитенко стикає в гострому конфлікті з ідеологією та мо- 
раллю соціалістичного суспільства...» [2, т. 2, с. 106). Давайте 
прослідкуємо, наскільки таке твердження об'єктивно відобра», 
жає зміст твору. ги RE 

В першій дії п'єси I, Микитенко виділяє дві лінії життя: 

Ярчука -- пізнати, «хто чим дихає і чого прагне», бачити корін- 
ня боротьби і Убийбатька, що виражається в абстрактній фор- 
мулі: «Боремось за гармонію розуму й серця і ненавидимо вся- 
ку повзучу тварь». Виявляється, для пристосування потрібне 
досить точне пізнання навколишнього суспільного середовища, 
а для побудови нового суспільства досить лише керуватися 
догмою про таке суспільство як «чисте» від всякої «повзучої 
тварі», 

6--2889 81



Небезпеку від плазунів Убийбатько вбачає в тому, що вони 
псують «людські душі». Філософською основою такої позиції 
може служити лише переконаність про слабкість людини, Її 
нездатність протистояти спокусі, її рабська залежність від своїх 
пристрастей. 

У другій дії автор розгортає концепцію Убийбатька про 
«довір'я, що випливає із соціалістичних взаємин»: «Шляхом 
соціалістичної. перековки ми перетворюємо навіть карних зло- 
чинців в корисних людей нашого будівництва. Але це довір'я 
в жодній мірі не повинно поширюватись на класового ворога, 
на переродженця, на міщанина, що ненавидить Hac... Тут -- 
навпаки: найсуворіша пильність, ніякого лібералізму, невсипу- 
ща увага і безпощадність..» |1, т. 3, с. 422]. Цю концепцію 
пронизує недовір'я силі соціалістичної моралі, силі «соціаліс- 
тичної перековки». В ній абсолютизується боротьба і нехтуєть- 
ся все те, що могло послужити об'єднанню суспільства. Згідно 
з нею суспільство має бути поділене на два стани: на достойних 
і недостойних соціалістичного довір'я. Така розколеність може 
тільки гальмувати будівництво нового суспільства і годиться 
лише для обгрунтування необхідності масових репресій. Таку 
ідеологію назвати соціалістичною не можна. 

Знову ж Убийбатько формулює свою думку відносно головних 
якостей «нової людини»: «...Її радянська гідність, більшовицька 
дисципліна, воля до перемоги, пильність і довір'я до людини, 
що випливає з наших соціалістичних взаємин» |Ї, т. 3, с. 422]. 
Тяжко сказати що-небудь проти наявності таких рис у новій 
людині, але в даному випадку їх досить лише на те, щоб ця 
«людина» була гарним виконавцем, «гвинтиком», і недостатньо 
для того, щоб вона стала гармонійно розвиненою, а, значить, 
і активним учасником суспільства. 

В третій дії -- як відповідь на Ярчуковий поділ суспіль- 
ства на «птахів і комах» -- автор вкладає в уста Наталі на- 
ступне бачення соціалізму: «У нас перша-ліпша доярка, пастух, 
сапальниця на буряках може стати людиною, знаменитою на 
весь світ, і кожного дня народжуються сотні таких героїв, а 
ви кажете комахи... Немає грунту для цієї теорії. Зникає еконо- 
мічна нерівність, народжується безкласове суспільство» ||, 
т. 3, с. 456). Якщо автор хотів протиставити дрібнобуржуазній 
теорії Ярчука переваги соціалізму, то вони якраз не зводяться 
до того, що при соціалізмі хтось може стати знаменитим чи 
героєм на основі особистого суперництва і не зводяться до 
утопічної ідеї про зникнення в ньому економічної нерівності 
між людьми, а в тому, що людина стає безпосередньою метою 
суспільного розвитку, людина -- з усіма її потребами, з усіма 
запитами її душі. 

Отже, в зміст п'єси «Соло на флейті» І. Микитенко вмістив 
всю ту атмосферу безкомпромісності, підозрілості, гіпертрофо- 
ваного загострення позицій опонентів при розгляді різних пи- 

тань теорії i практики соціалістичного будівництва, яка вилн- 

лася в масові репресії 30-х років. Саме такий деформований 

82



соціалізм i є THM сприятливим середовищем, де можуть постій- 
но відроджуватися ярчуки, тобто кар'єристи та пристосуванці. 
Відсутність у таких «соціалістичних» відносинах орієнтації на 
потреби людей, недостатня увага до їх духовних запитів дає 
змогу ярчукам заглядати «в тайники людської душі», викорис- 
товувати цих людей для досягнення своїх егоїстичних цілей, 
Але, незважаючи на вищеназвані хиби у відображенні соціа- 
лістичних початків, що розвивалися в радянському суспільстві 
під час написання твору, сатира на пристосовництво і кар'є- 
ризм І. Микитенку вдалася. Сьогодні ми маємо в українській 
радянській драматургії типовий образ людини, яка, використо- 
вуючи переваги і недоліки соціалістичного співжиття, прагне 
досягти своїх корисливих цілей. 

Проте в п'єсі ми зустрічаємося не лише із сатиричним ві- 
дображенням пристосовництва. Автор, завдяки своїй художній 
спостережливості над явищами життя, дає сатиричну картину 
функціонування  адміністративно-бюрократичної системи, де- 
монструє закономірності її дій, спрацювання на саму себе, а не 
на суспільний інтерес. 

Взяти, наприклад, зав'язку твору -- вибори вченого секре- 
таря інституту. Його директор Бережний видає наказ про при- 
значення Ярчука секретарем, цим самим поступаючи згідно 
з вимогами закону бюрократичної системи: підбирати надійні, 
безвідмовні «гвинтики». Для Бережного кандидатура Убий- 
батька на посаду секретаря не підходила тому, що він ініціа- 
тивний, творчий, принциповий. Такий «гвинтик» міг би і від- 
мовити при виконанні того чи іншого розпорядження, яке йому 
здалось би безглуздим. й 2 

І. Микитенко виділяє «великий рушій людської енергії», що 
діє в адміністративно-бюрократичній системі, — честолюбність. 
Саме цей «рушій» і авторитет керівника були взяті автором 
для сатиричного відображення діяльності Бережного-адмініст- 
ратора. Бюрократична система спрацьовує не на суспільний 
інтерес, показано в п'єсі, не на видачу інститутом дійсно науко- 
вої продукції, а на підтримку будь-якою ціною авторитету ке- 
рівника. «В ім'я якої моралі і яких звичаїв ви забороняєте" 
людям віддавати пошану тим, кого вони поважають?» ||, т. 3, 

с. 442). — запитує Бережний. Це звучить, звичайно, як най- 
вагоміший аргумент для оправдання холуйства 1 підлабузни- 
цтва. Необхідністю підтримання авторитету керівника аргумен- 
тується у п'єсі і роздування керівного апарату інституту. Авто- 

ритарність та відсутність у керівному апараті демократичних 
засад стає причиною проникнення в нього різного роду Kap €- 

ристів та авантюристів. } . 
Одним із таких «ворогів народу», згідно 13 задумом автора 

п'єси, показано заступника директора інституту Ружевського, 
європейця в золотих окулярах. Член за LH апара- 
ту, одним словом -- «своя людина» для Бережного. Виділяється 
він серед інших персонажів п'єси своєю мовою — співучою га- 
лицькою говіркою. Така колоритність образу Ружевського, від- 

6" 83



творювана автором у п'єсі, давала можливість урізноманітнити 
драматургічні прийоми, передати на сцені багатство української 
мови, підкреслити єдність її діалектів. Такий прийом і на сьо- 
годнішній день, на жаль, маловживаний в українській драма- 
тургії. 

Але із змісту твору видно, що I, Микитенко застосував 
його з іншою метою: через колоритність рельєфно виділити 
«ворога» -- буржуазного націоналіста. 

Високу пильність у справі «викриття» ворогів виявляє, зви- 
чайно, секретар парторганізації інституту Вересай. Спочатку 
він попереджає Бережного, що Ружевський викликає у нього 
«деякі підозріння», потім уточнює: він -- «політичний шах- 
рай» ЦП, т. 3, с. 419, 441). Завершується «викриття» Ружевсько- 
го тоді, коли Його софістичні міркування відносно безконечності 
лізнання були оцінені як завіса, за якою криється «нахабна 
буржуазно-націоналістична агітація» П, т. 3, с. 444). Отже, 
Ружевському наліплена «етикетка», достатня для того, щоб 
видати його за ворога, хоч і без необхідних аргументів. Видно, 
автор п'єси обійшовся найпопулярнішим на той час прийомом 
«викриття ворогів і шкідників». 

Філософські узагальнення, які автор укладає в уста пози- 
тивних героїв, побудовані на спрощених уявленнях про соціа- 
лістичний спосіб життя i не враховують всю складність, всю 
діалектичність розвитку і суспільства, загалом, і окремої люди- 
ни зокрема. 

Якщо творчість драматурга обмежена в часі і не здатна до 
подальшого розвитку, то творчість глядача з часом, в міру 
зростання суспільної свідомості, збагачення методів і засобів 
художнього відтворення дійсності спроможна розвиватися. 
П'єса «Соло на флейті» допомагає сучасному глядачеві проник- 
нути в атмосферу стосунків людей у середині 30-х років, дає 
можливість піднятися у самопізнанні, осмислити помилки ми- 
нулого і служить вагомим гарантом їх неповторності. 

Змінюється сьогодні сприйняття глядачами, здавалось би, 
таких безсумнівно позитивних героїв п'єси, як Вересай і Ната- 
ля Рогоз. Вересай виступає натхненником відносин підозри та 
недовір'я. Сьогодні глядач сприймає образ Вересая в сатирич- 
ному звучанні: підозрілість до всього, що не вкладається B його 
схему, а звідси -- й упередженість в оцінці людей та їх дій, 
щось не подобається, щось на його думку підозріле -- відразу 
«на бюро», відразу «воювати». Ніякого сумніву в своїх діях 

і думках! 
В образі Наталі Рогоз глядач спостерігає «немарксизм» лі- 

вацьких поглядів відносно «чистої душі», що зростає на еконо- 

мічній рівності. Глядач сьогодні бачить примітивізм і утопізм 

тих ідеологічних установок, в які так переконано вірив I, Ми- 

китенко. Послідовно виступаючи на своїх позиціях через думки 

і дії позитивних героїв, автор фактично продемонстрував, як 

обмежені ідеологічні установки ведуть до обмеженості естетич- 

ної думки, Наприклад, образи в «Соло на флейті» з типовими 

84



ознаками: тип  кар'єриста, тип націоналіста, тип відданого 
справі соціалізму. | 

Політична установка на принципову боротьбу з «ворогами 
народу» вступає в суперечність із художньо-естетичною сторо- 
ною творчості І. Микитенка. В його «Соло на флейті» позитив- 
ні герої -- люди, які говорять і діють за наперед визначеною 
схемою. Повністю відсутня суперечливість образів. У них ми 
спостерігаємо «чисті» характери, позбавлені всяких сумнівів, 
всякого самоаналізу. Та і не дивно, адже згідно з установками, 
взятими І. Микитенком за критерій поведінки, будь-які сумні- 
ви оцінюються як ознака «ворожої сторони». Все це не могло 
не привести до деформацій у моралі та ідеології: загальнолюд- 
ські цінності були підмінені класовою ненавистю, на місце 
дружби і взаємодопомоги приходять відносини взаємної пі: 
дозри. і 

Однак незважаючи на те, що автору не вдалося протистави- 
ти моралі пристосуванця і кар'єриста мораль та ідеологію 
послідовно соціалістичну, «Соло на флейті», безсумнівно, має 
художню цінність. Це твір, де в сатиричній формі показана 
філософія і психологія пристосовництва та кар'єризму. В ньо- 
му викриваються самоцілі в функціонуванні бюрократично-ад- 
міністративного апарату. Все це свідчить про актуальність 
змісту «Соло на флейті» І. Микитенка як твору, що перегуку- 
ється з проблемами сьогоднішнього: дня. 

І. Микитенко І. К. Твори: В 4 т. / Упоряд. О. І. Микитенко. К. 1983. 
2, Історія української літератури: У 2 т. К., 1988. 

Стаття надійшла до редколегії 03.01.89 

T. К. МИМРИК, ст. викл., 
Харківськції університет 

Своєрідність відображення 
характеру давньоруської людини 
в романі «Диво» Il. Загребельного 

Популярність історичного твору зумовлюється не. 
тільки майстерністю змалювання життя і побуту наших предків, 
а й вмінням письменника проникнути в духовний світ героїв, 
показати глибинну сутність особистості, передати внутрішню 
атмосферу епохи, наблизити її до сучасного читача. Ці якості 
значною мірою притаманні творчості Павла Загребельного - - 
митця, наділеного багатою уявою, яка в Його історичних рома- 
нах головним чином спрямована в сферу психології, емоцій, 
пристрастей. У літературно-критичних і публіцистичних висту- 
пах письменник неодноразово говорив про своє прагнення «про- 
пустити історію через душу героїв» |5, с. 4; 6, с. 441|. Існують 
різні, іноді дискусійні думки з приводу художніх характерів, 

85



створених П. Загребельним в-історичних романах [13, с. 3], 
однак більшість дослідників позитивно оцінює пошуки пись- 
менника у цьому напрямі [1, с. 3--200; с. 3—248; 14, с. 194— 
265; 15, с. 20--29; 18, с. 3--207; 21, с. 3—175 та ін.). 

Різноманітністю людських типів, одні з яких «відновлені» 
за документальними джерелами, інші -- створені авторською 
уявою, відзначається київський цикл романів IJ. Загребельного 
(«Диво», «Первоміст», «Смерть у Києві», «Євпраксія»), У стат- 
тях «Спроба автокоментаря», «Клопоти з «Первомостом», що 
увійшли до збірника «Неложними устами», письменник називає 
джерела, від яких відштовхувався, відтворюючи внутрішній 
світ давньоруської людини (пам'ятки літератури цієї епохи, 
збірки російських билин, українських пісень і дум, скандінав- 
ських саг, болгарської поезії). Вивчаючи їх, сучасний романіст 
доходить висновку про світосприйняття, переконання, моральні 
цінності наших предків. Проте такі пам'ятки дають письменни- 
кові досить скупий матеріал. У російському героїчному епосі 
поняття особистості знаходиться в зародковому стані. Літопи- 
си також позбавлені психологічних деталей. В агіографічній 
літературі, де розповідалося про житія святих, психології при- 
ділялася велика увага, але досвід вивчення душі не застосо- 
вувався до світських героїв. В історичній літературі вперше 
відкрито заговорили про полярні риси характеру тільки на по- 
чатку XVII ст. [11, с. 7—12]. 

За останні десятиріччя все відчутніше спостерігається тен- 
денція до відтворення подій минулого через індивідуальне 
сприйняття людей тієї епохи, Герої творів постають водночас і 
як соціальні типи, і як особистості з неповторним внутрішнім 
світом. 

Повнокровний художній характер у літературі завжди по- 
винен становити єдність загального і часткового, типового Й 
індивідуального. Міра поєднання протилежностей у кожній 
конкретній ситуації залежить від письменницького світобачен- 
ня й естетичних устремлінь його часу. Концепція світу і лю- 
дини -- категорія, яка постійно змінюється, розвивається [4, 
с. 33]. 

Важлива риса сучасної літератури -- прагнення повніше 
показати характер в його суспільній зумовленості і утвердити 
самостійну цінність, соціальну значимість особистості. Перша 
тенденція традиційна і спирається на важливі принципи реалі- 
стичної творчості -- партійність, історизм, що вимагають від 
митців конкретно-історичного, класового аналізу. Новим є ін- 
тенсивний пошук «глибинного зв'язку соціально-історичної зу- 
мовленості людини як суспільної істоти з відомою незалежні- 
стю індивідуального духовного світу» (16, с. 246). 

Інтерес до духовного світу героїв у прозі на давньоруську 
тематику значно зростає наприкінці 60-х років, коли в художній 
творчості надзвичайно гостро постало питання про самостій- 
ність особистості. Ця тенденція у радянській літературі збігла- 
ся зі світовим процесом, а причиною її виникнення стали уроки 

86



другої світової війни |20, с. 4—7]. З історичної події увага 
митців переакцентовується на особистість, індивідуальну пси- 
хологію. Письменники прагнуть дослідити нові проблеми на 
різноманітному матеріалі, в тому числі йна історичному. У 60-ті 
роки зростає зацікавленість давньоруською культурою, ви- 
никає потреба заново поглиблено осмислити своєрідність її 
творчого генія. 

До середини 60-х років у прозі на давньоруську тему пе- 
реважала зовнішня подієвість, психологія героїв досліджувалася 
недостатньо. У цьому плані твори, написані в перші два по- 
воєнні десятиріччя, значно поступалися перед кращими зраз- 
ками дожовтневого і радянського історичного роману. Навіть 
у кращих з них -- «Кремлевском холме» Д. Єрьоміна, три- 
логії про Давню Русь А. Ладинського, повістях В. Панової, 
схвально оцінених критикою, психологія героїв висвітлюється 
лаконічно і переважно в авторських відступах. Виняток стано- 
влять хіба що романи С. Скляренка «Святослав» і «Володимир», 
які відзначаються правдивістю у відтворенні прикметних рис 
історичної епохи, майстерністю зображення «діалектики душі» 
героїв. 

Робота П. Загребельного над київським циклом романів 
збіглася з якісними змінами, що відбувалися в літературі. 
Відштовхуючись від творчого досвіду С. Скляренка, опираючись 
на новітні здобутки, письменник висуває перед собою завдання 
відтворити історію через характер особистості і показати цей 
характер у соціальній детермінованості й індивідуальній непо- 
вторності. Особливо яскраво нова літературна тенденція вияви- 
лася в першому творі київського циклу -- романі «Диво» (1968), 
що є об'єктом нашого дослідження. : 

На думку С. Щаховського, важливе ідейно-еститичне зав- 

дання кожного романіста -- зображення головних героїв, адже 
саме вони повинні стати виразниками своєї епохи, чимось до- 
рогої для читача-сучасника і від їх історичної психологічної, 
етичної вірогідності залежить досконалість літературного твору 

[21, с. 104]. В «Диві» такими персонажами є митець Сивоок i 
князь Ярослав Мудрий. Стосунки між цими героями орановлтр 
ідейний стрижень твору, їх характеристики розкриваються все- 

бічно, історично переконливо. г 
Через образ Ярослава П. Загребельний досліджує сутність 

феодальної влади, взаємовідносини особи з народними масами. 

Ярослав Мудрий зображений далекоглядним політиком, лю- 
диною світлого розуму, тверезих поглядів. Ці якості князя ви- 
являються у турботі про могутність держави, прагненні до цен- 
тралізованої влади. Водночас письменник не залишає поза ува- 
гою егоїзм Ярослава, його жорстокість у поводженні 3 Під- 

леглими. Керуючись, здавалось би, добрими намірами, князь 

не цурається засобів, які сприяли б посиленню його єдиновлад- 
дя: «Діла твої повинні бути огромні навіть тоді, якщо злочини 

будуть огромні. В історії кожної землі є достатня КІЛЬКІСТЬ 
сторінок ганебних і жорстоких. Окрім землі твоєї. Якщо й була 

87



колись у нас ганьба або жорстокість, то слід пустити її в не- 
пам'ять. А хто запрагне згадувати -- відбити охоту. 

Роби задумане» [7, т. 2, с. 453]. | 
Придушуючи найменші BHABH вільнодумства і протесту, Яро- 

слав Мудрий наказує зняти з літопису ім'я Сивоока -- істин- 
ного творця Софійського собору, стратити беззахисного язи- 
чеського старця, що насмілився сказати правду, переслідує 
свою позашлюбну доньку Ярославу. Ставши володарем всієї 
Русі, він оточує себе ницими людцями типу мерзенного доно- 
щика Титника, блазня Бурмаки, тому що «ліпше самому три- 
мати коло себе дурнуватого лаяльника, аніж ждати, поки при- 
йде розумний і вкаже всім на твої справжні згрішення» [7, 
т. 2, с. 410). 

П. Загребельний приступив до створення образу Ярослава, 
коли про цього князя були вже написані твори А. Ладинського 
i I. Кочерги. У романі «Анна Ярославна -- королева Франции» 
А. Ладинського (1961) Ярослав Мудрий -- характер моноліт- 
ний. Він зображений типовим феодалом, великим хитруном і 
далекоглядною людиною, яка не знає внутрішніх суперечно- 
стей [10, с. 36). І. Кочерзі князь уявлявся трагічною особи- 
стістю, «однаково величною і в своїх чеснотах, і в своїх по- 
роках» [8, т. 3, с. 7|, хоч у самій драматичній поемі «Ярослав 
Мудрий» (1944) на першому плані виявилися позитивні якості 
в характері героя. Такий підхід до зображення князя, на думку 
дослідників, був зумовлений часом написання поеми [2, с.159-- 
160; 9, с. 208—212]. 

У П. Загребельного Ярослав Мудрий -- особистість супе- 
речлива. Письменник не тільки розкриває класову сутність 
героя, а й передає його внутрішній неспокій, боротьбу в ньому 
«княжого» і «людського». Це «людське» найповніше виявляєть- 
ся в коханні Ярослава до лісової красуні Забави, у прагненні 
знайти свою позашлюбну доньку. Але «княже» постійно стри- 
мує людські прагнення, в чому і полягає драматизм характеру 
Ярослава "Мудрого: «Стала між ними держава, і вже нема ні 
тих ночей у задощеному лісі, ні темного нуртування крові, ні 
світіння її духмяного тіла» [7, т. 2, с. 432]. 

Аналогічний підхід до зображення психології князя зустрі- 
чаємо і у С. Скляренка, чиї твори, напевне, також послужили 
прикладом П. Загребельному. Автор «Святослава» і «Володи- 
мира» показав у характерах головних героїв боротьбу «особис- 
того» і «державно необхідного». Але вибір на користь «держав- 
ного» С. Скляренко розцінює як жертву князів, а П. Загре- 
бельний -- як типовий вияв психології володаря. 

Інтерес до полярних рис характеру давньоруської людини в 
сучасній літературі дедалі зростає. Персонажами драматичної 
долі постають і галицький князь Ярослав Осмомисл із «Отчого 
світильника» Р. Федоріва, літописець Нестор із «Гніву Перуна» 
Р. Іванченко. Високо оцінюючи майстерність Р. Федоріва у від- 
творенні людської і княжої суті Осмомисла, П. Загребельний 
у статті про цього романіста підкреслив, що психологія героя 

88



історичного твору — явище, «точно зумовлене обставинами, всім: 
життям, класовою приналежністю» [6, с. 234). Не випадково 
антиподом Ярослава Мудрого в «Диві» змальовано Сивоока, 
доля якого -- підтвердження авторської думки про незламність 
народного духу і безсмертя таланту. Конфлікт між виразником 
державної влади і сином народу є провідним. П. Загребельний, 
за словами JI. Новиченка, зумів показати народного умільця 
«гідним партнером найвидатнішого розуму епохи» [12, с. 42]. 
Відтворити внутрішній світ митця -- завдання складне, оскіль- 
ки сприйняття дійсності талановитою особистістю відрізняєть- 
ся від сприйняття її простими людьми. Ще складніше описати 
процес народження образу. Невміння" розкривати психологію: 
творчості справедливо вважають однією з причин відсутності 
повнокровних характерів у багатьох творах про людей мистец- 
тва [19, с. 3). 

Крім П. Загребельного, тему мистецтва на давньоруському 
матеріалі розробляли й інші письменники. Про народних уміль- 
ців розповідається в повістях «У Золотьжх ворот» А. Кузьміна: 
(1958) і «Письмена минулих днів» Ю. Логвина (1972), рома- 
нах «Земля незнаемая» Б. Тумасова (1972) і «Отчий світиль- 
ник» Р. Федоріва (1976) та інших, хоч в жодному з творів ця 
тема не розглядається так різнобічно, як у «Диві». В «Земле 
незнаємой» Б. Тумасова — романі, найбільш типологічно спо-. 
рідненому з «Дивом» П. Загребельного, -- образу творця київ- 
ської Софії не вистачає повноти, художньої завершеності. До- 
слідити процес формування талановитої особистості, особливості 
її світосприйняття письменникові не вдається через прагнення 
охопити абсолютно всебічно життя давньоруської епохи, не- 
вміння зосередитися на головному [17, с. 3—384]. 

На відміну від Б. Тумасова, П. Загребельний знайшов пра- 
вильний шлях до зображення внутрішнього світу Сивоока. Ха- 
рактер будівничого показаний у становленні, в розвитку. Від. 
напівдикого хлопчика з пущі, наділеного гострим поглядом і 
спостережливістю, зачудованого красотами рідної природи, -- 
до митця, що створив видатну споруду свого часу і сам увіко- 
вічився в безсмертному творінні. «Самобутність Сивоока, — 
справедливо вважає В. Фащенко, -- не тільки в його вчинках, 
а й в способі мислення і почування, в особливому погляді на 
речі» (18, с. 117). Письменник докладно зупиняється на THX 
обставинах життя народного умільця, які зіграли вирішальну 
роль у формуванні його неординарної особистості. Від діда 
Родима успадкував хлопчик вільнолюбиву вдачу і особливий 
тип світосприйняття: «..Вже поселилася в його малечій душі 
здатність захоплюватися всім прекрасним, і властивістю цією 
наділив його Родим, мовчазний, щедрий, добрий дід Родим, 
у якого краса виспівувала під руками» [7, т. 2, с. 43). 

Тоді Сивоок не знав, що має здатність розуміти дивний 
світ барв. Вперше це відчуття прийшло до нього в Києві, коли 
побачив церкву Богородиці: «..Забув про все на світі, хотілося 
плакати, як давно колись на темному шляху, але плакати не 

89



від ляку й безнадії, а від захвату THM буйно-дивним світом 
барв, який він носив у собі, та не знав про це, а відкрив тільки 
нині, тільки тут, в сизовишневих безмежжях співаючого, сяй- 
ливого храму» [7, т. 2, с. 89). 

Та хіба можна втекти від краси, побачивши її хоча б раз? 
Те ж саме почуття захоплення оволодіває Сивооком гу язиче- 
ському храмі містечка Радогость, куди юнак потрапляє разом 
з купцем Какорою. Познайомившись з тітонькою Звениславою, 
він навчається у неї вмінню пізнавати, що барви, як і люди, 
бувають різні: вони можуть передавати найтонші нюанси люд- 
ських почувань, створювати настрій. У яких би життєвих ситуа- 
ціях не зображував I]. Загребельний Сивоока, він завжди го- 
ворить про колористичні відчуття героя. Професійне чуття не 
покидає талановитого русича навіть на Амастріанській площі 
в Константинополі, де його разом з полоненими болгарами ма- 
ють позбавити зору. 

Колористичний принцип спрняє також більш переконливому 
розкриттю психології творчості. Барви для фресок і мозаїк, 
якими повинен бути розписаний собор, Сивоок, шукає в при- 
роді і завдяки цьому «олюднює» камінь, вселяє в нього душу: 
«...BiH ходив понад берегом моря, підсвідомо визбирував но- 
ві й нові відтіння зеленого, синього, голубого, марилася йому 
барва трав'яниста, хоч жодної травинки не було серед каміння, 
висвічувалася з передвечірніх глибин моря лазуровість, холод- 
на зеленість патини і м'яких мохів виникала на зміну сірока- 
мінній барві, що затоплювала острів...» |7, т. 2, с. 394--395|. 

Досліджуючи духовний світ талановитої особистості, пись- 
менник не може залишити поза увагою внутрішній стан митця 
під час творчого процесу. Радості творення Сивоок зазнає не- 
"одноразово: і коли оформляє книги в болгарському монастирі, 
і коли пізнає основи візантійського живопису у майстра ху- 
дожніх справ Агапіта, і коли вперше за власним проектом спо- 
руджує собор. Проте ні з чим не зрівнянне почуття оволодіває 
митцем під час побудови Софії київської, тому що цього разу 
Сивоок не просто творив, а споруджував пам'ятник своєму 
народові, землі своїй. Софія поглинає його повністю. Будівни- 
чий ніби зливається з собором, йому здається, що й життя його 
переходить у Софію: «Було в Сивоока відчуття, неначе вмирає 
невпинно й нестримно кожною часточкою свого тіла, кожною 
жилкою, умирає думкою, прагненнями, надіями. Собор здій- 
мався вище й вище, виростав із землі велетенською рожевою 
квіткою, позбавленою стебла... і Сивоок не міг позбутися жах- 
ного враження, ніби оті камені й пліфи, ніби ота рожева це- 
м'янка, якою скріплювано стіни, -- то частка його власного 
єства, ніби перевтілюється він у цю споруду, сам зникаючи 

непомітно, поступово, неухильно...» |7, т. 2, с. 538--539|. 
Розкриваючи неповторний внутрішній світ Сивоока, пись- 

менник не забуває і про типове в характері героя, адже яскра- 
вий художній образ -- завжди узагальнення. Сивоок -- пред- 
ставник народу. Атмосферу народного життя вносить він 1 В 

90



«свою творчість. Як кращому представникові трудящих Mac, бу- 
ідівничому притаманний дух протесту проти всілякого насилля. 
ЇВ мистецтві цей протест виявляється у неприйнятті релігійних 
іканонів, заздалегідь заданих зразків, що сковують уяву творця. 
«Християнська релігія вчила прославляти бога, а Сивоок бачить 
YY мистецтві людину і оточуючий світ: «...Він хотів би упіймати 
1B барві й показати людям усе на світі: дівочий спів, пташиний 
політ, блимання зірок з чистого неба і сонце...» [7, т. 2, с. 539). 
‘Tomy під рукою митця святі, яких він зображував на мозаїках 
"Софійського собору, набули рис земних людей. 

У П. Загребельного талановита особистість завжди є ви- 
разником прогресивних ідей свого часу -- чи це академік Кар- 
наль, чи Богдан Хмельницький, чи Юрій Долгорукий. Сивоока 
письменник також наділяє такими якостями. Розмірковуючи 
над роллю мистецтва в житті, Сивоок вважає, що митець вищий 
від самого бога, оскільки здатний створювати новий світ. Але не 

«завжди висловлювання, приписувані Сивоокові романістом, пси- 
хологічно переконливі і відповідають способу мислення давньо- 
руської людини. У художньо-історичній літературі зустрічають- 
ся приклади заміни свідомості героя авторською, яка належить 
іншому історичному часу. Не уник цього недоліку і П. Загре- 
бельний. Нелегко повірити, щоб людина епохи Ярослава Мудро- 
го розмірковувала про бога таким чином: «Що то за бог, який 

уміє слугувати відразу двом ворогуючим народам, і чи справді 
він такий всемогутній, і хитрий, та меткий, щоб устигав давати 
і нашим, і вашим? І як це він чинить? Крутиться туди й сюди, 
як гуляща дівка, чи що?» [7, т. 2, с. 231|. 

В даному випадку не тільки спосіб мислення, а й сам стиль 
викладу не відповідає рівню свідомості Сивоока. Якщо людина 
XI ст. i могла висловити крамольні думки про бога, TO не у 
відкрито іронічній формі. Тут цілком відчутна модернізація 
мислення, що деякою мірою послаблює психологічну досто- 

вірність цього характеру. 
Крім персонажів першого плану, чиї образи змальовані пись- 

менником глибоко і різнобічно, у «Диві» зустрічаємо багато 
інших дійових осіб -- представників найрізноманітніших верств 

населення давньоруської епохи, I хоч вони виписані менш BH- 

разно, ніж головні герої, їх характери, взяті в сукупності, до- 
повнюють авторську концепцію світу і людини. Так, дід Родим 
і тітонька Звенислава уособлюють мудрість і обдарованість 
трудового народу. Образи Велички, Шуйці, Ярослави вносять 
в оповідь ліричний струмінь, в постаті Ситника, купця Какори, 
ремісника в мистецтві Міщила -- сатиричний. Кожен з них має 
індивідуальне світосприйняття, що здебільшого відповідає ного 
соціальному становищу і рівню свідомості давньоруської епохи, 

Дослідження проблеми характеру в романі «Диво» дає під- 
стави говорити про П. Загребельного як оригінального майстра 

слова, наділеного своєрідним художнім світобаченням, що вміє 

тонко реагувати на естетичні запити часу. Не всі персонажі 

«Дива» є творчою знахідкою письменника, однак образи го- 

91



ловних героїв -- Ярослава Мудрого і Сивоока, внаслідок їх 
психологічній насиченості і достовірності, безперечно, належать. 
до кращих здобутків літератури 60-- 70-х років. 

1. Білий О. В. Літературний герой у контексті історії. К. 1980. 2. Го- 
лубєва 3. С. Їван Кочерга. Нарис життя і творчості. К., 1981. 3. Дончик В. Г. 
Істина -- особистість. Проза Павла Загребельного, К. 1984. 4. Жулин- 
ський М. Г. Людина як міра часу. Концепція людини і проблема характеру 
в сучасній радянській літературі. К. 1979. 5. Загребельньій П. А. Между 
прошльм и будущинм // Лит. газ. 1982. 12 мая. 6. Загребельний П. A. Не- 
ложньми устами: Статті, есе, нариси. K., 1981. 7. Загребельний П. А. Тво- 
ре В 6 т. К.  1979--1981. Т. 1--6. 8. Кочерга І. А. Твори. У 3 т. 

» 1953.  Т. 3. 9. Кузякіна Н. Б. Драматург Іван Кочерга. К., 
1968. 10. Ладинский А. П., Анна Ярославна -- королева Франции. М., 1961. 
11. Лихачев Д. С. Человек в литературе Древней Русн. M., 1970. 12. Пови- 
ченко Л. М. Хто звів семибрамні Фіви // Література і сучасність. К., 1970, 
13. Олейник Б. История не любит суесловня // Сов. культура. 1986. 21 окт. 
14. Оскоцкий В. Д. Роман и история. Традицин и новаторство советского 
исторического романа. М., 1980. 15. Слабошпицький М. Історія сучасності й 
сучасність історії // Рад. літературознавство. 1984. Ne 8. 16. Султанов K. 
Структура характера и современньй опьт прозайческого повествовання // 
Взанмодействиє литератур и художественная культура развитого социализ- 
ма. М., 1981. 17. Тумасов Б. Б. Земля незнаемая. Краснодар, 1972. 18. Фа- 
щенко В. В. Павло Загребельний. Нарис творчості. К. 1984. 19, Ходорів- 
ський І. Образ митця. Який він? // Літ, Україна. 1984. 5 січ. 20. Художе- 
ственньй мир современной прозь. М. 1983. 21. Шаховський С. М. Романи 
Павла Загребельного. К., 1974. 

Стаття надійшла до редколегії 24. 10.88 

В. A. ПРОСАЛОВА, ст. викл,, 
Донецький університет 

Динаміка епічного і ліричного 
у рефлексійній українській 
поезії 60--80-х років 

Магістральна лінія в розвитку літератури і мистецтва 
полягає у зміцненні їх зв'язку з життям народу, поглибленні 
бойовитості і наступальності у викритті негативних явищ і тен- 
денцій, правдивому і високохудожньому відображенні реально- 
сті. Лірика, тонко вловлюючи зміни, активно втручаючись у 
життєві процеси і позитивно впливаючи на них, намагається 
іти в ногу з часом, виконувати важливі суспільні функції. 

Долання догматичних тенденцій, на рубежі 50--60-х років, 
коли соціально активна особистість стала об'єктом пильної 

уваги, позитивно позначається на громадянському пафосі пое- 
зії. Посилення ліричного начала в літературі цього періоду 
пов'язане, за визначенням Л. Новиченка, «з ростом інтересу 
(письменницького і читацького) до самовияву соціалістичної 

особистості» |7, с. 57], «усуненням всяких догматичних «оціноч- 

но регулюючих перепон, які .. утруднювали можливості все- 

бічного вияву творчої індивідуальності...» |8, с. 18]. 

92



. Ase процес відновлення справедливості не було доведено 
до кінця: фактично він припинений у середині 60-х років [1, 
с. 3). Ці суспільні процеси можна розглянути в системі взаємо- 
дії епічного і ліричного елементів, співвідносних з об'єктивним 
і суб'єктивним, що дасть можливість з'ясувати провідні тенден- 
ції розвитку поезії цього часу на матеріалі рефлексійної лі- 
рики. 

Нам видається цікавою творчість тієї генерації митців, що 
входила в літературу на початку 60-х років. При несхожості 
їхніх почерків, у них було немало спільного. Планетарний па- 
фос відчувається, приміром, в «українському прелюді». М. Він- 
грановського («Тебе люблю я всесвітом, і людством», -- про- 
голошує він, звертаючись до України [2, с. 41). 

Націленість на відкрите, пряме вираження думок, що не- 
рідко поєднувалася з природністю і свіжістю тону, була харак- 
терною для узагальнено-типізуючої течії, яка голосно заявила 
про себе ще в другій половині 20-х років під впливом могутньо- 
го голосу трибуна революції -- В. Маяковського. Його вміння 
«говорити з народом одверто», пробуджувати маси «до сприй- 
няття майбутнього» мобілізовувало митців: у творчості їх по- 
ступово посилювався публіцистичний пафос, міцніли вольові, 
закличні ноти, Свідченням цього може бути цілий ряд віршів: 
«Більшовикам пустелі і весни» В. Луговського, «Декларація 
обов'язків поета і громадянина» М. Рильського, «Партія веде» 
П. Тичини та багато ін. Свою життєздатність ця течія під- 
твердила і в наступні десятиліття. Поети воєнних років, на- 
приклад, своїм. обов'язком, справою честі вважали агітаційно- 
пропагандистську роботу, яку здійснювали засобами прямого 
звертання, відкритого заклику, вольового ствердження. 

Важливе місце вірші-монологи посідають і в ліриці 60-х ро- 
ків, у творчості представників старшого (М. Рильський А. Ма- 
лишко, І. Муратов) і молодшого поколінь (Б. Олійник, Р. Тре- 
тьяков). Предметом висловлювання в них, як і в попередні де- 
сятиліття, стають реалії, що викликають значний суспільний 
інтерес. Зображальний план служить тут відправною точкою 

для розмірковувань, вираження суспільно-політичних чи куль- 

турно-естетичних засад. В «Автобіографії» Р. Третьякова, на- 
приклад, етапи власного життя стають біографією покоління, 

служать вираженню вагомих думок словом «оголеним 1 пруж- 
ним». Іноді, правда, зображальний момент у творах був на- 

стільки «ущемленим», що читачеві доводилося приймати на віру 

або взагалі не приймати поетову «програму». Відсутністю ар- 

тументації відзначалось багато творів поетів-початківців. Та 
одних заяв, хай і переконливих, все-таки мало. Як справедли- 
во зазначає А. Макаров, «художник має доводити свою право- 

ту не деклараціями, а ділом...» [6, с. 146]. До цієї істини митці 
прийдуть не відразу. У ранніх творах, скажімо, В. Коротича 
неодноразово можна зустрітися з голослівними заявами. Проте 
уже поезія «Борги», присвячена проблемі громадянського обо- 
в'язку людини, свідчить про пошуки ним цікавих життєвих 

93



аналогій, переконливих засобів розкриття задуму. Повторю- 
ваний у різних варіаціях заклик стає обгрунтованим внаслі» 
док зіставлення життєвих доль двох поколінь -- ВОЄННОГО і 

сучасного, відповідно і різних понять, часто парадоксальних. 
Наші ровесники входили в історію героїчними звершеннями, 
високими помислами і ділами. І ми, сучасники, пам'ятаємо IX, 
любовно «у почесті загортаємо» і .. «потрошечку збуваємо, хоч 
погруддя щоденно бачимо». Такого роду парадокси збуджують 
сприймання, загострюють увагу. Думка, висловлена на початку 
твору, поступово поглиблюється, аргументується. Автор ніби 
неквапливо i зосереджено вивіряє її, то повертаючи іншими 
гранями, то виявляючи подекуди словесну неощадливість. 

У віршах-монологах відображаються ідейні інтереси лі- 
ричного суб'єкта, які нерідко бувають орієнтованими на проб- 
леми соціального буття, боротьби двох ідеологій. Ці проблеми 
свідомості постають, на думку Г. Поспєлова , «в своїх загаль- 
них суттєвих якостях» |9, с. 83|, що зовсім не означає нівелю- 
вання форми їх вираження. Заримовані гасла, штампи з'явля- 
лись тоді і з-під пера цікавих поетів. Прикладом може слу- 
жити вірш «Я стану глиною..» М. Нагнибіди, в якому, щоб 
довести відданість Вітчизні, автор проголошує готовність до 
будь-яких метаморфоз, не задумуючись над тим, чи потрібні во- 
ни комусь чи ні. 

У віршах з відкритим вираженням думок поетична свідо- 
мість здатна художньо моделювати духовний світ сучасника, 
осмислюючи актуальні суспільно-політичні чи культурно-есте- 
тичні проблеми. Необхідність у творах такого типу не минає. 

Це ще раз засвідчує художня практика 70--80-х років — періоду, 
коли ліричне начало все частіше входить у внутрішні глибини 
вірша. Справжні майстри слова і в цей час не уникають прямих 
висловлювань, не бояться видатись прямолінійними. Збірку 
«Карби» М. Бажана, відзначену відомою премією, наприк- 
лад, відкриває не що інше, як ліричний монолог «Ім'ям людини 
і-народу», в який органічно ввійшли безсмертні тичинівські 

слова «Я єсть народ». Визначивши таким чином спадкоємність 
теми, поет подає, зазначає 3. Голубєва, її сучасну інтерпретацію 
І3, с. 175). Пафос творів, написаних у різний час, відмінний: 
П. Тичина стверджує велич радянського народу -- борця за 
свободу і незалежність Вітчизни, а М. Бажан -- здобутки 
мирного будівництва, Відповідно до нових умов конкретизують- 
ся і крилаті тичинівські слова: «Я єсть Народ. Я єсть Людина». 
Увага акцентується тепер на появі нової людини-гуманіста, що 
осмислюється автором в історичному контексті. Плідність образ- 
но-публіцистичного розкриття поглядів і думок засвідчує творча 
практика інших сучасних митців -- Д. Павличка, Б. Олійника, 
Р. Третьякова. | 

лях Б. Олійника як поета-оратора, поета-агітатора — це 
шлях подолання голої декларативності, космічних масштабів, 
наближення до землі, її реальних проблем, освоєння розмов- 

них довірливих інтонацій. Громадянські почуття він уміє ввести 

94



в ранг особисто пережитих, а тому й переконливих. «Я -- ко- 

муніст» -- цим енергійним і сміливим ствердженням починаєть- 
ся кантата «Кредо». Масштаби узагальнення в нього менші, 
ніж, скажімо, у П. Тичини, але не менш відповідальні. Поето- 
ве «я», підвладне естетичному законові художньої типізації: 
В одиничному тут органічно злилися загальнонародне, те, що 
«13 первовіку», і громадянське, неповторно-особисте. Щоб уник- 
нути одноманітності і нав'язливості образно-публіцистичного 
виголошення, розрядити атмосферу, автор вводить OMHCOBO- 
епічні елементи, особливо відчутні у третьому вірші циклу. 
Проникнення значної долі епічного помітне і у ліричному 

звіті Д. Павличка. «Я -- комуніст» -- ця формула стала його 
крилатою назвою. Якщо Б. Олійник у циклі здебільшого про- 
голошує, а потім зважує, то Д. Павличко, проголошуючи, поле- 
мізує з тим антисвітом, який нагадує йому мури Ханаану. 

_ Характер вірша-монологу зумовлює, як правило, домінанту 
ліричного, вираженого своєрідно: у вигляді раціонального. 
А потреба доказовості, полемічна спрямованість вимагають, 
звичайно, фактів. Тому й з'являються у вірші то ретроспектив- 
ні посилання типу «спів арсенальців», «крик молодогвардійців», 
то контури омріяного майбуття. Ці епічні вкраплення скріплює 
і вмонтовує у художню тканину твору начало ліричне, розкри- 
те багатогранно і щедро. , 

Цікаво, що до образу комуніста (до цього в творах Б. Олій- 
ника і Д. Павличка звучав колективний образ партії) обидва 
поети прийшли у 70-ті роки, напередодні свого п'ятдесятиріч- 
чя. Мабуть, це саме той рубіж, що змушує замислитись, прин- 
ципово оцінити роль і місце комуніста, отже, і самого себе — 

в житті. Та й загальне поглиблення гуманістичного пафосу 
літератури з його увагою до конкретної людини значною мірою 

сприяло цьому. 
Характер взаємодії ліричного й епічного у віршах-роздумах 

і віршах-емфазах, що є сплеском, спалахом почуттів, не менш 

цікавий. Сильне ліричне начало в них превалює, епічне служить 

приводом для осмислення або вираження емоцій. Подія чи 

факт, що викликали відповідну емоційну реакцію чи зливу ду- 

мок, можуть взагалі лишатися поза твором, як, скажімо, У 

віршах «Карусель» Л. Первомайського, «Хай буде легко. Доти- 
ком пера» Л. Костенко та ін. 

Ліричне начало у віршах-емфазах виявляється безпосеред- 

ньо і звучить, так би мовити, на повну потужність. Поезія «Ну 

як же це так?» із збірки «Запах далини» В. Забаштанського 

дзвенить буквально від напруги, адже смерть товариша -- 

непростимий злочин, вияв ницості одних i байдужості інших. 

«Ну як же це так?» Болюче питання-анафора проходить 
через увесь твір як прикмета невгасимого серця, неприхованого 

людського співпереживання і невимовного страждання. Особ- 

ливо несумісним здається поетові таке неприродне перепле- 

тіння: повернення людини з роботи: теплий хліб у руці — i... 

нагла смерть, що обірвала життя на найвищій ноті. У цій 

95



парадоксальності, антигуманності картини — той емоційний 
імпульс, що стимулює внутрішнє саморозкриття ліричного 
repos. 

Нерідко та чи інша подія, явище чи ситуація, перенесені 
у внутрішню площину, емоційно пережиті, служать приводом 
до роздумів, самоаналізу. Зміст їх може виходити далеко за 
межі конкретно-чуттєвого імпульсу, як наприклад, у поезії 
«Відмикаю світанок скрипичним ключем» Л. Костенко. Кар- 
тина народження нового дня, зображена у властивій поетесі 
манері -- із залученням музичних термінів -- викликає стан 
самозаглиблення, самообсервації, який зумовлює розкриття 
думок у процесі їх становлення, борні побоювань і протиріч. 
«Дуже мені легко. Дуже мені трудно» [5, с. 41). Ці рядки як 
наочний приклад внутрішнього двобою, де шпаги схрестили 
сумнів і віра. Істина ж виявляється в усвідомленні того, що 
роль «третейського судді» належить майбутньому. Саме воно 
скаже своє вагоме, а головне -- вичерпне -- слово про вартість 
створеного, внесе останні корективи в його оцінку. 

З сучасних поетів активно виступає з віршами-роздумами 
М. Вінграновський -- поет, що уміє громадянське, суспільно- 
значиме розкрити за допомогою душевних рухів, непідвладних 
мозкові миттєвих спалахів, У незвичайно-мінливій, зітканій із 
напівнатяків медитації «Води із очерету хлюпавиця» йдеться, 
наприклад, про світобачення, вірніше, світовідчуття сучасної 
людини-громадянина, хоч жодного слова із сфери громадського 
життя у поезію не введено. Сукупність усіх засобів, мікрострук- 
тура твору, його багатий емоційний підтекст промовляють про 
драматизм громадянського світосприймання. Ця поезія є пока- 
зовою, високі ідеї розкриваються в ній не шляхом декларацій, 
а за допомогою цікавих образних ходів. Спостерігається своє- 
рідна перебудова ліризму. Із безпосереднього вираження він 
починає переходити у внутрішні глибини вірша, адже високі 
поняття у поезії переконливі тоді, коли вони спираються на 
щось реальне й переконливе |4, с. 258]. Епічне начало надає 
рефлексійно-виражальним ліричним творам емоційної вираз- 
ності, психологічної достовірності, стаючи ix органічною 
часткою. 

Рефлексійно-виражальна лірика представлена ліричними 
монологами, зверненими до уявних слухачів, і роздумами, що 
будуються у формі безпосереднього викладу думок. Долання 
декларативності, абстрактності найбільше позначилось на BIp- 
шах-монологах. Нерідко вони адресувалися всьому людству, та 
й виголошувались від імені цілого покоління. Занадто великі 
масштаби узагальнення призводили до порушення відповідності 

між вираженням і його об'єктом, абстрактності пафосу, втрати 
соціально-психологічної достовірності. rat 

Поступово лірика, реагуючи Ha нові суспільні настрої 1: 
віяння, починає шукати шляхи вже не до серця всього людства, 

а окремої людини. Це сприяє поглибленню соціально-історияч- 

ної конкретності творів, їх гуманістичного пафосу, утвердженню 

96



задушевних, довірливих інтонацій. Проте атмосфера, що скла- 
лася в країні у 70-ті роки, не дала можливості цим тенденціям 
реалізуватись повністю. Лише тепер, коли у нас «створено нову 
політичну, морально-психологічну обстановку» |Ї, с. 4], скла- 
лись сприятливі умови для. всебічного вияву особистості мит- 
ця, відкрилася широка дорога його пошукам. У період глас- 
ності поети можуть і повинні активніше втручатися у розв'я- 
зання важливих проблем, Це повинні усвідомлювати не тільки 

досвідчені митці, а й молоді, які вчаться говорити про наболі- 
ле відверто, переконливо і поетично. 

1, Горбачов М. С: Жовтень і перебудова: революція продовжується // 
Рад. Україна. 1987. 3 листоп. 2. Вінграновський М, Вибрані твори. K., 
1986. 3. Голубєва 3. Микола Бажан: Літ. портрет. К., 1984. 4. Ільницький М. 
На вістрі серця і пера: Про спадкоємність худож. ідей і новаторство в су- 
часи. укр. рад. поезії. К., 1980. 5, Костенко ЛІ. Неповторність. K., 1980, 
6. Макаров А. Розмаїття тенденцій: Jlit.-kput. нариси. К. 1969, 7. Нови- 
ченко JI. Життя як діяння, К. 1974. 8. Новиченко JI. Широта пошуку // 
Рад. літературознавство. 1979. Ne 2. 9. Поспелов I. Лирика: Среди лит. 
родов. М., 1976. | 

Стаття надійшла до редколегії 25. 11. 87 

М. С. НАГІРНИЙ, доц, 
«Львівський університет 

- Фольклорний елемент у творах Р. М. Рільке 
з українськими мотивами 

Зв'язок художньої спадщини австрійського поета i 
прозаїка Райнера-Марії Рільке (1875--1926), одного з найвиз- 
начніших представників німецько-мовної літератури кінця 
ХІХ--початку ХХ ст., лірика світової слави, із слов'янським 
фольклором не викликає сумніву у дослідників (7, с. 367; 8, 

с. 137; 13, с. 140—141; 17, с. 96; 19 с. 197--207; 22, с. 21--22). Це 

й зрозуміло. Адже дитинство, і юність письменника пройшли у 
Празі. З малих літ він спілкувався з чехами й словаками, 
пізнав історію і культуру цих народів, полюбив їх легенди й 

співанки, які на все життя залишили слід у його вразливій 
душі. В одному з ранніх віршів збірки «Жертва ларам» («Lare- 
nopfer», 1895) 20-річний поет щиро признавався: 

Повнять мене 
чеські пісні хвилюванням, 
плинучи з тихим звучанням 
в серце сумке. 
Хлопець завів 
спів на картопляній грядці-- 
довго в твоїй буде згадці 
жити цей спів. 
Можеш піти 
звідси в далекі країни, 
все ж отой спів тихоплинний 
чутимеш ти [12, с, 39), 

7--2889 97



парадоксальності, антигуманності картини — той емоційний 
їмпульс, що стимулює внутрішнє саморозкриття ліричного 
repos. 

Нерідко та чи інша подія, явище чи ситуація, перенесені 
у внутрішню площину, емоційно пережиті, служать приводом 
до роздумів, самоаналізу. Зміст їх може виходити далеко 34 
межі конкретно-чуттєвого імпульсу, як наприклад, у поезії 
«Відмикаю світанок скрипичним ключем» JI. Костенко. Кар- 
тина народження нового дня, зображена у властивій поетесі 
манері — із залученням музичних термінів -- викликає стан 
самозаглиблення, самообсервації, який зумовлює розкриття 
Думок у процесі їх становлення, борні побоювань і протиріч. 
«Дуже мені легко. Дуже мені трудно» [5, с. 41]. Ці рядки як 
наочний приклад внутрішнього двобою, де шпаги схрестили 
сумнів і віра. Істина ж виявляється в усвідомленні того, що 
роль «третейського судді» належить майбутньому. Саме воно 
скаже своє вагоме, а головне -- вичерпне -- слово про вартість 
створеного, внесе останні корективи в його оцінку. 

З сучасних поетів активно виступає з віршами-роздумами 
М. Вінграновський -- поет, що уміє громадянське, суспільно- 
значиме розкрити за допомогою душевних рухів, непідвладних 
мозкові миттєвих спалахів. У незвичайно-мінливій, зітканій із 
напівнатяків медитації «Води із очерету хлюпавиця» йдеться, 
наприклад, про світобачення, вірніше, світовідчуття сучасної 
людини-громадянина, хоч жодного слова із сфери громадського 
життя у поезію не введено. Сукупність усіх засобів, мікрострук- 
тура твору, його багатий емоційний підтекст промовляють про 
драматизм громадянського світосприймання. Ця поезія є пока- 
зовою, високі ідеї розкриваються в ній не шляхом декларацій, 
а за допомогою цікавих образних ходів. Спостерігається своє- 
рідна перебудова ліризму. Is безпосереднього вираження він 
починає переходити у внутрішні глибини вірша, адже високі 
поняття у поезії переконливі тоді, коли вони спираються на 
щось реальне й переконливе |4, с. 258]. Епічне начало надає 
рефлексійно-виражальним ліричним творам емоційної вираз- 
ності, психологічної достовірності, стаючи їх органічною 
часткою. 

Рефлексійно-виражальна лірика представлена ліричними 
монологами, зверненими до уявних слухачів, і роздумами, що 
будуються у формі безпосереднього викладу думок. Долання 
декларативності, абстрактності найбільше позначилось на ВІр- 

шах-монологах. Нерідко вони адресувалися всьому людству, та 
й виголошувались від імені цілого покоління. Занадто велик! 

масштаби узагальнення призводили до порушення відповідності 

між вираженням і його об'єктом, абстрактності пафосу, втрати 
соціально-психологічної достовірності. Ж 

Поступово лірика, реагуючи на нові суспільні настрої ! 
віяння, починає шукати шляхи вже не до серця всього людства, 
а окремої людини. Це сприяє поглибленню соціально-історіїч" 
ної конкретності творів, їх гуманістичного пафосу, утвердженню 

96



задушевних, довірливих інтонацій, Проте атмосфера, що скла- 
лася в країні у 70-ті роки, не дала можливості цим тенденціям 
реалізуватись повністю. Лише тепер, коли у нас.«створено нову 
політичну, морально-психологічну обстановку» [1, с. 4], скла- 
лись сприятливі умови для. всебічного вияву особистості мит- 
ця, відкрилася широка дорога його пошукам. У період глас- 
ності поети можуть і повинні активніше втручатися у розв'я- 
зання важливих проблем, Це повинні усвідомлювати не тільки 
досвідчені митці, а й молоді, які вчаться говорити про наболі- 
ле відверто, переконливо і поетично. 

І. Горбачов М. С: Жовтень і перебудова: революція продовжується // 
Рад. Україна. 1987. 3 листоп. 2. Вінграновський М. Вибрані твори. К., 
1986. 3. Голубєва 3. Микола Бажан: Літ, портрет. K., 1984. 4. Ільницький М. 
На вістрі серця і пера: Про спадкоємність худож. ідей і новаторство в су- 
часи. укр. рад. поезії. К., 1980. 5, Костенко МЛ. Неповторність. K., 1980. 
6. Макаров А. Розмаїття тенденцій: Літ.-крит. нариси. К. 1969, 7. Новиц- 
ченко JI. Життя як діяння, К. 1974. 8. Новиченко JI. Широта пошуку // 
Рад. літературознавство. 1979. Ne 2. 9. Поспелов I. Лирика: Среди лит. 
родов. М., 1976. - 

Стаття надійшла до редколегії 25. ІІ. 87 

М. С. НАГІРНИЙ, доц, 
Львівський університет 

- Фольклорний елемент у творах Р. М. Рільке 
з українськими мотивами 

Зв'язок художньої спадщини австрійського поета і 
прозаїка Райнера-Марії Рільке (1875--1926), одного з найвиз- 
начніших представників німецько-мовної літератури кінця 
ХІХ--початку ХХ ст., лірика світової слави, із слов'янським 
фольклором не викликає сумніву у дослідників (7, с. 367; 8, 
с. 137; 13, с. 140—141; 17, с. 96; 19 с. 197--207; 22, с. 21--22). Це 
й зрозуміло. Адже дитинство, і-юність письменника пройшли у 
Празі. З малих літ він спілкувався з чехами й словаками, 
пізнав історію і культуру цих народів, полюбив їх легенди й 
співанки, які на все життя залишили слід у його вразливій 
душі. В одному з ранніх віршів збірки «Жертва ларам» («Lare- 
nopfer», 1895) 20-річний поет щиро признавався: 

Повнять мене 
чеські пісні хвилюванням, 
плинучи з тихим звучанням 
в серце сумне. 
Хлопець завів : 
спів Ha картопляній грядці-- 
довго в твоїй буде згадці 
жити цей, слів. 
Можеш піти 
звідси в далекі країни, 
все ж отой спів тихоплинняй 
чутимеш ти [12, с. 39], 

7-2889 97



Народні джерела, перекази й пісні, орієнтація на фольклор 
взагалі стали згодом для Р.М. Рільке важливим фактором 
образного мислення, свого роду призмою естетичного сприй- 
мання і освоєння дійсності. Цей процес, звичайно, зумовлював- 
ся художнім світобаченням митця, його поезія визрівала у клю- 
чі західноєвропейського романтизму, представники якого завж- 
ди черпали у фольклорі натхнення й наснагу. Це відігравало по- 
зитивну роль у творчому зростанні автора «ЇІсторій про милого 
бога» («Geschichten vom lieben Gott», 1900) і «Книги годин» 
(«Das Stunden-Buch», 1905), у формуванні його зацікавлень, 
вмінні вловлювати в ланцюгу культурно-історичних явищ істот- 
не. Це допомогло йому торкнутися таких суспільно-соціальних 
проблем, які виходять за рамки ідеалістичного богошукацтва 
і світоглядних переконань письменника, Згадаймо хоч би (що 
дуже важливо у контексті нашої праці), вірші та новели, кот- 
рі своїми темами сягають у російську і українську дійсність. 
Вони виникли внаслідок мандрівок понад Дніпром і Волгою у 
1899--1900 р.-- події, що перебудували весь комплекс мислення 
P.-M. Рільке і акумулювали у собі і результати візуальних спо- 
стережень за зовнішнім образом відвіданих земель, і результа- 
ти його наукового пошуку, спрямованого на розпізнання сут- 
ності східнослов'янського феномену внаслідок ознайомлення з 
літературою, мистецтвом і фольклором. Звідси й посилений 
інтерес письменника до усної словесності Русі, до таких народ- 
них поетів, якими були Кольцов і Шевченко [20, с. 267]. 

Де вперше Р.-М. Рільке вирішив вивчати, зокрема, фольклор 
України, сказати сьогодні нелегко. Можливо, у ту пам'ятну 
мить, коли в Києві на Хрещатику почув, як сліпий кобзар спі- 
вав людям про героїчне минуле і тяжку недолю |?21, с. 292], 
а може, тоді, коли у скорботній задумі стояв на Чернечій горі 
над могилою великого Тараса, думи якого викристалізувалися 
з глибини народної стихії. Але наймовірніше, що це рішення 
з'явилося в осінні дні 1899 р., коли поет, підготовляючись до 
другої мандрівки на Схід, захоплено вивчав при дружній допо- 
мозі німецької романістки, росіянки за походженням JI. Анд- 
реас-Саломе історію і мистецтво східнослов'янських народів, 
знайомився з творами O. Пушкіна і М. Гоголя, читав «Епічну 
Русь» француза А. Рамбо (Париж, 1876) i «Пісні російського 
народу» англійця В. Ральстона (Лондон, 1872). Адже є зако- 
номірність у тому, що з повістей російського прозаїка увагу 
Р.М. Рільке привернули передусім ті, які колоритно відобра- 
жають українське життя -- «Вечір напередодні Is. Купали», 
«Сорочинський ярмарок», «Страшна помста», «Вій» та інші, 
словом, твори, де пісенні мотиви, елементи переказів і дум 
народних, фольклорні типи, реальність і фантастика шляхом 
художнього синтезу спресовані у форми «дивовижної оригіналь- 
ності, краси і гармонії» |2, с. 110). Письменник мав навіть 
намір придбати повне видання творів сорочинського чарівника 
слова (16, с. 44). Німецька дослідниця C, Бруцер не без підста- 
ви вказувала на те, що М. Гоголь зацікавив Р.-М. Рільке ціл- 

98



ком не в манері берлінського романтика E. T. A. Гофмана, а 
передусім як російський повістяр українського походження! 
котрому вдалося глибоко і всебічно проникнути у традиції, істо- 
рію і народне життя Батьківщини (16, с. 44]. З цим важко He 
погодитися. Наділена епічною величавістю, щирим ліризмом 
і багатим домислом, художня спадщина творця «Тараса Буль- 
OH» стала для німецького письменника невичерпним джерелом: 
інформації про щойно відкритий ним поетичний материк, свого 
роду платформою до художнього відтворення образу і народу 
України. Зрештою, для нас менше значення має той факт, 
якими джерелами користувався автор «Книги годин» для піз- 
нання народного духу Русі. Більш важливі результати, котрих 
він при цьому досягнув. A вони-говорять самі за себе, бо у 
віршах і новелах письменника на українську тему зустрічаємо 
не тільки гоголівські й шевченківські інтонації, а й знайомі нам 
фольклорно-пісенні мотиви, образи, -ремінісценції. В україн- 
ському радянському літературознавстві, однак, ще й досі (якщо 
не брати до уваги принагідних згадок про це у статтях М. Ба- 
жана [I, с. 129], Д. Наливайка [8, с. 136), i Г. Нудьги [10; 
с. 136), нема праці, яка з'ясовувала б роль і місце українського 
фольклорного елемента у поезіях і прозі Р.-М. Рільке. Цією 
обставиною, власне, й продиктована доцільність нашого дослі- 
дження. 3 

Ha народно-поетичну основу своїх окремих художніх образів: 
і цілих творів Р.-М, Рільке вказує нерідко сам. Так, у епіграфі 
до балади «Карл XII Шведський їде через Україну» («Karl 
der Zw6lfte von Schweden reitet in der Ukraine», 1900) читаємо: 
«Королі у легендах, як гори у сумерках — засліплюють кож- 
ного, до кого 6 не звернулися» [18, т. 1, с. 347). В експозиції 
новели «Як старий Тимофій умирав співаючи» («Wie der Timo- 
fei singend starb», 1900) автор попереджає, що розказана ним 
історія (йдеться про оповідання «Як в Росії появилась зра- 
да») -- це казкова билина, котра ще століття тому жила у: 
«кожного на устах», аж поки її не похоронили в одній 13 кни- 
жок |ІЇ, с. 136), а Тимофієві та Єгорові пісні як «спадковий 
скарб» або «стара біблія» бережно передавалися від покоління 
до покоління «зі слідами щоденного вжитку, однак неушкодже- 
ними» [11, с. 131). Подібні натяки мають місце й в інших тво- 
рах. Якщо проаналізувати їх під кутом зору цього дослідження, 
можна ствердити: Р.-М. Рільке, орієнтуючись на народно-пое- 
тичні джерела, черпав з них не тільки найхарактерніші сюжет- 
но-фабульні колізії, а й запозичав окремі образи, робив транс- 
плантацію потрібних йому символів, порівнянь 1 пісень. Зви- 

чайно, всі ці тенденції зазнали настільки художньої інтеграції, 
що їх в окремих випадках, приміром у віршах, взагалі не мож- 
на відокремити одну від одної, тоді як в цілісності вони вга- 
дуються без труднощів. Такими є, зокрема, поезії «За годину 
до сходження дня» («Віпе Stunde vom Rande des Tages», 1899), 
«Все буде знов могутнє і велике» («Alles wird wieder grof sein 
und gewaltig», 1901), «Буря» («Sturm», 1904) та in. З них 

‘99



постає оспіваний у дусі фольклорних пісень Наддніпрянщини 
образ степового роздолля, тих безкраїх українських рівнин, що 
протягом віків були ареною нашої національної історії, тере- 
ном лицарської доблесті і героїчних битв відважних запорож- 
ців, котрі виставляли тут бойові заслони проти татар, захища- 
Ли трудовий люд від розбійницьких нашесть. Звідси — уже в 
наш час -- червоні революційні загони йшли на штурм Сиваша 
і Перекопу -- останніх барикад старого світу. О. Гончар спра- 
ведливо писав: «Є у нас на Україні гори, ліси, любимо ми 
волинські задумливі озера, зачаровуємось красою карпатських 
ущелин і полонин, і все ж.. образ України в чомусь дуже 
істотному розкривається найповніше саме в оцих залитих сон- 
цем просторах, в океанічній відкритості цих... степів, де й до- 
тепер мовби вчувається напружена хода віків» |2, с. 251]. 

Р.-М. Рільке трансформував образ степу і його поетичні 
прикмети, зрозуміла річ, відповідно до своїх естетичних уподо- 
бань і творчого стилю. Але як і українська народна муза, а за 
нею й Т. Г. Шевченко, він уживає для визначення степових 
видів однотипні постійні епітети «далекий» або «широкий» 
(«weit»), «рівний» («plan»), «хвилястий» («vielgestaltig»), 
засіває їх замріяними «старими могилами» (<alte, alte Kurga- 
nen»), оповиває безмовною тишею літньої місячної ночі («Wenn 
es Mond wird..., Gestalte dich, Stille»), присмерком або спала- 
хом небесної грози (18, т. 1, с. 333]. Ця романтизована візія 
доповнюється силуетом незрячого старця, що несе на змучених 
плечах свою «величезну темноту» («riesige Blindheit»), дарує 
іншим радість пісні, а сам позбавлений навіть радості бачити 
небо, луг і домівку», підсилюється образом вершника, спов- 
неного експресії руху, котрий мчить крізь бурю і громови- 
цю, як, наприклад, зображена втеча Мазепи після перемоги 
військ Петра I над шведами [18, т. 1, с. 333|. 

. Отже, проаналізовані поезії ввібрали в себе чимало рис 
української народної пісні з її найхарактернішими реаліями 
і прикметами. Є в них щось і від того степу, де «Ані вітер 
не віє Ані сонце не гріє, Тільки... край дороги Могила чорніє» 
ПА, с. 198]; і від «старесенького як голубонько сивесенького» 
козака-бандуриста, що «Уже не здужає.. чвалати... сидить..., 
на кобзі грає-виграває, Жалібно співає» |З, с. 146). То вони 
навіяні рефлексіями про того гетьмана, що зрадою задумав 
«од Росії одступити» [6, с. 94], про шведського короля, що не 
зарікавсь у «білого царя на столиці побувати» |З, с. 305], то 
переносять нашу уяву у ті легендарні луги Правобережжя, 
у чиїх травах колись аж по гриви занурювалися баскі коза- 

цькі коні. 
_ Багатопланово, на всіх регістрах прослідковується  фольк- 
лорні нашарування у новелах «Як старий Тимофій умирав спі- 

ваючн» і «Пісня про правду» («Das Lied von der Gerechtig- 
Кеії», 1900), в яких і тема, і сюжетні колізії, i манера змалю- 

вання персонажів, і засоби художнього зображення мають 

народно-поетичну основу. Адже і в першому і в другому творі 

100



йдеться про українських кобзарів, про зміст репертуару цих 
музикантів, їх всенародну любов і шану. Р.-М. Рільке трактує 
мандрівних рапсодів України як найпопулярніших співців тру- 
дящого люду, звертає увагу на жанрове багатство їх пісень, за- 
хоплюється їх високою виконавською майстерністю. Успадку- 
вавши хист свого батька, який «знав... пісні цілої Русі та ще й 
татарські перекази, Тимофій, наприклад, був «найкращий спі- 
вець на всю губернію» |ІЇ, с. 131). Вправним і умілим кобза- 
рем, перейнявши від своїх, предків «безліч серйозних і героїчних 
мельодій, яких ніхто, «чи то козак, чи селянин, не міг чути 
без сліз» |11, с. 133), став і Єгор. Крім цього, сумні й ніжні то- 
ни, до яких він звертався у приспівах, аж «брали за серце». 
А якою артистичною силою впливу володів сліпий Остап, коли 
співав селянам про кривду народну. Його соціальна дума про 
правду звучала тричі, але кожний раз сприймалася по-іншому. 
Спочатку це була скарга, потім -- докір, нарешті тремтливі сло- 
ва бандуриста залунали «як бойові накази». У них палав гнів, 
що «сповняв усіх i... звав за собою» [11, с. 137). В манері народ- 
ної поезії потрактована популярність Остапа; його знали ще 
в усіх селах як кращого виконавця жартівливих і танцюваль- 
них пісень, історичних переказів про славу і відвагу козаків, 
їх гетьманів, про Наливайка і Остряницю ЦІ, с. 136). 

Таким чином, тема кобзарства, яку Р.-М. Рільке розроб- 
ляє під впливом та у стилі фольклору Наддніпрянщини, не була 
явищем випадковим, Це закономірний процес творчого само- 
вираження художника. Як признавався письменник II, Бек- 
кер у листі від 18 жовтня 1900 р., незрячі співці Русі та їх 
мелодії просто мучили його у ці роки, «приставали до нього 
як блуд» («wie Уегіггіе»), жили в уяві як «запах і звук» («Duft 
und Топ») і йому дуже хотілося перевтілити їх у рими [20, 
525313 

Фольклор допоміг Р.-М. Рільке загалом об'єктивно показа- 
ти роль кобзарства у соціальних і визвольних змаганнях на- 
роду. Бо хоч аналізовані новели не мають конкретного хроно- 
логічного визначення, їх дія, зокрема «Пісні про правду», від- 
носиться до того історичного періоду, коли після унії 1596 р: 
шляхта «вогнем і мечем» проводила окатоличення Правобереж- 
жя. Це був час єзуїтського засилля і реакції, під натиском 
яких нерідко змушене було змовкнути навіть художнє письмен- 
ство. За таких умов хіба єдина народна пісня устами коб- 
зарів палко і пристрасно закликала трудящий люд до боротьби 
проти гнобителів. Цей момент яскраво відтворений у новелі. 
Натхнені полум'яним словом Остапа, селяни теж організували 
загін і вирушили на допомогу козацьким з'єднанням. Йдучи 
за фольклорними джерелами, письменник, таким чином, не 
тільки висловив романтичне захоплення героїчною минувши- 
ною України, а й не відступив від правди життя і самої історії. 

У «Пісні про правду» вловлюються ті ж народнопоетичні 
асоціації, що й у вірші «За годину до сходження дня». Образи 
«тихі самотні степи» («Stille einsame Steppen»), «високе, од- 

ї 

101



вічно спокійне небо» («hoher ewig windloser Himmel»), далекі 
загадкові «постаті Ha гребенях курганів» («Gestalten auf den 
Rucken der Киграпеп»), згадки про «понурих птахів» («dunkle 
Vogel»), що злітають над «розкиданими.., застиглими, немов 
заворожена хвиля» гробовищами минулих поколінь, про «за- 
жерливих лихварів», які здавали в оренду «навіть церковні 
ключі» тощо ніби перекликаються із відомими історичними та 
суспільно-побутовими піснями «Ой у полі могила з вітром го- 
ворила» (14, с. 309], «Ой злетів пугач та на могилоньку» [14, 
с. 320). «Як від Кумівщини до Хмельниччини» |З, с. 215], «Bie 
вітер, віє буйний» [6, с. 58], «Ой то ляхи -- вражі сини» [6, 
с. 70] та ін. В останній мають місце навіть подібності щодо 
елементів змісту: 

Ой то ляхи -- вражі сини 
Вкраїну зрубали, 
Течуть річки кервавії 
Темними лугами.., 
Летить орел понад полем, 

" А в повітру в'ється, 
Ой там, ой там славний козак 
Зі шляхтою б'ється. 
Ой годі вам, вражі ляхи, 
Руську кровцю пити, 
Не один лях молоденький 
Осиротив діти. 

Увагу привертає до себе, зокрема, факт використання у но- 
велі української народної пісні про правду й кривду, яку 
Р.М. Рільке, підсиливши при перекладі її бунтарські настрої, 
включив у тканину твору та запозичив від неї назву. Де пись- 
менник почув і записав текст пісні — нам невідомо. Зістав- 
лення окремих деталей оповідання дає піставу для висновку: 
він був обізнаний з життям і творчістю Остапа Вересая [1804— 
1890), одного з найвизначніших кобзарів України другої 
половини ХІХ ст. |5, с. 314). Як відомо, «Пісня про правду», 
була перлиною у репертуарі цього бандуриста |5, с. 328). Він 
виконував її з неперевершеною майстерністю і таким психо- 
логічним відчуттям, що очі слухачів зволожувалися сльозами. 
Художник Л. Жемчужников розповідав з приводу цього вико- 
нання: коли йому якось довелось писати портрет Вересая, той, 
позуючи, проспівав «Пісню про правду», вона так сильно роз- 
хвилювала митця, що він аж заплакав; вони плакали обидва -- 
один над мольбертом, другий -- над бандурою [5, с. 328]. 

Пісня від першого до останнього рядка має яскраво вира- 

жений соціальний зміст: 

Нема в світі правди!.. Правди не зиськати! 
Що тепер неправда стала правдувати. 
Уже тепер правда стоїть у порога, 
А тая неправда сидить кінець стола. 
Уже тепер правду ногами топтають, 
А тую неправду вином напувають. 
Уже тепер правда сидить у темниці, 
А.тая неправда з панами в світлиці (11. с. 136). 

102



Проте не слід думати, що «Пісня про правду» привернула 
увагу Р.М. Рільке саме своїм соціальним змістом і класовим 
антипанським бунтарством. Хоч серце письменника й було спов- 
нене щирого співчуття до покривджених і пригноблених, на- 
справді він був дуже далекий від розуміння істинних причин 
соціального антагонізму, а тим паче потреби революційного 
оновлення існуючих суспільних відносин. Як романтика його 
цікавили передусім найхарактерніші народні типи Наддніпрян- 
щини, їх морально-етичні засади, психологічні вияви, любов до 
справедливості, схильність до образотворчого і вокального 
мистецтва. Українська народна творчість підказувала письмен- 
нику ракурс трактування зображених подій, контекст їх есте- 
тичної оцінки. 

Стосовно особи Остапа Вересая, то про нього Р.-М. Рільке 
не тільки читав в «Епічній Русі» А. Рамбо [10, с. 132--134|, 
а й мав можливість дещо почути підчас перебування на Пол- 
тавщині, звідки той був родом, або й у Києві. Адже слава про 
цього рапсода линула по всій країні. Л. Жемчужніков заува- 
жує: цей кобзар зробився просто знаменитістю (4, с. 172|, 
зокрема після виступів у Петербурзі в 1875 р. де співав на 
шевченківських концертах у Клубі художників та у палаці 
самого російського імператора. 

Припущення, що Р. М. Рільке зробив Вересая праобразом 
новели «Пісня про правду» грунтується й на деяких інших 
обставинах. Привертає передусім увагу те, що обидва персо- 
нажі -- реальний і літературний -- названі іменем Остап. Як 
і бандурист з Полтавщини, рількевський кобзар теж незрячий. 
І перший, і другий користуються дванадцятистрункою  банду- 
рою, тоді як інші найбільш відомі кобзарі другої половини 
ХІХ ст. (Д. Скорик, П. Неховайзуб, С. Зезуля, П. Сіроштан,, 
О. Савченко та інші) вживали однотипні інструменти з біль- 
шою кількістю струн |З, с. 77, 137, 165, 244, 282). Отже, від- 
повідностей чимало. Вони накопичувалися у новелі не випад- 
ково -- ці художньо трансформовані рефлексії викликані в 
Р.М. Рільке знанням особи, діяльності, репертуару, аксесуарів 
життя Остапа Вересая. 

Таким чином, кобзарство справило на австрійського пись- 
менника сильне враження і залишило помітний слід у його 
творчості. Можна б сказати навіть більше: воно настільки по- 
корило його уяву, що й народних співців періоду древньої 
Київської держави він був схильний уподібнювати до мандрів- 
них скальдів України. Образ легендарного руського Бояна із 
«Слова о полку Ігоревім», яке P.-M. Рільке переклав німець- 
кою мовою (1904), потрактований, приміром, у фольклорному 
ключі ХУПІ--ХІХ ст. — це «сивоголовий сліпець», він, як i 
шевченківський Перебендя; «співає про неозору минувшину, 
вдаряючи по віщих струнах» [8, с. 138; 20, с. 394). 

Східнослов'янські фольклорні асоціації мають місце й у тих 
творах, які виникли під впливом вражень від перебування у 
Печерській Лаврі, Софійському та Володимирському соборах — 

103



«Рідко сонце у соборі» («Selten ist Sonne im Sobor», 1899), «Чи 
знаєш ти про тих святих» («Weifit du von jenen Heiligen, mein 
Herr?», 1901), «Ти — монастир...» (Du bist das Kloster...», 1901). 
Адже P.-M. Рільке був обізнаний також з апокрифічними Ta 
апокаліпсичними переказами, побутуючими серед росіян і укра- 
інців. У серпні 1900 р. поет придбав навіть у Петербурзі томик 
народних поезій із серії «Русская классная библиотека» [16, 
с. 72] і видану O. Афанасьєвим добірку найпоширеніших у ми- 
нулому столітті на Русі легенд усної словесності (Москва, 
1859). Окремі з цих легенд, наприклад, «Христовь братец» та 
інші, мали теж релігійне походження і зміст. До речі, зв'язок 
творчості Р.-М. Рільке із східнослов'янським апокрифічним 
фольклором підтверджує якоюсь мірою й сама Л. Андреас- 
Саломе, нерозлучна супутниця мандрівок поета понад Дніпром 
і Волгою. Уособлюючи риси і зацікавлення автора «Книги 
годин» в образі Віталія, вона звертає увагу читача автобіо- 
графічної повісті «Родінка» («Rodinka», Єна, 1923) на Te, що 
той, оглядаючи музеї і храми Києва [15, с. 48—51], намагався 
сприймати винятково все -- історію, картини, ікони, мозаїки 
і вітражі Софії -- саме так, як їх трактувала народна уява 
(wie das Volk sie sich schuf). 

Отже, в загальному контексті зацікавлень Р.-М. Рільке схід- 
нослов'янським фольклором помітне місце і роль належить 
уснопоетичній творчості України. З її криниці письменник 
черпав найхарактерніші сюжетні колізії, фабульні мотиви, об- 
рази, навіть поетико-стилістичні засоби та елементи, трансфор- 
мував їх шляхом художнього синтезу відповідно до своїх есте- 
тичних уподобань і, надаючи їм оригінальної змістовної інтер- 
претації, користувався ними у процесі літературної обробки 
матеріалу, при реалізації тем, взятих із історії, життя і побуту 
мешканців Правобережжя. Щоправда, стилізуючи під фольклор- 
ні моделі, письменник, не вивіривши окремих історичних де- 
талей і фактів, допускається неточностей, навіть помилок. До- 
сить нагадати про зарахування деяких гоголівських персонажів 
(Кирдяги, Кукубенка, Бульби) до українських гетьманів (ЇЇ, 

с. 136). Однак справа в іншому: завдяки орієнтації на народ- 
нопоетичні зразки та оцінки Р.-М. Рільке зумів пробитися крізь 
містичний туман свого богошукацтва, розпізнати найприкмет- 
ніші прояви характеру народу, глибинну суть і красу його «жит- 
тєвих і духовних сягань» [1, с. 129] та проспівати перед сві- 
том захоплюючу пісню мужності й нескореності наших пред- 
ків, їх споконвічній самовідданій боротьбі за кращу долю, за 
щасливіше майбутнє. 

І. Бажан М. Крізь туман міфів // Вітчизна. 1969. Ne 9. 2. Гончар O. Пись- 
менницькі роздуми: Літ.-крит. ст. K., 1980. 3. Думи К. 1969. 4. Жемчуж- 
ников JI, Mou воспоминания из прошлого. Л., 1971. 5. Записки Юго-Запад- 
ного отдела нмператорского географического общества. К., 1874. 6. Історичні 
лісні. К. 1970. 7. История немецкой pene Rees BS т, М. 1968, ГОМ 
8. Наливайко Jl. Українські мотиви в поезії P.-M. Рільке // Жовтень. 1971, 
Ne 10, 9. Нариси пісень у записах С. Руданського. K., 1972. 10. Нудьга T- 

104



Слава кобзаря Остапа Вересая//Київ, 1984. Ne 3. 11. Рільке P.-M. Новели 
про Україну / Пер. І. Лисенко// Вітчизна. 1969. Ne 9. 12. Рільке P.-M. Пое- 
зії / Пер. М. Бажан. К., 1974. 13. Рудницкий М. Русскне мотивь в «Книге- 
часов» Р.М. Рильке// Вопр. лит. 1968. Ne 7. 14. Фольклорні записки Марка 
Вовчка та Опанаса Маркевича. К. 1983. 15. Andreas-Salome І. Rodinka. 
Russische Erinnerung. Jena, 1923. 16. Brutzer 5. Rilkes russische Reisen. Ко- 
nigsberg, 1934. 17. Raab Н. Rilke und die Welt der Slawen// Neue deutsche 
Literatur. 1957. М 9. 18. Rilke Ю.М. Werke іп drei Banden. Leipzig, 1978. 
19. Rilke-Studien. Zu Werk und Wirkungsgeschichte. Berlin und Weimar, 1976. 
20. Rilke R.-M. Briefe und Tagebiicher aus Friihzeit 1899 bis 1902. Leipzig, 
1951. 21. Rilke R.-M., Andreas-Salome І. Listy. Przeklad i wstep W. Morkow- 
skiej. Мубог, slowo i wiazgce przypisy A. Milskiej. Warschawa, 1980. 22. Cer- 
пу У. Rainer-Maria Rilke, Prag, B6hmen und die Czechen. Brno, 1966, 

Стаття надійшла до редколегії 22, 07. 88. 

М. Х. Коцюбинська, канд. філол. наук, 
Київський університет 

Народнопісенне коріння 
поетики Шевченка 

Творчість Шевченка засвідчує різні типи взаємин з 
народною піснею. Тут і імпровізація в народному дусі, і цілком 
свідома стилізація, і цитування пісенної фрази, і використання 
пісенного мотиву як зерна задуму. Всі вони закономірні, повно- 
правні, нерозривно взаємозв'язані. Питома, так би мовити, не- 
усвідомлена близькість до народнопісенного ладу думання 
стократ підсилена свідомим ставленням до народної пісні, 
немов до певного естетичного зразка, до джерела власної 
творчості. 

На грунті цієї діалектики формується і Шевченків фолькло- 
ризм, органічність якого, мабуть, не знає собі рівних в історії 
світової літератури, -- органічність продовження, розвитку 
закладених у народній пісні художніх можливостей -- аж до: 
творення нової якості. 

Уже саме сприймання Шевченком народної пісні було актом 
творчим. Поет схоплював відразу її всю як єдине ціле з Її 
думкою, мелодикою, вона осідала в його свідомості, мов скарб, 
що належить йому, зливалася з народним характером, побутом,. 
з рідним пейзажем, пам'ятними епізодами історії, з (болями 

і надіями народу. 3 У 
Особливе значення мала для Шевченка мнемонічна функція 

пісенної фрази. Певна ситуація моментально викликає в па- 
м'яті «свою» формулу. 

Гнат Танцюра у своїх «Записках збирача фольклору», роз- 
повідаючи про талановиту виконавицю народних пісень селянку 
Явдоху Зуїху, робить характерні спостереження з приводу та- 
кого мнемонічного значення пісенної фрази: «Варто їй сказати 
будь-яке найзвичайнісіньке слово, як вона тут-таки пригадує 

105.



пісню. Ось, наприклад, випав у неї з рук ніж i брязнув. Вона 
зразу пригадує і співає: 

Ой, брязнули ключі 
Серед моря йдучи, 
Серед моря йдучи, 
Дівчини та питаючи... 

Заговорили про корову і вівцю, а в неї на устах друга пісня... 
І здається, нема такого слова, явища в побуті, щоб Зуїха не 
проспівала на них пісню...» |З, с. 342]. 

Пісенна формула настільки зрослася з певним поняттям, 
що виступає його своєрідним знаком. Твориться та образна 
інкрустація народною піснею, яка є питомою прикметою стилю 
Шевченка. 

Часто не можна визначити, коли певна тема, певний настрій, 
задум Шевченка викликав до життя ту або іншу пісенну фор- 
мулу, а коли така усталена народно-поетична формула була 
поштовхом, художнім імпульсом для всього твору. Хто може 
довести, що поема «Сова» не виросла з пісенної формули «А 
у вдови один син. Та й той якраз під аршин?!». 

Пісенний мотив, пісенна ситуація як зерно задуму -- саме 
цей тип творчого ставлення до.пісні переважає в поезії Шев- 
ченка («Сова», «Титарівна», «Тополя», «У тієї Катерини», «Хус- 
тина»). Таке художнє переосмислення пісенного матеріалу 
можна простежити на прикладі балади «У тієї Катерини», 
порівнявши її з піснею про «тройзілля», яка стала зерном 
задуму поеми, По-перше, це -- індивідуалізація і психологічне 
поглиблення. Фольклорний примітив обертається гострою і не- 
банальною психологічною ситуацією. По-друге, це -- лаконі- 
зація. Відкидаються суто орнаментальні деталі, пунктиром 
подано найголовніші моменти, і їх цілком вистачає для моти- 
вації дії. 

Подібна психологічна індивідуалізація,  конденсованість 
пісенної дії, запліднення фольклорного образу авторською 
ідеєю характерні для всієї поетичної системи Шевченка. По- 
рівняємо вірш Шевченка «Ol, діброво, темний гаю» з його 
пісенним прототипом (в «Русалці Дністровій» або збірнику 
Жеготи Паулі). Відразу ж бачимо суто шевченківський харак- 
тер образної трансформації пісенного джерела. Твір постає з 
народної пісні, але побудований не в дусі фольклорної поетики. 
Всі орнаментальні постійні засоби відпали, лишився OHH 
пентральний мотив, оригінально освоєний поетом. 

Шевченківські художні взаємини з народною піснею весь 
час будуються на переплетінні, взаємодії двох тенденцій. 3 

одного боку, бачимо максимальне наближення до стихії, духу 

народної пісні, з другого -- постійне прагнення до її перетво- 

рення, переосмислення, підкорення своїм індивідуальним ху- 

дожнім завданням. Ці дві тенденції не є полярними, як може 

здатися на перший погляд. Навпаки, вони взаємозв'язані, вза- 

ємозалежні. 

106



Шевченко не просто добирає для запису ті пісні, які його 
особливо цікавлять, Він подекуди втручається в матеріал, 
трансформує його, підкорює своєму задумові. Дуже характерна, 
зокрема, пісня «Ой, піду я не берегом -- лугом», де об'єднані 
дві народні пісні. Пісні, з яких складено Шевченкову, не мають 
між собою нічого спільного. Вони належать до класичних фоль- 
клорних зразків і відомі в багатьох варіантах з різноманітними 
сюжетними варіаціями; вони лірично узагальнюють реалії на- 
родного побуту, народної моралі і психології, В пісні про жінку- 
гультяйку виразніший побутово-оповідний елемент. «Ой, піду 
я не берегом -- лугом» належить до найкращих ліричних 
пісень, позначених емоційною напругою, силою почуття і прав- 
дивим трагізмом. Шевченко поєднав ці мотиви, Навіть не 
поєднав, а поглибив один мотив іншим. Це суто літературний 
прийом, у фольклорній практиці його зустрічаємо значно рідше, 
ніж механічну контамінацію, хоч, у принципі, він не чужий і 
пісенній традиції. 

_  Грань, що відмежовує власні Шевченкові твори у фольклор- 
кому дусі типу «Ой, одна я, одна» від запису фольклорного 
твору, — дуже тонка. Можливо, тут менше шевченкового 
текстуального матеріалу, але сам характер входження в народ- 
но-пісенну сферу дуже типовий для поета. 

Точність, непідробність, максимальна близькість до народ- 
но-пісенних джерел і водночас сміливе суб'єктивно-художнє 
втручання в пісенний матеріал -- діалектичну взаємодію цих 
двох начал маємо і в Шевченкових стилізаціях. Індивідуально- 
поетична стихія владно входить у стилізацію. Це особливо 
помітно у ставленні Шевченка до сталих формальних засобів. 
Він розуміє силу їхньої виразності, але не підкоряється IM, а 
навпаки (хай непомітно і тонко), підкоряє їх своїм завданням. 
- У примітках до «Запорожской старинь» І. Срезневський, 
висловлюючи сумнів з приводу фольклорності «Пісні про Палія», 
вміщеної у збірнику, писав: «Порівняння Палія з птахом, яке 
розвивається з такою акуратністю, віддає схоластикою, а не 

народністю» [6, с. 148). 
- Справді, такою «акуратністю» позначені твори, де переважає 
настанова на копіювання, Наприклад, епопея П. Куліша «Ук- 
раїна» задумана як стилізація народних дум. Тут формальні 
особливості дум збережено надто пильно, без чуття міри, без 

внутрішньої ритмічної і смислової конечності. Вони не розви- 

ваються, не включаються в якесь нове єдине ціле, а нанизуються, 
зміщуються, зіштовхуються. Все це в поєднанні з різностиль- 

кістю справляє враження штучності. 4 
Щодо Шевченка, то він творчо підходить до орнаментації 

своєї стилізованої думи. Дуже показова невеличка поема «У 
неділеньку у святую». По-перше, це знов-таки кристалізація 
фольклорних образних зворотів, підбір, мистецький лаконізм. 
По-друге (що особливо важливо), відбувається своєрідне онов- 
лення постійних фольклорних кліше, виведення ix за межі 
формального прийому, підкреслення реального образного змісту, 

107



Такі, наприклад, традиційні деталі зовнішнього обрамлення, AK 

«ревнули гармати», «задзвонили дзвони» не лишаються на рівні 
штампу, а відновлюють внутрішню форму, віднаходять втрачену 
образну конкретність. 

Спочатку «Задзвонили в усі дзвони. З гармати стріляли», 
Далі -- «Замовкли гармати, оніміли дзвони». Отже, це не просто 
фольклорне кліше, а реальний звуковий образ, що розвивається 
протягом усього вірша: « У труби затрубили. У дзвони задзво- 
нили», І старий гетьман громаді «мов дзвоном дзвонить», і після 
закінчення промови Лободи знову: «У дзвони задзвонили. Гар- 
мата заревла». 

Так орнаментальний зворот відновлює своє первісне образне 
значення. Очевидно, Шевченко вбачав у ньому велику мистецьку 
місткість і виразність, тому переводив його з плану орнамен- 
тального у план змістовий, надавав йому певного символічного 
значення. Найвиразніше це виявляється в поезії «Нащо мені 

женитися». 
Тут усе витримано в дусі, в конкретному словесному ма- 

теріалі фольклорних дум та історичних пісень. І раптом -- 
оригінальна образна знахідка: 

Як положать отамана 
В новій хаті спати, 
Заголосить, як та мати 
Голосна гармата, 
Гукатиме, кричатиме 
Не одну годину... 

Тут уже орнаментальна деталь рішуче вийшла за межі фоль- 
клорного кліше -- створюється оригінальний, багатоплановий; 
емоційно багатий образ. 

Фольклорна символіка позначена високою культурою по- 
етичної умовності, коли образ є ембріоном значно ширшого по- 
етичного смислу, При поверховому розумінні вона обмежує 
фантазію художника, насправді ж -- лише спрямовує уяву; в 
межах кожного окремого ряду символічних перенесень існує 
практично необмежена можливість нових образних утворень. 

«Певний спосіб поєднання уявлень, -- зазначав O. Потеб- 
ня, -- не є загальнообов'язковою формою людської думки. 
Мови різняться за спрямуванням рядів уявлень. Вигин (у По- 

тебні — «сгиб». -- М. К.) народного розуму, наскільки він 
залежить від мови, може бути виявлений лише шляхом дріб'яз- 
кових етимологічних дослідів, які дадуть матеріал для загальних 

висновків» [2, с. 127]. 
Справді, закріплена в мові фольклорна символіка дає особ- 

ливо повне уявлення про специфічний «вигин розуму» певного 

народу, властивий йому «спосіб поєднання уявлень», «спряму- 

вання рядів уявлень». 
Звичайно, Шевченко розширює поетичний обсяг символів, 

переосмислює їх, але завжди керується духом народної сим- 

воліки, її ідеєю відповідності «вигинові народного розуму», 

розвиває властиві їй закономірності зв'язків між ідеєю і пред- 

108



метом. Взяти, зокрема, поетичне осмислення Шевченком 
народнопісенного образу мотиву долі. У поезії Шевченка 
народний грунт відчувається в усіх поетичних осмисленнях 
долі, навіть там, де поет зовсім відмовляється від безпосе- 
редніх фольклорних ремінісценцій, Так, у вступі до поеми 
«Сон» цілком самостійний розвиток поняття долі, але виростає 
воно із зерен народного розуміння. Вже саме полярне проти- 
ставлення різних втілень випливає з властивої фольклорної 
різкої поляризації доброї і злої долі. 

Особливо часто Шевченко поетично обігрує дуалізм долі i 
людини, відокремленість долі від людини, причому поняття 
долі матеріалізується в'якомусь конкретному предметі або іс- 
тоті. Таке опредметнення відкриває дорогу для зримої конкрет- 
но-чуттєвої характеристики. 

Детальна конкретизація Долі як живої істоти, наділеної 
своєрідним характером, особливо вабить Шевченка. Тому поет 
залюбки звертається до її персоніфікації, ніколи не обминаючи 
можливості підкреслити реальність, «справдішність» подібної 
персоніфікації, не залишає її як загальне місце, а творить 
конкретний образ, наділений живими рисами, в дусі або пісен- 
ної традиції, або нових принципів реалістичного натурального 
малюнка. 
В такому ж дусі деталізується й персоніфікація інших аб- 

страктних понять -- правди, сили, безталання. Відгомони та- 
кої персоніфікації позначались і на образах Музи, Медузи. 
Сюди ж тяжіють і персоніфіковані як окремі, наділені об'єк- 
тивним буттям істоти, образи хвороби («Чума»), смерті («Ко- 
сар»). | 

Чим же вони приваблюють художника? 
Потебня писав: «Міфічний образ, що дожив до сильнішого 

розвитку думки, легко може стати персоніфікацією» (2, с. 
202—203]. Справді, у фольклорних персоніфікаціях завжди 
зберегіється (хай ледь помітний) дух міфологічного уявлення. 
Лихо, Біда, Горе у давні часи розумілися як «людиноподібні, 
рідше зооморфічні істоти» [2, с. 1). «Як лихоманка, так і чу- 
ма, холера уявляються постійно істотами жіночими» |?2, с. 222). 

Шевченко-художник високо цінує символічну персоніфіка- 
цію, очевидно, передусім за те, що вона перебуває десь на 

межі справжнього уявлення і свідомої мистецької штучності, 

«вірування» і «засобу». Міфологічне підгрунтя персоніфікова- 

ного образу зумовлює особливу його вірогідність, зримість 

контурів («Косар»). 
Стихія персоніфікації в Шевченка воїстину всеосяжна. Це 

щось незрівнянно вище в художньому прийомі. Це світовідчу- 
вання, яке сягає в найглибші глибини народного світогляду. 
Такі тенденції дуже близькі спрямуванням і пошукам сучас- 
ної поезії. На цьому грунті виростала органічна, інтимно- 
наївна персоніфікація в «Сонячних кларнетах». Та й зага- 
лом переосмислення раннім Тичиною фольклорної образності 

109



відбувається під знаком шевченківських традицій, коли тради- 
ційне органічно вливається в наймодерніші поетичні кон- 
струкції. Багатьом сучасним поетам імпонує та фольклорна 
експресія, коли відчайдушні гіперболи і фантастично-химерні 
образи виникають як «простодушне» продовження узвичаєних 
побутових метафор, той фольклорний «сюрреалізм», коли аб- 
страктне поняття  допредмечується в якусь химерну істоту. 
Несподіване поєднання абстрактного з гіперконкретним ви- 
крешує неповторний поетичний ефект. Таке, наприклад, Вдо- 
виння Драча -- персоніфікований поетичний персонаж типу 
фольклорної або Шевченкової Долі, Слави, Так, у його «Баладі 
про стару» Самотня, Туга і Неміч картярують, «сівши трійлом 
в узголов'ї»... 

«Його (Шевченка. -- М. К.) поезія відзначається найви- 
щою простотою форми і змісту, композиції і вислову -- про- 
стотою, безпосередністю і природністю, що їх надибуємо в 
найкращих народних піснях, -- писав Франко. -- А при цьому 
не знайдемо в нього ні сліду тієї примітивної безособовості, 
якою відзначаються справжні народні пісні...» [4, с. 388]. 

Безперечно, поезія Шевченка порівняно з фольклором, 
перейнята сильною і неповторною індивідуальністю. Якщо і є 
в ній «примітивна безособовість», то вона зумовлена специ- 
фічним художнім завданням. Однак не можна уявляти собі 
справу так, ніби Шевченко, використовуючи народну творчість, 
вносить свою індивідуальність у щось абсолютно імперсональ- 
не. 

Не завадить абстрагуватися від форм побутування в фольк- 
лорі кожного творчого акту, коли він навіть закріпився як за- 
гальник, і поглянути на нього як на мистецьке явище серед ін- 
ших форм поетичної експресії. Тоді не можна не помітити його 
непересічної художньої сили, котра подекуди не поступається 
перед оригінальністю і своєрідністю творчого акту у професій- 
ному мистецтві. Взяти хоча б відоме: | | 

Виорала вдовонька мислоньками поле, 
Чорними оченьками заволочила, 
Дрібненькими слізоньками замочила. 

(Із збірки Максимовича, 1827) 

i 
. - 

Цей образ грунтується на глибокому і складному символічно- 
му переосмисленні побутових реалій. Для нас він, так би мо- 
вити, гідний Шевченка в Його класичних образних актах: 

І хліб насущний замісить 
Кривавим потом і сльозами. 

(«Кавказ») 

Або -- пісенний образ «стіни німії». Побудований на безпосе- 

редній легкій персоніфікації, він водночас дуже настроєвий 1 

110



емоційно місткий. Недарма Шевченко так часто звертається до 
нього. 

На грунті фольклорних сталих асоціативних зв'язків у Шев- 
ченка виникають складні і цілком оригінальні образи зі своєю 
інтонацією. 

«] сам з труною одружився» («Чернець») — тут переос- 
мислюється традиційний фольклорний мотив «смерть -- весіл- 
ля», 1 постає образ, сповнений експресіоністичної виразності. 

Буде лихо, буде! 
Зострінуться жовті піски 
І чужії люде 

(«Катерина») 

І «жовті піски», і «чужії люде» -- постійні фольклорні клі- 
ше, які не містять ніякої нової образної інформації. Та поет 
об'єднує їх, і народжується новий, багатий у смисловому та 
емоційному плані образ. Входить у дію настроєвий підтекст, Від 
близькості до образу «чужі люде» експресивно-узагальнююче- 
значення образу «жовті піски» зростає буквально на очах. 
«Жовті піски» -- пустеля для душі, для серця, духовна чужина, 
це справжнє і чи не найгірше лихо. 

У подібних образах ми часто навіть не вбачаємо їхніх 
зв'язків з фольклорною традицією, настільки органічно ідуть 
вони в основній тональності; в основному ключі поєтової твор- 
чості. Ми сприймаємо їх як шевченківські і водночас відчуває- 
мо (хай інтуїтивно) відлуння їх в народній традиції, коріння 
такого образу, його родове середовище. Власне в цьому Й по- 
лягає один із основних «секретів» народності Шевченка. Це не 
просто удосконалення народних взірців, це нова якість, гене- 
тична спорідненість структур поетичного мислення. 

Така спорідненість відчувається не лише там, де зв'язок з 
фольклорними явищами прямий і очевидний, а й у всій поети- 
ці Ціевченка, взятій як єдине цілісне явище. 

Цікаво писав О. Веселовський: «Наслідування простонарод- 
них пісень не витримує критики. Таємниця народної творчості 
недоступна одній якій-небудь особі, вона історично-стихійна. 
Наслідувати одна одну обидві поетики не могли, вони могли 
створити хіба що третю поетику (курсив наш.-- М. К.), але 
щоб вона була. органічною, а не компілятивною» (1, с. 199]. 

Саме такою, органічною «третьою поетикою» є поетика 
Шевченка. Народнолісенне начало входить у неї як дух. Певні 
фольклорні форми стають мовби індивідуальними здобутками 
Шевченкової поетики, одухотворені його талантом, злиті в те- 

чію його думки. Включені в іншу систему, вони звучать по- 
новому. | = 
.. .B..ocBoenHi літературою фольклорної поетики і стилістики 
Шевченко започаткував нові традиції, що живили всю після- 
шевченківську українську поезію. Звичайно, можливе різне 
їх розуміння. Нерідко їх розуміють як «фольклороподібність», 

111



обмеження усталеними тематичними і формальними рамками, 
своєрідне «опрощення» поезії. Насправді ж сенс Шевченково- 
го освоєння фольклорної традиції -- в іншому. Він поклав по- 
чаток тому піднесенню простонародного до висот народного, 
тому синтетичному мистецькому переосмисленню фольклору, 
яке почалося в поезії наприкінці ХІХ -- на початку ХХ ст. і 
триває й сьогодні. Фольклороподібність відступає на другий 
план, на перший висуваються внутрішні потужності фольклор» 
ної образності, поетичність фольклорного алогізму, що має 
свою непересічну логіку і мотивацію, мистецька виразність 
«фольклорного примітиву, яка відновлює наївну свіжість безпо- 
середнього сприймання, озонуючи поезію, і т. д. 

Все це невід'ємне від новаторських шукань і здобутків пое- 
зії. 

В сучасній українській поезії, у таких різних ннеоднознач- 
них поетів, як М. Вінграновський, В. Голобородько, П. Мов- 
чан, І. Калинець, М. Воробйов, В. Стус, серед представників 
наймолодшої генерації спостерігається виразне тяжіння до сим- 
воліко-міфологічних джерел образності. 

«Сьогоднішній світ нестримно прямує до віку уніфікації, — 
підкреслює Чингіз Айтматов, - сучасний арабський письменник 
мислить і пише приблизно так само, як і я. Тобто тип мислення 
і спосіб вислову у нас з ним подібні. Та все те, що лишилось i 
збереглось від минулих епох, мені здається, має бути включене 
певним чином у нашу мовну систему, літературу і збережене 
в ній... Це збагачує нас, дає змогу нам побачити те, що минуло... 
ну хоча б як бачить людина, яка пливе в човні по озеру в тиху 
погоду, дахи будинків або шпилі дзвіниць, затоплені цим O3e- 
pom... Ось така багатоплановість, багатомірність.. Мені ду- 
мається, необхідно вивести літературу з однієї площини, на 
якій ми дуже вперто і довго стоїмо.. Площинне бачення в лі- 
тературі, по-моєму, відживає своє, потрібне додаткове «бічне» 
і глибоке бачення, бачення минулого. Все це узяте, концентрує 
силу художнього образу» [5, с. 241--242). 

Досвід Шевченка допомагає переборювати таку площин- 
ність образного бачення, збагачує його перспективою, дає змогу 
відрізнити поезію справжню від її холодних імітацій, протиотру» 
тою проти позірно глибокодумних розумувань, сентиментальних 
переспівів давно зужитого, холодного безбатченківства у поезії. 
І в цьому розумінні Шевченко -- поет сучасності. 

e 1. Веселовский А. К. Любовная лирика XVIII в. K вопросу о взанмо- 
отношениях народной и художественной лирики XVIII ст. СПб., 1909. 
2. Потебня A. А. О некоторьх символах в славянской народной поззни, 
Х. 1914. 3. Пісні Явдохи Зуїхи. К. 1965. 4. Франко І. Тарас Шевченко i 
його «Заповіт» // Зібр. творів: у 50 т. К. 1981. Т. 54. 5. Дружба народов. 
1977. Ne 10. 6. Запорожская старина, Buin, 3. Ч. 2. 

Стаття надійшла до редколегії 15. 04, 89 



Шублікації 

O. А. КРИВЕНКО, ст. лаборант. 
Львівський університет 

Невідомі листи Олени Пчілки 

4 Духовна, культурна єдність Галичини з Великою 
Україною зберігалась у часи найскладніших суспільних процесів. 
Коли після 1876 р. українська література у межах царської 
Росії опинилась під забороною, свій порятунок вона знайшла 
у галицьких часописах. У 20-х роках, коли польська влада чи- 
нила сваволю на західноукраїнських землях, підтримка надхо- 
дила з Радянської України. Так, 1929 р. Всеукраїнська Академія 
Наук обрала своїм дійсним членом М. С. Возняка, який в умовах 
окупаційного режиму не міг знайти роботи в державних уста- 
новах. 

За півстоліття наукової діяльності Михайло Степанович 
Возняк (1881--1954) дав українському літературознавству сотні 
праць з історії давнього українського письменства та літератури 
ХІХ ст., з історії українського театру та міжслов'янських зв'яз- 
ків. Він став засновником франкознавства. В його архіві -- 
десятки досі не використаних документів та матеріалів, збе- 
режених для нащадків подвижницькою працею вченого. Значна 
частина цієї спадщини стосується проблем культурних зв'язків 
Галичини зі Східною Україною. Інтерес становлять, зокрема, 
копії дванадцяти листів Олени Пчілки до редакції львівського 

журналу «Зоря» [6]. На сторінках цього видання друкувалися 

твори А. Свидницького, І. Франка, I. Нечуя-Левицького, Оле- 

ни Пчілки, М. Старицького, Б. Грінченка, О. Кобилянської, 
О. Маковея, IJ. Грабовського, Саме в «Зорі» вперше 3 ABH- 

лося ім'я Лесі Українки. | 
В ті роки, б які припадає листування (1886--1889), на 

посаді редактора «Зорі» змінилося кілька людей -- Г. Цег- 
линський, І. Борковський, В. Тисовський. Тому годі шукати 
в листах Олени Пчілки якихось рис до характеристики адре- 

сатів. Маємо цікаві свідчення письменниці про її літературні та 

громадські позиції, власну творчість, тогочасний літератуний 

процес. | | , 
. У 1951 р. академік М. С. Возняк опублікував рядки з листа 

від 27 грудня 1888 р. де йдеться про вірші Лесі Українки 

П, с, 9. ДА сьогодні в науковий обіг вводимо весь мате- 

Pia, за браком місця опускаючи наявні В листах повторення. 

8--2889 113 

gq



1887 р. Листопада 10 

Високоповажний | Добродію, "пане, Редакторе! 

(...) Ся поснлана тепер перша глава другої частини «Світла» єсть для 
мене дуже важна: і ті особи, що, може, хвалитимуть, і ті, що лаятимуть 
мене, коли скінчиться все «Світло» будуть конечне мати на увазі сю главу!. 
(Коли Ви її прочитаєте до кінця, себто й останню в ній розмову двох па- 
ничів, в котрій виразно виступає головна ідея мого героя, то сам побачите, 
що власне найпереважніше отсій главі суджено буть у зубах критики). 
Для того дуже прошу Вас бути з нею уважніше: викинуте чи додане слово 
в тексті багацько значитиме! Прошу зоставити на мій одчай: так, як єсть! 

(...) Посилає Вам теж вірші Лесі Українки, щасливого автора, котрий 
ще не має по молодості літ жодної літературної біографії!.. » 

Ваша Олена Пчілка 

1888 р. 24-го вересня 

с. Колодяжне 

Висилаю шановній редакції свої найновіші вірші -- «Русалку» — для 
друку в «Зорі» (коли до подоби!), Прошу тілько, щоб не було роблено 
ніяких поправок, ні в стилі, ні в мові: хотіла 6, щоб сі вірші пішли як 
з вартостями мого писання, так, бодай, і з хибами, -- але вже теж 
моїмні.. 2 

Єсть слова в сій посиланій фантазії нові, «сковані», як наприклад 
«зваблива», «бережний», єрозголос» інші. Ane вже в ковальстві мене ніхто 
не справить, -- я маю на се свій окромний погляд, вважаючи ковальство 
зовсім не ганебним, :-- у всякім же разі беру на свою душу, все, що 
має бути надруковане якоє моє! Страшенно ж часом досадно буває, коли 
читаєш у друку під своїм іменем щось таке інше, що власне тобі шкребе 
душу. Якось мені переправили (звичайно, з доброю думкою!) в «Зорі» 
слово «коханець» (бачите, «Коване»і) на «любовник» (російське, і най- 
паскудніше слово!). Або замість слова «зненацька» (уже таки народне 
українське слово) -- бачу стоїть «нечайно»і 

Ол. Пчілка 

1888 р. 27-го грудня. 

Київ 

Вельмишановний Пане! 

бе Українка мала би посилать навіть: багацько своїх віршів до «Зорі», 
але з нею (Лесею) вийшла якась чудна штука в «Зорі», Ще весною послала 
вона 4 своїх вірша до редакції, один був надрукований, другі -- ні. 
Треба було б знати, через що ті другі не побачили світа? Чи по їх не- 
здатності, чи просто може загубились? Між тими віршами був переклад 
сонета Марії Стюарт?, -- по моєму, -- дуже гарно переложений, і ніяк 
не розберу, що з ним сталося?.. Будьте ласкаві, напишіть щиро, що таке 

1 Пчілка Олена. Світло добра і любові // Зоря. 1888. Ne 6--9. 
2 Невелика поема, яку автор назвала фантазією, надрукована в 20-му 

номері «Зорі» за 1888 р. ь У ‘ 
_ * Переклад сонета «Прощальна пісня» Марії Стюарт див. у «Зорі» 

за 1888 р. Ne 24 (с. 405). 

114 | -



було. з THMH віршами, якщо вони -3ary6HMHCh, то можна знов переписати 
їх горнслати, (723) Ж 

оснлаю Вам ще перекладчик з Тургенєва Олесі Зірки: се теж молоде 
перо, «пробуюче чорнила» під моїм наглядом і порадою. Може воно 
поставить і більше перекладів, коли хочете. Я хотіла б, щоб посиланий 
в цьому пакеті більший зшиток пішов у одному числі «Зорі» (в котрому 
хочете). Так: «Соловйовчий спів», потім з Гейне (тільки на Бога прошу, 
не пишіть «з Гейного»і), потім переклад Зірки — «I оробець». Хай би було 
все наше при купці 5. : г - - у 

_ A потім, -- коли там прийде пора, — поміщайте другий зшиток Лесі 
Українки — «Така її доля» і вірша «Завітання», 

Без дати. : 
Посилаю шановному пану Редакторові ще дещо для «Зорі». Рада була 

б, коли б придалося! yr ioe 
Вірші орлиці -- «Сон» і «До Кононенка» -- то се того ж таки автора, 

що і «Думка», котру сими днями я послала Вам (автора, звісного Анто- 
новичу) 5, У мене зостаються ще одні Горличині вірші, та їх уже іншим 
часом пришлю, бо не хочеться переписувать; а переписувать конечне треба, 
бо якийсь у сего Горлиці правопис такий чудний, що ні до якого не під- 
ходить! (Та і чистіше, як переписать). 

Як вірші Горлиці, так і переклад Обачного з Короленка? я перепи- 
сала фонетичним правописом, тілько i ставила лиш там, де воно йотоване, 
Коли маєте охоту, то справляйте і все інше по новішій моді! (Хоча вона, 
напевно, довго не житиме). , 

Вибачайте, wo під віршами «До Кононенка» я зробила примітку, 
позначивши -- «примітка від Ред». Жодного посягання на Ваше право 
не маю, а тільки конечне треба пояснити, «що то таке» Кононенко, бо- 
може ж хто забув сього поета або не знає! Поет же він дуже симпа- 
тичний! 7 

г 

» 0, Пчілка 

(Поч. 1889 року) 

Вельмиповажний Добродію! 

Поснлаю Вам свою нову новелу «Маскарад». Жанр, здається ще зовсім 
новий у нас. (...) | 

Поснлаю теж вірші Лесі Українки. Вона пише для Вас нове опо- 
відання прозою. ' 

Отож, проба з фонетичною ересою зроблена!.. Цікаво, як ваші поважні 
пренумеранти (численніші) прийняли вашу. одважність, а відносно до того, 
чи будете поступати далі, мішати й побільше фонетичного друку? 

Як бачите, я написала і се оповідання ще етимологічним правописом, 
не хотячи, може, трудити Вас переправлянням. Коли вже можна буде 
писать фонетикою, то сповістіть мене. То ж то радість буде для мене. ; 

(...) He побачила я в оповіданню вашому (в І-м числі) ні імені 
Кониського, ні Левицького, Що ж се значить? Чи вже з сими світ(н)лами 
попрощалась «Зоря»? 

4 На прохання письменниці всі названі твори з'явилися у І-му номе- 

рі «Зорі» за 1889 р. | 
5 Вірші Горлиці (псевдонім не розкрито) «Сни» та «До М. Кононенка» 

були надруковані в 5-му номері «Зорі» за 1889 Pa а «Думка» у 10-му. 
Короленко В. У великодну ніч/ Пер. М. O ачного // Зоря. 1889. Ne 5. 

С. 79--81. До перекладу додано велику примітку Олени Пчілки про Коро- 

ленка. М. Обачний -- літературний псевдонім Михайла Косача (186 

1903), брата Лесі Українки, прозаїка. i Е 
2 nara Ле Myeif Степанович (1864—1922) — український поет. Син 

кріпака з Чернігівщини. В літературу вступив 1883, pik. Автор. кількох 
збірок, 

8* 415



Hy, що робнть! Тим більще треба піддержуватн «Зорю» при ликхій 
для неї годинні. На сих днях одержите від мене свіжий пакет різних писань, 
а тим часом не хочу задержувать «Маскарадь -- треба, щоб він був 
надрукований ще за знмового сезону («зимова новела»). 

"я 

росила 6 Вас прислати мені 24-ий і 22-ий ном. «Зорі» за 88-ий рік. 
Далебі, мені дуже їх шкода! Певно десь на пошті загубились, чи що. 

З великою шанобою і прихильністю зостаюся 
Ол. Пчіл(ка) 

1889 р., 5-го марця 

Високоповажний Добродію! 

Не лякайтесь мого листа, — ща от, мовляв, матиметься лист до одпи- 
сування. Власне, бо я одписую на Ваш лист і Ha се писання жодної одповіді 
не ждатиму. 

Одписую по пунктах: 

3) щодо наголосків у віршах Лесі Українки -- кбтрий і npOMiHHA, то, 
власне, хоть у нас можна сказать і котрий і котрий, проміння і проміння, 
але такі наголоски, які ужиле Леся, маються у нас частішими, а тільки, 
як хто хоче (або, як треба для метру), то тоді пишеться й з другим 
наго лоском на дальших голосних, Таким способом, Леся хиби не зро- 

била» 9 (...) і 
4) Жалую, що через фонетику звертають назад числа «Зорі», і радію, 

що була так обережна в своїй пораді!. Врешті, думаю, що виграєте в 

прийдешньому часові. Цікаво б знати, як стоїть пренумерата «Зорі» в 

Україні, — чи ліпше, чи гірше в сім році. (...) 
Дуже велику заслугу, матимете в культурній історії свого краю, коли (6) 

навчили селян фонетики... 
Далебі, не можна зрозуміти, через що ваші попи так кохаються в 

тій етимологічнім чи історичнім правописі, котрий немов тільки показує, як 

не говориться — і через те, як не повинно би писати!.. 
Однак і ви своїм новим фонетичним правописом заводите плутанину — 

одним знаком «єї» пишете різні згуки: сім'я і їсти (в першому пом'як- 
шене с, а в другому йотоване ї -- різні гуки одною буквою!).. Ane ce 
ваше діло! 

1889 р. березня 15-го 

Високоповажний Добродію! 

Справу з «Маскарадом» Ви прийняли гарячіше до серця, ніж я! Сего вже 
й ке варто). «Маскарад», коли потребував скорішого поміщення, то тільки 
через те, що ся новела підходить більше до зимового часу, -- а коли не 
вважають на згодність сезонів з заповненням чисел, то все одно, коли 
вийде той «Маскарад»: сій новелі я не надаю великої ваги, бо вона єсть 
скоріше жартівливою «бабателею», ніж чимсь поважним. Вона навіть якось 

«нечаянно» розрослась, -- а мала бути(/малесенькою. Я певна в тім, що 
мужчинам вона і зовсім і не сподобається, хіба самим жінкам.. Ну, та 
коли «Зоря» єсть часописом для цілих родин, то треба ж часами щось 
і спеціально цікаве жінкам подати! ? 

Будьте ласкаві, як матимете колись вільний час, то напишіть мені 
коротеньке слівце, як справді прийняла ваша читаюча публіка той «Macka- 

рад», Хочеться мені (і навіть потрібно для прийдешніх часів) знати, чи Я 

помиляюсь, чи ні у своїх сподіваннях, Суджу, бачите, по тутешньому. Якось 
перед самим відправленням рукопису трафилось у нас чимале товариство; 

8 Йдеться про вірш Лесі Українки «До натури» [5, 1989, Ne 8. с. 135). 
9 Новела «Маскарад» була надрукована в 5-му номері «Зорі» за 1889 р. 

116



отож гостей забавила я трохи THM «Маскарадом», To паням новела дуже 
сподобалась, a мужчини щось-то, -- по нашому виразу, «покручували 
носами» 1 хвалили новелу, але мені здалось, тільки з гречності перед ав- 
торкою, ще й господинею... Ну, та дарма! 

ншу до Вас з приводу посилання отсих віршів, що прикладаю на 
окремому аркушику. Хоч Ви й писалисьте, що маєте «прегрубезну» теку 
віршів (щось Вас узагалі Господь збагативі), однак радила 6 Bam прийняти 
Ci переклади молодого автора, студента Київського (зветься він насправді 
Славінський). В «Зорі» (i в її теці, як видно з Вашого листа), бачу велику 
участь авторів молодих. I се чудесна річ, що ви зуміли їх привабити: 
молода сила -- велика сила! Та й що ж робить, коли старі, тії «Тіртеї», 
в значному числі усунулись: «Кониський прогнівавсь, Франко одкаскнув, 
Партицький десь подівся, Нечуй -- так якось зостався поза «Зорею», 
Федькович, -- умер, то й що ж робить! З Богом та й з полубогамн-- не 
битись!. Отже, радила б, попри нас, немногих позосталих у Вас старих 
(я, Комаров та ще там хто), давати побільше місця молодим. Я сподіваюся 
в скорому часі надіслати спробунки теж кількох дівчат, -- будьте ласкаві, 
He погордуйте! Коли ж бо Ви часом вдаєтесь в якесь незрозуміле для 
мене пуританство; незрозуміле тим, що раз Ви занадто строгі, а раз 
занадто вибачні:; напр. забракували Bu Лесині вірші до природи через 
«неправильні наголоси»; гаразд, маєте повнісіньке право! Але ж -- потім 
читаю у 2-му числі «Зорі» за сей рік — «Поклик» ' з такими наголосками, 
з такими, що далебі хочеться «покликнуть»: «ну, се вже чорт знає щої!» 

Ну, де ми, що далебі хочеться «покликнуть»: «ну, се вже чорт знає щої!» 

Hy, де ж| таки? -- автор пише: 

До рідної ниви, до плуга, -- 
Нехай вона пустков не стоїть. 

Та ж «стбіть» значить навіть зовсім інше, ніж стоїть (стбіть, — варті). 
Що ж після цього! Лесіні котрий і проміння?!.. 

Так от ся неоднаковість погляду та чину мене й дивує. Говорю Вам 
про се по щирості! Хоч воно й не годиться просторіковать перед редактором, 
який завжди єсть для нас, пишущих, «начальством», але ж я таки важусь 
сказати Вам своє враження, -- бо до сеї пори у нашій переписці була завжди 
воля і щирість! ; 

Отже, щодо вимовляння думки, -- хоч вона Вам часом і не потрібна, — 

скажу Вам, коли до слова прийшлось, що я зовсім не згоджуюсь з Вами, що 
така мова, як у Катренка", єсть «чудова», Я знаю, що Ви хочете сказать: 
що се мова «не кована», що вона «народна», Правда, Катренко пише по 
більшій часті народною мовою, але і народна мова буває різна, -- власне 
вона часто буває попсованою, -- і отож у Катренка вона дуже скацаплена 
(не знаю, хто Катренко, але думаю, по його мові, що.він мусить бути 
чи не з Харківщини, взагалі з окраїни восточної). От Вам взяті з 2-го 
числа архікацапізми Катренкові: «недруг» (ворог), «жисть» (у нас у най» 
більшім разі -- жизнь), «мешкать» (гаятись мешкать у нас значить 
тільки проживати де(-небудь), «пустильник» (себто російське «пустьшнник», 
чи що?»), дід «піднявся» (себто підвівся; у нас навіть сміються, як хто 
скаже -- піднявся), «підмочник» (се мало 6 то бути помічник, але тим 
часом виходить чорт знає чим)... Ні, таку народну мову не можна назвати 
зразковою! Цілі речення у Катренка дуже неправильні: «Йди! -- додав 

у потилиціо Опанасу». «Кинувсь до його й нумо» («нумо» вживається тільки 

при «глаголі: нумо співати! нумо танцювати) і т. A. Такої кацапленої 1 

нескладної мови я, ковалиха, завжди уникала (хоч знаю її добре!) і буду 

обминать: вона єсть у світі, але зовсім не єсть зразкова. Я маю принцип 

добирання мови, зовсім не беручи рабськи ні літературної мови, ні навіть 

народної, -- бо і ся остання має каліцтва свої. 

(...) 

10 Вірш, підписаний криптонімом [5, 1889, Ne 2, с. 25). 

с з SA RACC Олександра Катренка, які регулярно дру- 

кувались у «Зорі» кінця 1880-х років. 

— 

117



Просила б пом'янути чи в листі, чи в «Зорі», що діється з часописом 

русинським в Америці; мене тут допитують люди, а я не знаю, що сказать: 

чи вона виходить, чи ні, і яка його адреса. у 

Вибачайте, що так розписалась широко (чого зовсім не вимагаю від Вас); 

от так якось трапивсь час! 
Готую для Bac нову повість, He дуже велику, не дуже малу, чисел на 

два чи на три. Зветься вона «За правдою», За якою правдою і що -- 
вже побачите, як пришлю! . ee 

Я думаю, що такі короткі оповід(ання) цікавіші для гурту, ніж «Світло». 

Врешті, коли справді так допомннаються «Світла», то після сего оповідання 

візьмусь конечне за «Світло». 
Вельмиповажаюча Вас 

Олена Пчілка. 

1889 р. березня 27 

Високошановний Добродію. 

Лист Ваш одержала, дужегмене тішить, що Ви знайшли час і охоту одпи- 
сати так широко; знаючи, наскільки Ви єсте зайняті, тим більше, ціню 
Вашу ласкавість! я 

Celi раз пишу до Bac теж з приводу засилання віршів одної молодої 
людини -- панночки, курсистки київської, Олександри Судовщикової "З. 
Власне, буду просити Вас, щоб прийняли сі вірші до «Зорі» і щоб умістили 
їх у найближчому числі, для того, щоб авторка могла: побачити свої вірші 
в «Зорі» ще до внізду з Києва по екзаменах (коли б можна -- у маю). 
Вірші не великі, місця їм не трудно знайти, а; самі по собі суть гарненькі 
настільки, що сорому «Зорі» не завдадуть (та коли 6 були погані, TO я 
і не посилала б ix!) | 

Щодо різних питань, котрі обговорюєте в листі, скажу Вам найперше, 
що дармо таким сумним оком споглядаєте на той стан, у якому знахо- 
диться русько-українська мова у вас, інтелігентних pycHHis. Можу Bac 
переконати, що у вас се дійсно стоїть навіть далеко ліпше, ніж у нас. 
.Я не знаю, хто у вас .з якої дрібнішої народності походить (чи з лемків, 
чи з кого -- се байдуже!), а тільки знаю те, що коли котрий з вас попадає 
у наше товариство (чи п. Франко, чи п. Подолинський, чи п, Нагірний, чи 
інший), то нам усім так, ніяково, по просту сказавши, так соромно стає! 
Бо не потрафляємо так вільно орудувати русько-українською мовою, як 
ваш брат: видно, що у вашому обході у всякім разі ся мова більше ужита 
і навіть краща, ніж у нас. Далебі помічала, що інший з нас помовчує 
власне через те, що нишком обдумує, як би то його перевести з російського 
на руську мову свою думку, та взагалі, як би не сказати чого дуже 
вже незграбного!. А ваш тим часом говорить'собі та говорить, — єсть що 
слухати з утіхою! Так camo й листи: порівняйте, наскільки ваші краще 

пишуться, ніж наші. . ; 
Отож, даремно нарікаєте на свою долю! Дай, Господи милосердний, 

щоб, у нашій інтелігентній громаді так говорилося Й писалося, як у Вас! 
Щодо Вашої думки, щоб можна було літературну мову вернути цілком 

до народної, чи «хлопської», то се річ цілком неможлива! Власне, такого 
прикладу не знайдете ніде в цілім світі. A се щось та значить! Значить 
же воно, по-моєму, от що: як звісно, мова єсть спосіб вираження думок, 
а поза як думки у чоловіка інтелігентного далеко глибші, ніж у простого 
малоосвіченого, -- те таки й маломислячого, -- чоловіка, то і мова в ін- 
телігентної людини мусить бути по самій природі речей розвинутішою, 
штучнішою. 

Тим то нічого сумного я не бачу в тім, коли і наша письмова мова 
буде штучніша, ніж найпростіша селянська, Досить того, що письмовці 

12 За правдою |5, 1889, Ne 18, 19). Ра 
13 Судовщикова-Косач Олександра Іванівна (1867--1924) — українська 

письменниця, учасниця літературного гуртка «Плеяда», організованого 
1888 р. Лесею Українкою та її братом М. Обачним. і 

118



наші стараються об тім, щоб в основі своїй наша літературна мова стала 
на підставі елементів народних. Можна з певністю сказать, що в сім разі 
русько-українська література дбає більше, ніж яка інша дбала в цілій Європі, 
під час свого складання. Надто досить сього! 

Треба було" мені поговорить з Вами що про міру наших віршів вза- 
галі.. (..) Наголоси річ дуже не стала в нашій мові: багацько слів єсть, 
що і так, і так вимовляються, або в різних кутках -- різно, Метр чи 
міра вірша -- річ теж зовсім не запевнена у нас. Візьміть Шевченка, -- 
який у нього неправий вірш щодо метру! (Візьміть хоч би «Катерину» -- 
просто ніякої сталої міри нема! Один рядок читай так, другий -- інакше, 
а третій знов і під них не підходить!) Отсе ж вам «народна» -- метрика! 
Тож не будьте строгі до метру і наголосків. 

посилаю 3 рублі на те, щоб висилалась мені «Зоря» заказною бандеролею. 
Прошу почати з 3-го числа, бо досі маю тільки, l-e і 2-e, Не маю сили 
терпіти більше! Ачей же тепер діло вже буде певне. 

Мій лист прийде на ваші святки. Поздоровляю Вас і Вашу жону з 
дітьми з великим святом, бажаю всього найкращого! 

Ол(ена) Пчілка, 

1. Возняк М. С. Першодруки Лесі Українки // Наук. зап. Львів. ун-ту. 
1951. Т. 19. Bun. 1. 2. За правдою // Зоря. 1889. Ne 18, 19. 3. Короленко В. 

У Великодну ніч/ Пер. М. Обачного // Зоря. 1889. Ne 5. 4. Пчілка Олена. 

Світло (добра і любові// Зоря. 1888. Ne 6--9. 5. Зоря. 6. Відділ рукописів 

Львівської бібліотеки ім. В. Стефаника АН УРСР. Фонд Возняка. Ne 640. 

No 146. 
Стаття надійшла до редколегії 21.02.89 

О. О. ДЗЬОБАН, наук. співроб., 
Львівська наукова бібліотека ім. В. Стефаника АН УРСР 

Маловідомі матеріали 
про Ольгу Кобилянську 

В епістолярній спадщині О. Ю. Кобилянської важливе місце 
" посідають листи до таких західноукраїнських діячів культури, 

як В. М. Гнатюк, В. Г. Щурат, О. Г. Барвінський. Вони були 
особисто знайомими з письменницею, допомагали їй в публі- 
кації праць, сприяли творчому зростанню. Ряд листів Ольги 
Кобилянської до згаданих адресатів, а також до I. Кревець- 
кого, Т. Реваковича зберігаються у відділі рукописів Львів- 
ської наукової бібліотеки ім. В. Стефаника АН УРСР. В них 
йдеться про нелегкий життєвий шлях письменниці за часів 
австро-угорського і румунського панування на Буковині, де 
жила О. Кобилянська, про літературні, громадські та інші 
справи. 

Так, у листі від 6 травня 1905 р. до українського педагога 
і громадського діяча О. Г. Барвінського вона просить адресата 
як депутата австрійського парламенту посприяти їй в отриманні 
державної стипендії: «В жовтні минулого року, — пише O. Ко- 
билянська, -- був'виписаний буковинським ц(ісарсько) -к (оро- 
лівським) краєвим правительством в Чернівцях конкурс під 

119



числом 30405 на apTHcTHuHy стипендію (..) — у я подалася 
о тую стипендію і моє поданє зрефероване звідси якнайкорис- 
ніше відійшло 29 марта (1)905... до Відня, І далі -- «осмілюся 
звернутися до Вас, високоповажний добродію, з великою 
просьбою підперти ласкаво отсю мою просьбу о стипендію в 
референта в міністерстві просвіти, або де б вже оказалося 
конечністю в тій справі» [4, ф. 11, Ne 1377, арк. 1). 

В листах до українського фольклориста і етнографа, сек- 
ретаря Наукового товариства імені Шевченка і одного з ре- 
дакторів «Літературно-наукового вісника» В. М. Гнатюка Оль- 
га Кобилянська торкається багатьох справ, пов'язаних із пу- 
блікацією її творів. У листі від 15 червня 1906 р. пише, що 
«перед трьома роками вислала" М. Коцюбинському для підго- 
товлюваного ним альманаху новелу «Ідеї» —i далі-- «..Будучи 
заєдно в переконанню, що альманах д(обродія) Коцюбінського 
більше не вийде... я рішилася вислати манускрипт «Ідеї» для 
«Літературно-Наукового Вістника».. Нині одержала я, на моє 
велике зчування, альманах д. Коцюбінського «З потоку життя» 
і се наказує мені оправдатися перед шанов (ною) редакцією (...), 
щоб не заходили які сумніви для чого я манускрипт і тут і там 
вислала». Наприкінці письменниця зазначає: «Знаю, що вже те- 
пер новелька «Ідеї» не буде більше в «Літ.-наук. Вістнику» дру- 
куватися, бо вже від Вас добродію знаю, редакція згаданого 
письма передруки не приймає, тож прошу лише ласкаво O зво- 
рот і я остаюся на дальше довжником «Видавничої спілки», чи 

там «Літ.-наук. Вістника» [4, ф. 34, Ne 252]. 
В листі від б серпня 1908 р. O. IO. Кобилянська турбується: 

про чистоту мови свого твору «В неділю рано зілля копала», 
просить «..переглянути чи нема в манускрипті ортографіч- 
них похибок, або тут і там в складі речень германізмів. 
Крім того, концентрую остаточно просьбу в тім, щоби в 
оповіданню нічо ані не змінювано, ані He скорочувано» ([4, 
ф. 34, Мо 252). 

Прогресивна громадськість Львова вирішила відзначити у 
1914 р. 40-річчя літературної і громадської діяльності 
І. Я. Франка. З цією метою в 1912 р. організувався Ювілей- 
ний комітет, до складу якого ввійшли видатні українські пись- 
менники, вчені, в числі -- яких Леся Українка, М. Коцю- 
бинський, В. Стефаник, В. Гнатюк, В. Винниченко, I. Труш, 
О. Кобилянська та ін. [4, ф. 9; Nd 244(1), арк. 1). 

У відповідь на лист В. Гнатюка, в якому адресант запрошує 
©. Кобилянську до участі в Ювілейному збірнику в честь 
Франка, письменниця 9 грудня 1911 р. писала: «Лист Ваш 
шанов (ний) 3 2/12 с(ього) р(оку) я одержала і простіт, що ще 

доси не відписувала. Я є вже від довшого часу обтяжена не 

лише самою тяжкою хатньою працею, але i доглядом мого 

старого, тяжко хорого батька, котрого дні, чи тижні обчислені, 

а котрого держе при житю лиш один мій догляд. Бути може, 
що Ha рік 1913 для книги для д-р(а) Ів. Франка я зможу яку 
працю, але забезпечувати шановний Комітет я не можу, бо не 

120



a 

знаю в яких обставинах останусь по смерти батька до якої 
іде власне з ним» [4, ф. 34, М» 252). 

Як видно з листа письменниці від 13 грудня 1912 р. до 
українського історика, члена ювілейного комітету -- І. Кре- 
вецького, вона не змогла вислати до підготовлюваного збір- 
ника жодного нового твору: «Вашу картку 3 12 с(ього) м(іся- 
ця) одержала. На жаль, не можу нічо вислати для альманаха 
в честь Ів. Франка хоч і як се мені прикро. За цілий рік 1912 
не написала ані стрічки. Причини не потрібую подавати. Они 
були поважні і не змінять факту. Дуже, а дуже се мені 
прикро» [4, ф. 9, Ne 244/17, арк. 1). 

У 1982 р. Львівська наукова бібліотека ім. В. Стефаника 
АН УРСР одержала цінне поповнення своїх рукописних фондів. 
Сюди поступили документи і матеріали особистого архіву укра- 
інського літературознавця, фольклориста, поета, академіка АН 
УРСР В. Г. Щурата. Серед обширного листування фондоутворю- 
вача є два невідомих листи О. Кобилянської. В одному з них 
письменниця сповіщає В. Щурата, що надішле йому в лютому 
1918 р. для публікації свої твори [4, ф. 206, Ne 505, арк. 1]. 
В другому листі -- від 26 жовтня 1931 р. йдеться про збірку 
новел О. Кобилянської під назвою «Чорні й білі листки», яку 
вона на початку літа 1931 р. надіслала K. Студинському |й, 
арк. 2—3]. Про це О. Кобилянська згадує в листі до Іванни 
Блажкевич 16 жовтня 1931 р. «ls моїми новелками «Чорні й 
білі листки», котрі ще в маю чи в червні вислала на руки 
д. Студинського до Львова не маю найменшої відомості. Треба 
буде небавом по раз другий писати» |?2, с. 648|. 

К. Студинському, як і В. Щуратові, у 1929 р. присвоєно 
звання академіка АН УРСР, внаслідок чого К. Студинський 
підтримував тісні наукові і літературні зв'язки з науковими 
установами та видавництвами Радянської України, а це одно- 
часно давало можливість надсилати до радянських видавництв 
твори прогресивних західноукраїнських письменників. Таким 

чином, К. Студинський був посередником між О. Кобилянською 
і видавництвом Києва і Харкова, де на час написання листа, 

починаючи 3.1925 р., вийшло з друку понад 20 окремих книг 11 

творів та перше й друге видання повної збірки творів, не вра- 

ховуючи близько 50 творів, опублікованих у журналах, збір- 

никах і шкільних хрестоматіях (журнали «Червоний шлях», 

«Плужанин», «Селянка України», «Робітниця» та ін.) [3]. Отже, 

якщо письменниця запитує В. Щурата: «на Великій Україні не 

надаються мої письма до друку?», то це стосується конкретно 
даної збірки «Чорні й білі листки», а не всіх 11 творів взагалі. 

Нижче публікуємо повний текст Двох листів О. Ю. Коби- 

лянської до В. Г. Щурата, які ще не були в науковому обігу. 

Вони значно доповнюють уже відоме листування письменниці. 

121



5/11—918. Чернівці. 
ул. Петровича, 8 

Високоповажаний Добродію! 

З кіньцем с(ього) м(ісяця), або може і скорше вишлю дві коротенькі 
легенди для «одноднівки». 
Кланяюся 

Ольга Кобилянська 

II 

Чернівці, 26/Х--931 

Високоповажаний пане Доктор! . 

Я довго не обзивалась до Вас. Була майже цілих два місяці хора, а і 
тепер не почуваюся зовсім добре, Ваше шанов(не) письмо в 22 вересня 
с(ього) р(оку) я одержала і була ним мило вражена. Раз, що мене щиро 
врадувало побачити знак «єжизьни» від Вашої шановної особи, a по друге, 
що довідалась з нього що діялось, хоч по части з моїм рукописом. Та не 
маючи і доси певної відомости від д(обродія) д-ра Студинського) який 
кінець вийшов з Horo заходів 3 тим рукописом відносно його друкування 
B ATE кові 

їй свояк д-р Я. Панчук писав тому дві неділь назад до нього, але 
все ще відповіді немає. Побоююся що з ним щось може недобре зайшло, 
чи не захорів, абр знов де на довше виїхав. Наколи б Вам, дорогий пане 
доктор не було утяжливо довідатись про долю мого рукопису в д-ра 
Студинського, я була 6 Bam дуже вдячна. He пишу до доктора С. сама, 
бо боюсь, що і так дошкулюю йому тими своїми справами забагато і щось 
мене здержує. Я б ще радо і дальше працювала, в мене такі важні теми, 
але хвилями опановує мене знов охота коли поставлю собі питання де 
будуть то все що напишу друкувати? В Галичнні нема можливості, на 

Вел(нкій) Укр(аїні) не надаються мої письма до друку?.. Also wohin mit 
der Schépfung? * й 

' - Дякуючи вперед за Ваш ласкавий труд для мене — пишуся з правдивим 

і глубоким поважанням до Вас пане доктор. | 

Ольга Кобилянська 

1. Баб'як JT, Г. Автографи українських і російських письменників: 

Анотов. покажчик. Львів, 1976. 2. Кобилянська Ольга. Твори: В 5 т. К., 

1963. Т. 5. 3. Кущ O. П. Ольга Кобилянська Бібліогр. покажчик. К., 1960. 

4. Львівська наукова бібліотека ім. В. Стефаника АН УРСР. Відділ ру- 
кописів. 

* Him.: «Отже, куди мені з творами?» 

Стаття надійшла до редколегії 22.11.88 

122



Г. П. КОЧУП, письменник 
(м. Kuie) 
М. О. ЗУБРИЦЬКА, асп, 
Львівський уківерситет 

До історії одного листа 

У фонді українського радянського літературознавця та 
бібліографа М. А. Плевака (1890--1941), який зберігається в 
Центральному державному архіві-музеї літератури і мистецтва 
УРСР, є лист М. Зерова до М. Плевака від 10 листопада 1926 р., 
що заслуговує на опублікування. Наведений лист -- цікавий 
документ для глибшого вивчення творчої спадщини відомого 
українського літературознавця, вимогливого літературного кри- 
тика, талановитого перекладача, поета-неокласика Миколи Кос- 
тянтиновича Зерова, 100-річчя від дня народження якого ми- 
нуло 26 квітня 1989 р. 

Микола Антонович Плевако -- керівник кабінету бібліографії 
Інституту Т. Шевченка АН УРСР, упорядник двотомної «Хрес- 
томатії нової української літератури» (1923--1926), де вміщено 
біографії 75 письменників з докладною бібліографією, звер- 
тався до відомих сучасників-літераторів з проханням надіслати 
йому автобіографії. Серед них був М. Зеров. 

in see ponte М. Плеваку автобіографію, М. Зеров принагідно 
поділився міркуваннями над «Хрестоматією нової української 
літератури», яку він отримав від М. Плевака, а також висловив 
враження від змісту та оформлення книги. Стислий, короткий 
огляд «Хрестоматії» Плевака розкриває частково такі риси 

Зерова-літературознавця, як ерудицію та високу вимогливість, 
глибокі знання про предмет дослідження. 

У листі до Плевака Зеров чітко окреслює своє ставлення 

до періодизації соціологічному типу, розвиваючи думки, які він 

уперців висловив у «Новому українському письменстві» (1924). 
аведена автобіографія Зерова є важливим і цікавим доку- 

ментом для дослідників та шанувальників творчості однієї з 
найяскравіших постатей, яка на тривалий час була вилучена 

з нашої літератури. 

Фундуклеївська 82, 7 
~ 10. XI. 1926. 

Дорогий Миколо Антоновичу! 

За книжку спасибі, Я її одержав і переглянув, Докладну рецензію гадаю 
вмістити в «Ж (итті) і Р (еволюції) ', коли Дорошкевичева ? лівизна дозволить 
мені виступити Ha тих колись шанованих мною сторінках". Про Вашу 
киижку скажу те саме, що говорив з приводу II тома першого видання. 
Варт робити її було або докладнішу, або стислішу; або орієнтуватися на тип 

Венгеровської хрестоматії XVIII в.?, або на той зразок, за яким пішли авто- 
ри Київської хрестоматії «За 25 літ», — не знаю чи дійшла вона до Bac? 

* Пояснення до приміток подаються в кінці статті. 

i193



В першім випадку -- до речі була б ваша бібліографія, до речі були і такі 
постаті, як Руліковський »« та Білецький-Носенко? -- треба було б тільки 
доповнити матеріал докладнішими статтями про авторів. В другому ви- 
падкові Ви би зменшили канон авторів, дали головнішу (тільки) бібліо- 
графію і статті пра кожного з авторів звели би до півсторінки, Друкувати 
в першому разі треба було 6 петитом (або лише розбірний), а в другому 
разі -- можна було б корпусом. Зовнішність видання справляє на мене 
дуже тяжке вражіння. Така велика книжка, скільки на неї покладено 
праці і коштів, — щоб,не подбати про зовнішній вигляд (у М-ка «ви» — 
виправлено на «по» -- В. T.)! Але що візьмеш з ДВУ, коли там так мало 
тямущих людей! - 

Книжка Ваша, гадаю, дуже корисною буде головно по ВУЗах. Вона 
дає дуже широку бібліографію і потім -- тексти, яких студентові тепер 
не дістати. 

Филипович?, купуючи книжки для лабораторії української літератури 
І.Н.О., придбав, здається, 5—6 примірників Вашої хрестоматії. 

З дрібніших недоглядів Ваших занотував би дещо статті про Куліша. 
Там не все щасливо з хронологічною канвою. Варшавська служба Куліша 
віднесена у Вас до (тут пропущено, очевидно, через копірку. -- В. Т.) 
1866--1869 рр., замість 64--67 р. Але це все дурнички та дрібниці, сливе 
неминучі в кожній більшій роботі. 

Te, що Ви зачепили мене в передмові, те даром Вам не минеться. 
Матимете клопоту (коли тільки Дорошкевич дасть мені місце для рецен- 
зії). Зеров уважає періодизацію соціологічного типу зовсім таки можливою, 
Але сам не наважується на неї, гадаючи, що справа вимагає попередніх 
студій, без яких рискує перетворитися на голе і безпоживне свистунство. 
Лже-соціологізм орошкевича, Kopska® i інших Зерову не видається 
кроком на шляху установлення реалістичного стилю в історико-літературних 
студіях та викладах. Марксизм потрібує розроблення і критичної перевірки, 
а не спрощення Ta вульгаризації.. Вистрелити кілька холостих зарядів, 
а та(кож -- тут не надр. Через незахопленн «копіркою» -- В. Т.) -- вправо, 
вліво, як Господь|на душу поклав... Але мабуть, досить. Болюча то справа. 
Все одно: Дураков не убавим в России... 

Вибачайте, що пишу коротко. Сиджу зараз над статтею про Куліша 
для Книгоспілки. Про Ваші пропозиції вже говорив, але відповіді для 
Вас ще не маю. На днях мабуть писатиму. 

Ваш Мик, Зеров 

ЗЕРОВ МИКОЛА КОНСТАНТИНОВИЧ, народився в м. Зінькові на 
Полтавщині, 26(14) квітня 1890. Батько -- учитель Зіньківської двокласної 
школи, пізніше «учитель-інспектор», нарешті (з 1905 р.) інспектор народних 

шкіл -- походженням із селянського («нз крестьян») значиться в його 
формулярнім спискові. (Мати -- із козацького роду Яреськів. Учився -- 

спочатку в зіньківській двохкласовій городській школі; потім в Охтирській 
гімназії на Харківщині, звідки перевівся восени 1903 р. до четвертої класи 

Київської першої гімназії. Із гімназіальних викладачів найбільше зобов'я- 

заний: М. П. Попову (учителю історії в Охтирській гімназії десь коло 
1902--1904 рр.), в Київі -- С. В. Тайбші, учителеві латинської мови, у 
якого вчився і не обов'язковій на той час мови грецької; Мик. М. Лято- 
шинському, учителеві історії та проф. А. К. Мітюкову, що читав нам під 

назвою «законоведение» прекрасно збудований популярний курс енциклопедії 

права. Гімназію скінчив р. 1908 і вступив до історико-філологічного фа- 
культету Київського університету, де пробув до травня місяця 1914 року. 

Спеціяльно працював над питаннями української культурної історії XVIII в. 

Роботу (курсову) подав проф. В. Є. Данилевичу; на тему «Літопис Грабянки 

як історичне джерело і літературний пам'ятник». й ets м 

По державних іспитах був призначений до Златопільської гімназії = 

Київщині, де пробув до весни 1917 року. В квітні 1917 року брав упак 

в роботі українського учительського з'їзду, як один, з Його concen 

3 відкриттям у Київі другої української гімназії IM. Кирило Лалоді иа Дж 
" братства був до неї призначенни учителем. Року 1918— виклад 

124



українознавство в Кнівському Архітектурному інституті; р. 1919--1920 був 
іредактором бібліографічного журналу «Книгарь». З кінця 1920 по весну 
1923 учителював у Барншевськім соціяльно-економічнім технікумі на Пере- 
:яславщині. 3 1923 року живе у Київі і викладає в Інституті народної освіти 
йсторію української літератури, як професор другої групи. Року 1925 в 
зв'язку з літературною дискусією попав «без драки в большне забияки», 
а 3 1926 є мовчазним свідком буйного та довільного росту своєї доброї та 
"лихої слави, («не так слава, як той поговір»), щодня зміцнюючись у пере- 
іконанні, що літературні репутації живуть своїм особливим і незалежним 
життям. 

Писав на своєму віку поезії, критичні статті та історично-літературні 
«розправи. До драм, оповідань і доносів не причетний ". Найтяжче даються 
йому поезії. Пише поволі і перше ніж сісти до столу мусить перемагати 
досить сильну і самому неясну в основі відразу до писання. 

Бібліографічний спис книжних статей, заміток та рецензій прикладається. 

Мик. Зеров 

Харків, Холодна Гора, Цвинтарний, 3 
29. У.1928, 829 год. рано. 

1. «Життя і революція» -- щомісячний літературно-художній і гро- 
мадський журнал (1925--1934), який виходив у Києві. 2. O. К. Дорошкевич 
(1889--1946) — український радянський літературознавець, редактор жур- 
налу «Життя i революція» (1925—1928). 3. С. О. Венгеров (1855--1920) — 
російський радянський літературознавець, видавець і бібліограф, Йдеться про 
фундаментальне довідково-бібліографічне видання Венгерова «Критико-біо- 
графічний словник російських письменників і вчених». 4. Єдвард Рулі- 
ковський (1825--1900) -- польський історик, етнограф, негативно ставився 
до визвольної війни українського народу 1648—1654. 5. Il. П. Білецький- 
Носенко (1774—1856) -- український письменник, педагог, мовознавець. 
6. П. П. Филипович (1891--1937) -- український радянський bet Tae 

"вець, поет-неокласик, професор Київського Інституту Народної Освіти (КІНО). 
7. І. Н. О. -- Інститут Народної Освіти, тепер Київський державний уні- 
верситет. 8. В. Д. Коряк (1889--1939) -- український радянський літера- 
турознавець і критик. 

х Примітка: «Кволе наслідування Чехова, яке можна закреслити: 
М. Плевако». 



Бібліографія | 

M. JI. BYTPHH, доц,, 
Український поліграфічний інститут 

І. С. Нечуй-Левицький у бібліографії 

Один з найпопулярніших видів бібліографічних по- 
сібників у літературознавчій бібліографії -- персональні. по- 
кажчики, які містять інформацію про видання творів різних 
письменників та літературу про їх життя і творчість. Є такі 
посібники і про І. С. Нечуя-Левицького. Однак ми ще не маємо 
сучасного повного науково-допоміжного покажчика про його 
життя і творчість. 

Важливий бібліографічний список творів цього письмен- 
ника і головнішої літератури про нього появився у 1963 р. на 
сторінках біо-бібліографічного словника «Українські письмен- 
ники» [19]. Тут описані основні видання творів письменника, 
що вийшли з 1868 по 1960 р. і 50 робіт про нього дожовтневих 
і радянських літературознавців. Посібник має рекомендаційний 
характер і є вибірковим. 

У 1968 р. вийшов окремим виданням рекомендаційний по- 
кажчик про I. С. Нечуя-Левицького, складений М. О. Морозом 
ee 

начним досягненням у бібліографічній інформації про 
І. С. Нечуя-Левицького є «Бібліографічний покажчик» [16] 
М. О. Мороза, який додається до третього тому творів пись- 
менника (вийшов у 1988 р.). До нього ввійшли перші прижиттєві 
видання творів письменника, їх перевидання, що побачили світ 
окремими книжками, і такі ж видання перекладів на інші 
мови. Критична література про І. С. Нечуя-Левицького пода- 
ється у двох розділах: за період з 1873 по 1918 рр. і (за 
радянський період. Виділяються підрозділи про біографію 
письменника, його літературно-естетичні та атеїстичні погляди, 
педагогічну діяльність, художню майстерність, реалізм, сатиру 
і гумор, мову творів та ін. Виділені розділи «I. С. Нечуй-Ле- 
вицький і українська та російська література» з підрозділами 
про деяких письменників. Окремо зібрана література про 
вшанування пам'яті письменника, вивчення його творчості в 
школі, інсценізації творів, твори у кіно і образотворчому ми- 
стецтві тощо. Подаються також деякі бібліографічні джерела 
про життя і творчість письменника. До покажчика додається 

126



«Покажчик назв творів J. С. Нечуя-Левицького, які подані у 
посібнику». 

Однак внутрікнижкова бібліографічна праця, на жаль, має 
вибірковий характер. Це можна пояснити її типом. Тут не 
враховані публікації перекладів творів письменника у періодиці. 

е повно, а вибірково, за принципом «важливіші за значенням 
статті», подана критична література про письменника, що 
завжди має суб'єктивний відтінок. Все це не принижує цінної 
праці і залишає простір для подальшої роботи. 

Значний бібліографічний матеріал про життя і творчість 
І. С. Нечуя-Левицького вміщує семінарій М. П. Тараненка. 
122). Він включає 35 тем для вивчення життя і творчості 
письменника. Твори письменника і література про нього подані 
вибірково, що пояснюється навчальним характером видання. 
У семінарію названо деякі бібліогріфічні джерела. про життя 
і творчість письменника, хоч далеко не вичерпно. 

Згадані бібліографічні джерела -- ніби своєрідний підсу- 
мок бібліографічної інформації про життя і творчість письмен- 
ника, однак вони. не повні, розпорошені по різних виданнях. 
У них не подано усіх бібліографічних джерел. 

Наше завдання -- познайомити дослідників і шанувальників 
творчості І. С. Нечуя-Левицького з бібліографічними джере- 
лами, які вміщують матеріали про видатного українського 
прозаїка. 

За життя письменника у 1883 р. вийшов покажчик нової 
української літератури, складений відомим українським бібліо- 
графом М. @, Комаровим [13]. Комаров подавав літературу, 
видану в Росії і на Східній Україні, проте, зважаючи на чис- 
ленні публікації Нечуя-Левицького на Західній Україні, фіксує 
також деякі галицькі.публікації творів письменника 70-х років 
ХІХ ст. 3 

Твори І. С. Нечуя-Левицького і літературу про нього, що 
виходила на Західній Україні, подав І. О. Левицький [14]. 
Закінчивши другий том цієї праці 1886 р., І. О. Левицький 
продовжує її у трьох томах «Української бібліографії Австро- 
Угорщини» [15] до 1893 р. Це продовження до 1900 р. пере- 
буває у картотеці, яка зберігається у Львівській науковій 
бібліотеці ім. В. Стефаника АН УРСР. 

Після 1893 р. в українській літературній бібліографії настає 
період, коли спеціальний бібліографічний покажчик відсутній. 

Цей період триває аж до Великої Жовтневої соціалістичної 

революції. - ae = 
Не можна сказати, що зовсім не існувало інформації про 

українські книжки, яких з року в рік виходило все більше. 
Серед них були нові видання творів I. С. Нечуя-Левицького. 

Роль інформаційних посібників про українську книгу викону- 

вали книготоОрговельні бібліографічні посібники. Вони виходили 

окремими каталогами книгарів і книгарень або друкувалися у 
періодиці чи внутрікнижково, і до сьогодні залишилися хорошою 
інформацією про українську книгу. | 

127



В 1887 р. у Києві вийшов каталог української книги книжко- 
вого магазину С. І. Гомолинського [8], де зафіксовано 16 назв 
творів І. С. Нечуя-Левицького, що вийшли друком у Києві та 
Одесі з 1876 по 1885 р. У додатку до каталога названо ще вісім 
видань письменника (вийшли друком у 1887 р.). 

Наприкінці ХІХ ст. виходить каталог українських книг книж- 
кового складу Полтавської громадської бібліотеки (12), у яко- 
му зареєстровано 16 книг творів І. С. Нечуя-Левицького (ви- 
ходили у Києві з 1875 р. по 1896 р.). 

12 видань творів Нечуя-Левицького, що вийшли у Києві і 
Харкові в 1881--1897 рр., подано у каталозі книжкового мага- 
зину редакції журналу «Киевская старина», який з'явився ро- 
ком пізніше A: 

Твори І. С. Нечуя-Левицького (24 видання), що вийшли у 
1905—1912 рр. у Києві та Львові, зареєстровані у «Каталозі ук- 
раїнської книгарні» [10]. 

Помітним явищем в історії української книготорговельної 
бібліографії був каталог книгарні «Наукового товариства 
ім. Шевченка» у Львові, який вийшов у 1908 р. з двома додатка- 
ми за 1910 і 1913 рр. Це був найповніший каталог української 
книги [6]. До цього увійшло 44 видання творів І. С. Нечуя-Ле- 
вицького, що з'явилися друком у 1880--1911 pp. *. 

У дореволюційні часи державна бібліографічна реєстрація 
книг не проводилася. З 1907 р. починає виходити «Книжная ле- 
топись», яка стає джерелом інформації про книги, що виходили 
в Росії і на Україні. 

В останній чверті XIX ст. розгортається бібліографічна інфор- 
мація про вихід у світ нових українських книг на сторінках ук- 
раїнських періодичних видань. Про книги І. С. Нечуя-Левицько- 
го повідомляли журнали «Зоря» (1881--1897), «Літературно-на- 
уковий вісник» (1898--1914), «Киевская старина» (1882--1906) 
та ін. 

Список творів Нечуя-Левицького, які друкувалися в журна- 
лі «Правда», включив до покажчика змісту Іван Франко [23]. 
Він розглядав цю працю як матеріал до майбутнього загально- 
українського бібліографічного покажчика. 

Відомості про публікації творів І. С. Нечуя-Левицького на 
сторінках інших журналів нечисленні. Однак тут треба назвати 
відомі покажчики змісту журналів «Киевская старина» [21], 
«Літературно-науковий вісник» |5), покажчик змісту українсь- 
ких альманахів І. З. Бойка [1], де публікувалися відомості про 
твори письменника. . 

їісля Великої Жовтневої соціалістичної революції відбува- 
еться бурхливий розвиток української літератури, видавничої 
справи і бібліографії. Налагоджується державний облік всієї 
друкованої продукції республіки. Державні бібліографічні посіб- 
ники стають основою для розвитку всіх видів бібліографічної ін- 

" Це був найбагатіший список творів письменника, які продавалися 
у той час. 

128



формації. Незначна бібліографічна інформація про письменника 
З являється ще у 20-ті роки й пізніше у літературознавчих роз- 
відках і збірниках його вибраних творів. Заслуговує на увагу 
критико-бібліографічний огляд матеріалів про письменника у 
журналі «Плужанин» (1927, Ne 7, с. 48--64), а також бібліогра- 
фічний додаток до книги I. Шавловського [25], «Опис автогра- 
фів українських письменників», виданий Бібліотекою АН УРСР, 
у 1959 р. |201, серед яких є автографи І. С. Нечуя-Левиць- 
кого. 

На ознаменування 40-річчя Радянської влади на Україні у 
1958 р. виходить покажчик книжкових видань художньої літера- 
тури 3a 40 років [24], що реєструє твори письменника. 

Матеріали про І. С. Нечуя-Левицького зустрічаємо і в бага- 
тьох персональних бібліографічних посібниках, присвячених ін- 
шим письменникам, його сучасникам (наприклад, розділ «Нечуй- 
Левицький І. С. у покажчику М. O. Мороза про життя і творчість 
Івана Франка») [17]. Сюди можна віднести і тематичні покаж- 
чики зокремих питань літературознавства й мовознавства. Це 
покажчики про мову і стиль українських письменників М. Л. Бут- 
рина [3], семінарій Д. М. Білецького i II. І. Стецька про ате- 
їстичні мотиви української літератури [2], розділ з покажчика 
JI. І. Гольденберга i Н. Ф. Королевич «Українська мова» [4], де 
додано роботи про мову творів письменника. 

Література про І. С. Нечуя-Левицького реєструється у відо- 
мих поточних літературознавчих бібліографічних посібниках 
«Слов'янська філологія на Україні», «Філологічні науки на Ук- 
раїні», а також на сторінках інформаційного видання Інституту 
наукової інформації з суспільних наук АН СРСР «Новая совет- 
ская литература по общественньм наукам. Литературоведение». 

Однак всі ці джерела дуже розпорошені, тому необхідно ство- 
рити сучасний повний бібліографічний науково-допоміжний пер- 
сональний покажчик про життя і Діяльність письменника, який 
вийшов би окремою книжкою. 

1. Бойко І. 3. Українські літературні альманахи і збірники ХІХ--по- 
чатку ХХ ст.: Бібліогр. покажчик. К., 1967. 2. Білецький Д. М., Стецько П. І. 
Атеїстичні мотиви української літератури: Семінарій. Львів, 1977. 3. Бу- 
трин М. JI. Мова і стиль українських письменників: Бібліогр. покажчик літе- 
ратури за 1953--1964 рр. Львів, 1956. 4. Гольденберг JI. І., Королевич Н. Ф. 
країнська мова: Бібліогр. покажчик (1918--1961). К., 1963. 5. Катальог кни- 

гарні Літературно-Наукового Вісстника, К. 1913. 6. Катальог книгарні На- 
укового товариства імені Шевченка у Львові. Львів, 1908. (Додаток 1, 1910; 
Додаток 2, 1913). 7. Каталог книжного магазина редакции журнала «Кневс- 
кая старина». К., 1899. 8. Каталог малорусских книг книжного магазина Сте- 
пана Ивановича Гомолинского, К., 1887. 9. Каталог українських книг і нот 
книгарні і видавництва Є. II. Череповського, K., 1913. 10. Каталог українсь- 
кої книгарні, К. 1913. 11. Книгарня Ставропигійського Института. Львов; 
Русская улица М» 8. Львів, 1899, 12. Книжньй склад полтавской обществен- 
ной библиотеки: Книги на малорусском язьке. Полтава. 1898. 13. Кома- 

ров М. Ф. Бібліографічний покажчик нової української літератури (1798— 
1883) // Рада: Укр. альманах на 1883 рік. K., 1883. 14. Левицкий H. O. "Га- 
лицко-русская библиография XIX столетня. Львов, 1895. Т. 2. (1861--1886). 
15. Левицький І. O. Українська бібліографія Австро-Угорщини за роки 1887-- 
1900. Львів, 1909--1911. Т. 1--3. 16. Мороз М. O, Бібліографічний покаж- 
чик// 1. С. Нечуй-Левицький. Твори: В 3! т. К., 1988. 17. Мороз М. О. Іван 

9--2889 109



Франко: Бібліогр. покажчик. 1956—1984. K., 1987. 18. Мороз М.О. I. С. He- 
i ae (1838—1918): Рекомендацій. покажчик літ. Львів, 1968. 19. Не- 
чуй-Левицький Їван Семенович // Українські письменники: Біо-бібліогр. слов- 
nuk. К. 1963. Т. 3. 20. Опис автографів українських письменників. K., 1959. 
21. Систематический указатель журнала «Киевская старина» (1888--1906). 
Полтава, 1911, 22. Тараненко М. П. І. С. Нечуй-Левицький: Семінарій. K., 
1984. 23. Франко І. Правда, письмо наукове і літературне. Від 1867 до 
1883 р.// Правда: Літ. зб. В доповнення 13-го річника часописі «Правда». 
Львів, 1884. 24. Художня література, видана на Україні за 40 років. X., 
1958. Ч. 1. 25. Шавловський І. Вивчення творчості І. С. Нечуя-Левицького 
в школі: Посіб. для вчителів. К., 1969. 

Стаття надійшла до редколегії 06.02.89 

Л. В. ЧЕПУР, заст. зав. бібліотекою, 
Черкаський педагогічний інститут 

М. К. БУТЕНКО, zou., 
Черкаський педагогічний інститут 

Бібліографічна інформація 
з українського літературознавства 

Сучасна система інформаційно-бібліографічного  за- 
безпечення українського літературознавства, як і вся система 
державної бібліографії в СРСР, формувалася поступово. В 
20-ті роки були здійснені перші спроби створення поточної ін- 
формації на Україні. На сторінках тогочасних журналів систе- 
матично публікувалися списки «Книги, що вийшли на Україні 
в ..р», «Нові книги, що вийшли на Україні» в ...р.». та ін. У 
90-ті роки допоміжна бібліографія майже не розвивалася. 

У повоєнний час бібліографічну інформацію в галузі суспіль- 
них наук, в тому числі і літературознавства, здебільшого здійс- 
нювали центральні наукові бібліотеки та інформаційні центри. 
Так, з 1962 р. Фундаментальна бібліотека з суспільних наук 
ім. В. П. Волгіна (ФБСН) випускала бібліографічні бюлетені з 
гуманітарних наук. 

Велике значення для розвитку і поліпшення державної біб- 
ліографічної інформації мала постанова Ради Міністрів СРСР 
від 29 листопада 1966 р. «Про загальну державну систему на- 
уково-технічної інформації». На її виконання систему науково- 
технічної інформації було реорганізовано за галузевим принци- 
пом та створено спеціальний інститут наукової інформації 3 
суспільних наук (IHICH). 

Новий етап у розвитку бібліографічної служби країни, зо- 
крема в галузі літературознавства, визначається постановою 
ЦК КПРС «Про літературно-художню критику» (1972 p.). Бу- 
ли відкриті нові рубрики у багатьох літературних журналах, а 
також забезпечено видання спеціальних щорічних випусків: 
«Рік..», «Проблеми. Жанри. Майстерність», колективних літе- 
ратурознавчих видань «Ленівізм і сучасний літературний про- 
цес», «Партія і література», «Взаємозбагачення і зближення лі- 

130



тератур народів СРСР» та ін. З 1973 р. виходить літературно- 
критичний і бібліографічний журнал «Литературное обозрениєе», 
який знайомить спеціалістів галузі з рецензіями на нові твори 
радянських і зарубіжних авторів, подає огляди літератури з 
багатьох проблем сучасного літературознавства. 

Нині встановилася диференційована система інформаційно- 
бібліографічного забезпечення в галузі  літературознавства. 
Це -- всесоюзні, республіканські інформаційні центри, інфор- 
маційно-бібліографічні відділи в наукових закладах гуманітар- 
ного профілю у вищих навчальних закладах та великих біб- 
ліотеках. 

На Україні бібліографічна інформація з літературознавства 
ведеться переважно шляхом видань поточних і ретроспектив- 
них бібліографічних покажчиків. Велику роль у їх створенні ві- 
діграє інститут наукової інформації суспільних наук АН СРСР 
(IHICH). 3 1973 р. він здійснює видання випусків рефератив- 
них журналів (РЖ), присвячених питанням літературознавст- 
ва, та щомісяуних бібліографіних бюлетенів. У них реєструєть- 
ся, анотується, критично Оцінюється науково-дослідна літера- 
тура, видана в СРСР. 

Основним джерелом поточної інформації в галузі радянсь- 
кого літературознавства є щомісячний бюлетень IHICH «Новая 
советская литература по общественньм наукам. Литературове- 
денне») (М., 1953). Бюлетень охоплює в систематичному поряд- 
ку науково-дослідну, науково-популярну літературу літературо- 
знавчої тематики, що видається в Радянському Союзі. Відомо- 
сті про українське літературознавство подаються в розділах 
«Література народів СРСР», «Література зарубіжних країн і 
народів», «Фольклор і фольклористика» (рубрика «Україн- 
ський фольклор»). | 

Для літературознавців республіки цінним є реферативний 
журнал ІНІСН «Общественнье науки в СССР. Серия 7. Лите- 
ратуроведение» (М., 1973), що подає розгорнуту інформацію 
про найважливіші літературознавчі дослідження вчених нашої 
країни. Поряд з інформацією про розвиток літературознавчої 
науки в союзних республіках видання ІНІСН містить також 
праці науково-дослідницького характеру з питань українського 
літературознавства. Матеріал систематизований за основними 
рубриками: основоположники марксизму-ленінізму і літерату- 
ра; комуністичні і робітничі партії і література; літературознав- 
ство як наука; літературна критика; теорія літератури; історія 
(всесвітньої літератури; сучасний літературний процес; допоміж- 
ні літературознавчі дисципліни; праці радянських літературо- 
знавців і критиків. 

Про стан досліджень літературознавства у зарубіжних кра- 
їнах повідомляє РЖ ІНІСН «Общественнке науки за рубежом. 
Серия 7. Литературоведение». (М., 1973), 

Важливим джерелом поточної інформації є також бібліогра- 
фічні видання Книжкової палати УРСР: «Літопис книг» (ви- 
дається 3 1924 р.), «Літопис рецензій» (видається з 1936 р.), 

9* 131



«Друковані видання УРСР у ..році» (видається з 1947 р.), 
«Нові видання УРСР» (видається з 1958 р.). 

Найбільш повну інформацію з питань слов'янського літера- 
турознавства подає бібліографічний покажчик інституту науко- 
вої інформації з суспільних наук (ІНІСН) «Новая советская и 
нностранная литература по общественньм наукам. Серия «Про- 
блемь славяноведения и балканистики»  (М., 1973). У ньому 
знаходимо відомості про радянську, зокрема й українську, та 
зарубіжну літературу з питань взаємозв'язків та взаємозбага- 
чень літератур, про сучасний стан порівняльно-історичних до- 
сліджень славістики. 

Корисну інформацію про стан наукової розробки Ллітерату- 
рознавчих проблем містять інформаційні джерела, де реєст- 
руються кандидатські і докторські дисертації та інші закінче- 
ні й заплановані науково-дослідні роботи. Таким є «Каталог 
кандидатских и докторских диссертаций, поступивших в биб- 
лниотеку им. В. И. Ленина и Государственную Центральную на- 
учную медицинскую библиотеку» (М., 1957). Дослідників може 
зацікавити розділ ХУ «Філологічні науки. Художня літерату- 
ра», в якому інформація про незавершені науково-дослідні ро- 
боти в СРСР з літературознавства подається в періодичному 
бюлетені Всесоюзного центру наукової і технічної інформації 
та в збірниках рефератів, що надійшли до ВНТІ Центру (М., 
1972). 

Бібліографи України багато зробили для створення поточної 
бібліографічної інформації з питань українського літературо- 
знавства. Всебічно висвітлюють творчі здобутки літературоз- 
навців України щорічники центральної наукової бібліотеки 
AH УРСР «Філологічні науки на Україні», що видаються 3 
1978 р. Щорічники складаються з трьох основних розділів: мо- 
вознавство, фольклор. Розділ «Літературознавство» подає ви- 
черпну інформацію друкованих літературознавчих матеріалів, 
опублікованих в Українській РСР. У межах розділу матеріал 
розташований за тематичним принципом. Окремий підрозділ 
лодає відомості про український фольклор. Є тут і тематичний 
підрозділ «Українська література». В окремий підрозділ виділе- 
«но «Фольклористику. народів СРСР». 

| Починалася поточна бібліографічна інформація з щорічних 
"оглядів та покажчиків важливих літературознавчих 1 критичних 
матеріалів, які публікувалися досить короткий час. Недовго ви- 

давався в Києві щомісячний критико-бібліографічний журнал 

«Книгар», що мав розділи «Хроніка», «Нові книги». Після Ве- 
ликої Вітчизняної війни поточна інформація стає більш регу- 

лярною. Друкуються списки нових праць з українського. літе- 

ратурознавства, упорядковані І. Д. Бажиновм і Л. В. Беляєвою 

в журналі «Радянське літературознавство» (1958 р. і далі — 

щорічно). Зміст збірників не розкривається. Не включалися в 

ці списки «Наукові записки» та автореферати дисертацій. Пра- 

ці, видані мовами народів СРСР (крім російської), описано ук- 
раїнською мовою "з зазначенням | мови оригіналу. Списки 

132



«Л. В. Бєляєвої продовжують складений І. Д, Бажиновим спи- 
«сок книг, виданих у 1945—1955 рр. Матеріал розташований 3a 
алфавітом прізвищ авторів і назв збірників. 

Науковцям потрібні довідкові видання: енциклопедії, слов- 
ники, довідники тощо, Найгрунтовніщшим виданням такого типу 
"є п'ятитомний бібліографічний словник «Українські письменни- 
їки» (K., 1960--1965). Назвемо й інші довідкові видання -- «Пись- 
менники Радянської України» (К., 1970, 1981, 1976, 1986, 1988), 
Килимник О. І. і Петровський O. «Письменники Радянської 
України» (К., 1970), Дей O. І. «Словник українських псевдонімів 
та криптонімів» (ХМІ--ХХ ст.) К., 1969), Лесин В. М. і Пу- 
линець О. С. «Словник літературознавчих термінів» (К., 1965, 
1971), Лесин В. М. «Літературознавчі терміни» (К., 1985). | 

Надалі поточна інформація з питань українського літерату- 
рознавства стає більш широкою за характером і обсягом пуб- 
лікацій. У збірнику «Література і сучасність», що видається 3° 
1969 р., містяться відомості про українську літературу та літе- 
ратурознавство, укладені Є. К. Бабич. Це щорічні списки ви- 
даних на Україні художніх творів українських і російських пи-: 
сьменників, котрі живуть на Україні, та книг і статей україн-- 
ських літературознавців і критиків за жанрами, 3 1973 р. у 
ньому введено нові розділи «Видання творів українських ра-- 
дянських письменників Радянської України мовами народів 
СРСР». 

Своєрідним підсумком у розвитку літературознавства є ре- 
троспективна бібліографія, що виявляє і науково класифікує 
літературу за тривалий період часу. Серед ретроспективних 
бібліографічних джерел у цій галузі велика роль належить 
бібліографічним покажчикам загального характеру. Вони по- 
дають розгорнуту інформацію з усього комплексу досліджень. 
Одним з найважливіших ретроспективних посібників сві- 

тового значення є праця видатного українського бібліографа 
О. І. Левицького «Галицько-русская библиография ХІХ-го сто- 
летия с увзглядненнем русских изданий, появившихся в Угор- 
щине и Буковине» (1801--1886), видана у Львові в 1888 р. Тут- 
подаються матеріали про літературу західно-українських зе- 
мель, друковані протягом XIX ст. в Австро-Угорщині та за il- 
межами польською, німецькою, латинською та іншими мовами. 
Порядок розміщення матеріалів -- за хронологією виходу в 
світ. Особливо корисну інформацію покажчик має для істори- 
ків, української літератури, що вивчають історію українського 
літературознавства. Одним з перших досліджень з історії ук- 
раїнського письменства була праця відомого українського біб- 
ліографа М. Ф. Комарова «Бібліографічний покажчик нової ук- 
раїнської літератури» (К., 1883), який надає велику допомогу 
дослідникам українського літературознавства. У покажчику зі- 
брані відомості пра книги, видані українською мовою на Украї- 
ні, починаючи з «Енеїди» I П. Котляревського, публікації тво- 
рів українських авторів у журналах і збірниках. Принцип роз- 
ташування матеріалу -- алфавітний. У додатках вміщені по- 

133



кажчики публікацій загального характеру про українську лі- 

тературу і мову та статистичні таблиці, що показують поступо- 
вий розвиток українського книгодрукування. 

Вагомим внеском у бібліографію українського літературо- 
знавства є покажчик «Опис автографів українських письменни- 

ків (ХІХ -- початку ХХ століття)» (К., 1952), упорядкований із 
фондів відділу рукописів Центральної наукової бібліотеки 

АН УРСР. Він містить опис понад 800 автографів оригіналь- 

них та перекладних творів, статей, листів (від П. П. Гулака- 
Артемовського до С. В. Васильченка). 

"Відзначається повнотою бібліографічний покажчик К. Ко- 
ролевич та Ф. К. Сарани «Слов'янська філологія на Україні», 
підготовлений Академією Наук Української РСР та Українсь- 
ким комітетом славістів до п'ятого Міжнародного з'їзду славі- 
стів, що відбувся в 1963 р. У покажчику вміщені бібліографіч- 
ні відомості про літературу з окремих теоретичних питань сло- 
в'янського літературознавства і фольклористики, видані на Ук- 
раїні в 1958--1962 рр. У розділі «Українська література» зібра- 
ні праці літературознавчого характеру та матеріали про жит- 
тя і творчість окремих українських письменників, зокрема осо- 
бливості мови і стило їх творів. Помітно збагатили українське 
літературознавство комплексні бібліографічні покажчики 
«Слов'янська філологія на Україні», видання яких до чергових 
з'їздів славістів стало традицією бібліографів Центральної на- 
укової бібліотеки АН УРСР (ЦНБ УРСР). У них зібрані назви 
книг, статей, доповідей і тез наукових конференцій та інші ма- 
теріали з питань українського, російського і білоруського й за- 
рубіжного літературознавства, його взаємозв'язків і взаємо- 
впливів. 

Останній випуск цього цінного покажчика вийшов у 1983 р. 
до дев'ятого Міжнародного з'їзду славістів. Він є продовжен- 
ням попередніх випусків «Слов'янська філологія на Україні», 
опублікованих ЦНБ УРСР у 1963, 1968, 1978 рр. 

Певні бібліографічні відомості про окремі видання художніх 
творів українських письменників у російських перекладах та 
про рецензії на них, опубліковані російською мовою, можна 
знайти в серії бібліографічних покажчиків відомого радянсь- 
кого бібліографа М. Мацуєва, що виходили з 1929 по 1959 р. 
У покажчиках зареєстровані видання російською мовою тво- 
рів дожовтневих і радянських письменників народів СРСР, а 
також творів зарубіжних авторів. Покажчики М. Мацуєва по- 
дають науковцям найбільш повні дані про зв'язки і взаємо- 
впливи літератур у тогочасному літературному процесі. 

Серед поодиноких покажчиків змісту українських літератур- 
но-художніх та інших журналів є праця I. 3. Бойко «Українсь- 
кі літературні альманахи і збірники ХІХ -- початку ХХ ст.» 

(K., 1967). ae 
Грунтовного покажчика історико-критичних матеріалів, при- 

свячених українській радянській літературі, немає, хоч спроби 

щодо його створення були в 20-х) роках ХХ ст. 

134



У 1958 р. з'явився покажчик «Українська радянська культу- 
ра за 40 років», в якому зібрано твори художньої літературя, 
видані окремими книгами на Україні у 1918--1967 pp- У першому 
TOMI подані списки окремих видань українських дожовтневих 1 
радянських письменників за алфавітом, у другому -- покажчик 
творів російських письменників, письменників інших народів 
СРСР і зарубіжних країн, виданих в Українській РСР окреми- 
ми книжками в перекладі або оригіналі. Відсутність у догпо- 
MUKHHX покажчиках імен авторів передмов, перекладачів тощо 
обмежує довідкові можливості посібника. Істотні пропуски є 
п у рецензіях та бібліографічному описі. 

MHHH бібліографічний покажчик -- «Українська радянсь- 
ка література між ІМ i У з'їздами письменників України» 
(1959--1966 рр.) (К., 1966). 

ро окремі етапи розвитку української радянської літерату- 
ри та її жанрів, проблем і тем подають цінний матеріал спи- 
ски літератури, надруковані у вигляді додатків, монографій та 
семінарів. 

Однією з актуальних проблем в українському літературо- 
знавстві є вивчення взаємозв'язків української літератури з лі- 
тературами народів СРСР та народів світу. Це зумовило появу 
грунтовного тематичного покажчика «Співдружність літератур» 
(Х., 1969), підготовленого колективом авторів Книжкової пала- 
ти УРСР. Названий посібник є першим науково-допоміжним по- 
кажчиком, що дає вичерпні дані про видання на Україні худож- 
HbOl літератури народів СРСР та української художньої літе- 
ратури в республіках Радянського Союзу. Зібрані у покажчи- 
ку матеріали свідчать про поширення української літератури, 
зміцнення її зв'язків з російською літературою та літературами 
інших народів СРСР. У першому розділі — «Художня літерату- 
ра народів СРСР, видана на Україні» -- бібліографічні записи 
розміщені за алфавітом прізвищ письменників, у другому —- 
«Українська художня література, видана в республіках Радян- 
ського Союзу» -- за окремими союзними і автономними респуб- 
ліками. 

Покажчик O. II, Куща «Російська література в українських 
перекладах та критиці» (Львів, 1963) присвячений взаємозв'яз- 
кам російської і української дожовтневих літератур. У ньому 
зібрані відомості про публікацію українських перекладів тво- 
рів письменників та літературно-критичних матеріалів на тери- 
торії західних земель України з початку ХІХ ст. до їх возз'єд- 
нання з Радянською Україною. 

Бібліографічне дослідження -- Підсумок кропіткої і пошу- 
кової роботи упорядника, На жаль, O. П. Кущ видав лише пер- 
ший випуск, який! не мав продовження. 

Цій темі присвячені також покажчики про зв'язки окремих 
російських письменників з українською літературою: «М. Ю, 
Лермонтов і Україна» (К., 1969), «М. O. Некрасов і українська 
література») (Львів, 1972), «Л. М. Толстой і Україна» (Львів, 
1978), «М. Шолохов і Україна» (Львів, 1978). Для дослідників 

135



російсько-українських літературних зв'язків цінним є також біб- 
ліографічне видання «Твори письменників РСФСР в українсь- 
avon перекладі. 1938--1967» (K., 1975). 

рунтовне дослідження про взаємозв'язки літератур — пра- 
ця М. А. Вальо «Відображення в радянській бібліографії зв'яз- 
ків української літератури з літературами народів СРСР» (К., 
1981). Покажчик В. С. Бабича «Твори письменників Радянської 
України у зарубіжних виданнях» (Х., 1968) інформує радянсь- 
ких та зарубіжних читачів про творчість письменників Радян- 
ської України. Ця робота є першою спробою зібрати дані про 
іншомовні переклади творів українських письменників за 1945-- 
1966 рр. і видання української літератури за рубежем. У покаж- 
чику представлені окремі видання творів українських письмен- 
ників (здебільшого членів Спілки письменників України), розмі- 
щені за алфавітом прізвищ авторів, а також зарубіжні антології 
і збірники, в яких друкувалися їх праці) за алфавітом націо- 
нальних мов. Опис даний мовою перекладу (за винятком 
книг, виданих мовами народів Сходу). Ці видання описані ук- 
раїнською мовою із зазначенням мови перекладу. и 

Видання наступних років можна встановити в покажчику 
«Произведения советских писателей в переводах на иностраннье 
язьки» (М., 1976). У покажчику подана інформація про окремі 
видання творів радянських письменників іноземними мовами за 
алфавітом прізвищ авторів. 

Повної бібліографії іноземних перекладів творів українсь- 
кої літератури, яка б включала і журнальні публікації, поки 

що немає, Частково матеріали такого характеру публікуються у 
щорічнику «Українська РСР у виданнях братніх республік 
СРСР і країн соціалістичної співдружності», що видається 
Книжковою палатою України у Харкові з. 1956 р. У щорічни- 
ку -- дві частини: І. «Українська РСР у виданнях республік 
Радянського Союзу». Окремо виділено автореферати дисертацій 
та рецензій на українські видання і літературу про Україну; 
2. «Українська РСР у виданнях країн соціалістичної співдруж- 
ності». В обох частинах у розділах «Літературознавство: Xy-’ 
дожня література. Фольклор», вміщено відомості про публікації 
перекладів художніх творів українських письменників і ма- 
теріалів історико-літературного і літературно-критичного  ха- 
рактеру. З 1967 р. включаються також матеріали зарубіжної: 
преси. 

Цінним джерелом для розшуків нових праць про українську: 

літературу, опублікованих за рубежем, є бібліографічний бю- 

летень «Литература и искусство народов СССР и зарубежньх 

стран», який видає Всесоюзна книжкова палата та Всесоюзна 

бібліотека іноземної літератури. У ньому реєструються книги, 

статті із журналів, періодичних видань типу «Наукових запи- 

сок» і збірників, статті із центральних і республіканських га- 

зет, опубліковані російською та іншими мовами народів СРСР, 

переклади творів художньої літератури і фольклору, матеріали" 

про творчість письменників, зв'язки національних літератур» 

136



"тощо. Матеріали про українську літературу подаються окремим 
розділом. Бюлетень вміщує корисну інформацію для дослідни- 

KIB про надходження до великих бібліотек СРСР нових інозем- 
них видань. З 1968 р. включаються дані про дисертації з су- 
сСпіЛлЬНИХ наук, зокрема, літературознавства. Книги з українсь- 
кого літературознавства входять до розділу «Літературознав- 
ство. Література окремих республік СРСР». Бюлетень вихо- 
дить 6 разів на рік. Опис видань поданий мовою оригіналу з 
російським перекладом назви та умовною позначкою бібліоте- 
ки, де знаходиться книга. | 
. Немає досі повного покажчика українських перекладів 3 
іноземних літератур. Певна частина таких публікацій до 1927 р. 
зібрана у покажчику IO. Меженка і М. Яшека «Чужомовне пи- 
сьменство в українських перекладах», в якому охоплені твори 
всіх жанрів, опубліковані у дожовтневих і радянських журна- 
лах, збірниках, альманахах, включаючи західноукраїнські ви- 
дання). Матеріали розміщені за алфавітом прізвищ авторів 
перекладених творів. Однак у виданні не розкриваються псе- 
BAOHIMH та криптоніми, трапляються фактичні і бібліографічні 
помилки. Ці недоліки знижують довідкову цінність покажчика, 
але він і тепер залишається важливим бібліографічним дже- 
релом. 

Українська літературознавча бібліографія персоналій про- 
довжує традиції бібліографів попередніх поколінь. Найбільш 
повно і докладно розроблена бібліографія Т. Г. Шевченка та 
І. Франка. Однією з найвизначніших праць дожовтневого пе- 
ріоду є покажчик М. Комарова «Т. Г. Шевченко в литературе и 
искусстве» (Одесса, 1903). Не меншу цінність має покажчик 
М. Павлика, присвячений І. Франку, «Спис творів І. Франка за 
перше 25-ліття його літературної діяльності» (Львів, 1898). Тра- 
диції цих бібліографів продовжили в наш час у франкознавстві 
О. I. Дей, М. O. Мороз, O: Н. Мороз та інші вчені і бібліографи. 

Бібліографічних покажчиків, присвячених творчості окремих 
письменників радянського періоду, ще мало. Назвемо наступні: 
Григорій Сковорода: Бібліографія. X., 1968; Іван Котляревсь- 
кий: Бібліогр. покажчик, 1798--1968. К., 1969; Марко Вовчок у 
колі сучасників: Бібліогр. покажчик. Львів, 1968; Панас Мир- 
ний (Панас Якович Рудченко). 1849--1920: Методичні та біб- 
ліографічні матеріали, Львів, 1964; Карпенко-Карий (Іван Кар- 
пович Тобілевич). Бібліогр. покажчик. Одеса, 1958; Павло 
Грабовський: Бібліогр. покажчик. К., 1964; Михайло Коцюбинсь- 
кий: Бібліогр. покажчик, Львів, 1958, Лесь Мартинович: 
Бібліогр. покажчик, Львів, 1968; Павло Тичина: Бібліогр.: по- 
кажчик. К., 1951; Андрій Головко: Бібліогр. покажчик. К., 1964; 
Володимир Сосюра: Бібліогр. покажчик. Х. 1959; Ярослав 
Галан: Бібліогр. покажчик, Львів, 1956; Ярослав Галан (1902— 
1949): Бібліогр. покажчик, Львів, 1989. 

Немає грунтовних посібників науково-допоміжного характе- 
ру про творчість М. Бажана, А. Малишка, O. Корнійчука. 
П. Тичини та багатьох інших радянських письменників, тому: 

137



слід звертатися до бібліографічних словників та бібліографіч- 
них матеріалів, опублікованих у літературно-критичних працях, 
журналах і збірниках, методичних посібниках для учителів, 
студентів. 

У республіці видані бібліографічні покажчики, присвячені 
творчості дожовтневих та! радянських письменників. 

Корисним джерелом інформації є також прикнижкова i 
пристатейна бібліографія. Українське літературознавство має 
багатий досвід у створенні такого типу видань. Це довідково- 
бібліографічний апарат до фундаментальних праць O. Гончара, 
О. В. Мишанича, М. С. Сиваченка, В. JI. Смілянської та бага- 
тьох ін. Чимало бібліографічної інформації містять історико- 
бібліографчні огляди до історико-літературних монографій, тек- 
стологічні коментарі до наукових видань художньої спадщини 
письменників, списки літератури, примітки до літературознав- 
чих видань і дисертацій. 
.  Літературознавці України мають змогу ознайомитися i з 

_ іноземними бібліографічними покажчиками, У галузі поточної 
бібліографії працюють літературні та лінгвістичні наукові то- 
вариства, інститути, університети, які періодично вміщують у 
своїх друкованих органах бібліографічні переліки і огляди но- 
вих досліджень (книги і статті). 

Корисними для українських літературознавців є також літе- 
ратурно-бібліографічні щорічники і журнали широкого профі- 
лю, що виходили у соціалістичних країнах. У них публікуються 
в систематичному порядку поточні праці (національні і зару- 
біжні )з літератури, мистецтва та мовознавства, наприклад, у 
Польщі -- «Літературний щорічник»). 

Матеріали з літературознавства вміщує також Центральний 
інститут бібліотекознавства в Лейпцігу, що видає з 1962 р. «Ма- 
теріали з літературознавства». У них представлена вибіркова 
бібліографія журнальних і газетних статей із періодики ГДР і 
СРСР. Вона охоплює літературу всіх часів і народів. . 

Великий інтерес становлять такі видання, AK комплекти най- 
більш визначних журналів з літератури та мовознавства, а та- 
кож покажчики до них. 

_ Найбільш повну картину міжнародного стану перекладаць- 
кої роботи у всіх галузях знань, зокрема в літературознавстві і 
художній літературі, подає систематичний покажчик перекладів, 
що видає ЮНЕСКО більш як в 60; країнах світу. 

В США працює Американська асоціація з сучасних гумані- 
тарних досліджень. Вона видає «Публікації Американської асо- 

ціації з сучасних гуманітарних досліджень», подає вибіркові 

роботи з слов'янських та інших мов і літератур. 
Незважаючи на певні досягнення, бібліографічне забезпечен- 

ня українського літературознавства поки що відстає від розвит- 

ку літературознавчої науки. На думку літературознавців та ви- 

зпачних бібліографів України, система бібліографічних покаж- 

чиків з українського літературознавства ще не стала комплек- 

сом взаємозв'язаних видань, які охоплювали б важливі про- 

138



блеми науки і могли задовольнити інформаційні запити спеці». 
алістів. Немає фундаментальних ретроспективних покажчиків з 
таких розділів науки, як історія літератури, літературна кри- 
тика. Зовсім невелика тематична бібліографія немає бібліогра- 
фії іноземних перекладів творів української літератури, а також 
грунтовного покажчика українських перекладів з іноземних лі». 
тератур. Бібліографія персоналій, зокрема радянських письмен- 
ників, представлена невеликою кількістю покажчиків. Науков- 
цям республіки потрібна також інформація про розробку основ- 
них наукових проблем з літературознавства. 

Важливе значення для літературознавців має бібліографіч- 
на інформація про бібліографічні посібники з української лі- 
тератури. Але в розпорядженні українських літературознавців 
є лише поодинокі матеріали такого характеру. Це путівник з 
бібліографічних джерел Л. І. Гольденберга «Бібліографічні 
джерела українського літературознавства», «Бібліографічні по- 
кажчики з української літератури і мови» М. Л. Бутрина (Львів. 
1971). Незважаючи на цінність, ці покажчики не можуть да- 
ти певного уявлення про стан бібліографування українського 
літературознавства. 

Недостатньо розроблена і бібліографія змісту періодичних 
видань, що оперативно і широко відображала б у різних ас- 
пектах галузевий документальний потік. Бажано б мати в ре- 
спубліці єдиний інформаційний центр з філологічних наук, од- 
нією з функцій якого було б здійснення обліку всього респуб- 
ліканського  літературознавства шляхом видання рефератив- 
них та бібліографічних джерел, що висвітлювали б результати 
досліджень науковців республіки. 

Стаття надійшла до редколегії 12.12.88 

I. О., ДЕНИСЮК, проф., 
«Львівський університет 

Невідомі матеріали 
зі спадщини Олександра Олеся 

До недавнього часу, у застійні роки, не могло бути 

й мови про публікацію архівних матеріалів, які б розширюва- 

ли наше небагате уявлення про Олександра Олеся -- одного. 

з найталановитіших українських поетів ХХ ст. Нарешті поба- 

чать світ його художні твори у перевиданнях. Разом з тим ве- 

личезний інтерес становлять невідомі рукописи поета. До них 

належать й автографи однієї поезії та двох листів письменника, 

які зберігаються у відділі | рукописів Львівської бібліотеки 

АН УРСР ім. В. Cranes Tax, у фонді НТШ — 11, 15 зна- 

ходиться папка з таким описом ii вмісту: «М. С. (Мов китайки 

червоніє..») -- вірш (Олександра Олеся?). Чорновий (авто- 

граф) 1913 р. Олівець І арк,, 16,5X21,8. Зберігався під ши- 

139



фром НТШ — 1269». Як бачимо, упорядники архіву виявили 
сумнів, чи справді ця річ належить відомому поетові. Проте 
скрупульозний аналіз почерку, зокрема підпису, характер пи- 
сьма обидвох збережених у тому ж архіві рукописів Олександ- 
ра Олеся та з урахуванням специфічної обстановки створення 
мініатюри виказав безсумнівну приналежність даного автогра- 
фа таки йому. Вірш писався в поїзді, під час поїздки. Адже в 
рукописі стертим вже олівцем зазначено «Вагон», потім пере- 
креслено це слово й відновлено в іншому місці чіткою графі- 
кою. Ритм вагона зумовив певну деформацію окремих букв, 
зокрема у підписі «О. Олесь» перша літера нагадує трикутник. 
Друге «О» виразне і, що дуже характерно для Олесевого під- 
пису, сполучається з наступним «I>, Типовим також є графічне 
закінчення підпису. Текст мініатюри містить усі ознаки індиві- 
дуального стилю Олеся. 

Очевидно, вірш написаний у присутності адресата, позначе- 
ного ініціалами «М. С.», які можна вважати початковими бук- 
вами його імені та по батькові. Оскільки рукопис зберігся у ма- 
теріалах Наукового товариства ім. Т. Шевченка, то й присвя- 
чений комусь з його членів. Це міг би бути Михайло Сергійо- 
вич Грушевський, або Михайло Степанович Возняк. Перший з. 
них пізніше подасть передмову до вибраних творів Олеся, в 
якій використає, на думку М. Зерова, певні факти з першодже- 
рела, тобто з уст самого Олександра Олеся. Невивченість жит- 
тєвих доріг поета не дає можливості встановити, під час саме 
якої подорожі був написаний вірш «М. С. (Мов китайки чер- 
воніє...)». 

Автограф цього твору становить своєрідну палітру почуттів 

поета і допомагає нам відтворити певні моменти психології твор- 
чості Олеся, простежити градацію образу від живого спогля- 

дання до символізованої метафорики. За вікном вагона мчать 

літні поля з розквітлими маками. Поет шукає словесних обра- 

зів для передачі їх кольору, характеру їх «розкиданості», 
«розсіяності» в просторі. Червона барва квітів порівню- 

ється з коралами й рубінами, що їх хтось розгубив у чи- 

стім полі, Це -- на рівні пейзажної лірики. Але образ розсія- 
них на полях маків підноситься до вищого синтетичного рівня -- 
до сфери символічного мовлення. Червоний колір -- то колір 
жалоби. Червоними китайками вкривали козацькі труни. В об- 
разному мисленні поета маки -- коралі -- рубіни -- червоні жа- 
лобні китайки перетворилися у червоні бризки серця України, 

яке хтось неймовірно жорстоко «вирвав, кинув і розбив». Це 
сильний трагічний пуант, трагіка прометеївських емоцій. Скіль- 
ки крові з розбитого серця автора містить ця подорожня нотат- 

ка, зафіксована на недбало вирваній картці з зошита! Може, це: 
була репліка в дискусії з супутником, котрий взяв її на пам'ять 

і зберіг творчу мить великого поета. 
Авторських викреслень в експромті небагато. Другий рядок 

вірша «Мов жалоби на житах» первісно звучав як «Мак зро- 

стає -- червоніє», але слово «червоніє» вже було у першому 

140



рядку .У третьому рядку раніше було «Хто ce мак 4 ервоний 
сіє» (підкреслення наше. — J. Д.), але й тут повторення барви- 
стого епітета виявилося зайвим, замість цього появилося «що- 
року». Пунктуація скрізь правильна, проте Олександр Олесь 
замість трьох крапок, уживав дві (..), писав «що року», «рос- 
кидає». 

Епістолярія поета у відділі рукописів представлена допи- 
кою на одній листівці та листом до Михайла Степановича Воз- 
няка, майбутнього академіка, чиє ім'я святковано по лінії 
ЮНЕСКО в цілому світі. Михайло Степанович був великим 
книголюбом і відомим збирачем української літератури, мав 
доступ до великої книгозбірні НТШ, Ось чому у пошуках своїх 
видань, перебуваючи в еміграції, саме до нього звернувся че- 
рез знайомого Олександр Олесь. 

Посередником у зв'язках Олеся з М. Возняком був західно- 
український журналіст Володимир Кушнір, діяч буржуазного 
напряму, який свого часу співпрацював з часописами «Україні- 
ше рев'ю», «Україніше рундшау», «Діла», «Буковини» та інши- 
ми, обіймав посаду доцента Українського вищого педагогічного 
інституту в Празі. У своїй листівці, адресованій німецькою мо- 
вою письменникові М. Вознякові на НТШ по вул. Чарнецького, 
26 (листівка зберігається у згадуваному вже відділі рукописів 
у ROHR! Bos. 105). В. Кушнір повідомляє адресата, що 
О. Олесь вже рік шукає і не може знайти своїх драматичних 
творів, які, з усією очевидністю, або є у М. Возняка, або він 
про них має інформацію, а також просить від імені Олеся ді- 
стати їх, купити чи позичити -- (мова йде про 2-y, 3-Ю й 4-y 
книжку творів Олеся, а також про окремі видання його «Пр до- 
розі в казку»). Крім цього, у листівці висловлено побажання 
надіслати й «Історію української літератури» М. Возняка на- 
кладною платнею на адресу: «Alexander Kandyba, Wien МИ, 
Langegasse 25». Автор листівки радий бачити адресата у Від- 
ні. Листівка написана олівцем, На її першій сторінці і знахо- 
диться дописка Олександра Олеся, теж олівцем. 

Лист Олександра Олеся до Михайла Возняка від 26/IV. 
1921 р. (фонд. Bos. 405) є відповіддю на надіслані книжки — 
подякою за них, При нагоді поет Ділиться з М. Возняком свої- 

ми театральними зацікавленнями, щирим уболіванням за ук- 
раїнський театр, прагненням продемонструвати українську 
драматургію у Європі. Came з цією метою він збирає свої дра- 
матичні твори, оскільки на них виявили попит берлінці. Лист мі- 

стить цікаву інформацію про невдачу, яка спіткала п єси Воло- 
димира Винниченка на  берлінській сцені («Брехня», «Білий 
ведмідь і Чорна пантера», назву останньої подано скорочено: 
«Чорна пантера»). Надзвичайно високу оцінку дає Олександр 
Юлесь драматургії Лесі Українки, вважаючи її п'єси гідними 
для постановки у Німеччині й Австрії. Архівні матеріали, які 

тут публікуються, певною мірою заповнюють білі плями в істо- 

рії нашої художньої культури. 

141



І. 

М. С. 

Мов китайки червоніє, 
Мов жалоби на житах... 
Хто се мак щороку сіє, 
Розкидає по ланах? 

Хто коралі, хто рубіни 
В чистім полі розгубив... 
Хто се серце України 

Вирвав, кинув і розбив... 

II. 

Берлін, 4. 4. 1921. 

He відмовте, високоповажаний Пане Професор, допомогти 
мені здобути книжки під умовою звороту. 

Буду Вам дуже, дуже вдячний 
О. Олесь. 

ПІ. 

Високоповажаний Пане Професор! 
II (гу), ПІ (тю) i IV (су) кн (нгу) вчора одержав і по- 

спішаю висловити Вам глибоку подяку. Умови, на яких дані 
мені сі книжки, безперечно будуть виконані мною. 

Із трьох книжок, які Ви ласкаво прислали мені, мене най» 
більш цікавила ГУ (-та) кн (ижка) -- «Драматичні етюди». 

Вже декілька разів до мене звертались німці, щоб я дав яку- 
небудь річ (трехактівку, або одноактівку) для театру, і я ро- 
бив спробу десь роздобути книжку, але без успіху. 

Тепер, з ласки Вашої, маю. 
Одначе після провалу п'єс Винниченка в Берліні я вже не 

зважуюсь давати і своїх. 
Наші (наддніпрянські) критики найліпшими п'єсами Вин- 

ниченка, з літературного боку, вважали  «Брехню» і «Чорну 
пантеру». «Брехня» не тільки не мала успіху, а і викликала 
цілий ряд глузливих уваг. 

«Чорна пантера» йшла в рос(ійському) перекладі при участі 
знаменитої артистки П. Левицької, одначе і це не спасло п'єси 
від провалу. Не хочу і я робити зайвого укр(аїнського) «скан- 
далу» в Європі. 

A чиї п'єси, пане Професоре, на Вашу думку, мали б успіх в 
Німечч(ині), або в Австрії? Чи не можна б було виставити 
якої-небудь п'єси Л. Українки, або (уже цілком побутову) Кар- 
пенка-Карого? 

Невже взагалі наша драмат(ична) література для Європи 
єсть порожнє місце?! | і 

Будь ласка, напишіть мені, поки матимете змогу: я так хо- 
тів би що-небудь зробити в цім напрямку. 

Ще раз дякую. 
З привітом і пошаною 

О. Олесь. 
26/IV—21.



ЗМІСТ 

реж ТА ІСТОРІЯ ЛІТЕРАТУРИ 

Присяжнюк М. Цензурна історія творів Панаса Мирного . 
Кочерга С. O. єс країнка -- мариніст ox Ogee ЗАЙ 
Денисюк  Ю. І. Шекспірівська епіталама в структурі «Блакитної 

троянди» Лесі Українки . оз 
Микуш С. ИЙ. Жанрові pay Кацої новел Василя "Стефаника ; 
Матвіїшин В. Г. Переклади Марка Черемшини з французької . 
Колесник Н. С. «Гіркий був келих життьовий..» (Сторінки з життя 

й творчості Олександра Олеся) 
Михайлишин Б. П. Деякі проблеми інтеграції літературно: -лінгвістич- 

ного аналізу художнього тексту (На материн повісті Т. Г. Шев- 
ченка «Художник») 

Барабаш С. Г. Пісні Андрія Малишка i народна лірика - 

Дуб К. С. Ідейно-естетична функція кольору у романах 0. Гончара . 
Дідик С. С. Фразеологізми художнього мовлення TY Вільде (На 

матеріалі з роману «Сестри Річинські») 
Бондаренко Г. С. Фольклорний образ у контексті поетики Бориса Олій- 

ника , . у різ 
Серажим К. С. «Соло на флейті» [. Микитенка в світлі сучасної сус- 

лільної думки ‘ 
Мимрик Т. К. Своєрідність відображення характеру давньоруської лю- 

дини в романі «Диво» П. Загребельного 

» , 

Просалова В. А. Динаміка епічного і ліричного у рефлексійній укра- 
їнській радянській поезії 60--80-х років : 

Нагірний М. С. Фольклорний елемент у творах P.-M. Рільке з. україн- 
ськими мотивами РР» 

Коцюбинська М. Х. Народнопісенне коріння поетики "Шевченка 

ПУБЛІКАЦІЇ 

Кривенко О. А. Невідомі листи Олени Пчілки 
Дзьобан О. 0. Маловідомі матеріали про Ольту Кобилянську 

Кочуп I. П., Зубрицька М. O. До тоторі одного листа ier M. Зеро- 
ва до М. Плевака) . . про ‘ 5 

БІБЛІОГРАФІЯ 

драрин М. JI. І. С. Нечуй-Левицький у бібліографії . . . 
Чепур JI. B., Бутенко М. К. SE IE I ia 3 українського 

літературознавства . - аеро 

Денисюк І. O. Невідомі матеріали із спадщини Олександра Олеся . 

113 
119 

123 

126 

130 
139



Сборник научньх трудов 

Министерство вьсшего и среднего 
специального образовання УССР 

Львовский ордена Ленина государственньй 

университет им. Ивана Франко 

УКРАЙНСКОЕ ЛИТЕРАТУРОВЕДЕНИЕ 

Республиканский межведомственньй 

научньй сборник 

Издаєтся с 1966 г. 

ВЬІПУСК 55 

Львов. Издательство «Свит» 

при Львовском госуниверситете 

_ Адрес редколлегци: |. . . 
290000 Львов, ул. Университетскля, 1. 
Университет, кафедра укранйнской длитературь. 

Львовская областная книжная типографня. 
200000 Львов, ул. Стефаника, 11. 

(На украннском язьке) 

Художній редактор О. М. Козак 

Технічний редактор С. Д. Довба 

Коректори K. Г. Логвине нко, 

О. А. Тростянчин 

MB Ме 13172 - 

Здано до набору 16.08.90. Підп. до друку 
18.12.90. Формат 60Х90/с. Папір друк. Na 2. 
Умовн. друк. арк. 9. Умовн. фарбо-відб. 9,37. | 
Обл.вид. арк. 10,11. Тираж 500 прим. Вид. 

Ne 1973. Зам. 2889. Ціна 2 крб. і 

Львівська обласна книжкова друкарня. 
290000 Львів, вул. Стефаника, 11.




