
бипусі: 

ої





МІНІСТЕРСТВО ОСВІТИ УКРАЇНИ 

ЛЬВІВСЬКИЙ ДЕРЖАВНИЙ УНІВЕРСИТЕТ 

їм. ІВАНА ФРАНКА 

УКРАЇНСЬКЕ 
ЛІТЕРАТУРОЗНАВСТВО 

РЕСПУБЛІКАНСЬКИЙ 
МІЖВІДОМЧИЙ 
НАУКОВИЙ 
ЗБІРНИК 

Виходить з 1966 р. 

Випуск 57 

ЛЬВІВ 

ВИДАВНИЦТВО «СВІТ» 

1993



"роси носи м оз ЗЖОЇ 

У статтях збірника? досліджуютьсіактуальні проблеми істо- 
рії українського літературного процесу. Вивчаються його мало- 

нані Га прйзВбуті сторінки: Порушується ряд питань, зокрема, 
Фруху»у Жанрів?-рбавитку""напряміво ї- стилів. "Значне місце від- 
водиться аспектам  літературно-фольклорних та  фольклорно- 
літературних взаємин, питанням контактів української літера- 
тури з європейською. 

Для викладачів вузів, науковців, студентів. 
Бібліогр. в кінці статей. 

г сиг і «Ї 

Редакційна колегія: проф., д-р філол. наук Л. І. Міщенко 
(відп. ред.), проф. д-р філод. ,наук | Т, І. Комаринець| (заст. 
відп. ред.), проф., д-р філол. наук І. О. Денисюк (заст. відп. 
ред.), доц. канд. філол.наук Ю. М. Безхутрий, проф., д-р філол. 
наук Р. Т. Гром'як, проф., д-Б- філол. наук "Л. С. Дем'янівська, 
д-р філол. наук М. М. Ільницький, доц. канд. філол. наук 
О. Г. Ковальчук, проф., д-р філол. наук Ю. Ф. Кочерган, д-р 
ілол. наук О. С. Кухар-Онишко, доц. канд. філол, наук 
. Л. Мельничук, доц. канд. філол. наук В. Є. Панченко, доц.,, 

канд. філол. наук В. С. Поп, доц., канд. філол. наук О.О. Рисак, 
доц. канд. філол. наук Т. Ю. Салига, проф., д-р філол. наук 
К. П. Фролова, проф., д-р філол. наук П. П. Хропко, проф., 
канд. філол. наук М. Й. Щалата. 

Відповідальний за випуск проф., 

д-р філол. наук |Т. п Комаринець| 
і 

Адреса редколегії: 290000 Львів, вул. Університетська, 1. 
Університет, кафедра української літератури. 
Тел. 79-41-90 

Редакція історико-філологічної літератури 
Редактор І. Д. Сібіковська 

4603000000-008 70-92 (С Львівський державний 
225-93 університет, 1993 



ІЕСЯТ ЧТОЇ 9 т ато 

Напрями, течії, | стилі 

ч рути ся о рт тю юю а | 

ТТ. КОМАРИНЕЦЬ) проф, 
Львівський 1 університет 

РМР Е ОТ А У С 

Традиції барокко «5 чо зо: 

в системі українського романтизму 
у сего сл азатогрі мито зучт 

вто Склалося, так, що. У з'ясуванні. багатьох литань. укра; 
їнської - національної, літератури не. стільки враховувалася, їх 
сутність, скільки робилася (спроба сприйняти.ці поняття, в- КОН; 
тексті готових формул і стереотипів. Завжди або майже завжди 
тізчи інші явища. великої, і, меншої. ваги, трактувались: як -вто- 
ринні,. що виникли під, врднвом або у зв'язку з аналогічними 
в інших, визнаних. літературах, оачрат Ясутух ремнев ученідльм Ї зЯгОЄНоОСТ 

- Українська література: належить. народові, що. давно вт атив 
евою державність, народові, мнадіонально пригнобленому. : она, 
як Ї народ,. що дав, їй ім'я, додідяла, долю,. лостійного тпринижен; 

ня-і переслідування; її-не зналидабо, вірніше, не,хотіли- знати 
навіть. найближчі.. сусіди, . разцінюючи.як видумку, малоррсій- 
ські чи малопольські  амбіційні, :претензії., Не, було -такої літе- 
ратури,.не,було.і народу, що. захотів; б.мати, твердили вони, 
Натомість завжди були Великоросія і дольща сонаш Мона до 
моря... т обломнучя бобмомечеот у Периосієнмє ар 

Так. було, такі погляди не стали анахронізмом. бу сьогодні. 
Світ знає про, нас.не. від, нас самих, бо ми завжди- були німі, 
а від.наших. ««добразичливих» сувідів якпро не. завжди покір- 
них слугі «лицарських: захисників східних ни. південних. кордо- 
нів. . Так і, ввійшла. у (свідомість пересічного європейця чи аме- 
риканця. література. українського, народу як. лровінційна, . як 
відгалуження ,від- материкових , культурних,, масивів, що роз- 
вивається.на їх основі. і. під їх. безпосереднім, впдивом.., 

- Українознавча ,літературна наука не завжди успішно дово- 
дила. ме. те. що. протилежне, "але, ;Й , не. могла, справитися. із 
експансіоністськими. тенденціями. на. абсолютне, підпорядкуван- 
ня... Поступово.. утверджувалася., думка,. що», українська. .літера- 
тура розвивалась.,на, обочині. магістральних", шляхів європей- 
ської і.світової культури, користуючись, її, здобутками і переос- 
мислюючи їх. З часом, з більш настирливими вимогами україн» 
яркеламвезаю на право свого існування як нації, з активізацією 

рам ні й аб4ї ї4 

о Р о І., 1993 

"е



української діаспори ці думки трансформувалися в переконан- 
ня про ущербність, трагічну неповноту української літератури. 
Українська література, доводили вони, є самостійною літера- 
турою, але в силу умов свого існування не могла розвинути 
усього культурного багатства, виробленого людством. | 

Так, зумовлені конкретною історичною ситуацією, народжу- 
валися літературознавчі схеми оцінок минулого і сучасного роз: 
витку українського письменства, методологія його дослідження, 
яка останньо, за радянських часів, збагатилася марксистсько- 
ленінським наповненням, інтернаціоналістським спрямуванням, 
підпорядкованим русифікаторській політиці КПРС і Радянсько- 
го уряду. 

У світлі названих тенденцій і методологічних прингипів 
трактувались і такі явища, як романтизм і барокко. Їх поява 
в українській культурі ставилась у повну залежність від росій- 
ської та інших культур, вони не мали права від них відрізня- 
тися, бо прирікались на осудження за спотворення кардиналь- 
них, визначальних особливостей, що ними начебто розмива- 
лись. На український літературний процес накладалося своє- 
рідне кліше, а що виходило за його рамки, -- усувалося як не 
типове, зайве, що не увиразнює його сутності. Ще й сьогодні 
далеко не всі переконані в тому, що найбільшою цінністю укра- 
їнського романтизму є його заангажованість національно-куль- 
турними і політичними проблемами, вихід на національну само- 
бутність як основу національного самоусвідомлення, національ- 
ної пам'яті і гордості. В українській літературі культ сильної, 
суверенної особистості трансформувався в культ України, в ім'я 
визволення якої, осягнення незалежності йдуть на смерть цілі 
покоління безстрашних героїв. Для літератур державних наро- 
дів такі аспекти саморуху героїв, їх опозицій не були характер- 
ними, а тому й не вип'ячувались у літературах підпорядкова- 
них, залежних, що могли кимось сприйнятися як спроба проти- 
ставлення, самоізоляції, сепаратизму, виключності, що вже ме- 
жувало з націоналізмом, а отже, протистояло інтернаціоналіз- 
мові, піднятому до державного імперського рівня. 

Ще курйозніше вийшло із барокко. Про барокковий стиль у 
літературі заговорили тільки після першої світової війни, у 20-- 
30-х роках. Оскільки мовчала російська літературознавча наука 
про особливе російське барокко, чи то не вважаючи за потріб- 
не про нього писати, чи не знаходячи в російській діяльності 
його визначних зразків, а чи ще з якихось інших причин, мов- 
чало і українське літературознавство, добре пам'ятаючи дав- 
ню, підтверджену життям, науку: «не лізь попереду батька в 
пекло». Українська радянська наука розгубилася, бо не ві- 
дала, чи буде апробоване барокко для дослідження, хоч укра- 
їнська література, на відміну від класицизму, мала розвинутий 
барокковий стиль, а отже, могла потрапити у ранг майже «пов- 
них літератур». 

Романтичне світобачення відоме з античних часів. Воно зна- 
йшло виявлення і в славнозвісному «Слові о полку Ігоревім», 

4



утверджувалося в період ренесансу і барокко. Одначе як літе- 
ратурний напрям і метод романтизм сформувався в час націо- 
нального самоусвідомлення і самовираження, творення націо- 
нальних держав, всеохоплюючого руху народів до своєї консо- 
лідації як націй. Засвоївши здобутки попередніх літературних 
епох, романтизм став визначальним явищем у багатьох літера- 
турах світу. 

У становленні і розвитку українського романтизму велику 
роль відігравали суспільні і літературно-культурні традиції ін- 
ших народів, зокрема слов'янських. Формуючись у середовищі 
подібних політичних і літературних умов, українські романти- 
ки так або інакше втягувались у загальні процеси літератур- 
ного розвитку, сприймали ідеї, що стали головними в інших 
літературах. Крім цього, безпосереднє звернення інонаціональ- 
них письменників до української тематики, створення ореолу 
незвичайної України і її історичного минулого стимулювали 
художню думку українських письменників (досить згадати ук- 
раїнські зацікавлення в російській і «українську школу» в 
польській літературах). 

Розвиток українського романтизму багато в чому залежав 
від спілкування його представників з іншими літературами, в 
тому числі й західноєвропейськими, досвід яких вони викорис- 
товували. Але ставити його виникнення в пряму залежність від 
існування інших національних форм навряд чи правомірно, 
пряма аналогія тут явно недостатня. Ще більш протиприродни- 
ми є спроби визначення головної моделі романтизму на основі 
якоїсь літератури або кількох літератур, відхід, чи, вірніше, 
«відхилення від якої є начебто порушенням романтичного кано- 
ну, свідченням ущербності, неповноти національного романтич- 
ного типу. 

Якими б сильними не були зовнішні впливи, вони не є осно- 
вою розвитку суспільно-політичного і культурного життя. Пись- 
менник стає романтиком не тому, що вступає у зв'язок з інши- 
-ми літературами, які засвоїли романтичний типо відношення 
Мистецтва до життя, а тому, що він є романтиком за своєю 
сутністю, за складом своєї свідомості. Творчість письменника- 
романтика зумовлюється перш за все національною дійсністю 
епохи, в якій він живе і творить. 

Становлення романтизму в українській літературі, як, до 
речі, і будь-якого іншого літературного напряму, визначалося 
не лише поєднанням досвіду інших літератур, посиленого націо- 
нальними традиціями староукраїнської літератури, а насампе- 
ред специфічною ситуацією українського суспільно-політичного, 
культурного і літературного життя кінця ХУПІ--початку ХІХ ст. 
Український романтизм міг стати тільки таким, яким його має- 
мо, яким він кодувався національним духом українського наро- 
ду і яким виколисало його українське середовище в найширшо- 
му розумінні цього слова. Він не дав таких постатей, які дав 
романтизм в інших країнах (Англії, Німеччині, Франції, Італії), 
але покликав до життя не менш оригінальних і самобутніх 

5



виразників ідеалів рівності, братерства і справедливості, націо- 
нальної незалежності;птаких, як поети х Руської трійці»; М; Кос- 
томаров, А. Метлинський, Т. Шевченко, ТІ: Куліш; чиї імена не 
раз. обливались брудам під.схвально: поблажливі) усмішки, Кор.ои 
ронців офіційної ідерлогії  /Їх: мало "знає) а, мОЖец й: ЗОВСім не 
знає світ, 'алехне томуущо вони менш романтичніг:і недостатньо 
талановиті; а: тому, що твори"-їхні:ніколи не пропагувались дер» 
жавними органами «суверенної» України. по золу 
| 2 При наявності багатьох спільних'ознак український роман- 
тизм неїміг бути адекватним'так званому центральному, кла- 
сичному типові. Та від: того він.не перестав бути романтизмом, 
романтизму в ньомугне: лишегне зменшилось, а, може, й"збіль- 
шилось, бо завдяки йому: розширилось'наше розуміння такого 
складного: і" суперечливого "явища, яким''він був у сукупності 
його спільних: і-відмінних ознак: Український» романтизм. був 
явищем: суверенним, /виріс" на:іншій національній основі, живив- 
ся "іншими національними традиціями, ніж романтизм""будь-якої 
іншої гнаціональної літератури: навіть" найбільш "розвиненої. 
У цьому його-значення і неповторність, ідеологічна:і художня 
цінність. За типом і характером розвитку він" перш за все на- 
ближається до романтизму "народів: недержавних, визначається 
боротьбою: проти "колоніального гніту, за національне само- 
визначення, за: національну- духовну: суверенність: і. державну 
незалежність; В Україні, як ітв»"залежних країнах, невичерпни- 
ми залишались просвітительські ідеї як. в загальноідеологічній, 
так 1,8 художній сфері; що» привело: не. лише "до: 8лиття:;В 
"мистецтві ідей просвітительства і: романтизму; а йдо,Ссвоєрід- 
ного симбіозу стадіально різних типів " художньої у свідомості 
і літературних стилів: барокко; класицизму; просвітительського 
реалізму, бурлеску;: :бентименталізму. (ок 11 макопкам» ун 

Однією з типологічних ознак романтизму є утвердження са- 
мобутніх національних літератури Алезякщо для одних" народів 
можливості: розвитку :національних.літератур:'були  сприятли- 
вими, для інших -- "обмеженими, то право: українського народу 
за:культурний грозвиток ще: потрібно "було«-доводити : 1; відстою- 
вати: Зусилля українських: романтиків були:спрямовані, "на: те, 
щоб відкинути: антинаукові твердження, "ємисли яких «зводився 
здо заперечення г "можливостей» розвитку» української: культури, 
мови і літератури. У багатьох" трактатах, а статтях, виступах, 
жудожніх "творах, вони. пристрасно "доводили, що». українська 
"мова не є"наріччям.ні однієї ізо слов'янських мов, що, це мова 
народу, у якого багате г минуле: Ї: звисокохудожній ": "фольклор. 
Протягом десятиліть: йшла непримиреннахй драматична: бороть- 
'ба". (вона продовжується " Й сьогодні). за визнання: української 
нації, за П'політичний:і культурний суверенітет: Коли: літера- 
тори-романтики "у національно незалежних їікраїнахи поринули 
в світ. суверенного (буття «своїх «героїв; пішли:за голосом "влас- 
ного сумління, включившись у боротьбу за" вільну особистість, 
«що кинула! виклик 'усвому: світові, то українські романтики: були 
заклопотані тамлетівською. дилемою бі бути чи:не бути ря 

ДО рою унистячЯОЧО шизу яронтріж Од ЄВОЮКІ» 
6



«Інському народові. Уся їхня творчість підпорядкована одній 
меті -- врятувати свій народ від неминучої загибелі, вибороти 
право на існування серед вільних народів, показавши: невнкери- 
мий духовний потенціал української нації. ! си. тб п: 

"Разом з'тим чітка запрограмованість'на політичні проблеми, 
бані з'ясування яких 'не можна" було юсягнути позитивних здо- 
бутків у' національному відродженні, хоч і відволікала"від без- 
посередньої творчої діяльності, робила "їхню" творчість "багато- 
транною,"сповненою турботи про''національне" самоусвідомлен- 
ня і завтрашній день "народного воскресіння. Дехто сьогодні 
може їм дорікнути! що! воНи розпорошували" свої сили; витра- 
чали талант не-'за' покликанням, але" іншого виходу! в них не 
було, як" немає "іншого "виходу і"  у- сьогоднішніх українських 
письменників, які в силу необхідності стають політиками;'як, до 
речі; й інші категорії творчої і наукової інтелігенції, виборюючи 
українську державність. Така" вже доля українських літерато- 
рів, така особливість: "українського національного письменства. 
Ніколи"не вистачало" українським: романтикам: часу: зайнятися 
чисто" літературними, художніми": справами." 77 а 
"Кожна національна" література, : трансформуючи | загально- 

людське начало, вносила" суттеві: доповнення в саму систему 
- романтизму, збагачувала | її своєю неповторністю. Якщоу:ска- 
жімо, соціальна приналежність" особистості" у західноєвроней- 
ській романтичній системі не лише не відігравала суттєвої ролі, 

-а йо взагалі важко вловлюється, оскільки романтичне світовід- 
чуття багатше'і складніше, більш масштабне у- порівнянні :з 
"втіленням: частроїв чи долі класу, до якого"належитк персонаж, 
то в українській" літературі романтичний герой, піднімаючись 
«до розуміння загальнолюдських ідеалів, переважно виражає 
їх з позиції трудового селянства або демократичної інтеліген- 
дії. Тому в українській романтичній літературі майже відсутні 
гриси, лонурого демонізму, настрої, «всесвітньої туги», послаб- 
лений і конкретизований конфлікт героя з оточенням; процес 
звідчуження не "завжди "'залишається" невирішеним" (в окремих 
випадках можна говорити про зняття відчуження). Соціальна 
.заангажованість, яка не є обов'язковою особливістю романтиз- 
му; скоріше. і винятком, В: зукраїнській романтичній зничранурі 

пи» 

ні інші. Ан їхніх творів, відриваючись від свого середовища, 
"у більшості випадків прагнуть'змінити його; вплинути на його 
поліпшення. Навіть прямий виклик "Фуспільству, який Закінчу- 
"ється смертю героя, що повстав проти ,/Їснуючих норм життя, 
жинутий конкретним. соціальним силам; а не людству: "взагалі. 
У творах українських романтиків" "домінують: мотиви «націо- 
нальної туги»: З у рою зо, М бо 127»: ем 

7. "Типологія уоаінсьноко! родіяйтизну, його модель не може 
бути іншою, бо вона визначалась усім комплексом національ- 
ного життя, яке" було саме таким; яким м було, З його піднесеннями 

МРГ Во ГР сс і ак 0 ВТ 

т



і спадами. Український народ не мав суцільної, неперерваної 
державності, але він витворив такий феномен у людській істо- 
рії, як Запорізька Січ-- одна з перших демократій у тодішній 
Європі. Україна в особі П. Орлика дала перший зразок респуб- 
ліканської конституції на європейському континенті, витворила 
такі форми, як братські школи та Києво-Могилянську акаде- 
мію, що стала науково-освітньою Меккою у Східній Європі. 

Українське літературне барокко, про яке написані поки що 
лише окремі праці", у свою чергу, зумовлюючись політико- 
культурними особливостями часу (ХУ1І--ХУ ПІ ст.), складалось 
як неповторне, синтетичне, національно самобутнє явище, мало 
тенденції до поєднання здобутків середньовічної культури і до- 
сягнень ренесансу, що не могло згодом не привернути уваги 
романтиків, для яких минувшина була одним із об'єктів поетич- 
ного зацікавлення. Відкидаючи простоту форми і гармонійність 
та яскравість поетичного вислову епохи ренесансу, письменники 
бароккового стилю вдавались до зумисної ускладненості, що 
відповідало повороту до теоцентризму середньовіччя, тенден- 
ціям до релігійного забарвлення усієї культури, зумовленим 
драматичними подіями часів Козаччини після смерті Б. Хмель- 
ницького, що увійшли в історію під назвою «Великої руїни» 
(не випадково тема смерті стає однією з центральних у барок- 
ковій літературі). Проте протистояння ренесансу, який на Укра- 
їні не досяг європейського наповнення, не було суттєвим, прин- 

"циповим, тому й барокко тут розвивається в дещо іншому 
. напрямі, у більш спокійному єднанні духовного (релігійного) 

і світського в стильовій концепції людини. Особливістю укра- 
їнського барокко є й те, що воно формувалось переважно у 

" Відкрив українське літературне барокко професор Д. Чижевський, 
довівши, що доба Козаччини, самовизначення України як нової національ- 
ної держави, була не лише добою кривавих подвигів і внутрішньої бороть- 
би (Велика руїна), а й часом активної культурнотворчої діяльності. Про 
цей період писали і до Д, Чижевського, але тільки він підійшов до творів, 
написаних у ХУП--ХУПІ ст., як творів нової естетичної системи -- синтезу 
бароккової людини і епохи. «Дослідження українського літературного ба- 
рокко, -- писав він у праці Ріе 5іамізбі5пе Вагосікіозснипр» (Діе МУ/еїї Чег 
ЗІамеп. 1956. Х» 4), -- в загальному обмежилось моїми власними працямя. 
Уже в моїй книжці про Сковороду дав я коротку характеристику його 
стилю і наголосив на його зв'язках з барокковою літературою («Філософія 
Г. С. Сковороди», Варшава, 1934)». Короткий нарис української бароккової 
літератури поданий у празькому виданні його «Їсторії літератури» (1942); 
а потім у поліпшеній і поширеній редакції «Історії української літератури 
від початків до доби реалізму» (Нью-Йорк, 1956. С. 248--317). До цієї ж 
тематики відносяться його есе «17 сторіччя в духовій історії України», «До 
проблем барокко» (Заграва; Авгебург, 1946. Ч. 4) та ін. Із радянських 
дослідників до проблем українського барокко звертались С. Маслов («Мало- 
відомий український письменник кінця ХУМІ -- початку ХУМІІЇ ст. Іван 
Величковський. До історії стилю барокко в давній українській літературі 
(1955)»), В. Колосова і В. Крекотень («До питання про життя і творчість 
вана Величковського»). Обидві статті вміщені у виданні: Іван Величков- 
ський. Твори. К., 1972, Останньо з'явився збірник наукових праць «Україн- 
ське літературне барокко» (К. 1987), що містить статті 15-ти авторів, які 
стосуються різних аспектів теорії та історії цього літературного стилю.



прокатолицьких традиціях, які, проте, сприймались не одно- 
значно. | 

Відзначаючись вишуканою стильовою орнаментальністю (фі 
гурний вірш, «раковий вірш», вірші: алфавітний, загадковий, з 
«луною», «леонінський»), барокко разом з тим стимулювало 
захоплення природою, яка оцінювалась як засіб пізнання най- 
вищої ідеї, самовираження Бога. Не чужий барокковій літера- 
турі культ сильної особистості, що спрямовує свої дії на утвер- 
дження християнських ідеалів, релігійних та моральних догм. 
Ідеал бароккової людини -- ідеал «вищої людини», що служить 
Богові, місце якого в цій системі було центральним, як і місце 
самої людини, що виражала всеприсутність абсолютного "буття, 
була емблемою, символом, тінню абсолютної ідеї (звідси такий 
вид поезії, як «емблематична поезія», яскравими представни- 
ками якої були І. Величковський і Г. Сковорода). Дуже близь- 
кими для романтизму у барокко були динамізм його творів, 
увага до авантюрних сюжетів, напруженість і драматизм ситуа- 
цій. Зосереджуючи увагу на внутрішньому світові сильної осо- 
бистості, барокко, як пізніше і романтизм, передає напругу, 
гостроту переживань людини, що розуміються як наслідок 
неусвідомленої або надсвідомої дії. Для поетики барокко ха- 
рактерним є тяжіння до натуралізму, гіперболізації, оксюморо- 
ну, гротеску, які співіснують як елементи єдиного, а універ- 
сальність відтворення підноситься ним до рівня естетичного 
закону, що поставило цей стиль у прямий зв'язок з найближ- 
чими попередниками і предтечами романтичного світобачення. 

- (Барокковій системі властива широка амплітуда застосування 
образів-символів -- психологічних, філософських, історико-філо- 
софських, що часто перетворювались в ускладнені алегорії, міс- 
терії. Осмислена орієнтація на створення узагальнюючих сим- 

волічних образів є однією.із визначальних рис творчості укра- 

їнських романтиків. Символи і символіка стали важливим 
компонентом їх поетики, формою втілення певного задуму чи 

ідеалу, способом мислення, плоттю і кров'ю їхнього творення. 

Про глибинний зв'язок з барокковою символікою і алегорією 
свідчить геніальна Шевченкова поема (містерія) «Великий 
льох». | | 

Схильність (здатність) барокко до сприйняття конкретного, 
за яким завжди стоїть духовне, божественне, ідеальне, привела 
його представників, зокрема в Україні, до трактування фолькло- 
ру як культури народу, його історії, національного буття". 
Барокко відкрило фольклор для письменства. У тлумаченні 

" Людина часів барокко вірила, що за конкретним стоїть щось глиб- 
ше, що «все тлінне лиш символ». Тому конкретне вона або приймала за 
несутнє, або за неіснуюче. З цього випливає і хвиля містики та аскетизму, 
і тенденція до зміни мистецтва легкою грою, яку не важко зрозуміти, але 
не завжди можна виправдати (Див. працю Д. Чижевського «До проблеми 
барокко». Заграва, 1946. Ч. 4). У даному випадку нас цікавить сам прин- 
цип сприйняття конкретного (фольклору), а не методологія його тракту- 
вання.



питання «народності» воно вперше в історії української культу- 
ри звернулося, до осмислення історичного національного досвіду 
народу, що стало альфою і омегою діяльності романтиків! "": 
леукЇдея, народу», жісторичної долі народу», що викристалізува- 
лася в надрах бароккової літератури, зокрема в історіографії, 
уже. виразно виявляється в-діяльності І. Вишенського, твори 
якого можна віднести до передбароккового стилю, Його послан- 
я, заклики, й звинувачення, багато орнаментовані незвичними 
словесними структурами іронічного та сатиричного спрямуван- 
ня, були звернені проти (денаціоналізованої аристократії і ви- 
цого духовенства. Під впливом «ідеї народу», що позначилась 
і на мові літератури, написані літописи Самовидця, Гр. Гра- 
б'янки, С. Величка, художні. твори.та філософські трактати 
Г.. Сковороди. Вони стали.основою, були першоджерелом ро- 
мантичної, теорії і практики. (1. :. | С: ОП 2ФІЙ 
- - "Бароккова. дітература переважно користувалась вироблени- 
ми-нормами староукраїнської мови з більшим чи меншим про- 
никненням народних елементів. Відбувалося активне внутрішнє 
збагачення. існуючої літературної мови; воно (збагачення) ста- 
ло основою :тих. процесів, що зрештою привели до перетворення 
21 (мави) в нову. якість, яка своєю структурою і словесним 
складом, суттєво відрізняється від староукраїнської мови. По- 
ступове оновлення:української літературної мови здійснювалось 
зпляхом . національного самозбереження народу, еволюції су- 
спільства від абсолютної націоналізації його основ до створення 
національної держави. Епоха барокко була" початком переходу 
звід»строукраїнського до .новоукраїнського письменства; еволю- 
дією,. а не. запереченням попередніх традицій, безпосереднім їх 
жтродовженням.на новій обнові.. Безперервність процесу розвитку 
національної, літератури очевидна, перемогла в цьому процесі 
орієнтація. на... народноукраїнські елементи, які завжди були 
притаманні,,українській. літературі.з найдавніших часів (варто 
«згадати хоча,б «Повість.временних. літ» або «Слово о. полку 
Фторевіма) есутиссї Калив Ж саамНоО . УЛ тлі 
:.. Бароккове мистецтво не лише одна з яскравих сторінок укра- 
інської культури, яке, правда, не завжди було доступним і зро- 
зумілим, людині, позабароккових часів, співзвучним її настроям 
і бажанням. Воно має не тільки історико-пізнавальну вартість. 

:З- барокко, пов'язане. формування героя нового типу, який або 
залишається у,собі, віддаючись служінню Богові, або кидається 
«У вир. активної діяльності, політичної: боротьби, наукових 
пошуків, . церковних. реформ, осмислення. «історичної долі» 
українського народу, цебто онародження концепцій, естетичнах 

норм та ідей, що назавжди залишились як набуток національ- 
|ного мистецтва | визначали подальшу його долю, зокрема долю 
ФОМАНтИЗЧУм» «Мо! їчайкиютом полк пчно а | а 

Українське барокко і український романтизм належать до 

-єинтетичних естетичних систем, які є настільки близькими, на- 

-юкільки й далекими, -відміннйми. Споріднює їх художня кон- 
щептуальність, естетичні категорії і .лоняття, відрізняє -- напов- 

Х 

10



неність і їхнє тлумачення. І українське барокко, і український 
романтивм. у. силу- національних "особливостей формувались -не 

-у різкій протидії з- попередніми літературними епохами -- ре- 
несансом ії класицизмом, а всією своєю сутністю, утверджуючи 
нове: художнє бачення; "компенсували втрачене в попередніх 
періодах: Таким "чином, українське- барокко- і український ро- 
мантизм виявились- майже- суміжними -художніми системами, 
перша-з яких зумовлювала другу, а друга розвивалася на осно- 
зві естетичних набутків- першої, У світовій культурі вони (систе- 
ми) посіли окреме місце як національно специфічні, сприяли 
розвиткові літератури інших народів, зокрема сусідніх росій- 
ської; польської, болгарської, сербської, словацької, румунської, 
а також національного" золенари та науконого європейського 
мислення. жі Ро 

й ре 

Стаття надійшла до ехконЕнії 07.03.91 

. - ори лев форель " яют"втї 

Л. І. МІЩЕНКО, проф., 

Львівський. універсцтет 
чор зе 1 ва ГУ - 

Український театр початку ХХ ст. 
Шляхи, модернізації, (2: 74.3 1, 
оче р3Бо ЗзЗЕ3Яаанби 

У 1914 р. Микола Вороний писав: «Найболючіше міс- 
це нашого національно-культурного життя --. се наш україн- 
ський: театр». З гіркотою можемо повторити ці слова 1і.стосовно . 
сучасного, театру. Чому: він. перебуває .у. такому. стані?. "Причин 
багато -- це предмет окремої. розмови. Ми. зупинимося. лише 
ма. нереалізованих можливостях, які існували і.були важливою 
передумовою моцернізацаї укразцовкодої кедуруй його. кррзвикну 
й зростання. и ..г узи? Вчєтойіобою актОзи 

а Відомо, що є три  першоелементи, без яких не може функ- 
роблю театр:-актор, глядачу; репертуар. Репертуар -- це, 
насамперед: "(для нашого національного театру),. українська 
драматургія. Драма 'як специфічний тип: «художнього мислен- 
ня порівняно; зилірикою і епосом -- дуже, мало- привертала 
увагумвчених України, "цей. напрям дослідження,не має. у: нас 
достатньої наукової традиції, Майже -не"вивченою до останньо- 
то'часу залишається драматургія кінця ХІХ--поч. ХХ.ст., -- як 
зв. історико-літературному;так-і в плані аналізу.її поетики. А са- 
ме'вона виводила нашу "національну театральну - куленурум на 
нові шляхи, поклала початок її модернізації. - - -- че 

На початку ХХ ст. українське театральне мистецтво, яке в 
попередні роки мало визначні здобутки, вже не могло задоволь- 
жити потреб нового часу. «Український побутовий. театр, " - За- 
«уважує да Антоновин, -- ШВИДКО». ОПИНИВСЯ. В - "позиції. врого 

рібнеоц стеку я" 1" б" « 
і 

Ф Міщенхб Л. І. 1993 

1



Бі 

театру, в якому ще блищали великі таланти, але який для 
поступовішого глядача втратив характер сучасного театру, в 
якому б можна було почути нове слово театрального мистецтва. 
Ні видніші актори, що зжилися і викохалися в побутовому 
репертуарі і дійшли в цьому репертуарі високої здібності, не 
могли угнатися за духом часу.. Ні драматурги, що зростили 
і виплекали свій письменницький хист в добі народницького 
напряму, не годні були потрапити за новими ідеями і модними 
течіями» |1, с. 192--193). 

Та головна складність полягала в тому, що український на- 
ціональний театр був позбавлений нормальних умов розвитку. 
Урядові переслідування, заборони, царські укази, спрямовані 
на знищення української культури, важким тягарем лягали на 
театр. Він був силоміць загнаний у вузькі рамки сільської 
теми, не мав права виставляти світову класику і таким чином 
відгороджувався від загальноєвропейського культурного  про- 
гресу, торував шлях до духовної провінції. Театр не був гото- 
вий підняти громаддя тих нових завдань, що їх висувало жит- 
тя і час. 

Та всупереч усім перепонам творча інтелігенція України, ін- 
тектуальний потенціал якої завжди був високим, глибоко від- 
чула дух часу, молоді таланти шукали нових шляхів у мисте- 
цтві. «Ми хочемо, щоб театр у нас, яку інших народів, -- писала 
1907 р. Леся Українка, -- розширював наш розумовий видно- 
круг, освітлював ті питання, що турбують душу інтелігента 
наших часів» |4, с. 268). 

А в інших народів театр вже ставив п "'єси Гауптмана, песня 
Метерлінка, Чехова. Поступово з'являється театр Шоу, Райніса, 
Блока, Висп'янського. Виростаючи на національному грунті, 
українська культура не могла не розвиватись у руслі пошуків 
і здобутків культур інших народів. 

У цих умовах з'являється багато молодих драматургів, які 
прагнуть дати новий репертуар українській сцені. Серед них 
виділяються імена Лесі Українки, Володимира Винниченка, 
Олександра Олеся, які відкривають нові сторінки в історії 
української драматургії і тим зумовлюють зародження модер- 
ного українського театру. Три великі таланти, три дуже відмін- 
ні творчі індивідуальності, які відзначаються оригінальними 
пошуками, і кожен іде своїм шляхом. Але їх об'єднує своєрідне 
«надзавдання»: змінити театральне мистецтво, і це допомо- 
же змінити суспільство. Їх об" єднує також рвучкий прорив впе- 
ред, що забезпечив рішучий відхід від застарілих норм, уста- 
лених стереотипів, сприяв засіву нових теренів драматичного 
поля. 

Нові напрями репрезентувала також творчість Спиридона 
Черкасенка, Антона Крушельницького, Гната Хоткевича, Васи- 
ля Пачовського. Елементи нового спестерігаємо й й у молодих 
драматургів реалістичної орієнтації: Володимира Самійленка, 
Людмили Старицької-Чернявської, в поетично настроєних п'єсах- 
казках. В. О"Коннор-Вілінської. 

12



Добрий знавець театру і теоретик драми Микола Вороний 
у праці «Театральне мистецтво і український театр» констату- 
вав: «Сучасна драма, як і взагалі театр, стоїть на роздоріжжі, 
переживаючи переломну добу». Навколо театральних справ у 
зв'язку з цим точилися гострі дискусії. Журнал «Українська 
хата» обстоював концепцію нового театру з драмами настрою, 
символічною драмою. Людмила" Старицька-Черняхівська, виді- 
ляючи три течії у тогочасному театрі (1907) -- театр настрою, 
театр соціальний і театр символічний, критикувала модернізм. 
Журнал «Літературно-науковий вісник» критикує модерні пошу- 
ки Василя Пачовського, вважаючи, що його п'єси позбавлені 
«внутрішньої правди». Навіть критики модерної орієнтації -- 
Остап Луцький, Микола Євшан -- не збагнули вагомості й 
змісту драматургії Лесі Українки та Володимира Винниченка. 
Так, в огляді літератури за 1910 р., опублікованому в «Літера- 
турно-науковому віснику», Євшан, торкаючись драматургії Вин- 
ниченка, писав: «Се не драма в повнім того слова значенні. 
І не може бути -- бо просто природа його не створила для 
драми... Вона так і лишається драматичним оповіданням. А о0з3- 
наки се характеристичні, і можуть привести до думки, що автор 
вичерпується» |З, с. 358). Лесю Українку здивувало тракту- 
вання О. Луцьким її «Кассандри» як побутової драми з троян- 
ського життя. «Нам "багато чого бракує,-- говорила Леся 
Українка, -- але найбільше бракує доброї і талановитої кри- 
тики». і | 

Так чи інакше, але на початку ХХ ст. на сценах Східної 

України і Галичини все частіше з'являються п'єси українських 
драматургів, позначені модерними пошуками. Вони вимагали 
для свого сценічного втілення нової акторської школи, сміли- 
вих режисерських рішень, оригінальної сценографії. Та їх ще 
не було в нашому театрі. Тому, виставлені в театрі Миколи 
Садовського -- найбільш новаторському тоді на Україні-- п'єси 
«Брехня», «Натусь», «Молода кров» Володимира Винниченка, 
«Камінний господар» Лесі Українки, психологічні етюди Олек- 
сандра Олеся «Осінь», «Танець життя», -- хоч і були подією в 

житті української сцени, однак справді великого, очікуваного 
успіху не мали. Твори Винниченка з'являються також у репер- 
туарі театру «Руська Бесіда» в Галичині. Це «Брехня», «Чор- 
на пантера й білий ведмідь», «Молода кров». Автор «Нарису 

історії українського театру в Галичині» свідчить, що артисти 
доклали великих зусиль, щоб «удержати вистави на належнім 
рівні». 

Якісно нового звучання набули твори Володимира Винни- 
ченка і Олександра Олеся вже в «Молодому театрі» Леся Кур- 
баса, який започаткував свою працю в 1917 р. Серед них- - «Ба- 
зар», «Чорна пантера й білий ведмідь», етюди «Осінь», «При 
світлі ватри», «Танець життя». У зверненні до глядача на спе- 
ціальній афіші декларувались творчі принципи нового театру, 
який «ставить собі на меті творить і провадить в життя такі 
форми театрального мистецтва, в яких цілком могла б прояви- 

13 

що 
ва
нн
ю 
ж
о



о сх - Р РРО. ПОРУ -чу 7 "ЛК осттодлотє рані 

тись "творча. епнавууйя Виіоо сучасного: молодого "покоління 
українського акторства не" «українофільської»;: "а європейської; 
вв національній. формі, культури; чщо; цілком» порвавши»з оба» 
нальненими. традиціями українського театру; збудує свої» нові 
цінності як:у мистецтві театру-взагалі; так-і в мистецтві актора 
особливо, не"будучи рівночасно правінціялівмом злузнних куль- 
тур»- ря "ог 11: г СО чо ро збе М че птимои. 

- Трагедія Леся. Курбаса стала трагедією національного 
українонкого "театру. оз ФР "те ої | комора а.є глятеСет? орел " 

чому ж "виражались творчі пошуки: українських драма- 
тургів: у напрямі модернізації театральної" культури?" пия: 

Нове-мистецтво-починається"не:з нових: Форм; а» з: нової жон- 
цепції людини: Викладаючи «свою. теорію неоромантизму іо 
нового творчого методу "молодих "українських письменників, що 
приходить-на гзміну:.«старому греалізму»;-т-» Песя Українка звід» 
стоює - спринципи суверенності особи, заперечує рабський»дух у 
людині; "відстоює ії духовну «свободу. Новоромантизм,а на 
думку . Лесі Українки; прагне звільнити« особу, розширити: її 
права, дати-їй можливість «не бути в альтернативі» вічної мо- 
ральної самотності абб моральної казарми». «Істинний: новоз 
романтику -- читаємо" у: статті" проз"творчість «Винниченка; «г 
зневажає не саму- юрбу, й той рабський"дух-що змущує людину 
добровільно: зараховувати себе до "юрби; як до-чогось-сТихій- 
ного, всепоглинаючого, нівілюючого, затнраючого індивідуаль- 

: ність» "|5, с.2541. У утоми емояєєо сувтуюєті ри УЄТ 4 

- У драматургії: Лесі -Українки тпульсувала сучасність; побачена 
в-точки зору тевної ідеї-і представлена "в" нетрадиційному;, для 
українського театру. зрізі-- не соціально» побутовому; а варіло- 
софському. ре б сТад жу ел РФ дм зеде 

"Змістом "драматичних: -тверів письменниці» "тає тає «сутичка 
світоглядів, взаємодія політики- і "етики, "які, виражені". най- 

"частіше через. світові образи. й-сюжети. Закріплені в свідомості 
поколінь, ці «вічні»- постаті-знаки" своїм постійним змістом і 
значенням викликають відповідні асоніації, еприяють вагомості 
й -укрупненню ммаєштабу- зображуваного. «Але разом- з тим ці 
образи ; утруднюють сприймання: глядача;-який звик, бачити-на 
сцені відомих"йому Безталанну, Наймачку, -Бурлаку,: Глитая. 
Зображуване: й виражене тут майже накладалось!( Тенер -тре- 

а було не лише, дивитись, -але- й бач ит.нг Дивитись 
на «чужі» постаті - Каєсандри, -Антеяу -- Юди, ЮОдержимої,- а 
бачити -- «образ рідної неволі» (саме так авторка узагальнює 
зміст" своєї, драмелу реа Ускладнювала "шлях: на знені й нова 

й "негативні "персонажі (авторка : тримається; - «нлатонівського 
принципу; «всюди, м. бачити: двоє»); "відсутність розв'язки, пере- 
акцентовка на внутрішню дію; перевага слова" над-дією та-'ін. 
Поетичний театр «Лесі Українки - ввимагав-- принципово НОВОЇ 
три актора, нової ової сценографії, «де символічного звучання набу- 
вають колір, звук, вук, метафора, художня деталь, оновлювалась вся 
образна система. речи 

14



; "ЧИ СОУ ВР ОВ Бу 4 "мі з 

В іншому руслі йшли Новаторські пошуки Олеся-драматур- 
га, ідейно-естетична концепція якого виростала на грунті сим: 
волізму. Його символічні драматичні єтюди"-- це: психологічні 
малюнки: на:одну дію. Символічна драма, зауважував "Микола 
Вороний, «мусить заглиблюватись у сферу таємного і незрозу- 
мідого..З глибин підсвідомого, 3 джерел відчуттєвого черпає 
вона своє: натхнення». У такого типу драмі'немає традиційних 
характерів, які більш священні, ніж факти, і надають новиз- 
ни..конфліктові..Тут виступають абстрактно-символічні постаті 
без.жодних індивідуальних прикмет, конкретних "рис" Зміст'їх 
розмов. сцовнений, натяками, передчуттям "страшного, тут "діє 
нова,концепція часу. 3. включенням у нього поняття безконеч- 
ності, тідсвідомого:-слахросоя МІ5 1с2х1чсрії4) позі) кожи 
спВсі ді, рзнаки прихаманні психологічним етюдам" Олександра 
Олеся «При світлі ватри», «Трагедія серця», «Тихого вечора», 
«Танець життя», «Осінь», «На свій Шлях». Тут-діють персона- 
жі: Він,:Вона, Жінка, Чоловік; Дівчина:2- не"жині люди, 
симводи, мадо. зрозумілі, але цікаві; загадкові, Від виконавців 
цих ролей вимагається тонка гра, щоб» передати рух почуття, 
внутрішні, психодотічну дію, побудовану на півтонах, 'Натяках, 
емоціональній , напрузі. Актори побутового "театру же "були 
готові до такої гри, на заваді! ставав мелодраматиз; сентимен- 
талізм, (старі. штампи. Їм важко давався поглиблений психо- 
логізм, відтворення. стану самотності; підсвідомого страху, ще 
спонукувало б замислюватись над непізнаним,; ірраціональним, 
над, загадками екзистенції, таємницями людської душі, фаталь- 

ності долі. 1,1... цездУДоЇ кибожо збо з. УПРИЖЕНТТІ 
Трагічний зміст виділяє етюд «Танець життя». Ніч. П'ятеро 

дітей, всі,--, Кадіки:. чотири горбаті брати, один" з"них ідіот, і 
сесрраг;красуня, теж горбата,.Зміст сцени -- напружене чекан- 
ня народження шостої дитини, - "якою буде вона? Чи'теж калі- 
кою? Важкий настрій, роздуми про життя; де людина-- потво- 
ра, В. цій сцені, як,і у всіх етюдах,-- стислі ремарки, які дуже 
увагадьнено передають обстановку: Олесь часто використовує 
властиве,естетиці символізму.звернення до звукових, музичних 
образів. гедлауи 
а Сценічно більш щасливими, "ніж психологічні "етюди; "бул 
драматичні поеми, Олеся. «Над "Дніпром», «Ніч на" полонині» 
та філософський етюд на три картини «По дорозі в'казку»: " 
. ОСвдеєрідним щоковим.явищем була драматургія Володимира 
Винниченка, Складна і багатопланова за "Змістом, 3: до болю 

- загостреними,.контрастами і конфліктами; вона не раз тяжіла 
до неонатуралізму, Письменник населяє свої п'єси "соціальними 
і. психологічними, типами із різних суспільних верств; виявляючи 
надзвичайну сміливість.у виборі теми, у безконечному" експери- 
ментуванні.. Має, рацію. автор. дослідження «Письменницька 
творчість. В. Винниченка: спроба соціологічної аналізи» Д|Хар- 
ків, 1929). ПД. Христюк, коли твердить; що за творами цього 
драматурга можна вивчати політичну і культурну історію укра- 
їнської суспільності перших десятиліть ХХ ст. 

Р 

15



Не дивно, що така незвичайна, модерна драматургія неод- 
нозначно оцінювалась сучасниками. Привертали увагу по-ново- 
му представлені глибокі соціальні проблеми, «бунт індивіду: 
альності проти моральної пошлості» (Д. Антонович). Нова- 
торським було зосередження уваги на людській особистості в 
постановці питання нової моралі, «чесності з собою», висвітлен- 
ні «тіньових» сторін життя, бажання вдарити по обивателю 
(драми «Брехня», «Базар», «Щаблі життя», «Метепіо»). 

Свою першу драму Винниченко назвав «Дисгармонія» 
(1906). І цієї теми торкаються багато наступних п'єс. Дисгар- 
монія між ідеалами і життєвою реальністю, між бажаним і 
можливим, почуттям і обов'язком, словом і ділом. Це та вічна 
ситуація, коли людина не може «своїм життям до себе дорів- 
нятись» (Леся Українка). Ця філософсько-моральна. проблема 
гостро стає перед кожним новим поколінням, і все шукає свого 
розв'язання. 75 і | 

Сьогодні драматургія Володимира Винниченка повертається 
на українську сцену, її глибоке осмислення ще попереду. 
Оскільки неперехідне значення поставлених у п'єсах письмен- 
ника проблем підтверджує час. | 

Нетрадиційна для української драматургії деканонізація 
історії проявляється в символічній драмі Спиридона Черкасен- 
ка «Про що тирса щелестіла». У передмові до неї автор сам 
підкреслює, що його образи -- це символи певних ідей. «Їсто- 
ричні і взагалі живі образи в п'єсі взято автором не для попу- 
ляризації їх зі сцени, а як живі символи до висвітлення певних 
ідей (Сірко -- боротьба в людині двох початків -- звірячого 
і духовного; в образах Оксани і Килини -- вирази тих почат- 
ків)». | 

Спиридон Черкасенко також автор психологічного драма- 
тичного етюду «Жах» (заголовок якого символізує стан дійових 
осіб п'єси), а також віршованої драми на п'ять дій «Казка ста- 
рого млина». В останній «казка» -- символ патріархального 
життя і водночас образ героїні, дівчини казкової вроди. Ця 
символічна драма мала успіх на сцені завдяки національному 
елементу, що приваблював і полегшував її сприймання гля- 
дачем. 

Прикмети символізму властиві також фантастичній драмі 
Василя Пачовського «Сон української ночі» та історичній драмі 
«Сонце руїни». 

Вплив естетики модернізму зазнали ранні п'єси «Аристо- 
крата», «Герої», «Філістер» Антона Крушельницького, автора, 
який писав і реалістичні драматичні твори. Вдалі і невдалі 
спроби були й у творчості Гната Хоткевича, який створив гу- 
цульський театр. Його пошуки особливо відбилися в жанрі пси- 
хологічної драми настрою -- «Емігранти», «Люблю женщину». 
Настроєвий психологічний етюд зустрічаємо й у творчості Сте- 

пана Васильченка. Його сцена на одну дію «Зіля Королевич» 

переносить нас у світ внутрішніх, душевних переживань люди- 

ни. Ці переживання виражені в розмові трьох молодих людей, 

16



що зустрілися в різдв'яну ніч у шкільній кімнаті. Прагнення: 
щастя, казки життя -- і гнітюча буденна реальність станов- 
лять зміст цієї сцени. 

Дочка Михайла Старицького Людмила Старицька-Черня- 
хівська не могла не зазнати впливу батька і водночас розуміла 
потреби нового часу, дух часу, хоча критично ставилася до мо- 
дерністичних спроб у тогочасному театрі. За таких обставин 
вона, як відзначала критика, «заблудилась між новими драма- 
тургамн». Незважаючи на це, п'єси Старицької-Черняхівської 
нерідко включалися у репертуар театрів, зокрема (історичні 
драми. А її новаторські пошуки найбільше відбилися в драма- 
тичному етюді «Сафо» та сцені «Мосішгпо». 

Стиль відкритої пародії притаманний драматургії Володи- 
мира Самійленка. Його комедія на дві дії «У Гайхан-бея» -- 
блискуча сатира на бюрократизм, тупість державних урядовців. 

Як бачимо, українська драматургія і театр початку ХХ ст. 
переживали складний процес пошуків, модернізації. Новатор- 
ські пошуки драматургів були дуже різноманітні та плідні. Вони 
творили репертуар для нового, модерного українського театру, 
якого ще не було, але який повинен був народитись, -- це вони 

відчували й розуміли. Бо таким був закономірний шлях роз- 
витку, який включав українську національну театральну куль- 
туру в загальноєвропейський контекст. Праця театральних дія- 
чів і письменників була спрямована на оновлення мистецтва як 
чинника оновлення суспільства -- в цьому революціонізуюча 
сила цього продесу. На жаль, у наступні десятиліття україн- 
ський театр не зміг повністю втілити в сценічне життя ці важ- 

ливі починання. Та факти свідчать, що в складних історичних 
умовах театр і драматурги створили такі художні цінності, які 
дають всі підстави говорити про існування театральної культу- 
ри високого рівня. Оновлюючи зміст і форму, всю естетичну 
систему, театральні діячі працювали на новий театр, який ще 
треба творити. о УР 

І. Антонович Д. Триста років українського театру. 1916--1919. Прага, 
1925, 2. Курбас Лесь. Спогади сучасників. К., 1969. 3. Літературно-науковий 
вісник. 1911. Т. 53. 4. Українка Леся. Зібрання творів: У 12 т., 1977. Т. 8. 
5. Українка Леся. Твори. Т. 12. Книгоспілка. К., 1930. | 

Стаття надійшла до редколегії 02.03.91 

2--9323 17



В. О. ШЕВЧУК, письменник, 
м. Київ 

«Хатяни» і український неоромантизм 

Журнал «Українська хата» виходив тільки п'ять ро- 
ків -- час малий, коли йдеться про епохи спокійні, і великий, 
коли йдеться про переломні, збурені. Принаймні, цього часу 
вистачило, щоб створити в українській культурі своєрідне істо- 

рико-культурне явище, без знання якого важко зрозуміти по- 
дальший літературний процес. 

Досі все, що стосувалося «Української хатн» в літературо- 
знавстві на Україні або огуджувалося (часом у вельми непри- 

- стойних формах), або замовчувалося; створилася навіть така, 
трохи дивоглядна, схема. Був «прогресивний» критичний реа- 
лізм, до якого зараховували, до речі, зовсім не «критичних 
реалістів»: Лесю Українку (саме їй і належить перше визна- 
чення неоромантизму в нашій літературі -- стаття «Новейшая 
общественная драма») чи Михайла Коцюбинського, а потім пі- 
шла смуга «занепаду» чи, як її називали «занепадницька», отже, 
регресивна, реакційна, декадентська. Цікаво тут те, щоце писа- 
лося й говорилося без найменшого об'єктивного аналізу явища, 
навіть без елементарного розуміння, що будь-яке явище, особ- 
ливо нове -- це не тільки продукт певних соціально-політичних 
умов, але й певний виток у загальному культурному розвитку. 
Власне, заперечення естетики «молодомузівців» та «хатян» Й 
було справжньою реакцією, бо це була думка «старих», меха- 
нічно перенесена в пізніший час, тим самим реалізм, як літе- 
ратурна течія, заморожувався у непорушну субстанцію, визна- 
вався єдино правильною літературною течією чи методом, а всі 
інші способи словесного вираження шельмувалися, піддавалися 
остракізмові, обкладалися вульгарно-соціологічними ярликами 
й ганьбилися. Такою була позиція, на жаль, і визначного вче- 
ного та критика Сергія Єфремова, і саме вона запанувала зго- 
дом, хоча самого Сергія Єфремова було знищено. Рецидиви 

"цього бачення досягли нашого часу, відтак можемо реально 
збагнути й відчути, що, по-перше, таким чином, ми штучно 
перервали природний літературний процес, а по-друге, побачи- 
ли, яку регресивну роль може зіграти реакційна критика та 
літературознавство, коли не сама література, а ці її похідні 
здобувають владу керувати літературним процесом. Коли озир- 
немося на чужі літератури, помітимо: цілком нормальна річ, 
коли старі письменники заперечують молодих і навпаки -- все 
нове на перших порах не приймається, засуджується, ганиться, 
але згодом нормально входить у життя й завойовує своє закон- 
не місце. Відтак давнє «нове» стає «старим», не сприймає нових 
естетичних хвиль, але перемога, в кінцевому рахунку, залиша- 
ється за молодими. Молоде згодом старіє, поступово перетво- 

(СО Шевчук В. О0., 1993 

18



рюючись з явища живого чинника в явище історико-культурне. 
У нас же вийшло щось цілком ненормальне: літературне явище 
молодих на довгі роки підпало під тверду заборону, стало пуга- 
лом, острашником і старіло собі вже в забутті, а не в бутті, 
як належало 6. Шкода для літератури від цього величезна, 
і то через те, що ми, ввійшовши на початку століття в контекст 
світової літератури і дихаючи з нею одним диханням, випали з 
її натуральної течії. Микита Сріблянський ще в 1809 р. писав 
щодо цього: «Консерватизм української художньої думки вра- 
жає невіджаловане при першому знайомстві з нею. Вона не те, 
що не летить вперед, а тюпає позаду життєвого поїзда, що не- 
сеться в будучину крилатим змієм. Коли в сусідніх літературах: 
"йде перестрілка на нових позиціях, виробляються в літератур- 
них лабораторіях нові комбінації та елементи, то в нас письмен- 
ники пережовують стару патріотично-романтичну жвачку і впе- 
ред не хотять зробити кроку. А коли хто й зробить, то його 
сіпнуть за полу; не послухає -- назвуть «безбатченком» і пус- 
тять на чотири вітри» |2, с. 428). Покоління Лесі Українки, 
Михайла Коцюбинського, Володимира Винниченка, Василя Сте: 
фаника, Ольги Кобилянської, Богдана Лепкого, Олександра 
Олеся, Миколи Вороного та інших уже в кінці ХІХ ст. різко 
повернуло корабель української літератури в загальноєвропей- 
ське річище, не втрачаючи при цьому національних, питомих 
ознак. Воно заперечило «народницький напрям» та «тенденцій- 
ну поезію» (терміни Лесі Українки) й почало витворювати яви- 
ще, що його ми тепер звемо неоромантизмом. Чехословацький 
україніст Мікулаш Неврлий в статті «Літературний ренесанс» 
(в газеті «Культура і життя») пише про неоромантизм так: 
«Він заперечував натуралізм, як класичний романтизм ХІХ сто- 
ліття -- псевдокласицизм. У діалектичній суперечності двох 
світоглядів народилося щось чове, якісно відмінне і досконалі- 
ше. Неоромантизм нашої епохи ввібрав основні риси класичного 
романтизму, насамперед гострий конфлікт з дійсністю, чутливу 
реакцію на її болі. Коли треба шукати коріння неоромантизму 
в дореволюційній українській поезії, то треба згадати переду- 
сім «Лісову пісню» Лесі Українки й Олесеві «Драматичні етю- 
ди:.» І далі: «Неоромантизм, що протиставляв себе панівним 
тоді описовому реалізму й натуралізму, включав імпресіонізм, 
символізм і експресіонізм. Досить часто вони в ньому переплі- 
талися. У поетиці українського неоромантизму органічно зли- 
валися перлини рідного фольклору із сміливими пошуками 
західноєвропейської поезії... В українському неоромантизмі 
вирізняються такі елементи, як стихійність, драматизм, патети- 
ка, месіанізм, фантастика. Українські неоромантики також праг- 
нули зобразити яскравими художніми засобами омріяні ідеали, 
піднести їх над сірою буденщиною.. Вони намагалися якнай- 
глибше показати складний і часто суперечливий внутрішній 
світ героя» (1, с. 7). Це говорить історик літератури, вбравши 
свої думки в об'єктивно-спокійні шати, А от як говорить про 
те саме один із провідних критиків «Української хати» М. Сріб- 

27 19



лянський (зважмо, що це говорить учасник літературного про- 
цесу, який активно боровся за його оновлення, чим і зумовлю- 
ється різкість його тону): «Наша, література «старих» іменно 
не має в собі отого змагання до нового світу. Вона малює те, 
що єсть, описує події, факти, особи в їх побутово-етнографіч- 
но-економічній обстановці, регіструє все це добросовісно, з точ- 
ністю, але й мертвістю фотографії, з пунктуальністю поліцей- 
ського протоколу, але все це... не цікаве, бо відоме, старе, 
обридле, з літературою, як мистецтвом, не має нічого спільного; 
давати картину побуту й подій-- це ще не значить давати 
продукти мистецтва. Це є література «изображення без вообра- 
ження», вбога література вбожества, моральні і всякої іншої 
бідності, ілюстрація своїх злиднів в їх матеріаль- 
ній формі без протесту проти ідейної порожнечі і безсилості 
духа. Така література не має права називатися літературою, а 
лише словесністю в місцевому, фольклорному значенні» |?2, 
с. 431). 

Загалом, неоромантизм як культурно-історична й естетична 
течія має в нашій літературі свою історію, періоди розвитку, 
і як така нашим літературознавством належно не достежена. 
Перший її період -- творчість Лесі Українки і її ровесників 
(перелічених вище), другий -- творчість молодомузівців та 
«хатян», третій -- література двадцятих років (до редакції 
початку тридцятих), яка згодом виродилася в псевдоромантизм 
з його офіційністю, я б сказав «казенністю»; спробою реані- 
мації цього методу була так звана «химерна проза» 60--80 ро- 
ків. Між «хатянами» та молодомузівцями не було фактично 
ніякої якісної різниці, в засобах творчості вони не відійшли 
також від естетики своїх найближчих попередників, але вже 
спробували зробити, як то кажуть, свій крок уперед. Єднала 
їх також спільна, досить гостра боротьба з апологетами літе- 
ратури критичного реалізму, чи, як зазначала Леся Українка, 
літератури тенденційної, критики «Української хати» назвали 
це явище «українофільством». 

Гострота літературної боротьби на початку століття має 
свої причини, їх досить чітко визначає М. Євшан у статті «Бо- 
ротьба генерацій і українська література» |3|. Провідний кри- 
тик журналу, до речі, іще зовсім юний, зауважує, що раніше 
в українській суспільності не було генерацій, не було, зрештою, 
нормального ставлення старших до молодших (зауважимо при- 
нагідно, що це не зовсім так: наші романтики -- Т. Шевченко, 
М. Костомаров, П. Куліш та ін. досить агресивно воювали про- 
ти псевдокласицизму, який у наших умовах набув вигляду 
«котляревщини», так само воювала зі старими, на Галичині 

«Руська трійця» -- йдеться, ймовірно, про пізніший час: «Непо- 

мітно з'являлися, -- пише критик, -- нові покоління, непомітно 

проходили -- так що навіть про зміну поколінь в повнім того 

слова значенні не можна говорити» |З, с. 32). І далі: «Україно- 

фільство -- витвір цілих десятиліть нашої історії, можна ска- 

зати -- сума всього українського життя за минуле століття, 

20



воно виховане в'традиції, мало готовий церемоніал публічного 

життя. Воно могло похвалитися, що має признаних вже ї усвя- 
чених ідолів, свої «Ідеали». І кинуло перше всього воєнний 
клич молодим: безбатченки і безштаньки! Приблуди! Молоді не 
мали за собою ніякої традиції і тому старі з невимовною погор- 
дою дивилися на них, оскільки не жалували їх як заблуканих 
овечок» |З3, с. 35|. Зробимо, однак, поправку загонистому кри- 
тикові: аналіз зразків літературної творчості «хатян» чи «мо- 
лодомузівців» свідчить, що вони більш традиційні, ніж це їм 
здавалося, але з усіх інших традицій з сентиментом ставилися 
до однієї, а саме романтичної: в журналі залюбки друкують 
статті про Т. Шевченка, «хатяни», захищаючи Шевченка, висту- 
пали проти нігілістичних вибриків Михайла Семенка, пишуть 
про П. Куліша, при цьому з великою пошаною, з підкресленою 
увагою ставляться до тоді ще живої Ганни Барвінок, пишуть 
про такого класичного романтика, яким був Юрій Федькович, 
цікавляться символізмом, отже, не могли обійти увагою Григо- 
рія Сковороду -- було надруковано вельми цікаву й простору 
статтю Андрія Товкачевського, який між іншим писав: «За 
останній час поняття символізму так звульгаризувалось, набу- 
ло такого специфічного значення, що читач може недовірливо 
усміхнутися, коли я скажу, що Сковорода був символістом» 
|5, с. 272|, а символізм і справді був одним із засобів худож- 
нього мислення митців саме барокко. Отож, М. Євшан, пишу- 
чи, що «молоді не мали за собою ніякої традиції», мав на ува- 
зі українофільські траднції, хоч і це не було аксіоматично, -- 
в журналі друкувалися твори з виразно народницькою тенден- 
цією та й засобами вислову. Критик зазначає, що саме старі 
кинули в молодих «погірдливий епітет» -- декаденти. Ї в зв'яз- 
ку з цим: «Інтересно, що всі лихі прикмети новочасного пись- 
менства «українофіли» скупчили в словах: символізм, декаден- 

тизм'-- вимовляючи їх, вони відбивали на своїм лиці трохи не 
страх перед «апокаліптичною бестією» |5, с. 36--37| і назвали 
це занепадом. До речі, ось що саме писав С. Єфремоз: «В 

лиці його (молодого покоління. - В. Ш.) ми маємо діло з поя- 
вою рішуче протигромадською, розкладовою, яка свідчить про 
упадок серед даної суспільності того живого, бодрого настрою, 

який являється необхідним услів'ям руху вперед» |5, с. 38|. 
М. Євшан досить терпко з того іронізує: «Доходить до того, 

що література має тілько одно завдання, що удержувати 
погідний настрій серед громади, будити скрізь серед широких 

мас бодрости» |5, с. 38). На противагу цьому критик ставить 
свій постулат мистецтва: «Упадок всякої творчості починається 
з того самого моменту, коли ми з елементів вільного мистецтва 
укладаємо його табулатуру, робимо з них догми або стараємося 
всяким способом витягнути з нього найбільшу користь у вузько- 
практичній сфері. Достоїнства її тоді стають хибами, вартість 
її та цінність ідеологічна спадає до мінімума. Релігійна Її ве- 
личність стає звичайним фактом, ілюзією, з якої насміхатися 
чує себе вправі кожна крамарська душа, філософські основи 

21



її зводяться до кількох вузьких, утилітарних формул; її мораль- 
но-естетичне післанництво використовується для хитрощів та 
цинізму життя» |5, с. 40). «Українофіли» не визнають світо- 
гляду у творця, а «вимагають від письменника і твору певно 
виложеної програми» |5, с. 41). На противагу цьому М. Євшан 
пише: «Ми не можемо бути далі машинами, сповняючи всякі 
функції родинні, патріотичні, бюрократичні та громадські, а 
людьми, які уміли б розпоряжатися своїми силами по своїй 
волі й обертати на збагачення самих себе. Мистецтво не може 
довше сповнювати роль служанки, а станути мусить самостій- 
ною силою» |5, с. 42). І далі: «Нам треба більше розмаху, 
більше безумства, більше оп'яняючого шалу: для того, щоб ос- 
таточно скинути з себе останки крамарської творчості наших 
батьків, а полюбити розмах всього великого й гарного. В тому 
чи не єдина цінність і краса всякого широкого руху, що йде до 
визволення індивідуальності» |5, с. 42--43|. 

«Визволення індивідуальності» -- цей постулат має немале 
значення для нашого розуміння того, що відбувалося в ті часи, 
отже, спинимо на цьому свою увагу. Йдеться про те, що моло- 
ді заперечували погляд натуралістів на людину, як на гвинтик 
суспільної машини, бо навіть гуманістичне співчуття до по- 
кривдженого, на чому реалісти й будували свою естетичну про- 
граму, -- це не увага до людини, як такої, до її внутрішнього 
світу, до її глибини й малості, її внутрішнього душевного скла- 
ду, а тільки увага до суспільних аномалій. У той же час для 
романтизму людина -- це самодостатній, складнющий, багато- 
вимірний світ чи навіть зосередження різних світів, а гуманіс- 
тичне ставлення до людини -- це відчуття її неповторності, 
її єдиності в світі. Ось чому молоде покоління підняло на свої 
знамена поняття індивідуалізму, бо для них, як писав М. Сріб- 
лянський у статті «На сучасаї теми» |3|, -- це протест проти 
нівеляції особистості. Звісна річ, і тут було не без пересад, і це 
розуміли й самі прихильники того індивідуалізму. «Розумієть- 
ся, -- пише М. Сріблянський, -- що коли голодна людина їсть 
багато, то захворює, так і з нашим індивідуалізмом: зірвався 
він із налигача і вдарився в ексцеси -- то його захопила з го- 
ловою «проблема пола» (натяк на В. Винниченка.-- В. Ш.), то 
невгамовний естетизм «краківських естетів» (натяк на Б. Леп- 
кого, С. Твердохліба та В. Стефаника), вуличних обірванців. 
(ймовірно, натяк на оповідання Ю. Будяка.-- В. Ш.), то «грі- 
ховна муза» (натяк на В. Пачовського. - В. Ш.) поцупила в 
«вертепи безмежні» і забалакала, як повія» |З, с. 114). Зага- 
лом же «хатяни» до поняття індивідуалізму ставляться з піє- 
тетом, їх і Г. Сковорода зацікавив як класичний зразок винят- 
кової особливості, яка протиставляється «юрбі» (цілком роман- 

тична поетика). Оцей мотив: виняткова, байронічна протистав- 
леність юрбі особистості ніяких Америк не відкривала. Павло 
Богацький в рецензії на книгу М. Шаповала «Самотність» |З| 
писав про поняття самотності в тогочасному світі, що вона 

«недоступна рядовим людцям з юрби, а:є чудовою прикрасою 

22



великої прекрасної душі поодиноких вибранців неба», однак є 
й інша самотність -- «маленьких, безсилих, плаксиво-бездуш- 
них людей» (також чисто романтична позиція). «Самотність -- 
є філософія людини, яка покінчила всі рахунки з товпою, з 
життям міщанства і гордо замкнулася в високості своєї душі» 
ІЗ, с. 52). М. Сріблянський навіть апофеозував індивідуалізм 
як філософське поняття: «Література індивідуалізму, його пое- 
зія і сон будуть мостом, по якому молоде покоління перейде з 
ночі старих у день свого цвіту» |З, с. 186), а в сттаті про Ми- 
колу Філянського цей-таки автор писав про юрбу і поета: «Пре- 
зирство до юрби-- це є презирство до нівеляційних тенденцій, 
до міщанської тупості і жорстокості, до упертості і шаблону, 
до невиразності. Це є презирством сірих мишей, які пнуться 
диктувати закони громадського співжиття і свою інтелектуаль- 
ну одноманітність називати творчістю» |4, с. 185). Митець має 
полюбити «Оту світлу, веселу, добру, етнчно й естетично-розви- 
нуту істоту, творчу, поривчасту, рухливу, свідому своєї гідності 
і своїх прав супроти людей» |4, с. 185)| -- Людину, яка є повною 
протилежністю юрби. Тобто в своєму прагненні до романтич- 
ного ідеалу людини «хатяни» увіч пересолювалн, бо тут уже 
йшлося не про увагу до людини, а про особливий тип людини, 
надлюдину. Цікаво також подивитнся, як розуміли романтизм | 
саме неоромантики. М. Сріблянський у статті «Юрій Федько- 
вич» |5| подав таке визначення: «Романтизм у ролі двигача 
поступу відомий нам не один день. Ми знаємо, що романтизм 
є вища ступінь чутливості, зв'язана обов'язково з волінням. 
Чутливість без воління зветься просто сентименталізмом. Ро- 
мантик відчуває нові комбінації первісних основ, бачить нові 
можливості у сполученні ліній, барв, звуків, відчуває нові син- 
тези в собі, а тому шукає в знадвірному світі, щоб зазначити 
свою єдність, спільність з ним. Через те романтик стрімголов 
кидається в просторінь шукати зв'язку свого «я» з природою. 
Очевидно, що романтик стоїть завжди вище свого оточення, 
єдності повної з ним не почуває і хоче злитися з природою в 
вищому синтезі. З огляду така людина не подібна до подібних 
їй. Викликає підозріння, порожнечу, боротьбу з оточенням, кот- 
ре завжди змагається скорити її собі. Конфлікт тут неминучий. 
А з другого боку, одкриваючи нові образи життя, втягає за 
собою нижчі елементи людей, підіймає їх до «созерцанія» нових 
образів. Різниця переживань тут очевидна: романтик пережи- 
ває, неромантик «созерцає». Під цими постулатами підписав- 
ся б кожен теоретик і практик -- автор «Української хати». 

Вельми цікавилися автори «Української хати» також імпре- 
сіонізмом та символізмом, бо це були, на їхню думку, складни- 
ки їхнього естетичного бачення: у М» 5--6 за 1911 р. друкують 
статтю француза К. Моклера «Сторінки з історії імпресіонізма 
во Франції». Павло Богацький бачить поезію цілком в імпре- 
сіоністичному світлі: «Вірш -- це музика слів, це палітра жи- 
вих, розкішних красок, це образи пластичних форм, прекрасних 
і ясних, як в мармурі і бронзі, але з тим -- це думка, страсть, 

23



життя» |З, с. 52). Таке саме бачення поезії і у М. Сріблян- 
ського: «Імпресіонізм як манера творчості і як спосіб співвід- 
чування -- такі дві зовнішні прикмети нової літератури, і інди- 
відуалізм -- боротьба за визволення людини від усяких ніве- 
ляційних. напрямів сучасного життя -- такий її соціальний 
зміст» |З, с. 116). Моральна криза, як зазначає критик, поясню- 
ється перш за все тим, що замість демократії й свободи в рево- 
люції 1905 р. з'явилися «страшні прокурори -- партійні пала- 
марі і начотчики -- виявляючи свою караючу власть не менш 
консенкветно, ніж офіціальна прокуратура. І витворилася у виз- 
вольному таборі така ж неволя, як і в пануючому» |З, с. 113). 
Символізм як спосіб поетичного мислення був, як ми вже зазна- 
чали, так само близький неоромантикам. У статті «Григорій 
Савич Сковорода» |5| на той час двадцятишестилітній Андрій 
Товкачевський дає чітке визначення символізму та й не тільки: 
підкреслює його традиційність в українській літературі, тим 
самим повертаючи читача до естетики барокко: «Світ набуває 
в наших очах незнаного перед тим значення; кожна річ, зокре- 
ма, стає символом, емблемою, видимим знаком невидимого і 
вічного... Символізм -- це найінтимніше відчуття світу» |5, 
с. 273|-- тут символізм змикається з таким цікавим явищем, 
як необарокко. Зрештою, символізм у нашій літературі, зокрема 
поезії, не здобув особливого розквіту, хоч його елементи зна- 
ходимо не в одного з тодішніх поетів (особливо, у М. Філян- 
ського та П. Савченка); коли ж придивитися уважно до поезії 
«хатян», то побачимо, що вона, як і проза, не завжди відпові- 
дала теоретичним узагальненням, і зрештою, як уже зазнача- 
лося, була більш традиційна, ніж того хотілося теоретикам, 
більш відповідна внутрішнім законам творення, таким, як кон- 
струювання за готовими приписами, тобто теорія теорією, а ко- 
ли доходило до практики, то все виходило простіше, щиріше 
і по суті, ніяких традиційних основ української літератури не 
руйнувало. Не забуваймо також, що в журналі друкувалася 
здебільшого молодь, яка тільки починала й пробувала свої 
сили. Однак гріх сказати, що молоді поети в міру своєї сприй- 
нятливості не притримувалися теоретичних засновків своєї те- 
чії -- в одних виходило краще; в інших -- гірше, але ж вони 
зуміли створити органічне поетичне явище, літературу свого 
покоління, Що ж до формальних новацій, поезія і проза «Укра- 
їнської хати» досить поміркована, її автори в основному роз- 
робляли теми й мотиви романтичної літератури, але по-своєму, з 
урахуванням сучасних вимог, течій, стилів, принаймні їм потріб- 
но віддати належне хоча б тому, що, користуючись україн- 
ським словом, вони почали творити сучасні художні форми, 
зробити це слово гнучкішим, елегантнішим, навчилися передава- 
ти ним найтонші порухи душі. Класично розробили вони лю- 
бовний вірш, настроєвий, елегійний, медитаційний, проза їхня 

торкається тих сфер, які літературою раніше оминалися, -- це 
рефлексія, легенда, візія, фантазія. Цікавилися вони фолькло- 

ром, міщанською лірикою, пробували писати для жителя міс- 

24



та -- не села. Загалом уже, нічого занепадницького в поезії 
«хатян» нема, нема того і в прозі, за своїми мотивами їхня твор- 
чість цілком натурально вписується в загальний контекст укра- 
їнської літератури, хіба ширше, і не так утилітарно, як «народ- 
ники», вони використовують її традиції. Тобто ця література 
ніби синтезує естетичні досягнення барокко, романтизму та й 
тих-таки «народників», але з цього створюється своєрідний 
сплав. «Хатяни» немало послуговуються не тільки свіжими об- 
разами, але й поетичними формами минулих часів, тільки сти- 
лізуючи їх. Зате їхня література наблизилася до індивідуаль- 
ного людського «я», тобто стала придатна не тільки для публіч- 
ного вживання, але й індивідуального сприйняття, хоч суспіль- 
них мотивів таки не цуралася. 

Отже, творчість авторів «Української хати» -- це своєрідне, 
питоме явище, але, власне кажучи, -- це тільки певний період 
неоромантизму в нашій літературі. Саме їхня праця підготувала 
грунт для літературного спалаху в 20-ті роки, бо без цього 
естетичного явища годі збагнути, звідки взялися В. Свідзин- 
ський, П. Тичина, М. Рильський, В. Плужник, Д. Фальківський, 
М. Зеров та десятки інших поетів і прозаїків «розстріляного 
Відродження». На нашу думку, ніякого рубікону між літера- 
турою дореволюційною й післяреволюційною не було -- літера- 
турний процес аж до 30-х років розвивався безперервно і в 
питомих формах. У 30-ті роки йому було завдано ледве не 
смертельного удару, після якого українська література, при- 
наймні на Україні, почала отямлюватися лише в кінці 50-х і на 
початку 60-х років. Вилучення ж з літературного обігу такого 
потужного естетичного пласту не давало нам реальної змоги 
бачити літературний процес у цілому, робило його уривчастим 
та ущербним і не до кінця зрозумілим. 

І. Культура і життя. 1989. М» 51. 2. Українська хата, 1909. 3. Українська 
хата. 1911. 4. Українська хата. 1912. 5, Українська хата. 1913. 

Стаття надійшла до редколегії 02.03.91 

М. М. ІЛЬНИЦЬКИЙ, зав. від., 
Інститут суспільних каук АН України 

Західноукраїнська поезія 20--30-х років 
у зоні авангардизму 

Обставини історичного та суспільно-культурного жит- 
тя не сприяли розвитку авангардистських течій в українській 
літературі. Їй доля завжди присуджувала брати на плечі важ- 
кий хрест просвітництва, їй доводилося, кажучи словами Ми- 
хайла Яцківа, «гартувати епічну сталь на агітаційний молот і 

(С Ільницький М. М., 1993 

25



популярний джаган», який гатив би старі мури політичної не- 
волі. 

Я навів слова письменника, може, єдиного із справжніх мо- 
дерністів в українській прозі початку ХХ ст., бо в них звучить 
не просто констатація, а присмак гіркої іронії з приводу того, 
що літературі нашій з її непересічними талантами доводилося 
так часто заради «агітаційного молота» і «популярного джа- 

гана» оминати нові течії, які розвивалися в світовій культурі 
і не знайшли повноцінного виразу в українській. Ця тенденція 
супроводжувала українську літературу, зокрема поезію, упро- 
довж усього цього століття і триває понині: старі мури політич- 
ної неволі ще стоять і не йдуть на сувеніри, як уламки берлін- 
ської стіни. 

Шкода, наприклад, що українські «молодомузівці» мали в 
особі Івана Франка не прихильника, а непримиренного опопен- 
та, в особі того самого Франка, який визначив основні риси 
новаторства української літератури початку ХХ ст., які розви- 
валися явно в русі західноєвропейських. Деякі положення його 
трактату «Їз секретів поетичної творчості», зокрема порівняння 
«поетичної фантазії з сонними привидами, а в дальшій лінії з 
галюцинаціями, тобто привидами наяві» мовби попереджували 
пояснення поетики авангардистських течій аж до сюрреалізму. 

Франко не поділяв власне тяжіння «молодомузівців» до міс- 
тичності («Що се за «облаки нового містичного неба»?.. Як же 
се, мої панове, ви вербуєте до свого кружка молоді духи, себто 
дітей наших?. В якім «містичнім новім небі» ви обіцяєте їм 
тепло і заспокоєння?», «Маніфест «Молодої музи») і виніс не- 
справедливий вирок не тільки самій цій групі та спорідненій з 
нею київській «Українській хаті», а й багато в чому зумовив 
в українському середовищі негативне ставлення до модернізму 
надалі. Слід, однак, зазначити, що Франкову точку зору поді- 
ляли не всі. На жаль, тільки сьогодні ширше коло читачів має 
можливість познайомитися з цією проблемою. У вірші «Івану 
Франкові» -- відповіді на його послання «Лісова ідилія» -- 
Микола Вороний обстоював те, що душа часто бажає «життя 
нікчемне (Забути і пізнать надземне, Все неосяжне охопити, 
Незрозуміле -- зрозуміти!», бо «коли повсякчас битись, То 
серце може озлобитись». У не так давно знайденій статті Лесі 
Українки «Міхаель Крамер», остання драма Гергарта Гауптма- 
на («Всесвіт», 1976, Хе 3), відкидаючи звинувачення письмон- 
ника в містицизмі, авторка зауважує, що Гауптман є «містиком 
настільки, наскільки ним буває справжній поет» і що в його 
драмі чуємо «не порив геть відійти від життя», а спробу знай- 

ти «визвольне слово», яке визволяє від «вавілонського проклят- 

тя» сімейної самотності. 
Ідею «визвольного слова», гадаю, можна потрактувати в 

ширшому значенні -- як ідею визволення творчого духу люди- 
ни від побутової повсякденності. Одна з найсуттєвіших ознак 
раннього українського модернізму полягає в наявності момен- 
ту трансцендентності, в тому, що ліричний герой прагне всту- 

26



пити, як пізніше скаже Б.-І. Антонич, в «містичну єдність з 
світом». - 

Містичність у творчості «молодомузівців» не тільки не запе- 
речувала національно-патріотичних ідеалів, а навпаки, подава- 
ла їх у новому освітленні і цим самим поглиблювала. «Зі землі 
глибші уми глянули вгору до останніх проблем і загадок, що 
окружають наше життя», -- пояснював Василь ШПачовський 
зміст своєї драми «Сонце Руїни» (1909). «Містичну загадку 
свого народу» він протягом усього життя розв'язував у драма- 
тичній поемі, «містичному епосі» «Золоті Ворота», виводячи на 
кін історичного дійства трагедію української нації -- її без- 
державність як кару за первородний гріх, а саме за те, що 
«завалила свою державу за татарських часів татарськими людь- 
ми» і мусить цей гріх спокутувати. Уособленням цієї спокути 
виступає в поемі образ Марка Проклятого. 

Символізм «Молодої музи» не пройшов безслідно для по- 
дальшого розвитку української літератури, особливо поезії. Ва- 
силь Барка в статті про В. Пачовського «Лірик-мислитель» 
переконливо доводить, що лірика Пачовського була найближ- 
чою попередницею феноменального Тичининого кларнетизму не 
тільки формальними ознаками поетики (повторювання рядків у 
межах однієї строфи, внутрішні рими, різноманітні фігури 
ритмо-синтаксичного паралелізму), а й сарказмом малюнків- 
алегорій, інвективами на тему національного занепаду і т. д. 

Це, звісно, тільки штрих до формування нових мистецьких 
явищ, зокрема такого, як поезія Тичини, а ширше -- україн- 
ського символізму. Але штрих важливий у тому плані, що по- 
казує розвиток поезії в Галичині і Наддніпрянщині як спільний 
процес, що відбувався в русі єдиного потоку із певною зміною 
співвідношень. Бо якщо на початку ХХ ст., скажімо, «Молода 
муза» мала певний вплив на поезію Східної України, то на 
початку 20-х років поезія Галичини здобула могутній імпульс 
з Великої України. Це особливо помітно на групі «Митуса», що 
виникла у Львові в 1922 р. Її склали вчорашні січові стрільці 
Василь Бобинський, Олесь Бабій, Роман Купчинський та Юра 
Шкрумеляк. 

У стильовому відношенні «митусівці» були послідовниками 
«молодомузівців» -- передусім в орієнтації на символістичну 
поетику з її гіперболізацією внутрішнього «я» ліричного героя 
та поетизацією страждання. Водночас їх поезія збагатилася 
новими рисами. Умови світової війни, гіркота поразки в зма- 
ганні за українську державність переакцентували «молодому- 
зівський» мотив страждання як культурпесимізму на конкрет- 
ний історичний грунт, що відбивав психологію певного поко- 
ління. 

Однак естетична платформа «Митуси» чи не найбільш спо- 
ріднена із засадами київської літературної групи символістів 
«Музагет», до складу якої входили Павло Тичина, Дмитро За- 
гул, Яків Савченко та ін. Символісти поруч з футуристами та 
неокласиками склали основу літературного відродження. Сим- 

27



волізм, футуризм та «неокласика» попри всю відмінність ї на- 
віть антагонізм їх творчих платформ беруть свій початок з 
короткочасного періоду української національної державності, 
коли передвоєнна мистецька молодь стягалася до Києва 1 об'єд- 
нувалася в літературні групи. Цю літературу протягом 20-х 
років живила ідея державності. 

Кордон по річці Збруч розтяв живе тіло народу, та не роз- 
тяв його душі. Період 20-х років позначений тісними контак- 
тами культурних сил обох частин України. І коли хоч частково 
погодитися зі словами Михайла Рудницького, що галицька лі- 
тература стала островом Робінзона, який чекає човнів поря- 
тунку, то такими човнами стала література з-за Збруча. Вона 
не тільки впливала на літературний процес у Галичині, а й 
стимулювала дух пошуків. Уже в 30-х роках поет і критик 
Святослав Гординський писав, що «великий рух неокласиків, 
символістів, футуристів у наддніпрянській поезії не пішов на- 
марне. Наше поетичне немовля давно живе самостійно... вико- 
ристовуючи досвід класиків... і ріжних ізмів» («Назустріч», 
1936. 15 лют.). 

Сучасний літературознавець із США Іван Фізер відзначає 
своєрідний паралелізм галицької та емігрантської поезії у зі- 
ставленні з українською радянською, вбачаючи у творах Антона 
Павлюка, Олеся Бабія, Василя Бобинського відгомін («поетич- 
ні відповідники») символіки Тичини, елегантної мелодійності 
Миколи Зерова, архітектонічної скульптурності Миколи Бажа- 
на, панфутуристичних конструкцій Михайля Семенка. 

Впливи, безперечно, були. Але треба визнати, що і галицька 
й тодішня емігрантська поезія несли з собою і нову тему і нову 
поетичну мову. Якщо галицька стрілецька поезія оплакувала 
свіжі могили нездійсненої надії на національну державність у 
ріднім краї, то емігрантська -- і втрату рідної землі, батьків- 
щини. Вона творила значною мірою ідеалізований образ Укра- 
їни в глибокій історичній ретроспекції (всю батьківщину, її 
природу, її минуле герої цієї поезії брали з собою), спираючись 
на символіку язичницької міфології, образність «Слова о полку 
Ігоревім», реалії козацької доби (Юрій Дараган, Олекса Сте- 
фанович, Оксана Лятуринська, Наталя Лівицька -Холодна). 
Водночас поети празької групи вступали в контакт з європей- 
ською поезією, зокрема слов'янською, що не могло не позна- 
читися на їх палітрі. 

Особливо показова з цього погляду творчість Василя Хме- 
люка. Від епатації, грубуватого гумору та самоіронії, що дещо 
нагадує мертвопетлювання семенківського П'єро, деканонізації 
і дегероїзації минулого, Хмелюк приходить до стилю, в якому | 
футуристичні ознаки явно еволюціонізують у напрямі сюрреа- 
лізму. Сюрреалістичний у нього «автоматизм» письма (харак- 
терний зразок -- поезія в прозі «Ніч»), різкі зміщення устале- 
них смислових зв'язків, сновійні дивогляди, іноді на грані кош-: 

мару, щоправда, переважно подані в пародійному плані, при- 

міром: 

28



Коли нарешті піду спати.. 
вже друга година ночі, 
вже вертаються до могил 

мертві. 

На, жаль, поетична творчість Василя Хмелюка припинилася 
лісля виходу його збірки «1926, 1928, 1923», у 1928 р. Він пере- 
їхав до, Парижа й цілком присвятив себе малярству. І все ж одну 
з причин того, що Хмелюк як поетзамовк, деякі дослідники вба- 
чали.в тому, що атмосфера українського середовища Праги не 
була сприятливою для таких експериментувань. Втім, не сприя- 
ла вона і «засвоєнню різних ізмів» (нагадаємо вислів С. Гор- 
динського) не тільки в Празі. У Львові теж не тільки читачі, а 
й. критики -- за словами одного з поетів, переважно комента- 
тори й причинкарі -- не готові були сприймати творів, поз- 
начених формальними новаціями. 

- (Так, різко негативну реакцію галицької преси викликала 
лоява лоетичних ,збірок Ярослава Цурковського «Прозолоть 
світанку» (1925); «Смолоскипи», «Вогні» (1926), «Моменти й 
вічність» (1927). Тимчасом поезія Я. Цурковського -- своєрід- 
не явище авангардного характеру, в якому поєдналися риси 

гу рбанізованого конструктивізму й символізму початку ХХ ст. 

а гіперболізованим. ліричним «я» («Ї став я шарпати грозами 
" збілене волосся», «на шпилях гір землю держу, до стіп кріп- 

ких стягнувши море»). 
Висунута Цурковським ідея «цивілізаційного презентивізму» 

перегукується з теорією «конструкції» Михайла Семенка (за- 

ключним етапом його тріади деструкція-екструкція-конструк- 
ція), яка проголошувала функціональність поезії, Її злиття з 

«цаукою-і технікою у суспільному процесі, та концепцією «кон- 
структивного динамізму» Валер'яна Поліщука -- трактуванням 

мистецтва як конструктивного чинника життя. Але програма 

західноукраїнського поета має свої акценти. На противагу 
семенківській формулі, що «Я -- то є всі», він стверджував, 

що «мистецтво має джерело в індивідуальній фантазії». Важ- 

ливе також його ствердження національного феномену мисте- 

цтва, бо заперечення національного чинника «видало б засуд 

смерті на поезію, мистецтво...» («Літературні вісті». 1927. 

Хо 3--4). 
«У. власній творчій практиці. Я. Цурковського помітна еволю- 

ція від. рречитативу з егофутуристичною ексцентричністю на зра- 

озок «Я досвіта ручну гранату серця взяв, мов легінь шапку 

набакир, і кинув з лопотом на ф'якр поезії, де йшов акорд кла- 

сично мріяних октав» до прозорішої форми і стишеніщої інто- 

нації, 
Яким міг би бути: здобуток поета, важко судити, бо актив- 

на поетична творчість його тривала якихось три--п'ять ро- 

ків, а потім обірвалася. І все ж вона стала помітним фактом 

авангардизму в західноукраїнській поезії 20-х років, який зас- 

-.відчив живий зв'язок літературного розвитку Західної і Східної 

України. 

29



Але з початком 30-х років цей зв'язок було повністю пе- 
рервано. На Радянській Україні від бурхливого літературного 
життя не лишилося й сліду. Замість творчих дискусій, різних 
течій незабаром запанував єдиний нормативний і нівелятор- 
ський соціалістичний реалізм, а більшість письменників були 
репресовані. Соловки назавжди «примирили» вчорашніх анта- 
гоністів: неокласиків Миколу Зерова, Павла Филиповича й 
футуристів Гео Шкурупія, Олексу Слісаренка. 

Західноукраїнська та емігрантська поезія намагалася хоч 
якоюсь мірою компенсувати втрати, яких зазнала література 
по той бік Збруча. І вона по спромозі виконувала цю місію, 
розвиваючи теми, мотиви, форми, які в умовах сталінського 
режиму не вкладалися в рамки соцреалістичного однострою і 
були оголошені поза законом. 

Але й тут ситуація була не дуже сприятливою для утвер- 
дження в літературі авангардистських тенденцій. Політика те- 
рору, зокрема й літературного, породжувала в Галичині відпо- 
відну протидію, яка теж була пов'язана з ідеологізацією мисте- 
цтва, але, так би мовити, із зворотним знаком. Виразником цієї 
чи не найпоширенішої тенденції на західноукраїнському та емі- 
грантському літературному терені був перейменований у 1933 р. 
з «Літературно-наукового вісника» журнал «Вісник» на чолі 
з його редактором Дмитром Донцовим, який згуртував навко- 
ло часопису значні літературні сили. 

Програма «Вісника» заперечувала автономність естетичного 
начала в літературі, виставляючи на перше місце ідеологічну 
заангажованість з акцентом на національній, що в деяких авто- 
рів ототожнювалася з расовою, ідеї. Орієнтація на національно 
(націоналістично)-патріотичний пафос в ідеології «вісниківців» 
приводила до переважання логічного начала над зображально- 
мелодичним, «метафори чину» над «метафорою споглядання», 
герой цієї поезії був радше закований у панцир дружинника, 
аніж напоєний любовним трунком Лади. Навіть у творчості 
такого глибокого й масштабного поета, як Євген Маланюк, по- 
мітний вплив ідеології Донцова, зокрема, в мотивах абсолюти- 
зації волі, заліза й крові, що І. Дзюба справедливо вважає 
«дзеркальним відбиттям» образів «класової ненависті» деяких 
українських радянських поетів цієї доби («Прапор». 1990. 
ХХ» 1). Ці мотиви, зрештою, не є домінуючими в його поезії. 

Отож, немає нічого дивного в тому, що в теоретичних ви- 
словлюваннях «вісниківців» знаходимо не тільки неприйняття, а 
й заперечення авангардизму взагалі. Особливо грунтовно роз- 
глянуто погляд на це питання у книзі талановитогб поета і 
критика Юрія Липи «Бій за українську літературу» (1935), в 
якій автор трактує авангард як ознаку занепаду культури, ЇЇ 
деградації, як втрату «сили, що дисциплінує». Прагнення до 
самодостатньої краси, незалежної від сюжету, від почуття, на 
думку автора, має в собі щось від самознищення і перетворю- 
ється в «блискучий кошмар». Юрій Липа вважав поширення 
типу «найвільнішого письменника», не обтяженого суспільними 

30



обов'язками, не меншим лихом, ніж «касарняний режим совіт- 
щини». 

Ще раз підкреслюю, що творчість поетів-«вісниківців», 30- 
крема так званої «вісниківської квадриги» (Євген Маланюк, 
Леонід Мосендз, Олена Теліга, Олег Ольжич) далеко пере- 
ростає доктрину ідеї «державницької літератури». Та водно- 
час цілком зрозуміло, як важко було в умовах диктаторського 
режиму 30-х років утверджувати ідею автономності митця, ідею 
мистецтва як самоцінної вартості, що має самостійне суспіль- 
не значення. 

Ї все ж у тогочасному середовищі була протидія утилітар- 
ному розумінню ролі літератури в суспільному житті. Опонен- 
тами «Вісника» стають журнал «Ми», що виходив у Варшаві, 
та львівський тижневик «Назустріч». 

Характерним виявом протесту проти «понижування митця» 
ідеологією був виступ Б.-І. Антонича при врученні йому літе- 
ратурної премії Товариства письменників і журналістів ім. Іва- 
на Франка у Львові 31 січня 1935 р. Зіставивши символи віри 
символізму, сформульовані у відомому вірші Валерія Брюсова 
«Юноша бледньй со взором горящим..» з його заповідями 
творити для вічного і служити мистецтву для нього самого з 
тогочасними доктринами політичної заангажованості мистецтва, 
Антонич обгрунтовує власну позицію, згідно з якою завданням 
митця є «погодити службу сучасному з тривкішими, вищими 
мистецькими вартощами, зберегти в цій службі свою індивіду- 
альність і незалежність, влити в жили мистецтва бурхливу кров 
наших днів, але так, щоб воно не перестало бути мистецтвом». 
Антонич підкреслював, що ця служба має випливати з орга- 
нічної потреби таланту і вірності світові, з якого вийшов поет, 
а не з накиненої згори програми, і закінчив виступ категорич- 
ною заявою: «Я не мандолініст ніякого гуртка. Не вистукую 
верблі на барабані дерев'яного патосу. Знаю добре, що криця 
й бунтарство, котурни й сурми наших поетів -- це здебільша 
векслі без покриття» («Назустріч». 1935. Ч. 4). 

Яким же було ставлення цього поета до авангардистських 
течій і чи позначилися вони на його творчості? Антонич вважав, 
що жоден справжній талант неможливо втиснути в шухляду 
якоїсь поетичної школи. Але його перша збірка «Привітання 
життя» (1931) засвідчує, що він засвоював уроки всіх тогочас- 
них поетичних шкіл. 

Варто додати, що, повернувшись після книг «Три перстені», 
«Книга Лева» та «Зелена євангелія» до урбаністичних мотивів 
у незавершеній збірці «Ротації», поет виробляє стильові прин- 
ципи, найбільш близькі до сюрреалізму. Сам автор в інтерв'ю 
тижневикові «Назустріч» (1935. Ч. 15) назвав цей стиль «над- 
реалістичним натуралізмом» і вважав його продовженням лінії 
першої збірки «Привітання життя». Але різниця між цими дво- 
ма -- першою і останньою -- збірками Антонича величезна. 
Урбанізм «Ротацій» -- суцільна метафора антиприроди, апо- 
каліпсису. Це, за словами самого автора, «місто саме в собі, 

31



місто -- суть, місто -- майже царина природи, місто -- майже 
біологізоване.. Окремі реалістичні образи складають цілість, 
освітлену сяйвом Божої кари...» 

Уже з такої характеристики окреслюється антоничівський 
варіант сюрреалізму: тут немає і натяку на бретонівський «ав- 

- Томатизм» письма, навпаки, домінує наскрізна концептуальність 
задуму. "Скульптурна монументальність образів, що" творять 
фантастичні пейзажі- -візії, які нагадують не то нагромадження 

скель якихось ранніх геологічних епох, не то хаос зруйнованих 

внаслідок апокаліптичної катастрофи гігантських міст, спорід- 
. нює сюрреалістичні поезії Антонича з сюрреалізмом у живописі, 
яким поет постійно цікавився, зокрема з творами Джорджо 

7 Кіріко та М. Андрієнка. 
«Ротації» Антонича можна вважати найбільш яскравим 

виявом авангардизму 2) українській поезії. Але не єдиним. Бо 
навіть попри помітні сліди авангардистської поетики в твор: 

(чості О. Стефановича з мотивами світового болю, бароккової 
метафори ії підкресленого звукопису, попри непрояснені порухи 

підсвідомості в поезії Б. Бобинського, що породжує метафори- 
ку з зорями «електричних тотемів», попри прагнення Юрія Липи 
синтезувати баладну символіку із сміховим началом інтерме- 
дії (поема «Ярмарок»), в українській поезії 30-х років був ще 
один митець, творчість якого розвивалася в руслі авангардизму: 
Маємо на увазі Вадима Лесича, який у ті роки виступав під 

. іменем Ярослава Дригинича. С. Гординський, як одну з харак: 
., Терних ознак його стилю, відзначив те, що «поет одною рукою 

торкається реальності, а другою сягає в позареальний, так би 
мовити, метафізичний світ», бажаючи викликати в читача «роз- 
двоєння свідомості» «Назустріч». 1936. Ч. 5). Власне, оте 
метафізичне, позасвітнє міцніло в творчості поета, породжуючи 
не стільки, може, роздвоєння свідомості, скільки відчуження 
чи  відгородження особистості від навколишнього оточення, у 
потойбіччя -- таємниче і незбагненне, в «темінь невідомості». 

Поет, який виростав на символізмі Рембо і Рільке, зумів цю 
запозичену стихію поєднати із слов'янським міфологічним 
елементом -- закликанням місяця, квіту папороті тощо. На 
жаль, у Львові вдалося знайти лише одну збірку поета «Різьб- 
лю віддаль» (з одинадцяти, які він видав), тому не маємо мож- 
ливості простежити шлях творчої еволюції цього яскравого і 
самобутнього митця. 

Отже, незважаючи на несприятливі умови -- та й коли для 
поезії, для літератури взагалі вони були сприятливими? -- дух 
творчої свободи, стихії творення не згасав в українській поезії 

. 20--380-х років, зокрема західноукраїнській та емігрантській. 
Але вона досі залишається білою плямою на карті української 
літератури і ще чекає свого дослідника. А найперше -- свого 
читача. 

Стаття надійшла до редколегії 09.11.90 

32



Т. Ю. САЛИГА, додц,., 
Львівський університет 

Від «Молодої музи» до символізму 
та інших напрямів 

Незаперечною є теза, що Галичина кінця ХІХ--пер- 
ших десятиліть ХХ ст, стала п'ємонтом розвитку авангардних 
напрямів у літературі. Грунт для їх появи готувався послідовно. 
Атмосфера культурно-духовного життя на західноукраїнських 
землях ніколи не була відчуженою та відмежованою від худож- 
ньо-естетичних процесів, що протікали в європейських літера- 
турах. 

Передсимволізм, символізм, декадентизм та інші естетичні 
формації в Польщі і Чехо-Словаччині, Німеччині і Франції, Іта- 
лії та Іспанії, як і формальні пошуки в літературі Росії не 
могли залишатися автономно домашніми, не впливаючи на су- 
сідів. Історично складалося так, що в Галичині були кращі 
умови для проростання нового, ніж на Україні Наддніпрянській. 

Отже, появу «Молодої Музи» ми розглядаємо як творчу 
закономірність літературного процесу, а не як естетські вправи 
групи молодих людей, що забавлялися модерном |і, мовляв, 

нехтували національно українським, б'ючи поклони чужому. 

Відомо, що Іван Франко виступив із різкою критикою «Ма- 
ніфесту «Молодої музи», який був опублікований 1907 р. в 
листопадовому номері газети «Діло», Але самостійність пошу- 

ків цих же таких молодих літературних сил Франко щиро при- 

вітав. «На арену нашого літературного життя, - писав він, -- 

виступає громадка молодих, перейнятих спільними поглядами, 

що зважилися без огляду на всякі посторонні обставини слу- 

жити своїй ідеї, працювати для неї і притягати для неї інші 

творчі духи, витворити нову літературну школу, що часом може 

цілій нашій літературі надати новий, досі в ній небувалий на- 

прям. Поява у всякім разі симпатична, як симпатичний всякий 

порив людського духу, індивідуального чи збірного, до індиві- 

дуального лету» (12, с. 410). 
Слід сказати, що І. Франко зустрів прихильно, навіть теп- 

ло і вихід другої збірки Петра Карманського «ОЙ люлі, смутку» 

(1906). Дещо раніше -- у 1901 р.--він позитивно оцінював 

книжку Василя Пачовського «Розсипані перли». Та ось войов- 

ничого маніфесту «Молодої музи» з тезами позасоціальних 

проблем життям, з фетишизуванням смутку, безпредметної пе- 

чалі, «меланхолії та тужливого квієтизму» і це тоді, коли виру- 

вало революційне життя в Росії, коли Європою котились по- 

встанські рухи, а в Галичині декларувались ідеї національно- 

визвольного змагання за українську державність, Франко, зви- 

чайно, прийняти не міг. Хоча самі «молодомузівці» не мали 

наміру, і тим паче, не проголошували гасел чистого відходу від 

(О Салига Т. Ю., 1993 

3--2323 33



суспільної проблематики часу. Навпаки, згодом життя розпо- 
рядилося так, що їхня творчість стала цілком сполітизованою. 
При своїх симпатіях до художнього авангардизму вони розумі- 
ли роль і значення в літературі титанічної праці Івана Франка, 
незважаючи при цьому на його часто критичне ставлення до 
новітніх напрямів естетизму. 

Усвідомлювали «молодомузівці», що в літературу влилися 
такі свіжі сили, як Т. Бордуляк, О. Маковей, А. Крушельни- 
цький, А. Чайковський, Г. Хоткевич, А. Кримський, С. Яричев- 
ський, А. Хомик та інші. 

На період проголошення «молодомузівського «Маніфесту» 
припадає й поява збірки О. Олеся «З журбою радість обнялась» 
(1907), яка стала вельми помітною в літературних колах. Тро- 
хи згодом почав розгортати свою діяльність журнал «Дзвін», 
що теж намагався мати виразну лінію. А на Наддніпрянській 
Україні незабаром почала консолідуватися група модерністів, 
що утворила «Українську хату» (Г. Чупринка, М. Шаповал, 
М. Філянський та ін.). 

Варто пам'ятати при цьому про ідейно-естетичну «політи- 
ку», яку впроваджував у життя Микола Вороний. «Девіза 
нашого видання, -- писав він про альманах «З-під хмар і до- 
лин» 18 серпня 1901 р. до Д. Мордовцева, -- поезія в прозі! 
Через те ми хочемо уникати творів грубо реалістичних з щоден- 
ного життя, а натомість бажаємо трошки філософії (пантеїстич- 
ної, метафізичної, містичної навіть), висловленої в найзграбні- 
ших формах лірики. 

Ми не хочемо прихиляти небо до землі, ні, ми з землі хочемо 
самі піднятись на якийсь час в небо, -- спокою треба, відпочин- 
ку для зневіреної душі сучасного інтелігента, може, тоді йому 
буде легше жити і працювати на землі» |З, с. 73|. 

І. Франко вщент розіб'є концепції М. Вороного. 
Такі суперечності, внутрішні теоретичні конфлікти ніяк не 

слід тлумачити однозначно. Могутній материк Франкової твор- 
чості промовляв за себе авторитетом незаперечності. Це, ска- 
зати б,-- та найосновніша класична площина літературного 
процесу. Інша, новітніша -- уособлена М. Коцюбинським, 
В. Стефаником, О. Кобилянською, В. Винниченком, творів 
яких повною мірою торкнулися барви модерну. Ще іншу пло- 
щину прагнула утворити молодь, що була добре обізнана із 
західноєвропейською літературою. «Молодомузівці» або, як їх 
інтимно-іронічно називали у Львові «музики», хотіли розви- 
нути ідею західних символістів, намагалися піти далі за своїх 
попередників. Їм уже не вистачало більш або менш спорадич- 
ного прояву символізму, який вони бачили й у рідній національ- 
ній літературі. «Вони хотіли створити платформу для чистого 
українського символізму. Не маючи в своїм народі ні Тютчева, 
ні Норвіда, ні Бодлера -- вони мусили творити з нічого» |З, 
с. 36). 
СІРЕ в такій естетичній полігамності окреслювався 

літературний рух. 

34



У всякому разі при опорі більшому чи меншому, але для 
розвитку українського символізму, який уже мав свої зачатки, 
готувався благодатний грунт. Західноукраїнська преса, зокрема 
журнали «Світ», «Зоря», «ЛНВ» систематично писали про но- 
вітні течії західноєвропейського мистецтва, дошукуючись анало- 
гій до них у мистецтві українському. 

Свої корективи в літературно-культурне життя продиктувала 
перша, світова війна. «Війна, -- як писала згодом Л. Бурачин- 
ська, - принесла нам великий зрив і важке протверезіння. 
Прийшла переміна загальної психіки. В тих 20-тих літах від- 
бувся великий процес, що інакше вимагав би цілого століття. 
В поезії виявилося те підсвідоме, що досі дрімало в уяві або 
палахкотіло бажанням» |4, с. 15). 

Ця переміна загальної психіки і протверезіння в першу чер- 
гу торкались національної свідомості, що в свою чергу вплину- 
ло на поезію в ідейно-тематичному виразі. Тепер «на бік» реа- 
лістичної естетики Франка стають і вчорашні «молодомузівці» 
П. Карманський, С. Чарнецький, В. Пачовський. В потребі 
авангарду мовби нема сенсу. В українську поезію приходить 
великий загін поетів-січовиків: Р. Купчинський, В. Бобинський, 
О. Бабій, М. Голубець, М. Курах, Угрин-Безгрішний, Ю. Шкру- 
меляк, М. Матіїв-Мельник, В. Лебедова, Л. Лепкий, Р. Зубик, 
Д. Волохатюк, Л. Луців, які в основному і творять поезію, 
відповідну до потреб часу. Популярним стає жанр пісні у най- 
різноманітніших її варіаціях (маршова, лірична, героїчна, жар- 
тівлива, обозова), широко побутують балади -- також різно- 
видно багаті: трагічна, ліро-епічна, героїчна і т. ін., з'явля- 
ються вірші-оди, вірші-присвяти, поетичні епітафії тощо. 

Словом, у цьому плані є розлогий матеріал для аналізу та 
високих оцінок. Бо справді пісенний жанр цього періоду нашої 
історії досяг вершинного рівня. Згадаймо хоча б такі, як «Чуєш, 
брате мій» (сл. Б. Лепкого, мел. Л. Лепкого), «Бо війна вій- 
ною» (сл. і мел. Л. Лепкого), «Ой, у лузі червона калина» 
(сл. С. Чарнецького, мел. нар.), «Гей там на горі Січ іде» 
(сл. К. Обуха, мел. нар), «Ми гайдамаки» (сл. 0. Маковея, 
мел. нар.), «Зажурились галичанки» та «Як з Бережан до кад- 
ри» (сл. і мел. Р. Купчинського) і десятки інших. 

І все ж навіть в умовах війни літературний процес прагне 
повернути собі довоєнне обличчя, Багато в чому варто пого- 
дитись із Ярославом Гординським, який майже по гарячих слі- 
дах цього процесу писав, що поезія «почала повертати до ста- 
рих передвоєнних позицій. Львівські «Шляхи» опинилися в по- 
лоні давніх молодомузівців, московський «Промінь» пішоз 
на лад «Української хати». Тому, хоч «Шляхи» нав'язують 
дещо до Західної Європи, то промінь відхрещується від всякого 
футуризму й відкидає загалом подібну «свистопляску літера- 
турних юродців». Літературна критика не завважила, що пів- 
тори роки світової війни змінили українську психіку і що до- 
воєнна література може стати тільки підбудовою для нового 
життя. Ще 1917 р. «Шляхи» не передчувають, що вже 1914 р. 

3" 35



почав український вояк на кривавому боєвому полі творити 
зовсім новий прозовий стиль, стиль воєнний, що збирався за- 

панувати всевладно в українській літературі, хоч власне 1916 р. 
Зоонаннся уривки стрілецької епопеї з першої половини 1915 р» 

75 с29Ї: 
Правда, Я. Гординський значною мірою переоцінював цей 

«прозовий стиль, стиль воєнний». В українській критиці він 
одержав оцінки далеко скромніші. До речі, ця ж критика впро- 
довж 20--30-х років послідовно визначить свої позиції. М. Єв- 
шан та М. Сріблянський (М. Шаповал) стоятимуть під прапо- 
ром «мистецтва для мистецтва». Імпресіоністичну ділянку літе- 

ратури прагнутиме досліджувати П. Богацький, В. Дорошенка 
приваблювала критика соціологічна. 

Приблизно через два десятки літ Богдан Лепкий у корот- 
кому огляді української літератури «Наше письменство», ска- 
жімо, поезію Р. Купчинського оцінюватиме як витончену за 
формою традиційного класичного і модерного вірша. Властиво 
«модерність» поетики Р. Купчинського, як в основному поетів 
всього січового покоління: М. Матвіїва-Мельника, В. Бобин- 
ського, О. Бабія, й полягала у символістських засадах. 

В. Бобинський, що був авторитетом серед названої групи 
письменників, давав кваліфіковані тлумачення художньої есте- 
тики символізму. Це, безперечно, не могло не впливати на твор- 
чу практику кожного зокрема. «..Символізм, -- писав він, -- це 
не остаточна форма мистецтва слова. Він не повинен бути ме- 
тою для самого себе, тільки одним із багатьох засобів поетич- 
ного вислову, етапом у постійному розвитку поезії, здобутком, 
на котрому можна їі треба дальше будувати» |2, с. 22). 

Теоретичні засади символізму, що викладено в названій стат- 
ті В. Бобинського, проливають у якійсь мірі світло і на поезію 
Р. Купчинського, який, як уже говорилось, вчився «у школі» 
В. Бобинського. До того ж Р. Купчинський із групи «Митуса», 
що під такою назвою видавала й літературно-мистецький жур- 
нал, який мав цілком окреслені естетичні смаки і під які відпо- 
відно підбиралась автура модерністських творчих вподобань. 
Тут друкувались Д. Загул, М. Семенко, М. Одолян, Є. Явор- 
ський, Антін Павлик, Василь Левицький (Сафронів), Юрій Ли- 
па, Маркіян Деліт, Федір Дудко, Микола Вороний, Михайло 
Обідний і ще багато інших. 

Журнал не тільки репродукував роботи таких художників, 
як Олександр Архипенко, Юрій Нарбут, Павло Ковжун, але й 
вів про їх творчість теоретичну розмову, як і вів розмову про 

модерну музику та поезію. а" 

Популярний і уже визнаний О. Архипенко, власне, о цій 
порі твердив: «Світ хотів би, щоб митець виклав усе. Я мислю, 
що в такому разі не було б ніякої творчості, адже митець по- 

винен творити. Митець, який творить, приневолює до творчості 

й глядача. Він дає йому імпульс, що штовхає і його, глядача, 

згідно з законом універсального руху. Коли подати глядачеві 
символ, він мусить почати й сам творчо мислити... 

36



.Символ -- то справа, що має надто велике значення. Ча- 
сом він звичайний, і ми не зауважуємо його. Дивіться: коли 
хто пише чи розмовляє, це теж символізм. Ми вживаємо слова, 
що є символами... Грається кіт з клаптиком паперу -- це теж 
символізм. Папір для нього є символом миші» |Ї, с. 19--20). 

Все оце разом взяте і є тією атмосферою, в якій виростали 
творчі крила Р. Купчинського. Він шукав своєї поетичної сим- 
воліки: «Ситом сіє сиві струї Хтось химерний. Хмар хитон Роз- 
простер. на небі вітер. Слизько. Слізьно. Сумно. Сон. Вимок 
на воротах Сльози скапують зі стін. Ластівка прийшла, як 
стрілка. Сниться: Сяйво, Сонце, Сміх». 

У розумінні Р. Купчинського, як бачимо, поезія -- це зоро- 
ва пластика образів, музикальність рядка. Він приділяє велику 
увагу «озвученню» та «живописності» строф. Подібного ще 
успішніще досягав В. Бобинський -- майстер віршового зву- 
копису. Недаремно він так уважно стежив за поезією. П. Ти- 
чини. 

Поети-символісти вірили, що слово мусить вміщати в собі 
світ таємничості, казкову атмосферу, навіть загадковість почут- 
тів. Вони стояли на позиції, що художнє слово повинно бути 
неокресленим у своїх асоціативних горизонтах, тобто вони жа- 
дали своєрідного безвиміру, якогось завороженого впливу на 

читача. Вище цитована поезія Р. Купчинського, власне, з цього 

погляду дуже цікава. А в тім це було загальнолітературне пря- 
мування. 

Аналогічний зразок такого художнього мислення знаходимо 
у поетичній прозі Михайла Одоляна, у віршах М. Матіїва- 
Мельника, Олеся Бабія, Василя Бобинського. 

Не важко спостерегти, що так звана стрілецька лірика з 
національною тематикою, що домінувала тоді у галицькій пое- 

зії, у стилістичному оформленні значною мірою була символіс- 
тичною. Адже символізм, як казав Св. Гординський, був дуже 
придатним для цієї пори. «Це був чудовий стиль, -- писав він, - - 

для оплакування свіжих могил» |6). Хоча Гординський не без 

підстав був однодумцем Б. І. Антонича в тому, що ця доба хоч 

й мала добрі творчі постаті, але все ж поезії високої не дала. 

Він пояснював це тим, що молодшому поколінню значною мі- 

рою тяжів вплив «Молодої музи», що вони хотіли «співати», а 

не творити |6). І ось Гординський ставить найбільшою заслу- 
гою М. Рудницькому, який своїм циклом віршів «Життя і мис- 

тецтво» виступив проти такої «розіспіваності», хоча «його ка- 

ламбурна поезія» |6| в цьому багато не помогла. 
Високо цінив С. Гординський й 0. Бабія, який у віршову 

традицію «вніс в дусі свого часу елементи символізму. Правда, 

за Збручем (тобто під час Стрілецького походу), - - писав кри- 

тик, - «він уже відцвів, йому на зміну прийшов карбований 

ритм Зерова та реалістичні екскурсії неоромантиків, збагаче- 
них передовсім «-ізмами», але в Галичині символізм був ще 
новиною і дань йому складали всі видатні галицькі поети. Ті 
всі таємничі «невідомі» «Хтось», що зависають над людським 

37



життям і проти яких людина в своєму фаталізмі безсила, без- 
перечно, звідти. І це може саме те, що обіч формальних засобів 
творить найбільшу різницю між світовідчуванням Бабія і поетів 
новішої генерації» |5). 

Поетів новішої генерації, доробок яких невдовзі ознамену- 
ється збірками віршів Б. І. Антонича, перший творчий підсумок 
своїх попередників (покоління Р. Купчинського та О. Бабія) не 
в усьому влаштовуватиме. Вони намагаються активізувати лі- 
тературний процес. Авторитетною для них стає «Празька шко- 
ла» з такими іменами, як Ю, Липа, Л. Мосендз, Є. Маланюк, 
Ю. Дараган, О. Стефанович, М. Чирський, Ю. Клен, О. Теліга, 
Б. Кравців, О. Ольжич, Зореслав та інші. Їх реалістична поезія 
не заперечує поезії з так званим культом особистісного, лірич- 
ного «я», тобто поезії експресіоністичної (В. Гаврилюк, Б. Крав- 
ців, С. Гординський). З'являється чимало зразків імпресіоніз- 
му -- віршів з акцентацією особистісних вражень (В. Лесич, 
Т. Курпіта, М. Рудницький). Навіть трапляються приклади 
гедоністичної лірики, в ядрі образу якої приємність контакту зі 
світом (М. Лівицька-Холодна). 

З полум'яним бажанням високої творчості вступила у літе- 
ратуру група «Танк», що сформувалась за географічним прин- 
ципом. Співробітники «Танку», зокрема, -- В. Дядик (Париж), 
Краснопільський (Львів), Андрій Крижанівський (Краків), Ми- 
кола Ковальський (Париж), Наталя Лівицька-Холодна (Вар- 
шава), Євген Маланюк (Варшава), Леонід Мосендз (Прага), 
М. Мухин (Подєбради), Михайло Середа (Каліш), Олекса 
Стефанович (Прага), Микола Чирський (Ужгород), Святослав 
Шрамченко (Ченстахов), Петро Холодний -- стан (Варшава) 
та інші. 

Ю. Липа дав «танківцям» ідейні орієнтири. Він звернувся 
до них зі своїм листом, в якому накреслював основний їх курс: 
«Як писати, і про що писати? Тісні і темні є шляхи нашої літе- 
ратури останнього століття. Даймо розмаху діяльності, пригод, 
здобувань, поразок і витривалости серед найгіршого. Лишень 
даймо се, за се одно придбаємо читача -- брата. Бо не штука 
вагатися і розпитуватися дороги, штука йти і вести. Нехай 
роз'їдені сумнівами люде скажуть, що сього замало, що се наїв- 
не і т. п. Не зважаймо на сих нащадків віку безволля і зневі- 
ри,-- виховуймо і творім Державність. Пишім цікаво, віддай- 
мо себе з цілою енергією і оптимізмом. Нехай нас відвертає 
творчий дух літератури» (10, с. 9). 

Як бачимо, український літературний процес і на емігра- 
ції, й вдома не був процесом самоплинним. У цьому контексті 
цікавий і такий зовсім забутий на сьогодні факт. У 1927 р. 
молоді творчі сили згруповуються в невелику організацію і за- 
сновують українське видавництво «Новий Кобзар» та видають 
перший на західноукраїнських землях літературно-мистецький 
часопис «Літературні вісти». Навколо нього єднаються і пред- 
ставники старшого літературного покоління. 

Після довгочасних дискусій (6 місяців) б червня 1927 р. в 

38



приміщенні Народного Дому у Львові Ярослав Цурковський, 
узагальнивши найрізніші дискусійні колізії, виголосив програ- 
му новоутвореного товариства, головна ідея якого виражалась 
у словах: «Ми хочемо поступу! Обнови духа! Світла 
нам!» 

. Через тиждень (12 червня 1927 р.) відбулось перше установ- 
че засідання товариства, що назвало себе «Їнтелектуальним 
блоком молоді всеукраїнської генерації» -- ІНТЕБМОВСЕГ. 
На цьому ж засіданні було вибрано редколегію «Літературних 
вістей». 

Головою блоку став Ярослав Цурковський. В склад ре- 
дакції часопису ввійшли: Я. Цурковський -- редактор; Осип 
Турянський, Микола Угрин-Безгрішний -- заступники редактора; 
Володимир Шаян -- технічний редактор; Володимир Лопушан- 
ський -- директор видавництва і відповідальний редактор; Ірина 
Величко -- секретар редакції; Дмитро Козій -- літературно- 
науковий референт; Ярослав Ярославенко -- музичний рефе- 
рент; Андрій Коверко -- референт різбярства; Євген Бунда -- 
референт театрального мистецтва; Володимир Калинович-- 
референт у справах педагогіки та експериментальної психо- 
логії і шкільного навчання; Марія  Дзьоба -- адміністра- 
тор |І9). 

«Літературні вісти» ставили своїм завданням «допомогти 
сконсолідуванню нових творчих сил, зроджених і змужнілих 
у вогні революції, як теж спрямуванню цих сил в одну могутню 
течію, свідому своїх цілей і завдань, - в течію, що має в собі 
обновити життєві сили народу, заржавілі з браку руху й ім- 
пульсивности» |11). 

Зрозуміло, що поява кожного літературного покоління пояс- 
нюється конкретними суспільно-історичними добставинами та 
існуючим мистецько-творчим рівнем. Суспільну атмосферу цього 
часу ІНТЕМОВСЕГіІвці характеризували в двох найпритаман- 
ніших їй ознаках: з одного боку -- присутність змужнілих та 
загартованих війною прогресивних сил, і з другого -- наявністю 
сил імпульсивних, «заржавілих з браку руху». 

Рівень розвитку культури та науки на цей час в Галичині 
вони визначали творчими досягненнями: в малярстві особою 
Олександра Новаківського, в прозі новелістикою Василя Сте- 

фаника та повістями Богдана Лепкого, в музиці композиціями 
Василя Барвінського, Станіслава Людкевича, Ярослава Яро- 
славенка, в науці розробками з філософії проф. Степана Белея, 
діалектолога проф. Івана Зілинського, працями з історії укра- 
їнської літератури Михайла Возняка, академіка Кирила Сту- 
динського та критика Ярослава Гординського, природнич: на- 
уки дослідженнями Володимира Кучера, Володимира Левицько- 
го та Івана Раковського. А ось на поезію вони дивились як на 
таку, де не визначилось яскравих імен, тому й дивились на неї, 

як на лірику анемічну. 
Цим самим обгрунтовувалась ними позиція «Літературних 

вістей»: «Метою нашого журналу, -- зазначалось у програм- 

39



ній статті, -- освободити творчі сили з-під грубого леду заста- 
рілих догм і форм, що плаксивим напівом колискової пісні за- 
колисували наш народ тоді, коли треба було пірвати його до 
світла й соборного зриву» ЦІ|. 

Певна річ, що недооцінювати поезію, наприклад, Петра Кар- 
манського, Степана Чарнецького, Олеся Бабія, Василя Бобин- 
ського чи того ж таки Богдана Лепкого було не чим іншим, 
як суб'єктивним підходом «вістян». Хоча слід сказати, що «в 
провідниках» української поезії вони бачили імена значиміші, 
ніж вище названі. Це були Павло Тичина (Радянська Україна) 
і Євген Маланюк (еміграція). 

Звідси знову немалозначна теза: «будемо старатися нав'яза- 
ти постійний контакт зі всеукраїнським літературно-мистецьким 
рухом в краю і за кордоном, передовсім із рухом молодої гене- 
рації...» ПІ). І далі: будемо «пособляти розвиткові нових та- 
лантів», будемо «служити пропаганді української книжки між 
народом...» 

умаю, є всі підстави твердити, що ці високі творчо-пошу- 
кові пориви не так перегукуються з молодомузівськими, як 
йдуть від них, як також йдуть і від «Української хати». Адже 
«хатяни» і «молодомузівці» свої мистецько-формальні експери- 
менти в принципі провадили в одному напрямі. Багато чого з 
їх досвіду візьме і вже розробить на своєму рівні «Музагет» 
(1919). Це будуть яскраво виражені символістичні твори. До 
їх бібліотеки, згадаймо, увійдуть «Бузковий кущ» М. Філян- 
ського, «На березі Кастальському» О. Слісаренка, збірка опо- 
відань та нарисів Мирослава Ірчана «Сміх Нірвани», збірки 
поезій В. Ярошенка «Світотінь», «Луни», твори Я. Савченка, 
П. Богоцького, Г. Журби, Ю. Михайліва, а також Д. Загула, 
П. Тичини, Василя Еллана, В. Чумака. 

Таким чином, українська стрілецька поезія, що на початку 
20-х років творилась під знаком літературно-мистецької групи 
«Митуса», з одного боку була суспільно-політичним породжен- 
ням «Молодої музи» та авангардних напрямів української 
поезії, а з іншого -- їх продовженням. До того ж не тільки 
продовженням, а й певним стимулятором розвитку нових тен- 
денцій. 

Адже збірки «Прозолоть світанку», «Смолоскипи», «Вог- 
ні» та інші Ярослава Цурковського, публікації Івана Корови- 
цького, що стануть збіркою «Віще зілля» в 1936 р., вірші Ярос- 
лава Дригинича «Різьблю віддаль» -- це новий розлогий мате- 
ріал для розмови про український футуризм та інші художньо- 
естетичні напрями. 

1. Архипенко О. Альбом. К. 1989. 2. Бобинський В. Від символізму - 
на нові шляхи |/ Митуса. (Львів). 1992. Січ. 3. Бойчук Б. Пробний леті// 
Остап Луцький -- молодомузець. Нью-Йорк, 1968. 4. Бурачинська Л. Бу- 
ревістя в українській поезії // Літературні вісті (Краків; Львів). 1942. Лют. 
Ч. 1. 5. Гординський С. Поезії О. Бабія (про «Пожнив'я) // Назустріч. 1938. 
Х» 10 (106). 15 черв. 6. Гординський С. Поет «другої генерації» (/ Назустріч. 
1936. Х» 52. 15 лют. 7. Гординський Я. Воєнні роки (1914--1920) // Літера- 

40



турна критика підсовєтської України. Львів; К. 1939. 8. Життя й революція. 
1925. Ме 10. 9. Інтелектуальний бльок молодої Всеукраїнської генерації // 
Літературні вісті. Львів, 1927. Ч. 3--4. 10. Липа Ю. Лист до літераторів // 
Статті про «Танк». Варшава, 1929, 11. Літературні вісти, Львів, 1927, Ч. 1-- 
2.12. Франко І. Зібрання творів: у 5 т. К., 1982, Т. 37. нео 

Стаття надійшла до редколегії 07,02,91 



ІЇсторія літератури 

О. І. ВЕРТІЙ, доц., 
Сумський педінститут 
іль | Дойюь і ї . 

Художньо-філософський потенціал 
поезії Павла Грабовського 

Однією з найвизначальніших прикмет художнього 
мислення Павла Грабовського є філософічність. Зумовлена во- 
на як історичними та соціальними обставинами, так і обстави- 
нами особистого життя, які постійно ставили поета перед необ- 
хідністю задумуватися над причинами і наслідками тих чи 
інших процесів, явищ, подій, доходити тих чи інших висновків 
та узагальнень. 

Так, розмірковуючи над природою і змістом буття людини, 
Павло Грабовський осмислює суспільні явища, так би мовити, 
ширшого і вужчого плану у їх взаємозалежності і взаємообу- 
мовленості. Скажімо, у поезії «Робітникові» ширший план ста- 
новить праця «на других» впродовж днів і ночей (|Ї, т. 1, с. 51). 
Подібне спостерігається і у «Швачці». Вужчий план «карбу- 
вальний будинок», у якому людина знаходить свій кінець («Ро- 
бітникові»), та «вільна неволенька», що тяжким болем запек- 
лась у грудях виснаженої працею жінки-трудівниці («Швач- 
ка»). У такому співставленні зображено сільську громаду І 
вчительку («Трудівниця»), минуле і теперішнє («Допусти»), 
трагедію сім'ї, спричинену смертю матері, а потім і батька, 
безвихідне становище дітей («Сироти»). Завдяки цьому автор 
глибше проникає у зміст співвідношуваних протилежностей, а 
отже, і у внутрішній світ героїв, діалектику їх становлення, 
виходячи на новий рівень художньо-філософського узагальнен- 
ня, змикаючи в художньому образі ці протилежності в єдине 
ціле. 

Соціальне, Духовне, морально-етичне, психологічне буття 
героя постає у такому разі як вироблення людиною і суспіль- 
ством відповідних прагнень, принципів, ідей тощо. Крайнє зубо- 
жіння і відчуття беззахисності природно породжує у дітей 
(поезія «Сироти») думку про шматок хліба, який хоча б інколи 
можна було побачити на столі, спонукає шукати розради 1 за- 
тишку у батька, але й його взяли «до розправи». Художні дета- 

Овертій 0. І., 1993 

42



лі «Надворі люто тріщать морози», «Краялось серце, змерзали 
сльози, Поки не сплющив навіки очі» |Ї, т. 1, с. 333| не лише 
інтимізують ліричну оповідь, а й акумулюють у собі увесь тра- 
гізм ситуації. 

Глибоке співчуття бідним, усвідомлення свого громадянсько- 
го обов'язку викликають до життя і благородні прагнення та 
ідеали героїні поезії «Трудівниця». Вона хоче вивести сільських 
дітей на дорогу знань, що для Павла Грабовського було рівно- 
значним революційній боротьбі. Зображення життя і побуту 
селян тут поєднується із розповіддю ліричного героя про осві- 
тянську діяльність учительки і побудоване на основі чергуван- 
ня часово-просторових рамок розвитку поетичної ідеї. Їх зву- 
ження, розширення, а потім знову звуження підпорядковане 
розкриттю антагоністичного характеру взаємин людини і су- 
спільства. Прикінцева пейзажна замальовка «Хуга свистить по 
загатах, жалібно труп заміта» |Ї, т. 1, с. 138) виразно вказує 
на крах будь-яких ідеалів добра і справедливості за даних 
суспільних обставин. Таку ж ідейно-естетичну функцію виконує 
цей художній прийом і в інших згаданих тут поетичних творах. 
У такий спосіб Павло Грабовський підкреслює неможливість 
для ліричного героя розкрити себе до кінця, максимально реа- 
лізувати за даних обставин свій соціальний і духовний потен- 
ціал. Та на цьому пошуки ліричним героєм свого місця в суспіль- 
стві не закінчуються. У «Листі до молоді української» Павло 
Грабовський підкреслював, що «поліпшення нашої долі можли- 
ве лишень яко послідок зміни тяжких обставин світових чи, 
зокрема, державних,-- то ж треба працювати в напрямку зни- 
щення отих і загальних обставин» (|Ї, т. 3, с. 52). Відповідно до 
усвідомлення таких джерел соціального прогресу відбуваються 
і зміни у внутрішньому світі героя, а отже, і соціальній та пси- 
хологічній зумовленості його характеру. 

Ідейно-естетичною домінантою стає образ майбутнього, яке 
розмикає часові рамки твору у віддалену перспективу. Воно 
оживляючим потоком вливається в душу героя, ставлячи його 
перед дилемою: безсило опустити руки і скоритися долі чи «пе- 
рейнятись швидше світлом знання, Поступом, якого осягла Єв- 
ропа» |Ї, т. 1, с. 118), в ім'я перемоги добра над злом. Етичний 
вибір тут залежить від критичного сприйняття і осмислення 

дійсності, у якій допитливий розум навіть під гнітом найтемні- 
ших сил бачить і сили іншого порядку -- сили боротьби, про- 
гресу. 

Глянь на луг-- не вся травиця 
Ще потоптана упрах; 
Глянь на люди -- Чесні лиця 
Ще пе всі обвіяв страх (Її, т. І, с. 621, - 

звертається ліричний герой до свого уявного співбесідника. 

Динаміка взаємодії кольорів -- темного і світлого -- тепер виз- 
начає і динаміку внутрішнього конфлікту, розв'язка його зна- 

менує собою віру в перемогу світла над тьмою: «І побачать 
вбогі діти Будуче славетне, будуче прекрасне» («Щоб настав 

43



час жаданий»); «Час настане для взаємин спільних, Зоря згоди 
заблищить у тьмі. Рівний всім, в сім'ї народів вільних Раб-на- 
род забуде об ярмі» («Прийде день великої відради»). 

У названих та інших поезіях цього ідейно-тематичного цик: 
лу, як от: «Людина єсм..», «Думка тюремна», «З елегій» тощо 
перед нами постає соціально активна особистість, революціонер- 
борець. Він виявляє виняткову силу волі, цілеспрямованість, 
завдяки чому, долаючи зневіру і розпач, підпорядковує обста- 
вини своїй меті. Життя для нього -- це рух, боротьба за мож- 
ливість реалізувати свої принципи та ідеали у суспільстві, бо- 
ротьба за свободу, вільний вияв своєї людської сутності. 

Рух та боротьба визначають і долю людини в суспільстві, 
а відтак і долю суспільства. У поезії Павла Грабовського Ця 
взаємозалежність постає як проблема часу, зміст якого харак- 
теризується крайньою взаємовідчуженістю людини і суспіль- 
ства. Антитеза «світ -- неволя в ньому» («Краще б у світ не 
родитись.-- Стільки він мук завдає!»), загибель чесного, рід- 
ного -- тержество злого, ворожого («Сестроньки, браття -- В 
могилі, Вороги ж люті -- живі...» |Ї, т. 1, с. 97) у поезії «Кра- 
ще» створюють свого роду художню модель того часу, підкрес- 
люючи приреченість ліричного героя на неймовірні страждання, 
пекучу самотність. 

Однак герой Павла Грабовського -- революціонер-борець. 
Навіть у хвилину морального і душевного падлому він не опус- 
кає рук. Аналіз ним свого внутрішнього світу у такому стані -- 
не акт безсилля, а свідчення активної роботи думки, тнівного 
протесту проти усякої наруги над людською гідністю, проти 
черствості і байдужості до людської долі. То, зрештою, прок- 
ляття відступництву, пристосуванству, втраті благородних прин- 
ципів та ідеалів, які мали б живити думку, кликати до дії. Зри- 
мо і чітко такий герой постає в поезіях «До матері», «Чи ви 
живі, чи повмирали», «Я так страшенно змучивсь» тощо. 

медитативно-трагічному звертанні сина до матері («До 
матері») не важко вловити твердість переконань і характеру 
героя, вірність його своїм життєвим принципам та ідеалам. 
ройнятий гарячою любов'ю до найдорожчої у світі людини, він 

усвідомлює, що шлях до майбутнього лежить через жорстокі 
випробування. Синтез теперішнього і майбутнього тут служить 
прийомом розкриття динаміки взаємин людини і суспільства, 
тих складних соціальних процесів, які, зрештою, визначають 
основу суспільства, рухають його вперед по шляху прогресу. 
Тому його обурює будь-яка пасивність у пору епохальних зру- 
шень, неувага до тих, кому так потрібна підтримка у цій справі: 

Чи ви живі, чи повмирали; 
Чи я дождусь коли, чи ні, 
Щоб клаптик часом переслали 
Паперу братнього мені? 
Прохав, молив.. Що більше вдію? 
Хоча б хто на сміх написав... 
То все б кохав дурну надію, 
Все б долі привид не згасав |Ї, т. 1, с. 340). 

44



Ліричний герой, як бачимо, пройнятий турботою не стільки 
про власну долю, скільки про долю спільної праці, якій при- 
святив своє життя, «Клаптик братнього паперу», тобто думки, 
ідеї друзів йому і потрібні саме для підтримки революційного 
духу. Трансформуючи таким чином особисте у сферу суспільних 
відносин, Павло Грабовський підкреслює взаємозалежність долі 
людини і суспільства, надає змістові створеного ним образу 
філософсько-медитативної значимості та чіткого ідейного спря- 
мування. 

То ж цілком зрозуміло, чому він не може спокійно спосте- 
рігати, як світ убиває людське в людині («Людина єсм..», «Там 
і тут»), як закріпачують люд «во ім'я господа Христа» («Воро- 
ги»). За зверхньою красою світу він бачить «смердючі болячки» 
(«Веснянки»), його обурює зневага до народу, космополітизм 
салонних поетів («Сучасним поетам великоруським»). Він ціл- 
ком безкомпромісний і ця безкомпромісність -- єдино правиль- 
ний спосіб вийти зі стану драматичної самотності на шлях 
активної революційної дії. 

Уперед до завзятого бою 
За громадські та власні права, 
Коли бути бажаєм собою, 
Коли серце позор відчува! (Ї, т. І, с. 3843, -- 

такий морально-етичний кодекс життя революціонера-борця, 
така його життєва позиція як громадянина. Ставши на пере- 
хресті епох, він зливає свою долю з долею народу і суспільства 
в цілому. Тому-то у ліриці поета авторське «я», як і внутрішній 
світ ліричного героя, знаходить багатопланове, багатогранне 
вираження, надто ж коли йдеться про мету, символ і цінність 
життя. 

Одразу зауважимо, що й саме розуміння цих понять у Пав- 
ла Грабовського йшло від позначеної впливом народництва ідеї 
нерідної боротьби революціонера і самодержавства, що збли- 
жувалася з ідеєю страждання Ісуса Христа і найтіснішим чином 
пов'язувалася з поширенням освіти серед селянства, до усвідом- 
лення необхідності революційних змін, свободи, про що йдеться 
й у пізніших поезіях. Мотив необхідності повалення влади 
«катів-бузувірів» утверджує думку про можливість вільного 
розвитку людської особистості. Отже, свобода, людське щастя 
визначають основну мету життя Павла" Грабовського і його лі- 
ричного героя. Смисл життя бачиться в підпорядкуванні усього 
свого соціального, морального потенціалу, усіх своїх сил справі 
боротьби за цю свободу і це щастя, справі революційного тво- 
рення нового майбутнього. Кінцевий результат боротьби, її 
значимість для прогресу суспільства і людства в цілому стає 
критерієм цінності життя. і 

Саме такі світоглядні позиції автора визначають і кут його 
зору на події, явища, людей і їх справи, зумовлюють особли- 
вості композиційної організації того чи іншого поетичного тво- 
ру, що нерідко набуває форми звернення до сучасника. Образ 
власне автора, який споглядає і аналізує навколишній світ, 

45



стає у центрі твору. Суперечливий характер його зв'язків з цим 

світом надає дихання поетичній думці. 

У поезіях раннього періоду «Гадка», «Наша слава» та інших 
вона виводиться з поглибленого аналізу дійсності, сформова- 
них нею моральних принципів революціонера-народника, які 
сповідує і власне автор, і в доцільності яких намагається пере- 
конати свого сучасника. Він твердо вірить, що «Не в огуді хиб 
сучасних Ціль та сила бояка», що «Прошла кров не дасть нам 
ради, Знов прокляттям обіллє», а «Поклик помсти та розради 
Щирий замір попсує» |Ї, т. 1, с. 125). Пояснення такої позиції, 
її утвердження веде до градації думки як одного з найдійові- 
ших засобів емоційного впливу, до наростання почуття, яке роз- 
гортається у чітко визначену художньо-філософську концепцію 
буття борця за соціальну справедливість, щасливе майбутнє. 
Поступова зміна символічних образів «тьми», «темряви люд- 
ської» на пройняті вірою в торжество ідеалів «братньої згоди», 
«освіти на народнім язиці» образи розквітлих «мов ясні квіти» 
надій, що «зоріють чоловіку в непрогляднім заперті», виражає 
авторську позицію, авторське розуміння мети і смислу життя, 
які концентруються в останніх підсумкових рядках. 

Простий люд-- є наша слава; 
За Європою наш слід! |Ї, т. 1, с. 126). 

Свідчення різноманітності форм вияву авторського «я» У 
трактуванні даної проблеми є і поезія «Щаслива людина». 
Побудована вона на основі тези і розгорнутого заперечення, яке 
пояснює, розкриває її глибокий підтекст. Сама теза, висловлена 
в першому рядку, - «Кругом щаслива ти людина», що адре- 
сована автором своєму ліричному героєві, разом з розгорнутим 
коментарем сприймається як іронія, бо ж його не залякають 
ніякі грози, бо ж від нього країна ще не бачила «щирої сльози», 
Таке життя з погляду Павла Грабовського -- не життя. Позбав- 
лене здорового глузду, воно залишається тихим існуванням |і 
уже цим несе в собі загрозу суспільству, викликаючи з боку 
автора рішуче заперечення і осуд: 

Дай тільки бог-- того покою 
Нікому на світі не знать! (|Ї, т. 1, с. 116). 

Як бачимо, самовільне зречення особистістю свободи, на думку 
Павла Грабовського, позначається на розвитку як самої особис- 
тості, так і суспільства в цілому. Авторське узагальнення адре- 
сується не лише ліричному героєві, а й є свого роду застережен- 
ням його сучасникам і прийдешнім поколінням. й 

Інший аспект розглядуваної теми простежується в поезії 

«Куди подінусь я з нудьгою». Її герой скований лещатами жор- 
стокої дійсності. Скованість ця пояснюється не пристосуванством 
і жалюгідним животінням, а конфліктним характером його взає- 

мин з суспільством, у яких не раз перемагає останнє. Таким 
чином, герой залишається позбавленим можливості досягти мети 

свого життя і заглиблюється в аналіз свого внутрішнього СВІТУ: 

Діалектична єдність бажаного і сущого, прекрасного і потвор" 

46 



ного надає творові драматичної гостроти, інтимізує поетичну 
розповідь, утверджуючи думку про те, що життя втрачає свій 
сенс, свою цінність, коли мета залишається для людини недо- 
сяжною, що в свою чергу означає і втрату свободи як неодмін- 
ної умови для самовияву і задоволення життям. 

Однак уже в поезії «До великоруського поета Рамшева», 
циклах «З елегій» та «Веснянки» відчутні нові мотиви в худож- 
ньому осмисленні мети, смислу і цінності життя. Ліричний ге- 
рой в муках, боріннях долає розпач і приходить до усвідом- 
лення необхідності підпорядковувати обставини боротьбі за сво- 
боду і щастя. 

Нерозважна журба по утраті весни 
Ясно глянуть мені не давала... 
А з північних снігів, з гуртової труни 
Закатована тінь уставала |Ї, т. 1, с. 1631, -- 

читаємо в поезії «Прокидалось усе та цвіло навкруги». 
Відтепер становлення реалізму в творчості Павла Грабов- 

ського найтіснішим чином пов'язується з відкриттям того ново- 
го в особистості борця, що сформувала в ньому революційна дійс- 
ність, з наступальністю авторської позиції у вираженні ідеалів 
своєї епохи, революціонізуючим їх впливом на маси. Змінюються 
і самі принципи художнього узагальнення. Розвиток поетичної 
думки йде від особистого до загального, а внутрішній світ лі- 
ричного героя і самого автора усе більше і більше трансформу- 
ється в сферу суспільних відносин, виражаючи загальносуспіль- 
ні тенденції. Так, зображення весни у циклах «З елегій» та «Вес- 
нянки» становить не лише художню паралель до внутрішнього 
світу ліричного героя, а й набуває значення символу вічної 

боротьби прогресивного з консервативним. Усе це засвідчує 
новий, значно вищий рівень авторського самовираження, появу 
нових цікавих і оригінальних рішень. Помітна інтимізація пуб- 

ліцистичної оповіді, змінюється і адресат. Ним стає людина 
активної революційної дії, а то й увесь народ. Підкреслюючи 
цю особливість, В. Шанюк указує і на переакцентацію стильової 

домінанти у творчості поета, яка виявилась, зокрема, в посланні 

«До Б.С.-го». Дослідник зазначає, що від приглушеної опо- 
відності, заглиблення у власний світ ліричний герой Павла 

Грабовського тепер «виходить на значно вищий рівень аналі- 

тичної свідомості», в результаті чого «змінюється зміст і функ- 

ціональне призначення рефлективно-медитативної природи жан- 

ру» ПІІ, с. 11|, що набуває агітаційної напруженості. 
Ще виразніше це виявляється в поезіях «Я не співець чу- 

довної природи», «Не раз ми ходили в дорогу», «Я виніс все... 

Кайдани та неволя» та ін. Про першу з них ми досі говорили 
як про свого роду літературно-естетичний маніфест Павла Гра- 
бовського. Однак цим її зміст не вичерпується, адже художня 

творчість для ліричного героя є однією з форм вияву життє- 
діяльності, метою, яка скеровує цю життєдіяльність, про що 
заявлено у першій строфі: 

417:



Я не співець чудовної природи 
З холодною байдужістю її; 
З ума не йдуть знедолені народи, -- 
Їм я віддам усі чуття мої (Ї, т. І, с. 633). 

Вона, як бачимо, становить свого роду розгорнуту тезу, в якій 

визначена авторська позиція як митця щодо даного суспільства, 
його життєва мета. Далі ж на основі контрастного зіставлення 

«ясних золочених просторів» і люду без житнього шматка, «со- 

ловйових хорів» і стогону мужика, куточків благодатних і пла- 
чу знедолених відкривається реалістична картина тогочасної 
дійсності, яка стає джерелом пекучого болю в душі поета. Міст- 
кість цього поняття поглиблюється введенням образу іншого 
світу, заплідненого новими ідеями, у перемогу якого вірить 
поет, заявляючи: 

Нехай вони, кохаючись «на лоні», 
Мук забуття вишукують дарма, 
Їх не заспать: у серця відгомоні 
Озветься світ з турботами всіма! (1, т. 1, с. 635), 

Отой «світ з турботами всіма». і є живлющим джерелом, най- 
вищим критерієм цінності життєвої позиції | ліричного героя, 
який наближає його своєю творчістю. 

Життя як страждання з ясним розумінням завдань, постав- 
лених часом, та революційних ідей, які стають провідними 

переконаннями усього життя, становить основу героїчного па- 
фосу і поезії «Не раз ми ходили в дорогу». Його змістовність 
зумовлюється рішучістю ліричного героя в утвердженні краси 
як революційного діяння, устремлінні до «правдивої цілі» -- 
допомогти знедоленим якнайшвидше порвати кайдани. Саме 

ця благородна мета надихає борців на подолання неймовірних 
випробувань на шляху до її здійснення. 

Характерно, що героїчним пафосом пройняті навіть ті твори 
Павла Грабовського останніх років, у яких герой терпить по- 
разку. Скажімо, у поезії «Я виніс все... Кайдани та неволя» 

ліричний герой, підсумовуючи прожите ним, доходить висновку, 

що йому не вдалося і вже не вдасться до кінця реалізувати 
свої життєві принципи, переконання та ідеали. Однак провідна 

думка твору: «Нема нічого гірше, Як буть живим і вмерти за 

життя!» |І, т. 11, с. 352). Усвідомлення цього говорить про 

соціальну активність героя як визначальний принцип його су- 

спільної діяльності, як висхідну точку становлення його харак- 

теру і взаємозв'язку з навколишнім світом. 
Сказане ще раз переконує в тому, що у героя як ранніх, так 

і пізніших творів Павла Грабовського одні й ті ж ідеї і прин- 

ципи, одне й те ж розуміння мети, смислу і цінності життя 

навіть тоді, коли вони виростають на різному суспільному грунті 

і різних ідейних течіях. Еволюція ж світогляду автора, як і ево- 

люція самого ліричного героя, не змінює в принципі, а лише 

видозмінює, збагачує основні тенденції та аспекти вираження 

авторського «я», концепції героя в цілому. 

48



Художньо-філософська місткість поезії Павла Грабовського 
поглиблюється і за рахунок емоційно-смислового поліфонізму 
образу як однієї з форм вияву соціальної активності героя, 
пов'язаної, насамперед, з самореалізацією людини в світі. Це, 
у свою чергу, зумовлює гострий конфлікт між потенціями, 
бажаннями і можливостями їх втілення. 

У поезії «Доля» ідея неминучої перемоги в боротьбі за сво- 
боду знаходить свій розвиток у зміні картини збитих хлібів та 
полеглої після бурі трави картиною поля, що оживає під ясним 
промінням після шквалистого дощу. Зорові та слухові образи 
тут несуть у собі глибокий підтекст, який конкретизується, роз- 
кривається в наступній строфі в образах героїв та подоланого 
горя, після якого приходить свобода. Шляхом своєрідного пара- 
лелізму автор надає поетичній оповіді особливої драматичної 
напруженості, утверджуючи думку про те, що свою долю необ- 
хідно кувати самому, що доля -- це не що інше, як боротьба за 
торжество нових ідеалів, у процесі якої особистість досягає неза- 
лежності в своїх Діях і вчинках, повноти вияву своєї сутності. 

Така думка закладена і в основі ряду інших творів, зокрема 
таких, як «Надія», «Справжні герої», «Не згинайсь, угамуй своє 
горе», «Борцеві», «До товаришки недолі» та ін. Свобода висту- 
пає у них як каталізатор потенціальних можливостей, як джере- 
ло його активної участі в боротьбі, що переживається ним як ра- 
дість, радість життєдіяльності і життєтворчості. Ліричний ге- 
рой сповнений віри в те, що 

Встануть мученики-браття, 
Встануть сестри, як живі... 

За годиною прокляття, 
Мук, кайданів та крові, 

Зрадно купленої слави, -- 
Панство волі йде услід, 

І на чолі миросправи, 
Власно з'явиться нарід! |Ї, т. 1, с. 62). 

Інтимізуючі образи квіток запашних, розталих снігів, просто- 

рих полів («Не згинайсь, угамуй своє горе») проектують внут- 
рішні боріння, шукання, внутрішню драму героя у новий світ, 

світ, де уже «заблисла» сподівана зоря і знов воскресли золоті 
сни. 

Вузловими моментами розгортання образу цього світу в пое- 
зії «До товариства» є тьма, кров, могила, тюрма. Але той світ 
мороку розсікає тверда впевненість у тому, що «на Зітлілому 

нашому трупі невмируще братерство зросте». Братерство тут 

уособлює любов, злагоду, щастя. Функція цього образу поля- 

гає в тому, щоб розвіяти безнадію, з усією силою і повнотою 

розкрити потенціальні можливості революціонера-борця, акти- 
візувати його життєву позицію. Разом з тим поет утверджує 

в свідомості читача думку про те, що життя, навіть за умови 
неминучого його трагізму, визначається отим майбутнім «невми- 

рущим братерством», соціальні, моральні, духовні та ідейні 

основи якого куються уже сьогодні. У поезії ж «Не сумуй, що 

4--2323 49



врода...» розв'язку подібного внутрішнього конфлікту підсумо- 
вує авторське звертання-заклик 

Хай важка дорога; 
Хай похмурі днини, -- 
Все зроби, що мога, 
На користь країни! |Ї, т. 1, с. 336). 

Це, зрештою, й виводить героя зі стану страждання, безнадії 
на новий, вищий рівень його соціальної активності. 

Та на тому шляху поступу героя не раз спіткають гіркі не- 
вдачі, які зумовлюють гострі внутрішні суперечності, гальмують 
активну діяльність, призводять до душевних мук і страждань. 
Вони викликані то передчасною смертю близької і дорогої лю- 
дини («До Н.К.С.): «Зарані в холодну могилу..», то самот- 
ністю («Краю не буде неволі», «Не прийде надія, одурить-- я 
знаю»). Природно, що в поетичній системі тут переважають 
епітети на позначення чорного кольору, метафори типу «думки 
потліли попелом», порівняння надії з «хибким» човником, такі, 
що символізують неволю,. моральну пригніченість, душевну 
самотність. Однак саме такий зміст образів свідчить про нездо- 
ланність прагнення ліричного героя повернути втрачене, по- 
роджує не лише відчай і розпач, а й гнів та обурення, спонукає 
шукати виходу з такого становища. Бездіяльність же, нехай 
вимушена млявість, заглиблення у світ особистого життя роз- 
цінюється поетом як тяжка провина перед суспільством і май- 
бутнім, як відмова взяти на себе відповідальність за їх подаль- 
шу долю. 

Та не підхоже бурлаці 
Збуджувать маріння красні... 
Ми народились для праці, -- 
Геть же всі пориви власні. |Ї, т. 1, с. Бахіюое 

заявляє автор у поезії «До товаришки недолі» після довгих 
роздумів над своєю недолею. 

Відчуття цієї відповідальності, цього обов'язку гартує волю. 
Герой свідомо йде на випробування долі, не зраджуючи своїм 
життєвим принципам та ідеалам. Звідси джерело його цілеспря- 
мованості, рішучості, витримки, звідси його стійкість, здатність 
боротися в умовах, небезпечних для життя. Така багатомірність 
внутрішнього світу революціонера-борця в поезіях цього ідейно- 
тематичного спрямування передає як усю складність взаємин 
людини і суспільства, так і динаміку формування і становлення 
ідеалів ліричного героя, його особистості в цілому. Заміна тра- 
гічного пафосу пафосом героїчним у поезіях «Справжні герої» 
(«Не вам мій спів, уквітчані герої Кривавих справ, не вам мій 
голос, -- нії» -- «Окриють їх колись вінки немручі, -- Затихне 
навіть галас ворожди!» (І, т. 1, с. 175) та «Співець» («Не 
згадуй нам про вічну млу труни, Не згадуй нам про мертвий 
сон могили» -- «..засівай зерном добра лани, Щоб найплід- 
ніші жнива уродили!» |Ї, т. І, с. 387| поглиблює оптимістичне 

начало в утвердженні ідеї саможертовної боротьби революціо- 

50



нерів в ім'я перемоги добра над злом, в ім'я торжества спра- 
ведливості на землі. 

У цьому емоційно-смисловому контексті особливого змісту 
набувають і такі образи, як «шляхи колючі» («Справжні ге- 
рої»), дорога, хата, поріг («Не раз ми ходили в дорогу...»), 
стежки для нащадків («Упереді»). Вони акумулюють у собі 
жагу свободи, активної революційної дії, в яких особистість 
тільки і може реалізувати свої мрії, прагнення та ідеали. Тому 

Грабовський надає Їм урочисто-драматичного і разом з тим 
оптимістично стверджувального звучання, виражаючи тим са- 

мим і своє розуміння прекрасного, як виконання моральних за- 
повідей і громадянського обов'язку революціонера. 

Як бачимо, філософське осмислення людського буття в пое- 
зії Павла Грабовського веде до якісно нового, поглибленого: 
прочитання і художнього розв'язування таких проблем, як взає- 
мозв'язки людини і суспільства, мета, смисл і цінність життя. 
Загострення внутрішнього конфлікту, багатогранність автор- 
ського «я», емоційно-смисловий поліфонізм та публіцистичне 
спрямування поетичної оповіді збагатило художню палітру пое- 
та, ставлячи його в один ряд з найвидатнішими мислителями 
свого часу. 

1. Грабовський П. Зібрання творів: У 3 т. К. 1959. 2. Шанюк В. И. 
П. Грабовский и развитие украйнской поззии 80--90-х годов ХІХ столетня: 
Автореф. дис. .. канд. фьлол, наук. К., 1987. 

Стаття надійшла до птедколегії 09.11.90 
й 

Д. М. КУЗИК, доц,, 
Дрогобицький педінститут 

Леся Українка про художній переклад 
(За матеріалами епістолярної спадщини поетеси) 

. Питання про Лесю Укранку як теоретика перекладу 
уже було предметом дослідження сучасних літературознав- 
ців |2, 5). Проте ще немає окремої роботи про погляди поете- 
си на мистецтво художнього перекладу в її епістолярній спад- 
щині. Вивчення їх дає змогу заглянути в творчу лабораторію 
Лесі-перекладача, краще зрозуміти принципи, якими вона ке- 
рувалася, працюючи над творами зарубіжних письменників. 

Леся Українка постійно дбала про розширення зв'язків укра- 
їнської літератури з прогресивними літературами світу. Одним 
із важливих засобів зміцнення цих зв'язків вона вважала ху- 
дожній переклад. Листи поетеси свідчать, що питання худож- 
нього перекладу були предметом її постійної уваги, що вона 

(О Кузик Д. М., 1993 

4" 51



глибоко розуміла загальнокультурну і суспільно-політичну 
функцію перекладу. 

«Надаючи особливого значення виборові творів для перекла- 
ду, Леся Українка пропагувала кращі зразки зарубіжних літе- 
ратур, виступала ініціатором їх перекладу українською мовою. 
1898 р. в листі до брата Михайла поетеса подала великий спи- 
сок творів російських та зарубіжних письменників, за переклад 
яких, на її думку, повинні були взятися члени літературного 
гуртка «Плеяда». Ця своєрідна програма охоплює понад сто 
творів. Першими у ній значаться твори революційного роман- 
тика Дж. Г. Байрона «Паломництво Чайльд-Гарольда» та філо- 
софсько-символічна поема «Манфред». Правда, перш ніж пода- 
ти список авторів і їх творів, Леся Українка встановлює, для 
"кого мають видаватися ці переклади, адже «від сього багато 
залежить, як має обернутися справа. Бо коли перекладна літе- 
ратура має видаватись для народу (для простого народу), то 
тоді каталог творів до перекладання можна і навіть треба ско- 
ротити, бо навіщо ж народові, принаймні тепер, тії Полі Бурже, 
Байрони, Леопарді та хоч би й Шіллер і Гете» «Ї9, с. 27). Під 
«простим народом» Леся Українка, ймовірно, розуміла мало- 
письменне селянство. І тут її погляди, як зауважила І. Журав- 
ська, були дещо відмінними від поглядів Івана Франка, який 
при виборі матеріалів для перекладу не робив жодних знижок 
на неписьменність чи відсталість народу |5, с. 181). 

Цікаво, що свою перекладацьку діяльність Леся Українка 
почала перекладом Гоголевих «Вечеров на хуторе близ Дикань- 
ки», в яких великий письменник створив неповторні образи 
українських селян. «Все, що може мати природа прекрасного, 
сільське життя простолюдинів чарівного, -- писав відомий ро- 
сійський критик В. Бєлінський, - все, що народ може мати 
оригінального і типового, все це райдужними кольорами бли- 

щить у цих перших політичних мріях Гоголя» |З, т. 1, с. 301). 
На читача-селянина орієнтувалась Леся Українка і тоді, 

коли бралася за переклад творів Івана Франка російською 
мовою. В листі до К. Панкевич, продавця книгарні Наукового 
товариства ім. Т. Г. Шевченка у Львові, замовляючи твори 
Франка, Леся Українка писала, що їй «власне, треба такої 
белетристики, щоб надавалась до читання селянам в Росії» 

19, т. 10, с. 142). Поетеса зазначала, що такі твори, як наприк- 
лад, «Для домашнього вогнища» та «Перехресні стежки» «не 

придадуться» їй, а от такі оповідання, як «Сам собі винен», 

«дуже були б до ладу» |9, т. 10, с. 142). Згодом Леся Українка 

перекладала російською мовою оповідання «Сам собі винен», 

«На дні», «До світла» та «Добрий заробок». Ці переклади ви- 

йшли у прогресивному видавництві «Донская речь». Для цього ж 

видавництва "Леся Українка мала намір перекласти деякі но- 

вели В: Стефаника та один з найкращих творів О. Кобилян- 

ської на селянську тематику -- повість «Земля». «Нехай хтось 

скаже, - писала Леся Українка О. Кобилянській; -- чи ПОЗВО- 

ляє комусь перекладати «Землю» по-російськи» |9, т. 10, с. 150). 

52



Наскільки актуальним на ті часи вважала Леся Українка цей 
твір свідчить і те, що раніше вона рекомендувала О. Кобилян- 
ській «Землю» перекласти на німецьку мову, бо «такий роман, 
як та чиясь «Земля», варт і німецькій публіці показати» (|9, 
т.-10/ си 1301: 

- У. міру активізації революційної боротьби трудящих, яка 
показувала, що під поняттям «народ» треба розуміти не тільки 
селянство, але й робітників, змінювалися й погляди Лесі Укра- 
їнка на відбір творів для перекладу. Сама вона тепер пе- 
рекладала в основному твори на робітничу тематику. Не 
випадковим було звернення поетеси і до політично-сати- 
ричного твору Гейне «Атта Троль» (цю поему вона «пере- 
кладала з правдивою втіхою» |9, т. 9, с. 152|, драми Гаупт- 
мана «Ткачі» та «Епіапі регдфи». Своїми перекладами названих 
творів Леся Українка приєдналась до започаткованої в україн- 
ській літературі Іваном Франком демократичної тенденції в 
мистецтві перекладу. 

Досить важливими є думки Лесі Українки про бережливе 
ставлення до першотвору, про необхідність відтворення його 
ідейного змісту без жодних змін, підправлень і перестановок 
у тексті. , 

Коли Гнат Хоткевич, перекладаючи російською мовою 
повість «Земля» Кобилянської, хотів «щось там значно поско- 
рочувати і взагалі зредагувати», Леся Українка радила О. Ко- 
билянській «протестувати, бо се поганий буде прецедент для 
всіх авторів, що друкують свої твори поза Росією» |9, т. 10, 

с. 150). З тієї причини Леся Українка залишила за собою 
«право останньої коректи», і це було, як вона наголошувала, 
«сопдіНо зіпе циа поп» "видання усіх її праць |З9, т. 9, 
с.-997|. | 

Застереження поетеси були дуже своєчасними, оскільки 
на сторінки тодішніх журналів все частіше проникали скоро- 

чені, «поправлені» переклади, і на їх користь висловлювались 

навіть деякі письменники-демократи. Зокрема, П. Грабовський 
в одному з листів до І. Франка писав: «Через те я не перекла- 

дав би прозових творів цілком, а вибирав лишень те, що без- 

посередньо тичеться суті, викидаючи все зайве» ротирулно ас 

с. 2501. 
Проти власних вигадок, проти «отсебятинь» у перекладах 

Леся Українка надзвичайно чітко висловлювалася у листі до 

матері, що був написаний 30 березня 1898 р. Повідомляючи 

про свої наміри перекласти «шматок «Манфреда» або «Каїна», 

вона писала: «Якось трапилося, що я досі ні в якому перекладі 

«Каїна» не читала і, певне, се ліпше, бо він зробив на мене 

найсвіжіше і найповніше враження, ніж всі інші поеми Байро- 

на, що були раніш мені відомі з перекладів... Ні, з Байрона 

красти не можна, ним треба бути, а хто ним бути не може, то 

має право тільки перекладати; і то без «отсебятинь» |9, т. 9, 

с. 308). Цікаво, що тут погляди Лесі Українки є дуже близьки- 

ми до думок Бєлінського: «Хто має право модифікувати, змі- 

53



нити, скоротити, поширити думку генія, переробити його творін- 
ня? Яка мета перекладача? -- дати по можливості близьке уяв- 
лення про іноземний твір, як воно є. В такому випадку, якщо 
ви своїми переробками зробили його навіть і кращим, ніж він 
написаний автором, -- переклад невірний, значить «недобрий» 
ІЗ, т. 9, с. 276). Це положення мало виняткове значення. По- 
суті, критик стверджував розуміння перекладу як повноцінної 
заміни оригіналу, що не допускає жодних відступів, перекладу 
іншомовного твору, «яким він є» |7, с. 35). Вся історія росій- 
ського і українського перекладознавства і перекладу розвива- 
лася в боротьбі навколо цих визначальних положень, між їх 
прихильниками і супротивниками. Леся Українка, як практик 
і теоретик, зробила неоціненний внесок у розвиток реалістично: 
го перекладу на Україні. Її листування і в цьому відношенні 
дає важливий матеріал для дослідника. 

У згаданому листі знаходимо тонкі спостереження над ро- 
сійським перекладом драми Шекспіра «Гамлет», що належав 
перу М. Полєвого. Переклад був опублікований 1837 р. і навіть 
на ті часи був досить вільним і далеким від оригіналу. П'єса 
Шекспіра була скорочена майже на чверть. Нагадаємо, що 
1838 р. В. Г. Бєлінський написав на цей переклад велику і до- 
сить позитивну рецензію. Але у 40-х роках, у зв'язку з еволю- 
цією своїх літературно-естетичних поглядів, Бєлінський різко 
змінив думку про переклад Полєвого і неодноразово давав йому 
нищівну оцінку |8, с. 207--208). 

Леся Українка також зауважила, що переклад Полєвого 
вийшов «препакосний» і в ньому «злизано багато чудових вира- 
зів...» |9, т. 9, с. 308). На її думку, «характер Полонія спотво- 
рений» і в перекладі з нього «вийшов не царедворець, а неоте- 
саний грубіян (в сценах з дочкою); пісні Офелії зовсім якісь 
солдатські: «...он бьл бравьй молодеці..» |9, т. 9, с. 308). Оцін- 
ка, яку Леся дає цій інтерпретації драми Шекспіра, цілком 
справедлива. З нею повністю солідаризується радянський дос- 
лідник англо-російських літературних взаємин, автор багатьох 
праць з історії «російського Шекспіра» Ю. Лєвін. Виходячи з 
положень сучасної теорії перекладу, він відзначає, що згідно 
з своєю концепцією Полєвой змінив не тільки образ Полонія, 
але й інших дійових осіб і в першу чергу Гамлета. Намагаю- 
чись зробити твір більш доступним російському читачеві, пере- 
кладач спрощував складні образи, пропускав міфологічні ремі- 
нісценсії, знімав ряд деталей, що потребували коментування 
П І, с. 275). 

Леся Українка | високо оцінила переклад «Гамлета» 
М. П. Старицького, зауваживши, що їй весь час було жаль 
Михайла Петровича, що його чудовий переклад «Гамлета» мар- 
нується, загнічений дикими умовами нашого театру |9, т. 9; 
с. 308)". 

є Докладний аналіз цього перекладу зробила М. Т., Ажнюк (1, С. 77--82Ї:



Не втратили до нинішнього дня своєї актуальності думки 
Лесі Українки про те, що кожен перекладач повинен доскона- 
ло знати як мову оригіналу, так і мову, на яку твір переклада- 
ється. «А з англійською поезією, -- писала вона у цитованому 
вище листі до брата Михайла, -- не буде ніяк, поки хто з на- 
шого товариства не вивчиться по-англійськи» |9, т. 8, с. 28|. 
Про те, що «найгірш діло стоїть в нас з англійськими автора- 
ми, бо сю мову дуже мало хто знає», писала вона до М. П. Дра- 
гоманова у грудні 1889 р. |9, т. 9, с. 32). Сама поетеса тоді ще 
не могла перекладати творів англійських поетів, оскільки ще 
не знала англійської мови. А вірші, як вона підкреслювала, 
«треба конечне перекладать з первотвору, бо інакше може вий- 
ти щось зовсім далеке і неподобне» |?9, т. 9, с. 27). 

Найбільше перекладала Леся Українка з слов'янських, а 
також з французької, німецької, англійської та італійської 
мов. Та це й не дивно, бо знала ці «чотири європейські мови 
порядно» |9, т. 10, с. 138). 

Англійську мову Леся Українка почала вивчати на початку 
90-х років. 1893 р. вона повідомляла М. Драгоманова, що «вже 
почала нарешті вчитись по-англійськи» і, що «поки що діло 
йде в лад, незважаючи на собачу вимову» |9, т. 9, с. 146). 
Про те, що «нарешті докопалася до англійської мови», писала 
вона також братові Михайлу, причому жартома заявляла: 
«Ну вже ж і утну я колись щось із Байрона, аж чортам жар- 
ко здасться!» |9, т. 9, с, 148). За переклади творів Байрона 
і Шекспіра Леся Українка взялась лише тоді, коли, за її 

власними словами, знала англійську мову «теоретично» і мог- 

ла «без словника перекладати з неї» |9, т. 10, с. 138). Пере- 
кладені нею уривки містерії «Каїн» Байрона і трагедії «Мак- 

бет» Шекспіра показують, що вона тонко розуміла нюанси 
англійської мови, вдало відтворювала образну систему оригі- 

налів. 
Досконало оволоділа поетеса Й мовою великого Данте, 

оскільки вірші деяких його співвітчизників «наважила пере- 

кладать тільки з італьянського» |З, т. 9, с. 28). 
Леся Українка стояла на позиціях еквілінеарного та екві- 

метричного перекладу. Про це свідчить такий факт. Посилаю- 

чи Олені Пчілці для опублікування в журналі «Рідний край» 

свій переклад вірша ДАди Негрі «Кінець страйку», поетеса 
зазначала, що переклад «вийшов у мене ближчим до тексту, 

ніж той російський, що увійшов колись у статтю». «Я тепер 
краще знаю метрику італьянську, ніж тоді, - продовжувала 

Леся Українка, -- і через те змогла передати далеко точніше 

розмір сього вірша, можу навіть сказати, що передала його 

зовсім точно» |9, т. 10, с. 221). Дослідниця творчості поетеси 
Л. Міщенко, аналізуючи переклади Лесі Українки з Ади Нег- 
рі, підкреслює, що перекладачка уважно ставилась до стро- 
фічної будови, системи римування та загального ритму ори- 
гіналу |7, с. 325). До речі, коли І. Франко запропонував Лесі 
«Українці перекласти драму В. Гюго «Торквемада», Леся Укра- 

55



їнка відповідала: «Певна річ, що коли б я взялась перекла- 
дати, то, звичайно, віршами, інакше себ означало зложити 
долі зброю перед В. Гюго, та ще й після того, як уже було 
пробувано свої сили на ньому. Може бути, що я одважусь на 
сей переклад» |9, т. 9, с. 217|. 

Великого значення надавала Леся Українка поетичній 
формі. «Що ж до мене, -- писала вона 1892 р. М. Драгома- 
нову, -- то я тільки генієві можу простить кепсько збудова- 
ний вірш, та й то не завжди» |9, т. 9, с. 99). У цьому ж листі 
Леся Українка висловила цікаву думку про те, що художній 
переклад є доброю школою поетичної майстерності. «Україн- 
ським же поетам, -- писала вона, -- слід би на якийсь час 
заборонити писати національно-патріотичні вірші, то, може б, 
вони скоріше версифікації вивчились, примушені до того лі- 
рикою та перекладами, а то тепер вони найбільше надіються 
на патріотизм своїх читачів, а не на власну рифму та розмір 
19, т. 9, с. 99). Ця думка Лесі Українки повністю збігається 
із висловлюванням М. Г. Чернишевського про те, що «робота 
над перекладами розвиває уміння легко виробляти формаль- 
ну сторону вірша» |8, с. 389). 

дним із важливих обов'язків перекладача, вважала Леся 
Українка, є уважне ставлення до стилю оригіналу і, зокрема, 
до елементів народно-поетичного стилю, бо «віддати народний 
колорит в чужій мові, то надто трудна річ» |9, т. 10, с. 130). 
Отже, перекладач повинен шукати в арсеналі рідної народної 
поезії такі лексичні елементи, які були б рівнозначними лек- 
сичним зворотам оригіналу, а не вдаватись до буквального 
перекладу. Ще у 1888 р. поетеса писала М. Драгоманову про 
свої враження від прочитаного нею французького перекладу 
«Тараса Бульби» М. Гоголя. «Читала я раз, не пам'ятаю 
чий 7, -- згадувала вона, -- переклад «Тараса Бульби» по- 
французьки»; взагалі він дуже гарний, але в тих місцях, де 
вживаються народні вирази, то дуже смішно виходить в до- 
слівнім перекладі: наприклад, сучий син у його-- (Їйз ди 
спіеп "Ж, матінка-- та ребіїе підге """ і т. п. Сцени на Запо- 
ріжжі теж чудно виходили» |9, т. 9, с. 12|. 

Леся Українка «завжди була проти лібералізму в справі 
перекладу» |9, т. 9, с. 120| і ставилась досить критично як до 
чужих, так і до своїх праць. Про свій переклад роману 
Дж. Свіфта «Мандри до різних далеких країн світу Лємюєля 
Гуллівера спочатку лікаря, а потім капітана трьох кораблів» 
Леся Українка писала: «Гуллівера я перекладала з перекроє- 
ного для дітей видання і вважаю його нікуди не судним» 

х Очевидно, це був переклад Луї Віардо, опублікований у книзі Місоіо5 

Сорої. МоцуеПез гиз5е5, ігадцебіоп Ігапсаїзе рифбіївс раг Іоціз Міагдої. Рагі5, 
1845. Пізніше переклад Л. Віардо виходив окремою книгою у 1859, 1872; 
8874 і 1882 рр. Інших французьких перекладів цього твору М. Гоголя До 

1888 р. не існувало. 
хж Син собаки. 

жєє Моя маленька мати. 

56



19, т. 9, с. 26). У цих словах підкреслено вимогу при перекла- 
дах послуговуватись тільки авторитетними науковими видан- 
нями. 

Заслуговує на увагу і скрупульозний підбір лексики у пе- 
рекладах Лесі Українки. Цьому вона вчила літературну мо- 
лодь зі свого оточення. Якось М. Косач звернувся до поетеси 
з проханням допомогти перекласти слова «маятник» у фразі 
«На стене: стучал маятник» із оповідання В. Короленка 
«Ночью». Вона відповідала, що слово «маятник» можна так 
залишити, «бо корінь сего слова український» |9, т. 9, с. 25|. 
Далі вона подала; болгарський, сербський, чеський, польський 

і галицький варіанти цього слова. 
Розкидані по різних листах і часто фрагментарні вислов- 

лювання Лесі Українки показують, що як перекладач з бага- 
тьох інонаціональних літератур вона дотримувалася таких 
принципів: 1) при виборі об'єкту перекладу необхідно орієн- 
туватись на духовні потреби народу; 2) перекладач повинен 
добре знати стиль письменника і при перекладі не допускати 
будь-яких спрощень, відхилень чи «виправлень» у тексті; 

3) перекладач мусить знати обидві мови і перекладати тільки 
з оригіналу; 4) при перекладі віршованих творів зберігати 
поетичну форму оригіналів; 5) перекладати тільки з автори- 
тетних видань. 

Думки і висловлювання Лесі Українки про художній пере- 

клад сприяли розвиткові перекладацької справи на Україні в 

кінці ХІХ--на початку ХХ ст. Вони і зараз допомагають роз- 
в'язувати складні проблеми мистецтва перекладу. 

1. Ажнюк М. Т. М. П. Старицький -- перекладач «Гамлета» |/ Укр. літе- 

ратурознавство. 1973. Вип. 18. 2. Арват Ф. С. Із історії українського пере- 

кладу другої половини ХІХ ст. (ГП. А. Грабовський і Леся Українка як тео- 

ретики перекладу) // Тези доповідей ХХ наукової сесії Чернівецького універ- 

ситету. Секція філол. наук. Чернівці, 1964. 3. Белинский В. Г. Полное соб- 

-рание сочинений: В 13 т. М., 1953--1959. 4. Грабовский П. Зібрання тво- 

рів: У 3 т. К., 1959. 5. Журавська І. Леся Українка і зарубіжні літератури. 

К. 1963. 6. Левин Ю. Д. Об исторической зволюции принципов перевода 

(Ко истории переводческой мьсли в Россни) // Международнье связи русской 

литературь. М.; Л., 1963. 7. Міщенко Л. Леся Украйнка в літературному 

житті. К. 1964. 8. Русские писатели о переводе., Л., 1960. 9. Українка Леся. 

Твори: У 10 т. К., 1955. 10. Центральна наукова бібліотека АН України. 

Відділ рукописів, 1, М» 32268. 11. Шекспир и русская культура. М.Л. 1965. 

Стаття надійшла до редколегії 27.03.90 

57



Ж. Т. ЛЯХОВА, доц. 
Ворошиловградський педінститут А 

Новела М. Коцюбинського «Їпіегте770» 
в контексті епістолярію письменника 

«Присвячую Кононівським полям» -- від цієї автор- 
ської, здавалось би суто локальної в географічному відношен- 
ні, посвяти читач починає захоплюючу мандрівку у світ краси 
і страждань, філософських роздумів, духовного пошуку і гро- 
мадянського вибору ліричного героя всесвітньо відомого тво- 
ру українського письменника. 

На автобіографізмі творчого задуму «Іпіегте7г0» наголо- 
шував сам М. Коцюбинський через півтора року після його 
кононівського відпочинку в листі до Є. Чикаленка: «Се ж жи- 
вий шматочок мого життя і я ще досі чую смак перебування 
в селі» |Ї, т. 7, с. 95). 

Новела «Іпіегтег20» М. Коцюбинського (разом з циклом 
«З глибини») -- найліричніший, найінтимніший щодо відтво- 
рення в ній внутрішнього, психічного, загалом духовного сві- 
ту автора твір. З огляду на це, дослідження його в контексті 
епістолярію письменника має велике значення для осмислен- 
ня процесу психології творчості автора, його творчої лабора- 
торії. Адже і в листах письменник залишається передусім мит- 
цем, а лист -- зразок його художнього саморозкриття. 

Листи М. Коцюбинського ще задовго до роботи над но- 
велою значною мірою розкривають  суспільно-психологічні 
передумови створення письменником його ліричного  ше- 
девру. 

- Епістолярій відбиває багатогранність діяльності громадяни- 
на і художника -- людини своєї епохи, безкомпромісного борця 
за втілення в життя передових суспільних і естетичних ідеалів 
і водночас малює його як неповторну індивідуальність з тон- 
кою, складною й глибокою душевною організацією, людину з 

щасливим талантом «всепоглинаючого жадання красоти, ревни- 
вим почуттям цікавості до всіх тайн природи, насолодження 
і розуміння» |2, с. 69), з усім тим, що І. Франко вкладав у 
поняття «культура душі», що ми підрозуміваємо, коли гово- 
римо про М. Коцюбинського як про натуру естета. 

Серед дійових осіб новели «Їпіегте7720» найпершою автор 
поставив -- «Моя утома». Звернемо увагу, що з двох варіан- 
тів накресленого попередньо плану новели -- «Утома» і «Моя 
утома» -- автор обирає останній. Тема втоми душі і самот- 
ності, яка в новелі психологічно вмотивована, має автобіогра- 
фічну основу. 

Листи М. Коцюбинського 1905--1908 рр. дають багатий 
ілюстративний матеріал для осмислення духовного життя 
письменника періоду революції і розгулу реакції. Те напруже- 

(Ляхова Ж. Т., 1993 

58



не, тривожне чекання і сподівання радикальних змін у су- 
спільно-культурному житті в зв'язку з революцією в країні 
виразно відбилося у внутрішньому драматизмі й психологізмі 
епістолярію письменника цього періоду. «У нас всі сподіва- 
ються лише смертельного бою, в якому або поляжемо, або 
переможемо», - писав Коцюбинський до І.Франка 12.19.1905 р. 
Ше с. 471. 

Листи показують, з якою пильною увагою письменник спо- 
стерігав і аналізував революційні події в країні, вникав у їх 
суть, намагався з'ясувати їх хід і кінцевий результат. У лис- 
тах Коціобинського, особливо до його західноукраїнських ад- 
ресатів (В. Гнатюк, А. Чайковський), зафіксовано напружену 
атмосферу соціальних змін у Чернігові, особисту участь пись- 
менника в перепетіях піднесення і спаду революції, настрій 
і його роздуми з приводу баченого й пережитого. Жовтень 
1905 р. М. Чернявському: «Пишу до вас у тривожний час. 
Ми тепер бастуємо.. Що з того вийде, не знаю, може дове- 
деться шукати посади» |Ї, т. 6, с. 39). У листах передано наст- 
рій зневіри «у щирість та совісність крутійського уряду» (|(Ї, 
т. б, с. 47|, його маніфест: «Наша конституція гірша, ніж на- 
віть Ваша «свинська» (|Ї, т. 6, с. 74). 

Говорячи про дії і заходи царського уряду, Коцюбинський 
неодноразово користується засобами. сатири. А оскільки різ- 
ного роду утиски уряду в листах постають на конкретних 
прикладах чернігівської дійсності, то сатиричне викриття са- 
модержавства і реакції набуває глибокого емоційного і психо- 
логічного обгрунтування. 

Уривки з листів, де йдеться про так звану «усиленную 
охрану» в Чернігові, мимоволі асоціюються з тими рядками 
«Шшіегтег2720», що розповідають про криваві розправи, розстрі- 
ли і катування невинних жертв. Говорячи, що настали часи, 
коли нічого не варто «кожного з нас без суду» «скалічити 
нагайками або шаблями», письменник подає психологічне 
вмотивування стану свого морального знесилення: «Ми стоїмо 
зараз поза законом. Нерви такі напружені, що по ночах не 
можу спати» |(Ї, т. 6, с. 46). 

Ліричний герой «Іпіегтег70» не може знайти забуття на- 
віть уві сні, бо людське горе незмінно переслідує його. З одно- 
го боку, поетичний образ «Моя утома», а з другого -- «Заліз- 
на рука города» і «Людське горе», -- глибше осмислити їх 

нероздільність, зумовленість першого двома другими дозволяє 
епістолярій Коцюбинського 1905--1908 рр., в якому описи ду- 

шевних страждань автора сприймаються не тільки як психо- 
логія переживань індивідуальної особистості, а й як загалом 

духовний гніт - соціальними обставинами всього суспільства. 

Недарма в таких випадках Коцюбинський постійно користу- 
ється формою множини. В одному з листів йдеться про «за- 
лізну руку, яка так довго гнітила нас... забила самостійність, 
самодіяльність, ініціативу, ослабила волю» |Ї, т. 6, с. 70) і 

далі, вдаючись до сатиричних фарб, письменник блискуче 

59



малює соціально-психологічний портрет ліберального панства 
Шота б. с. ТОЇ: 

М. Коцюбинського завжди обурювала людська інертність, 
бездіяльність, і, врешті, відсутність громадянської позиції. 
Уривки з листів, де він говорить про байдужість, бездухов- 
ність певної частини інтелігенції, індиферентність обивателя і 
міщанина, своїм ідейним і емоційним підтекстом  суголосні 
рядкам з «Їпіегте770», які таврують тих, хто може позіхати 
при звістках про катування і смерть людей. В обох випадках 
письменник-громадянин не приховує свого гніву й обурення, 
душа його страждає від ницості й підлості обивателя і при- 
стосованця. 

Діяльна натура Коцюбинського, його громадянська актив- 
ність певною мірою розкриваються в листах, де йдеться про 
роботу чернігівської «Просвіти». Всупереч поліцейським леща- 
там («часто просто доходиш до розпуки, почуваючи себе зв'я- 
заним» |Ї, т. 6, с. 34), письменник разом з кількома найближ- 
чими однодумцями розгорнув енергійну діяльність, яка була 
припинена місцевою владою, а Йому додала душевної втоми 
і остаточного знесилення. Так, свою розповідь про одну із 
сутичок з поліцією письменник закінчує: «..Я так розхвилю- 
вався тою сценою, що два дні лежав у ліжку» (І, т. 6, с. 85|. 
Іноді більшої душевної втоми завдавали не так битви з воро- 
гами, як інертність, здавалось би, соратників по спільній ро- 
боті. «Так трудно робити якусь справу при байдужості й апа- 
тії людей!» |, т. 6, с. 82і|-- з болем пише Коцюбинський у 
листі до Х. Алчевської. 

«Я утомився. Мене втомили люди» -- драматизм психоло- 
гічного стану ліричного героя «ІЇпіегте770», відбив глибину, 
складність, напруженість переживань самого автора напере- 
додні його відпочинку в Кононівці. Люди, що його втомили, -- 
це й ті, про егоцентризм, холодну байдужість, апатичність 
яких пише він у листах, розповідаючи про свою духовну са- 
мотність у «Просвіті». | 

Якщо визначити головне питання, яке найбільше обгово- 
рюється в листах М. Коцюбинського 1905--1908 рр., то на 
перше місце слід поставити саме проблему суспільного обо- 
в'язку людини -- проблему, яка розроблялася ним у всіх тво- 
рах цього періоду і чи не з найбільшою силою втілена в нове- 
лі «Піегте770». 

Власні спостереження, особиста участь у громадському 
житті, переживання й роздуми на цьому етапі, як показують 
листи, давали письменнику багатий матеріал для філософського 
узагальнення і художнього осмислення провідної суспільної ! 
естетичної проблеми доби. Ідейний висновок «Іпіегпте770» ПРО 
високий обов'язок людини служити суспільству і неможливість 
свободи поза ним був справді вистражданий самим письмен" 
ником. На початку 1908 р. Коцюбинський зізнавався: «Тепер 
ледве волочу ноги, нерви зіпсовані вкрай» |(Ї, т. 6, с. 86). і. 

Досі ми розглядали новелу «Іпіегтпегло» в контексті ЄП 

60



столярію М. Коцюбинського так би мовити опосередковано, 
тобто з точки зору відбиття в листах тої загальної соціально- 
психологічної атмосфери, яка згодом знайшла специфічно 
мистецьке втілення в новелі. Листи ж письменника з Кононів- 
ки мають прямий, безпосередній зв'язок з новелою «Їпіегте7- 
20»: тут наявні ремінісценції, текстуальні паралелі з нове- 

лою. 
Інформація, згадки, деталі, описи, враження, самоспосте- 

реження, роздуми в листах з Кононівки являють собою свого 
роду художній арсенал майбутньої новели. На перший погляд 
незначні подробиці, крізь які, однак, проступають переживан- 
ня, настрої, відчуття, прагнення -- загалом рух думки автора, 
зрештою, певною мірою дозволяють проникнути в лабораторію 
творчості письменника. 

Одразу зазначимо, що переважає в листах психологічний 
матеріал, хоч зовні здається, що листи переобтяжені ін- 
формацією побутового характеру. Насправді ж всі описи по- 
буту допомагають усвідомити психологію переживань ав- 
тора. | і 

Опинившись, нарешті, на волі і на самоті, Коцюбинський, 

як і герой новели, саме тепер з усією силою відчув свою ду- 

шевну втому, він не може спати ночами. В листах він підкрес- 
лює, що страждає саме від душевної втоми ||, т. 6, б. 92, 

94). 
В листах, як і в новелі мотиви самотності, відчуження, 

прагнення до спокою і очищення взаємопов'язані: «Не хочет- 
ся видеть людей, вести разговорь. Хочется сбросить с себя всю 

волну людской грязи, которая незаметно заливала твое серд- 

це, хочется очиститься и отдохнуть» |2, с. 86). Прагнення 
самотності як головного фактору спокою і чистоти, прагнення 

позбутись людського товариства, а отже, очиститись від бру- 

ду, сміття -- цей настрій превалює і на початку новели (1, 

т. 2, с. 298|. 
Страх зустрітись з людиною, про який весь час на початку 

новели говорить ліричний герой, переживав і Коцюбинський: 

«Людей просто не переношу, а коли, гуляючи, десь бачу лю- 

дину, то тікаю, щоб не стрітись» (|Ї, т. б, с. 94). 

Відновлення душевних сил прийшло не відразу. Спочатку 

письменник не міг навіть читати, не кажучи про творчу робо- 

ту, на що він сподівався з приїздом до села. 

Як свідчать листи М. Коцюбинського, він завжди жив ба- 

гатим внутрішнім життям, а самотність у цьому допомагала. 

Одним з наймогутніших факторів інтенсивного духовного жит- 

тя письменника, відновлення душевної рівноваги було його 

спілкування з природою. «В хвилини розчарування та розпуки 

мене раз у раз рятувала моя незвичайна любов до приро- 

ди»,-- писав М. Коцюбинський в автобіографічному листі до 

М. Мочульського ||, т. 6, с. 43). , | 

Природа допомогла героєві «Іпіегтесло» настроїти пошар- 

пані-струни своєї душі, відкрити нову і чисту сторінку життя. 

61



Образами природи, психологічними рефлексіями з приводу 
вражень від спілкування з нею сповнені листи Коцюбинського 
з Кононівки. 

Листи містять тонкі спостереження автора від читання «ве- 
ликої книги природи» |2, с. 86). Як і в новелі «Іпіегтех770». 
образи природи в листах -- степ, зелені простори, сонце, небо, 
хмари, ниви, квіти -- гармонують з переживаннями і настроєм 
автора. Психологічні інтроспекції (самоспостереження) наявні 
саме там, де й образи природи. Автор листів у цих описах 
постає перед нами, як і герой його новели, серед безкрайнього 
простору нив, між «Золотим сонцем і зеленою землею» |Ї, т.2, 
с. 307): «Кругом -- бесконечньй простор полей, цельй океан 
влажного солнечного воздуха. Представь себе меня, идущего: 
бесцельно вдоль зеленьх полей. Не дорожу временем, пью 
воздух и бронизирую лицо на солнце» |9, с. 85). Конкретні 
враження і відчуття стали поштовхом, імпульсом, а відтак по- 
стали наповненим поетичним образом у художньому творі: 
«пью влажньй солнечньшй воздух» |2, с. 85| -- «п'ю тебе, сон- 
це, твій теплий зцілющий напій» |, т. 2, с. 305|. Як і героя 
новели, природа лікувала письменника, знімала з нього втому, 
дарувала чистоту і спокій. і 

. Пейзажні зарисовки в листах їі новелі об'єднують однакове 
емоційне забарвлення та естетичне сприйняття природи. Звід- 
си спільні зорові образи, відчуття, кольорові тони -- увесь 
той урочистий настрій сприйняття навколишньої краси, що 
притаманний ліричному герою новели і авторові листів. Най- 
головніша спільність, отже, психологічна. Сприйняте і пере- 
жите душею, власним так би мовити психологічним досвідом 
автор переніс до свого ліричного твору. Дві провідні риси 
поетики і стилю «Їпіегте7с70», -- ліризм та психологізм при- 
таманні листам Коцюбинського і з Кононівки. 

Сам автор в листах неодноразово підкреслював, що відпо- 
чинок на природі не тільки відновлює душевні сили і спокій, 
а й дає багатий матеріал для майбутньої творчості. Незмінним 
супутником письменника в цей час був записник |?2, с. 87). 
В одному з листів до дружини Коцюбинський повідомляв, що 
«цілий ранок сидів на човні у болоті серед комишів, робив 
студію» (Ї, т. 6, с. 99). | 

Потрібний матеріал поповнювався під час поїздок у сусід- 
ні місцевості. Про враження від перебування в селі Нечипо- 

рівка Яготинського повіту Коцюбинський писав дружині: «Міс- 

ця там надзвичайно гарні, весь час я гуляв серед гречок та 

лісів цвітучої липи і аж в Кононівку привіз той запах» 11, 2.6, 
с. 97). Герой «Іпіегте7г20» також «приходив обвіяний духом 
полів, свіжий, як дика квітка. В складах своєї одежі приносив 

запах полів, мов старозавітний Ісав» (1, т. 2, с. 304). Останнє 
речення повністю текстуально співпадає з епістолярним ва" 

ріантом: «Возвращаюсь с поля, как библейский Исав -- 0 

запахом полевьх цветов на одежде» |?2, с. 87). 
В листах наявні дві згадки про десять кімнат у тому Ж 

62



психологічному контексті, що і в новелі: «На десять кімнат я 
один, тиша повна» П, т. 6, с. 94) -- «Десять чорних кімнат, 
налитих пітьмою по самі вінця.. Навкруги ні душі... Тихо і 
безлюдно» (|Ї, т. 2, с. 299). 

В одному з листів Коцюбинський, як і герой його новели, 
постає перед нами серед зелених просторів у товаристві трьох 
білих вівчарок: «Со мной только что спущеннье с цепи три 
громаднье белье овчарки, злне и неукротимне: Трепов, Пава 
и Оверко. Приятно и жутко смотреть на их дикие курбеть во 
ржи, зная, что, еще не освоившись, они могут броситься на 
тебя» |2, с. 85). У даному випадку важливо, що однакові не 
тільки клички собак у листі і новелі, а суперечливість у 
переживаннях автора («приятно и жутко»). Ці протилежні 
почуття володіють й героєм новели в ситуаціях з вівчар- 
ками. - 

Окремо слід сказати про ідентичність поетичного образу 
сонця в листах і новелі. 

Епістолярій Коцюбинського різних років життя дає багато 
прикладів, де автор сповідується в своїй незмінній любові до 
сонця, тут він виступає, за його ж визначенням, «сонце- і 

і вогнепоклонником» (|З?, с. 161). 
В листах з Кононівки і тих, що написані у перші дні 

після повернення додому, наявні вислови, які своєю образніс- 

тю, емоційною і психологічною наповненістю співзвучні пое- 

тичному образу сонця в новелі: «Мій бог-- сонце» |2, с. 89|; - 

«Я так люблю сонце, що готовий цілий день пектись на ньо- 

му» |2, с. 90). Цікаво, що листуючись з О. Аплаксіною зага- 
лом російською мовою, з Кононівки Коцюбинський написав їй 

кілька листів українською. 
У деяких листах, як і в новелі, образ сонця пов'язується з 

образом коханої, в очах якої автор хоче бачити блиск літ- 
нього сонця |?, с. 93). 

У листах Капрійського періоду (1911--1912 рр.) варіюється 
поетичний образ золотого засіву, сонця; тут він пов'язаний з 

актом творчості: «Может бить, солнце посеет что-то в душе, 

и я использую, соберу жатву» |2, с. 200). В даному випадку 

наявний оззворотний процес: митець у листуванні вдається до 

образу зі свого художньго арсеналу. Ясна річ, тут треба мати 

на увазі, що лист -- це, як правило, результат імпровізації. 
Однак спільні риси художньої прози і листів характеризують 
специфіку індивідуальної мови автора. 

В останніх листах з Кононівки Коцюбинський висловлює 

задоволення своїм відпочинком: «Хоч не мав ніяких особли- 

вих приємностей, зате близько був до природи, а безлюддя 

заспокоїло мої нерви» |Ї, т. 6, с. 99). Пізніше, пригадуючи 

свої кононівські канікули, він пише, що в селі йому було 

«просто, спокійно», «мав особливе душевне задоволення від 

того». «Кононівка дала гмені багато гарних хвилин» |, т. 6, 

с. 102). Ці зміни в настроях і почуттях письменника допома- 
гають осмислити завершення психологічного аспекту теми в 

63



новелі, усвідомити остаточні висновки з роздумів ліричного 
героя твору. 

Таким чином, дослідження новели Коцюбинського «Їпіег- 
те7г20» в контексті епістолярію письменника ще раз засвід- 
чує, що його життя і творчість становить органічну єдність 
і цілісність. Життєві враження давали поштовх, імпульс, сю- 
жетну схему майбутнім творам. Ця обставина має не останнє 
значення в спростуванні тверджень про так званий форма- 
лізм, модернізм творчості Коцюбинського. 

Зв'язок листів з новелою «Їпіегте77о» проявляється перед- 
усім. в ідейно-психологічному аспекті. Такі особливості епісто- 
лярію жанрового порядку, як психологізм, монологічна форма, 
знайшли своє яскраве втілення в цьому творі Коцюбинського. 

Епістолярій письменника дозволяє глибше простежити со- 
ціальний генезис і естетичну природу новели. Як ми бачили, 
в листах переважають ремінісценсії з новели психологічного 
плану, які, з одного боку, свідчать про художню обробку мит- 
цем одержаних ним від життя реальних вражень, з другого -- 
пов'язані з самоаналізом, його власними психологічними Зі- 

знаннями. Останнє підтверджує визначення новели як ліричної 
поезії в прозі, твору, в якому психологічний елемент виступає 
домінантою і є однією з найважливіших ознак його худож- 

ності. і 
Аналіз новели «Іпіегте770» у контексті епістолярію Коцю- 

бинського дає можливість глибше пізнати його як творчу інди- 
відуальність, художню особистість. 

Перші листи Коцюбинського після повернення з відпочинку 
показують, з якою великою відповідальністю працював він над 
новелою. «Еще не пишу, но привожу в порядок свой канику- 
лярньме записи», -- повідомляє він в середині липня |?2, с. 91) 
і далі додає, що «незабаром засяде за стіл серйозно». «Так 

хочется мне, чтобь вещь вьвшла удачной, что я задолго до 
начала работь волнуюсь» Ц?2, с. 91). | 

Новела «Іпіегте7720» у творчій спадщині М. Коцюбинського 
посідає особливе місце. Будучи суспільним і естетичним кредо 
автора, вона має яскраво виражене полемічне спрямування. 
Письменник глибоко усвідомлював важливість свого задуму, 
ось чому він так хвилювався за результати своєї праці: «Ужас- 
но боюсь за свою работу. Ну, а если она вьйдет бледной, ненн- 

тересной, никому не нужной? Не с кем посоветоваться, некому 

почитать» |2, с. 93). Твір ним був справді вистражданий. До 

речі, саме в період роботи над «Іпіегтегг20» Коцюбинський за- 

уважує: «Вообще -- каждая моя работа вьстрадана» |?, с. 91). 

Свій програмний твір письменник написав у період, коли, за 

його висловом, країна переживала «підлі часи»: «Суспільність 
забита, залякана, втомлена, сидить над розбитим коритом ! 

апатично, без мрій, дивиться на мур, що стоїть перед нею» 

1, т. 6, с. 107). В цих умовах гнітючого мороку мужній голос 

громадянина і письменника закликав всупереч пітьмі засвітити 

сонце нового життя. 

64



І. Коцюбинський М. М. Твори: у Т т. К., 1972--1975, 9. Листи М. М. Ко- 
цюбинського до О. І, Аплаксіної. К., 1938. 

Стаття надійшла до редколегії 20.04.90 

Р. Я. ПАРХОМИК, асп., 
Львівський університет 

Політична драма 0. Олеся «Земля обітована» 

Поява політичної драми у творчості Олександра 
Олеся -- явище і несподіване, і знаменне, Його «Земля обіто- 
вана» знайомить нас з політичною ситуацією на Україні в 
першій половині 30-х років ХХ ст. Територія України в чер- 
говий раз розділена між двома державами: західна її части- 
на -- Галичина -- відійшла до Польщі, східна -- до Радянсько- 
го Союзу. Це той період, що майже об'єктивно не висвітлений 
у літературі. В той же час він був найтрагічнішим у нашій істо- 
рії. Час, коли на Радянській Україні мільйони селян гинули від 
голоду, вкриваючи трупами родючі чорноземи. Коли за інако- 
мислення, а здебільшого просто так розстрілювали цвіт нації -- 
поетів, прозаїків, драматургів і загалом інтелігенцію. Це була 
політика тотального геноциду проти українського народу, яку 
проводив сталінський режим. Про цю страшну правду ми до- 
відуємось тільки тепер. Та й з тими художніми творами, що 
були написані одразу по гарячих слідах народної трагедії і 
правдиво відбивали її, знайомимося теж тільки нині. «Земля 

обітована», написана взимку 1935 р., належить якраз до таких 
творів. Драма висвітлює типову як на той час проблему долі 
українських емігрантів, які повірили в те, що на Радянській 

Україні, як загалом у Радянському Союзі, будується справед- 
лива держава, «де нема ні хлопа, ні пана...», і переїхали 

на Велику Україну, щоб самим взяти участь у цьому будівни- 
цтві. Та незабаром майже всі попадають у руки ГПУ, звідки 
було тільки два шляхи: або розстріл, або заслання до сибірських 
таборів. Такою була трагічна правда, пізнання якої коштувало 
життя. 

Вірили у впевнену ходу пролетаріату в Радянському Союзі 
і будівництво там «світлого майбутнього» Б. Шоу, Р. Роллан, 
Е. Хемінгуей. Прихильником Країни Рад був спочатку й Олесь. 

Підтвердження знаходимо в звіті Наркомату закордонних 
справ УРСР, що надійшов з Німеччини: «На еміграцію тут зро- 
било певне враження наближення до нас Олеся (правда, він з 
УНР ніколи не був у дуже близьких відносинах). Олесь пере- 
живає кризу в іншій формі: боїться, що як поет відстав від 
того, що вже є на Вкраїні. Хоче підготуватись до переїзду 
туди. Зараз він у Берліні. Часто буває в нас. Дуже хворий, 

(С Пархомик Р. Я., 1993 ; 

5--2323 | 65



потребує лікування» |З, с. 87). Газета «Більшовик» (19294) на- 
зиває поета «співцем-революціонером колишніх рабів-робітни- 
ків і селян». Маючи певні здобутки і заслуги перед Радянською 
владою, Олесь з допомогою знайомого представника диплома- 
тичної місії радянської України в Берліні В. Х. Аусема спо- 
дівається повернутись на батьківщину. Та звістки про жорстокі 
репресії, що надходили з рідної України, вражали, примушува- 
ли поета замислитись над вирішальним кроком. У 30-х роках 
Олесь довідується про вбивство Сергія Кірова, а потім -- про 
арешт синів Антона Крушельницького, Тараса й Івана, ніби 
за підготовку на території УРСР терористичних актів. Знаючи 
добре родину Крушельницького, він не міг повірити в таке 
звинувачення. У надзвичайній душевній збентезі він упродовж 
п'яти днів пише у Празі «Землю обітовану» -- драму про тра- 
гедію свого народу й своє прозріння водночас. Такий суспільно- 
політичний клімат і певний автобіографічний настрій лежать у 
основі твору. 

У центрі драми сім'я Шумицьких. Дія відбувається в Гали- 
чині, а пізніше переноситься до Харкова. Про минуле сім'ї не 
повідомляється майже нічого. З реплік матері і її сина Бориса 
можна лише здогадуватись, що в роки громадянської війни Шу- 
мицькі емігрували з України у Європу, проживали у Відні й 
Парижі, та з часом повернулися у Галичину. 

Головний герой -- літератор Шумицький -- представник 
української інтелігенції, людина освічена і працелюбна, яка за 
способом свого життя стоїть ще нібина грунті буржуазному, але 
за своїм світоглядом стає на бік ідеології пролетарської. Він доб- 
ре ознайомлений з працями Маркса, Енгельса, Леніна, Сталіна. 
Через знайомих співробітників радянського консульства в Гали- 
чині з перших уст отримує «об'єктивну» інформацію про щасли- 
ве життя людей в УРСР. Повідомляють про це листи і газети, 
що надходять до його редакції з радянської України. Шуми- 
цький стає переконаним комуністом і прихильником радянської 
держави. Він щиро вірить, що пропагуючи у своєму журналі 
марксизм-ленінізм, «вербуючи» в ряди його прихильників все 
більше людей, він допомагає з'єднати «сковані руки західно- 
українського пролетаріату з вільними руками селян і робітни- 
ків Великої України», де, як впевнений літератор, «зійшло сон- 
це волі, рівності, правди і справедливості». Пропагуючи такі 
ідеї, Шумицький, на думку його сина Бориса, протиставляє 
себе галицькому суспільству, в якому вони не знайдуть під- 
тримки: «Ти наче хочеш, щоб тут тебе всі зненавиділи, щоб твоє 
ім'я стало проклятим на всю землю, щоб нас відцурались 
всі, всі, кого ми знаємо, хто нас любить, кого ми любимо» |4, 
т. 2, с. 148). 

«Так, але припливе корабель з блакитними вітрилами 1 за- 

"бере всіх нас з пустельного острова в землю обітовану, де За- 
гояться всі рани», -- небезкорисливо відповідає літератор, спо- 
діваючись на переїзд до радянської України. Літератор -- ВИ" 
разник вічного бунту людини проти застарілих суспільних по- 

66



рядків. Тема -- конфлікт людини з недосконалою суспільною 
формою -- має в драмі самостійне висвітлення. Якщо Малахій 
Стаканчик з «Народного Малахія» Миколи Куліша прагне су- 
спільної гармонії через реформу людини, яка повинна бути 
гуманною, то Шумицький намагається реформувати і суспіль- 
ство, і людину заради утопічної ідеї будівництва «землі обіто- 
ваної», відвівши людині в цій реформі роль гвинтика, засоба 
удосконалення суспільного механізму. 

Тема пророцтва, розроблена поетом у образі Шумицького, 
має в драмі своє трактування. В Галичині комуністична ідео- 
логія тільки пропагується, а в Радянському Союзі вона вже 
втілюється у життя. Моделювання в творі радянської дійсності 
показує ціну таких «пророцтв», що ведуть у нікуди. Звідси ще 
один момент, що є зав'язкою драматичного конфлікту, і закла- 
дений у суперечці між батьком та сином, який стосується став- 
лення до УРСР. Майже всі герої говорять і діють з постійною 
думкою (дружньою або ворожою) про Радянську Україну, поне- 
волену сталінським режимом. Зіткнення цих полярних погля- 
дів, співставлення деяких сторін життя людей при капіталізмі 
і соціалізмі відтінюють головний задум твору: піддати всебіч- 
ному аналізові пролетарську ідеологію, що породила сталін- 
ський репресивний уряд, вказати на її помилковість та анти- 
людяний характер. 

Пролетарська ідеологія виражається устами Шумицького, її 
тверда печать стоїть майже на кожному жесті, русі, дії цього 
героя. Людське, індивідуальне, особливе начало в характері, 
психології літератора таким чином відходять на задній план. 
Тому образ Шумицького у драмі є своєрідним рупором ідеоло- 
гічних догм, а також знаряддям їх втілення в життя. Звідси, 
говорячи про героя, ми перш за все говоримо про ідеологію, 
яку він сповідує. Бо ж перед нами драма ідей -- ідеологічна 
раг ехейепсе. Ідеології підпорядкований не тільки характер, 
але і сама модель дійсності. Але дійсність у Олеся -- це пев- 
ним чином організована дійсність. Усе в драмі (побутові сце- 
ни, протистояння точок зору, репліки тощо) підпорядковане 
одному: дати загальну картину сталінської дійсності у всіх її 
проявах і відтінках. Реальна правда стає під пером драматур- 
га тією художньою правдою, яка об'єднуючи мистецтво з жит- 
тям, висуває ідеологічні протиріччя наверх. 

Суперечки Шумицького з Борисом і емігрантом з Великої 
України Кузенком, які краще поінформовані про реальну полі- 
тичну ситуацію в Радянському Союзі, мають поверховий харак- 
тер, -- все зводиться до наведення опонентами фактів порушен- 
ня законності з боку насильницького сталінського режиму. 
«Глибшого, філософського рівня, що торкався б теоретичних 
основ пролетарської ідеології, вони не сягають. Та автор, пока- 
зуючи в драмі зовнішній бік подій, прояви сталінської сваволі 
на Україні, відчув і зрозумів причини, які їх породжують. Вдале 
змістове і композиційне поєднання епізодів у творі, його епіч- 
ність дають можливість відповісти на глибокі філософські пи- 

57 67



тання, чому «комунізм ні в Європі, ні в Америці не стає на но- 
ги..», чому «теорія -- одно, а життя -- друге?» |4, т. 2, с. 147). 

«Диктатура пролетаріату -- не жарти! Вона сувора, грізна, 
але справедлива! Шкідникам -- смерть! Класовим ворогам -- 
смерть!. ГПУ-- це залізна рука диктатора -- пролетаріату», -- 
вигукує Шумицький. Класова теорія науково обгрунтовує істо- 
ричну необхідність такого насильницького органу. Герой -- лю- 
дина з гуманітарною освітою, літератор, співає осанну диктату- 
рі пролетаріату і її породженню -- ГПУ, розуміючи, що навіть 
в ідеалі -- це знаряддя нищення сотень тисяч людей. З огляду 
на загальнолюдські цінності таке насильство - - явище недопусти- 
ме, це-- дикунство, з огляду на класові -- все нормально, бо воно, 

на думку Шумицького, перший крок на шляху, що веде «в кра- 
щу будучину, де нема ні хлопа, ні пана, лише вільна людина, 
з усіма належними їй правами і обов'язками». Заради щасли- 
вого майбуття літератор допускає «чистку»: «Чистка -- так 
чистка на всьому соціалістичному фронті!.. Тепер наша влада 
і наша силаї» Страшна кількість людських жертв криється за 
цією політичною фразою. 

На Україні голод, та Шумицький заради пропаганди ідеоло- 
гії за кордоном припускає для людей можливість «умирати з 
голоду», бо «хліб-- за кордон, на пропаганду! Пропаганда по- 
требує хліба». 

Це суть політичних поглядів літератора, згідно з якими 
допускається можливість насильства стосовно ні в чому не вин- 
них людей, відбувається знецінення людського життя. Одне на- 
сильство породжує інше, а насильство обгрунтоване і виправда- 
не науково, піднесене в ранг ідеології, оформлене в законах, 
творить страшенне зло, яке вимірюється величезною кількістю 
замучених і вбитих (серед них і самі мучителі і вбивці), духов- 
ним спустошінням народу, занепадом його культури і добробу- 
ту. Отже, бачимо підміну загальнолюдських ідеалів класовими, 
що знецінюють людське життя і виправдовують насильство. 
Цей морально-етичний підклад і лежить у основі філософської 
за своїм характером колізії драми. 

Олесь помічає, як поєднання науки комунізму з революцій- 
ною настроєністю мас, що прагнуть «землі обітованої», витвори- 
ло в СРСР й вбивчу «соціальну психологію», в якій немає місця 
співчуттю, милосердю, а закоханість у ідеал прекрасного май- 
бутнього виправдовує різні засоби для його досягнення. «Хто 
не з нами, той проти нас! Того під три чорти!! -- квінтесенція 
цієї модерної психології, що заволоділа мільйонами людей. Та- 
кий генезис психології злочину, що, як в краплі води, викриста- 

лізовується в персонажах «Х» і «7». Твердження про теє, що 

сім'я літератора приїхала до радянської України з Галичини, 

з того ворожого капіталістичного світу, а значить, - «вони ли- 

ше прикидаються комуністами, а в душі -- найзапекліші націо- 

налісти», -- як вважає «7» (мабуть, співробітник ГПУ), є лише 
виразом цієї психології, тільки приводом до розправи. Це пер- 
ше переконання за такою ж логікою веде до другого: раз націо- 

68



налісти -- значить, найзапекліші вороги. Отже, «В росход іні- 
какіх!. Всю цю наволоч треба знищити од першого до остан- 
нього!» Коло замкнулось. Справжня софістика, далека від 
об'єктивності, та не від реальності. 

Вбивство Кірова, згадане у драмі, здійснене для створення 
чергового політичного ярлика терориста, було приводом для 
нових масових арештів і розстрілів ні в чому не винних людей, 
що ніби «разом із Зінов'євим хотіли повалити Радянську вла- 
ду». І таких політичних ярликів існувало в цей час безліч, і чис- 
ло їх жертв вимірюється мільйонами. 

Відповідними були погляди літератора на національне пи- 
тання. Портрети класиків української літератури, що висять на 
стінах у кабінеті Шумицького і прикрашені українськими руш- 
никами, не заважають йому стверджувати, що «під час дикта- 
тури пролетаріату мусять переважати класові, соціальні зав- 
дання над національними.. Мусимо насамперед знищити со- 
ціальні нерівності, а потім -- національні». Висловлювання ге- 
роя, якому за фахом належить обесігати національне як 
неповторне багатство, про пріоритетність класового над націо- 
нальним: теж тяжко вражає. Таке розуміння національного 
питання дозволяє герою з «чистим сумлінням» голосувати за 
заслання свого товариша, що нібито допустився «націоналіс- 
тичних ухилів». Політика насильства стосовно національного, 
що є часткою загальнолюдського надбання, і тут, як бачимо, 
має:у Шумицького своє ідеологічне обгрунтування і виправдан- 
ня. Отже, знецінюється життя людське і національне. Такого 
висновку. доходимо, розглянувши Деякі політичні погляди тієї 
класової ідеології і психології, носієм яких є літератор Шу- 
мицький. 

Драма дає нам можливість ширше ознайомитись з цим про- 
летарським вченням, проаналізувавши ще його моральний, пра- 
вовий, естетичний і економічний аспект. 

Шумицький виховувався в буржуазному суспільстві, прой- 
нявшись його мораллю. Для героя характерне м'яке ставлення 
до. дружини і дітей, тактовність у поводженні з іншими людьми, 
відвертість, його поважають і шанують на роботі. Під впливом 
пролетарської ідеології моральне обличчя літератора змінюєть- 
ся. Нова ідеологія сповідує нову мораль. Ще перебуваючи в 
Галичині, журналіст Корців, переконаний у порядності Шуми- 
цького, довіряє йому свою редакційну тайну. Та й сам герой 
самозакохано запевняє: «Я ніколи нікого не зраджуваві В цьо- 
му будьте певні». А в Харкові Шумицький вже голосує за 
заслання на десять років свого найближчого друга, «стопро- 
центного більшовика», якого знав багато літ і з яким листував- 
ся, бо цього, як пояснює літератор, «вимагає революційний 
такт і дисципліна». Герой при цьому заявляє: «Моє сумління 
чисте, як краплина води». А вина товариша полягає в тому, 
що він написав літературно-критичну статтю, де йшлося «про 
самостійні шляхи і напрямки української драматичної твор- 
чості, літератури -- взагалі», За твердим переконанням Шуми- 

69



цького, це є зрадою марксизму-ленінізму. Насильницький мо- 
момент у правовому аспекті ідеології проявляється чи не най- 
яскравіше. 

І така ситуація існує тоді, коли буржуазна демократія в Га- 
личині о дозволяла видавати часописи, які виражали чисто 
протилежні думки і погляди. «Для наших західних земель-- 
це початок нової історії, переоцінка всіх цінностей!» -- ось як 
визначає Корців зміст і завдання журналу, який видає літера- 
тор Шумицький. 

Доречне в цьому випадку порівняння відносно демократич- 
ного поводження з Шумицьким поліції і співробітників ГПУ. 

Психологічною основою (стосовно психології сприймання 
художнього твору) тут є засіб контрасту, протиставлення 
справді історично необхідного ілюзорному, шкідливому. Це дає 
можливість розкрити логіку переходу в світ інших, нових су- 
спільних закономірностей, разом з почуттям протесту є відчут- 
тя, а навіть, якоюсь мірою, і утвердження необхідності такого 
переходу. Так, через одну історичну необхідність ніби просві- 
чується і утверджується інша, в історичному плані більш вища, 
прогресивніша, яка полягає у відносному демократизмі капіта- 
лістичного суспільства, в парламентаризмі тощо. 

Драма розкриває духовну деградацію соціалістичного су- 
спільства. Знецінюється праця діячів культури, їх заслуги перед 
мистецтвом, а прославлення «великого всесоюзного вождя» про- 
летаріату стає гарантом «високого призначення». Тим тонким 
інструментом, за допомогою якого Шумицький береться до ана- 
лізу літератури, є «голобля»: «Тепер готуюсь до викладу про 
літературну творчість емігрантських недобитків петлюрівщини. 
Я їм покажу! Все пір'я з пухом вискубаю! Ти знаєш, я вмію!» 
Політична, кастова мірка неухильно дотримується і тут. 

Діти і дружина для Шумицького -- тільки «спільні ідеї»; бо 
тоді, стверджує він, «наша родина -- зразок найкращого колек- 
тиву з одним серцем і думкою... З таких ячейок мусить склада- 
тися ціла радянська безкласова суспільність». Уніфікація мис- 
лення -- потреба унітарної держави -- стає метою «соціального 
виховання». Товаришка Шумицького Фаня мріє стати жкомсо- 
молкою, щоб мати право «виховувати молодь, робити з них 
свідомих революціонерів, корисних громадян Радянського Сою- 
зу». Педагогіка літератора виключає можливість ознайомлення 
дітей з народною міфологією, матеріалізує їх світогляд: «Дити- 
на без дурних казок про русалок, мавок, драконів виховається 
здоровою, з міцними нервами, з реальним поглядом на життя» 

Мото9х с. 15811 
Змінює герой і форму звертання до людей. Замість звичного 

для Галичини -- «пане», звучить тепер «пане товаришу» або, 
частіше, -- «товаришу». 

Судячи з того матеріального становища, в якому опинилася 

сім'я Шумицьких після приїзду на Радянську Україну, жалю- 

гідні тут справи і в економіці. В країні голод, біля продуктових 
магазинів страшенні черги. «Я за 20 верстов по неї ходила. 

70



Ноги порепались. Пальці позбивала», -- скаржиться сусідка 
Шумицькій, розповідаючи про труднощі в пошуках картоплі. 

У драмі є ще ряд епізодів, які підтверджують деградацію 
соціалістичного суспільства. На цей процес вразливо реагує 
дружина літератора Шумицька. Загальний страх, що охопив 
людей, підслуховування, доноси, крадіжки, грубість тягарем 
лягають на її добру жіночу душу. Шумицька -- глибоко чутли- 
ва і гуманна жінка, тому в цьому суспільстві не може знайти 
собі місця -- вона для нього «чужа». 

Співставляючи два типи моралі, два способи життя, що по- 
роджені капіталізмом і соціалізмом, легко помітити, на чиєму 
боці симпатії автора. Олесь оголює в образі Шумицького кла- 
сову ідеологію, вказуючи на повну її неприйнятність для люд- 
ства. Відсутність у драмі співставлення поглядів героїв у ме- 
жах одного класового вчення це підтверджує. Зауваження 
Кульчицького щодо статті його товариша про «українську дра- 
матичну творчість», у якій віднайшли «націоналістичний ухил», 
є винятком, та й несе у творі інше ідейне навантаження. 

Розглянувши різносторонні прояви пролетарської ідеології, 
що нею пройнятий Шумицький, переконуємося в тому, що ме- 
тоди насильства, які лежать у її основі, не можуть привести до 
будівництва справедливого суспільства, «землі обітованої». Вті- 
лення такої ідеології в життя -- це крок назад у історичному 
розвитку суспільства, що призводить до його матеріальної і ду- 
ховної деградації. Така основна ідея твору. - 

Трагедія долі Шумицького полягає в намаганні утвердити 
своє розуміння революції і свободи, яке протирічить об'єктив- 
ним велінням історії. Методи насильства, якими герой намагав- 
ся провести ці ідеали в життя, бумерангом ударили по ньому 

і його сім'ї. Відчуття провини перед сім'єю, що зазнала репре- 
сій, у Шумицького немає, совість не мучить, бо він і тепер впев- 
нений, що з ним, переконаним комуністом, і його сім'єю в країні 
соціалізму такого статися не може. Герой і тут вірний своєму 
пафосові, бо вважає, що це сон, помилка, божевілля -- тільки 

не правда. Манія винятковості, величності постійно супроводжує 
літератора. Він уявляє себе Народним комісаром освіти. Фю- 
рерство -- завжди крещендо божевілля. Надмірна ідеологіза- 
ція фатальна для свідомості. Фанатична, на грані божевілля, ві- 

ра Шумицького в пролетарську ідеологію створює в його уяві 
свою правду, яка не має нічого спільного з правдою дійсною 
і, одночасно, абсолютно виключає можливість її сприйняття, 
У цьому трагічна вина героя, якої він не усвідомлює і яка 

призвела до загибелі його синів і дружини. Вина літератора не 
може бути зведена тільки до його особистих помилок, вона пря- 
мо і однозначно випливає з його класової ідеології. 

Трагічним у драмі є і образ Шумицької, що уособлює в собі 
гуманне, загальнолюдське начало; це воно її устами проклинає 
Шумицького разом з його «класовою правдою» як втілення без- 
конечного зла, Вона спочатку не розуміла справжньої зловісної 
суті поглядів чоловіка, а жалібний протест проти них, що час- 

ТІ



то грунтувався на інтуїції, відчутті, фактично підпорядковував 
її гуманне начало його класовому. Така трагедія героїні, за- 
гибель якої утверджує безсмертя тих добрих та прекрасних сто- 
рін її душі, які торжествують. «Я врятована», -- промовляє 
Шумицька, линучи до своїх розстріляних дітей. Це розв'язка 
головного конфлікту, який у драмі «Земля обітована» полягає 
в зіткненні загальнолюдських цінностей, що частково знаходи- 
ли свій відбиток у капіталістичному суспільстві, і класових, які 
утверджував соціалізм у Радянському Союзі. Помилкове визна- 
чення пріоритетності класових ідеалів над загальнолюдськими 
стало причиною цього зіткнення. | 

У країнах з вищим рівнем культурного розвитку та з біль- 
шою демократією, порівняно з Радянським Союзом, класова 
ідеологія знаходила відносно невелику підтримку, Загальнолюд- 
ське начало брало верх над класовим. Пророчою і правдивою 
видається нам політична інвектива, виголошена у драмі Бори- 
сом: «Оглянься, подивись навкруги! -- звертається він до бать- 
ка, а, можливо, Й до нас.-- У боротьбі ідей на чиєму боці намі- 
чається перемога? Скрізь безробіття, десятки, сотки тисяч, міль- 
йони без праці, без хліба... А комунізм ні в Європі, ні в Амери- 
ці не стає на ногу, хоч його скрізь, по цілому світі, і підтримує 
Третій Інтернаціонал кривавими грішми ограбованих. Кого ж?.. 
селян, робітників, інтелігенцію. Він, твій комунізм, де не глянь, 
хитається і падає. Хитається і впаде колись він і в країні Лені- 
на», Можна погодитись чи не погодитись з цим «касандрів- 
ським» передбаченням Олеся, але воно вирвалось з його 
розтроюдженої душі. Ще недавно він сам якоюсь мірою був «за- 
чарований на Схід», а тепер прийшло надто болюче прозріння. 
Драматизм ситуації зумовив відповідний жанр: драму-трагедію 
із забарвленням політичної драми ідей. 

На відстані часу все більше відтінюється і комічна сторона 
багатьох епізодів драми «Земля обітована». Перехід явищ із 
сфери трагічного в сферу комічного зумовлений тим, що вони 
все більше втрачають соціальне значення |2, с. 99). Вони по- 
в'язані із змістом багатьох висловлювань Шумицького, інших 
героїв, які колись видавались за прогресивні ідеї, а тепер їх 
помилковість і абсурдність доведена історичною практикою, 
викликає лише сміх. Це епізоди, в яких Шумицький говорить 
про націю, національні ідеали, коли самозакохано оспівує Ра- 
дянську державу, як справді «землю обітовану», коли заявляє 
про те, що «Європу, Америку переганяти смішно: вони давно 
перегнанії» Пройнятий комізмом вже початок драми, коли з 
перших реплік матері і дочки читач готується до сприйняття 
Шумицького як людини значної (дружина схвильована запіз- 
ненням чоловіка, для якої він -- бажаний і добрий; тепла 
зустріч батька дочкою; повідомлення про його зайнятість і пра- 
цьовитість; згадка про поліцію, цензуру, журнал). І перші реп- 
ліки літератора, коли він з'являється на сцені, підсилюють це 
враження («Ну, рубікон перейдений! Журнал вийшові.. Цілому 
суспільству кинутий визові»). Отже, не знаючи суті героя, від- 

72



чуваємо, що це смілива людина-борець, яка кинула виклик су- 
спільству, захищаючи «трудящих, понижених і окрадених». Од- 
разу після цього дізнаємось про погляди Шумицького на націо- 
нальне питання: «Кожен клас має свої національні ідеали. 
Попи, поміщики -- одні, селянство, робітники -- другі. Наша 
нація -- нація селян і робітників, і їх національні ідеали ідуть 
поруч з великими ідеалами вождів пролетаріату: Маркса, Лені- 
на, Сталіна»,--і гаряче захоплення несподівано змінюється 
спочатку здивуванням, далі -- обуренням і нарешті переходить 
у сміх. 

І. Кант бачив суть комічного у несподіваній розв'язці напру- 
женого чекання у ніщо. 

Для протиріч, що породжують комічне, характерне те, що 
перша за часом сприйняття сторона протиріччя виглядає знач- 
ною і справляє на нас велике враження, а друга сторона, яку 
ми сприймаємо за часом пізніше, розчаровує своєю невідповід- 
ністю |, с. 83. 

Таку діалектику природи сміху можна простежити і на прик- 
ладі інших епізодів драми. Ще однією рисою комедійності таких 
сцен «Землі обітованої» є те, що в них ідеал не називається 
прямо, а розуміється як щось протилежне тому, що відбува- 
ється. 

У творі поставлена ще проблема співвідношення старого, ми- 
нулого і нового, майбутнього. З одного боку, неможливо буду- 
вати нове.суспільство, повністю відкинувши минуле, попередню 
культуру, з другого боку -- неприйнятним є абсолютизація ми- 
нулого як чогось найкращого, догматизм культури і повне від- 
чуження від нових віянь та ідей. Це протиріччя стало причи- 
ною поєднання в драмі елементів трагічного і комічного та 
виражається в образах Шумицького і Шумицької. Повна ві- 
дірваність літератора від минулого, яке є для нього ворожим, 
відчуття недосконалості світу, марення своєю винятковістю, 
боротьба за будівництво «землі обітованої» як щасливого су- 
спільства. ріднять героя з Дон Кіхотом. Суть комізму образу 
Шумицького лежить у протиріччі помилкового, надуманого із 
значним, істинним. Ідеї, які він виголошує з піднесено високим 
пафосом, ніби це істина в останній інстанції, що сумніву не 
підлягає, видаються насправді мізерними і антилюдяними. 

Назва драми -- «Земля обітована» -- несе у собі елемент 
іронії і разом з тим є викривальною сатирою, розкриває соці- 
альну невідповідність назви явищу, що стає очевидним для 
всього суспільства. Одночасно «Земля обітована» -- це символ- 
мрія, що вбирає в себе вічне прагнення людства до побудови 
справедливого суспільства. Результат такого прагнення часто 
буває трагічним. Остання сцена драми, наповнена символічного 
звучання, говорить про трагічний фінал, до якого прийшов ге- 
рой, охоплений цією мрією. 

Для схеми подій у творі характерний засіб обрамлення. 
Олесь виставляє в початковій і фінальній сценах «Землі обіто- 
ваної» подібні епізоди: Шумицький прославляє Країну Рад. Цей- 

13.



засіб тут досить доречний. Бо факти, про які ми дізнаємося в 

драмі (голод, арешти, доноси тощо), дуже контрастують з тим, 

про що говорить герой. А коли такі речі Шумицького звучать 

у фіналі, то читач, що побачив у ході твору істинну ціну ідеоло- 
гії і її породження -- сталінський режим, не може не сприйма- 

ти це без почуття сарказму. 
Драма «Земля обітована» є свідченням певної політичної 

зрілості Олександра Олеся, його об'єктивного і пророчого, 
з точки зору сьогодення, погляду на пролетарську ідеологію і її 
матеріальне породження -- сталінський режим. 

1. Борев Ю. Б. Зстетика. М., 1988. 2. Мовчан В. С. Героическое в си- 

стеме зстетических категорий. Львов, 1986. 3. Римаренко Ю. З ким і проти 

кого. К. 1983. 4. Олесь О. Твори: В 2 т. К., 1990. 

Стаття надійшла до редколегії 07.03.90 

І. Д. АЛЬБЕРТ, доц., 
«Львівський університет 

І..О. Бунін та літературний рух у Полтаві 
на початку 90-х років ХІХ ст. | 

Увага та інтерес до життя України, українська тема 
в поезії і прозі породили в російській літературі, завдяки твор- 
чості декабристів, «Полтаві» О. С. Пушкіна, повістям М. В. Го- 
голя, міцну і непорушну традицію. У її розвиток і оновлення 
самобутній внесок зробив І. О. Бунін. 

Зв'язки Буніна з Україною -- це і контакти з видатними 
діячами культури, і вивчення української історії і фольклору, 
і робота в Полтавському земстві, і співробітництво в українських 
газетах, і подорожі по Україні, і незмінне -- протягом усього 
життя -- захоплення поетичним подвигом Т. Г. Шевченка, і роз- 
виток української тематики в його творчості. 

«Здається, ніколи не любив я так Малоросію, як у цю пору, 
ніколи не хотів так жити, як у цю осінь...» |8, т. 2, с. 245|,-- 
писав Бунін у оповіданні «В августе» (1902), згадуючи пережи- 
те десять років тому в Полтаві. Саме 1892 р., в серпні, він при- 

їхав до брата Юлія ? в Полтаву і прожив там з перервами 

близько трьох років. Приїжджав він в Полтаву і пізніше -- 
в 1896, 1897 рр. | 

Полтава залишила особливо яскравий слід у житті пись- 

менника. Це були роки, наповнені до країв -- і в ідейно-духов- 

(ОАльберт І. Д., 1993 

" Ю, О. Бунін (1857--1921) -- учасник народницького руху, був зна- 

йомий з багатьма видатними революціонерами -- А. Желябовим, Г. Лопа- 

тіним та ін. Зазнав переслідувань, близько року сидів у в'язниці, знахо- 

дився під наглядом поліції.! 

74



ному, і в емоційному, і в творчому відношенні, Тут завершився 
бурхливий любовний роман з В. В. Пащенко, Тут Бунін про- 
йшов через захоплення толстовством. Тоді ж він входить у ве- 
лику літературу. 

У Полтаві значно поглиблюється бунінський інтерес до Ук- 
раїни, який вперше зародився ще в дитячі та юнацькі роки під 
впливом Гоголя і Шевченка. В полтавську добу Бунін накопи- 
чив запас гострих і яскравих життєвих вражень, до яких він 
пізніше звертався протягом довгих років письменництва. 

Все це закономірно зумовлює інтерес до суспільної і куль- 
турної атмосфери, що оточувала молодого письменника. Нема- 
лу цінність у цьому зв'язку мають неопубліковані спогади його 
старшого брата Ю. О. Буніна, що містять не просто цікаві, але 
й, ймовірно, багато в чому повчальні для наших днів факти і 
відомості про життя прогресивної полтавської інтелігенції в 
90-ті роки минулого століття. 

І. О. Бунін відзначав у автобіографічних замітках, що в Хар- 
кові, а потім у Полтаві він потрапив у середовище учасників 
революційного руху, радикальних і ліберальних гуртків, полі- 
тичних в'язнів, серед яких були і марксисти, і народники, і тол- 
стовці. Як згадував Ю. О. Бунін, у Полтаві 1894, і 1895 роки 
були початком об'єднання місцевої інтелігенції у різні това- 
риства та організації. У повітрі повіяло зовсім іншим духом. 
Ідейне життя почало відроджуватися у різноманітних формах... 
Марксизм став виступати яскраво і виразно навіть у провін- 
ції. Иого головним пропагандистом був мій товариш по статис- 
тиці П. Г. Рум'янцев. З набагато більшим співчуттям постави- 
лась наша земська група до іншої суспільно-політичної течії, 
відомої під назвою «Народного права» |9). 

Молодший Бунін не міг не зазнати впливу з боку старшого 
брата; ось що писала про це Л. А. Женжурист, яка спілкувала- 
ся з революційними колами: Юлій Бунін, «володіючи глибо- 
ким розумом, всебічною освітою, вніс чималу частку у розвиток 
таланту брата, поширюючи його кругозір, поглиблюючи спосте- 
режливість і керуючи його духовним зростанням» |їЇ0, кн. 2, 
с. 239). 

Хоч у цих словах і є деякі перебільшення, вплив брата, до 
якого І. О. Бунін ставився з великою повагою, на його ідейне 
становлення був благотворним. І все ж Бунін не став, як брат, 
народником, а примкнув, хоч і ненадовго, до толстовців. Він 
мріяв про «опрощення», вчився бондарському майстерству, 
їздив у Сумський уїзд до сектантів, які сповідували толстовське 
вчення, відкрив невелику книгарню для розповсюдження тол- 
стовської літератури фірми «Посредник». Серед полтавських 
толстовців було немало лідерів руху: Тенеромо, Волкенштейн, 
Дудченко, брати Альохіни та ін." Декого з них Бунін змалю- 
вав у оповіданні «На дачі», прочитаному якось на зборах пол- 

« Про ставлення Буніна до Толстого і толстовства, про спробу «опро- 

щення», від якої його відмовив сам Толстой, див.: |8, т. 9, с. 7--108). 

75



тавського інтелігентського клубу. Ю. О. Бунін писав про послі- 
довників і проповідників толстовського вчення: «Їх своєрідне 
та аскетичне життя.., їх мужицька зовнішність, фізична праця 
як професія... піднесений тон їх мови... справляли на нас силь- 
не враження» |З). 

Переживши захоплення толстовством, молодий Бунін зали- 
шався в сфері різноманітних суспільних течій прогресивного 
характеру. І хоча його мистецька натура завжди тяготилася 
будь-якою обов'язковістю, яка виходить із тієї чи іншої полі: 
тичної доктрини, демократична і гуманна направленість діяль- 
ності Юлія і його однодумців не могла не викликати в нього 
співчуття. Тим більше, що центром цієї діяльності, як згадує 
Юлій Олексійович, було статистичне бюро при земстві, яким 
він завідував і де працював його молодший брат. «Заняття 
статистикою, - - відзначав Ю. Бунін,-- ми вважали роботою в 
дусі старих  народницьких ідеалів»  |9). За свідченням 
Л. А. Женжурист, Ю. О. Бунін визнавав за статистикою: «пра- 
во на перше місце в виявленні всіх потреб села». Відомості про 
ці потреби він отримував нарівні з іншими статистиками і від 
брата. Так, під час однієї із своїх службових поїздок І. О. Бунін 
побачив хвилюючу картину, яка пізніше знайшла відображен- 
ня в оповіданні «На край світу»: прощання селян придніпров- 
ського села зі своєю батьківщиною перед переселенням, до яко- 
го змушували безземелля і голод, за тисячі верств, в Усурій- 
ській край. 

І. О. Бунін не міг стояти осторонь суспільного заворушення, 
що охопило прогресивні кола полтавської інтелігенції на почат- 
ку 90-х років. Л. АД. Женжурист згадує, що і Ю. О. Бунін і його 
однодумці, які доклали багато зусиль для пробудження і роз- 
витку громадянської свідомості. демократичного руху в Полтаві, 
жили дружно, стали близькими один одному. «У вільний від 
роботи час, -- розповідає Юлій Олексійович, -- ми часто гвід- 
відували один одного, періодично збиралися в. деяких. домах, 
мріяли про відродження руху, намічали навіть плани цього 
відродження, читали ідейні книжки та журнали... Ми глибоко 
вірили, що скоро почнеться визвольний рух, коли знадобляться 
наші сили..» |9). Пропаганді передових ідей Юлій Бунін з то- 
варишами прагнули підкорити і роботу в газеті «Полтавские 
губернекие ведомости». «Усі ми, -- пише Ю. О. Бунін, - пра- 
цювали в газеті., безкоштовно, покладаючи на це багато праці 
та енергії» ", В роботі газети брав участь і молодий Іван Олек- 
сійович, публікуючи кореспонденції про життя земства, опові- 
дання. 

Відзначимо, що у спогадах Ю. О. Буніна розповідається про 
справи і настрої його оточення, які в чомусь близькі і до проб- 
лем та інтересів нашого часу. Так, ми дізнаємося, що «інтелі- 

«У спогадах згадуються редактор видання -- секретар статистичного 
бюро Д. А. Іваненко, а також Н. Г. Кулябо-Корецький, Л. В. Падалка, бра- 
ти Буніни та ін, що входили до складу редакційного комітету. 

76



гентський клуб» у Полтаві, в який входили 50--60 осіб, був 
інтернаціональний за складом. Його учасники -- росіяни, укра- 
інці, євреї, поляки -- обговорювали на своїх зборах як полі- 
тичні, так і культурні проблеми, читали реферати з різних пи- 
тань. 

Гарячі дебати, наприклад, розгорнулися навколо питання 
про націоналізм і космополітизм, Постановка його не була ви- 
падковою. У Полтаві тих років «почав відроджуватися до 
нового життя споконвічний для Малоросії «укратнофільський 
або український рух»,-- пише Ю. Бунін,-- що проявився в ради- 
кально-політичних і культурних формах. Політичне крило руху 
встановило зв'язки з галичанами, матеріально підтримувало 
газету «Народ», отримувало з Галичини транспорт з газетами. 
Посередником між галицькими і полтавськими українцями ви- 
ступав М. В. Ковалевський 7, який віддавав, за висловом Ю. Бу- 
ніна, все життя служінню українській справі |9Ї. 

Український рух залучив у свої ряди чесних, прогресивних, 
мислячих людей різних національностей. Це додало свіжих сил 
культурному і громадському життю Полтави. 

Имовірно, саме турботя про долю селян змусила редакцію 
«Полтавских губернских ведомостей» виступати за націоналі- 
зацію землі, у чому брали участь С. Н. Целецький (один з дія- 
чів з питань переселення), Н. Г. Кулябо-Корецький і Ю. О. Бу- 
нін "Ж, 

Передову громадськість Полтави згуртували турботи про 
встановлення пам'ятника Котляревському, про що з великим 
співчуттям розповідається в спогадах. Цій справі багато сил 
віддав статистик Л. В. Падалка. 

Палким прихильником українського культурного відроджен- 
ня був присяжний повірений Н. А. Дмитрієв, в будинку якого 
збиралися полтавчани щорічно 26 лютого для урочистих поми- 
нок Т. Г. Шевченка, Ці вечори відвідували брати Буніни. В гос- 
тях у Дмитрієва бували також актори малоросійської трупи, що 

понїжджали в Полтаву, зокрема М. Л. Кропивницький. А в 
«Жизни Арсеньєева» згадується і про гастролі Заньковецької і 

Саксаганського. Цікаво, що М. Заньковецьку Ївану Буніну вда- 

лося побачити ще до приїзду в Полтаву: захоплений її грою, він 

писав Юлію 15 грудня 1890 р.: «Ну брат, Заньковецька! Три 
рази плакав від неї!...» (11, с. 290). 

Український культурний рух стимулював розвиток історич- 

ного, археологічного і етнографічного вивчення Полтавщини і 

всієї України, З полтавської інтелігенції виходять видатні нау- 

з Дружина М. В. Ковалевського, відома революціонерка Маруся Кова- 

левська, покінчила життя самогубством у каторжній в'язниці в знак протесту 

проти застосування тілесного" покарання до однієї з ув'язнених (Надії Си- 

гедн). 
6 ), У спогадах Ю. Буніна зазначається, що позиція газети з цього пи- 

тання викликала злобні нападки реакційних «Московских ведомостей» і 

«Южного края», через що він і його товариші змушені були вийти з «Пол- 

тавських губернских ведомостей», однак 1896 р. вони заснували при сіль- 

ськогосподарському об'єднанні газету «Хуторянин» |9). 

т



кові і громадські діячі, зокрема М. А. Олиховський, охаракте- 
ризований Буніним як «людина високої ідейності, що заснував 
при полтавському земстві прекрасний природничо-історичний 
музей», а також В. І. Василенко, якого Ю. Бунін називав «рід- 
кісним знавцем народного життя» і який багато попрацював 
для вивчення рідної землі. 

Важливою культурною ініціативою українського руху була 
і організація міської бібліотеки, в чому, як і в інших культур- 
них починаннях, брали участь не лише українці, але й росіяни 
(черед них відомий письменник М.Н. Альбов), а також прогре- 
сивно настроєні люди інших національностей. Це було коло інте- 
лігентів, близьке братам, чиї погляди відзначалися істинним, а не 
формальним і не показним інтернаціоналізмом. Такий настрій 
спирався на старі добрі традиції російської демократичної ін- 
телігенції і підтримувався наростанням демократичного руху в 
країні. «..Важко уявити собі той ентузіазм, -- пише Юлій Олек- 
сійович, -- який охопив ініціаторів організацій громадської біб- 
ліотеки, коли восени 1894 року був затверджений статут, а та- 
кож те, з якою енергією полтавська інтелігенція взялася за ро- 
боту у щойно відкритій бібліотеці» ". Створена за громадською 
ініціативою, бібліотека відразу ж підключилася до суспільно 
корисної діяльності. При ній був відкритий книжковий склад 
для роздрібного продажу книг для народу з метою допомоги 
в організації народних і шкільних бібліотек для сільського 
населення. За її посередництвом для сільських бібліотек випи- 
сувалась і періодика. 

Серед російських ентузіастів українського культурного від- 
родження та серед його прихильників І. О. Бунін виділяється 
особливо. Захоплений пристрастю до подорожей, до нових вра- 
жень, до пізнання землі, на якій тоді жив і працював, Бунін 
побував у Києві, Херсоні, Никополі, Миргороді, Каневі, майже 
в усіх гоголевських і шевченківських містах: «Милий, дорогий 
тезко, -- писав він 1897 р. своєму товаришу, закоханому, як і 
він, в Україну, поету І. А. Белоусову - - перекладачеві Т. Г. Шев- 
ченка. -- Лист твій отримав у момент відбуття з Полтави, тому 
ще не встиг тобі відповісти, я вже, як бачиш, вирушив у пере- 
сування: «багатьох людей міста відвідав і звичаї бачив», тобто, 
говорячи не гомерівською мовою, вже багато пройшов по сте- 
пах, по шляхах, містечках і хуторах, а тепер привітаю тебе з 
весняного Миргорода...» |5). 

Як уже зазначалося, поетичний образ України запав у душу 
Буніна ще тоді, коли він вперше прочитав Гоголя, його повісті 
«Страшная месть», «Старосветские помещики», «Тарас Бульба». 
Все в художньому світі Гоголя викликало у нього захоплення: 
і сувора героїка козацьких буднів, і опис простого устрою хати 
козака, і влада легендарного минулого, і віра в перемогу добра 
над злом. 

" Ю. Бунін відзначає, що при відкритті бібліотеки в ній було всього 

300 томів, а через три роки -- вже більше півтори тисячі. 

78



У першій редакції роман «Жизнь Арсеньева» уміщав незви- 
чайний за ліричною схвильованістю уривок -- відгук на зма- 
льований у повісті «Тарас Бульба» образ матері: «Мать била 
для меня совсем особьм существом.. А понял я в ней, что ми- 
дей, прекрасней еє нет никого в мире... Вот уж истинно: «Вся 
любовь, все чувство, все, что есть нежного и страстного в жен- 
щине, - все обратилось у нее в одно материнское чувство...» 

Зто ли не предел силь и красоть слова?» |З, т. 6, с. 291). 
Процитовані бунінські рядки, звернені до святих і вічних 

джерел моралі, любові, зв'язку поколінь мають ще один важ- 
ливий смисловий акцент -- усвідомлення близькості, споріднен- 
ня росіян і українців, не тільки етнічного, але й духовного, 
і душевного: «Й всего неотразимей и прекрасней в зтих стро- 
ках-- мать, зта материнская славянская душа, и я хорошо пом- 
ню, что я просто ахнул, прочтя их впервне: да ведь зто наша 
мать!» |8, т. 6, с. 292). 

Як і герой його роману, Бунін гостро відчував свій зв'язок 

з багатовіковим народним досвідом, звідси, з далеких часів, 

його потяг до дороги, простору, новизни світу, потяг однаково 
рідний і українським чумакам і російській вольниці: «Біьли та- 

кне казаки, которье назьивались «бродники», -- от слова «бро- 

дить». Вот, верно, и я бродник. «Одному бог дает палать, дру- 

гому мость да гати...» |8, т. 6, с. 261). 
Захоплених признань в любові до України у Буніна немало, 

і, мабуть, для всіх мотив історичної спорідненості, спільності, 

єдиних джерел долі російського і українського народів -- основ- 

ний. «Ть, древний корень Руси, где сердечней чувства и нежней 

славянская природа!» |З8, т. 6, с. 261| -- так говорить він про 

Україну і українців. Можливо, тому настільки часто Бунін звер- 

тається до Гоголя, походження, життя і творчість якого вві- 

брали в себе ці спорідненість і єдність. Над бунінськими укра- 

їнськими картинами ніби витає тінь Гоголя. «В зтом городе 

учился Гоголь, - - радісно усвідомлює його автобіографічний ге- 

рой, -- весь окрестньй край бюл его, - Миргород, Яновщина, 

Шишаки, Яреськи...» |З, т. 6, с. 299). 

Образи Гоголя, ті, що Бунін у дитинстві (як і його герой) 
«ловил с восторгом, со страстью, навсегда запоминая, закреп- 

ляя за собой» |З, т. 6, с. 39|, загострювали можливість відчуття 

в сучасному сліду минулого, таємничу силу героїчних билин про 

нього: «..Как прекрасна еще до сих пор зта страна, над которой 

пронеслось столько веков кровавьжх войн и раздоров, по степям 

которой бродили дикие племена печенегов и половцев: как дол- 

го хранит зта страна печать глубокой старинь среди новой 

шумной жизни.. Грознье били уже не пугают нас, но еще 

живо напоминает о них могущественньй и глубокий Днепр» 

(41,-- зазначає він, знову і знову згадуючи «Страшную месть» 
-і пана Данила. 

Не тільки Гоголь, але й Шевченко, який, за твердженням 
"Буніна, втілив у своїх піснях «всю красоту своей родинь вмес- 
те с горестями своей страдальческой жизни» |4, с. 154), стоїть 

79



біля початку надзвичайної прихильності письменника до Ук- 
раїни, розвитку української теми в його творчості. Захоплення 
Шевченком збереглося у нього до кінця життя: У романі 
«Жизнь Арсеньева» воно сформульоване гранично чітко: «Чай- 
ка скиглить літаючи, мов за дітьми плаче, сонце гріє, вітер віє 
на степу козачем..» Зто Шевченко -- совершенно гениальний 
позті» |8, т. 6, с. 260). 

Образ Т. Г. Шевченка, його особа, доля, поезія розростають- 

ся у Буніна в особливу тему. З нею пов'язані стаття 1891 р. 
«Памяти Т. Г. Шевченко», нариси «По Днепру» (1895), «На 
Чайке» (1898), переклади. Всі ці матеріали переконують, що Бу- 
нін не відділяє Шевченка від того цінного духовно-естетичного 

досвіду, який він приймає у свою спадщину. На його думку, 
поезія Т. Г. Шевченка належить не лише Україні: «Простое 
крестьянськое имя -- Тарас Шевченко -- навсегда останется 
украшением русской литературь» (4). За своїми масштабами 
Шевченко -- явище світової культури, в чому переконує його 
абсолютна геніальність. І разом з тим -- це Бунін особливо під- 
креслює -- Шевченко справді народний поет. Думка про нероз- 

дільність поетичного генія Шевченка з народним життям голов- 
на, основна в бунінському сприйнятті Кобзаря. «Мне казалось, 
.-Именно зти места настоящие украннскиєе... -- пише він у нарисі 
про відвідання Канева, -- ...со всей поззией-и мечтательной кра- 
сотой.. природь, милого образа украинской девушки и тоскую- 

щих сладостньх песен. Й я глядел в вечереющую даль... Вспо- 
минал и те могилообразньке горь, от которьх пахнуло на меня 
старими бьилями и думами, и ждал.. Ждал увидеть вечное 
пристанище того, кто так горячо любил все зто. -- «край весе- 
льй, степ широкий» 7, яснье зори и тихие водь своей родинь» 

16). Для Буніна очевидна і близькість Шевченка до народного 
грунту і безпосереднє вираження в його віршах народних мрій, 
прагнення до свободи, тобто самої душі народу. Все, що напи- 
сано Буніним про Шевченка, висвітлює його роздуми про сут- 
ність і природу народності, що дозволяють дійти висновків про 

найважливіше в житті і поезії. Що ж він вважає за необхідне 

знати всім, хто присвятив себе літературі? «Я понял, что для 

того, чтобь жить полной жизнью, мало науки, мало одних 
книжньх знаний и житейського благополучия. Для меня открь/- 

лась красота природь, глубокая связь художественньмх созда- 

ний с родиной их творцов, увлекательность изучения народа н 

поззия свободь и воли в «скитальческой жизни...» |4). 
Надсилаючи В. Д. Грінченку газетну вирізку з оповіданням 

«На'край света», Бунін включив у дарчий напис і такі слова: 

«Знаю і люблю Україну поки що настільки, наскільки міг пізна- 

ти і полюбити корінний орловець» |2). Гадаємо, що письменник 

тут дещо применшив ступінь свого знання і своєї привернутості 

до української землі, які були притаманні не тільки «орловцю», 

а й'найщирішому українцю. Наприклад, важко уявити більш 

« Рядок з української народної пісні «Зібралися всі бурлаки...» 

80



щире і поетичне почуття, ніж те, яким пройняті наступні рядки: 
«Страна же зта грезилась мне необозримьми весенними прос- 

торами всей той южной Руси, которая все больше и больше 
пленяла мое воображение и древностью своей и современно- 
стью. В современности бьл великий и богатьй край, красота его 
нив и степей, хуторов и сел, Днепра и Киева, народа сильного 
и нежного, в каждой мелочи бита своего красивого и опрятно- 
го, -- наследника славянства подлинного, дунайского, карпат- 
ского. А там, в древности, била кольбель его, били Святопол- 
ки и Игори, печенеги и половць -- меня даже одни зти слова 
очаровали, - потом века казацких битв с турками, Пороги и 
Хортица, плавни и гирла херсонскиє..» |8, т. 6, с. 179--180). 

Ставлення Буніна до України і розвиток української теми 
в його творчості невіддільні не лише від традицій Шевченка ії 
Гоголя, але й від впливу українського фольклору. Початок його 
захоплення українською народно-поетичною культурою також 
слід віднести до полтавського періоду. 

Бунін і український фольклор -- лише аспект (найменш 
розроблений) більш загального і широкого питання про його 
зв'язки з усною народною творчістю взагалі 7. 

Бунінські зв'язки з українською народною поезією заслуго- 
вують спеціального і всебічного висвітлення. У пропонованій 
статті ми намагаємося визначити лише деякі їх суттєві мо- 
менти. 

Важливо те, що, як і раніше, в юності, Бунін слухав старо- 
винні російські пісні, так і тепер, бажаючи доторкнутися до 

життя народу України, він «жадібно слухав пісні, душу її» 

(8, т. 4, с. 157). Під час своїх подорожей по українських селах, 
містечках, хуторах він записував пісні, народні думки, церковні 

«псалми "". - 
У часі бунінське захоплення фольклором співпало з порою 

активного вивчення і збирання народної творчості, з організа- 

цією фольклорно-етнографічних експедицій, появою фундамен- 
тальних фольклорних збірників. Протиставляючи фольклоризму 
модерністів як чудернацькому і надуманому досвід класиків, 

Бунін у власних творах дає цінні зауваження і фольклориста, 
і етнографа. і 

Живучи в Полтаві, він і записує фольклорні твори з вуст 

виконавців, і вивчає фольклорні збірники, зокрема «Йсториче- 

ские песни малороссийского народа», видані В. Антоновичем 

і М. Драгомановим, враження від яких передає так: «И вот 

меня уже опять тянуло вдаль.. на Черноєе море казацких 

времен, где на каком-то «білом каміні» сидит какой-то дивньй 

«сокіл-білозірець» |З, т. 6, с. 172). 

« Про значення і роль російського фольклору в творчості Буніна див.: 

Померанцева 2. В. Фольклор в прозе Буніна 10, кн. 2); Атанов Г. М. Про- 

за Бунина и фольклор ЦП). 
яє На ринку в Никополі записав «Псальму про сироту», що стала ос- 

новою оповідання  «Лирник Роднон» (Фольклорні записи. Публікація 

А. К. Бабореко (10, кн. 11). 

6-2323 
81.



Образи українського фольклору використовуються Буніним 
у різних творах з різним смисловим чи художнім завданням. 
Це і створення національного колориту, і передача того чи ін- 
шого настрою, і змалювання побуту, і розкриття психології як 
індивідуального героя, так і середовища чи прошарку людей. 
Що ж стосується жанрових форм фольклору, до яких зверта- 
ється письменник, то це і пісні, і історичні думи. Ритміка і ме- 
лодика народних творів нерідко впливає на бунінську інто- 
націю. Різноманітні й шляхи «входження» фольклорних образів 
у художній текст: це і пряме цитування окремих рядків і навіть 
цілих творів, зустрічаються ремінісценції і аллюзії. 

Дуже важливою для письменника була ідея загальнослов'ян- 
ської природи народно-поетичної культури. Бунін зізнавався, що 
його цікавить «показ рис психіки слов'янина» |3|. Він знаходив 
ці риси і в російському, і в українському, і в білоруському на- 
родному середовищі. Ось чому з однаковим інтересом він вивчав 
життя народу і в середній полосі Росії, і на Полтавщині, і на 
півночі Вітебської губернії. В українському народі Бунін бачив 
«наследника славянсгва подлинного» |З, т. 6, с. 179). Така дум- 
ка відображена в оповіданні «Псальма» («Лирник Родион» у 
пізніших редакціях), яке відзначається найбільш глибоким про- 
никненням у світ української народної поезії. В піснях України 
автор чує і «меланхолический лад», і пам'ять про минулі сто- 
ліття, і гордість, і стриманість, що притаманні потомкам героїв, 
і «глубокую сдержанную нежность», поєднану з силою. Так 
звучала душа народу, «чье рождение, труд, любовь, семья, ста- 
рость и смерть -- служение». Він радіє тому, що «бог благо- 
словил» його «счастьем видеть и сльшать странников, вся жизнь 
которьх бьла мечтой и песней, душе которьх бьли одинаково 
близки и вчерашний день, и дни Богдана, и дни Сечи, и дни 
Святополка, -- те, за которьми уже проступает синева Карпат- 
ских хребтов, и близки древнеславянские, придунайские низмен- 
ности» |7, с. 46). 

Саме такий Родіон -- сліпий, нікому не відомий народний 
співець-лірник. Він простий і відкритий, запальний і ніжний. 
Буніну пощастило почути з вуст Родіона псалм, «южно-рус- 
ский сказ». Головне в Родіоні і в його співі -- повна єдність 
з народом, неймовірно прекрасний вираз народного генія і того 
вічного морального закону, який завжди живе в народі. «Как 
все истиннне художники, Родион,-- или не Родион, а народ, 
устами которого он говорил,-- знал силу зтой простотьі, знал, 
что в простом кроется самое драгоценное, что есть в сердце 
человека...» |7, с. 49). Це материнська любов, милосердя, спів- 
чуття до беззахисних і скривджених, це гнів проти тих, хто 
кривдить, віра в перемогу добра. 

Своєму перебуванню в Полтаві Бунін надавав особливого 
значення, відзначаючи: «До нормального життя, до більш пра- 
вильної роботи літературної і щодо набуття освіти я повернув- 
ся... переселившись у Полтаву» |8, т. 9, с. 161). Безперечно, 
атмосфера культурного українського відродження в Полтаві 

82



сприяла широкому й інтенсивному розвитку зв'язків Буніна з 
Україною. 

Взаємодія творчості цього письменника з перехресними 
традиціями -- книжними ії народнопоетичними -- у зв'яз- 
ку з його прилученням до життя, історії, поезії українського 
народу стали важливим фактором розвитку і збагачення пись- 
менника в духовному і стилістико-поетичному напрямах. Від- 
значимо, що більш чітко, ніж у попередників, на творах у Буні- 
на позначилося сприйняття впливу духовних і творчих імпуль- 
сів, породжених спілкуванням і взаємодією із спорідненою 
українською культурою. 

І. Атанов Г. М. Проза Бунина и фольклор // Рус. лит. 1981. Х» 3. 2. Ба- 
жинов І. Д. Листи І. О. Буніна Б. Д. Грінченку// Рад, літературознавство, 
1957. Ме 4. С. 134. 3. Букин И. А. Интервью // Московская весть. 1911. М» 3. 
4. Бунин И. На «Чайке»// Всходь. 1898. Х» 21. 5. Букин И. А. Письмо 
И. А. Белоусову. 6 мая 1897 года|/ Центральньй государственньй архив 
литературь и искусства, ф. 66, оп. І, ед. хр. 534. 6. Бунин И. А. По Днеп- 
ру // Полтавськие губернские ведомости. 1895. 5 июля, 7. Бунин Й. А. Пол- 
ное собрание сочинений. Петроград, 1915. Т. 6. 8. Буник И. А. Собранне 
сочинений: В 9 т. М., 1965--1967. 9. Бунин Ю. А. Воспоминання. Рукописньй 
отдел Государственной библиотеки СССР им. В. И. Ленина, ф: 218, карт. 
765, ед. хр. 1. 10. Литературное наследство. М., 1973. Т. 84: В 2 кн. 11. Ли- 
тературньй Смоленск. 1956, Хо 15. 

Стаття надійшла до редколегії 18.04.90 
г 

І. М. ПРОДАН, асп,., 
Київський педінститут 

Особливості сюжету роману 
Андрія Чайковського «Сагайдачний» 

. В історії української літератури кінця ХІХ--першої 
третини ХХ ст. одне з помітних місць належить Андрієві Чай- 
ковському. Правда, сталося так, що впродовж тривалого часу 
твори письменника не видавалися і його ім'я стало одним із 
забутих. А шкода, адже А. Чайковський залишив кілька десят- 
ків прозових творів різних жанрів. Серед них були особливо 

популярними оповідання й повісті на теми історичного мину- 
лого України: «За сестрою» (1907), «Віддячився» (1913), «Ко- 
зацька помста» (1920), «На уходах» (1901), «Олексій Корнієн- 

ко» (1924). 
А. Чайковського особливо приваблювала епоха визвольної 

боротьби українського народу проти турецько-татарської агре- 
сії, яка серед інших відомих ватажків висунула колоритну пос- 

"тать Петра Сагайдачного. Особою цього славетного лицаря 
"Запорожжя письменник зацікавився ще й тому, що той вийшов 

ііз самбірської ходачкової шляхти. Так у Галичині називали 

. С) Продан І. М., 1993 

65" 
83



селян з-над дністрянських сіл, які за участь у походах проти 
турків одержували від польського короля шляхетські привілеї. 
А відомо, що сам письменник належав до цього соціального 
стану та й народився в одному з сіл Самбірщини. 

Чайковський давав читачеві знання національної історії, бу- 
див свідомість, не давав зарости бур'янами національній пам'я- 
ті. Цього вимагало культурно-історичне життя Галичини 20-- 
30-х років. Сучасник письменника Дмитро Николишин у «Юві- 
лейному рефераті», присвяченому сорокаріччю літературної 
діяльності, робить висновок, що «своїми історичними творами 
Чайковський захопив у першу чергу молодих читачів, а далі 
й ширші круги, розбудив у них охоту до книжки, до свого 
минулого, навчив любити козацьку славу. Тут він виконав те, 
чого домагався Шевченко від Квітки, заспівав «про Січ, про 
могили, коли яку насипали, кого положили, про старину, оте 
диво, що було, минуло» |?2, с. 28). 

Письменник прекрасно розумів важливість такої книжки ще 
на початку нинішнього століття. Його історичні повісті були 
справжніми бестселлерами. А природність мови, легкість, роз- 
кутість письма, вміння вибудувати цікавий, захоплюючий сю- 
жет сприяли популярності творів Чайковського серед різних 
верств галичан, не кажучи вже про той величезний вплив, який 
письменник мав на юнацтво. Ідея писати про Сагайдачного 
з'явилася ще перед першою світовою війною, коли Чайковського 
було поставлено «кандидатом на сеймового посла». Автор знав, 
що в Самбірщині багато малоземельної шляхти, яка при вибо- 
рах може вплинути на, його обрання. Щоб з'єднати її моноліт- 
но, письменник готував для мешканців Самбірщини популярний 
виклад, в якому прагнув переконати виборців у тому, що в дав- 
нину малоземельна шляхта твердо стояла за свою віру і на- 
родність. 

Вивчаючи доступні йому матеріали, письменник натрапив на 

ім'я Петра Конашевича-Сагайдачного. Так виник задум спопу- 
ляризувати життя і діяльність цього славного сина України. 

Ось як про це він згадує в передмові до видання першої час- 
тини твору: «Я упросив пана професора М. Грушевського про- 

читати рукопис. Він справив мені історичні помилки і порадив 
зробити із цього матеріалу трилогію, в якій мав би поміститись 

цілий життєвий шлях гетьмана. Чи мені довелось вив'язатись 

з того завдання, чи буде з моєї праці хосен для української 

літератури, для українського народу У тій великій переможній 

хвилі українського відродження -- хай судять ласкаві читачі. 

Я зробив по моїм силам, як міг найліпше» |б, с. 81. ; 

Роботі над великим творчим задумом передував історичний 

нарис під однойменною назвою «Петро Сагайдачний», виданий. 

у Відні 1917 р. Та працювати було нелегко, бо при щодеаі ем 

праці за фахом на посаді юриста не мав змоги зайнятися злю - 

леною справою від душі. Коли після третьої переробки твір ув 

готовий до друку, почалася війна. 

Під час воєнного лихоліття рукопис «До слави», в якому 

84



Чайковський довів події до обрання Сагайдачного гетьманом, 
було знищено. 

Заохочений професором Антоном Крушельницьким, письмен- 
ник знову взявся до праці, намагаючись втілити свою ідею в 
життя. Але після видання першої частини роману, відомої під 
згназвою «Побратими», друкування зупинилося. 

1920 р. А. Чайковський у листі до Стефаника від 19 жовтня 
запитує, «де б можна було видати історичну повість «Сагайдач- 
ний» у п'яти томах» |З3, с. 260). З листа можна зрозуміти, що 
Чайковський шукав шляхи для видання свого роману саме на 
Україні. Але, на превеликий жаль, у ті часи на Україну твір 
не дійшов. Друге видання «Побратимів» з епіграфом із вір- 
шів Касіяна Саковича з'явилося лише в 1927 р. у коло- 
мийському видавництві «Ока». У передмові до другого видан- 
ня автор згадував: «Не везло мені з моїм «Сагайдачним», 
над котрим я працював більш як 13 років. Видавництва, до 
яких звертався, вважали твір то задовгим, то видання задоро- 
гим. Рухливе видавництво «Ока» в Коломиї взялося за видан- 
ня трьох частин. На разі довів я до тої хвилі, коли Сагайдач- 
ного вибрано гетьманом України. Перша частина «Побрати- 
ми» -- від хлоп'ячого віку до прибуття на Січ. 

П і ПІ частини -- «До Слави» -- аж до вибору по крим- 
ськім поході на Кафу. Коли мені Господь допоможе, то викінчу 
ТУ і У частини «Гетьман» |5, с. 6|. Чому 

Та згадувані дві частини під назвою «Гетьман» так світу і не 

побачили. З цього приводу існують різні припущення. Одним 
з них є те, що рукопис письменника загубився з вини членів 

його родини, якій інколи доводилося рятувати себе, а не 
книжку. 

Хочеться вірити, що пошуки останніх двох частин все ж таки 
увінчаються успіхом. 

Свої знання з історії козаччини А. Чайковський виклав у 
кількох історичних нарисах, що могли б служити своєрідними 
післямовами до роману «Сагайдачний». Йдеться про нариси 
«Петро  Конашевич-Сагайдачний» (1917), «Запорожжя» та 
«Московський цар Дмитро Самозванець», «Хотинська справа» 
(1998). Останній нарис з'явився у процесі праці над заключни- 
ми частинами. 

Свідчення автора, що першу частину роману «Побратими» 

він дав на прочитання історикові М. Грушевському, було однією 

з підстав говорити про Чайковського як про ревного прихильни- 
ка історичної концепції М. Грушевського. Нам невідомо, що 

саме правив авторитетний історик у історичній повісті «Побра- 

тими», але зіставлення першого видання 1918 р. і другого-- 
1927 р. показує, що значні історичні неточності, яких припус- 

тився автор у першому виданні, виправлені в другому. 
Враховуючи широкий географічний діапазон твору, його 

слід віднести до так званих «панорамних творів». Реалістично- 
му роману властиве тяжіння до зображення просторових зв'яз- 
ків. «І вже самі собою зв'язки ці, -- відзначає Т. Денисова, -- 

85



вносять в художній твір конкретність, з самого початку, визна- 
чають взаємовідносини людини з суспільством» |, с. 66). 

Події, описані в романі, розгортаються на широкому гео- 
графічному просторі: Галичина--Запорозька Січ-- Київ, Крим-- 
Чорне і Азовське моря. Панорама життя народу історично доку- 
ментована. Перед нами постають життя збіднілої шляхти, з якої 
вийшов і сам Сагайдачний, діяльність князя Острозького, перші 
народні повстання проти шляхетського засилля і феодального 
визиску, жорстока боротьба проти татар і турків, картини життя 
Запорозької Січі, морські походи козаків, взяття Кафи і Варни, 
розгром Синопа і турецького узбережжя, визволення тисяч не- 
вільників. Всі ці фрагменти історичної панорами письменнях 
об'єднує ідеєю боротьби за українську державність і Її ідеоло- 
гічну опору і основу -- православну церкву. 

Конкретно-художнє відображення основної проблеми епо- 
хи -- проблеми захисту рідної землі від наскоків турецько-та- 
тарських завойовників -- визначило композицію трилогії, - 
зокрема розміщення і співвідношення всіх складових частин. 

Увагу Чайковського привернули ті факти історії, що вира- 
жають найхарактерніші ознаки епохи. Вони складають сюжет 
роману, в якому відображаються суспільні відносини, подають- 

ся картини формування і розвитку людських характерів. 
ротягом всієї трилогії письменник акцентує увагу на зобра- 

женні життєвого шляху Петра Сагайдачного, починаючи з не- 
легкого дитинства і до вершини його козацької слави, здобутої 
глибоким розумом і надзвичайною відвагою у-нелегкій та жор- 
стокій боротьбі з ворогами вітчизни. 

Перші розділи «Побратимів» розгортають перед читачем ши- 
року панораму життя різних соціальних груп (експозиція ро- 
ману), чітко визначають і головні конфлікти: селян -- З маг- 
натами, міської бідноти -- з магістратом, цехмістрами тощо. 

Тут бере початок дуже важлива сюжетна лінія, яка пізніше 
міцно цементує навколо себе розвиток усіх наступних подій. 

Чайковський з любов'ю описує дитинство майбутнього тала- 
новитого козацького гетьмана, який, змалку втративши бать- 
ків, виховується у родині Жмайлів. Батько Петра загинув ге- 
ройською смертю, обороняючи рідний край від набігу ординців, 
про що дізнаємося від столітнього діда Грицька Жмайла під 
час розмови із церковним владикою, що прибуває в рідний 
Самбір до своїх парафіян. 

Родина Жмайлів з великою сердечністю прийняла його на 

виховання. Із побратимом Петром він згодом йде в науку до 
Острозької академії, звідки хлопці виносять глибокі і міцні 
знання, але насамперед там зміцніла їхня любов до України, її 

народу, вони навчилися самопожертви в ім'я козацького побра- 

тимства. 
«Петро Конашевич і Марко Жмайло ніколи не зраджують 

«свою першу, ще дитячу присягу, над якою сяють очі їх СТОЛІТ- 

нього прадіда -- Грицька Жмайла Кульчицького» |5, с. 8. 
Саме козак Грицько Жмайло відіграв найбільшу роль у фор- 

86



муванні характерів Петра і свого внука Марка, виховав у них 
риси лицарської доблесті, властиві справжнім захисникам-пат- 
ріотам. 

З перших розділів «Побратимів» відчувається романтичний 
тон оповіді, пересипаний багатьма ліричними відступами, з яких 
читач дізнається про особливості побуту, в якому мешкають 
майбутні герої. З почуттям симпатії письменник розповідає про 
навчання в Острозькій школі, про людяність і далекоглядну 
мудрість «першого руського вельможі князя Василя-Костянтина 
Костянтиновича Острозького, на той час київського воєводи» 
(15, с. 29). 

Перед нами широке тло побутового, культурного, історично- 
го життя України останніх десятиліть ХУЇ--початку ХМІЇ ст., 
про що ми й сьогодні, на превеликий жаль, знаємо дуже мало. 
Бурсацький побут, навчання в Острозі змальоване згідно з 
історичними джерелами, про які згадувалося раніше. 

Провідна ідея «Побратимів» -- це висока ідея побратим- 
ства, освячена традицією, клятвою, звичаєм, високою духовніс- 
тю, живим прикладом козацтва. 

Шлях Петра на Запоріжжя, попри його авантюрно-пригодни- 
цький характер, веде через «уходницькі» козацькі гнізда Онись- 
ка Печеного і сотника Чуба. Це все конкретні історичні факти, 
художньо переосмислені в романі. У відносно невеликому за 
обсягом творі А. Чайковський подав широкий освітній історич- 
ний матеріал, вдало створив побутово-етнографічні сцени, аван- 

тюрно-розважальні і художньо-описові картини. 
Почуття любові до свого побратима не залишає Сагайдач- 

ного ніколи. Дізнавшись, що Марко випадково вбив диякона 
Артемія, ненависного усім спудеям за знущання над ними, Пет- 
ро вирішує, що втікати треба разом. 

З автобіографічних матеріалів нам відомо, що письменни- 
кові, на превеликий жаль, ні разу не пощастило побувати на 

овіяній легендами і вічною славою Наддніпрянській Україні, 
але тонке відчуття козацького побуту, праця над історичними 
джерелами допомогли йому створити широкомасштабну епопею 
народної величі. 

Важливу роль при цьому грають пейзажі, які є не тільки 
тлом подій, а й допомагають розкриттю внутрішнього світу 

героїв. 
Змальовуючи військові баталії, письменник намагається в 

реалістично-романтичному тоні відтворити все до найменших 
дрібниць. Звичайно, тут необхідні були величезні студії над 
історично-архівними джерелами, 1 стає зрозумілим, скільки 

енергії та зусиль потребувалось уже шістдесятилітньому Чай- 

ковському, щоб все це втілити в життя. 

Петро Сагайдачний -- центральна фігура трилогії, навколо 
нього концентруються сюжетні дії роману. Він міцно зв'язаний 
з багатьма людьми. Чайковський з великою симпатією ставить- 
ся до нього, про що свідчить врівноважена манера розповіді 
в піднесеному романтичному стилі. 

87



Майже за кожним епізодом, сценою за участю мудрого пол- 
ководця, за кожною інформацією про його життя і діяльність 
стоять важливі історичні документи з творів М. Грушевського, 
М. Максимовича, Д. Яворницького. Але «фактична їсторія в 
романі органічно поєднана з авторським домислом, без якого 
художній твір втрачає свої привабливі риси» |4, с. 245). Цей 
домисел у Чайковського завжди випливає з. логіки розвитку 
достовірних подій. На відміну від своїх попередників -- Д. Мор- 
довця, О. Маковея, які намагалися зобразити Сагайдачного пе- 
редусім як військового полководця Запорожжя, не вникаючи 
при цьому достатньою мірою в психологію героя, в мотивацію 
його вчинків за м певних історичних обставин, Чайковський 
з повною віддачею зумів витворити ідеал справжнього патріо- 
та, борця за соціальне і національне визволення українського 
народу. 

Найбільш повно А. Чайковський розкриває характер свого 
героя в дії. Спираючись на багатий історичний матеріал, пись- 
менник зумів показати всі напрями насиченої багатогранної 
громадсько-політичної діяльності відважного лицаря на шляху 
до вершини козацької слави. 

Чайковський використовує чималий арсенал художніх засо- 
бів при змалюванні кожного епізоду, намагаючись з усією пов- 
нотою відбити пошуки героя, його переживання. І скрізь від- 
чувається глибока авторська симпатія в змалюванні вірного 
сина України. 

За майстерно сконструйованою формою розповіді відчутний 
глибокий психологізм, прагнення збудити в душі почуття вели- 
кої любові до славного героїчного минулого. І це автору, безу- 
мовно, вдалося зробити завдяки глибокому знанню людської 
психології і власному таланту. 

У творчому доробку А. Чайковського роману «Сагайдач- 
ний», безперечно, належить чільне місце. 

Письменник глибоко вникав у соціально-економічні пробле- 
ми епохи, яскраво висвітлив прагнення трудового народу Укра- 
їни до соціального і національного визволення. 

Змальовуючи козацьке побратимство, Чайковський прагне 
показати читачеві щирість людських взаємин. З цією метою 
письменник майстерно використовує розмаїту систему художніх 
засобів, портретні характеристики, діалоги, монологи, пейзажні 
замальовки. Все це служить єдиній меті -- якнайповніше роз- 
крити славні героїчні сторінки минулого рідного народу. 

Якщо попередники А. Чайковського зображували славного 
полководця в героїко-романтичному плані на завершальному 
етапі його життя, то, на відміну від них, він зумів у своїй 
трилогії показати і його нелегке дитинство, і становлення осо- 
бистості, і політичну діяльність та блискучий талант військово- 
го полководця. 

І, Денисова Т. Роман і проблеми його композиції. К. 1968. 2. Николи- 

шин Д. Андрій Чайковський: Ювілейний реферат. Коломия, 1929. 3. Погре- 

38



обенник Ф. Сторінки життя і творчості 
тюк М. Український радянський (іст 
ський А. Побратими. Іс ові 
Сагайдачний. К., 1989. РІЖ: 

ЯОїаУ 
Фрограром/ 

"чер ь з ла 
з скл Й 

чи «Те 
оби они 

б пзнонауііа 

ві и ср 
порив м; кгожьнан М ЯК 

ЧР г їндаш- Чопо мор 

товдідогді мОЗанеЛЯемі 

ому ТОтьксЗ різ удо й 

ами м сне 78 Кі 

колевия 

цу б Є ця г хийсаєєі 10 жа 

умі рані срдодгьачодуїв 

«"нрроїзм кн рі счоб'в. тн 

сотоме хлааано, 8 рені й ода 

з і» 

сіє» рег ь їв. 

. ро ска 
- є мі 

соквінюм й "А вл 

Ро б жи 

я 

: М



9 історії науки 

Л. М. ПОЛЮГА, ст. наук. співроб., 

Ін-т суспільних наук АН України 

Із творчої лабораторії 

академіка М. Возняка 

Дійсний член АН УРСР М. С. Возняк як видатний 
учений результатами свого наукового доробку охопив широке 
коло тем усіх періодів розвитку української літератури, почи- 
наючи від найдавніших часів і кінчаючи початком ХХ ст. Для 

дослідників українського письменства, цінителів рідного слова 
ідеї М. Возняка -- імпульси, які викликають нові міркування та 

роздуми. Нас приваблює у творчості вченого його добросовісне 
ставлення до історичних та літературних фактів, його здатність 
як людини широкої ерудиції проникати у найтонші нюанси 
текстового оточення, насичувати свої праці важливими факта- 
ми, пов'язаними з літературним процесом відповідної доби, ло- 
гічно зіставляти їх і доводити до найширшої читацької ауди- 
торії. У своїй спадщині вчений залишив багато цінного, вперше 
виявленого, такого, що розкривало незнані сторінки в історії 
української культури. Але особливо вражає нас подиву гідна 
працездатність, ерудиція, ширина охоплюваних ним тем. З О0г- 
ляду на це цікаво проникнути у його творчу лабораторію, що 
могло б дати змогу ознайомитися з його творчим методом, а 
особливо підходом до аналізованого тексту з погляду тексто- 
лога. 

У пропонованій статті ми не маємо змоги повністю розкрити 
цей бік таланту вченого і тому спробуємо показати лише деякі 
приноми, які використовував М. Возняк у своїй науковій прак: тиці, що стосувалися перш за все текстологічних досліджень: Основним у його аналізі б . було встановлення правдивості літе" 
ратурного факту, що є домінуючим принципом текстолоїї. Вияв" лення фактів і розкриття того, що за ними стоїть, було так би 
мовити творчим кредо вченого. Він дошукувався артистизму 
твору, був тієї Думки, що в творчому процесі найосновнішим Є. власне художній текст, який виник як наслідок певних істо" ризневчумо. що визначати характерні прикмети текстології". 

аналізу М. Возняка, то стає зрозумілим, що дослідникові 

(С) Полюга Л. М., 1993 і 

90



були властиві риси досконалого текстолога: він мав грунтовну 
філологічну підготовку, умів, виявити, відібрати і проаналізува- 
ти текст пам'ятки літератури відповідного періоду, знав інозем- 
ні мови, був широко обізнаний з тими історичними та літера- 
турними фактами, що стосувалися відповідного періоду існуван- 
ня тої чи іншої писемної пам'ятки. 

М. Возняк використовував текстологічні прийоми для від- 
творення забутих або незнайомих давніх текстів, щоб видати 
їх і донести до нового читача й тим самим збагатити україн- 
ську літературу, а ширше -- українську культуру новими да- 
ними, відтворивши деталі літературного процесу. 

Учений був громадянином своєї вітчизни в найкращому розу- 
мінні цього слова, що було однією із необхідних прикмет 
текстолога і давало йому сміливість знаходити, опрацьовувати, 
подавати до друку тексти, які набували нової ваги в нових 
історичних умовах, незважаючи на цензурні чи урядові пере- 
шкоди. Прикладом такого може служити текстологічне опрацю- 
вання і публікація в умовах реакційного режиму «санаційної» 

Польщі, перших перекладів на українську мову уривків з творів 

К. Маркса та Ф. Енгельса, зроблених І. Франком у, 70-х роках 
ХІХ ст. в часи австро-угорської монархії. На цьому позначи- 
лося знання філософських напрямів Франкової та сучасної 
М. Вознякові доби, а також його громадянська мужність. 

Одним із способів текстологічного аналізу М. Возняка було 
з'ясування історії виникнення літературного твору. Це зумов- 

. лювало необхідність знання історичних умов написання тексту, 

вивчення стилю автора, однією із необхідних ознак якого є 

- сполучуваність слів у контексті. Разом з тим виникла потреба 

. уміти орієнтуватися в літературно-художніх стилях тогочасних 

писемних пам'яток і знати творчість інших авторів досліджува- 

ного літературного періоду. Усі ці моменти можна спостерігати 

в працях М. Возняка про давнє українське письменство, зокре- 

ма вони виявлялися при підготовці «Історії української літера- 

тури» |2|. 
- Обсяг таких різносторонніх знань яскраво виявився і пря 

текстологічному опрацюванні української пам'ятки ХМІЇ ст. 
«Перестороги» |порівн, 3). На прикладі підготовки цього твору 

до друку видно, що М. Возняк як текстолог найповніше вико- 
ристовував основний метод текстології -- метод філологічного 
аналізу, що спирався на суть літературного твору як виду мис- 

тецтва і як джерела для пізнання історичних подій. За допомо- 
гою цього методу учений розглядав досліджуваний твір як істо- 
ричне явище, якому притаманні єдність ідейно-тематичних та 
формально-структурних елементів, які були основою цілості 
художнього твору як писемної пам'ятки. 

М, Возняк, як й І. Франко, усвідомлював, що дослідження 
: давніх писемних пам'яток зміцнює єдність нації, сприяє утвер- 

- Ддженню її духовного джерела, національної свідомості україн- 
- СЬКОГО народу. Історія народу, яка втілюється в Його вчинках 

1 підтверджується його писемними пам'ятками, сприяє тому, 

91



щоб народ відчув себе єдиною нацією в духовному і економіч- 
ному відношенні, бо відчувши себе «нацією суцільною і солі- 
дарною в духовних і економічних інтересах, ми знайдемо тоді в 
собі самих, в нашій солідарності той огонь і запал до праці, 
котрого нам тепер так часто не стає, знайдемо, і всі цілою 
суттю відчуємо той спільний ідеал, котрого брак так многих 
з-поміж нас гонить на поклони чужим богам» |4, т. 38, с. 8|. 

Ці твори з історичного минулого українського народу, за 
словами І. Франка, «хоч не раз на перший погляд дрібні і анти- 
кварські, в результаті дають тривкий і широкий підклад для 
нашого дальшого розвою і мусять швидше чи пізніше в широ- 
ких і щораз ширших масах нашого народу відродити те почуття 
національної суцільності та солідарності, що проривалося в ве- 
ликих хвилях ХУПІ віку» |4, т. 38, с. 8). 

Філологічний аналіз, як й інші принципи текстологічного 
вивчення «Перестороги» дали змогу М. Вознякові, який при 
цьому брав до уваги історико-літературний та культурно-істо- 
ричний контекст, на основі аналогії висунути гіпотезу, що без- 
іменний до цього часу твір написав культурний діяч ХМІЇ ст. 
Іван Матвійович Борецький, на противагу гіпотезі І. Франка, 
який вважав автором «Перестороги» Ю. Рогатинця |З, с. 16|. 
Не вникаючи в достовірність цього твердження, яке Й на сьо- 
годні о видається нам дискусійним, можемо визначити, що 
академік М. Возняк на основі текстологічного методу філоло- 
гічного аналізу не лише встановлював авторство даної літера- 
турної пам'ятки, а й наново відкривав цей твір для читача. 
Публікація пам'ятки робила її доступною всім. Дослідник пред- 
ставив своїм сучасникам призабуті історичні факти з життя 
українського народу про часи засилля і знущань, про безправ'я 
народу, коли над ним панувала чужа віра і чужий духом клас. 
Учений при текстологічній підготовці писемного твору ХМІЇ ст. 
зберігає його емоційну насиченість, яка була характерна для 
більшості тогочасних текстів полемічної літератури і яка з ці- 
кавістю сприймається сьогодні. 

При підготовці пам'ятки до друку М. Возняку довелося по- 
долати ряд труднощів саме текстологічного плану: встановити 
наявність всіх рукописних варіантів даного тексту, підготувати 
із усіх наявних варіантів найбільш достовірний і найбільш 
зв'язаний з оригіналом, відтворити і найближчу до оригіналу 
композицію твору. Така робота проводилася тривалий час і ма- 
ла на меті усунути всі можливі нашарування часу в тексті і 
одночасно в міру можливого відтворити оригінал; встановити 
достовірність твору для даної епохи, а також авторство пам'ят- 
ки; відповідно інтерпретувати сумнівні і незрозумілі для сучас- 
ників місця на основі грунтовного знання тогочасних писань та 
історичних даних, сформувати довідковий апарат (коментарі, 
покажчики), який є одним із найбільш відповідальних моментів 
при текстологічному опрацюванні писемних пам'яток. Якщо оці- 

нювати підготовку довідкового апарату в працях М. Возняка, 

то можна зауважити, що ця робота у виконанні вченого завжди 

92 (



відзначалася вичерпністю і глибиною. В опублікованому варіан" 
ті «Перестороги» вступ і коментарі становлять 63,5 відсотків 
всього видання, а, наприклад, «Важливіша література предме- 
та» в «Історії української літератури» -- назви досліджень про 
українську літературу найдавнішого часу, погруповані тематич- 
но, займають у трьох томах 73 сторінки великого формату 21. 
Список літератури в цьому виданні можна вважати чи не най- 
повнішою бібліографією української літератури, починаючи від 
давньоруського періоду до ХУПІ ст. 

| Процес текстологічної підготовки досить складний і вимагає 
відповідного вміння використання всіх літературознавчих прин- 
ципів опрацювання літературних пам'яток. Оскільки академік 
М. Возняк намагався донести дух давньої «Перестороги» до 
сучасного читацького загалу, то йому довелося подолати ще й 
таку текстологічну трудність, як транскрипційне опрацювання 
тексту, що необхідно було виконати так, щоб транскрипція не 
трішила супроти науки і не порушувала оригіналу, а сам текст 
міг читатися і бути зрозумілим найширшому українському чита- 
чеві без спецільної філологічної підготовки. В даному випадку 
М. Возняк зумів майстерно поєднати два взаємозв'язані прин- 
ципи -- відтворення і видання тексту. 

Застосування текстологічного "принципу історизму давало 
змогу вченому враховувати соціально-історичні обставини при 
тлумаченні тих чи інших літературних. явищ, що зумовлювало 
використання аналогій, зіставлень, порівнянь. Все це доводить 
переконання, висловлене в українській науці ще І. Франком, 

що матеріальна культура предків залишається німою до того 
часу, поки її не оживить слово і лише «там, де в цивілізаційно- 

му поході являється письмо, до нас починає промовляти душа 
чоловіка безпосередньо устами до уст, і ми відразу здобуваємо 

можливість заглядати в душу, чуття, змагання, радощі й смутки 

прадавніх, давно загиблих і забутих поколінь» |4, т. 40, с. 8). 
Для творчого методу М. Возняка характерним є й те, що він 

- постійно зв'язує явища української історії та культури з подія- 
ми світової історії. Такі зіставлення є в таблицях, наведених у 

його працях 7, У другому томі «Історії української літератури» 
М. Возняк наводить список творів релігійної полемічної літера- 
тури, поява якого є безпосередньо наслідком текстологічного 
аналізу і який досі, по суті, є найповнішим виданням такого 
типу. 

М. Возняк використовував прийоми текстології і при аналізі 
творчості М. Шашкевича, І. Франка та інших письменників 
ХІХ--ХХ ст. У цих дослідженнях текстологічні прийоми вчено- 
го дещо відрізняються від тих, які використовувалися при опра- 
цюванні давніх писемних пам'яток. Тут вони мали значно шир- 
ше застосування, і дослідник вже враховував відоме авторське 

начало, зіставляв, як правило, тексти конкретних авторів. 

" Порівн, такі таблиці з. - : - голі з 
ці у праці: Возняк М. Історія української літерату 

ри. Ї. 1. С. 291-999; Т. 9. С. 356-376; Т. 3. С. 590--529. 

93



За таких обставин йому доводилося порівнювати авторські 
рукописні тексти із текстами, що розмножені поліграфічним 
способом. Одночасно, як допоміжні для Зіставлень, залучалися 
й тексти інших літературних жанрів. Наприклад, при аналізі 
прози використовувалися поетичні твори, епістолярна спадщина, 
мемуарна література, які могли бути написані не лише україн- 
ською, а й польською чи німецькою мовами. 

, При вивченні творів нової літератури текстологічний аналіз 
був підпорядкований не лише історії виникнення та відтворен- 
ня тексту повного твору, хоч і ця сторона теж могла цікавити 
ученого; він проводився перш за все для виявлення достовір- 
ності деяких літературних чи біографічних фактів. 

Показовою щодо цього була робота над розвідкою «ДАвтобіо- 
графічний елемент в оповіданні Франка «На дні» |1). Аналі- 
зуючи твір письменника, вчений не лише відштовхувався від 
змісту твору, а й грунтовно вивчав листи Ольги Рошкевич до 
Івана Франка та листи Франка до неї, писані українською та 
німецькою мовами, лист І. Франка до батька Ольги, листи 
Франка до брата Ольги Ярослава, вірші із збірки «З вершин і 
низин», спогади Михайлини Рошкевич, сестри Ольги, і, нарешті, 
спогади І. Франка «Як це сталося?», надруковані у віденському 
«Діеб 7еїкв». Використання і зіставлення таких різноманітних 
матеріалів зумовило застосовування принципів і філологічного 
аналізу, і історизму, що дозволило визначити причини задуму 
художнього твору, висловити свої міркування щодо творчих 
намірів автора художнього тексту і навіть частково торкнутися 
творчої лабораторії письменника. 

Спостереження над манерою праці академіка М. Возняка 
при вивченні творів різних часів показують, що вчений широко 
використовував текстологічні прийоми як необхідний засіб фі- 
лологічного аналізу, хоч спеціально ніколи на цьому не наголо- 
шував. Цим дослідник ніби стверджував, що без текстологічно- 
го аналізу неможливий глибокий літературознавчий чи мово- 
знавчий аналіз відповідного явища літературного процесу. 
Значно глибше вивчення текстологічних принципів відомих вче- 
них матиме не лише велике наукове та пізнавальне значення, 
а й допоможе поставити на широку філологічну основу біль- 
шість досліджень української філологічної науки. 

І. Возняк М. С. Автобіографічний елемент в оповіданні Франка «На дні» // 
Рад. -літературознавство. 1940. Ме 5--6. С. 73--153. 2. Возняк М. Історія 
української літератури: У 3 т. Львів, 1920--1924. 3. Возняк М. Письменни- 
цька діяльність Івана Борецького на Волині і у Львові. Львів, 1954.: 
4. Франко І. Твори: У 50 т. К., 1976--1986. 

Стаття надійшла до редколегії 03.04.90 

94



М. П. КРУПАЧ, асп., 
Львівський університет 

Біля джерел історіософської поезії 
Євгена Маланюка 

; Серйозне, наукове "вивчення життєвого шляху та 

творчості Євгена Маланюка переживає ще тільки стадію за- 

родження. Однозначні оцінки і «лівих», і «правих» критиків 
поета-мислителя, звичайно, не можуть дати повноти уявлення 

про цю, одну з найяскравіших у ХХ ст., особистість. Життєва 
і творча позиції Євгена Маланюка суперечливі й багатогранні. 

Та серцевиною, навколо якої розгорталися доля Й помисли 
поета, була, без сумніву, Україна. Через любов до неї він 

страждав, над її долею він плакав, у неї він усе ж вірив. І яс- 

кравим прикладом цього є його перші збірки поезій, зокрема 

«Стилет і стилос», що побачила світ у 1925 р. в Подебрадах, 
і яку становлять вірші, написані в 1924--1924 рр., та збірка 
«Гербарій», надрукована в 1926 р., до якої входять поезії, напи- 
сані в 1920--1924 рр. 

Та мало просто відшукати всі «лінії» образу України в 
творчості Є. Маланюка і, таким чином, зробити акуратний 

«розтин» його творчого доробку" на «здобутки» й «недоліки», 

на «позитивне» й «негативне», «чорне» й «біле», як це часто 
робиться у критиці, а необхідно спробувати осягнути анатомію 
світобачення поета, через окреме постаратися зрозуміти за- 

гальне й через загальне краще осмислити окреме в його тако- 
му неоднозначному мисленні. Потрібно прослідкувати витоки, 

джерела історіософського бачення поета, що зароджується уже 

в перших його поезіях. | | 
Процес осмислення людиною внутрішнього життя, а водно- 

час її зв'язку з найближчим оточенням, має споконвічні тради- 

ції. І яскравим документом цього є Біблія. У літературі цей 

процес інтенсивно поширюється дещо пізніше. Академік 

С. Смаль-Стоцький зауважує: «По французькій революції, що 

вибухнула внаслідок духовного перевороту в ХУПІ в. і зру- 

шила підвалини давнього політичного й соціяльного ладу, а 

відтак по реставрації монархії -- всі передові люди кинулись 

шукати принципів нового ліпшого життя, бажали розпізнати 
«змисл життя і всіх його стосунків, бажали додуматися до та- 
кого ладу, який був би добрий і зовсім безпечний. А що полі- 
«тична діяльність була тоді неможлива, то всі думки, вся духов- 
на праця повернулася на ділянку внутрішнього життя 
людини. Чуття набирає особливої сили, сильний  Лі- 
ризм стає ознакою часу. Людина й її стосунок до людей, 
до громадських організацій, до світла -- це предмет ф ілосо- 

фії й поезії, котра, зі свого боку, в тих часах є просто 
філософією» |8, с. 168). 

О Крупач М, П., 1993. 

95 



Щодо української літератури, то тема взаємостосунків та 
єднання народу в ім'я його повноцінного життя на власній 
землі сягає корінням у глибину віків. Досить хоч би згадати 
«Слово о полку Ігоревім», «Поученіє» Володимира Мономаха, 
літописні матеріали, полемічно-публіцистичні та поетичні твори 
письменників періоду давньої української літератури, фольк- 
лорні джерела, зокрема козацькі думи. 

Яскравий приклад філософського осмислення недолі рідної 
землі зустрічаємо й у «думі» гетьмана Івана Мазепи, написаній 
в останній чверті ХУПЇ ст. 

Всі покою щиро прагнуть, 
А не в оден гуж всі тягнуть, 
Той направо, той наліво. 
А все браття: то-то диво! 
Не маш любви, не маш згоди, 
Од Жовтої взявши Води. 
През невгоду всі пропали. 
Самі себе звоювали (Ї, с. 22). 

Та лиш із приходом в українську літературу Тараса Шев- 
ченка відчувається насправді глибинне, філософське осмислен- 
ня історії рідного народу, яке не мало аналога до того часу в 
світовій літературі. «Тарас Шевченко стає апостолом, проро- 
ком нового життя й новим, нечуваним досі словом, що 
мов «ножі обоюдні розпанахують погане, гниле серце трудне й 
виціджують сукровату», вливає в серця земляків «живої, ко- 
зацької тої крови, чистої, святої», рве «кайдани лихої ночі», що 
ними «оковано вільний розум», будить братів до нового жит- 
тя». «З Шевченком українська література перестає бути забав- 
кою панів-аристократів, а також в філософії і в поезії всіх 
європейських народів того часу» |З, с. 168). - 

Шевченко впромінює новий імпульс вольнолюбства у при- 
спану рабством українську самосвідомість. Відтепер у твор- 
чості майже кожного поважаючого себе митця, вихідця із зем- 
лі української, цей імпульс більшою чи меншою мірою дава- 
тиме про себе знати. Та «потрібне було аж тектонічне зрушення 
історії, потрібен був аж пломінь того вогню, що в нім «Її, окра- 
деную, збудять», потрібні були аж' «мартівські» іди України, 
щоб в димові й пожежах революції, з першими судорожними 
відрухами поволі притомніючого Лазаря, побачили ми, здава- 
лося б, знайоме, але ж яке відмінне обличчя, і відчули тисячо- 
кратно спотужнілий, палаючий і спалюючий дух» |2, с. 3). 
І це відчуття шевченківського «тисячократно спотужнілого, па- 
лаючого і спалюючого духу» Євген Маланюк пронесе через 
усе своє нелегке життя змушеного втікача з рідної землі. На 
його долю випаде підтримувати Шевченків дух будителя при- 
спаної рабством української самосвідомості у ХХ ст. 

Народився Є. Маланюк 20 січня 1897 р. у старовинному 
козацькому посаді Архангороді (тепер Кіровоградська обл.). 

Упродовж віків край цей зазнавав нападу половців, татар, 

турків, поляків. Тому Й осідали тут колись у зимовниках від- 
важні волелюбні запорозькі козаки, щоб вирощувати хліб та 

96



захищати рідну землю. Серед перших з них був і предок 
Є. Маланюка по батьківській лінії, котрий обрав місце «На 
далекій межі серед Диких Піль, Там, де Чорний шлях пере- 
тнула Синюха». 

В «старому», мурованому з степового каменю, домі жилося 
«на дві хати» -- дідову і батькову. В першій хаті панував дух 
віків, старовинного побуту, тисячолітніх звичаїв і обрядів та 
свідомого «україноцентризму» (в свідомості діда неукраїнці 
були безсумнівними «унтерменшинами»). В другій хаті пану- 
вала атмосфера «українського інтелігента», теж «свідомого», 
тобто не спокушеного ані далеким ШПетербургом, ані навіть 
близькою Одесою. Але за дружиною того «інтелігента» тяг- 
«нулася зовсім інша традиція: якихось степових, досить коло- 
ніяльного типу «дворянських гнізд» з клавесинами, дагеротина- 
ми, сантиментальними романами й романсами, балями й гос- 
тинами, демонічними гусарами..». Від матері поет взяв «серце 
і мистецтво», Від батька -- «життєву невдачу. Батько, поруч ви- 
падкової співпраці в досить численних часописах, режесеру- 
вання вв міському літньому театрі, суспільної (щоправда си- 
стематичної) діяльності, вчительства та просвітительства -- 
жодної фахової праці не плекав» |З, с. 476--477|. 

З дитинства Є. Маланюк читав твори Т. Шевченка, І. Кар- 
пенка-Карого, М. Коцюбинського, а також Франкову «Зорю» 
та іншу цікаву для нього літературу. 

Після закінчення Єлисаветградського реального училища 
Євген вступає до Петроградського політехнічного інституту. Та 
війна порушує плани Є. Маланюка -- він іде на фронт. 

ось настає 1917 р., а з ним -- можливість відновлення 
української державності, в реалізації якої бере безпосередню 
участь Є. Маланюк. Він стає старшиною армії УНР. Та уже 
в 1919 р. українська державність опиняється під загрозою, а у 

1990 р. і зовсім зникає. Разом із частинами УНР, втікаючи від 
червоного терору, Євген змушений «обрати» польський табір 
для полонених у Каліші, де організовує редакцію часопису 
«Веселка». 

А тим часом по рідній Україні вже прокотилися перші хвилі 
найстрашнішої інквізиції за всі тисячоліття існування люд- 

ства -- більшовицького терору. Своїм геніальним чуттям люб- 
лячої людини Є. Маланюк причуває для України «Зловісне»: 

Знов захід буряний. Недобрий. 
Знов пророкує кров'ю літер, 
Що ми загинем, яко обри, 
Що буде степ, руїна Й вітер, 

Що почорніє світ цей білий, 
Що все живе пожруть пожежі, 
Що тільки віщий свист Сибілли 
Лунатиме в сліпім безмежжі. 

Сузір'ям скаже Бог вознести 
У мертвім небі пентограму, 
ИЙ ковий про це напише Нестор 
В самотній катакомбі храму. 

7--2323 97 і



Пророцтво Є. Маланюка лякає своїм песимізмом і немину- 
чістю. Чимось воно нагадує «Об'явлення святого Івана Бого- 
слова», але своєю безпросвітністю й безвиходом набагато тра- 
гічніше. Поет боїться, що Україна може бути стерта з лиця 
землі. І це, напевне, страх не тільки за її фізичне виживання, 
а, передусім, за духовне. Ї, як засвідчили подальші події на 
Україні, Маланюкове пророцтво було не таке вже далеке від 
істини. 

Поет передчуває, що Вкраїна стоїть на краю загибелі. І як 
людина, відчуваючи смерть, починає осмислювати своє минуле, 
так Є. Маланюк, як частка України, як її син, осмислює ми- 
нуле рідної землі. Зароджується історіософія Євгена Маланю- 
ка, що «кривавиться любов'ю» до України вже у перших його 
збірках «Стилет і стилос» та «Гербарій». 

Основним твором, з якого починається глибинне осмислення 
поетом історії України, є його «Псалми степу». Перша і друга 
частини «Псалмів» нагадують притчу про двох розпусниць, 
Єрусалим і Самарію, із книги пророка Езикіїля. Як бачимо, 
поетичні засоби цього твору не нові, але вражає відвертість, 
з якою поет здійснює свій суд над рідною землею. 

В уяві Є. Маланюка постає «страшна покута» України, «її 
глухі, жорстокі дні», він бачить її лежачою, «скривавленою 
і скутою, мов лебідь в лютім полоні», Та мотив жалю змінюєть- 
ся мотивом сорому: 

А тут все тіло пражить сором 
Гостріш, ніж біль найгірших кар, -- 
Коли тебе розпусним зором 
Нагую огляда владар. 

І у хвилину непристойного видива Маланюк, як син, кидає 
матері-Україні звинувачення у легковажності за те, що як 
«тільки просвистить аркан, -- Покірливо підеш сама Ти З лука- 
вим усміхом у бран». У розпачі поет вигукує: 

Ні, Ти -- не матн! Шал коханки 
У чорнім полум'ї коси. 

«Шал кохання» з ворогом швидко вгамовується й у матері- 
бранки «прокидається кривава зрада», вона платить ворогу за 
свою ганьбу («лиш горло кров'ю захарчить») і стає вільною -- 
поки її «привабливо-безсилу й гарну» знову хтось не забере в 
черговий полон. І ось останній -- найстрашніший полон Украї- 
ни-бранки. Поет бачить «звідціль, з моїх мертвих меж», як на 
«червоному тлі пожеж» «хижі птиці летять зі Сходу». і 

І вже осудливий Маланюк, що соромився за минуле своєї 

легковажної матері-України, ставши реальним учасником 11 

останньої ганьби, «спаленим серцем» переосмислює долю ма- 

тері-бранки. Й Україна тепер постає в його уяві в «апокаліп- 

сисі хижих літ». Він розпачливо просить прощення: 

Прости, прости за богохульні вірші, 
Прости тверді зневажливі слова! ч б 

Тепер поет розуміє безсилість матері України, бо доля її 

залежить від поведінки синів, і не ТІЛЬКИ ВІД їХ фізичної міщ- 

98



ності, а й від розуму та розсудливості. Син у розпачі зізнаєть- 
ся матері-Україні: «Гіркий нащ вік, а ми ще, може, гірші», бо 
«ми не знали іншої музики і інших слів в вогні залізних літ», 
як «грім гармат, як вітру подих дикий. А тим часом «десь 
мудрим сном в архівах спали книги, Ми з них хіба палили 
цигарки». Тому поет просить не дивуватися, «що визволившись 

з брану», «зранена», вона зустрічала своїх синів, «Що в ди- 
кій пристрасті -- Твоє тулили тіло, І кожен рвав до себе і ра- 

дів», забуваючи, «Що в дикім захваті ятрили кожну рану 
Ширшавими руками дикунів». А тим часом «кров текла... І Ти 
захолоділа В палких руках закоханих катів». 

Син визнає свою гарячність і поспішність в осуді України; 
просить простити, що він ще також не її син -- «бо й Ти -- 
не мати, бранко степова!». Таке одноособове взаємовизнання 
нематеринства й несинівства надзвичайно напружує трагізм 
взаємовідносин України-матері та її сина. Але в цьому взає- 
мовизнанні-взаємозвинуваченні, «що раною рота кричить в ту- 
мани» поет, є слово «ще». Воно Й надає псалму-сповіді великої 
віри й оптимізму. 

Найбільше нарікань і критики викликали саме Маланюко- 
ві «Псалми степу» та «Діва-Обида», перша частина якої напи- 
сана 24 листопада 1924 р., а друга -- у 1926 р. і, що дуже 
цікаво, 24 серпня, у день, який згодом стане Днем незалеж- 
ності України; але надрукована ця поезія лише в 1934 р. у 
збірці «Земна Мадонна». Ось як, зокрема, критики оцінюють 

цей період творчості поета: «Безперечно, в осуді України є ба- 
гато емігрантської пози. Про це вже говорив Юрій Шерех у 
своїй статті «Стилі сучасної української літератури на емігра- 
ції», підкреслюючи, що Маланюкова позиція -- це «я і Укра- 

їна», а не «я -- Україна, або я -- син України». Таким чином, 
поет якоюсь мірою ставить себе ніби збоку, немовби вмиває руки, 

навіть деградуючи до «Останнього печеніга». Але трагедію він 
переживає дуже глибоко -- серцем і душею» |?, с. 7|. 

Останнє зауваження Яра Славутича дуже суттєве. Психоло- 
ги назвали б стан поета, в якому він писав свої «осудливі» 
вірші, духовною "депресією, викликаною різким зламом стерео- 
типів, або ж ностальгією за рідним краєм. Молодий Євген, 
що з дитинства ввібрав у свою пам'ять неповторність степової 
природи, волі та краси, тепер на чужині може лиш «гірко зга- 
дувать, як квітнуть вишні, пливуть жита і плачуть солов'ї». З 
реального життя зникало все, що Є. Маланюк «надто відчував 
це вже як щось вічне, непорушне -- на жаль», бо ж міг бути 
«вічний» майже віковий дід, який уособлював собою і вічність 
самобутності рідного краю |4, с. 19). 

Ї хоч успадкував Євген від батьківського роду міцну, кре- 
мезну козацьку поставу, та від матері успадкував тонку, чут- 
тєву організацію нервової системи, що так відчувала добро, 

, Красу и гармонію, але водночас загострено реагувала на світ, 
що порушував їх. Природа трохи незвично зорганізувала 

. 

фізичну та внутрішню будову Маланюка (так, як у свій час 

г 99



і Стендалеву) і тим, можливо, трохи парадоксально поступила 
з власною долею поета, але таким чином вона дала знедоле- 
ній Україні «залізних імператора строф». 

Отже, не дивно, що у своїх, особливо ранніх, творах поет 
так боляче й так емоційно, молоднечо-максималістськи реагує 
на розлуку з рідним краєм. Бо ж яке співчуття викликає 
образа молодої людини на землю-матір, що, як він упевнений, 
покинула заради коханця його, рідного сина, котрий боронив 
її незалежність, та заставила самотньо блукати чужими зем- 
лями, не залишивши надії на майбутню зустріч... 

Та страшно, страшно жить минулим... 
Будучина -- глухий туман-- 
Над мертвих днів густим намулом 
Ховає вогники туман. 

Тому «можна з переконливістю твердити, що поетів жор- 
стокий осуд України -- це лищ!/поетичний засіб» |7). До то- 
то ж осуд поета, ще молодого, який життя безтурботного ди- 
тинства й романтичної юності залишив на Україні й вірить, 
що з поверненням туди стан душевної рівноваги вирівняється 
до колишнього дитячо-юначого рівня: 

Вже все згубив: юнацтва подих, 
Ранкові мрії, ніжність врод, 
Навік, навік мої клейноди -- 
Скарби пророків і скорбот. 

У ранніх творах присутній ще Є. Маланюк молодечо-егоїс- 
тичний, земний, смертний, але й у них поет уже заявляє про 
себе, як про людину космічного мислення, яка не просто праг- 
не неземної гармонії зі Всесвітом заради власного спокою, а 
вбачає цю гармонію у поєднанні із земною гармонією. Най- 
головніший симптом дисгармонії в душі Є. Маланюка -- це 
бездержавність України, рабство її народу. 

Звідси і його чужинство, з яким він не може"! (і це законо- 
мірно) ніяк примиритись. Є. Маланюк розуміє, що повністю 
зреалізованою людина може почувати себе лиш у своєму ро- 
динному й товариському оточенні, у лоні близьких із дитин- 

ства звичаїв, мови, культури, природи, краси... А тому потріб- 
не людині щось набагато більше за сім'ю, але набагато менше 
за різнохарактерний, різноузвичаєний земний світ -- потрібна, 

як її з правіків називають, - Батьківщина. Отже, для Є. Ма- 

ланюка потрібна Україна: 
Не треба ні празьких бруків, 
Ні Праги вулиць прастарих: 
Все сняться матернії руки, 
Стара солома рідних стріх. 

Все сняться гук весни і вітер. 
Веселий вітер світлих літ. 
А--тут-- молюсь, убогий митар, 

Шукаю Твій вогненний слід... 
» - . у І 

| анували зако- 
Виростав Євген у затишку рідної Сімі, де п є 

1207 обіти але чесних українських родин. Там формувався його. 

допитливий, працелюбний та романтичний характер. І, можли- 

з 

100 і



во, штудіюючи «русскую словесность» та «историй государства 
российского», звикся б, як тисячі інших, зі своїм «малорос- 
сийством». Та жив у родині дід Василь Маланюк. З його ле- 

гендарних уст і чув малий Євген про колишню волю й славу 
України. Багато чому був свідком майже столітній дід і мав, 

як бачимо, що розказати онуку про знущання над рідним 
краєм, бо зародилась із цих розповідей у дитячій душі віра в 
державність України, що не згасає й після смерті поета: 

Внук кремезного чумака, 
Січовика блідий праправнук, -- 
Я закохався в гучних віках, 
Я волю полюбив державну. 
І крізь папери, крізь перо, 
Крізь дні буденні -- богоданно 
Рокоче запорозька кров 
Міцних поплечників Богдана... 

Уже-в перших збірках «Стилет і стилос» та «Гербарій» 
Є. Маланюк напружено шукає свого місця як поет, як украї- 
нець у справі відновлення української державності. І цей на- 
пружений нерв готовності принести свою долю на жертовник 
національної визвольної ідеї, як це зробив у свій час Т. Шев- 
ченко й тисячі інших українських патріотів, відчувається май- 
же у кожному вірші поета: 

В погромних загравах -- руїни, 
А я згораю і борюсь, 
Щоб над ланами України 
Засяяла Ханааном -- Русь. ) 

Є. Маланюк, тужливий за втраченою родиною, знедоле- 
ною Батьківщиною, самотній у чужих землях вольовими зу- 

силлями переборює ці мотиви у своїх поезіях і шукає нових 
сил як поет-мислитель, щоб протистояти тим, хто починає зви- 
катися з приспаною в рабстві Україною: З 

Бідне серце віддав на поталу нещадним спрагам, 
Обернув лютий розум у трактор на ниві слів. 
До Тичин і Сосюр'я навмисне твердим варягом 
Увійшов в цю добу історичних вітрів і злив. 

Він заперечує поетів, «хто лиш невпинно дзюркоче про добро 
і зло». У розумінні Є. Маланюка поет -- це «мотор», «турбі- 
на», «механік людських мас», «динамомайстер», «будівничий», 
«неустанний хімік», «повстань майбутнього сурмач, що кон- 
струює День над Ніччю». 

«Малоросійський Єремія», що недавно плакав над «Мадон- 
ною дикою піль», «Божевільною Офелією», «бранкою степовою» 
і «ще блимав відблиском мети», уже в наступних поезіях пере- 
роджується й, згадуючи спробу створення української держав- 
ності в 1917 р., натхненню проголошує: ар 

Вірю! Знаю: все це було ж! Було! 
єм Вірю: Буде! Бурями вогнів! і 

Батий Рено усвідомлює «всі принади страшної краси» Ук- 
жорстока Ме що біда України -- ще її багатство, «Сстепій 

нрочінь», географічне розміщення між Європою й 

о 101



Азією, тому «Чінгіз і нині отаман там». І хоч Україна й «ва- 
гітна бурями повстань», та немає єдності в народу україн- 
ського -- він надто швидко звикається зі своїм рабством: 

Вже раб кричить, вже мріє раб минулим, 
Вже йде назад в єгипетську тюрму. 

Потрібен Той, хто зможе врятувати народ, що заблудився. 
І уже поетову «Жагу зустріти Месію Водою днів не утолить». 
Образ Месії переходить і в інші поезії Є. Маланюка («Про 
Месію над морем пшениць, Тут дзвенить обітницею колос»). 
Поет розуміє, що Україні потрібен Месія чи ж Мойсей, щоб 
вивести її народ із «туману»: 

Наш хмурнй Бог нас вивів і покинув, 
Без Моїсея нас послав в туман... 

Біблійні мотиви у збірках «Стилет і стилос» та «Гербарій» 
ще тільки окреслюються у філософському осмисленні історії 
Є. Маланюком. У наступних його творах ця тема стане однією 
із провідних і, врешті, -- завершальною. У зрілі роки своєї 
творчості поет покладе на Бога надію за долю України. 

Якщо Т. Шевченко у свій час проголосив: 
«КОЛИ 

Ми діждемось Вашінгтона 
З новим і праведним законом? 
А діждемось таки колись! 

-- то не слід вважати, що Є. Маланюк прагнув Месії для 
України як чудодійного врятування від рабства, що здійснить» 
ся в одну мить із його приходом. Уже в першій поезії збірки 
«Гербарій» поет разом із «врятованими від варварських копит» 
«шукає путь в туман незнаних Римів», тобто, як і Т. Шевченко, 
прагне до побудови в Україні міцного державного ладу, що 
тримається на усталених демократичних законах, якими так 
славився у свій час Рим. У наступних збірках ця тема, як і 
тема «варягів», проблиски якої уже присутні у збірці «Герба- 
рій» («..я навмисне твердим варягом Увійшов в цю добу істо- 
ричних вітрів і злив»), стануть теж одними із провідних у твор- 
чості письменника. 

Водночас Є. Маланюк настійливо осмислює вітчизняну істо- 
рію. Як поет-українець, він захоплюється силою слова Шев- 
ченка -- будителя нації. Він по-новому оглядає «шлях Кулі- 
ша». Не залишається байдужим і до тогочасного йому куль- 
турного життя на Україні, зокрема в його поезіях звучить 
відгук на творчість П. Тичини, В. Сосюри, М. Рильського. Як 
поет-громадянин, Є. Маланюк переосмислює спроби українців 
добитися волі й державності. У його поезіях з'являються імена, 
назавжди вписані в історію рідного краю, -- це Хмельницький 

і його син Тиміш, «міцні поплічники Богдана» -- «отамани 
курінні», Мазепа, Орлик, Гонта, Залізняк. І не «бідний Тиміш» 

опановує розумом поета, а ті, котрі «взяли священний НІЖ», 
«Коли в батуринськім вогні Держава рухнула». Тому поет 

просить у своєї «безкровної Музи -- неживої» «грому дужих 

слів». І вже за Мазепиним «Же през шаблю маєш права» з 

102



уст Маланюка злітає шевченківське непоборне бажання визво- 
лити з рабства рідний народ: 

Ні Не тропар і не псалом! 
Не молитви, не плач до неба, -- 
Священний ніж, стиснутий злом, 
Священний ніж -- оце нам треба. 

Та коли «священний» у руках Гонти й Залізняка був скеро- 
ований на зло, зчинене Україні польською шляхтою, то Мала- 
нюків «священний» скерований проти зла, зчиненого остан- 
нім поневолювачем рідного краю -- проти Москви. І знову в 
поета прокидається (віра у народ, у його державне майбутнє: 

Даремно, ворогу, радій, - - 
Не паралітик і не лірик, 
Народ мій -- в ураган подій 
Жбурне тобою ще, невірний! 

Ще засилатимеш, на жаль, 
До Києва послів московських, -- 
І по паркету наших саль 
Ступати лаптю буде сковзько. 

Такий змінливий, часто суперечливий, люблячий і ненавидя- 
чий, страдаючий і віруючий Є. Маланюк у своїй творчості. 
«Час, конкретні історичні обставини закономірно зумовлювали 
і суперечність поведінки письменника. Він не тільки у внут- 

рішніх боріннях з собою, він може заперечувати себе поперед- 

нього, навіть зводити у дисгармонію свої проголошені думки» 

16, с. 15). і 
Маланюк писав: «Даремно шукати законів творчості, 

даремно вигадувати гіпотези і схеми, бо всі ці вигадки зали- 

шаються лише гіпотезами й схемами, Занадто складним інстру- 

ментом є митець, занадто тонкі й ще не відкриті елементи 

входять в склад реактивів твору. Процес творчості взагалі -- 
містерія» |5, с. 48) 
. Та все ж Маланюкове нетерпіння й ненависть продиктова- 
ні найвищим ідеалом -- любов'ю. Любов'ю до рідної землі, 

до рідного знедоленого народу -- до України. «Моя краса-- 
останнє зло»,-- таким був девіз Є. Маланюка. Тому він, як 
і Т. Шевченко, вносив хаос своїми віршами у приспані помисли 
народів не в ім'я хаосу, а в ім'я гармонії й торжества справед- 
ливості між цими народами, в ім'я майбутнього вільного жит- 
тя українців у власному співучому, працьовитому краї. 

епі віри в Україну у поезіях Є. Маланюка все-таки більше, 
ніж зневіри: 

Ще не один раз все повториш 
Під грім історії, як в снах, 
І, може, тільки втретє створиш, 
І в третє запала'весна! 

пором р риає І. Мартель Р. Іван Мазепа: Життя й пориви великого геть- 
1991. 9. Маланюк Євген До сп Ш : 4 равжнього Шевченка // Укр. мова 

Торанто, па. Ме 3--4. 3. Маланюк Євген. Книга спостережень: У 2 т. 

і час. 1991 М Т. 2. 4. Маланюк Євген. Листи до Й.Св. Махара// Слово 
"Ме 8. 5. Маланюк Євген. Думки про мистецтво // Веселка (м. Ка- 

103



ліш). 1923. М» 7--8. 6. Салига Тарас. «Залізних імператор строф...» // Євген 
Маланюк. Поезії. Львів, 1992. 7. Славутич Яр. «Мій ярий крик, мій біль 
тужавий». Спроба погляду на історіософію Євгена Маланюка // Літ. Украї- 
на. 1922. 14 трав. 8. Смаль-Стоцький С. Т. Шевченко. Інтерпретації // Праці 
Українського наукового інституту. Варшава, 1934. 

Стаття надійшла до редколегії 15. 11, 92 



Шублікації 

М. М. ТРЕГУБ, мол. наук. співроб, 
ЛНБ АН України 

Матеріали до біографії Я. Головацького 
у фондах відділу рукописів ЛНБ АН України 

Багата і цінна архівна спадщина Я. Головацького. 
У свій час над нею плідно працювали дослідники життя і твор- 
чості вченого К. Студинський, М. Возняк, М. Тершаковець. Їхню 
справу продовжили пізніше Г. Гербільський, Т. Стеблій, О. Куп- 
чинський, М. Шалата, О. Петраш, З. Матисякевич, О. Дзьобан 
та ін. 

- Понад 1000 од. зб. архіву Я. Головацького зберігається в 
Інституті літератури ім. Т. Г. Шевченка АН України у Києві. Це 
фольклорно-етнографічні, літературні, мовознавчі, історичні, 
географічні, топонімічні матеріали, листи, чужі автографи, ма- 
теріали з бібліографії та книгознавства. З біографічних мате- 
ріалів тут відклались: особисті документи (атестати, свідоцтва, 
посвідчення), «автобіографія», заява в міністерство про переслі- 
дування поліцією; виклад судового процесу в справі звинува- 
чення. Я. Головацького в панславізмі; прохання митрополиту 
Львівської єпархії про звільнення з духовного відомства на 
підставі вибуття з-під австрійського підданства; присяга на під- 
данство Росії, доповідні записки куратору Віленського учбового 
округу про участь-у роботі київського комітету по організації 
ПІ археологічного з'їзду та ін. У Центральній науковій бібліо- 
теці їм В. І. Вернадського АН України у Києві міститься понад 
20 листів письменника і вченого. 

«До Києва (названі вище документи) були передані, -- як 
зазначає дослідник О,. Петраш, - - Державною публічною бібліо- 
текою ім. М. Є. Салтикова-Щедріна 1954 р. з Ленінграда, а там 
вони опинилися ще до революції: можливо, у 1915 р., напере- 
додні евакуації російських військ з Вільна, а можливо, й рані- 
ше» |5, с. 110--118). Інший дослідник, М. Шалата, вважає, що 
матеріали Я. Головацького до інституту літератури потрапили 
у 1962 р. як подарунок з Ленінграда |7, с. 97--107). 
"7 Деякі матеріали Я. Головацького, переважно листи, знахо- 
дяться у відділах рукописів Державної ордена Леніна бібліоте- 

| Трегуб М.М., 1993 

105



ки СРСР ім, В. І. Леніна в Москві (у фондах О. Є. Вікторова, 
Н.О. Попова, В. О. Черкаського та іч.), бібліотеки Академії 
наук у Санкт-Петербурзі (науково цінний словник української 
мови, складений Я. Головацьким). Науковий працівник (ін- 
ституту мовознавства О. О. Потебні М. Пилинський у газетній 
публікації зазначає: «..Чув, що решту матеріалів (що стосу- 
ється словника) бачили в бібліотеці Чернівецького університе- 
ту» |6). Окремі матеріали відклались у Державному історичному 
музеї в Москві. 

У Вільнюсі, де останні двадцять років працював Я. Голо- 
вацький, автографів поета й ученого не виявлено, крім написів 
на книгах з його бібліотеки, але бібліотечно-архівні фонди в 
даному аспекті ще погано вивчені. Ймовірно, не безрезультат- 
ними були б пошуки рукописів Головацького у Кракові (зокре- 
ма в матеріалах Жеготи Паулі в Ягеллонській бібліотеці), Пра- 
зі і особливо у Відні, де тривалий час жив і працював Іван Го- 
ловацький |7). | 

В архівних установах Львова знаходиться, мабуть, найбіль- 
ша рукописна частина усієї творчої спадщини Я. Головацького. 
Тут є матеріали як львівського, так і віленського періоду жит- 
тя Я. Головацького. Яким чином частина віленського архіву 
потрапила до Львова? «Вестник «Народного Дома» за 1891 р. 
повідомляє, що д-р Всеволод Головацький передав бібліотеці 
Народного Дому 30 фасцикулів рукописів і 85 книг і брошур, 
що залишились по смерті батька |Ї1, с. 2). Про рукописи бать- 
ка йдеться і в листах сина Всеволода та дочки Ольги, виявле- 
них у архіві бібліотеки Народного Дому відділу рукописів 
ЛНБ АН України. Ольга 22 квітня 1891 р. пише з Москви до 
публіциста, громадсько-культурного діяча Б. А. Дідицького: 
«Мой брат бьл в октябре прошлого года в Петербурге, где ему 
удалось найти оба ящика срукописями (покойного отца), ко- 
торне там в Департаменте Азіятском обещали немедленно вьс- 
лась во Львов» |4, ф. 2, спр. 318, арк. 122--123). Суттєві допов- 
нення до цього знаходимо і в «Постановах засідань ради НД 
та листування про пересилку рукописів Я. Головацького з Пе- 
тербургу до біб-ки «НД» за 1890--1891 рр.», які зберігаються 
в архіві Народного Дому ПДІА у м. Львові. 

Отже, архівні матеріали про: життя і творчість Я. Голова- 
цького знаходяться у Державному архіві Львівської області 
І3, ф. 26), архіві бібліотеки Львівської картинної галереї. Ори- 
гінали та копії архівних матеріалів відклались у Центрально- 
му державному історичному архіві у м. Львові |Ф. 362, ф, 309, 
ф. 130, ф. 129, ф. 146 та ін.). Серед них справи, які містять 
біографічну інформацію. Це «Матеріали про життя і діяльність 
Головацького 1867--1883 рр.»; «Список слухачів гуртка рос. 
граматики і словесності, складений Головацьким 1849 р.»; «Лис- 
тування Головацького з братами Іваном і Петром 1849-- 
1888 р.р.»; «Листи Головацького Ярослава до батька Голова- 
цького Якова 1866--1867 рр.»: «Листи з Петербурга невстанов- 
леної особи до Головацького з висловленням співчуття з при- 

106



воду гонінь його в університеті, про надання йому друзями ма- 
теріальної допомоги, запрошення його в Москву (1867 р.)»; 
«Листування Болвановича Я. з Я. Головацьким про порушення 
дисципліни сином Головацького в гімназії і заключення його 
в карцер 1877 р.»; «Повідомлення про арешт доньки Голова- 
цького за участь в державному військовому злочині 1888 р. 
4.ГУ»; некрологи та інші матеріали, що належали йому. 

Матеріали особистого архіву вченого |4, ф. 36), що знахо- 
дяться у відділі рукописів ЛНБ ім. В. Стефаника АН України, 
охоплюють період від 30-х років ХІХ ст. і до 1888 р. За словами 
академіка Возняка, початково ці рукописи знаходилися у бібліо- 
теці Народного Дому і в рукописній збірці А. Петрушевича з 
тієї ж бібліотеки |2, с.217--246). Тут є чимало рукописів, опуб- 
лікованих і неопублікованих праць та матеріалів, зібраних для 
наукових досліджень у галузі мовознавства, історії української 
та російської літератур, фольклору, етнографії, його листуван- 
ня, невелика група «чужих рукописів». Огляд та науковий ана- 
ліз матеріалів цього архіву зроблений дослідниками М. Щала- 
тою, О. Петрашем, З: Матисякевичем, О. Дзьобаном та ін. Ма- 
теріали біографічного характеру умовно можна поділити на два 
періоди: львівський та віленський. До першого слід віднести: 
фрагмент щоденника Я. Головацького з 1856 р.; клопотання : 
про одержання парохії в 1841--1842 рр. посади викладача У 
Львівському університеті; адреси і списки адресатів, квитанції 
поштових пересилок, списки власних книг, книг і предметів, 
подарованих бібліотекам, музеям; матеріали педагогічної та 
громадської діяльності -- документи про участь Головацького 
у підготовці етнографічної виставки в Москві 1867 р., списки 
студентів, слухачів, журнали успішності та відвідування Львів- 

ського університету та "шкіл, де викладав Я. Головаць- 
Кий. галяі | 

В окрему справу в архіві згруповано матеріали про його ви- 

давничу діяльність. З «другого, віленського, періоду життя в 
архіві відклались: контракт Я. Головацького з домовласником 
у Вільно за 1868 р. прохання в учбовий округ прийняти дочок, 
Феклу та Софію, на посади вчительок Вілен-Маріїнського ви- 

шого жіночого училища, заяви Я. Головацького до державних 
установ та організацій, афіша про поминальне богослужіння 

ло Я. Ф. Головацькому у Львівській православній церкві 

(1888 р.), службові матеріали, віленські адреси, посвідчення 

про прийняття у члени товариств, запрошення тощо. До біогра- 

фічних матеріалів певною мірою належать і мемуарні рукопи- 
си Я. Головацького -- «Пережитое и перестраданное», «Недо- 

весок до статьйн «Воспоминаниє из начала настоящего столе- 

тия», «Акт публичного зкзамена.. в Бережанах», «Фпизодьі из 
собитий 1861--64 г. Воспоминания современника-очевидца», 
«Рассказь, Якова Федоровича Головацкого, записанньєе при 
нем 29 ноября 1868 г. с его слов и им провереннье», чернетка 

статті-некролога «В память Дмитрию Йвановичу Головацко- 
му». Багато з названих документів знайшли своє місце в пуб- 

107



лікаціях як давнішого періоду, так і в матеріалах радянських 
дослідників. А ось такі, як: «Акт публичного зкзамена... в 
Бережанах», «Зпизодь из собитий. 1961--64 г. Воспоминания 
современника-очевидца» та інші є ще недоступні для широкого 
кола читачів. 

Крім особистого архіву Я. Головацького, матеріали біогра- 
фічного характеру відклались і в інших архівних фондах відді- 
лу рукописів. Ці документальні джерела менш відомі, тому й 
звертаємо на них увагу дослідників. - 

У фонді І. Вагилевича зберігаються оригінали і копії доку- 
ментів в справі випускників греко-католицької духовної семі- 
нарії у Львові |4, ф. 19, спр. 13). Більшість цих матеріалів 
стосується справи видавців «Русалки Дністрової». М. Шашке- 
вича, І. Вагилевича та Я. Головацького. Тут документи крайо- 
вих та міських органів влади, представників панівного кла- 
су -- державної адміністрації, вищого духовенства. Це пові- 
домлення, розпорядження, донесення, протоколи допитів та ін. 
Ці документи справи мають чималу наукову вартість, через 
те і, були відібрані до опублікування у збірнику «Русалка 
Дністровая». Документи і матеріали» (1989 р.). 

В архіві закладу «Оссолінеум» |4, ф. 54, оп. 4, спр. 138-к| 
виявлено «Щоденник читального залу бібліотеки інституту 
Оссолінських у Львові про видачу книг студентам університе- 
ту за 1832--1836 рр.» Знахідка дає "можливість прослідкува- 
ти, яку літературу читав.і над чим працював Я. Головацький 
у стінах бібліотеки. До розряду біографічних джерел про Го- 
ловацького слід віднести «Галицьку- «трійку»: Бібліографічні 
матеріали», зібрані. М. Возняком . (60 позицій) |4, ф, 29, 
спр. 13), «Матеріали до історії Ш-ї Академічної гімназії у 
Львові», де в 1850--1855 рр. викладав українську мову Я. Го- 
ловацький |4, ф. 9, спр. 15). Досить багато фактів з біографії 
Я. Головацького міститься в одній із справ особистого архіву 
Б. Дідицького |4, ф. 2, спр: 330/2). Це фрагменти його праці 
«Материаль к истории Галицко-русской словесности, сообщає» 
мне Богданом А. Дидицким», а саме: «Воспоминаниє о Мар- 
кіане Шашкевиче и Иване Вагилевиче» та «Издание «Вінков» 
и «/изіапде дег Виз5іпеп» в г. 1846 и 1847», Обидва ці мате- 
ріали підготовлені на основі записок Я. Головацького. Ці- 
кавим джерелом до біографії Головацького є стаття акаде- 
міка М. Возняка «Січневі записки Якова Головацького з 
1856 р.», написана десь у 20-х роках ХХ ст. Зберігається вона 
в його особистому архіві |4, ф. 29, спр. 146). М. Возняк інфор- 
мує про те, що на прохання Б. А. Дідицького Головацький 
написав автобіографічні спогади і надіслав їх йому 1881 р. 
Б. А. Дідицький не надрукував спогадів Головацького повніс- 
тю, а лише уривками, відповідно до ступеня свого власного 
зацікавлення ними. З тієї причини М. Возняк і взявся з'ясу- 
вати, в якій послідовності писались спогади Головацьким у 
порівнянні з тим, як надрукував їх Дідицький. У статті М. Воз- 
няк зазначає: «Автобіографічні записки Я. Головацького без- 

108 |



перечно цікаві, але що писані на старості років, коли не одно 
забулось або злилося разом із другим, зокрема щодо хроноло- 
гії, вимагають критичности від того, що захоче на них будува- 
ти» |4, ф. 29, спр. 146). Далеко більшу вартість, як зазначає 
науковець, мав би його щоденник, писаний слідом за фактами 
й подіями. Такий щоденник |4, Ф. 36, спр. 834, арк. 1--41. 
Головацький розпочав вести в січні 1856 р., але, на жаль, че- 
рез кілька днів перервав його. Початок щоденника Головацько- 
го переховувався у Львові серед його документів в архіві Пет- 
рушевича під Ме СУЇЇІ, куди вони, без сумніву, потрапили із 
збірок самого «Народного Дому». До цього слід додати, що 
серед матеріалів особистого архіву Б. А. Дідицького |4, ф. 2, 
спр. 318| виявлено листи Головацького, в яких йдеться про 
згадувані вище спогади. З наявних документів можна зробити 
висновок, що рукописи автобіографічних спогадів Я. Голова- 
цького повинні бути у Львові, бо ж саме над ними працював 
М. Возняк. Його стаття «Січневі записки Якова Головацько- 
го з 1856 р.» на сьогодні не зафіксована у друкованих дже- 
релах. | 

На окреме наукове дослідження заслуговує питання стосун- 
ків Я. Головацького з представниками москвофільського на- 
пряму у Львові. Не один рік підтримував він найкращі дружні 
відносини з Б. Дідицьким, В. Шлощанським, О. Марковим 
та ін. Маємо на увазі кореспонденцію Головацького віленсько- 
го періоду, яка в більшості своїй не опублікована. У фондах 
відділу рукописів зберігаються його листи, в основному за ос- 
танній період життя, до А. Петрушевича |4, ф. 77, спр. 137|, 
О. Маркова |4, ф. 168, спр. 279/2|, Д. Зубрицького |4, ф. 2, 
спр. 506/2|, Б. Дідицького. Листи привідкривають багато сто- 
рінок з життя і творчості Я. Головацького. Для прикладу: ко- 
респонденція до Б. Дідицького багата на інформацію про 
стосунки з М. Качковським. А в листі від 28.06.1876 р. він 
повідомляє, що його старший син працює судовим слідчим 
Віленської губернії, молодший навчається в УЇ класі Вілен- 
ської класичної гімназії; обидві його дочки закінчили повний 

курсов Смольному інституті в Петербурзі -- одна з золотою, 
друга з срібною медаллю |4, ф. 2; спр. 318, арк. 110 зв.|. Із 
листування Головацького з Дідицьким бачимо, що він був не 

лише другом Головацького, а й досить близькою і шанованою 

людиною в його сім'ї. Це стверджують і листи дітей, Всеволо- 
да і Ольги, написані по смерті батька і адресовані Дідицькому. 
Листи зацікавлюють ще й тим, що порушують питання літера- 
турної спадщини Головацького і їй долі. В листі від / лютого 
1889 р. Всеволод пише: «Считаю своею обязанностью известить 
Вас, как мь: распорядились его литературньм достояниєм -- 
книгами. 1) Все галицко-русские книги и издания послань 

нами в Спб. Публичную. библиотеку, где будет устроена особая 
Галицкая витрина, где будут помещаться все галицкиє книги 

Спб. Публ. библ. 2) русские книги мьї пришлем Вам, в библио- 
теку Народного Дома 3) иностраннье книги 1 книги других 

109



славянских наречій отдань в Виленскую Публичн. Библиоте- 
ку» |4, ф. 2, спр. 318, арк. 118--119| 

З листа Ольги Головацької довідуємося, що зиму 1891 р. 
вона з молодшою сестрою провела в Москві у другої сестри, 
яка замужем за лікарем Чупровим |4, ф. 2, спр. 318, арк. 129-- 
123). Можливо, прізвище Чупрова дасть дослідникам якусь 
ниточку до пошуків. Цілком випадково у фонді О. Чоловсько- 
го |4, ф. 141, спр. 207| натрапили на ще один документ остан- 
нього року життя вченого. Це «Матеріали Венедикта Площан- 
ського» -- історика і публіциста. Серед них рукопис статті 
Я. Головацького «Новооткрьитьй источник для церковной ис- 
тории Галицкой Руси ХІМ столетия» (опубл. 1888 р. в «Лите- 
ратурном сборнике»). Ймовірно, це саме та остання завершена 
наукова робота, яку Головацький надіслав для публікації в 
«Литературньй сборник». На полях першої сторінки є допис, 
виконаний рукою В. Площанського, в якому є припущення, що 
адресований лист Головацького був, мабуть, одним з останніх, 
бо датований 23 квітня 1888 р., за тиждень до смерті. Далі 
В. Площанський наводить текст листа Я. Головацького. 

Огляд матеріалів до біографії Я. Головацького у фондах 
відділу рукописів ЛНБ ім. В. Стефаника АН України та наяв- 
ність спадщини вченого у різних архівах і бібліотеках дає під- 
ставу говорити про потребу у підготовці анотованого покажчи- 
ка рукописних матеріалів, який полегшив би дослідження жит- 
тя і творчості Я. Головацького. У фондах відділу рукописів 
ЛНБ АН України є ряд матеріалів біографічного характеру, які 
на сьогодні ще не опубліковані. Пропонуємо для ознайомлен- 
ня уже згадуваний «Щоденник» (початок) Я. Головацького. 

ЩОДЕННИК (ПОЧАТОК) Я. ГОЛОВАЦЬКОГО 
1--5 січня 1856 р. 

-  1856-ьй Год". 
Месяц Январь. 

Ч. 1. Неделя. Несколько недель тому назад разговарь|ва|л "" 
с Г. Денисом Зубрицким по обькновенію при стаканчике креп- 
каго меду ввечере, возбудил сей почтенньй старик, которому я 
в образованій моем русском многим одолжен, в меня мисль 
сочинить отсели ежедневнья записки, всего любопьтнаго или 
достопримечательнаго в руки моей. Он уверял меня, что 3то 
есть весьма полезно для мьслящаго образованнаго человека, 
впрочем говорил, что Вь неуверите, какое-то наслажденіе есть 
человеку, читать по истеченій нескольких десяток годов свою 
собственную исповедь. Он сам дожил того наслажденія и жа- 
луется сам на себя, что сам собою лишился еще большего на- 
слажденія. Он вел несколько годов таковую записку своей 
молодой жизни. ЗДто бьло в 1800-віх до 1809-ьїх годах, когда 
он жил в Перемншле или коло Перемьшля, управляя именія- 

« Текст подається за сучасним правописом. 

є Пропущені букви подаються в дужках. 

по



ми фамилій Пининских бьл в большем сожительстве со всей 
шляхтой и с большими помещиками, которне заживали его 
советов, употребляли как  комиссара шпри  размеживаніях 
и пр.-- Чрез несколько годов собралось у него уже 19 книжек, 
но когда он по причине болезни своей жень  должен бкіїл оста- 
вить сельское хозяйничанье в деревне, кою получил в дожиз- 
ненное владеніе от родинь Пининских, и купил во Львове дом, 
чтобь бьть вблизи врачей и аптеки -- и не смотря на то по- 
терял чрез смерть супругу -- когда взял Пасьнковку коло Льво- 
ва в державу и потерял уплаченья деньги -- когда наконец 
сьн его единственньй, аудитор при Австр. полку прибнв к 
нему по долговременной отлучке, разболелся и так сказать 
на руках Отца скончался, тогда горестньй отец оставшійся с 
двумя малолетними дочерями Станиславой и Ядвигой (жи- 
вущих еще доселе) близок к отчаянію сожег все свой бу- 
маги. -- Особенное счастье, что одна книга записок между 
книгами заховалась из которой Г. Зубрицкій перечитьвал 
мне некоторь мьсли и замечанія свой полвека тому назад за- 
писаннья. Подражая тому я начинаю днесь подобную за- 
писку. 

Новьй год. Я не ходил|к| никого приветствовать кроме 

Епископу Бохенскому, которьй как обькновенно благосклон- 
ньй но слаб и слабодушен и ко всему равнодушен. Бил я и 

у Схомярха Кузьемскаго, при котором случае усльшала некото- 

рья известія о делах касающихся нашей народности и народ- 

наго литературнаго действія -- известил 0 потвержденіий реаль- 

ной школь БЕ. П. Величеством, о потребе втораго изданія Дет- 

ских Приветствованій изданньх |в| Семинаристами в пользу 

Народнаго Дома -- о возможности издавать Журнал Литера- 

турньй.на иждивеній Матиць -- 0 некоийх писателях. Словом 

разговор важен. С Лотоцким разговаривал о мелочньх вещах, 

касающихся раздачи приходов некойх моих. Пополудню посе- 

тилоя с женой больную жену Дра и советн. школь. Яновскаго, 

она здоровье -- Яновскій много разумнаго говорил со мною. 

Светльй муж жалко, что непознают его достоинств и не дадут 

соответнаго действованія -- к пр. в Университете на место 

Прусскаго Педанта Кергля. -- Ввечер бьл у Кузьемскаго в 

большем обществе его друзьей почитателей -- били Хомин- 

скіе, Сосновскіе, оба Рачинсківє и др., забавлялись до 1012 ча- 

са; хозяйн бьл весьма весел, благорасположен, а тем и пріят- 

нее к гостям и вьдавался столь горд, как обнікновенно вьіда- 

ется многим -- ибо у него такова уже осанка. Незнающіе от- 

вращаются мнимой гордостью. -- 
Пришедь домой застал я два письма от друга Деметрія 

Гузара, ревностного священника и поборника русскаго слова и 
от шурина -- но притом жалобньй плакать от К. Владислава 
Запа давного друга из Праги извещающий о смерти супруги 
его Гонорать (из Вишневских), которая весть весьма порази- 
ла и худое впечатленіе сделала на меня, ибо я бил с ними 
близко знаком и прожил несколько лет в дружестве. Мне жи- 

111



во представилось, как несчастен муж оставшійся с маленькими 
сиротами лишившимися матери! -- 
Ч.2. Потерял полдня на корректуре ІП ч. Сборника и Руки Да- 
маскина и на ходатайстве за делами чужими. 

Свидался с Дром Ильницким, вицеректором  Семина- 
рій -- добродушньй человек, всегда в однаком расположеній 
духа, весел, добр, деятелен, ревностен -- счастливьй темпера- 
мент. Он припомнил мне достопамятное письмо Вельямина 
Рутскаго к Папе, жалившагося на лишенія претерпеннья Ру- 
синами чрез переход вельмож в Латинство за посредством 
Уній. -- 

Он говорил об успехах или пробах молодежи Семинарій- 
ской в русском язьке -- зто скудно дело -- мало слишком 
мало кто занимаєтся чтенієм и писанієм на русском язьгке. 
Нет кому даже написать стишок. И так он сказал, на І году 
богословія нет ни одного тоже на втором, хотя Залозецкій 
впрочем талантливьй написал стих проф. и Дру Криницкому 
на имянинь, но столь худой, что старшина не удостоила печа- 
ти -- на ПІ-м ест один Емиліян Огоновскій. Сей молодой че- 
ловек пишет стихи, но должен всегда два три раза перерабо- 
тьвать. Начав с перваго курса он шишет стихи случайнья на 
день тезоймен. для Митрополита, потом для Епископа одного 
и другаго, так что цельй год сочиняет и переработьваєт одни 
стихи. -- На ТУ-ом есть надежньй молодьй Яков КГеров- 
ский, но тот слаб.. пользуется в деревни. -- Такое худое со- 
стоянівб молодежи. Нет поощренія -- никому вліять жизни -- 
все идет машинально! 
Ч.3. Ничего примечательного не случилось. Пріехал шурин 
Діонисій Бурачинській на чинопоставленіев свое в капелланм. 
Ч.4. Попричине гостья в доме препятствован занимался я пе- 
реплетом книг и пересмотром библіотеки Старожитной Войце- 
цкаго. Удивительно, сколько пословиц Русских ньне известньх 
в простонародій находим у Рьсинскаго, некоторьжя даже вкра- 
женіями указуют прямо на источник, т. е. что займствовань из 
Малорусскаго язька, которьй без сомненія слашался в ХМІ ве- 
ке еще й в столицах Польши и при дворе королевском из уст 
знаменитьх лиц. Желательно бьло бь указать, какое вліяніе 
язьк русскій (по малорусскому и белорусскому наречіями) 
имел на развитіе польскаго. . 
Ч.5. Я больньй бьл головой и потому немог ничего работать, 
а только вюиписьвал статьи из Памятников Временной комис- 
сій. -- Определено, по причине возобновленія и раскрашенія 
Успенской Церкви, отслужить торжественную літургію в ка- 
тедральном латинском костеле и оттуда отправить торжест- 
венньй поход к водосвятій на главную площадь говорят, 
что будто БЕ. Пр. Епископ хотел бкить первоначально ли- 
тургисать в Семинарійской или в соборной Святогеоргіевской 
церкви, но Его Пр. Наместник: сопротивился тому распоряже- 
нію, будто слишком далеко для Него и чиновников, и повелел: 
отправить богослуженіє в катедральной церкве, может бить в 

113



той цели, чтобь опять сблизить Русинов с Поляками. Но тщет- 
но наши соблазнялись и не радь бьмли тесниться в чуждьй 
костел. Поляки опять наругались, что Русиньо неймея своей 
церкви просятся и искают прибежища у Поляков. И мне жа- 
ловались на подобнья дразненія Поляков... на то я сказал: 
Скажите им, что Рускіе не пришли к Вам впрашиваться в Ваш 
костел -- нет Руссківб вспомнили, что когда-то била на зтом 
месте русская Церковь, и они придут поведаться и помолиться 
Богу на зтом священном для них месте -- где стоял олтарь 
рускими сооружен-и где гласилось божіе слово в Славяно- 
церковном язьке. -- 

Свят вечер отбьлся у меня в фамилійном кругу весело-- 
все здравь не имели никакой скорби. Я в великом ожиданінй 
бьл и напруженности, какія последствія принесет вьвісланное 
посольство в СПб. с предложеніями мира? -- 

ЛНБ ім. В. Стефаника АН України. Відділ рукописів, ф. 36, 
спр. 834, арк. 1--4. Оригінал. Рукопис. 

І. Вестник «Народного Дома». Львов, 1889. Ч. 77; 1891. Ч. 101 (ТУ). 
2. Возняк М. У століття «Зорі» Маркіяна Шашкевича. Львів, 1936. Ч. 2. 
3. Державний архів Львівської області, ф. 26. 4. Львівська наукова бібліо- 
тека ім..В. Стефаника АН України, відділ рукописів. 5. Петраш О. Останні 
роки Якова Головацького // Жовтень. 1980. М» 6. 6. Пилинський М. Ленін- 
градська знахідка // Літ. Україна. 1963. 20 верес. 7. Шалата М. Архіви Яко- 
ва Головацького // Укр. літературознавство. 1985. Вип. 45. 

Стаття надійшла до редколегії 27.03.90 

Л. С. ДЕМ'ЯНІВСЬКА, проф., 
Київський університет 

Володимир Винниченко. 

- Нар. 1880 р. 

Володимир Винниченко народився 26 липня 
(14)07. ст. ст. 1880 р. в бідній селянській сім'ї, що прожива- 

ла на Херсонщині в Єлисаветградському повіті. Початкову 
освіту здобув він у народній школі: По скінченню цієї школи 

вступив до Єлисаветградської гімназії, де і вчився на злиден- 

ні кошти свого брата, що служив там у друкарні робітником- 

складачем. Та гімназії, де панувало вороже ставлення до «му- 
жицьких дітей», йому скінчити не довелося: суперечки та сила 
різних непорозумінь з начальством примусили його кинути її. 
Кинувши гімназію, Винниченко йде у мандрівку по Україні, 

щоби придивитись та вивчити життя селянства й робітництва. 

Через рік Винниченко знову береться до науки -- складає іс- 
пити на атестат зрілості в Златопільській гімназії і вступає на 

о Дем'янівська Л. С., 1993 

8--2323 
п



правничий факультет Київського університету. Але й універ- 
ситету йому скінчити не довелося, бо в 1902 р. його було за- 
арештовано за участь у Революційній Українській Партії й 
виключено з університету з позбавленням права на прожиття 
в Києві. Після цього Винниченка забирають у солдати, але Й 
звідтіля йому незабаром доводиться утікати за кордон, щоби 
уникнути арешту за партійну роботу та соціалістичну агітацію 
серед солдатів. З-за кордону він переправляє та поширює со- 
ціалістичну літературу, але під час такої переправи його за- 
арештовують і садять до фортеці. В 1904 р. його мали звіль- 
нити по амністії, та замість цього опинився він ще й у «дісцип- 
лінарному батальоні». Далі Винниченко бере активну участь у 
революції 1905 р. працюючи в У.С.--Д.Р.П., та чорна реакція 
примушує його в 1907 р. знову емігрувати за кордон. Він жив 
у Австрії, Франції, Швеції, звідки потай часом приїздив на 
Україну. Війна 1914 р. захопила Винниченка на Україні; він 
жив, звичайно, нелегально, то на Україні, то в Москві, аж до 
революції 1917 р. Від 1917 до 1919 р. Винниченко-- на чолі 
революційного руху на Україні, а від 1919 -- за кордоном. 

Та Винниченко здобув собі славу не стільки на полі полі- 
тичної діяльності, як письменницьким хистом, своїми літера- 
турними творами, в яких особливо яскраво відбилося життя 
спролетарізованого селянства, робітництва та партійних дія- 
чів, а також і нове життя, нові економічні відносини, що по- 
стали в умовах найбільшого розцвіту капіталістичного ладу 
на початку ХХ ст. 

БІБЛІОГРАФІЯ 

І. Твори Винниченкові: Сила і краса, опов. «К. Стар.» 
1902, УП--УПІ.-- Біля машини, опов. «К. Стар.» 1902, ХІ.-- 
Антрепреньор Гаркун-Задунайський, опов. «К. Стар.» 1908. 
ПІ. -- Заручини, опов. «На вічну пам'ять Котляревському» К., 
1904. -- Контрасти, опов. «К. Стар.» 1904. Х.-- Голота, опов. 
«К. Стар.» 1905, 1--П.-- «Мнимьй господин», опов. «К. Стар.» 
1905, ТУ.-- На пристані, опов. «Вільна Україна» 1906, ПІ.-- 
Раб краси, опов. «Вільна Україна» 1906, У- ТУ. -- Моє останнє 
слово, опов. «Нова Громада» 1906, І, ГУ, У, УІ.-- Хто ворог», 
опов. «Нова Громада» 1906, УПІ.-- Темна сила, опов. Х. 1906 
«Нова Громада» 1906, ХІ.-- Дим, різдвяна казка. «Л.Н.В.» 
1907, І.-- Студент, оповід. «Л.Н.В.» 1907, ХІ.-- Купля, оповід. 
«Л.Н.В.» 1909, У.-- Зіна, оповід. «Л.Н.В» 1909, ІХ.-- Чуд- 
ний епізод. опов. «Л.Н.В» 1910, ХІ -- Таємність, опов. 
«Л.Н.В.» 1912, ПІ -- Історія Якимового будинку,  опов. 
«Л.Н.В.» 1912, У--МІ. -- Олаф Стефензон, оповід. «Дзвін», 
1913, І--П. -- По-свій, роман. «Дзвін», 1913, ПІ-УЇ.-- 
Терень, опов. «Дзвін», 1913, Х--ХІ, -- Радість, опов, «Дзвін», 
1914, І. -- Божки, роман. «Дзвін», 1914, ПІ--УІ.-- Ба- 
ришенька, опов. «Промінь», 1916, І-- Записки Кирпатого 

Мефистофеля, роман. «Промінь», 1917, І--П; ПІ--ІУ (по- 
чаток). «Л.Н.В.» 1917, І--УЇ (увесь).-- Темна сила, опов. Х., 

14



1906. Катерин., 1919, -- Роботи!, оповідання (В. Деде). Чернів- 
ці (без року). -- Віля машини, опов. К., 1911.--Федько-Хала- 
мидник, опов. К. 1913; К.; Х., 1917; Полтава, 1918; Од. 1919; 
Черк. 1920; Полт. (Вид. К.С.М.У., ілюстроване), 1929. Росій- 
ський переклад в кн. «Два мира», вид. «Книга» Пгд. 1923.-- 
Уміркований та щирий, опов. Х., 1915.-- Кузь та Грицунь, опов. 
Х. 1915.-- Боротьба, опов. (В. Деде) Чернівці (б. р.) К.; Х.; 
1917.-- Сліпий, опов. К.; Х. 1917.-- Ланцюг, опов. естета. 
Петрогр., 1917. -- Солдатики!! опов. (В. Деде). Чернівці (б. р.) 
К.; Х., 1917.-- Кузь та Грицунь. Промінь сонця, опов. Біля 
машини. Од. 1919?2..-- Голод, оповід. К. 1920. (Голод. Хто во- 
рог? Кузь та Грицунь, Біля машини).-- Голота, повість. К., 
1920.-- Талісман, оповідання з передмовою П. Горецького, К., 
1921. (Талісман. Щось більше за нас. Терень).-- Записна 
книжка, опов. Х., 1993.-- Бабусин подарунок, опов. К., 1923.-- 
Повісти й оповідання. Львів, 1903. (Боротьба (із листів сту- 
дента, засланого в салдати). Антрепреньор Гаркун-Задунай- 
ський. Біля машини. Сила і краса. Суд.).-- Твори, кн. 1). 
Краса і сила та инші оповідання. К., 1906, (Краса і сила, За- 
ручини. Голота. Біля машини. Контрасти. Антрепреньор Гар- 
кун-Задунайський. «Мнімий  господін»).-- Дрібні оповідання 
(кн. П). К., 1907. (Дим. Темна сила. Хто ворог? На пристані. 
«Уміркований» та «щирий». Раб краси. Малорос-Європеєць. 
Голод. Честь. Ланцюг.). - Третя книжка оповіданнів. К., І910. 
(Момент. Глум. Рабині справжнього. Записна книжка. Купля. 
Кумедія з Костем. Щось більше за нас. Зіна.).-- Твори, кн. 
ІУ. К. (без року). (Дрібниця) Моє останне слово). Студент. 
Кузь та Грицунь. Таємна пригода. Чудний епізод. Тайна.).-- 
Твори, ки. У. К., (без року). (Історія Якимового будинку. Про- 
мінь сонця. Федько-Халамидник. Маленька рисочка. Чекання. 
Таємність. Виривок з «Споминів»). Твори, кн. УЇ. Рівновага, 
роман. (Переклад роману «На весах жизни») К., (1913) -- 
Твори, кн. УП. К., (1913). «По-свій», роман.-- Твори, кн. ІХ. 
М., 1915. (Босяк. Радість. Терень. Талісман.).-- Хочу, роман. 
Твори, кн. Х. М., 1916.-- Чесность с собой, роман. К-во «Зем- 
ля», сборник У, М., 1911.-- На весах жизни, роман. К-во 
«Земля», сборник ЇХ, М. 1912.-- Божки, роман в 2-х частях. 
Моск. К-во, М., 1916.-- Твори, т. І. «Краса й сила» і инші 
опов. Відень, 1919. -- Твори, т. ІІ. «Голота» і інші опов., Ві- 
день, 1919.-- Твори, т, ПІ. «Боротьба» і инші оповід. Відень, 
1919.-- Твори, т. ТУ, «Кузь та Грицунь» і инші опов. Відень, 
1919.-- Твори, т. У. «Історія Якимового будинку» і инші опов. 
Відень, 1919.-- Твори, т. МІ. «Рівновага» (роман з життя 
емігрантів). Відень, 1919.-- Твори, т. МП. «По-свій», Відень, 
1919.-- Твори, т, МІ. «Божки», роман. Відень, 1919.-- Твори, 
т. ЇХ. «Босяк» і инші опов. Відень, 1919.-- Твори, т. Х. «Чес- 
ність з собою», роман. Відень, 1919.-- Біля машини, опов. Ві- 
Дерь 1919.-- Голод, опов. Відень, 1919.-- Записна книжка, 
гов. Відень, 1919.-- Контрасти, опов. Відень, 1919.-- Кузь та 
рицунь, опов. Відень, 1919,-- Між двох сил, др. ка 4 дії, К.; 

Зі 15 
уч



Відень. -- Дізгармонія, картини з життя революціонерів. 
«Вільна Україна», 1906, У--УІ і окремо: К., 1907.-- Щаблі 
життя, п'єса на 4 розділи. «Дзвін», збірник. К., 1907 -- Великий 
Молох, п'єса на 3 розділи. «Л.Н.В.» 1907, УПІ--УПІ--ІХ і ок- 
ремо: К., 1907.-- Метепіо, п'єса на 4 розділи. «Л.Н.В.» 1909, 
П.-- Чужі люде, п'єса на 5 розділів. «Л.Н.В.» 1909, Х. -- Базар, 
п'єса на 4 розділи. «Л.Н.В.» 1910, П і окремо: К., 1918.-- Брех- 
ня, п'єса на З дії. «Л.Н.В.» 1910, Х і окремо: Х., 1915; К., 
1922.-- Співочі товариства, п'єса на 4 дії. «Л. Н. В». 1911, І-- 
Чорна пантера і білий медвідь, п'єса на 4 дії. «Л.Н.В.» 191, 
УТ і окремо: К., 1918.-- Дочка жандарма, п'єса на дві дії. 
Львів, 1912.-- Натусь, п'єса на 4 дії. «Л. Н. В.» 1912, ХІ.-- 
Молода кров, комедія на 4 дії. «Дзвін», 1913, УПІ--УПІ. -- 
Пригвождені, п'єса на 4 розділи. «Промінь», 1916, П--ТУ; У-- 
МІ, УП--УПІ (1917).-- Панна | Мара, комедія на 4 дії. 
идарали 1918, П--ПІ і окремо: К. 1918. -- Гріх, драма на 

дії. 
П. Про Винниченка й його твори: Франко Ів. Новини на- 

шої літератури: Володимир Винниченко -- Краса і Сила, 
(збірн. опов.) К., 1906; «Л.Н.В». 1907, ГУ.-- Леонтович Вол. 
Збірник «Дзвін» (Про п'єсу Винниченка «Щаблі» життя») 
«Л.Н.В.» 1908. ПІ.-- Хоткевич Гн. Літературні вражіння (Про 
В. Винниченка та про п'єсу його «Щаблі життя») «Л.Н.В.», 
1908, ГУ.-- Крушельницькції А. Життєва дізгармонія й гармо- 
нія (З приводу драми В. Винниченка «Дізгармонія») Літера- 
турно-критичні нариси, Станісл. 1908 -- Єфремов С. Гнучка 
чесність, З сучасного письменства (Про п'єси В. Винниченка 
«Щаблі життя» й «Метепіо») К., 1909. -- Омельченко А.В- поис- 
ках социалистической морали (Про В. Винниченка Й його п'єси 
«Щаблі життя» і «Метепіо») «С.П.Б.» 1909. -- Грушев- 
ський Ол. Остання книжка В. Винниченка (В. Винниченко -- 
Третя книжка оповіданнів, К., 1910) «Л.Н.В. 1910, П-- Дань- 
ко М. Вол. Винниченко. Проба літературної характеристики. 
«Л.Н.В.» 1910, УП.-- Полуян С. В. Винниченко -- Третя 
книжка оповіданнів. К., 1910. «Укр. Хата», 1910, І.-- Кончін І. 
Володимир Винниченко (Ескіз), «Укр. Хата», 1910, ПІ.-- 
Сріблянський М. В. Винниченко -- Купля и другие рассказь 
(Момент, Зина), К-во «Польза», М. 1911; «Укр. Хата». 1911, 
І. Аїгбиз. Нова драма; з приводу постановки «Брехні» В. Вин» 
ниченка, «Укр. Хата», 1911, ПІ.-- Сріблянський М. В. Винни- 
ченко -- «Ствол товариства», п'єса. «Укр. Хата», 1911, У-- 
У1.-- Данько М. Сила мистецтва (В. Винниченко «Чорна пан- 
тера» і «білий медвідь») «Неділя», (Льв.), 1911, ч. 35.-- 
Львов-Рогачевский В. Л. Поворотное время (Про В. Винни- 

ченка). «Современ. мир», 1911, 4.-- С. М. В. Винниченко-- 
На весах жизни, роман. М, 1912. «Укр. Хата», 1912, У.-- 

Євшан М. В. Винниченко -- Дочка жандарма, п'єса на дві дії. 

Львів, 1912, «Укр. Хата», 1912, УП--УПІ. -- Євшан М. В. Вин- 
ниченко -- «На весах жизни», роман, М., 1912. «Укр. Хата», 
1919, ІХ--Х.-- Ольминский М. С. «Беллетрист». В. Винни- 

116



ченко. «Звезда», 1911. ч. 25.-- Коробка Н. И. Сборник «Зна- 
ние», ІХ (Про В. Винниченка), «Запрось жизни», 1912, ХХХІУ, 
1913--1915.-- Винниченко В. О морали господствующих и мо- 
рали угнетенньх. Открьтое письмо моим читателям и крити- 
кам. Перевод с украийнского. Львов, 1911. Реценз.-- Сріблян- 
ський М. «Укр. Хата», 1912, ч. 3--4.-- Ільченко А. -- «Неділя», 
1912, ч, 3, 8.-- «Джонсон Н. В. Винниченко, «Киевск. Мьсль», 
1912, ч. 228.-- Могилянский М. Коцюбинский и Винниченко. 
«Укр. Жизнь», 1912, 6.-- Вороний М. В. Винниченко -- Твори, 
книжка четверта. К., 1912. «Л.Н.В.» 1912, ТУ.-- Черкасенко С. 
В. Винниченко -- Хведько ШЖХаламидник, опов. К. 1913. 
«Л.Н.В.» 1913, Х.-- Сірий Юр. В. Винниченко -- Молода 
кров, комедія на 4 дії. В-во «Дзвін». К., 1913 «Л.Н.В.» 1913, 
ХІ.-- Аб-ич .Л. В. Винниченко (Литературньй зскиз) «Укр. 
Жизнь». 1913, 11.-- Вороний М. В путах брехні («Брехня», 
п'єса В. Винниченка) // М. Вороний «Театр і драма», збірка 
статтів. К. 1913, К-чук М. В. Винниченко -- Хведько Халамид- 
ник, опов. К., 1913. «Дзвін», 1913, ч. 10.-- В. Винниченко -- 

Олаф Стефензон. «Дзвін», 1913, ч. І--П; «Укр. Хата», 1913, 
ІУ--У.-- Христюк П. В. Винниченко і Ф, Ніцше, «Укр. Хата», 
1913, ТУ--У.-- Євшан М. В. Винниченко -- Молода кров, ко- 
медія на 4 дії. К. 1914; «Укр.Хата», 1913, ХІ.-- Стешенко Ів. 

Мистецтво в розумінні Винниченка. «Сяйво»; 1913, ч. У--УЇ. 
З приводу цього: Сріблянський М.-- «Укр. Хата», 1913, ЇХ. -- 

Краніхфельд В. Б. Литерат. отклики метаморфозь: (Про «Куп- 
лю». В. Винниченка) «Совр. Мир», 1913, 3.-- Дивильков- 
ский А. А. Российского леса щепки (Про В. Винниченка) 
«Совр. Мир», 1914, 9.-- Ніковський Ан. В. Винниченко. «Рів- 

новага» -- Роман. К., 1914; ПІ.-- Леонтович В. Новини нашої 

літератури: В. Винниченко «По-свій», роман «Л.Н.В.». ІЗІЄ, 
УТ1--МПІ. -- Кончіц І. В. Винниченко -- Хведько-Халамидник. 

К., 1913; «Укр. Хата». 1914, П.-- Сріблянський М. «Те, що дає 

радість життя» (Про В. Винниченка). «Укр. Хата», 1914, У.-- 
Бурчак Л. О новом сборнике рассказов В. Винниченка. (Тво- 

ри, т. ЇХ, «Укр. Ж.» 1915, 10.-- Єфремов С.-- Історія україн- 

ського | письменства. К. 1917.-- Тищенко Юр. Хто такий 

В. Винниченко, біографічний нарис. К., 1917. Реценз. - Коло- 

мійченко Хв. -- Шлях, 1918, 9.-- Старий В. В. Винниченко, 
«Салдатики», малюнок із селянських розрухів. К.; Х., 1917; 

«Книгарь» 1917, ч. 3. «Божки» (М., 1916). З приводу нового 

роману В. Винниченка, «Шляхи» (Льв.), 1917, ХІ--ХП. - 

Ковалівський О. (В. Винниченко). «Відродженнє» 1918, ч. 65-- 

Корінь В. В. Винниченко -- «Боротьба» (з листів студента, 
засланого в салдати), К., 1917 р.; «Книгарь», ч. 6. 1918. Вечер- 
ницький. В. Винниченко -- Сліпий, оповідання. К.; Х., 1917, 
«Книгарь»-- 8 (1918). Старий В. В. Винниченко. «Панна Ма- 

ра», комедія на 4 дії. К., 1918. «Книгарь» 11 (1918).-- Гру- 
шевський О. З останніх оповідань В. Винниченка: І. Контрас- 
ти. («По-свій», «Божки», «Записки Кирпатого Мефистофеля»). 

9. Хорі люде «Рівновага», «По-свій», «Божки», «Хочу»). 

117



3. Еіпаїе сопргіо («Моє останнє слово», «Честность с собой). 
«ЛІН.В.». 1918, П--ПІ.-- Гірняченко Г. В. Винниченко -- «Ба- 
зар», п'єса на 4 розділи, К. 1918, «Л. Н. В.» 1918, ХІ.-- Гру- 
шевський О. Володимир Винниченко // «З сучасної української 
літератури». К. 1909; К. 1918 (Перед тим друк. в «Л.Н.В» 
1908. ІХ.) -- Івченко М. В. Винниченко -- «Базар, п'єса на 
4 розділи. К., 1918; «Книгарь» -- 20 (1919 р.).-- Горецький П. 
В. Винниченко // Винниченко В. «Талісман», оповідання, К., 
1921.-- Свєнціцькицй І. Винниченко (Спроба літературної ха- 
рактеристики). Львів, 1922.-- Дорошкевич Ол. Українська лі- 
тература підр. кн. К., 1923. 

ЮРІЙ СМОЛИЧ 

Нові п'єси В. Винниченка 
(«Над», «Великий секрет», «Кол-Нидре») 

Літературне ім'я В. Винниченка широким аншлагом 
оперізує український театр. Двадцять три роки минуло, від- 
коли з'явилася його перша п'єса («Дизгармонія» -- 1906 р.), 
двадцять три роки, майже без перестанку, працює на театр 
цей невтомний драматург; понад двадцять п'єс -- ось на сьо- 
годні його драматургічний доробок. 

Значення цього драматурга для українського театрального 
мистецтва таке велике, що, не перебільшуючи, можна говорити 
про його командну роль у цілому великому етапі українського 
театру. «Європеїзація», «європейський театр», «вихід україн- 
ського театру на світову арену» -- ці, почасти звульгаризовані, 
почасти переінтерпретовані нині вислови, пов'язуються, звичай- 
но, насамперед з ім'ям В. Винниченка. 

Зміцнівши як драматург, напередодні революції -- в час 
ідейного зламу й найбільшого занепаду художньо-організацій- 
них форм театру на Україні, в час художньої вивершеності й 
рафінації руського дворянського театру, -- В. Винниченко, си- 
лою таланту свого, оригінальною мистецькою манерою посів 
по праву місце духозбудника нової для українського театру 
культури. 

Час інтенсивного зростання письменницького хисту Вин- 
ниченка-белетриста припав саме на час найбуйнішого роз- 
квіту етнографічного й романтичного українського театру. Мо- 
тиви соціального незадоволення, ба навіть протесту, що забри- 
ніли були в українському театрі в творчості Карпенка-Карого, 
замовкли під важкою рукою царату, в темному карцері цен- 
зури. Шукаючи собі пожитковості, український театр вернувся 
до романтики, кинувся в етнографію. Але національну роман- 
тику, як прояв активного сепаратизму, теж було засуджено 1 

118



тільки вишукана етнографічність з опортуністичною тенденцій- 
ністю єдина здобула собі сяке-таке дозволене місце під 
егідОЮ царських правителів, в ролі «екзотичного блазня» при 
російському чи зросійщеному велико- і дрібно-панському 
колі. 

Багатий на творчі сили, український театр того часу досяг 
у царині «екзотичної етнографічності» високих щаблів май- 
стерства. Це був, безперечно, час великого розквіту сценічних 
форм українського театру, але заразом і великого занепаду 
його ідейності. Дедалі то менше задовольняв він активніші 
шари громадянства. Та й «формальна» віртуозність його «ек- 
зотичної етнографічності» була надто обмежена проти сусід-, 
ського, руського театру, на зразках якого виховувалася тодіш- 
ня інтелігенція і, взагалі, український містянин. 
-  Відбувався скажений процес павперизації селянської Укра- 
їни, росли міста, владна урбанізація перетягала до міста не 
тільки безробітного наймита, а й збіднілого поміщика, шлях- 
тича та посесора. Ріс пролетаріат по містах, ріс його револю- 
ційний актив, росла й міська буржуазія -- велика та дрібна, 
з підпанків до полупанків. Український містянин прибирав ін- 
шого вигляду, орієнтувався на цивілізацію, бодай зовнішню, -- 
він міняв чумарку на піджак, а стрічку на краватку, і з під- 
жаком засвоював і смаки та звичаї інтернаціонального містя- 
нина. Старе покоління охоче плакало ще над завіяними й за- 
несеними з села піснями, висувало й своїх «селюцствующих» 
піїтів, але діти їхні переробляли вже пісню на романс і пере- 
аранжовували її з сопілки на гітару. В фабричних районах 
«тальянка» убила бандуру, у вітальні міського полупанка за- 
бриніли акорди роялю. В театрі -- старий глядач хотів сопіл- 
ки та бандури, молодий -- тальянки чи роялю... 

Це хибно, що В. Винниченка ми звичаєм звемо «європеїза- 
тором» українського театру. Доба європеїзації заспіла україн- 
ський театр дещо пізніше. П виразником і проводирем став 
«Молодий театр», наблизивши українського глядача до світо- 
вих сюжетів, до класичної та новоєвропейської драматичної 
літератури. Тієї пори український актор увійшов у класичний 
та загальносвітовий репертуар, здобув ширший мистецький сві- 
тогляд, опановуючи техніку й ,методи акторського майстер- 
ства загальноєвропейської умовно-інтернаціональної культури. 
В. Винниченко тільки підготував плідний грунт для цього ши- 
рокого і довшого процесу європеїзації. Він став першим ур- 
банізатором його та... русифікатором. 

йо жо ж 

| Винниченкова творчість, зокрема драматична, була відпо- 
ВвІДДЮ на попит новонародженого українського містянина. Син 
складного процесу -- змагання старої феодальної, селянської 
України з новою, міською, необуржуазною Україною -- В. Вин- 
ниченко 1 став виразником урбаністичних тенденцій нової гене- 
рації української суспільності. - 

119



Міський сюжет, уперше в українській драмі, бачимо в тво- 
рах В. Винниченка. Село відійшло в його драмах на останній 
план, подекуди зникло зовсім: до нього повертає драматург, 
лише шукаючи різких контрастів, генези новоявлених міських 
українських типів. Український театр завдячений В. Винни- 
ченкові саме тим, що він розсунув обрії рідної сцени, відкинув 
традиційну селюцьку тематику, дав новий темп, нові образи 
прокламованого в його п'єсах життя. 

Міською українська п'єса від В. Винниченка стала і фор- 
мально й ідейно. «Екзотичного блазня» убив В. Винниченко 
в першій же своїй п'єсі («Дизгармонія») -- в образі «Дядька з 
батіжком» та інших дядьків з цієї п'єси, -- образах неповто- 

грених й неповершених. Карамельне сяйво лубочного й симпа- 
тичного «малоросіянина» було зірвано. За ним сторч стали 
традиції театральної інтерпретації селянина. Озброєний здо- 
ровим глуздом і в'їдливою сатирою реалізм пішов війною на 
народницьку романтизацію; затріщали юснови непорушного 
традиційного сценічного антуражу, захиталася «біла хата з 
вишневим садом» і на кін випнувся під різні містянські смаки 
розмальований міський павільйон. 

-- Місто! Місто! Українське місто! -- криком кричить вся 
драматична Винниченкова творчість, просуваючи в театр і че- 
рез театр це бойове гасло. Робітник, дрібний буржуа, зросій- 
щений селянин, пан і підпанок, молодий український інтелі- 
гент, революційний міський актив, новонароджений  україн- 
ський капіталіст, поміркований просвітянин, інші та інші,-- 
весь ансамбль розмаїтої, різномасної міської громади портрет- 
ною галереєю соковитих типів, у цілій натуралістичній недо- 
торканості, проходить через усі Винниченкові п'єси. Усіх їх 
дбайливо колекціонує драматург, зав'язує між ними їхні осо- 
бисті, міжродинні, міжкласові, міжгрупові взаємини, і цемен- 
тує цю, на перший погляд, може, ,курйозну іноді сув'язь на 
єдиній, конструктивній основі -- місто! і 

Сміливим  конквістадором-завойовником в'їхав В. Винни- 
ченко в зросійщене на Україні місто і проголосив його -- укра- 
їнським містом. 

В прискореному темпі переродження соціальної основи ук- 
раїнського театру новий урбанічний стиль не встиг сформува- 
тися, переродитися з художніх основ старого стилю. Потрібні 
були негайно готові елементи форми, випробовані засоби ви- 
конання. В. Винниченко виступав партизаном нового стилю і 
мусив оперувати тими засобами й знаряддями, що були в ньо- 
го під рукою. Він вдався до територіального сусіднього й пси- 
хологічного близького руського театру. Звідтам почерпнув він 
свій технологічний арсенал драматурга. Художній реалізм (на- 
туралізм) московських театрів визначив художньо-формальні 
тенденції його драматичної творчості. Там узявши засіб, фор- 
му, манеру, він транслював їх на український кін, чимало тим 
прислужившися до формальної русифікації українського теат- 
ру, вважаючи її за європеїзацію. 

120



Але, взявши трухливу техніку «присмеркового» художньо- 
реалістичного руського театру, В. Винниченко використав її 
зразу для утилітарних цілей. В старі міхи здеморалізованого, 
на порозі ідейного й художнього занепаду, дворянського теат- 
ру, він улив був молоде вино соціальних мотивів. Перші Вин- 
ниченкові п'єси помітно позначені революційними ідеями. Та 
швидко войовничий реалізм Винниченка-літератора поступився 
перед раціоналістичним ідеалізмом інтелектуального міського 
театру, перед вивершеним, інтелігентськи-рафінованим його 
психологізмом. В його художній драматургічній методі запану- 
вали притаманні психологічному мистецтву нерухливі, суто 
мовні, літературницькі елементи. | 

Така еволюція зумовлена була глибшими причинами, що 
визначили напрям розвитку Винниченкової творчості. Повстав- 
ши зразу в красному письменстві яскравою антитезою до обме- 
женої українофільської опортуністичної патріархальщини, гост- 
ро заворогувавши за старим народництвом, піднісши зброю 
соціальних мотивів-- В. Винниченко і в перших драматичних 
творах своїх виявив був революційні спрямування. Але тут він 
не спромігся піднестися на рівень пролетарського світогляду, і, 
очевидно, не через самі тільки цензурні умови. Після револю- 
ції 1905 року (коли, власне, й почалася його драматична ро- 
бота), В. Винниченко опинився в лавах здеморалізованої дріб- 
нобуржуазної інтелігенції. І уся творчість цього періоду, між 
двох революцій, позначилася занепадницькими й непевними 
настроями інтелігента, найбільш зацікавленого своїми індиві- 
дуальними переживаннями, а не колективним громадським 
життям. ; 

Низка романів" («Чесність з собою», «Записки Кирпато- 
го Мефістофеля», «Хочу» тощо), де він відходив від актив- 
ного'реалізму, -- і закопувався в психологізацію і психоаналіз, 

були виявом цього стану. Ті'самі настрої позначилися й на 
дальшій його драматургічній творчості. Він заглибився в 
«проблеми моралі». Через його п'єси («Брехня», «Чорна пан- 
тера», «Щаблі життя», «Пригвожденні», Натусь»), писані в 
шуканнях нової моралі, аналізи людського -- дрібно-індиві- 
дуалістичного -- я. З властивою Винниченкові екстравагант- 
ністю проблеми сексуальних взаємин, родинних відносин 
і т. ін. брав він у звичайній буржуазній концепції, оголював, 
ставив на голову, і виходила.. «та ж таки буржуазна мо- 
раль, -- тільки навиворіт..». Не дивно, що багато персонажів 
Винниченкових п'єс кінчали після того самогубством -- їм не 
було іншого виходу. 

Чисто проблемні «психологічні п'єси становлять добру тре- 
тину драматургічного доробку В. Винниченка. Часами він сил- 

кувався синтезувати моральну проблемність з революційною 
тематикою і тоді з-під пера його виходили невкладисті інсцені- 
зовані трактати («Великий Молох», «Метепіо») або гостросю- 
жетні, З великою дозою мелодраматизму й пікантності, непевні 

Щодо ідейних висновків п'єси («Базар», «Дочка жандарма», 

121



пізніше -- «Гріх»); вони й становлять другу групу -- трети- 
ну Винниченкового драматургічного доробку. 

Хвилинами, одужуючи від занепадницького психологізму, 
знову здобуваючись на активне сприймання суспільного про- 
цесу, В. Винниченко писав гострі сатири, звертаючи найбільшу 
увагу на соціальні противенства в молодому українському міс- 
ті, висміював рідних малоросіян («Молода кров», «Співочі то- 
вариства», пізніше -- «Панна Мара»), картаючи їхнє назад- 
ництво, опортунізм, брехливість та реакційність. Це третя 
група-- сатири -- найближча до першого періоду творчості 
Винниченка-повістяра. 

Вони -- найцінніші й ідейно та художньо, бо в них -- яс- 
краві соціальні контрасти, бо в художній методі вони пори- 
вають з способами психологічного антисценічного театру |і 
чітко конструктивно оформлюють життєвий матеріал, у яскра- 
вих, мистецьки перетворених (не натуралістичних) образах. 

е фатальний «дальтонізм» -- неспроможність відрізнити 
червоне від зеленого, так яскраво виявлений у політичній 
діяльності й у літературних творах другого періоду, є зв'яза- 
ний і з усією театральною роботою В. Винниченка. Прагнучи 
до європеїзації українського театру, він спричинився до його 
русифікації; в шуканнях нової для українського театру міської 
культури, хтівши прокламувати молодий конструктивний урба- 
нічний стиль, він за зовнішніми урбаністичними ознаками русь- 
кого художньо-реалістичного театру не добачив його дворян- 
ської природи, занепадництва; він рушив на боротьбу з бур- 
жуазною мораллю і, не мавши виразних соціальних перспек- 
тив та піддавшись занепадництву, замість змагання за соці- 
альні катаклізми, він потрапив у лабети індивідуалістичного 
психологізму й нігілізму; так само, нарешті, в ідейному спря- 
мованні своїх п'єс він не добачив істотного сенсу ідеологічних 
колізій, підпорядковуючи їх не колективному, громадському 
началу, а особистій вдачі своїх персонажів. 

Драматичні колізії Винниченкових п'єс (крім небагатьох 
винятків -- у двох з названих вище сатирах, саме -- «Моло- 
дій крові» та «Співочих товариствах») завжди сперті не на 
співдіяння соціальних, класових сил, а на внутрішнє пережи- 
вання, на власний світ героя чи героїні, рідше на їх обох, а ще 
частіше -- на наперед побудовану, від соціального оточення 
абстраговану, раціоналістично-ідеалістичну з схему людських 
взаємин. Тому й не можуть знайти собі місця в сучасному 
театрі Винниченкові п'єси. Вони (крім трьох позначених са- 
тир), - просто недоречні в радянській дійсності, бо в контраст- 
них до дореволюційного часу соціальних умовах утратили й те 
громадське позитивне значення, що мали тоді -- значення «ля- 
паса буржуазній суспільності». 

При всьому тому В. Винниченко залишається на тлі укра- 
їнського  передреволюційного театру визначною постаттю 
майстра, знавця сцени, віртуоза драматичного діалогу. Силою 

театральної інтуїції він може сперечатися з найбільшими ко- 

122



рифеями старого театру -- Тобілевичем, Кропивницьким, Ста- 
рицьким -- і, звичайно, лишає їх позаду з погляду доскона- 
лості художньої методи. Він винятково розуміється на 
театрі, на драматичній технології, архітектоніці, на глядачеві. 
Він є винятковий майстер сценічного образу. 

мо Ж 

Перед нами три нові п'єси В. Винниченка, датовані порево- 
люційними роками: «Великий секрет», «Над», «Кол-Нидре» 
(«Пісня Ізраеля»). Перекажемо короткими словами зміст цих 
п'єс для читачів, що не мали ще нагоди ознайомитися з ними. 
Переказуючи, рівнобіжно даватимемо характеристики персо- 
нажів. 

ВЕЛИКИЙ СЕКРЕТ 

Діється в сучасній Франції. Помер багатенький собі капі- 
таліст на ймення Дюрандо. Його величезна спадщина має ді- 
статися одному з його племінників. Претенденти -- Лепеті 
(сам банкір -- людина бездарна, суха й педантична, що навіть 
у коханні освідчується достоту такою мовою: а) як ви прекрас- 
ні, б) я вас кохаю, в) будьте моєю дружиною (а одруження 
зве балансом). Гайяр (молодик, кремезний і талановитий, але 
ледачий і розхристаний, що організував був консерваторію для 
сліпих, вступив був простим робітником на фабрику до свого 
дядька, посварившися з ним, а тепер просто нудьгує й байди- 
кує). Гайяр почуває щось схоже на кохання до дочки замож- 
ненького фабриканта Корнішона -- Жакеліни (Жакеліна дів- 
чина експансивна, екстравагантна; вона заявляє, що «ніякого 
кохання нема», «кохання для шлюбу непотрібне», що вона «на 

другий день після шлюбу матиме собі любовника»-- трохи 
з молодечим запалом нігілістка, трохи «неодкрита ще» самиця, 
словом, улюблена у Винниченка дівоча схема). Усі гадають, 
що спадщину одержить Лепеті: скупар Дюрандо міг заповісти 
своє майно тільки такому самому скупендрі. Отже, Корнішон 
робить усе, щоб одружити Лепеті з своєю дочкою -- з'єднати 

своє й Лепеті багатство і помножити його спадщиною Дюран- 

до. Жакеліна пручається, головним чином через те, що тут 
порушується її незалежність і т. ін. але згодом під натиском 
батька згоджується. Гайяра одшито. Лепеті проголошено на- 
реченим. Цей абшит глибоко вражає Гайяра. Крім того, він 
випадково дізнається (підслухує), якої зневажливої думки 
про його особу «році Іе топі», втому числі й Жакеліна. І Гайяр 
раптом перероджується. Він забуває за свій сплін, Він -- міц- 
ний, активний, заповзятий. Він вирішує, на злість усім (може, 
просто ради спорту), здобути Жакеліну і.. цілу дядькову спад- 
щину. Низкою дрібних фактів, епізодів та провокацій Гайяр 
талановито містифікує Корнішона й Лепеті, і вони, цілком 
містифіковані й тероризовані, нарешті змушені віддати йому 
| цілу спадщину, яка йому, звичайно, не була відписана, і по- 
ловину своїх власних маєтків, і Жакеліну. 

123



Великий секрет одкривається, це -- махрове, талановите 
жульництво, навальне нахабство, але заразом -- сила, розмах, 
кмітливість. 

НАД 
Дія 1. 1917 р. Двойко закоханих революціонерів -- Ілько 

та Надія (Над) -- складають подружжя. Ілько й Над -- пов- 
ні життя, молодечого захвату, революційного піднесення. Іль- 
ко-- натура кремезна, гаряча, нестримка. Надія -- теж цільна 
натура, але трохи екстравагантна, експансивна, з «проблема- 
ми» (словом, дивись улюблену Винниченкову схему для жін- 
ки), з улюбленими Винниченковими поглядами на шлюб. Вона 
старша за Ілька на шість років, знає, що хутчій од нього по- 
старіє і це може їх розлучити, але Й не ставить жодних претен- 
зій, покладаючись, головним чином, на їхню з Ільком гармоній- 
ність, бо виконала все те обов'язкове для гармонійного добору, 
що Винниченко тільки-но підносив у «Пригвожденних»: вони з 
Ільком вже цілий рік прожили в спільному помешканні: «ми 
спали в спільному ліжку, ми їли за спільним столом, ми жили 
спільними інтересами, ми знаємо тіло й душу одне одного на- 
стільки, щоб перед своїм сумлінням сказати, чи можемо ми 
скласти родину». | 

інших персонажів, що перейдуть через цілу п'єсу, в пер- 
шій дії маємо Варвару; сестра Надії, двадцяти двох років, 
гарна, вродлива, але «нігіліствующая», бо, мовляв, вона рево- 
люціонерка, отже, вроди не визнає, гарного вбрання теж, есте- 
тику зневажає і, взагалі, вдає з себе «синій чулок». Це, зви- 
чайно, не заважає їй теж бути нишком закоханою в Ількові, 
ревнувати Надію, заздрити їй, Ішпигати її і на все життя 
затаїти злобу. 

Дія 2. Минуло десять років. Рік 1927. Ілько з Надією про- 
йшли через революцію, загартувалися, сформувалися, але й... 
постаріли. Надія вже на порозі старості, їй сорок років, Іль- 
ко -- в розцвіті сил, йому -- тридцять чотири. Вся ця дія 
розгортається в нових мотивах фабули, в нових мотивах і жит- 
тя. Ось вони: перше -- Ілько й Надія так само міцно кохають 
один одного, міцно шанують один одного, міцно  товари- 
шують -- вони зв'язані десятьма роками спільного життя, 
спільної революційної боротьби, народженням і смертю дітей. 
Але різниця віку часом виявляє себе. Ілька тягне до молодих 
жінок, конкретно -- до сусідки комсомолки Доні. Над виявляє 
тут цілком щиро колосальний такт, душевну вищість і твер- 
дість, чесність і уміння об'єктивно 'мислити, підпорядковуючи 
почуття розумові, філософічній об'єктивності. Вона -- над рев- 
нощі, вона розуміє стан речей і ставиться до них, не вдаючися 
у фальшивий пафос. Вона розуміє, що може втратити Ількову 

чоловічу любов, їй жаль за цим, але вона уміє бути вдячною 

життю, Ількові за цих десять років щирої любові, а головне-- 
вона знає ціну життя, уміє любити самий процес життя 1 ціну- 

вати його з повною об'єктивністю і здоровою суб'єктивністю. 

124



Дія відбувається в сільському районі. Проходять буденні 
образи партійної і будівничо-радянської роботи. Куркулі хо- 
чуть проглинути незаможницький колектив. Їм щастить підку- 
лити (прямо чи посередньо умовно) відповідальних партробіт- 
ників і колектив от-от має загинути. Ілька теж пробують під- 
купити. Він мало-мало не стає жертвою такого 'єкосвенного» 
підкупу. Але Над допомагає йому розібратися і він вчасно 
стямлюється й вирівнюється. За колектив ще й Доня -- світла 
ентузіастка, віддана, гаряча комсомолка. За колектив і Над. 
Проти -- крім інших, другорядних -- Варвара. Її ми бачимо 
тепер відповідальною робітницею, Але яке переродження! Су- 
вора логіка контрастів привела її від «синього чулка» до дру- 
гої крайності. Вона є свого роду «прожигательница жизни». 
Шикарно вдягається, хоче «жити», любити, міняє любовників, 
як рукавички (це, за її трактуванням,-- «вільне кохання»), 
підкочується до Ілька, хоче «одбити» його в Над, з якої, як 
і раніше, кепкує. Не гребує Варвара й хабарями, вдаючи, про- 
те, наче не розуміє, що то й хабар. Розв'язується дія тим, що 
Ілько вирішує кинути свою відповідальну роботу й самому 
йти за організатора й керівника цього колективу. Це напутила, 
надихнула його "Над. Вони й Доню кличуть із собою. 

Дія 3. Минуло лише три місяці, й Над не впізнати. Не- 
сподіване переродження. Над танцює фокстрот, Над дбає про 
свою, зовнішність, Над бігає по ресторанах. Над кокетує до 
бридкого колись хабарника. Мало того-- Над прихиляється до 
ворожої Ількові й колективові групи здеморалізованих партійців. 

Між ЇІльком і Над достигає і заглиблюється розрив. Ілько 

чимраз більше тягнеться до Доні. 

Дія 4. Над поводиться з прислугою (комсомолкою) так, 

як сама раніше вважала Іза ганебне поводитися. Над «зрад- 

жує» Ілька. Над бере хабар! Над за хабар зриває справу з 

колективом. Над хоче, щоб Ілько лишився... на посаді ВІДПО- 

відального робітника. Ілько не витримує цих 'ознак переро- 

дження... П'єса кінчається. Кінчає її дурнуватий монолог Ілька 

про оміщанення Надії. Ще дурніше відповідає йому Надія, 

виявляючи себе «звичайною женщиною». Розрив. Ілько з До- 

нею "беруться до справ колективу.. Надія відходить злісна, 

лиха, несправедлива, але.. лишившися на самоті з нею в фі- 

нальній сцені, глядач бачить, що Надія розуміє трагедію, ро- 

зуміє свою негідність, що вона тяжко страждає. 

КОЛ-НИДРЕ 

Дворянська дочка Ната -- дівчина екстравагантна, екзаль- 

тована й експансивна... і т. ін. (дивись улюблену Винниченкову 

схему для дівчини з нового покоління), зачарована геніальніс- 

тю музики-єврея студента Арона, закохується в нього. Прича- 

ровує й Арона і хоче його з собою одружити. Арон згоден для 
цього вихреститися. Батьки, ясна річ, проти. Батьки-євреї про- 
клинають Арона. Батько -- маршалок -- проклинає Нату. Але 

125



Ната вперта -- вона вимучує себе голодом, доходить мало не 
до смерті, й тероризовані її батьки змушені згодитися. 

З Арона за два роки стає видатний артист і... Микола Лео- 
нидович. З'являється на світ і дитина. Все добре, Миколу Лео- 
нидовича шанує навіть сам пан-маршалок, правда... в вічі, а 
поза очі для нього Арон, як і був, - «жид»... Та от чорносо- 
тенне суспільство, звідки Арон узяв собі дружину, мститься 
над ним. На його старих батьків робиться наклеп (ритуальне 
вбивство) і провокується погром. Аж тепер національне по- 
чуття заговорило в Ароні, в Ароні, який певний був, що для 
артиста нема національності. Розрив виникає сам собою. Але 
Арон не спроможний подужати своєї трагедії і вкорочує собі 
віку, до речі, вкоротивши віку й немовляті. 

Перше, що впадає в око, коли знайомимося з цими п'єса- 
ми, -- це художня метода драматурга, його прихильність до 
певного сценічного стилю. Поза незначним відхиленням у «Ве- 
ликому секреті», художня метода В. Винниченка-драматурга 
лишилася незмінна. 

Це може здивувати: як це соціальні події останнього деся- 
тиліття не вплинули на художника і якоюсь мірою не дефор- 
мували його художньої методи? Але В. Винниченко з цих де- 
сятьох літ більшу частину, надто останні роки, коли в мирних 
умовах нашого соціалістичного будівництва забуяло мистецьке 
життя й загострилася боротьба за стилі, -- пробув поза межа- 
ми радянської землі. Усім відомі причини, що до цього призве- 
ли, звичайно, вплинули й на розвиток письменницького хисту. 
Пославшися на це, можна зрозуміти таку консервацію його 
художньої методи. Та, проте, інші міркування дозволяють нам 
цю консервацію старої методи визнати Й за певне мистецьке 
назадництво. Адже нещодавно ми мали нагоду читати нову 
його літературну річ -- «Сонячну машину», що є доказом ін- 
тенсивної й прогресивної еволюції літературної технології 
В. Винниченка-белетриста. Адже в «Сонячній машині», плу- 
таючи й змішуючи різні художні плани, використовуючи еле- 
менти різних мистецьких стилів, В. Винниченко, проте, висту- 
пає як експериментатор і шукач нових елементів на путі 
еволюції літературного стилю. 

І поруч цього, можливо, одночасово, він публікує низку 
п'єс, де, законсервувавшися на старих своїх стилістичних по- 
зиціях, пропонує глядачеві й читачеві матеріал, зроблений за 
занепадницькою художньою методою (пасивного, статичного, 
літературницько-психологічного  театру),-- курйозною,  недо- 
речною, двічі назадницькою й художньо-шкідливою за наших 
часів, коли в нас буйно розквітають активні, конструктивні 
стилі дієвого театру. Активний революційний театр, знижую- 
чися чи підносячись у цій боротьбі шукань та коливаючися між 
активним реалізмом, що використовує усталені форми попе- 
редніх стилів, і творчим, конструктивним реалізмом, буває, 
вдається в крайності чи натуралізму чи самоцільного конструк- 

тивізму, але ніколи не спадає до відновлення, до цілковитого 

126



відродження мертвих художніх стилів, недоречних у нашому 
соціальному, творчому й конструктивному сьогодні. Адже з-за 
нових п'єс В. Винниченка, з-за їхнього статичного психологіз- 
му визирає обличчя індивідуалістично-психологічного та соці- 
ально-пасивного й опортуністичного, інтелігентсько-дрібнобур- 
жуазного театру. Адже з формами і з цілим сценічним антура- 
жем рафінованого «художнього реалізму» 'повстають на кону 
напівтипи, напівдумки й напівідеї інтелектуального естетизму. 
І не в тім, може, й горе, що на кін стеребкується ветхозавітній 
павільйон з серпанковими занавісочками на вікнах, з «нату- 
ральною"' розмовою» акторів, «натуральними»» жестами, «нату- 
ральними» ж переживаннями, «натуральними» ж «проблема- 
ми» і т. інш., а в тім горе, що з-поза всього цього, з-поза цього 
стилю вилазить і його соціально-класовий сенс: його худож- 
ня реактивність, його приналежність до породи «вищих», рафі- 
нованих стилів, «вищих на соціальній драбині класів,-- кла- 
сів, що не тільки не керують, а Й не беруть участі в організа- 
ції й конструювані нових основ соціального життя. 

Якщо наш молодий письменник-початковець береться писа- 
ти літературні речі, роблячи їх під прапрадідів-натуралістів чи 
впадає в рафіновану орнаментальність, він це робить часто 
через свою необізнаність з марксистським розумінням історії й 
теорії мистецтва, через свою політичну неписьменність, нареш- 
ті. Він не знає, чи не усвідомив, що сьогодні, скажімо, в рево- 
люційному мистецтві натуралізм -- явище реакційне. Бо стиль, 
художня метода авторова -- це дзеркало його ідеології, його 
соціального сгедо. А виховання художніх смаків читача чи 
глядача є справа соціальної ваги, справа класового виховання. 
Він -- або зрозуміє це і виправиться, або на тому постаріє 
і навіки спиниться за лавами революційних митців. Але коли 
В. Винниченко -- майстер старий і досвідчений, з великим 
доробком у минулому революційних творів, письменник, не 
сходить з занепадницьких, реакційних мистецьких шляхів, -- 

це факт, що свідчить про застарілу хворобу авторову. Це ви- 
разно відчувається, коли бачимо останні його п'єси на кону. 

Для прикладу пошлемося на поставу п'єси «Над» у кнів- 
ському театрі ім. Ів. Франка. Цей театр, не з передових на 

революційному, фронті мистецтв і з нахилом до еклектизму, 
проте, за останній час намагається знайти свій стиль і ском- 

понувати його з елементів сучасних, активних мистецтв. І по- 
става «Над», де драматург, безперечно, переважив (не знає- 
мо -- силою таланту, чарами чи чимось іншим). режисера, 
з'явилася на його кону недоречним рецидивом  літературни- 
цько-психологічного театру з усіма його «принадами». Сенс 
такої вистави і її значення в справі виховання смаків широкої 
авдиторії -- очевидні: вони різко негативні. 

Але залишимо тимчасом теоретичні узагальнення та виснов- 
ки й докладніше спинімося на самих п'єсах. Мусимо зразу ж 
застерегти, що всі вищенаведені міркування й закиди меншою 
мірою стосуються п'єси «Великий секрет». Тимчасом, як «Над» 

я 

127



та й «Кол-Нидре» зв'язані генетично з старою групою «проб- 
лемних» психологічних п'єс. «Великий секрет» походить ціл- 
ком з іншої групи-- групи, що зосереджується на позитивному 
полюсі творчості Винниченка-драматурга -- з п'єс як на Вин- 
ниченка, активного ідейно-художнього порядку, -- сатир «Мо- 
лода кров», «Співочі товариства», «Панна Мара». Безперечно, 
в деякій деформації стилістичної манери й «Великого секрету» 
ми тут впізнаємо вплив французької комедії, саме -- сучасної 
післявоєнної войовничо-буржуазної, салонної французької ко- 
медії з її формальними способами літературно-сюжетної ком- 
позиції, і з її тенденціями до соціального сарказму. Оцією 
деякою деформацією стилістичної манери «Великий секрет» 
відходить од зазначеної групи, але цілим своїм ідейно-худож- 
нім симптомо-комплексом ця п'єса нероздільно зв'язана з озна- 
ченою групою активно-творчих п'єс. 

Як у «Молодій крові» та в «Співочих товариствах» уїдливо 
висміяно соціальну суть і ліберальні тенденції староукраїн- 
ського народництва й просвітянства, так і у «Великому секре- 
ті» викривається суть сучасного великого  топау. Отже. 
сатиру цю можна б сприймати, як спробу критики сучасної 
буржуазної соцо-психології. Але поруч цього мусимо відзна- 
чити Й негативну її сторону. Це недостатнє класове розуміння 
процесів, відображених у змісті п'єси та репрезентованих пер- 
сонажами комедії. Дурним, короткозорим, некмітливим і обме- 
женим Лепеті та Корнішонам у сюжеті протиставлено розум- 
ного, запопадливого, кмітливого й енергійного Гайяра. Вису- 
ваючи й протиставляючи  знікчемнілому  старобуржуазному 
поколінню активніше молоде, автор зле прислужується револю- 
ційній справі поневолених. Він не йде проти буржуазії, а ли- 
ше пропонує їй переродитися, отже, пропонує їй зміцніти. Тут 
певна суперечність. Зважуючи спрямування -п'єси на осуд 
вищих кіл буржуазної суспільності та посилаючися нижче на 
висловлювання одного з персонажів п'єси -- Фора, ми не на- 
важуємося твердити, що він дотримується ідей переродження 
буржуазії для її оновлення, капіталістичного зміцнення. В кож- 
ному разі застерігаємо режисерів-поставників «Великого сек- 
рету», пропонуючи уважно інтерпретувати особу Гайяра. 

Гайяр -- бадьорий, веселий, розумний, симпатичний. Він із 
тих шалапутів і головорізів, що юдкривали Америку, шукали 
нових земель, завойовували нові моря, нові краї, торгували 
неграми, добували золото, сміливо й міцно тримали прапор 
піонерів сучасної імперіалістичної цивілізації. Він -- гідний 

нащадок своїх предків -- середньовічних конквістадорів, що 

здобули собі великої слави і за цією славою померкла в очах 

буржуазного суспільства пам'ять про їхні негідні, ганебні діла 
піратства і насильства. Ось як характеризує себе сам Гайяр: 

Богом бути! З нічого сотні мільйонів! (Захоплення 

перед дядьком Дюрандо, що став мільйонером з жебрака)... 
.Людина з волею, розумом, твердим хотінням може й 

китайським імператором стати!.. 

128



Я маю сміливість, розум, творчість. Я з нічого можу: 
творити великеї.. | 

Оцінйку таких героїв автор дає вустами Фора (дрібного жу- 
лика): 

Я знаю феноменальних дурнів, цілковитих нікчемностей, 
які стали міністрами і національними героями тільки через 
те, що мають отаку віру в себе. 

Гайяр не випадково потрапляє основним персонажем у нині 
модний у легко-опозиційній французькій літературі сюжет-- 
про буржуа, що марить збагаченням і пнеться в депутати чи 
міністри, до громадського авторитету й політичної влади. За- 
хідна література, європейська і американська, співа кантати 
цьому типові, вбачаючи в ньому оновителя консервативного й 
традиційного старобуржуазного світу. 

Революційна література не повинна обминати цей тип, але 
вона повинна викривати класову суть його тенденцій, їх войов- 
ничо-імперіалістичну природу. Тимчасом Винниченко, ганьбля- 
чи буржуазний топі, захопився абсолютною характеристи- 
кою контрастного полюсу і, загалом вправно володіючи сати- 
ричною метою, недостатньо конкретизував спосіб подвійної 
характеристики (перша теза: цілий буржуазний світ -- це не- 
гативний полюс, а Гайяр щодо нього -- це полюс позитивний; 

друга теза: Гайяр сам по собі, в своїй соціальній природі і 
класових тенденціях є полюс негативний. Основний момент 
такої характеристики є викриття самого «великого секрету» 
Дюрандо, Гайяра й усієї буржуазії, -- її закону збагачення). 

Основний позитивний момент п'єси є те, що в центральних 
лперсонажах п'єси, крім Жакеліни, ми бачимо узагальнені со- 
ціальні типи, а не персоніфіковані абстрактні ідеї, як це було: 

в усіх «проблемно-психологічних» п'єсах Винниченкових, де 
завжди через побутово-натуралістичних другорядних дієвих 
осіб в антуражі конкретної реальності немічно змагалися дві 
абстрактні ідеї, втілені в образи двох основних персонажів 

(героя й героїні чи двох героїв і двох героїнь). Типаж у п'єсі 
«Великий секрет» -- блискучо-сценічний. Винниченко й тут 

лишається великим майстром типажу. Багато уваги приділено 
й розвиткові інтриги. Збудовано п'єсу, за звичаєм, по актах, 

але фабула розвивається за ступеневою будовою, чітко, вправ- 

но й ефектно. Овни 
Про другого з основних персонажів п'єси -- Жакеліну -- 

нема що багато говорити. Всі жінки з Винниченкових п'єс на- 

прочуд одноманітні (абстрактні ідеї-схеми), всі містяться десь 

між Рітою та Сніжинкою (жіночі персонажі з «Чорної панте- 
ри»), або, як виняток, наближаються до панни Мари, яка фак- 
тично є та сама Ріта, тільки молодша й навиворіт. Це-- зав- 
жди трохи експансивна, трохи екстравагантна жінка, проте- 
стантка проти існуючих норм моралі («революціонерка духу»), 
трохи нігілістка («революціонерка побуту»), трохи міщанка 
(в своїх істотних спрямуваннях), що в ній, нарешті, «жіноча 
природа» бере гору й забиває всі інші моменти. Така й Жаке- 

,9--2323 . 129,



ліна, тільки що злегка забарвлена французьким колоритом... 
Така й Ната з «Кол-Нидре», тільки що -- вже нічим не за- 
барвлена. Така й Над,-- тільки що більше усучаснена. Жаке- 
ліна, отже, випадає з загального сатиричного плану і вносить 
у п'єсу шматок традиційної «моральної проблемності», тут 
зовсім недоречної й зайвої з усіх поглядів. 

Тепер кілька слів про «Кол-Нидре». Коротко -- бо ця 
«прохідна» для драматурга і ніяка для театру п'єса більшої 
уваги й не варта, особливо коли її читати після «Великого 
секрету», що поза всіма можливими хибами вирізняється 3-по- 
між інших Винниченкових п'єс і належить, безперечно, до гру- 
пи кращих, свідчить про певне поступання драматурга. 

. Писано «Кол-Нидре» тепер, після революції, на сюжет із 
дореволюційного минулого, а враження лишає вона таке, ніби 
мала вона з'явитися щонайменше десять-двадцять років тому. 
Тоді вона, може, була б зрозуміла і, мабуть, мала б успіх. Те- 
пер же ніяк не можна пояснити, з яких міркувань, переживши 
революцію, автор вибрав собі подібну сумнівно «юдофільську» 
інтерпретацію сюжету, який, до речі, обійшов уже всі літера- 
тури, театри Й навіть кіно. Правда, можна гадати, що п'єса 
ілюструє штучне, нікчемне, ліберальницьке розв'язання «єврей- 
ського вопроса» і ганьбить це розв'язання, поруч того даючи 
картину розкладу дворянської сім'ї та зради старосвітських 
традицій і моральних норм у молодому, ліберальному й ек- 
спансивному дворянському ж поколінні. Але чудно якось бу- 
ло б почути нині в радянському театрі, щоб для такої мети 
здорове й розумне класове розв'язання національного питання 
(зокрема єврейського) підмінялося на солоденьку, сентименталь- | 
ну ліберально-звишницьку концепцію, що Арон, мовляв, музи- 
ка, а артист вище за нації («не єврей», мовляв), -- а потім до- 
вести, що голос крові, голос нації таки промовить у трагічній 
ситуації. Перша половина такої концепції («не єврей», мов- 
ляв) -- по суті, надзвичайно реакційна. Але її наводиться для 
того, щоб зразу розбити й висунути іншу тезу -- адже, мовляв, 
він таки відчує себе євреєм, отже, національне незламне, не- 
оборне -- ось яка трагедія чекає на ренегатів. Для чого, 
дозвольте спитати, такий висновок? Чи дає він що «серцю чи 
уму»? Щоб запобігти подібній трагедії, треба знищити антаго- 
нізм між окремими націями. А це можливе лиш з умовою пе- 
ребудови соціальних взаємин, за соціалістичної реконструкції 
суспільства. Аудиторії театру треба висвітлити цю справу в 
такому тлумаченні, що й відповідає загальним гппостулатам по- 
літико-класового виховання, а не подавати її в фальшивій, бід- 
ненькій, недоречній інтерпретації «поступового» інтелігента де- 
в'яностих років минулого століття, В нашому театрі ця п'єса 
просто недоречна. Бо коли одкинути її ідейний сенс, сама 
трагедія єврея, що зрадив свою націю в ім'я якоїсь ідеї, був 
зневажений, і нарешті, зрозумів себе, та вже було піз-: 
но -- нехай і в зворушливому мелодраматичному оформленні, 
більше розрахована па слзозоточиву сентиментальність, аніж 

130



на соціальну доцільність її показу і лише заплутує саму проб- 
ему. . 
Поза тим, коли не зважати на фальшивий, зайвий, брехли- 

вий кіноць (безвихідність, самогубство та ще й.. ах, як пла- 
кати хочеться... убивство дитини, оздоблене понад усе й мело- 
супроводом... Софіє Бєлая! де ти? От би позаздрилаї) -- поза 
тим у своєму плані, - камерної міщанської натуралістичної 
мелодрами, «Кол-Нидре» зроблено цілком грамотно, сценічно- 
сфектно на (1009, вимог свого жанру і 1009; білетної каси... 
В. Винниченкові не слід було присилати цієї п'єси на радян- 
ську Україну. | 

Нарешті -- про «Над». Про цю п'єсу важко говорити. Важ- 
ко через те, що, не тільки подивившись її в театрі (автор 
статті мав таку нагоду), не тільки уважно її перечитавши, а 
н поверхово тільки переглянувши, видно всю її композиційну 
розхристаність, всіо її ідейну невикінченість. 

- Впадає в око фрагментарність будови (дарма, що тільки 
між першою й другою дією минає довгий час -- десять років, 
а інші йдуть безпосередньо одна після одної, щонайбільше 
через два-три місяці, але певний «етапний» розрив поділяє всі 

дії); ця фрагментарність шматує п'єсу на кілька частин і роз- 
биває цілокупність враження. А головне -- трагедія Надії, її 
переродження -- раптове, раз у раз несподіване і навіть 
формально не вмотивоване: Між другою й третьою дією шу-. 
каєш ще однієї, і не тому, що хотілося б плавкішого, спокійні- 
шого переходу до дальших подій, а тому, що переродження 
Надії психологічно не вмотивоване, не підготовлене. Спе- 
ціаліст від психології, майстер психологічного нюансу Й логіч- 
ної вивершеності, В. Винниченко тут, безперечно, зраджує 
себе. ол - 

З третьої, четвертої дії починаючи, пересічний глядач ди- 
витиметься на п'єсу з непорозумінням, а кваліфікованіший -- з 

жалем на автора, якому забракувало таланту й класового 

чуття, відійти від наперед узятої схеми й розібратися в реаль- 

них фактах дійсності. Нарешті, авторові забракувало й знан- 

ня нашої дійсності, обізнаності з усіма -- іноді може" й дріб- 

ними, але важливими --»фактами та умовами нашого радян- 

ського. життя. я ; 

Невже ж таки сенс п'єси «Над» тільки в спробі довести, 

що через різницю віку (жінка старша за чоловіка) подружжя, 

нехай найміцніше, гармонійно дібране, розіб'ється? Невже це 
тільки відповідь чи продовження і розвиток гїдей, піднесених 
у п'єсі «Пригвожденні» -- про гармонійне подружжя, про ста- 
тевий добір тощо? Навряд. Для цього не треба було 6 гбай- 
ливо конкретизувати в п'єсі саме радянську, а не якусь 

іншу, дійсність, саме радянських персонажів, радян- 

ські, а не якісь інші умови життя Й революційної роботи. 
Цілком очезидно, що задум п'єси інший, що основне тут-- 

перемога женщини над громадянкою, над револю- 

ціонеркою, і то не в умовах дореволюційного життя (та- 

9, 131



ку-бо концепцію надибуємо не в одній із старих Винниченко- 
вих п'єс), а саме -- нині, в умовах України революційної, ча- 
сів непу. «Над», до речі, цілком походить із групи «револю- 
ційно-проблемних» Винниченкових ;п'єс; за їхнім звичаєм, ге- 
роїня п'єси являє собою не побутовий тип, а персоніфіковану 
абстрактну ідею-схему. Це підсилює наше припущення, а та- 
кож змушує констатувати, що ідею-схему «Над» автор не спро- 
мігся прив'язати до нашого життя, -- життя того, очевидно, не 
знаючи. | 

Звідси й поспішні, пожмакані і не тільки неправдиві, а й 
суперечливі щодо всієї концепції  сюжету-- обвинувачення 
Над у «зміщаненні» (в останньому монолозі Ілька). Бо ж на 
них, очевидно, й не проектовано п'єсу, -- проектовано її на 
трагедію Над (адже Над розуміє свою роль, свій стан -- 
про це свідчить її поведінка перед останньою завісою). Звідси 
й зайва аргументація кохання Ілька до Доні, психологічна 
лінія занепаду Надії (коли б тільки про «занепад» була мова) 
вивершується і без участі Доні; Доня є лише остання крапля 
в переповненій по вінця чаші внутрішніх суперечностей Надії, 
і ці суперечності логічно вивершилися б у трагедію самі собою 
в умовах її родинного та суспільного життя. 

Отже, маємо тут знайому вже манеру розв'язувати пробле- 
ми, ставлячи їх догори ногами. Поставимо Над, як слід, голо- 
вою догори, і тоді -- одпадають усі соціальні умови, весь ан- 
тураж ускладненого сюжету (колектив, насамперед), а лиша- 
ється тільки... істеричність. Ріта, тобто Над-- істеричка, та й 
усе... Але це пе мотив для наведеного задуму; істеричність це 
не мотив для узагальнень. Та й не потрібні тоді й неодмінно 
радянські умови. Ні, Винниченко хотів змалювати занепад 
жінки в пореволюційних, часів непу, умовах, подати процес 
переродження колишньої активної революціонерки на те, що 
ми звемо «міщанкою». Але долучивши такі моменти, як різни- 
ця років, як кохання Ілька до Доні тощо, надавши їм мало не 
головного значення, автор ускладнив концепцію й загубив або 
викривив у ній, внаслідок потрійної психологічної лінії, цю 
основну ідею. 

Тому й лишається, кінець кінцем, як спадає остання завіса, 
Надія нерозгаданим сфінксом; і не знає глядач, чи співчувати 
її трагедії, чи ганьбити її поведінку. Та й -- якій трагедії? 
Трагедії кохання і старості, чи трагедії розладу з громадським 
життям, трагедії занепаду? Отже, недокінченість, невиверше- 
ність психологічної лінії Надії, непродуманість самої соціаль- 
ної концепції твору знецінює, ставить під великий сумнів ідей- 
ний сенс п'єси і доцільність її ставлення в сучасному радян- 
ському театрі. Є ще й інші моменти, що примушують оцінити 
п'єсу як явище просто шкідливе з погляду ідейно-художнього. 

Ми докладно вже спинялися на соціально-художньому ха- 
рактеризуванні стилю Винниченка-драматурга, його драматич- 
ної художньої методи, зокрема -- для п'єс «проблемних». Все 
це слово в слово можна гереказувати саме про п'єсу «Над». 

132



«Над» -- цілком у минулому, цілком у цій манері -- і отим 
способом ставити проблему на голову, і цілим комплексом 
рафінованого, статичного, мовно-психологічного театру. Окре- 
мими олементами -- деякими сюжетними ситуаціями, окреми- 
ми персонажами, психологічними мотиваціями -- вона йде від 
таких п'єс, як «Базар», «Пригвожденні», «Брехня», «Чорна 
пантера». Вона навіть подібна до пих звичним мелодраматич- 
ним фіналом, тільки що в фіналі цього з-поміж мінорних акор- 
дів вібрує один і мажорний (Їлько з Донею йдуть до колекти- 
ву), як вихід із трагічної концепції, як перша соціальна 
перспектива, а може, й просто... як ознака «ідсологічної видер- 
жаності» для реперткому. 

Отож, «Над» відроджує й виносить на кін сучасного, актив- 
ного театру пасивний, занепадницький, рафінований натура- 
лістично-психологічний стиль -- і в цьому також явна шкід- 
ливість п'єси. і 

Звернемо увагу, як дбайливо, як педантично рекомендує 
автор у ремарках всі психологічні нюансування. Як, сподіває- 
мося, соромно зробилося б йому, коли б побачив він і відчув 

«Художпі методи сучасного нашого творчого театру. 
Добре, звичайно, що в п'єсі «Над» В. Винниченко відгука- 

ється на наше радянське життя, але зле, що він цього життя 
не розуміє. Добре, що він знову взявся до драматичної твор- 
чості, але зле, що в цій творчості плекає він старі, нині мертві, 
художні методи. 

Надруковано 
в журналі «Критика». 
1929. Мо 4. 

В. Винниченко. Твори. 

" Від 1902 р. (оповідання): 

Краса і сила; Заручини; Контрасти; Суд; Антрепренер Гаркун- 
Задунайський; Біля машини; Мнімий господін; Дим; Темна 
сила; Хто ворог; На пристані; Уміркований та щирий; Раб 
краси; Малорос-європеєць; Голод; Честь; Ланцюг; Момент; 

Глум; Рабині справжнього; Записна книжка; Купля; Кумедія 
з Костем; Щось більше за нас; Зіна Дрібниця; Студент; Кузь 
та Грицунь; Таємна пригода; Чудний епізод; Тайна; Історія 
«Якимового будинку; Промінь сонця; Федько-халамидник; Ма- 
ленька рисочка; Чекання; Таємність; Виривок із споминів; Бо- 
сяк; Радість; Терень; Талісман; Олаф Стефензон; Баришенька; 
Бабусин подарунок; Сліпий; На лоні природи; У графському 

маєтку; Боротьба; Роботи; Суд; Народний діяч; Хома прядка; 
Хвостаті; «Намисто» (збірка, «перший разок»). 
1905 -- Голота (повість) 
1907 - - Чесність з собою (роман); Дизгармонія; Щаблі життя; 

Великий Молох. 

10--2323 133



1909 -- Мементо; Чужі люди (драми). 
1910 - - Базар; Брехня (драми). 
1911-- Співочі товариства; Чорна пантера і білий ведмідь 

(драми). | 
1912-- Дочка жандарма; Натусь (драми). 
1913 -- Рівновага (роман); По-свій (повість); Молода кров 

(драма). 
1914 -- Божки (повість). 
1917 -- Записки  кирпатого Мефістофеля (роман); Пригвож- 

дені (драма). 
- 1918 -- Панна Мара (драма). 
1919-- Хочу (повість); Між двох сил (драма). 
1920 -- Відродження нації. Кн. 1--3; Революція в небезпеці 

(публіцистика). 
1922 -- Гріх (драма). 
1923 -- Заповіт батьків (роман); Закон (драма). 
1928 -- Сонячна машина (роман); Великий секрет (драма). 
1929 -- Чад (драма). 
1930 -- Пісня Ізраїля (драма). 
1949 - о Нова заповідь (публіцистика). 

Стаття подана для публікації Л, В. Дем'янівською 02.03.91 

М. И. ШАЛАТА, доц., | 
Дрогобицький педінститут, 

Листи В. Мисика до М. Зерова 

Цей матеріал був підготовлений до публікації ще до 
появи знайдених Г. Кочуром у залишках архіву М. Зерова 
ранніх поезій В. Мисика (|Ї, с. 65--68).. Після тої знахідки в 
матеріалі зроблено певні коригування, і тепер він є ніби про- 
довженням того, про що вже сказав Г. Кочур. 

У відділі рукописів Центральної Наукової Бібліотеки АН 
УРСР у Києві (ф. ХХХУ, од. зб. 535--540) "нами виявлено 
шість листів Василя Мисика до Миколи Зерова з 1926 до по- 
чатку 1928 рр. Зворотні листи не збереглися, а ці чудом уці- 
ліли, - адже був час, коли над чесними іменами обох 'пись- 
менників висіла сувора заборона. 

1965 р. В. Мисик згадував: «Знайомство з Миколою Кос- 
тянтиновичем Зеровим -- спершу заочне, а потім і особисте -- 
почалося в мене давно, ще з середини двадцятих років, коли 
він відгукнувся на віршик, надрукований у київському місяч- 
нику «Життя й Революція». Відтоді сільська пошта стала час 
від часу приносити мені чепурні конверти, написані характер- 
ним дрібним почерком» |?|. 

СО Шалата М. Й., 1993 

134



У «Житті й Революції» В. Мисик почав друкуватися 

1925 гр. і вмістив там тоді, у жовтневому номері, лиш один 
вірш-- «Осіннє». Очевидно, мова про нього. . 

И на основі першого із збережених листів Мисика до Зе- 
рова, писаного 18 "березня, за всіма ознаками (за біографіч- 
ними натяками), 1926 р. може здатися, що контакти між 
ними встановилися у 1925 р. Правда, насторожує речення «Те- 
пер|я сам бачу, наскільки дитячою, примітивною була моя 
збірка, що нею я рік назад наваживсь турбувати Вас». Адже, 
якщо це не часова умовність, то від березня 1926 до жовтня 
1925 р. немає «року назад». Щось-таки у названій залежності 
між віршем у «Житті й Революції» та початком зв'язків Ми- 
сик -- Зеров «не грає». 

У дійсності ці зв'язки почалися у 1924 р. Уже 1Ї лютого 
1925 р. Аркадій Казка повідомляв Павла Тичину: «А Мисика 
Зеров, братику, ошелешив. Я сподівався, що він піддержить 
його, і передав збірку, Мисика, аби він подбав за видавця. 
А він як закрутив його у «іспанський» чобіт своїх вимог (мо- 
же, на 2/3 і справедливих), то у нього, сердешного (почу- 
ваю!!!) і сльози видушив (листи його читав до Зерова), а мені 
й не пише» (4, с. 226|. 

Як бачимо, перший із публікованих нині листів -- не пер- 
ший взагалі лист Мисика до "Зерова. А рукописну Мисикову 
збірку М. Зерову, який викладав тоді в Київському універси- 
теті (по-тодішньому, Інституті народної освіти) і мав славу 
провідного «неокласика», виявляється, доручив А. Казка, учи- 
тель Мисика, теж талановитий поет, який, проте, за самовід- 

даною педагогічною працею не встиг видати ЖОДНОЇ книжки. 
А. Казка був близьким другом П. Тичини, В. Еллана-Бла- 

китного -- ще з часів навчання у Чернігові, коли разом від- 
відували «літературні суботи» М. Коцюбинського. Дружив 
також із М. Зеровим, М. Рильським, В. Поліщуком, Г. Косин- 
кою, Д. Загулом, В. Сосюрою, Г. Верьовкою, з багатьма інши- 
ми митцями. 

- Раніше, ніж М. Зерову, Казка передав зошит "віршів Ми- 
сика П. Тичині, і той незабаром опублікував з цього зошита 
вірш «Зона» у журналі «Червоний шлях» (1923, Мо 1). 

В. Поліщук у рецензії на першу Мисикову збірку ділився 
спогадом, як на початку 20-х років А. Казка теж привів йому 
«зшиток поезій свого учня Мисика», Так учитель пропагував 
молодого поета з Ново-Павлівки на Катеринославщині, пізні- 
ше -- Дніпропетровщині. 

16 вересня 1926 р. А. Казка писав В. Мисику: «Приїхавши 
до Києва, знайшов... Тичину, а в Тичини сиділи Зеров, Рильсь- 
кий та Филипович. Почаювали, погомоніли, посміялись. Під час 
балачок Зеров із портфеля вийняв... переклади з французьких 

" поетів... Читав багато.. Антологія має бути прекрасна. Пере- 
кладачі, крім цієї трійки: Драй-Хмара, здається, Тен, Калино- 

"вич іще дехто... Коли гості пішли й ми погасили світло, то вже 
на ліжках перекидалися враженнями. Між іншим, Павло заки- 

10к 135



дав псокласикам «обмеженість», яка позначилась і на доборі 
матеріалу до «Аптології».. Життя ширше від неокласицизму» 
І6, с. 84). 

Так чи інакше, але після підбадьорливого відгуку «самого» 
М. Зерова молодий В. Мисик насмілився поділитися з крити- 
ком мріями про першу збірку. Тільки мріями, бо навіть у бе- 
резні 1926 р. ще не мав підготовленого | рукопису, лиш 
«проскт.. з пазвою «Трави». 

Характерно, що під цим первісним титулом і вийшла кни- 
га В. Миспка в 1927 р., хоч були ще «гадані назви»: «Жита 
шумлять», «Степ». Особливо вабнла назва «Степ». Пост виріс 
у степовому селі. В 1922 р., тобто у 15-річному віці, написав 
одну з кращих ранніх поезій «Простягся степ неясно і ши- 
роко...» (так у публікації в «Червоному шляху», 1923, Хо 8; у 
«Травах» -- «Простягся степ у далечі одкриті..»). Та й вза- 
галі дух степу в творах молодого Мисика майже наскрізний; 
і все ж пересилила у збірці назва звичайніша та соковита: 
«Трави». 

З листів видно, як самовимогливо ставився В. Мисик до 
слова на зорі своєї творчості, -- таким був до кінця життя. 
Маючи вже понад три десятки віршів у солідних журналах -- 
«Червоний шлях», «Всесвіт», «Життя й Революція», «Знання», 
«Зоря», «Молодий Більшовик» та інших, він сумнівався, «чи 
варт» друкувати збірку. Із тих понад трьох десятків до «Трав» 
потрапили заледве три вірші, та Й то перероблені. 

Поезію «Гамсун» В. Мисик написав у чотирьох варіантах, 
і хоч планував її для журналу «Життя й Революція», та, оче- 
видно, не подав. На сьогодні поезія невідома, як нічого не 
знаємо про поему «Сосни», до якої вона мала увійти. Є, прав- 
да, у В. Мисика вірш «Сосни» із 1931 р., але до однойменної 
лоеми він не має відношення. 

Норвезький письменник, лауреат Нобілівської премії Кнут 
Гамсун (1859--1952) у 20--30-х роках користувався широкою 
читацькою увагою. В українських перекладах вийшли його 
романи «Голод», «Пан», «Вікторія», «Бродяги», «Під осінніми 
зорями», ще більше перекладався він російською мовою. Над- 
звичайно психологічні, з глибоким проникненням у душевний 
світ людини, ці твори, проте, нерідко віддавали  декадент- 
ством, особа в них була близькою до природи, але відірваною 
від суспільства, самотньою. Можна здогадуватися, що вислов- 
лював В. Мисик у поезії «Гамсун». Прочитавши у 1933 р. 
російський переклад нового роману Гамсуна «Август», він 
звернувся до письменника з листом англійською мовою, в яко- 
му запитував: що ж ви даєте молодим, що такий песимізм? 
Гамсун відповів, але світогляду нашого поета так і не зро- 

зумів. - ЗЕМ, 
У листах до М. Зерова В. Мисик дякує за «цінні, необхідні 

«уваги», за науку «ясности і стислости» в поезії (зберігаємо 
тогочасність Мисикової мови). ШПоетичну стислість молодий 
поет особливо цінив у Міцкевича, два томи якого -- 3 поема- 

136



ми «Гражина», «Дзяди» і «Пан Тадеуш» -- подарував йому 
1922 р. А. Казка, який і навчив його, Мисика, польської мови. 

Харкові Мисик невтомно розшукував за іншими Міцкеви- 
чевими томами. ! 

. Як і Аркадій Казка, його учень-поет дуже поліобляв ори- 
гінальні віршовані форми. «З двох книжечок Ваших, які я 
маю, -- повідомляв В. Мисик Зерова 2 грудня 1926 р.,-- най- 
дужче припали мені до вподоби переклади з Горація -- особ- 
ливо ода його з таким витворним, захоплюючим ритмом: «Не 
люблю я, хлопче...» і друга: «До Хлої». 

Ось перша з названих мініатюр (переклад М. Зерова): 

Не люблю я, хлопче, розкошів перських, 
Не кохаюсь я в тих вінках квітчастих, -- 
Не шукай по саду; де ще лишились 

Пізні троянди? 

Досить, хлопче, з нас і простого мірту: 
Міртовий вінок тобі личить, слуго, 
Личнить і мені, коли п'ю в садочку 

Кубок веселий |2, с. 272|. 

«Дві книжечки» М. Зерова, про які згадує В. Мисик, -- це 
безперечно, «Антологія римської поезії» (1920) та «Камена» 
(1924). У другій крім перекладів, були й оригінальні твори-- 
11 сонетів і 8 александрійських віршів. 

Микола Зеров значною мірою розвинув інтерес В. Мисика 
до античної літератури, а головне -- до перекладацької справи. 

Пізнання античності у В. Мисика починалося з найдавнішо- 
го поета, напівлегендарного Гомера. Мав його «Іліаду» в росій- 
ському перекладі М. Мінського (1896), у 1926 р. придбав 
«Одіссею» в перекладі В. Жуковського (1849). З цими епопея- 
ми порівнював «Війну і мир» Л. Толстого, якого дуже любив. 
Пізніше занотує в блокноті: «Л. Толстой любив писати, над- 

звичайно багато писав. В останні хвилини життя увесь час 

ворушив пальцями, писав, умираючн» |5|. Дружина В. Миси- 

ка, М. І. Таран-Мисик, згадує, що поет перед смертю теж во- 

рушив пальцями, «писав, умираючи» (За свідченням Б. Грін- 
ченка, так помирав і Пантелеймон Куліш). 

М. Зеров присилав В. Мисикові свої нові переклади з Го- 
рація, Катулла, інших поетів. Щоб хоч якось віддячитися, 
Мисик наприкінці 1926 р. шле йому «написаний не для друку» 
вірш «Сольвейг» -- за мотивами драми норвезького класика 
Г. Ібсена «Пер Гюнт». 

З Мисикових листів до М. Зерова досить виразно постає 

складна атмосфера середини 20-х років. У поетовім житті, як 
і в творчості, тоді відбувався «рішучий перелім». З тривогою 
міняв поет звичне сільське середовище на непевне для нього 
міське. В селі голод, бідно. Керівник створеної 1922 р. в Хар- 
кові Спілки селянських письменників «Плуг» Сергій Пилипен- 

ко, цей добрий літературний «папаша», намагається влашту- 
вати талановитого юнака в місті, але це нелегко. «Зараз, коли 

137



вибору немає в мене, -- зізнається В. Мисик !М. Зерову в 
грудні 1926 р., -- я перебрався б, куди завгодно. Цими днями 
я збираюся поїхати до Харкова. Коли в Харкові доведеться 
сутужно ї'коли там дістану грошей, можливо, що буду й у 
Києві, -- чи не знайду там хоч маленької праці». 

Харків, тодішня столиця Радянської України, розчарував 
В. Мисика уже своїм виглядом («безнадійно брудний і го- 
лий»). Літературне життя в столиці, на перший його погляд, 
«бліде й безбарвне». Можливо, на тих оцінках позначився пев- 
ний юнацький максималізм, але в принципі із правдою поет 
не розминувся. 

Літературні організації дійсно переживали тоді «Зіигт 
ипда ОДгапе» («бурю і натиск»). У двотижневику «Плужанин» 
від 20 березня 1927 р. художник Л. Роднів умістив красно- 
мовний шарж: із будівлі з написом «Спілка письменників 
«Плуг», на якій в образі заплаканої квочки зображено С. Пи- 
липенка, «перелітають» у гніздо з написом «Спілка пролетар- 
ських письменників» А. ЦШІмигельський, Н. Забіла, А. Дикий, 
І. Кириленко; на гнізді сидить інша «квочка» -- В. Коряк, 
дерево якого прив'язане до опорного стовпа із «запевненням»: 
«ідеологічна витриманість -- на всі 100 9». Тут же-- анонімне 

послання «Володимирові Сосюрі»: 

Літературна буря грає, 
Реве, шумує і мете... 
«Поете зоряного краю, 
Чому ви вже не в ВАПЛІТЕ?»» 

Гуляє вітер по дорозі, 
Веде білоснігів парад-- 
«Він» став до ВУСПП'а на порозі, 
І знову повернув назад. 

Колись весна, весна прилине, 
Засяють зорі в далині-- 
«Поет нової України, 
Кому, кому твої вогні?» 

А вітер в відповідь: не знаю! -- 
Куди іти? Куди іти? 
В моєму зоряному краю 
Я не знайду собі метиі!.. 

Такий нібито напис мав бути на стіні «Будинку літератури 
ім. Блакитного» в Харкові. 

В. Мисик, якому, нарешті, пощастило отримати скромну 
посаду бібліотекаря названого Будинку, з цікавістю відвідував 
літературні вечори. Про вечір російського прозаїка В. Юрезан- 
ського і В. Сосюри -- теж досить критично -- повідомляв 
М. Зерова 1 січня 1927 р. В тім же листі, вірячи Зерову, схва- 
лює його критику збірок Я. Савченка та Д. Загула -- поетів, 

. яких ще не читав. 
Так, то був час недооцінок-переоцінок, неспокійних шукань 

і завзятих змагань у літературі, в мистецтві. Молода інтеліген- 
ція захоплювалась авторами неординарними, приміром, Сергієм



Єсеніним, який завчасно пішов із життя у 1925 р. «Проридав 
Єсенін і Сосюра плаче», - відзначав О. Саєнко в однойменно- 
му вірші |З, с. 21, а Ю. Яновський у присвяті «С. Єсеніну» 
ПО, с. 34) щиро зізнавався: «Я люблю тебе, душевного пое- 
та..» Читаючи одночасно з античними творами єсенінські пое- 
зії, В. Мисик і його товариш по квартирі-кутку, студент, з при- 
ємністю констатують, що нема, як пише поет М. Зерову, «нія- 
кої суперечности між одчайним плачем Єсеніна і мудрою урів- 
новаженістю класиків». | 

Але то був і час,. коли згущалися хмари не тільки над 
поезією С. Єсеніна, але й над життям тисяч митців, учених, 
партійних і військових діячів, узагалі чесних громадян, -- на- 
бирало розмаху колесо сталінського терору. Вже й Миколу Зе- 
рова побоялися запросити у Харків на дні пам'яті Вергілія, хоч 
як цим не клопотався директор Будинку імені В. Блокитно- 
го, поет Максим Лебідь -- той самий, який був головним 02- 
ганізатором зустрічі з Максимом КГорьким у Харкові в 
1928 р. 

Тривожно закінчується останній відомий лист В. Мисика 
до М. Зерова від 16 січня 1928 р.: «Зараз нічого доброго у нас 
не чують, Павло" Григорович |Тичина| ходить смутний, події 
розгортаються». У дописці -- прохання вітати М. Рильського. 

«Бувши в Києві влітку 1927 року, -- повідомляв пізніше 
В. Мисик, -- я одвідав ,Зерова в його затишній домівці на 
Фундуклеївській вулиці. Пам'ятаю, як потім, у місті, він пока- 
зав чоловіка, що вів за руку хлопчика, переходячи Хрещатик, 
і сказав з якоюсь особливою ласкою в голосі: «Днвіться -- 
це Максим Тадейович Рильський!» |?7|. 

Имовірно, таки Зеров і познайомив Мисика з Рильським. 
Чи думав, чи гадав тоді Василь Мисик, адресуючи листа з 

рідної Ново-Павлівки та з вулиці Каплунівської, 4 у Харкові 
на вулицю Фундукліївську, 82/7 у Києві Миколі Зерову, що 
зустрінеться з адресатом восени 1936 р. ..на Соловкахі? 

«І от, -- продовжує згадувати М. Мисик,-- я бачу Зерова 
тут, на далекій півночі, в одному з найдавніших місць ув'яз- 
нення, де від усіх башт і мурів тяжко смердить століттям 
темряви і сваволі» |7). 

Із Зеровим тоді прибув на Соловецький острів Павло Фили- 
пович -- обох перекинули сюди з тюрми на материку -- «для 
підсилення режиму». З Филиповичем В. Мисик лише ветиг 
познайомитися -- того швидко відправили в інший соловецький 
табір, де незабаром (3.11.1937) його не стало. З: Миколою 
Зеровим судилося табірно трудитися до літа 1937 р. Там же 
трудилися-томилися Володимир Штангей (1895--1937), Миро- 
слав Ірчан (1897--1937), Олекса Слісаренко (1881--3. 11. 1937) 
1. ще немало відомих майстрів української культури. 

«Вечорами, по роботі, -- інформує В. Мисик, -- Зеров за- 
ходив до мене в гуртожиток і щоразу приносив нові сторінки 
Вергілієвої «Енеїди», і читав їх своїм співучим голосом, виві- 
ряючи на слух їх українське звучання» |7|. 

139



Влітку 1937 р. М. Зерова знову кудись вивезли «на зміну 
режиму». «Тепер відома трагічна доля Зерова. Невідомо, що 
сталося з його рукописамн», -- так підсумовує цитований 
спогад В. Мисик. 

Та чи відома доля Зерова? «Судячи за довідками, видани- 
ми його родичам і дружині, існує дві дати смерті письменни- 
ка: 1937 рік і 194Ї рік, та ніхто точно не знає, де і коли обі- 
рвалось життя Миколи Зерова» |З). 

Під час однієї зустрічі -- в травні 1978 р.-- автор цієї 
статті сказав В. Мисикові, що збереглися його листи М. Зеро- 
ву з 20-х років. Поет схвилювався і здивувався. При тім за- 
уважив, що мав майже всі книги Зерова з автографами, руко- 
писи недрукованих його творів, особливо переклади з англій- 
ської, -- на жаль, пропали. 

Листи Василя Мисика до Миколи Зерова -- убентежна 
сторішка нашої літературної, і не тільки літературної, історії. 
Публікуємо їх з надією, що колись вони знайдуть місце в дав- 
но очікуваному повному зібранні творів автора «Трав» і «Чор- 
нотропу», «Лану» і «Планети». 

І. Дніпро, 1989. Хе 1. 2. Зеров М. Вибране. К., 1966. 3. Зоря. 1926. 
М» І18..4. Казка А. Васильки. К. 1989. 5. Мисик В. Життя вимагає нова- 
торства...// Літ. Україна. 1987. 23 лип. 6. Мисик В. Зустрічі. Харків, 1962. 
7. Мисик В. Сторінка пам'яті // Літ. Україна. 1987. ІЗ серп. 8. Падлич- 
ко Д. Не предавший судьбу // Лит. газ, 1988. З авг. 9. Плужанин. 1927. 
Хо 9--10., 10. Червоний шлях. 1926, М» 4. 

«ж з 

Мо 1 

18.11 (1926) 
Шаповний товаришу! 
Знаки уважности, виказаної Вами до мене, дають мені смі- 

ливість писати до Вас. Ще в минулому році Ви дали мені без- 
цінні поради, котрих я і додержувався у моїй, так сказать, лі- 
тературній праці. Тепер я сам бачу, наскільки дитячою, при- 
мітивною була моя збірка, що нею я рік назад наваживсь 
турбувати Вас. 

Я зараз не маю збірки (та й доробок мій убогий), але маю 
проект її, з назвою «Трави». В останній час так ого! віршо- 
ваних збірок з'явилося, що мені аж трохи ніби соромно турбу- 
вати Вас своєю. Але в моїм особистім житті надходить рішу- 
чий перелім і за майбутнє я непевний. Тепер звертаюсь до 
Вас за порадою -- прошу не відмовить: чи можна де видруку- 
вать збірку, а головне-- чи варт? , 

Ця зима в мене зовсім нещасна в матеріальн«ому?- від- 
ношх«енні», і до міста я не зміг перебратись. Ще раз -- 
пробачте. 

140



Жадатиму на відповідь. 
З пош«"аною? В. Мисик. 

с. Ново-Павлівка 
Павлоградської окр«уги»- 
Межевського р« айону»»- 

М» 2 

с. Ново-Павлівка 
Межевськ. р. Дніпропетровськ. о. 

Шановний Товаришу! 
Охоче відповідаю на Ваші запитання: 
1) народився я 24 липня 1907 р. 
2) згаданий Вами рядок з вірша «Мати» Ви цілком спра- 

ведливо взяли під сумнів: «...виднілась...» -- напевне. поправка 
редакції. В мене написано: 

... СВОЯ зелена виділась могилка... 
-- Від слова «видіти», «привидітись» -- власне, від останнього. 
Я б хотів залишити так, як написано в мене. 

«Гамсун» мій -- дуже поганий і мені зовсім не слід було 
надсилати його до Вас. Це наука надалі. Тепер би я був 
дуже вдячний Вам, коли б Ви його знищили. 

Проте я написав іншого «Гамсуна», четвертого по черзі, 
в якому я, здається, точніше вже висловив те, що хотів висло- 
вити в перших варіантах. По закінченні гадаю віддати його 

на початку «3192-27 р. до редакції «Ж«Сиття» й Рев«олю- 
ції»» (він «су-війде частиною до більшої поеми «Сосни»). 

««Мати» -- вірш з циклу, до якого належить і «Син» (в 
«Ч«Сервоному» Ш«ляхуг», «Ме» 5--6), і ще два недруко- 
ваних, більших: «Дід» -- октави -- та «Баба» -- поема. 

Я сам почуваю, що трохи піднявся, -- і у великій мірі за 
те винен Вам, за Ваші цінні, необхідні уваги, що давали Ви 
іноді в своїх листах. Я ні від кого більше їх не мав. 

З глибокою повагою В. Мисик. 
23 листоп« ада 192-26 р. 

М» 3 

Ново-Павлівка 
Межевськ. р., Дніпропетр. о. 
2.ХІЇ «118526 р. 

Шановний Миколо Костянтиновичу! 
Не знаю, як дякувати за Вашого, такого для мене приєм- 

ного листа і особливо за Вашого перекладача оди Горація. 
Справді, вона підходить до мого настрою. Я дуже кохався у 
Ваших перекладах з римських поетів. З двох книжечок Ваших, 
які я маю, найдужче припали мені до вподоби переклади з 

141



Горація -- особливо ода його з таким витворним, захоплю- 
ючим ритмом: «Не люблю я, хлопче...» і друга: «До Хлої»; 
потім -- переклади з Вергілія. Єдине, що не сподобалось у 
Ваших перекладах, -- це те, що їх так мало. 

Коли признатися щиро,-- я з більшою охотою читаю ан- 
тичних поетів, ніж сучасних. На їх я відпочиваю, і чую себе 
вільнішим і, головне, таким же чоловіком, як вони. Маю 
я з античної поезії «Іліаду» в рос«Сійському? перекл«аді?»- 
Мінського -- книга, якої я ніяк не можу дочитати, бо завжди 
починаю знову, Ваші переклади з їх та Фетові переклади у 
виданні Маркса. Оце все. Але й цього я ще не зміг, якслід, 
опанувати. Сучасних поетів я б читав днем, коли ніколи вду- 
муватися, старих -- уночі, коли ніхто не заважає прочитати 
і раз і другий. | 

Про мене, античні поети найбільш сучасні, тільки не зав- 
жди своєчасні. У їх завжди б слід учитися ясноти і стислости, 
на силу й красу якої колись Ви вказали мені. Тепер я сам 
намагаюсь висловлюватись якомога стисліше, хоч і не завжди 
це мені вдається. Тут би за вчителя я обрав собі Міцкевича. 
Я дуже вдячний А. Казці за те, що він подарував два томики. 
Міцкевича (з «Створами?» «Сгагупа», «Дліаду» та «Рап Та- 
дец572») -- вони запалили мене бажанням придбати й останні. 

"Ваш лист до мене збігся з листом С. Пилипенка, в якому 
він запрошує мене до 3-го альманаху плужанського, що має 
здаватись до друку з 10-го числа цього міс|яця). Разом «з 
тимг- нагадує, що в«"идавництї»во «Плужанин», коли вдас- 
ться його розвинути, спробує на весну скласти мою збірочку. 
Але наскільки я спішив з нею раніше, настільки я тепер охо- 
лонув до неї. Мене всякий раз проймає жах, коли я згадаю 
весь той друкований матеріал, з якого мені довелося б склада- 
ти книжку. 

Нагадує Пилипенко й про трудність устроїтися зараз у 
Харкові, про що вже писав мені свого часу. Зараз, коли вибо- 
ру немає в мене, я перебрався б, куди завгодно. Цими днями 
я збираюся поїхати до Харкова. Коли в Харкові доведеться 
сутужно і коли там дістану грошей, можливо, що буду й у 
Києві, -- чи не знайду там хоч маленької праці. Можливо, що 

десь я зустріну й Вас. То ж не здивуйтесь! Вигляд маю дале- 
ко не європейський -- більше навіть скидаюсь на дикуна, ніж 
на поета! | 

Казці я писав про Вас ще влітку -- напишу Й тепер. Адреса 
його: Одеса, Пироговська, д. 3, кв. 16. 

Вкінці, як маленьку відплату за Вашу, дорогу для мене 
річ, виписую свого вірша «Сольвейг» (образ із Ібсенової дра- 
мат«ичної» поеми «Пер Гюнт»), написаного не для друку. 

142



ш 

«Стежечка в долину 
мохом зароста. 
Линуть без упину 
сонячні літа. 

І невже ніколи 
з-за ясних лісів 
не впаде на доли 
довгожданий спів? 

І невже, безмовно 
захололий, мак 
вже ніколи повно 
не розквітне так? 

Буду виглядати 
із усіх країн. 
Може, ще до хати 
Завітає він...» 

СОЛЬВЕЙГ 

Доли безголосі, 
ліс і тишина. 
Сольвейг на порозі 
у журбі -- одна. 

Сонячно живиця 
тане на корі. 
Мовчазлива птиця 
лине угорі. 

Слідом невеличка 
тінь її біжить -- 
та й смутного личка 
досягла на мить. 

Глянула -- нікого, 
Облітає мак, 
А плачу гіркого 
Не спинить ніяк... 

їж 

«О, Пере, дальній, любий, в яких, яких краях 
твій шлях? 

Тобі всі зради, згуби простю я, лиш сюди 
прийди! 
В тихій хатині 
довгі года 
жде твоя Сольвейг, 
жде, вигляда... 

Моя любов безмірна ке гасне ні на мить-- 
горить. 

Я жду тебе, покірна... В. мої німі сади 
прийди! 

В тихій хатині 
довгі года 
жде твоя Сольвейг, 
жде, вигляда...» 

ж 

Сосни шумлять, 
птиці летять, 
вітер над лісом співає, 
сонце на захід їде. 

і . | Пера, лиш Пера немає 
ніде!.. 

«0, птиці, летіть у далекі країни, 
летіть. 

А стрінете Пера, скажіть йому слово, 
скажіть. . 

Скажіть, що у лісі, де з вітром говорить 
- хатина 
стара, 

одна, на порозі покинута, Сольвейг 
з любови 
вмира..» 

143



Сказала, заломила А сонце яснозоре 
руки та й спдить, заходить за гілля 
А ліс, як могила, й одпаково і горе, 
мовчить, не гомонить. і сміх благословля. 

А небо тихо блідне. І в голубім безкраї, 
Сонце йде за гай... де сосни шелестять, 
«О, сонце, о рідне, шуми пташині зграї 
пожди, пе похидай!.» «етять, летять, летять... 

Повіялись, пропали у блакиті, 
між вечірньої зинкли мли, -- 
тільки сльози, в риданнях пролиті, 

з собою взяли. 

Із піснею смутною понеслися 
під усяке вікно, в кожен край. 
-- Чи не тут живе Пер? -- одгукнися, 

та Сольвейг згадай! 

На цьому вибачайте. 
З щирою повагою 

В. Мисик. 

М» 4 

Ї січня 1927 р. 

Шановний?» Товаришу! 
Дуже дякую за Ваші речі -- переклади з римлян. Я пере- читую їх з великою втіхою. Я не аматор античних авторів, бо надто мало їх знаю. Але, перечитуючи уривки й цілі речі в! перекладах росіян, а також і в тих, що Ви нам подарували, я загоряюсь бажанням не тільки знати, а й вивчати їх, Тії яснос- ти й чоловічности, що маємо в їх, трудно знайти у ближчих нам поетів. В моєму сприйманні «Война и мир» Л. Толстого зближається з Іліадою»» та «Одіс«сеєю». Нетерпляче жда- тиму виходу з друку Ваших «Римських поетів». 
Одержав Вашого листа, приїхав з Харкова. Харків безна- дійно брудний і голий. Я мріяв про поїздку до Києва, що ва- 

бив мене так своїм зовнішнім виглядом, як і своїм віком, 
що стільки важких і гучних століть триває в мурах своїх 
соборів, що снує з своїх золотих верхів світло ще того Києва, 
що був «матерью городов русских», Дуже хотів поїхати -- та 
й не поїхав. Здається, й не зможу цього скоро зробити. 

Зараз я прив'язаний до Харкова, де обіцяють зарадити 
якось мені. Та в ньому дуже неохоче залишусь я жити. Літе- 
ратурне життя, наскільки зміг я його взнати за час перебу- 
вання в Харкові, -- бідне й безбарвне. Цікаві окремі особи. 
Організації переживають «5іцгт ипі Огапр»-- у взаємовід- 
носинах їх мені розібратись було тяжко, та й неінтересно. В 

144



«Плузі» бідно, в інших місцях -- не краще, Немає ні простору, 
ні захвату в праці. 

Привіз я з Харкова «Одіс« с»ею»-- в пер«екладі» Жу- 
ковського, Шеллі-- в блискучому, але штучному якомусь 
перекладі Бальмонта та «Фауста» -- в оригіналі. Читаю й 
перечитую «Одіс«ссоьею», яку читав я ще хлоп'ям, та прозові 
поеми Шеллі, що втомлюють своєю відірваністю від землі. 
Харків убогий на книжки. Не знайшлось ніде ні Міцкевича, 
ні інших польських поетів, яких я невтомно розшукував. 

Переглядаючи журнали, прочитав -- здається, в М» 4 
«Ч«ервоного»» Ш«ляху?»-- Вашу статтіо про книжки Сав- 
ченка та Загула. Ні першого, ні другого я не читав, але стат- 
тю Вашу дуже вподобав. Так їм і треба! Нехай вростуть у 
сучасність, перетравлять її, а не пливуть за течією. Прочув я 
Десь, що мається ціла книжка Ваша «До джерел», але не 
знайшов її ніде. Чи ще немає, чи вже розійшлась. 

Дуже можливо, що не дуже в довгому часі -- за місяць 
чи що-- я переїду на життя до Харкова, хоч кудись до іншо- 
го міста. Хоч і в Харкові буду -- прошу не забувати! 

З пош«яаною? В. Мисик. 

Мо 5 

Шановний товаришу! і 
На листа Вашого своєчасно одповісти не зміг, бо тільки 

цими днями одержав його з Ново-Павлівки. Тепер, здається, 
остаточно я лишаюсь в Харкові. Дякую за все, за листа й 
переклад Катуллового гімну, 

Для мене дуже багато важать Ваші римські поети. Живу- 
чи в одному кутку з випадковим товаришем студентом, вечо- 

рами у вільну (хвилину ми перечитуємо Ваші «благоуханні» 
переклади, особливо переклади од та сатир Горацієвих. Читає- 
мо разом з поезіями Єсеніна, без якого товариш мій 1 кроку не 

ступить. Читаємо, не знаходячи ніякої суперечности між одчан- 

ним плачем Єсеніна і мудрою урівноваженістю класиків. 
Ось стільки часу живу в Харкові, живу до якоїсь МІРИ 1 

літературним життям (маю поки що посаду в Будинкові літе- 
ратури ім. В. Блакитного), а нічого настоящого ще не бачив. 

Все вражає вуз«Сь7»кістю та грубою тенденційністю, а то й 

несерйозністю. й 

"Вчора був на вечорі Юрезанського й Сосюри. Юрезанський 
прочитав два оповідання -- російською мовою, Сосюри, я 

ся, не було зовсім. Обговорювали -- хвалили Й гудили. Ге 
знайшлося жодного критика, який би засудив чи виправив про- 

читане з якоїсь певної, своєї точки погляду, або систематизував 

сказане іншими. Лишилося вражіння плутанини, загальної не- 

погоджености і.. несерйозности й непотрібности усяких пись- 

менників та критиків. 

145



Мою книжку (до якої назви я ще не добрав) береться ви- 
дати ВАПЛІТЕ. Гадані назви: «Жита шумлять», «Степ». 

ь 

Уривок з циклу «Степ»: 

Одживають печальні, сірі-- 
і над ними, буйна, жива, 
як огонь, в голубім безмір'ї 

проростає трава. 

О, степе, я серцем вітаю 
тишу твою смутну 

Бо скрізь неї з горбів похилих 
бачу й чую сили нові, 
бо минуле твоє -- в могилах, 

а майбутнє -- в траві. 

Але так мало часу! Книжка моя все одкладається й одкла- 
дається. Стільки задумів -- і так мало простої матеріальної 
можливости їх виконати. І до того ще Харків -- такий бруд- 
ний і безнадійний, такий голий! Ніде спочить. 

Дуже дякую -- так за «Пана Тадеуша», як і за «До дже- 
рел». «Пана Тадеуша» якраз я маю в оригіналі, мені подару- 
вав його Казка Аркадій. «До джерел» з великою втіхою про- 
читав би. Коли вишлете -- дуже дякуватиму. 

Найпевніша адреса: Харків, Каплунівська, 4. 
Буд«инок?» літератури ім. Блакитного, мені. 

З пош«яаною»- В. Мисик. 
20/11«0192-27. 

Хо 6 

Дорогий Миколо Костянтиновичу! 
Пишу до Вас з надією одержати од Вас, коли зможете й 

матимете ласку, якісь, пояснення, чи пораду. Це щодо імож- 
ливості видаться у в«сидавницт2»ві «Слово» -- невеличкою 
книжкою, трьома чи двома поемами. Таке бажання, може, 
видасться Вам несподіваним, бо я сам ніколи не думав про 
«Слово», мало вірючи, щоб щось могло з цього вийти. Вчора 
я похвалився Павлу Григоровичу, і він несподівано запропо- 
нував звернуться в Київ, до «Слова». Ви нібито десь недалеко 
од нього і тому я звертаюсь саме до Вас, не ризикуючи одра- 
зу податись до самого в«"идавницт»ва. Можна б це було зро- 
бить у ВАПЛІТЕ, та єсть такі причини, з яких видав«ни»ча 
діяльність цієї організації начебто зовсім припиняється. В 
Києві ж я нікого, крім Вас, не знаю, то ж не покладіть на 
мене гніву, що я зібрався Вас потурбувать своїми дрібни- 
цями.. 

Ми тут ждали Вас на святкування Вергілієвої пам'яти. 
Лебідь багато цим клопотався, та начальство, в кінці кінців, 
так і не наважилось -- такий Ви страшний стали для всіх! 

146



Зараз нічого доброго у нас не чуть, Павло Григорович ходить 
смутний, події розгортаються. 

Поки що до побачення. 
зубі Ваш В. Мисик. 

Вітайте М. Рильського 
16 січня (1928). 

Харків, Каплунівська ул«иця»», 4. 
Стаття надійшла до редколегії 07.11.90 



ЗМІСТ 

НАПРЯМИ, ТЕЧІЇ, СТИЛІ 

Комаринець Т. /.|Традиції залоза в системі українського роман- 
тизму і 

Міщенко рені "Український театр початку о ст. Шляхи модер- 
нізації . 

Шевчук В. О. «Хатяни» й український неоромантизм 
Ільницький М. М. Західноукраїнська поезія 20--30-х років у зопі 

авангардизму ь 
Салига Т. Ю. Від «Молодої музи» до симво: лізму. та інших на- 

прямів - й і і 

ІСТОРІЯ ЛІТЕРАТУРИ 

Вертій О. І. Художньо- ФитовонинОго потенціал поезії Павла Гра- 
бовського 

Кузик Д. М. Леся Українка про художній переклад (За мате- 
ріалами епістолярної спадщини поетеси) ; ; 

Ляхова Ж. Т. Новела М. Коцюбинського «Іпіегтег20» в коп- 
тексті епістолярію письменника 

Пархомик Р. Ж Політична драма О. Олеся «Земля обітована» 
Альберт І. Д. О. Бунін та літературний рух у Полтаві на по- 

чатку 90-х років ІХ ст Р 
Продан І. М. Особливості сюжету роману Андрія. Чайковського 

«Сагайдачний» ; - - 

З ІСТОРІЇ НАУКИ 
Полюга Л. М. Із творчої лабораторії академіка М. Возняка 
Крупач М. П. Біля джерел зокраловоцюєвкої поезії Євгена Мала- 

нюка 5 - А і - й - з 

ПУБЛІКАЦІЇ 
Трегуб М. М. Матеріали до біографії Я. Головацького У фоллвх 

відділу рукописів ЛНБ АН України 
Дем'янівська Л. С. Володимир Винниченко. Нар. 1880 р. 
Юрій Смолич. Нові п'єси В. Винниченка («Над», «Великий сек- 

рет», «Кол-Нидре») ; 3 , 
Шалата М. Й. Листи В. Мисника до М. Зерова 

105 
113 

118 
134



ЗБІРНИК НЛУКОВИХ ПРАЦЬ 

Міпістерство освіти України 
Львівський державний університет 
ім. Івана Франка 

УКРАЇНСЬКЕ ЛІТЕРАТУРОЗНАВСТВО 

Республіканський міжвідомчий 
науковий збірник 

Видається з 1966 р. 

ВИПУСК 57 

Львів. Видавництво «Світ» при Львівському дер- 
жавному університеті. 
290000, вул. Університетська, І. 

Адреса редколегії: 290000 Львів, вул. Університет- 
ська, І. Університет, кафедра української літера- 
тури. - 

Художній редактор 0. М. Козак 

Технічний редактор І. Г. Федас 

Коректор М. Т. Ломеха 

Здано до набору 03.03.92. Підп. до друку 02.02.93. 
Формат 60Х90/в. Папір друк. М 2. Умовн. друк. 
арк. 9,05. Умовн. фарбо-відб. 9,62. Обл.-вид. 

арк. 10,54. Вид. Ме 82. Зам. Ме 2323. 

"Львівська обласна книжкова друкарня. 

990000 Львів, вул. Стефаника, 1.




