
УЛ ОНИ Р 
Мкраїнсь 
аАпературетнайстібо 

биписі 

09



« 

я 
Ч 

" М 

М 
а 



Міністерство освіти України 
Львівський державний університет 
ім. Івана Франка 

УКРАЇНСЬКЕ 
ЛІТЕРАТУРОЗНАВСТВО 

МІЖВІДОМЧИЙ 
НАУКОВИЙ 
ЗБІРНИК 

Виходить з 1966 р. 

ВИПУСК 59 

ЛЬВІВ 

ВНДАВНИЦТВО «СВІТ» 
19р4



Цей збірник укомплектовано зі статей в основному на теми ебі- 
лях плям» української літературн. Значна частина його відведена 
для публікацій молодих науковців, дослідження яких мають доволі 
багатий спектр літературознавчих проблем. 

Для науковців, внкладачів вузів, учителів середніх шкіл, сту- 
дентів. 

Редакційна колегія: проф. д-р філол. наук Л. І. Міщенко (відп 
проф. д-р філол. наук І, О. Денисюк (відп. ков на ре 
наук 3. С. Голубєва, проф. д-р філол. наук Р. Т. Гром'як, проф., д-р 
філол. наук Л. С. Дем'янівська, доц., канд. філол. наук Т. Ю. Салига 
(заст. відп. ред.), доц. канд. філол. наук М. І. Гнатюк, д-р філол. 
наук М. М. Ільницький, проф., д-р філол. наук П. М. Лісовський, доц., 
канд. філол. наук В. Є. Панченко, доц., канд. філол. наук Б. І. Мель- 
ничук, проф. д-р філол. наук П. П. Хропко, доц., канд. філол. наук 
М. Й. Шалата, доц., канд. філол. наук В. П. Крутнпус. 

- 

Відповідальний за випуск: 

доц. канд. філол. наук Т. Ю. Салига 
Редактор Т. О. Головіна 

Адреса редколегії: 
290000 Львів, вул. Університетська, І. 

Університет, кафедра української літератури. 
Тел. 79-41-90 

4603000000--023 ; 

(С Львівський -упіверситет, 19914 У а 225 94 Замовне 



Історія літератури. 
Проблеми. Напрями. Поетика 

Л. ЇЇ. МІЩЕНКО, проф., 

Львівський університет 

«Як легендарний папороті цвіт» 

Ці слова Лесі Українки виринають у пам'яті, коли 
замислюєшся над таким феноменом нашої -національної куль- 
тури, як творчість українських поетес. Починаючи з фолькло- 
ру і до сьогодні, в нашому письменстві присутність жінки дуже 
вагома -- і багатством імен, і силою поетичного голосу. Досить 
назвати поетес різних епох -- Маруся Чурай, Леся Україн- 
ка, Ліна Костенко, - щоб переконатися: такими іменами мог- 
ла б повеличатися найвибагливіша література світу. 

Шо ж породило це явище? Які причини його тривалого роз- 
витку? Зауважимо, що феномен цей формувався віками і мав 
реальні передумови. Історія українського народу складалася 
так, що жінка майже завжди відігравала значну роль у гро- 
мадському житті. Вона була не тільки матір'ю і дружиною, 
господинею в хаті, а Й втручалась у громадські справи. Не раз 
ставала вона тут розумною дорадницею, коли чоловіки роками 
не верталися з військових походів, захищаючи батьківщину,. 
або гартували лицарську відвагу на Хортиці. Гість із Запоріж- 
жя -- так найчастіше з'являвся січовик у своїй домівці. Де- 
кілька століть Запорізької Січі не минули дарма для форму- 
вання національного характеру українки, яка виховувалась у 
традиціях вільної козачки. І пізніше над нею не тяжіли ані 
західне бюргерське «дгеї К» (Кіпдег, Кйспе Кігсре), ані східна 
паранджа (символ ізоляції). Усе це виробляло в неї незалеж- 
ність думки, суспільну активність, уміння мислити ширшими, 
ніж родинні, категоріями. 

"Мабуть, цим певною мірою пояснюється і активність україн- 
ської жінки в літературному житті. Певною лика, Бо були й 

(С) Міщенко Л. І. 1994



тлибші джерела (часи дохристнянські, Київська Русь), інші 
передумови. Наприклад, традиційна рівноправність, доступність 
освіти для жінки. Не зайве нагадати, як за «неграмотних фран- 
цузьких королів підписувалась Анна Ярославівна», як сорок 
років керувала Портою Роксолана, як засновували братства, 
освітні заклади, бібліотеки МЛисавета Гулавичівна, княжни 
Софія і Катерина Чарторийські, Ганна Гейська (Почаївський 
монастир), Раїса Ярмольська (Загаєцький монастир). І. Кри- 
п'якевич у статті «Львівська Русь у першій половині ХУЇ віку» 
підкреслив, що «рівність чоловіків і жінок запанувала і в брат- 
ствах» (4). У ХУ ст. арабський мандрівник сірієць Павло 
Алепський був вражений тим, що «по всій землі русинів-коза- 
ків» помітив прекрасну рису: «..Всі жінки, за винятком неба- 
гатьох, навіть більшість їх, уміють читати і знають порядок 
церковних служб і церковних співів... Усі діти вміють читати, 
навіть сироти». 

Українські жінки і в літературу ввійшли рівноправними 
тромадянками, щоб сказати людям щось важливе, вагоме. На 
жаль, історія літератури не завжди фіксувала їхні імена. Так, 
ще й досі точаться суперечки: існувала реально Маруся Чурай 
чи це тільки прекрасна легенда? Загубились у вічності імена 

- наших поетес ХМІЇ--ХУПІ ст. А про те, що вони існували, 
свідчить все та ж Маруся Чурай -- будь вона навіть легендою. 
Бо ж і легенди не народжуються з нічого. А хто в Україні знає 
поетесу Олену Копоть, що жила в Луцьку в ХУЇ ст? Що ми 
чули про українську князівну Кунгуту Ростиславівну, пізніше 
чеську королеву і першу відому чеську поетесу ХПІ ст.? Мало 
знаємо про Діяльнісь жінок з гуртка харківських романтиків 
початку ХІХ ст. зокрема загадкою лишається ім'я Марти Пи- 
саревської. 5 

Та це й не дивно. Байдужість українців до своєї історії 
стала вже сумною традицією. Досить згадати Запорізьку Січ, 
історію якої козаки писали шаблями, А де документи, пам'ят- 
ки? Вже Феофан Прокопович у підручнику риторики (1706) 
скаржився на недбальство земляків: «Чи пе прохає помочі у 
красномовстві наша батьківщина, коли стільки її славних 
учинків пішло зовсім у забуття? Ледве що переказано пам'яті 
потомства з того, чого довершила вона досі, а це тому, що не 
дійшли до нас приклади предків, таке й старання мусимо зро- 

бити, щоб бодай сучасні вчинки не зосталися з причин нашої 

надбалості й неуцтва в темноті й незвісності». 
І все ж головне не це. Основна причина забуття, втрати 

імен українських митців -- це відсутність упродовж віків влас- 
ної державності, підневільне існування національної культу- 

4



ри, утиски, заборони. Інтелектуальний потенціал України зав- 
жди був високим, але реалізувати його на власній землі, на 
користь свого народу було дуже важко. Таланти гинули, йшли 
в інші культури, розпорошувалися по світі. Скільки славетних 
імен письменників, композиторів, артистів, художників, наро- 
джених українською землею, втрачено.. Це втрачена слава 
України, її біль і ганьба. У 1926 р. в Парижі російський вчений 
князь Микола Трубецькой писав: «..Та культура, котра з часів 
Петра живе і розвивається в Росії, є органічним і безпосеред- 
нім продовженням не московської, а київської української 
культури». Нагадаємо хоч кілька імен письменників з новіших 
часів, зроджених українською землею: М. Гоголь, В. Королен- 
ко, Д. Мережковський (Мережко з Глухова), К. Бальмонт 
(Баламут з Херсонщини), Арсеній та Андрій Тарковські (рідні 
Надії Тарковської-Тобілевич, дружини І. Тобілевича), В. ПІі- 
куль (нащадок гайдамаків), А: Ахматова -- Горенко. 

Серед втрачених, забутих -- і українські поетеси. 
Джерела жіночої лірики витікають з фольклору. Важко 

тепер встановити, хто був автором багатьох пісень, які звемо 
народними, складених від імені жінки. Але, мабуть, такі рядки, 
як, наприклад, «Ой мужу мій, мужу, не бий мене дуже», «Ой 
мала я мужа-пияка», «Завів мене мій миленький на чужую 
сторононьку» і т. п., складала таки жінка. 

Але якщо тут вживаємо слово «мабуть», то колискові пісні, 
без сумніву, складала жінка. У них вона радість і тугу пере- 
ливала в свою дитину. 

У ближчі до нас часи -- у першій половині ХІХ ст, -- кар- 

тина дещо шпрояснюється. Харківський гурток письменників 
і просвітителів, що налічував до 250 осіб і влаштовував ве- 
чори «для читання», відвідували сім жінок-письменниць. Серед 
них -- Марта Писаревська, дружина Степана Писаревського, 
вона опублікувала в альманасі «Сніп» у 1841 р. вірш «Петрар- 
кова пісня (з італійської)». На думку дослідників, це не пере- 
клад Петрарки, а твір оригінальний, написаний за мотивами 
італійських поетів (1). 

Були там також поетеси і перекладачки Любов Кричевська, 
Глафіра Шумлянська, Оксана Коменська, Олександра Корос- 

тевцева, що писали українською і російською мовами |5). 

Проте і тут ще багато нез'ясованого. Так, ще М. І. Петров 
в «Очерках истории украннской литературь ХІХ ст.» відзначив, 
що Марта Писаревська -- це псевдонім. Та й А. П. Шамрай 
у книзі «Харківська школа романтиків» висловив думку, що 

Марта ШПисаревська і її авторство «Петраркової пісні» -- 
літературна загадка. і 

У 5



У 40-х роках в Яготині під впливом музи Шевченка і осо- 
бистого з ним спілкування розвинувся талант Олександри 
Псьол, старшої сестри художниці Глафіри Дуніної-Борковської. 
Майже всі відомі нам вірші Олександра присвятила Шевчен- 
кові, щирим словом підтримувала великого поета на засланні, 
глибоко співчуваючи і обожнюючи його. Шевченко прихильно 
ставився до таланту скромної дівчини. Він похвалив її вірш 
«Свячена вода». У передмові до «Кабзаря», що мав вийти 
1947 р. поет, щоб заохотити земляків до творчості, писав: 
«А щоб ви знали, що труд ваш не мимо іде... то от вам Свя- 
чена вода, написана панночкою, та ще й хорощою, тільки 
не скажу якою, бо воно ще молоде, боязливе... А переверніть 
пудові журнали та пошукайте, чи нема там чого-небудь тако- 
го, як С|вячена) в|ода) -- і не турбуйтесь, бо, єй-богу, не 
знайдете» (10). І пізніше, на засланні в Орській фортеці, зга- 
дував Шевченко цей вірш і просив сестру поетеси Глафіри на- 
діслати його в листі: «Пришлите, ежели имеете, «Свячену во- 
ду»; она оросит мое увядающее серце» |8, с. 309). 

На західноукраїнських землях у 40--50-х роках ХІХ ст. та- 
кож відзиваються друкованим поетичним словом жінкн. У «Зо- 
рі Галицькій» (ч. 8) 1848 р. вмістнла два вірші «П..а з К.». 
Про авторку редакція писала: «Ото одна вже поважненька 
руська невіста от часу, як ся лев руський пробудив, займа- 
ється поезійков руськов, і то оточена своїми внуками, при 
занятію господарськім, написала вже з десять кавалків в дусі 

народнім: пробивається в них чувство утисків недолі народу 

нашого». з 

Перший вірш був присвячений скасуванню панщини; він ле- 

рейшов до уст народу і кілька десятиліть, як свідчить Н. Коб 

ринська (3, с. 96|, співався селянами як народна пісня: 

Прилетіла зозуленька, та Й стала кувати, 
Ой щось я вам, добрі люди, маю повідати: 

Як вже гаї зеленіли, я до вас вертала, 

Сіла'м собі в темнім лісі, трохи'м спочивала. 

А тут разом щось здудніло, я ся споглянула: 

Яке'м диво зобачила, аже"'м ся забула, -- 

- А то панщину свобода перед собов гнала.... 

Загнала ю в ліси, в дебри, щоби там пропала. 

А за нею женуть пани, взяли ю просити: 

Вертай! Вертай назад до нас -- нема звідки жити. з 

Панщина їм відповіла: що я тому винна? і 

Сами сь те мя оправили; я вам була вірна. 

Не в той спосіб ми з тобою хтіли ся розстати, 

Ми судили, що тя знов будем витати. 

Ми не вмієм молотити, наші жінки -- жати, 

Ми пе знали, що так тяжко на хліб працювати...



По публікації віршів «П.. ої з К» редакція звернулася до 
всіх жінок-українок зі словами заклику і заохоти до твор- 
чості. 

У 1852 р. у віденському «Віснику» (ч. 40) 1856 р.-- у «До- 
мовій шкілці» (ч. 5) зустрічаємо підписи: вірші Л-и зі Стані- 
славського воєводства, вірші Анни з Поділля. І лише «Зоря 
Галицька яко альбум» 1860 р. подає вже імена авторок пое- 

озій-- Катерини Цибакової, Марії Дідицької, Людмили Голова- 
цької. У «Вечорницях» 1862 р. помістили свої вірші Єлизавета 
Попадя та Єлена Р-ч. У Коломиї 1871 р. окремим виданням 
вийшла збірочка -- «Поезії Безіменної». 

У другій половині ХІХ ст. в українській літературі з'явля- 
ється чимало жіночих імен -- поетес і прозаїків. Цей літера- 
турний рух започатковується появою таланту жінки-письмен- 
ниці, що очолила тогочасну українську прозу. Марко Вовчок 
була найпопулярнішим оповідачем у 50--60-х роках, слава її 
ширилася блискавично і швидко перетнула кордони України 
ії Росії. 

У 60-х роках, натхненна головним чином діяльністю хар- 
ківських романтиків, розпочала свою літературну працю у 
с. Гусинці на Слобожанщині Катерина Соколовська. У себе в 
домі вона організувала народну школу, в якій навчала сіль- 
ських дітей. У Петербурзі 1871 р. вийшла збірка її лірикн 4 
поем «Зірка» -- перша в Україні книжечка відомої нам жінки- 
поетеси. Незважаючи на невисоку мистецьку вартість, інколи 
наївність і сентиментальність окремих віршів, творчість Кате- 
рини Соколовської -- важливий історико-літературний факт. 
Вперше жінка-українка ставилася до своєї творчої роботи не 
як до принагідного заняття, а поважної, усвідомленої, систе- 
матичної. праці, що вивершилася плідним результатом -- ви- 
данням окремої збірки поезій. 

І лише через десять років -- у 1881 р.-- з'являється друкова- 

ним словом наступний відомий нам віршований твір, написаний 

жінкою: «Ганна. Поема билиця» (Київ), Її автор -- Олена Ан- 

тонівна Косач, сестра батька Лесі Українки. Поема підписана 
псевдонімом -- «Ластівка». 

Не забуваймо, що це були роки варзаревннк царських ука- 
зів про заборону українського слова.. 

З 80-х років у бідній тогочасній українській пресі-- жур- 
налі «Зоря» (Львів), альманахах «Рада» (Київ), «Нива» 
(Одеса), «Степ» (Херсон) -- частіше "зустрічаємо імена жінок- 
поетес: Олена Пчілка, Уляна Кравченко, Дніпрова Чайка, Кли- 

мейтина Попович. Причому цей процес одночасно охопив 1 
Східну, і Західну Україну.



Активізація творчості жінок-українок у другій половині 
ХІХ ст.-- явище не випадкове, а зумовлене соціально-еконо- 
мічними та культурними процесами в країні, передусім проце- 
сом національного відродження, що неухильно зростав. Жінка 
все частіше виходить за рамки сім'ї-- вона стає бурлачкою 
і міською наймичкою, вчителькою і лікаркою, громадською Її 
культурною діячкою. Все це не могло не викликати зрушень 
у духовному піднесенні жінки і виявленні його в художній твор- 
чості. 

«У 1882 р. Олена Пчілка видала книжечку поетичних перек- 
ладів «Українським дітям», куди ввійшли твори Пушкіна, 
Лермонтова, Сирокомлі-Кондратовича. У Львові 1885 р. вийшла 
книжечка поезій Уляни Кравченко (Юлії Шнайдер) «Ргіта 
уега». В одеському альманасі «Нива» друкувалися перші пое- 
зії Дніпрової Чайки. У Києві 1886 р. побачила світ збірка Оле- 
ни Пчілки «Думки-мережанки». Хоч в епіграфі до своєї книж- 
ки авторка застерігала, що поет -- це той, хто «свої радощі й 
й сльози тихенько на свою вбогую землю положе» (переспів 
вірша Сирокомлі «Співець»), проте зміст збірки суттєво роз- 
ширив ці вузькі рамки. Тут і у віршах Олени Пчілки, що дру- 
кувалися тоді в «Зорі», чуємо гучний голос громадянина, який 
уславлює відвагу борців («Прощання», «На полі честі»), бу- 
дить історичну пам'ять народу («Пісні минулого»), розмірко- 
вує над проблемою: народ і пророк- («Пророк»). 

Творчість Уляни Кравченко розвивалася під безпосереднім 
наглядом Івана Франка:і це визначало її громадянський пафос. 
Франко відредагував її збірку «Ргіта уега», а також наступ- 
ну -- «На новий шлях». У листах Каменяр радив молодій ав- 
торці вчитись, багато працювати і писати правду -- лише 
правду. 

У першій поетичній книжці Уляни Кравченко накреслюєть- 
ся характерна для неї тема розкріпачення жінки, що особли- 
во розвивається у пізніших віршах («Минув той час, коли тя- 

огар життя..», «На світі сонце, воля, радість..»). А поки що -- 
переважають мотиви кохання, хвала молодості й красі життя, 
несміливо відлунюються соціальні мотиви. Франкового «духа 
печать» відчуваємо вже у наступній збірці -- «На новий шлях». 

Ще одну поетичну силу вивів Франко на літературну доро- 
гу у 80-х роках -- Климентину Попович. Як і Уляна Кравчечн- 
ко, Климентина Попович була народною вчителькою у Гали- 

чині, залучилась до громадського руху, що тоді ширився, - 
за утвердження людської гідності жінки. Вільнодумні твори 
Франка були цілющою водою для неї. «Ваші слова,-- писала 

Климентина Попович Франкові, - наче голосна воскресна піс" 

8



ня, збудили мене з непробудного сну -- прояснили сумніви, 
дали постоянний напрям безладним досі думкам і назвали по 
імені сі неясні і не названі досі чувства, що важились в моїм 
серцю». Своїм першим учителем, взірцем, провідником назива- 
ла вона Франка, який вимогливо ставився до перших кроків 
поетеси. І водночас підтримував: «Я охотно прийму на себе 
працю над остаточною редакцією Ваших творів до друку», але 
вимагав писати «реально», без чого,-- говорив він, -- «за Ва- 
шу поетичну будучність не ручу». | 
. У 80-х роках в Галичині починає ширитися рух за духовне 
і соціальне визволення жінки, який очолює Наталя Кобрин- 
ська. Для розбудження свідомості жінок засновуються товари- 
ства, їх привітав Франко. У статті «Перед збором руського 
жіноцтва в Станіславові», говорячи про завдання і мету товари- 
ства, він зазначив, що «тільки той народ здужає оснувати три- 
вале і повне життя національне, у котрого жінки суть перейня- 
ті свідомістію й ідеалами того життя.. В науці й письменстві, 
в мистецтві й літературі, в суспільних і політичних справах 
вони щораз частіше виступають до праці й до боротьби за сво- 
боду, за ліодськість, за права гноблених і поневолених» |?9, 
с. 134|. 

Змагання за права жінки, її участь у розбудові «повного 
життя національного» широко відлунювалось у творчості Оле- 
ни Пчілки, Уляни Кравченко, Віри Лебедової та ін. До полі- 
тичного процесу в Галичині (1877) була причетна Анна Пав- 
лик -- сестра Михайла Павлика. Її заарештували тоді водно- 
час з Франком і Павликом, ув'язнили у львівській тюрмі і піз- 
ніше заарештовували ще неодноразово. Проводячи агітаційну 

роботу серед селян і робітників, вона свої «єретичні» думки 
викладала у віршованих рядках: 

.свого не давати, 8 "і 
Ні податків, ні оплати 
від своєї Хати. 

Повідомляла, що вже й солдати 

між собою радять -- 
як би то робити, 
аби пішли усі разом 
самих старших бити. 

Написані розмовною мовою селян Покуття, ці вірші були по- 
пулярними і співалися як народні співанки. Відомі нам вірші 
поетеси були написані нею у львівській тюрмі. Коли заареш- 
тували Анну Павлик, в школу хтось підкинув листа: 

9



Зле-сте ізробили, 
Що-сте Анну Павлик 
До арешту всадили: 
Ми й без неї довчимося, 
А таки вам не дамося... 
Ой, як ми ся ізберемо, ; 
То всіх панів розженемо |б, с. 256--264). 

У 1887 р. заходом Наталі Кобринської та Олени Пчілки у 
Львові видавався жіночий альманах «Перший вінок» (за ре- 
дакцією Івана Франка). Своєрідне кредо цього видання вислов- 
лене у вірші Олени Пчілки, яким відкривається альманах. Вірш 
закликав до творчого єднання усіх жінок і закінчувався стро: 
фою: 

До спілки ж, сестри! В нашім гаю 
Вінки ми праці пов'ємо-- 
І на користь рідного краю 
Жіноче серце віддамо! 

У збірнику надруковані твори Олесі Бажанської, Єлени Гри- 
цай, Дніпрової Чайки, Уляни Кравченко, Климентини Попович, 
Людмили Старицької та юної Лесі Українки. 

У статті «З останніх десятиліть ХІХ віку» Франко писав, що 
«Перший вінок» належить до «найкращих і найбагатших за 
змістом наших видань із того десятиліття..», що «для історика 
нашої культури і нашого національного відродження ця кни- 
жечка завсігди буде дорогоцінною пам'яткою» |?7, с. 45. 

Участь жінок у літературному процесі як ознака національ- 
но-культурного відродження особливо пожвавилась наприкін- 
ці ХІХ--на почаку ХХ ст. В літературу прийшли талановиті 
поетеси: Христя Алчевська, Марія Виноградова (Козачка), 
Надія Кибальчич, Одарка Романова, Галина Комарова, Марія 

Загірня, Людмила Волошка, Віра Лебедова, Марійка Підгі- 
рянка, Людмила Старицька. Тоді на сторінках преси, передусім 
«Літературно-наукового вісника», часто зустрічалися нові іме- 
на: Галина Луценко, Єлена Грицай, Меланія Була, Софія Бас, 
Лідія Сохачевська, Олеся Андріївна, Леся Яценко, Марія Під- 

гаєцька. Всі вони намагалися сзоєю творчістю залучитися до 

широкого громадсько-культурного життя, прагнули своїм сло- 

вом «боронить народну справу». Були це поетеси різного світо- 

гляду, творчого обдарування. Деякі з них, долаючи значні 

труднощі, спромоглися навіть видати збірки віршів. Наші пое- 

теси писали і для дітей, дбаючи про їхнє виховання, майбутнє 

свого народу. На цій ниві багато зробили Віра Лебедова, Ма- 

рійка Підгірянка, Марія Загірня, Єлена Грицай. 

10



Поетичним талантом виділяється Ганна Супруненко, в пое- 
Зіях переважають соціальні мотиви («Робітникам», «На селі»). 
Вона перекладала і переспівувала російських поетів, зокрема 
Бальмонта і. Брюсова. Та лише 1923 р. в Харкові вийшла збір- 
ка її віршів «Революційні пісні». 

До літератури потяглись найбільш знедолені жінки. Марія 
Вольвачева, селянка-наймичка з Харківщини, самотужки осяг- 
нула грамоту, писала вірші, поеми, навіть п'єси, які невисоко 
стоять з точки зору мистецького, але приваблюють щирим і 
зворушливим, правдивим описом життя бідноти. 

Цей літературний рух віддзеркалював активізацію україн- 
ської суспільності, національного, духовного пробудження Ук- 
раїни напередодні великих революційних зрушень. І саме те, 
що до громадської діяльності, до літератури тягнулися най- 
більш скривджені та ізольовані в суспільстві -- жінки, стало 
незаперечною прикметою пробудження нових сил, котрі досі 
дрімали. З неспокоєм і надією сподівається українка змін, 
що принесуть волю, щастя Їй та її дітям. 

На чолі української поезії у той час також стояла жін- 
и ї . «Одиноким мужчиною на всю сучасну со- 
борну Україну» назвав Франко ту, яка гідна подиву і захоп- 
лення цілого світу. Справді, світ не знав такої поетеси. Були 
Сафо і Марія Стюарт, сестри Бронте і Елізабет Браунінг, Ада 
Негрі і Марія Конопницька, Полін Джонсон... Але Леся Укра- 
їнка піднімається над усіма на п "'єдесталі величі думки і хисту. 
Великий поет України і жінка трагічної долі за коротке -- 
42 роки -- життя виявила творче обдарування у багатьох та- 
лузях літературної праці: поезії, драматургії, прозі, перекладах 
і фольклористиці, літературній критиці та публікації. Талант 
Лесі Українки гармонійно поєднав пристрасть Прометея, муд- 
рість Філософа і хист Майстра. Її творчість стала, за словами 

Франка, «огнистим оскарженням того дикого гніту і сваволі, 

під яким стогне Україна». Справді, сила голосу поетеси диво- 

вижна. 

Срусалим мав свого Єремію, 
що голосив серед поля; 
чом же свого Єремії не має 
наша зруйнована воля? | 
Полум'ям вічним на жах всім нащадкам 
Дантове пекло палає; 
пекло страшніше горить в чашім краю, -- 

. чом же в нас Данта немає? 

Художня палітра поетичного слова Лесі Українки була диво- 
вижно широкою. Вона авторка філософської лірики, інтимної 

її



та пейзажної лірики, надзвичайно цікавого ліро-епосу, що про- 
кладав стежку до її новаторської драматургії. І завжди пер- 
ша струна її Музи належала Україні. 

До тебе, Україно, наша бездольная мати, 
"Струна моя перша озветься, 

-- Такими словами починається перша поетична збірка «На 
крилах пісень», що вийшла у Львові 1893 р. 

Безперечно, така яскрава мистецька індивідуальність, та- 
кий сильний і самобутній талант не міг не повести за собою 
своїх посестер по перу. В захопленні музою Лесі Українки роз- 
вивається творчість багатьох тогочасних поетес і передусім 
Надії Кибальчич, Христі Алчевської, Галини Комарової, Люд- 
мили Старицької, Марії Виноградової, Людмили Волошки. 
Можна говорити про Лесину школу в українській поезії, 
котра не поминула і поетів-чоловіків. Це виявилось різними 
способами. Не лише мотиви, ремінісценції, тематичні перегуки, 
присвяти Лесі Українці знайдемо ми у віршах згаданих пое- 
тес. Інтонація і ритмомелодика, образний світ і система поетич- 
них тропів лірики Лесі Українки позначилися на них. Проте 
найголовніше у цих впливах -- продовження теми мужності, 
незламності, служіння народові та рідному краєві -- саме це 
найгучніше. прозвучало у віршах сучасниць поетеси. 

У віршах Людмили Волошки чуємо інтонації «Давньої каз- 
ки» і «Мрій» Лесі Українки. Але не лише інтонацію у розу- 
мінні ритмічної структури вірша. Головне тут -- інтонація, 
пафос твору. Так, кинуті Лесею Українкою слова: «Краще 
смерть, ніж вічний сором», -- були співзвучні багатьом рядкам 
її сучасниць. 

- Так збирайте ж до гурту. Бо краще 
Горда смерть, ніж життя у кайданах! 

-- писала Марія Виноградова, у творчості якої чимало пере- 
гуків з Лесею Українкою; їй вона присвятила також вірш 
«До зіроньки». | 

Вільне, сміливе слово Лесі Українки відлунюється і у твор- 
чості Христі Алчевської, дуже продуктивної поетеси, чутливо» 

до всіх порухів життя. Вона опублікувала вісім поетичних 
книжок; крім цього, в архівах зберігається її, рукописна збірка 

«Минаючі хмари», присвячена Франкові. У спадщині поетеси 

знаходимо сильні акорди громадянської лірики і водночас еле- 

гійні, лагідно-тужливі рядки інтимної лірики («цикл «Вишке- 

вий цвіт»), а також цікаві твори на морально-етичні теми. 

12 сабо



Важливу роль жінок у літературному процесі відзначив 
Їван Франко. У статті «З останніх десятиліть ХІХ віку» він 
писав: «На полі поезії визначились ще пані Василевська (Дніп- 
рова Чайка) і Одарка Романова. Дуже інтересне явище -- 
пані Наталка ії Надія Кибальчич, мати і дочка. (Перша з них 
авторка драми «Катря Чайківна», що одержала першу наго- 
роду на конкурсі Галицького Виділу краєвого... Гарні надії по- 
дає Надія Кибальчич, що, крім новелістичних нарисів, опублі- 
кувала досі ряд удатних поезій». 

" Жінка -- каріатида не лише сім'ї. «.Й поза обсягом 
домашнього огнища й родинного життя годі в наших часах за- 
перечити великий і важкий вплив жінок на загальний хід люд- 
ської думки і праці» |9, Хо 138|. Звичайно, по-різному розумі- 
ли свої громадські обов'язки жінки-поетеси. Інколи це зводи- 
лось до поміркованого фемінізму і навіть до пози, немалотут 
ще сліз, зітхань, скорботної безнадії. Полеміка навколо питан- 
ня емансипації, фемінізму охопила творчість багатьох поетес. 

Не обминули українські поетеси і важливої для всіх часів 
і всіх літератур теми -- покликання поета. Найголовніші прин- 
ципи, що відповідали настроям багатьох письменниць, вислов- 
лено у рядках вірша Марії Юльченко-Здановської «Під сю 
пору», опублікованого в «Літературно-науковому віснику» 
1906 р.: 

Поете, залиши співати про кохання, 
Про погляд чарівний, про зорі та весну. 
Твоїх пісень солодке щебетання 
Гріх слухати тепер, в годину сю сумну. 
Коли в днму пожеж, в нужді вітчизна гине 
І всюди кров, свята братерська кров 
В смертельній боротьбі рікою буйно плине, 
До чого ж ці пісні про щастя і любов? 

Ї закінчується вірш закликом: 

Співай про все, що в серці наболіло, 
Та кривду подлую безжалісно карай! 
Співай, брени і на святеє діло 
Борців одважних голосно скликай! 

З цими настроями перегукуються вірші «Забуті, обдерті, в ста- 
ренькій свитині..» Христі Алчевської, «Я хотіла б говорити...» 
Людмили Волошки, «НІ, не співай пісень веселих» Галини Ко- 
марової, «Весною» Вероніки Морозівни та ін. Громадянські 
мотиви, які від часу Шевченкового «Кобзаря» стали магіст- 
ральним шляхом української поезії, були визначальними і для 

жінок-поетес. 

ІЗ 



На жаль, творчості наших поетес не раз шкодила надмірна 
сентиментальність, стилістична невправність, звужені рамки 
художнього світу. Невисока професійна культура, брак шир- 
щої ерудиції негативно позначалися на змісті та формі віршів. 
Ї на початку ХХ ст. трапляються ідилії у дусі епігонської лі- 
тератури ХІХ ст. коли, як писав Франко, «майже обов'язково 
уло дивитись на світ і на людей очима співучого селянина, 

афектувати селянську наївність, починати поезію від зір, віт- 
ру, сонця, хмар або соловейка..». Натрапляємо на подібні вір- 
ші у Марії Вольвачевої, Лесі Ясенко, Олесі Андрієвої, Ірми 
Остапівни. 

Проте краща частина спадщини українських поетес свід- 
чить про цікаві, новаторські творчі пошуки, про те, що «дух 
часу» не оминув їх, підказував модерні стежки. В журналі 
«Українська хата», що декларував пошуки нової генерації 
українських літераторів, відкидаючи  просвітянсько-народни- 
цьку естетику, консерватизм української художньої думки, дру- 
кувалися Христя Алчевська, Одарка Романова, Галина Кома- 
рова, Марійка Підгірянка, Олена Журлива.. Поетеси сприяли 
піднесенню культури рідного народу, розширення знань, вико- 
ристовуючи при цьому надбання літератур інших народів. Вже 
Марта Писаревська зверталася до італійської поезії в особі її 
найвидатнішого представника -- Петрарки. Олена Пчілка по- 
чала творчу діяльність із книжечки перекладів і далі перекла- 
дала з російської, польської, чеської, німецької, французької, 
італійської літератур. Леся Українка ввела в літературу цілу 
галерею світових образів і сюжетів, надаючи їм своєрідної 
інтерпретації і цим збагатила не лише національну, а Й світо- 
ву духовну скарбницю. Одарка Романова неодноразово вдава- 
лася до переспівів індійських і китайських легенд, переказів з 
італійських фабльо. в 

До образів світової культури та рідної історії зверталась 
Галина Комарова («Гіпатія», «Роксолана»). У галузі перекла- 

ду відзначилися також Марія Загірня, Л. Старицька-Черняхів- 
ська, М. Виноградова, Х. Алчевська. Так, велика трудівниця 
на ниві народної освіти, дружина і соратник Бориса Грінчен- 

ка -- Марія Загірня багато зробила як перекладач. Вона пере- 

кладала І. Тургенєва, Л. Толстого, Д. Мамина-Сибіряка, І. Іб- 
сена, Марка Твена, Г. Бічер-Стоу, А. Доде та ін. Водночас вона 

наполегливо ширила серед українських дітей знання з різних 
галузей науки і культури, опублікувавши серію подучя рано 
книжечок і статей про Сократа, Стефенсона, Лінкольна, Сага 5 

дачного, Жанну д'Арк, нариси («Під землею», «У сніговому 
краю» та ін. - 

14



З вродженим педагогічним хистом  жінки-поетеси відчу- 
вають потребу писати для дітей і про дітей. Гарні вірші в жур- 
налі «Дзвінок» (Львів) та інших виданнях опублікували Оле- 
на Пчілка, Уляна Кравченко, Одарка Романова, Віра Лебедо- 
ва, Єлена Грицай. Уляна Кравченко видала кілька окремих 
збірочок віршів для дітей. Справжнім поетом-педагогом була 
Віра Лебедова (Константина Малицька), що віддала 30 років. 
учительській роботі. Переважна частина її поетичної спадщи- 
ни -- це вірші для дітей. А її поезія «Чом, чом, земле моя...» 
стала улюбленою народною піснею. На жаль, ще не зібрані і 
не видані разом розкидані по багатьох виданнях її стрілецькі 
пісні, статті про рідний край і його видатних людей (М. Пав-: 
лик, М. Вітрова), брошури на педагогічні теми. 

Окремого дослідження заслуговують фольклорні джерела 
жіночої лірики. Загалом творчість наших поетес була дуже: 
різноманітною, багатожанровою. Одним з провідних жанрів. 
тут традиційно залишалася поезія-пісня -- від пісень Марусі 
Чурай до «Пісень робітниці» Олесі Андрієвої. Життєвість жан- 
ру ліричного послання засвідчили вірші «Шевченкові» Л. Во- 
лошки, «До зіроньки» М. Виноградової, «Робітникам» Г. Су- 

пруненко, «Ворогам» і «До мого фортепіано» Лесі Українки та 

багато інших. Знаходимо тут цікаві сатири, наприклад: «Мета- 
морфози» Олени Пчілки, «По виборах» Віри Лебедової. Прек- 

расні зразки ліричного портрета та ліричного етюда дали Дніп- 

рова Чайка, Галина Комарова. Вони зуміли уникнути пейзаж- 

них штампів, виробити власний стиль, передати своє бачення 

світу природи, краси землі. В особливій народно-пісеннін ма- 

нері оспівує рідний край -- Прикарпаття -- Марійка Підгі- 

рянка: 

Чорніє смерека, 
мовчить, 

Зірничка далека 
блищить -- 

То злото зірничка 
пряде, 

Тихесенько нічка 
іде... 

Хвиля легко дише 
в імлі, 

; - Лист вітрець колише 
у сні, 

Явір ся схиляє || 
в саду; 

Сопілочка грає 
ду-ду... 



Жіноча ніжність і грація відбилися передусім в інтимній 
ліриці. Не могла жінка обійти, або лише злегка торкнутися 
струн інтимних почуттів-- це б не відповідало жіночій психо- 

логії. Найтонші відтінки переживань закоханої -- щастя і туга, 
надія і розпач, радість і розчарування -- мусили вилитися на 
папір: 

Хочеться сліз мені, милий, 

Тихих, як дощик весною, 
Хочеться плакати, любий, 
В ясну ту ніч за тобою. 
І не того, що далеко 
Ти, що вже, може, забувся, -- 
Того, що щастя минуло, 
Того, що сон мій не збувся... 

"(Людмила Волошка). 

Так просто, легідно й журливо могла сказати тільки жінка, 
що вистраждала ці почуття. Інтуїція жіноча вміє вловити те, 
що ледь зароджується, -- чи то кохання, чи зрада, чи тільки 
жарт... З гіркою тугою або буйним захватом розказує вона про 
себе і своїх посестер -- щиро, сердечно, найчастіше -- стри- 
мано. Печальною ніжністю сповнені журливі рядки «Вишне- 
вого цвіту» Христі Алчевської: 

Нема тебе -- і світло дія згасає, 
Згасає сонце золоте, 
Журба гнітить, розради дух шукає 
І смуток в серці все росте... 
. . - . - - . - "у 

Ти геть пішов -- і по 
Літає тихая жура, і 
Довкола трави шепчуть розмаїті, 
Що мрія білая вмира... 

вишневім цвіті 

У таких рядках не лише відлунюється «біографія душі» автор- 
ки, пробиваються вибухи живої любові. Розкриваючи рани сво- 
го серця, поетеса показує нам і наші власні рани. 

У літературному процесі в Україні, зокрема на початку 
ХХ ст. жінки-поетеси відігравали дуже помітну роль. Дніпро- 
ва Чайка, Олена Пчілка, Христя Алчевська, Ганна Супрунен" 
ко, Людмила Волошка, Вероніка Морозівна, Людмила Стари- 
цька-Черняхівська продовжували працювати і в перші десятиліт- 
тя нової доби, прагнули розбудовувати національну культуру 

в нових умовах. Та майже у всіх у них долі склалися драма- 

тично. На початку 30-х років на Східну Україну - радянську". 

переїхали зі Західної України Мирослава Сопілка, Ніна Ма- 

16



тулівна. Трагічні сторінки нашої історії 30--40-х років гостро 
позначились і на їхній долі. Українських поетес піддавали не- 
законним репресіям, засланням у табори, знищенню. Так заги- 
нули Людмила Старицька-Черняхівська, Мирослава Сопілка, 
у-таборах опинились Олена Журлива, Ніна Матулівна, Ірма 
Остапівна. Всі вони тепер реабілітовані, переважно -- по- 
смертно. 

Серед багатьох «білих плям» нашої національної культури 
є й імена поетес, які у 20-х роках емігрували за кордон. Вони 
«випали» з офіційної історії літератури, про них майже нічо- 
го не знає сучасний читач. Йдеться про Галю Мазуренко, Ок- 
сану Лятуринську, Наталю Лівицьку-Холодну, Олену Телігу, 
Ірину Наріжну. Всі вони походять з родин українських інте- 
лігентів, що після поразки національної революції вимушені 
були покинути Україну. Молодими дівчатами опинилися вони 
на чужій землі, Але там, у чужомовному оточенні, не зреклися 
рідного слова, писали чистою, барвистою рідною мовою, мари- 
ли нею: 

Ой говори, балакай, розмовляй, 
земляче бідний, пасинку чужини. 
Закрила вічі й чую рідний край, 
Співучий відгук мови України. 

(Галя Мазуренко). 

Їх об'єднує тяжка, невгамовна туга за рідним краєм, болюче 

питання: «Чи буде шлях до рідного гнізда?» Названі поетеси 

відзначаються високою освіченістю, професіональною культу- 

рою, мистецькими пошуками, властивими тогочасній європей- 

ській поезії. У перших літературних кроках вони найбільше 

тяжіють шодо творчості українських неокласиків 20-х років 

(М. Зеров, М. Рильський). 
Кожна зі згаданих поетес -- яскрава творча індивідуаль- 

ність зі своїми темами, образним "світом, манерою письма. 

Кожна -- неповторна, і цією неповторністю збагачує україн- 

ську поезію, надає їй нових барв, висвічує нові грані, невичерп- 

ні можливості. Всі разом вони підхопили напрям ренесансу, 

започаткований у 20-х роках в Україні й продовжили його 

у тяжких умовах еміграції. і з - 

Галя Мазуренко народилась у Петербурзі, її дитячі роки 

минули в Катеринославі. Батьки -- українські інтелігенти: Ін- 

женер і лікарка. Духовним вчителем Галі Мазуренко став 

Д. Яворницький. У 1918--1920 рр. вона опинилась у війську 

Української Народної Республіки; нагороджена , «Залізним 

Хрестом» -- болюча пам'ятка про час високий, грізний. 

9--2935 з



З 1923 р.-- в еміграції, жила і вчилась у Празі. Захистила 
докторат з філософії. З 1945 р. живе в Лондоні. Захоплюєть- 
ся малярством, скульптурою, поезією. Видала 15 поетичних 
книжок, автобіографічну повість «Не той козак, що поборов..», 
Відбулося дев'ять вистав її мистецьких робіт у сімох країнах 
світу. Від 60-х років схиляється до сюрреалізму -- і в поезії, 
і в малярстві. Поетеса щедро вводить світові образи і сюжети 
в свої мистецькі твори -- серед них китайські, індійські. За 
свідченням авторки, на її поетичний світ неабиякий вплив має 
філософія, зокрема східна теософія. 

Найглибша драма Галі Мазуренко, яка загострюється з ро- 
ками, «що в рідний край немає перевозу, що спів неспіваний -- 
мої пісні-книжки». І тому «життя минає, та все якось збоку». 
Вона живе в Лондоні, самотня, забута. 

Вже вибиваюсь з сил, а помочі нема. 
Насмішка -- ось і все, що маю. 
О Дон Кіхоте! Я зійду з ума, 
А може, вже зійшла? Не знаю... 

Оксана Лятуринська (1802--1970) родом з Волині, за ма- 
теринською лінією -- нащадок князів Вишневецьких. З 1924 р. 
в еміграції. Спочатку жила і вчилась у Чехо-Словаччині, потім 
у США. Письменниця, скульптор, живописець, фольклорист, 
перекладач -- таке широке коло її творчих інтересів. Заголов- 
ки двох перших збірок відбивають головну тему поезії Ляту- 
ринської: «Гусла» та «Княжа емаль». Це стародавні, княжі 
часи України, національна міфологія, давньоукраїнська  ду- 
ховність. Багато і дуже цікаво вона писала для дітей (збірки 
«Ягілки», «Бедрик», «Материнки»). Її поезія відзначається ви- 
шуканістю техніки, чіткістю ритмічного малюнка, ощадністю -- 

аж до аскетизму -- слова, яким ніби різьбить свій образний світ. 

Оксана Лятуринська прагне в мініатюрі, як в краплі Води, 
передати своє бачення світу. Ось вірш із циклу «Печерні ри- 

сунки»: 

Зуб, ратище, копито, пазур. 
Тут муж ішов на силу вражу. 
Сурмив тут мамут. Тут ведмідь 
печерний вів кошлати слід. 
Кружляв тут яструб в яснім небі, 
а озером плив чорний лебідь. 

За власним висловом, Оксана Лятуринська намагалася «схопи- 

ти щось із української духовності, з того зникаючого Світу, п 

ще жив за мого дитинства, притягав до себе, вичувався з наш 

народної (не лише селянської) спадщини». 

18



Наталя Лівицька-Холодна народилась 1902 р. на Полтав- 
щині, походить з давньої козацької родини. В еміграції жила у 
Варшаві, Празі, з 1950 р.-- в США. В літературу прийшла як 
«поетка кохання» -- саме так була озаглавлена рецензія на її 
першу поетичну книжку «Вогонь і попіл» (Варшава, 1934). 
Збірка викликала гострий інтерес і дискусії як збірка еротич- 
ної поезії. Через три роки побачила світ друга книжка -- «Сім 
літер», цілком іншого змісту і характеру. Критики відзначили, 
що тут один мотив: любов до України, «любов зі злетами, 
падіннями, сльозами, сміхом, молитвою і прокльоном». Наступ- 
ні збірки -- «На грані», «Перекотиполе», «Осіння дія» -- увій- 
шли до книги «Поезії старі і нові» (Нью-Йорк, 1986). Інтимна 
лірика Лівицької-Холодної -- це драматичний роман про інтим- 
не життя жінки від юності до старості. Критики звернули увагу 
на деякі спільні риси творчості української поетеси з францу- 
зьким символізмом. Зараз поетеса живе в Канаді, чується дуже 
самотньою. - 

О Україно, рідний краю, 
дитинства півзабутий теплий соні! 
Чи знаєш ти, що я одна вмираю 
серед оцих чужих сосон?.. 

«Глибоко трагічна доля спіткала Олену Телігу. Сучасники 
пророкували їй славу Лесі Українки. Вона народилась у Пе- 
тербурзі 1907 р. в родині професора-гідролога. У- десятирічному 
віці вперше побачила Київ. У 1925 р. з родиною емігрувала за 

кордон. Жила і вчилась у Празі, Варшаві. Виступала на літе- 
ратурних вечорах зі своїми віршами, друкувала їх у журналах 
«Напередодні», «Вісник», «ЛНВ», антології «Живі струни». 
Один з її сучасників писав у 1935 р.: «Найцікавішою і найвиз- 
начнішою з жінок, що беруть участь у сучасному поетичному 
русі, є Теліга, її творчість нервова, напружена, актуальна: 

ставлення до життя чинне і суворе... світосприймання не іди- 

лічне, а трагічне». У жовтні 1941 р. Олена Теліга повернулася 

в Київ. У лютому 1942 р. її заарештувало гестапо. Через кілька 

днів поетесу розстріляли в Бабиному Яру -- на трицять пято- 

му році життя. Залишився напис на стіні тюремної камери: 

«Тут сиділа і звідси йде на розстріл Олена Теліга». 

Перша збірка творів поетеси з'явилася вже по її смерті, за 

кордоном, 1946 р.-- «Душа на сторожі». Наступного року по- 

бачила світ книга «Прапори духу». Вона жила яскраво 1 пи- 

сала яскраво. Це був відчайдушний бунт проти сірого спокою, 

міщанського животіння, обивательського духу: 

З 19



Усе -- лише не це. Не ці спокійні дпі, 

Де всі слова у барвах однакових, 
Думки -- мов нероздмухані вогні, 
Бажання -- в запорошених оковах. 
Якогось вітру 6, сміху чи злоби, 
Щоб рвались душі крізь замерзлі грати, 
Щоб крикнув хтось: ненавидь і люби! 
Г варто буде -- жити і вмирати! 
Не бійся днів, заплутаних вузлом, 
Ночей безсонних, очманілих ранків. 
Хай ріже час лице -- добром і злом, Х 
Хай палять серце -- найдрібніші ранки... 

Ім'я Ірини Наріжної раз у раз зустрічаємо на сторінках 
багатьох видань, що виходили у 30-х роках у Львові, Кракові, 
Луцьку, Коломні, Празі. Вона народилася 1902 р. в Кобиляках 
на Полтавщині. У 1922 р. емігрувала до Чехо-Словаччини. Вчи- 
-лась у Карловому університеті та Українському Вільному Уні- 
верситеті в Празі. У 1936 р. в Празі побачила світ збірка її 
поезій «Настрої». Ірина Наріжна багато писала для дітей, її 
казочки виходили окремими виданнями. У 1950 р. з родиною 
вона переїхала до Австралії, замешкала в Сіднеї, де й помер- 
ла 1987 р. 

Міркуючи над долею українських поетес ХХ ст., мимоволі 
зупиняєшся на думці: скільки трагічних ситуацій, скільки зни- 
щених або зруйнованих талантів.. Ніна Матулівна і Миросла- 
ва Сопілка належали до групи пролетарських письменників 
Західної України, були «зачаровані на Схід». Перша з них 
у 1920 р: командувала батальйоном кіннотників Червоної арми; 
з 1920 р.- в КПЗУ, а 1923 р.-- член ЦК КПЗУ. На початку 
30-х років Ніна Матулівна виїхала зі Львова в радянську Ук- 
раїну, де незабаром була заарештована і вислана в Соловецькі 
табори. Її долю повторила і поетеса Мирослава Сопілка (Юлія 
Мисько), поетеса-робітниця, учасниця комуністичного підпілля, 
за що зазнала переслідування польського уряду, двічі була 
заарештована. У 1930 р. вона переїхала в радянську Україну, 

у 1934 р.-- репресована, а 1942 р. загинула в таборах. 
В інший бік -- на захід -- помандрувала з Києва Олена 

Теліга, а повернувшись до рідного міста, знайшла тут у 1942 р. 

смерть. Не реалізувався на повну, могутню силу дивовижнин 

талант Оксани Лятуринської. Вмирала на чужині, забута на 
своїй Волині, самотня, глуха, хвора. «Пасинками чужини» ста" 

ли Галя Мазуренко і Наталя Лівицька-Холодна, які все своє 

творче життя присвятили Україні. Йдучи тяжкою дорогою жит" 
тя, коли душить моральна самотність, коли «така нудьга 1 Не- 

хіть, і байдужість», - вони не зреклися головного: 

20



Як тяжко в світі жити для душі, 
Коли ім'я душі тій Україна! 

(Галя Мазуренко): 

У статті «Малорусские писатели на Буковине» Леся Укра- 
їнка, підсумовуючи власні роздуми про творчість Федьковича, 
Кобилянської і Стефаника, писала: «Якщо нечисленне населен- 
ня захолусної провінції, поставлене у несприятливі умови для 
розвитку літератури, могло за короткий час свого національно- 
го відродження дати три сильні таланти і звернути на себе 
увагу навіть зовсім сторонньої критики, то якими творчими 
силами володіє народ, до якого належить це маленьке плем'я, 
і як би розвинулись ці сили за кращих умов». Перефразовуючи 
дещо цю думку, скажемо: якщо віками гноблений народ зі сво- 
го середовища, з найбільш поневоленої його частини -- жіно- 
цтва -- міг за несприятливих умов зродити стільки і таких 
талантів, то який це великий і талановитий народ. 

4. Зайцев П. Перші українські поетеси ХІХ в.// Наше минуле. 1918. 
С. 129--134, 2. Іван Франко: Статті і матеріали. Львів, 1962. Вип. 9. 3. Коб- 
ринська Наталя. Руське жіноцтво в Галичині в наших часах // Перший вінок. 
"Львів, 1887. 4. Крип'якевич І. Львівська Русь у першій половині ХУЇ ві- 
ку // ЗНТШ. 1907. Т. 28. 5. Нудьга Г. На шляхах до реалізму // Бурлеск 
і травестія. К. 1959. 6. Переписка М. Драгоманова з М. Павликом. Чер- 
нівці, 1910. Т. 2. 7. Франко Іван. Молода Україна. Львів, 1910. 8. Шевчен- 
ко Тарас. Твори: У З т. К., 1961. Т. 3. 9. Діло. 1884. 10. Киевская старина. 
1894. 

Стаття надійшла до редколегії 10.12.92 

М. М. ІЛЬНИЦЬКИЙ, зав. відділом української літератури, 

Інститут українознавства АН України 

Богдан Лепкий -- поет 
(проблема типології стилю) 

Поезія Богдана Лепкого, хоч і не в повному обсязі, 
вже прийшла до читача, осмислення ж її тільки починається. 
Табу, накладене на його слово, не давало змоги побачити Леп- 
кого і в літературному процесі, і в духовному самоусвідомлен- 
ні нашого народу. 

Лепкий як поет дуже незручний для критиків і літературо- 
знавців, бо приналежний до літературно-мистецької атмосфери 

(Є їльницький М. М., 1994 

2Г



початку ХХ ст. і, входячи навіть до угруповання «Молода Му- 
за», він ніяк не вкладається у рамки течій, які тоді панували, 

1 доводить дослідників до полярних тверджень і висновків: 
одні вважають його типовим представником українського пе- 
редсимволізму початку ХХ ст. інші не бачать у його творчості 
нічого спільного з цим напрямом. 

Чим пояснити таку розбіжність у поглядах і оцінках? На- 
самперед, очевидно, тим, що в літературі попри існування різ- 
них напрямів, течій і шкіл діє чи не найголовніша мистецька 
категорія -- творча індивідуальність митця, яку важко запхну- 
ти в шухляду якогось «ізму». Крім цього, що теж дуже важли- 
во, в поезії Лепкого немає акцентування на прийомі. Це особ- 
ливо помітно, коли порівнювати вірші Б. Лепкого з творами 
інших «молодомузівців». У Петра Карманського розпачливий 
відчай («В моїй душі страшна порожня») вживався з уїдливим 
сарказмом і південною екзотикою; Василь Пачовський вражав 
вишуканою музичністю строфи з підкресленими повторами, що 
зробило його попередником тичининського кларнетизму; Сидір 
Твердохліб пересаджував на український грунт прийоми поль- 
ського модерну, і від цього його вірші ставали мовби декора- 
тивними квітами. 

У Б. Лепкого такого наголосу на стильовому прийомі не 
знайдемо. Навпаки, він підкреслював, що йому «байдужі всі 
правила, майстерні строфи, ритми, рими. Всі поетичні мотови- 
ла» («Моя душа, як струна тая.. »), бо поезія «всюди -- і в 

людях, і в природі», але найменше її «в химернім ритмі й рит- 
мі» («Поезія»). Але не берімо ці ліричні одкровення, якщо во- 
ни навіть і щирі, за критерій підходу Й оцінки творчості Леп- 

кого. Бо як тільки доторкнемося до самого його поетичного 
слова, побачимо віртуозне володіння цими химерними «ритмом 

й римою». А також філософічність погляду на людей і природу, 

що властиві справжній поезії всіх часів і народів, виразні озна- 

ки літературної атмосфери, ознаки естетики конкретного періо- 

ду -- початку ХХ ст. Хоча б цей, один із типових віршів «мо- 

лодомузівського» періоду: 

Незглубиме синє море, 
Звідки в тобі стільки чару, 
Що дивитися на тебе 
Можна вічно, ніч і день? 

«Хочеш знати, - Каже море, -- 
То поглянь на мої хвилі, 

Як вони все линуть, линуть, 
Мов хвилини, дні, літа. 

22



-.А як спустиш очі долу 
Крізь пливучих хвиль опали, 
То подумай: скільки в світі 
Незглубимих вічних тайн! 

Я тобі даю вражіння 
Безконечности, безкраю -- 
і тому ти так у мене, 
Ніби в дзеркало глядиш!» 

(«Незглубиме синє морс...). 

Так, це мотиви поезії українського передсимволізму з його 
прагненням відійти від контрастів реального життя у світ уяви, 
«незглубимих вічних тайн», в ті «облаки містичного неба», за 
які так критикував «Молоду Музу» та її ідеолога Остапа 
Луцького Іван Франко. Гадаю, що ніяк не можна погодитися 
з думкою Михайла Рудницького, що Богдан Лепкий, «прожив- 
ши довгі роки в осередку «Молодої Польщі», з особистими 
зв'язками серед модерних польських поетів... не прислухався 
до теоретичних дискусій на тему нових завдань поезії і не 
піддався чарові модерної літератури» |5, с. 275|. - 

Прислухався і піддавався, і як поет бачив себе в колі своїх 
літературних соратників, коли писав у книзі спогадів «Три 
портрети», що «невговкана й химерна «Молода Муза» розсн- 
пала перли, плила по морі тьми, сідала над рікою та пригля- 
далася у свічаді плеса» |З, т. І, с. 639). «Над рікою» -- назва 
однієї зі збірок поета. 

Поезія Богдана Лепкого, без сумніву, належить до тих пер- 
ших виявів модернізму в українській літературі, котрі виводи- 
ли цю літературу на нові естетичні обрії і вводили її у кон- 
текст загальноєвропейського літературного розвитку. Але особ- 
ливість його поезій виявляється у тому, що її модерністичні 
риси виступають не як опозиція реалізмові, не як протистоян- 
ня традиції. Вони виростають з цієї традиції і збагачують її 
новими мотивами, образами, формами. «Ми всі любили нашу 
пісню народну, нашу літературу й театр (навіть грали в ньо- 

му), -- писав пізніше письменник у згадуваній вище книзі 
«Три портрети», -- а все ж бачили, що не стільки сонця, що в 

вікні. Чогось-то нового бажалося, захочувалося печеного леду, 

як дехто насміхався з нас» |З, т. 2, с. 639). 

Таким чином, модернізм Богдана Лепкого, виростаючи з 

традиції, прагне синтезувати нові підходи й прийоми з прино- 

мами, утвердженими великим досвідом літератури, а передусім 
побачити в швидкоплинному момент вічності. Історики літера- 

тури довели, що у прагненні до універсальності образу-сим- 

23



волу поетів-модерністів початку ХХ ст., який був реакцією на 
описовість побутового реалізму, представники нових літератур- 
них течій спиралися на традицію романтизму. Виразно вияв- 
ляється орієнтація Богдана Лепкого на великого німецького 
поета Йоганна Вольфганга Гете. | 

Лепкий у своїх спогадах називав «Молоду Музу» «Знигп 
ип Огапе» («це був наш «З5ішгп цпа Дгапо», хоч і вплавлений 
в іншій формі, ніж колись у німців» |З, т. 2, с. 639). Що це не 
принагідна аналогія, -- хоч автор спогадів не думав прирів- 
нювати вагу «Молодої Музи» до названої літературної течії у 
Німеччині, -- свідчать факти. Так, «Молода Муза» -- «невгов- 
кана й химерна» дівчина -- не хотіла ступати слідами Квітчи- 
ної Марусі, як молоді німецькі поети 70-х років ХУМПЇ ст. не 
хотіли дотримуватися норм і приписів класицизму. Але коли 
епкий іронізував над «поетичними мотовилами», шукаючи 

поезію насамперед «в людях і в природі», то він, безсумнівно, 
мав перед собою приклад Гете, якого, за словами дослідників, 
«не надто турбували внутрішні проблеми поезії, техніка вірша» 
(4, с. 6), хоч тут і було лукавство, бо поезія Гете -- це каталог 
розмірів і форм і європейської і східної посзії. | 

Коли Гете виступив у німецькій літературі, його вірші були 

кваліфіковані як «предметна поезія», в якій об'єкт домінує над 
творцем і природа розкриває перед ним свою духовність. Ха- 
рактерно, що коли Лепкий у 1916 р. внаслідок війни потрапив 

у гетевські місця і працював вихователем у таборі м. Вецля- 
ра, де було 10 тис. українців -- військовополонених російської 
армії, він не тільки намагався зафіксувати у віршах і поясни- 

ти в примітках кожну деталь, пов'язану з іменем великого пое- 

та, а й побачив сліди присутності духу Гете в природі цих 
МІСЦЬ: 

Ще є тота керниця 
Між туми, під плотом, 

В котрій журчить водиця: 
«Шарлотто!» 

Як місяць зачарує 
Маєву ясну нічку, 

Тінь Вертера мандрує 
Над річку. 

А в хаті, де жив Гете, 
В погоду й завірюху, 

Поспускані рулети 
Наглухо. 

24



Там він листи читає, 
Записані інквасом, 

З Мефістом розмовляє 
і з Фавстом. 

(«З-над Ляну»). 

Український поет підкреслює одну з основних рис лірики 
Гете-- перехід матеріального в духовне, прагнення виявити 
«непроминальне в змінах», передати, як у швидкоплинному 
«вічнІСстЬ ворушиться» ( вірш Гете «Заповіт»). Це прагнення 
близьке самому Лепкому, туга в якого -- світла, і цієї просвіт- 
леності надає їй те, що плинність конкретного прояву життя, 
конечність кожної окремої людської екзистенції заперечується 
нетлінністю й невмирущістю творчості, поезії, краси -- духов- 
ністю, створеною людиною. Ще Святослав Гординський під- 
креслював, що «погоня за незнаною красою та віра в неї -- 
одна з цікавих і найбільш одухотворених рис його (Лепкого) 
поезії» |, с. 9). Оті «кілька тихих дум», які лишає по собі 
весна, варті тієї весни, варті прожитого життя. Тому поет за- 
кликає і читача, і себе: 

Неси в душі свою найкращу думу, 
Свою сердечну мрію золоту, 
Шляхом життя, посеред крику й шуму, 
У вічності глибоку самоту. 

А ідучи, не розсипай проміння, 
Не обтрясай небесної роси, 
Щоби в момент найбільшого терпіння 
Мав ти світло вічної краси. 

(єНеси в душі свою найкращу думу...»). 

Той самий мотив ідеального пронизує і любовну лірику Бог- 
дана Лепкого. Спроби деяких критиків зіставляти цикл його 
поезій «Весною» із «Зів'ялим листям» І. Франка навряд чи 
можна вважати успішними, бо коли у Франка розлука була 
насильною і викликала великі страждання . духовно сильної 
натури, то в Лепкого неможливість єднання з коханою призво- 

дить не до психологічного потрясіння, а до тихого смутку, ТІЄЇ Ж. 
туги, яку навіює відхід весни, до туги, що споріднює любовний 

мотив з іншими мотивами в творчості поета, а найкраще-- з 

лейзажним. | 4 
Орієнтація на загальнолюдське, на традицію світової куль- 

тури поєднувалася в поезії Богдана Лепкого з українською 

фольклорною стихією, що надавало його настроям національ- 

ної окресленості й історичної конкретності. Особливо характер- 

ний з цього погляду вірш «Наш Міньйон», котрий є своєрідною 

інтерпретацією вірша Гете «Міньйона» («Ти знаєш край...»). 

25.



Українською мовою його вперше переклав Панько Куліш. 
Міньйона (в оригіналі -- Міньйон) -- персонаж роману німе- 
цького письменника «Літа науки Вільгельма Майстера» -- за- 
гадкова дівчина-підліток, що виступає з групою циркачів у НІ- 
меччині. Вона тужить за рідною Італією, звідки була викраде- 
на, і врешті-решт гине на чужині. 

У переспівах цього твору українськими, і не тільки україн- 
ськими, поетами (Володимир Лучук, який недавно пішов від 
нас, зібрав цілу низку таких переспівів) замість Італії пере- 
важно поставала Україна -- то як ідилія («Ть знаешь край, гле 
все обильом дьшит..» О. К. Толстого), то як заперечення іди- 
лії («Чи знаєте ви край, де вічна тьма неволі...» П. Карман- 
ського). 

У сюжет вірша «Наш Міньйон» Богдана Лепкого впле- 
тено мотив української народної пісні -- про дівчину, що про- 
сить козака взяти її з собою «на Вкраїну далеку», де готова 
спати «в степу під вербою», їсти «сухарі з водою», накривати- 
ся темною нічкою, аби тільки бути поруч з ним. Мотив актуа- 
лізується, здобуває історичну конкретизацію, оскільки читач 
упізнає в творі відгомін подій 1917--1920 рр., коли Україна 
боролася за свою державність. 

Синтез мотивів світової класикн (яку в даному випадку 
уособлює поезія Гете) з фольклорними мотивами є однією з 
характерних ознак стилю Лепкого-поета, в якому особливо ви- 
разного окреслення набуває лепківська туга, котра включає 
ліричне «я» поета.в історичний потік, з'єднуючи його особисту 

пам'ять з колективною пам'яттю народу, втілену передусім у 

думі й пісні. ; 
Туга -- це домінанта поета, вона визначає романтичний тип 

його поетичного мислення, це той перебендівський склад душі, 

що «заспіває, засміється, аж на сльози зверне». Він озивається 

в людей веселим словом, а сум свій вимовляє на самоті, на 

степовій могилі, звертаючи очі до неба, бо «на землі горе..». 
Джерелом цієї туги є спогад. Його не треба трактувати на рів- 

ні тільки особистісного досвіду, спогад включає в Лепкого мо- 

мент знання про минуле, знання. що має генетичний характер. 

Це пам'ять колективної психології народу, посилена ідеєю 

національної державності в християнському варіанті, память 

козацьких пісень і дум з їхнім пафосом волі і тим духом зви- 

тяги, що відродився у січовому стрілецтві, яке вкрило себе 

славою в боях за Україну в роки визвольних змагань україя- 

ського народу і що відроджується сьогодні. Творцями цього 

епосу разом з представниками молодшого покоління -- Василем 

Бабинським, Романом Купчинським, Олегом Бабієм -- були й 

26



недавні молодомузівці -- Петро Карманський, Василь Пачов- 
ський, Степан Чарнецький. | 

Чи було щось нелогічного в тому, що вчорашні адепти кра- 
си й «мистецтва для мистецтва» (пригадаймо часто цитоване 
висловлювання В. Пачовського: «То є штука, я не пхаю тут 
ідей. Настроєм маю нагу душу розбудить») стали не тільки 
провісниками ідеї державності, а й борцями за неї? Вони ро- 
били те, що вважали в певний час найбільш потрібним. Коли 
Україна не мала держави, державу замінювала їй література. 
І молодомузівці прагнули, щоб література репрезентувала 
Україну творчістю високої проби, щоб українська література 
інтегрувалась, як тепер прийнято говорити, в європейський лі- 
тературний процес на рівних, а не як провінційна культура. 
Коли ж заблисла можливість реального творення держави, 
Богдан Лепкий уже не сидів над рікою, Петро Карманський 
покинув чужоземну екзотику, а близький до них Микола Євшан 
загинув як воїн. 

А як багато з тих, що критикували і Лепкого, і Кармансько- 
го за естетство, а самі писали гучні фрази про народ, з пер- 
ших же днів війни перебралися, де безпечніше, і грілися «під 
віденськими перинами», коли тисячі синів того самого народу 
вмирали під кулями на подільських ланах. Висока фраза да- 
леко не завжди є виразом високого пориву душі, в чому пере- 
свідчуємося й сьогодні, коли багато співців пафосного плану 
різко змінили свою ноту, але ні тодішні, ні теперішні віршо- 
вані гасла не мають відношення до мистецтва. 

Одним з основних мотивів поезії Лепкого була туга. Але 
це не була «поезія безсилля», як висловився хтось про твор- 
чість поетів «Молодої Музи», це була поезія, орієнтована 
на те, 

Щоб безмежною тугою, 
Звуком радости і болю 
Зігрівати нас до бою 
За добро, красу і волю! 

Ї вона цю місію виконувала. - Е5 
Але які риси поетики модернізму відбились у поезії Лепко- 

го, позначились на його стилі? й: | 
Ті критики, котрі заперечували зв'язок поезії Лепкого з мо- 

.дернізмом, виходили з того, що вона заснована на засадах тра- 
,диційного вірша, що в ній переважає сільська тематика, есте- 

"тика ж модернізму грунтується на урбаністичній темі, вільному 
"вірші і -- головне -- на символі як виході в позареальне, над- 
щуттєве, містичне, на погляді, спрямованому по той бік буття. 

- 

27



Однак модернізм, зокрема ранній символізм, не зводиться 
до якогось чіткого показника. Адже ні в «Альбатросі» Шарля 
Бодлера, ні в «П'яному кораблі» Артюра Рембо, ні в «Пегасі» 
Михайла Яцківа символи не лежать за межами реальності. 
Ознакою модернізму в поезії Богдана Лепкого є передусім те, 
що М. Степняк ще в 30-ті роки назвав естетичною переоцінкою 
цінностей |6, с. 173). Зокрема це культ осені як щасливої пори 
замість культу весни. Критик, правда, твердить, що Лепкий 
підходить до осінніх тем як до періоду сільськогосподарських , 
робіт. Такий підхід є явним спрощенням. Осінь у поезії Леп- 
кого -- категорія філософська. Осінь -- улюблена пора ран- 
ньої, юнацької лірики поета: з початком співу він уже думав 
про його завершення, крізь призму осені прагнув подивитися 
па весну, крізь передбачувану старість -- на молодість. Усе 
це зливається у колобіг природи, невблаганний у своїй невід- 
воротності та вищій доцільності, і все ж... 

Жде листок останній, і з тривоги 
Безнастанно на вітці тремтить... 
Ах, невже і ти, листочку вбогий, 
й ти також бажаєш вічно жить? 

(єВідчинилися небесні шлюзи»). 

Принцип зміщення площин, переакцентування пар понять-опо- 
зицій бачимо також у трактуванні часово-просторових співвід- 
ношень. У Лепкого міняються місцями «тепер--давно», «близь- 
ко--далеко»; «давно» стає «тепер», а «далеко» -- «близько», 
що суперечить звичному людському сприйняттю. Це прийом 
не реалістичний, він з арсеналу нової естетики, і навіть тонкий 
ії проникливий Микола Євшан не прийняв «цієї методи», вва- 
жаючи, що «відтворювати на підставі споминів те, що стрілось 
нам на дорозі життя, - не все значить творити» |2, с. 66). Теза 
сумнівна, крок назад від Франкового «Їз секретів поетичної 
творчості», де процес творення -- акт повторного переживання. 
Але й Євшан визнає, що «ця метода» Лепкого має в собі при- 
надність, тиху поезію, хоч, на його думку, не дає розвинутися 

фантазії. 
Вказуючи на ці особливості хронотопу поета, треба заува- 

жити, що вони не справляють враження "в його поезіях ефекту 
прийому, а сприймаються як вираження природного емоційного 
стану ліричного героя. Лепкого, що волею обставин опинився 
лоза рідним Поділлям й Україною, нехай навіть у культурко- 
му середовищі Кракова, постійно тягнуло в рідні краї. У спога- 
дах оживали милі серцю картини дитинства, святкування Різд- 

ва і Великодня. Вірші про приїзд до батьків сповнені зворуш- 

28



ливих подробиць, які зігрівали душу у тяжкі часи воєнного 
і табірного побуту. 

Нарешті, ще одна риса модернізму, котра виявилась у пое- 
тичних творах Б. Лепкого, - естетизація відразливого, потвор- 
ного. І знову антиномія-протистояння: враження потворності 
злагоджується у пейзажній ліриці тим, що вона виявляє свій 
зв'язок з традицією українських романтиків ХІХ ст.: 

Прийде ніч, як той крук, 
Витягає сто рук, 
Запускає сто кігтів у душу, 
Сіра днина нудна 
Добігає кінця -- 
Я знов ночі боятися мушу. 

(«Дивний сум і туга...з). 

Читач відчуває нічний страх, але ця ніч і той страх водночас 
притягають його, це якийсь солодкий страх. Принцип такої 
акиентованої витонченості, естетизованої потворності знаходи- 
мо ї в інших віршах, наприклад, «твар» (лице) сонця «страш- 
на, червона як опир, що з гробу серед ночі встає і в світ іде на 
жир і стогне: м'яса хочу!» Але тут потворність -- не просто 
«квіти зла», якась універсальна категорія: потворність картини 
відбиває потворне обличчя війни. 

Звідси доходимо висновку: поезія Богдана Лепкого .роз- 
вивалась у руслі світової і національної традицій, збагачуючи 
їх здобутками новітніх поетичних шкіл. Вартість цієї традиції, 
здається, ніким ще не була спростована, і зберігає свою загу 
ії своє значення й сьогодні. Тому нам близький і дорогий Богдан 
Лепкий. Дорогий тим, що, як писав Микола Євшан, його пое- 

зія -- це «голос душі, голос серця. А де будиться той голос, 
там притихають всякі низькі пристрасті, наші почування очи- 

щуються з бруду, входить в душу святочний, небуденний наст- 

рій, входить гармонія» |2, с. 62). Такого очищення і такої гар- 

монії прагне душа і серце в наш негармонійний час. 

І. Гординський С. В погоні за красою // Краківські вісті. 1941, Ч. 8. 

9. Євшан М. Під прапором мистецтва. К., 1910. 3. Лепкий Б. Твори: Ду 

К., 1991, Т. 9. 4. Михайлов Ал. Гете, поззия, «Фауст» // Гете. Фауст. Лири- 

ка. М. 1986. 5. Рудницький М. Від Мирного до Хвильового. Львів, 1906. 

6. Степняк М. Поети «Молодої Музи» // Червоний шлях. 1933. Хе І. 

Стаття надійшла до редколегії 25.10.92 

29



3. П. ГУЗАР, доц, 
Дрогобицький педагогічний інститут 

Книга болю Осипа Турянського 

(грані поетики) 

Роберт Плєн у своїй студії про поему Осипа Турян- 
ського «Поза межами болю» писав, що цей твір «становить 
могутній, можна сказати, наймогутніший протест проти війни 
з усіх творів, написаних на воєнному тлі, та проте він безпо- 
середньо не пов'язаний з війною. І це якраз одна з найцінні- 
ших його прикмет...» У поемі немає батальних сцен, є зате 
проблеми універсальні, «зображення душі людей, пірваних у 
хаос буття супроти обличчя смерті». 

Поема-симфонія О. Турянського мала численні, заслужено 
захоплені відгуки (Р. Плєн, Б. Лепкий, М. Голубець, П. Кар- 
манський та багато інших, а в наш час -- С. Пінчук, Р. Федо- 
рів). Даний твір посідає виняткове місце в творчому доробку 
О. Турянського і, по суті, не співвідноситься з усім написаним 
до і після поеми. Феномен поеми «Поза межами болю» є фе- 
номеном у найкращому, якнайширшому культурологічному 
плані, а також у плані особистісно-творчому. «Вписуючи» пое- 
му саме в культурологічний контекст, можемо хоча б пунктир- 
но накреслити такі лінії: 

1. Генетичне співвідношення з барокко як способом існу- 
вання людини у всесвіті; барокко з його динамізмом, парадок- 
сальністю, відвічною двозначністю світу, відчуттям хаосу і на- 
маганням його подолати; барочна людина в химерному, Мін- 

ливому світі, так часто загублена в цьому хаосі; барокко 1 його 
намагання потрясти душу, навіяти ідею. Проблема  «необа- 
рокковізму» на межі 10--20-х років. 

2. Експресіонізм як середовище, в якому народилася поема 
О. Турянського. Експресіонізм -- авангардистський літератур- 
ний напрям, що склався близько 1910 р. і тривав до кінця 20-Х 
років, його розвиток у німецькомовних країнах. Ірраціоналіст- 
ські тенденції у мистецтві та філософії (А. Бергсон) біля дже- 

рел експресіонізму. Вплив на експресіонізм В. Уїтмена, Е. Вер- 
харна як співців «маси», А. Рембо (бунт проти цивілізації 

та міщанства), Ф. Достоєвського (творця нової психології В 

літературі), а також численних німецьких поетів попереднього 

покоління (Р. Дегмель, Г. фон Гофмансталь). Виступи експре- 

жк 

(С Гузар 3. П., 1994 

30



сіоністів проти міметичного мистецтва. Головне для них-- 
експресивний вираз (категорія експресії) внутрішнього світу 
людини. Метафізичні прагнення експресіоністського мистецтва, 
змагання до абсолюту. Людина загалом, людина у всесвіті. 
Глибоке антивоєнне, антимілітаристське (пацифістичне) спря- 
мування літератури і мистецтва цього часу, їх загальнолюд- 
ський сенс. Заклик до братерського єднання народів. Відхід 
від міметичних способів і форм художнього зображення (зга- 
даймо «аміметон мімема» 7), патетика і особлива риторичність 
(у найкращому розумінні цього слова), «ліричний крик», ві- 
зійність (іншими словами, послідовна і художньо результатив- 
на реалізація того, що називається вторинною умовністю у 
мистецтві); елемент імпресіонізму в «знятому вигляді». Вико- 
ристання традиційної символіки, «епізодична композиція», 

схильність до поетичної ритмізації. Рефлективність і при всьо- 
му цьому -- іронія і сатира. 

. Екзистенціалізм. Філософія існування -- ірраціоналіст-. 
ський напрям у філософії, що виник у 20-х роках нашого сто- 
ліття. Ідейні витоки цього напряму -- «філософія життя» (Ніц-- 
ше, Дільтей, Зіммель, Бергсон), феноменологія Гуссерля, релі- 
гійно-містичне вчення К'єркегора. Екзистенціалізм релігійний 
(Марсель, Ясперс, Бердяєв) та атеїстичний (Сартр, Камю). 
Проблема абсурду, великого Ніщо  (єнічогості»), проблема 
«закинутості» людини в світовий хаос, проблема вибору, вини 
і кари, космічної тривоги... І врешті-решт, пограничні ситуації. 

Чи є все це в поемі О. Турянського? Безперечно, є. Всі пере- 
лічені тенденції проступають дуже чітко. Отож, чи мають сенс 
суперечки на зразок: Турянський -- реаліст чи «модерніст», 
ідсаліст чи матеріаліст? Автор Книги болю -- просто великий 
письменник-гуманіст і дивовижний новатор у мистецтві слова. 

Багато говорилося про антивоєнну спрямованість як основну 
тенденцію поеми. Це ми бачимо з першого речення. Стався зло- 

чин, якого «допустилися люди і природа і який приневолив 

стати злочинцями всіх». Війна -- це безмежний біль і боже- 
вілля, море крові та нікчемності, смерть. | 

О. Турянський здавав собі справу з громадянського, патріо- 

тичного і загальнолюдського значення свого твору. Звертаю- 

чись до своїх читачів, він писав у «Попередньому слові»: «Хай 

ясна ідея, що в цім оповіданні промінням блискає з цвинтари-: 

« Дміметон мімема -- «венаслідувальне наслідування». Сформульований 

у Середньовіччі естетичний принцип, який послідовно перетворив міметич- 

ну теорію ммистецтва, «Правдоподібне» (те, що створює ефект реальності, є 

також принципово умовним у мистецькому розумінні терміна), далеко 

глибшим від зображення «у першому наближенні». 

зі



ща і хаосу стихій, із безмежного болю й божевілля людей, 
розгориться полум'ям у душі молодого українського покоління 
й веде Його все вище Й вище на сонячний шлях волі й щастя 
великого українського народу й до вселюдського братерства й 
любові». Ї коли наша боротьба за волю така тяжка і кривава, 
то не впадаймо ні на хвилю в темряву розпуки, бо 

Через сльози і терпіння 
Шлях веде до просвітління: 
Хто боровся, скутий тьмою, 
Тому сонце -- мрія мрій". 

Р. Плєн зауважив, що час дії в поемі триває всього три годи- 
ни. «Поза межами болю» -- унікальний у світовій літературі 
твір - «вміщує» проблематику найглибшого екзистенціального 
значення у такий хронотоп. Питання такого характеру висува- 
ються відразу, у заспіві: автор дивиться на вир життя, на «ди- 
кий танок людських пристрастей і душевного озвіріння», по- 
чуваючи себе безмежно відчуженим. У світі, у сонячному світі 
люди не бачать, як «поміж небом і землею блукають тисячі 
тіней...» З цього моменту образ людини-тіні буде розгортатися 
їз глибоко обгрунтованою художньою послідовністю. Тіні серед 
чорних і сірих хмар. Це також наскрізний образ-символ, гене- 
за якого в народній символіці, поетиці барокко (згадаймо Ру- 
бенса), традиційний і водночас глибоко переосмислений. «Чор- 
не море хмар на небі глядить понуро на сіре море хмар над 
землею... А всередині між двома морями йдуть тіні..» Образи 
жаху нагнітаються: бездонна глибінь «грози» "7; сум і безнадій- 
ність, де все замовкло й скам'яніло; хтось «усе загасить, усе 
розіб'є, розтрощить та кине у тьму небуття, в безодню нічогос- 

ті» (с. 45). З'являється ще один образ-лейтмотив -- безодня """. 
Серед інших найбільш значущих лейтмотивних структуротвор- 
чих образів є образ очей (особливим чином «проступає» на тлі 
постаті сліпого музики Штранцінгера). Очі «шукають душі», 
неба, та немає його, і очі «блукають по безкрайньому мері Сі/- 
рих хмар над безоднями», прагнучи світла, тужачи за сонцем. | 

А тимчасом тіні йдуть, «наче тягнуть власні трупи», 1 серце 

" Турянський Осип. Поза межами болю. Син землі: Оповідання. К. 

1989. С. 43. Далі в тексті позначатимемо сторінку за цим виданням. г 

19 Зазначимо, що в поемі є кілька слів, які в сучасній літературній МОВІ 

мають інше значення. Так, слово «гроза» -- це не гроза-буря, а полонізм 

2ргога, що означає жах, стихійна тривога, Діалектизм «гуляти» означає 

станцювати». Слово «нужденний» слід розуміти як безмежно малий, дріб» | 

ний, нікчемний. є 
зєє Згадайно «другий» заголовок твору «Картина з безодні». 

32



в них заснуло, бо ніхто й ніщо не відгукується «на голос болю 
й тугн серця» (с. 53). «Кинені у прірву буття» тіні людей не- 
мовби не мають вже тілесної оболонки -- лише очі, і цей образ 
концентрує антитезу: життя--смерть. «Слабий усміх» очей став 
контрастом до цвинтарища природи й тіла. Однак в іншому: 
місці людина може вп'ялити в людину «свої убивчі очі» (Са- 
бо-- у ледве живого Бояні, с. 63). і 

Глибини людської природи розкриваються в поемі саме че- 
ред деталі та «стиснені ситуації». О. Турянський послідовно 
реалізує принцип психологізму, а не психологічного аналізу, 
що споріднює його з «експресіонізмом». Звернімо увагу на таку 
ситуацію: Бояні знав про намір Сабо здерти з нього, ще живо- 
го, одяг для вогню і в страхітливому «танці тіней» знову поба- 
чив очі Сабо. Він упав, але божевільний жах пройняв його, «не 
гора, лиш людина несе йому смерть» (с. 63). Жах підняв 
його, і він почав бити ногами уявну партнерку в цьому танці: 
«Вона мені ногу підставила. Але я її копну!. Ха-ха-ха!» 

(с. 63). | 
Чи можна до кінця осягнути абсурдність і жах цієї ситуа- 

ції? «Танціоють» тіні, але ми чуємо «крик людей», що хочуть 
прогнати від себе найжахливіше. «Як перекотиполе, гнане бу- 
рею, як соломки на хвилях розшалілого моря, так кидалися 
людські тіні в дикім танці життя і смерті» (с. 63). А з очей 
тіней визирає «щось невідоме, як тайна буття, безмежне, як 
вічність». Це маленька іскра життя, значення якої -- косміч- 
не: «Всесвітній огонь життя горить над всесвітньою безоднею 
нічогості. Хто переможе?» (с. 64). Це і є фундаментальне пи- 
тання, яке висунув і на яко відповів автор Книги болю. 

Мертвий світ, замерзле (І) пекло... Свідомість залишає ті- 
лесну оболонку й існує поза тілом. У цій свідомості Оглядів- 
ського з'являються дивовижно контрастні (принцип кончетто 7) 
образи: «якась жахлива муха» несе смерть, і в її бринінні він 

чує раз у раз: «Ніколи... ніколи...» (була вже істота, що повто- 
рювала це слово, - крук Едгара По). До чого змалів абсурд- 
ний світ, коли голос буття йде від плюгавої комахи... Образ 

розкривається глибинно несподіваним чином: «Я починаю ра- 

діти, що ця потворна муха, цей демон, бог, диявол, цей хтось 
знає, що ми тут, що люди тут» (с. 65). Вибудовано жахливий 
екзистенціальний ряд -- «муха» бринить «десь у пеклі, а може, 
на небі в безодні». Мабуть, ще ніхто не зіставив ці поняття у 
такому ряді. Контрастом до «мухи» є тут же «введенні» в по- 

з Художній припцип, що полягає у «зіставленні незіставного» на шир- 

шому просторі (своєрідний розгорнутий на всю картину оксюморон). 

3-2835 і 38



тік свідомості героя «маленькі ангели». А далі знову дивовийо- 
ний перехід: «Сину, сину мій маленький! Молися, сину, моли- 
ся за батька! Може, твоя молитва невинного ангела проб'є 
скам'яніле склепіння небес» (с. 65). 

Сила одного теплого слова. За хвилину до смерті Бояні чує 

«теплі слова» брутального і безоглядного Сабо і бачить «іскру 
людяності» в його очах. Тоді в уяві до нього приходить мати. " 
Він заснув, «і-- було йому добре», а на обличчі залишається 
«застиглий усміх» щастя. Бояні покинув «замерзлі душі» то- 
варишів, що жалібно слухають «слів вогню», і мариться їм 
«благословенне літо», «вічний мир і тихе щастя», світло і ясне 
проміння у замерзлих душах. Мариться їм країна, «де сокце 
любить людей». Бо «де є сонце, там сонце світить» (с. 72). 

І тут же: «Та деякі люди не хочуть одпочивать на сонці». Зга- 
дує Оглядівський недавній бій (хоч, здається, «віки вже про- 
текли, як це було»), згадує вбитого і його мертві очі, що «наче 
хочуть несвідомо зворушити скам'яніле небо безмежною доб- 

ротою і красою людського серця.. хочуть показати темрязі 
всесвіту й лукавості богів невмируще сонце й надію людського 
духу» (с. 73). 

Отже, все перемістилось. У фізичному бутті -- скам'янілий, 
чорно-сірий мовчазний всесвіт, у якому безодня неба стає 3а- 
мерзлим пеклом; божевілля, жорстокість, «жах людського б23- 

голов'я» (Франко) і постійно присутнє сонце, образ-кліоч, що 
дає відповідь на питання «Хто переможе?». 

У поемі є сцена, коли Оглядівський намагається зігріти слі- 

пого товариша. Не можуть передати тепла ні руки, ні уста, 
ні груди, з яких герой хоче взяти частку своєї душі. Та все 
марно. «І тоді щось поховане в темних нетрях, де колись була 
моя душа, вийшло на світло. | якась моя остання, велика, га- 

рячка, ще не виплакана сльоза впала раптом на його висохлу 
руку» (с. 104). Аж тоді сліпий музика, а з ним і автор, сказав 
свої найзнаменніші слова: «Є сонце в житті». Людська сльоза, 
що перетворилася на сонце. Тепла сльоза у «замерзлому пеклі. 
Чи потрібно глибшої ідеї буття? Одна сльозинка-сонце проти 
чорної ночі, марноти буття, (бо «могутній дух людини». 

Поема називається «Поза межами болю»... Та вийшов і не 
вийшов поза ці межі і автор, і його головний герой. Твір О. Ту- 
рянського -- це справді велика Книга болю, котрий ніколи не 

покине людину. («Вічність спить. Людський біль не спить»). 
Біль як фундаментальна антологічна категорія -- цей найго- 
ловніший образ поеми -- пронизує кожен атом твору. А його 

концентрований вираз знаходимо в ситуації, коли Оглядівський 
дивиться на сліпого ЦШІтранцінгера. Шестеро товаришів зали- 

34



шились у долині смерті тому, що не хотіли покинути його в 
сніговій заметілі. Моторошним супроводом до лейтмотивного 
образу людських очей є «темні ями замість очей» на обличчі 

транцінгера: «Жорстокість людей і неба видерла йому ці 
добрі, лагідні очі». А через абзац читаємо: «Я дивлюсь на 
нього, й біль коле гострими шпильками, як мороз, мою свідо- 
мість» (с. 73). Від чого більше мучився Оглядівський -- від 
власної повільної смерті чи від душевного болю за іншу лю- 
дину, нещасливішу? 

А далі йдуть абзаци, які становлять одне велике питання: 
яка мета і сенс буття? Саме сліпий товариш, перед болем 
якого повинні впасти «в порох, в сніг, у болото», на коліна царі 
і можновладці, побачив сонце. 

Чимось несамовитим віє від образу ще однієї тіні. На шля- 
ху групки людей, що увібрали в свій біль увесь біль людства,. 
впала тінь хреста. «Дивилися мовчки на цей понурий хрест ї 
прислухалися до зловіщого шепоту душі.. Не знаю, чому цей 
таємний хрест на шляху нагадує мені біг часу?» (с. 76). 

Образ тіні хреста як символ незбагненності багатьох сторін 
буття не піддається однозначному тлумаченню. Це, можливо, 
«могутній хрест» на людських надіях, хрест на гігантській 
могилі тих, що загубились у безвісті віків і вмирали на шля- 
ху (пригадаймо прикінцеві рядки «Мойсея» І. Франка). 

- Серед заклятого спокою й омертвіння з'являється «біла 
хмарка» як вісник життя. Рубенсівський штрих! І як біла хмар- 
ка, котрої вже нема, з'являється згадка про Україну. «Мовчать 
гори, мовчить снігова пустиня, мовчить буйний вітер, не віє з 
далекої України» (с. 77). Усе в цьому образі. Ї жах ситуації, 
і безнадія, і водночас незбагненно прекрасне відчуття кровної 
єдності з рідною землею, її духом (як тонко ввібрав образ 
«буйного вітру» світосприйняття українця, історію та її вираз 
у рідному слові). Десь на дні душі, майже не доходячи до сві- 

домості, Оглядівський «відчував себе бранцем у турецькій не- 

волі»; бриніла козацька дума, не замовкаючи на «дні буття». 

Це приклад образу, сповненого особливого змісту, глибини й 

висоти художнього синтезу, образ геніальної мистецької на- 

повненості. і З 5 
Поетика твору відзначається багатогранністю и динамікою 

художнього життя одного й того ж образу-символу. Таким, зо- 

крема, є образ безодні. Безмежжя даного образу ми вже від- 

значали. Та він має і різною мірою локалізоване значення. 

Так, про «найглибшу безодню гнилі», в яку впала моральність 
жінок, говорить зраджений дружиною Добровський. А Сабо, 
засудивши себе на смерть, «побіг над безодню». Він же штовх- 

3 35



нув у безодню капітана, котрий ніколи не простягнув руки до- 
помоги іншим. 

Вчинок Сабо дає початок ще одній, дещо опосередкованій 
темі відчуття й усвідомлення власної нікчемності. Співець «сон- 
ця в житті», величі людського духу бачив і не міг не бачити 
цього. В «озвірілий світ» людей із замерзлого пекла не хоче 
повертатися Добровський. У святий вечір Оглядівський визнає 
себе не гідним власної родини: «Ні, я не маю права до цих 
людей...» 

«Мені здається, що я віками животів у беззоряній ночі.. 
в темній ямі... між холодними плазунами... і віками там кона- 
тиму» (с. 89). Христос народжується не для кожного. У Кафки 
людина перетворилася на гидку комаху. В Турянського вона 
віками живо між холодними плазунами. Так ми наближаємося 
до теми екзпстенціальної вини і проблеми вибору. Герої Турян- 
ського не позбавлені цього відчуття, і вину за безодню муки 
людства вони приймають і на себе: 

«Наше теперішнє страшенне положення -- це залізна, не- 
вблаганна логіка і плід злочину нашої душі (підкреслення 
наше.-- 3.Г.). І нема в цій логіці ні чутливості, ні краси» 
(с. 95). 

Там, де замовкає голос серця, де немає краси, -- почина- 
ється безодня усіх жахів людської історії. Залізна, невблаган-. 
на логіка буття. Чи краса врятує світ? «Наче тіло пожерли 
найбільші пани світу, і царі, і грошовладці, а нам оставили 
тільки шкуряний мішок із душею та кістьми всередині... (зга- 

даймо образ людини-мішка, наповненого нечистотами, у Сарт- 
ра.-- 3.Г.). Але це наша власна вина. Навіщо ми, люди, вби- 

вали людей? Хто смів нас вести на рідного брата? Чому ми 

слухали волі темних сил?» (с. 94--95). 
| Найекстремальнішою ситуацією, коли треба було здійснити 
вибір, у творі є велика перемога духа над матерією -- товари- 
ші відкидають пропозицію Сабо вдатися до канібальства. З308- 
сім недалека наша історія знає такі страшні випадки. Та «від- 
вернули очі від трупа товариша» (с. 95). 

Після страшного моменту стан Оглядівського характеризу- 

ється низкою глибинних психологічних ніоансів. Його огортає 
«червоно-темна мряка» (тут уперше ми зустрілися з цією не- 

сподіваною на сіро-чорному тлі колористичною деталлю), він 

поринає в Ніщо. «Щось гострим ножем уверчується в мою 

свідомість. Я чую, що думаю... чую біль... на щось тривожно 

чекаю... Я живу...» (с. 86). Знаменита декартівська максима 

доповнюється ще двома елементами. І перед'нами -- тріада 

людського буття, сповненого туги за сонцем... 

96



Та образ сонця теж не однозначний. Страхітлива, апокаліп- 
тична історія буття у словах Добровського, який говорить, що, 
з'ївши шматок людського м'яса, вони наберуться сили і підуть 
назустріч «сонцю золотому». 

Трагічно-парадоксальні «зсуви», переливи, протилежні, по- 
лярні «переходи» художніх меж образу, багатоманітний світ 
кожного з них (від образу-персонажа до мікроклітинки мисте- 
цького плетива.всього твору) -- домінантна прикмета поетики 
поеми. Так і передається бароккова, суперечлива, парадоксаль- 
на сутність буття загалом. Від великого до смішного, від пре- 
красного до потворного,-від трагічного до нікчемного, урочисто- 
го і буденного -- всього півкроку,. 

Гете говорив про «Емірмеїбіїсне».. О. Турянський апофеоз 
краси бачить у матері з дитиною. Про цей момент писала 
більшість дослідників. Але згадаймо «безодню гнилі», про яку 
говорить Добровський.. Згадаймо колискову (!), котру не то 
співає, не то проказує Ніколич, І ще глибинне в своїй екзистен- 
ціальній сутності питання: «Чому не вийдеш назустріч своїй 
дружині?» Це питання Добровський задає Оглядівському (про 
них писали як про антиподів) у час ще одного видіння. Але 
ситуація виходить далеко за межі локального змісту і набуває 
рис універсальності у своїй безмежній перспективі. Без пере- 
більшення можна сказати, що Турянський був одним із тих 
митців ХХ ст. які відкривали й утверджували дане художнє 
явище. Таку перспективу, але в іншому ракурсі (антитеза: по- 
гранична ситуація і буденна ситуація), знайдемо хіба що в 
Джойса. Згадаймо також явище «обережної перспективи» в 
мистецтві Середньовіччя. 

Колосальну складність переживань героїв поеми автор зма- 
льовує не тільки у зв'язку з їхнім жахливим становищем. Усі 
вони об'єднані безоднею, скуті жахом смерті. Але в стосунках 
між ними відбуваються глибинні психічні процеси. Протягом 
якоїсь хвилини Оглядівський переживає протилежні стани у 
сприйнятті свого антипода. Раптом він зрозумів, що «Добров- - 
ський -- це якась потворна істота, котра наважилася розтоп- 
тати весь смисл, усю ціль життя... Убити нас усіх... знищити 

все...» Та через мінімально короткий проміжок часу (менше 
хвилини) він звертається до Добровського: «Друже мій!» 
(с. 117). І саме Добровський намагався допомогти йому вийти 
назустріч дружині з сином. 

З надвичайною силою в поемі втілена ідея жінки-рятуваль- 

ниці. Це одне з центральних місць твору. Образ матері в цьо- 

му плані дещо традиційний, але образ дитини -- маленького 
сина як втілення надії, відчуття органічності життя в його 

37



розвитку, виняткових почуттів -- це та грань твору, яка вра- 
жає особливо. Тема: жінки в Турянського перегукується з відо» 
мими словами: «Жінка -- майбутнє людства». 

В екстремальній, екзистенціальній, пограничній ситуації, 
у безодні болю, на дні буття самі чоловіки. І все ж в поемі 
присутній образ людського плачу. Чоловіча сльоза, що стала 
сонцем; плач загартованого в боях жовніра перед жінкою 
(Добровський каже: «Однак моя душа все плаче за втраченою 
вірою в женщину і в людину»); «Останні сльози», котрі перед 
смертю Бояні немовби передає живим товаришам, запитання 
Оглядівського «чому дитина не плаче?»; космічний уявний плач 
над трупами товаришів, який чує Ніколич. | врешті-решт ри: 
дання самого Ніколича проривалося в «закам'янілий небозвід» 
і відгукувалося прокльоном по бездушній землі. Плачу Ніко; 
лича злякалися навіть зловісні круки, «тільки небо не зляка- 
лося». В літературі екзистенціалістів можна знайти образ доб- 
рої байдужості космосу. У Книзі Болю читаємо: «Небо холодно 
відкидало людське ридання, заглушувало його своїми грома- 
ми, клало його на крила гайвороння, а відтіля розкидало по 
замерзлих горах і безоднях» (с. 119). 

Героїв поеми не покидає «огненна любов до життя» і, най- 
головніше, «до його вищих духовних цінностей», які перемі 
гають смерть. 

Експресіоністичний характер має картина грози з громами, 
блискавками серед лютої зими. Безупинний гомін громів, жах- 
ливий стогін незбагненних голосів по безоднях, виття вовків -- 
усе це змішується в пекельну симфонію, котра супроводжує 
смерть героїв. Даремно шукати в цій картині життєвої досто- 
вірності, «реалістичності». Принцип розгорнутого оксюморону 
(«аміметон мімема») застосовується в поемі послідовно. Пись- 
менник свідомо вдається до прийомів, характерних для вторин- 
но умовного мистецького виразу. 

Останнє марення Оглядівського -- видіння прекрасного літ- 
нього пейзажу, мати тримає його,, маленького, на руках, а він 
хоче йти до дітей. Потім -- уже дорослий, і його маленький син 
веде за руку матір. І несподіване зчеплення деталей: «Я беру 
сина на руки. Не можу вийти з дива, для чого його ручки такі 
малі..? Блідне чорна ніч, і все гасне» (с. 124). 

Поема завершується образом чоловічих, гарячих, наче кров, 
сліз, що тихо щезають під льодом. 

Твір О. Турянського утверджує ідею унікальності життя, 
яке виражає само себе. Спрямована у майбутнє, поема закли- 
кає до нового, глобального мислення, до перемоги духу. Поема 
дала відповідь на питання, що є людина -- безсильна жертва 

38 

о 
на

н 
н
и
н
и
ь
н
и
ь
е
н
н
н
н
о
н
 

ин
 
О
О



незбагненних, трансцендентних сил, сповнена  метафізичною 
тривогою і тугою, або сповнена Духовності активна одиниця -- 
член вселюдської спільности. - 

Стаття надійшла до редколегії 10.10.92, 

В. ШЕЛЕСТ, 
Оттава (Канада) 

Ігор Качуровський -- 

поет, прозаїк, літературознавець 

Ім'я Ігоря Качуровського з'явилося в українській емі- 
граційній літературі по війні -- у повному звучанні, без попу- 
лярних тоді додатків: «молодий», «початківець», «учень». Кри- 
тика вже при першому знайомстві з його творчістю відчула, що 
в юьому жевріє неабияка творча сила. Одразу його розглядали 
як зрілого поета -- фахового знавця поетичної строфіки та 
інших секретів поезії й теоретичних засад літератури загалом. 

У Зальцбурзі 1948 р. Качуровський опублікував збірку своїх 
поезій «Над світлим джерелом», у якій на 84-х сторінках по- 
містив гарні, добірні в естетичному розумінні поезії, своєрідні 
віршовані розмови автора з собою про події недавнього, про 
гірку долю людей, виштовхнутих війною із батьківщини. 

Ліричні роздуми, що в той час виражалися у різноманітній 
гамі почуттєвих відтінків, у багатому колориті образів -- сві- 
домо утримувались у звуженому тематичному колі. То були 
теми прощання при відході в далекі краї, мандри, спогади про 
рідні місця, про молодість нерозцвіло-прив'ялу, пригоди на чу- 
жих роздоріжжях, філософічні міркування над примхами доби. 

До поетичних образів Качуровський достосовує відповідну. 
лехсику. Там, де йдеться про відомі події, він вдається лише 
до лаконічних підкреслень і дає змогу читачеві легко сприй- 
няти той чи інший образ, доповнювати його деталями з особис- 
тих переживань. Так поет спокійно стверджує невідрадний стан 
ситуації, у якій важко передбачити її дальші наслідки, бо все 
перебуває у якомусь хаотичному русі: 

Про що журитись? Все твоє майно -- 
Стара валізка на чужому возі. 

О Шелест В. 1994 

99



Ти все лишив, або згубив давно 
Десь на дорозі. 

Нема думок, завмерли почуття, 
І на душі холодна порожнеча, 
Здається ніби все твоє життя -- 

Це тільки втеча. 

Образ типовий для поезії тних часів, коли настрій не тільки 
насичував зміст, а й домінував над формою поетичного внсло- 
ву. Поет добре розуміє, звертаючись до себе, як до другої осо- 
би «ти», знаючи, що це «ти» має значення збірного, а пережи- 
те особисто сприйметься усіма дітьми, котрі животіли в табо- 
рах з тавром «вигнанець». 

Качуровський має дар виняткового критичного зору, дар 
спостерігати окремі явища, події та поведінку людей «примру- 
женим оком», даючи їм влучні окреслення. Наприклад, для 
характеристики моральних зламів нашої доби він послугову- 
ється засобом зіставлення контрастів: 

Нова доба стира сліди карбовані 
Старих культур на вежах і на банях. 
На вулиці -- дівчата розмальовані, 
Широкоплечі, в чоловічих штанях... 

А в храмі пусто. Над книжками схилені 
Лише самотні дві чи три бабусі. 

У цьому зіставленні виявляється основна суть проблем нашого 
часу. Це дві протилежні позиції світоглядних розмежувань: з 
одного боку -- вулиця, де в моторошних корчах народжуються 
і вмирають короткоживучі ідеї, моди, стилі, де мораль втрачає 
всі основні стійкості й хитається між злими намірами і «по- 
точною практикою»; з другого боку -- опустілі храми, де в по- 
вільному скапуванні воску зі свічок символічно карбується 
спокійний ритм вічності, 

У збірці знаходимо Й чисту лірику справжнього «світлого 
джерела» -- вняв ліричної краси, чистої, як кришталь, спокій- 
ної, як дрімлива синява літніх вечорів. Усе ніби зупинилося, 
затихло. І серед усього цього тільки поетове ліричне «я» та 
ліричний привид «когось». 

Я ж бо знаю: пусто в алеї, 
Непорушність, спокій на схилі, 
Вже закрились срібні лілеї, 
Вже заснули лебеді білі. 
Я ж бо знаю: поруч зі мною 
Лише вечір, тиша і літо. 
Не існує над глибиною 
Те, що нею ніби відбито. 

40 



Поет немов забуває про навколишню дійсність. Він зами- 
кається у колі власних думок. Внаслідок цього постає пречу- 
дова картина, що скеровує увагу до чогось вищого, незмінного 
навіть у часи лихоліть. Це приклад тієї «спокусливої краси», 
що існує сама в собі, справжній «Тезікатепі ої Веашіу». 

Приїхавши до Аргентини, Качуровський побільшив свій 
життєвий шлях і милями географічного простору, і додатковим 
досвідом, і поширеними обріями світосприймання. В Аргенти- 
ні, країні крислатих пальм, палкого сонця, темпераментної му- 
зики і такої ж вдачі її мешканців, для людини-поета, що на 
правах емігранта прибула з північної сторони екватора, дійс- 
ність висунула багато новних картин, багато парадоксів, додала 
нові барви до поетичної палітри. Але Й доля надалі залиши- 
лася невблаганною: першою постала проблема боротьби за іс- 
пування, тому Качуровський працює фізично і, косячи траву 
та бур'яни обабіч залізничного наснпу, повторює оптимістичну 
засаду життя: 

Не для тих, хто знемігся і духом ослаб. 
Не для тих, хто у роздумі став серед шляху... 

Наведені рядки звучать як антитеза до поезії Петра Кар- 
манського, відомого «співця зневіри», що «втомився, охляв, 
серед шляху пристав». Працюючи фізично й заробляючи на 
прожиток, Качуровський вивчає ще одну мову й використовує 
вільні хвилини для поетичної творчості. З-під його пера одна 
за одною народжуються усе нові поезії, що згодом увійдуть 
до збірки «В далекій гавані». 

- Збірка розпочинається віршем «Поворот Брана», побудова- 
ним на переказі про ірландського мореплавця. Далі розташо- 
вані різнотематичні поезії, які образністю й стилем поетичного 
мислення, строфічною різноманітністю стверджують, що поет 
значно розширив діапазон творчих можливостей. Тут ще вираз- 
ніше поетове спрямування до поглиблення змісту, до яскравих 
барв, до чіткіших психологічних підкреслень, і, що найголовні- 
ше -- прямування до красн, чогось кращого «За одяг царів». 
Зокрема, заслуговує на увагу його образність, вона постає як 
продукт справжнього мистецького мислення: «тіні верб, що 
зійшлися юрбою у вечірню тишу долин»; «брели тополі, як 
сумні прочани»; «мов дівча з-за живоплоту, визирає ранок 
з-поза хмар»; «щогли снять про неозору путь». Наведені прик- 
лади уособлення явищ природи свідчать про те, що поет розу- 
міє вимоги естетики -- однієї із найосновніших передумов пое- 
зії та й загалом мистецтва. 

|| 

4Ї



Композиційна гнучкість дає змогу Качуровському пересту- 
пати межі реальних закономірностей, вдаватися навіть до смі- ливих прийомів гіперболізації. Так, логічні категорії «час» і 
«простір» набувають лише умовного, позалогічного змісту, як 
це видно зі звернення до Мелеагра: 

Руку --крізь двадцять століть -- простягни мені, друже з 
Гадари, 

Чарку мені простягни: вип'ємо нині удвох, й 
Скільки змінилось речей, але що нам з тобою до того? 
Ми ж бо уміємо в них бачить незмінну красу. 

Поет тут свідомо відступає від реальності, творчий вимисел 
перебирає на себе функцію носія ідеї. Незмінним для поета залишається творче покликання оспівувати те, що має назву 
прекрасного, те, що окрилює віру, витискає з очей сльози ра- 
дості. | і 

У поезіях Качуровського немає монотонних звучань. Струк- 
тура його віршобудови зберігає у собі співмірне поєднання 
компонентів, що й надає поєзіям. милозвучності й строфічної 
чіткості. З цього видно, що він добре обізнаний з правилами 
версифікації, зі спадщиною визначних поетів і теоретичними 
працями з ділянки літературознавства.  . | | 

Рецензуючи збірку поезій «В далекій гавані», Анатолій Га: 
лан так писав про Качуровського-поета: «Ігор Качуровський 
насамперед лірик, причому високої душевної наснаги. Кожен 
рядок у нього -- скалка почуття і разом філігранна викінче- 
ність глибоко пережитого, й продуманого. ..Збоку формального 
Качуровському майже нема чого закинути. Він досконало во: 
лодіє технічними засобами поетики, він аж надто вимогливий 
до самого себе і не випустить у світ сирого, поспішно обробле- 
ного матеріалу. ..Качуровський серед поетів-емігрантів посідає 
одне з перших місць» |Ї, ч. 35, с. 21--22). : 

Відомий шевченкознавець Павло Зайцев, колишній декан 
філософського факультету Українського Вільного Університе- 
ту, вважав Ігоря Качуровського «одним із найбільших наших 
знавців поетики». | | 

Були, правда, закиди, що Качуровський «служить двом му- 
зам» водночас, бо він, крім поезій, написав ряд «чітких. і-не 
менш мистецьких оповідань-новел», що, на думку критиків, не 
зовсім доцільно. Хоча відомо, що Качуровський. потайки слу- 
жить ще й третій музі. Під псевдонімом Хведосій Чичка він 
розсипає іскри зі свого гумористичного кресала: пише влуч- 
ні епіграми, фейлетони, гуморески, які анітрохи не відстають 
від його поезій і прози. 

42



. У 1956 р. Качуровський опублікував «Шлях невідомого» -- 
творчий набуток у прозі 13. Твір відзначається доброю мовою 
та чітким стилем інтерпретації подій. Пригодницька фабула 
книги розглядається у цікавих перипетіях. Автор веде читачів 
через складні лабіринти життєвих пригод однієї людинн. Час 
від часу він ніби зупиняється, щоб разом із читачем умотиву- 
вати окремі вчинки й переживання героя. Такі зупинки, чи ав- 
орські відступи, повніше розкривають зміст і водночас вияв- 
ляють творчу своєрідність письменника -- показують культуру 
його мистецького мислення, окреслюють творчу постать. 
"Відповідним вступом автор уводить читача в атмосферу 

настрою, ці психологічні приготування він осягає або пейзаж: 
ною картиною, або розширеним монологом, що дає змогу глиб- 
ше зануритися у психологічну. натуру мистецького сприймання 
і відчути ефект мистецької мови. 
"7 Змальовуючи тривожну ситуацію, наприклад, утечу з поло- 
ну, коли кожна помилка може. спричинитися до. фатальних 
наслідків, автор відповідними тонами обарвлює картини при- 
роди. Природа виступає співучасником події, підсилює загаль- 
ний настрій. Там же, де йдеться про потребу рішучої дії, автор 
спонукує героя до самохарактеристики, а подекуди прислуго- 
вується іронічною типізацією людських професійних навичок, 
падаючи їм комізму. Загалом Качуровський у прозі описує епі- 
зоди з життя «підрадянських людей», притиснутих режимними 
законами. Під час другої світової війни ці люди, підхоплені 
мінливістю подій, ставали майже фігурками на велетенській 
шахівниці збірних людських доль. Здебільшого автор подає 
ланцюг епізодичних подій, у якому різні характери виконують 
свої ролі залежно від здібностей, міри відповідальності, про- 
диктованої їхнім сумлінням, і міри сили волі. Він уникає шир- 
ших відступів у бік моралі, залишаючи ніби в стороні доклад- 
ніші причини й мотивування тих чи інших подій. Так, зістав- 
леяням двох жіночих типів із розділів «Сохачовка» і «Золотий 
льох» автор показує, що суспільство складається з різних оди- 
ниць, і моральна стійкість тих одиниць виявляється в порів- 
нянні. 

. У прозовому творі «Дім над кручею», що є продовженням 
«Шляху невідомого», автор у ширших зарисах розвиває тема" 
тичне тло, показуючи низку яскравих картин та особливих 
ситуацій, запозичених із життя. часів німецької окупації Украї- 

ни |4). «Дім над кручею» тематичним спрямуванням 1 мисте- 

цькою силою уподібнюється до таких творів української прози, 
як «Вир» Г. Тютюнника та «Дикий мед» Л. Первомайського. 
Різнить їх ідейний. підтекст. 

43



Е Качуровський передусім майстер літературної розповіді. 
Він розповідає спокійно, цікаво, безпосередньо, не уникаюч: ії 
пікантних подробиць. Власне, така його творча своєрідність 
повніше виявляє те виняткове, що робить твір цікавим, на до8- 
ший час залишається у пам'яті читача. Зокрема, у творі при- 
вертають увагу деталі лобуту, прості, щиросердечні, нерідхо 
підведені гумором, іронією. Зі сторінок твору сходять типові 
характери, що своїми думками, вдачею та вчинками пов'язують 
вузли лернпетій твору. У 

Автор заслужив собі репутацію «археолога суспільного по- 
буту», вміє заглядати в потаємні місця людського життя, кіль- 
кома штрихами передає те, що в інших займає кілька! сторікок. 
Ось, наприклад, моторошна картинна вмнрання старої вдови. 
Відчуваючи, що вже наближається кінець її земному  іску- 
ванню, вона вбралася у чисту сорочку й лягла на лаві під 
їконами: 

«Першою наблизилася до вмираючої моя мати. 
-- Кланяйся, Мар'яно, моєму Сергію. 
-- Добре, буду кланятнсь,-- без голосу, самими губами 

відповіла Мар'яна. 
-- І моєму Митрохванові. 
-- Добре, буду кланятись... 
Це вдови передали через умираючу привіт своїм чоловікам 

на той світ» |4). 
Цю картину підсилює ще одна деталь: малолітній хлопчи- 

на гойдається на воротях і вправляється; як то він буде плага- 
ти за померлою бабусею. От і все. Такий мовний лаконізм роз- 

криває психологічний стан, надає короткій розповіді чогось 
значущого, неповторного. 

Персонажі у творі «Дім над кручею» не схеми, а типізова- 
ні характери. Одні гідно живуть і безстрашно вмирають (Ніша, 
Сєвка Лук'яненко, Карло Бунчук та симпатична неповноліткя 
Зіна); другі -- хитрують, пристосовуються до тимчасових об- 
ставин і ціною чужої кривди забезпечують собі вигідніші умо- 
ви існування (Лесь Чуйко, Семен Чабан, поліцай Глистюк, Ве- 
роніка та ін.); треті -- тільки животіють. Це, за висловом аєв- 
тора, «обиджені люди», люди-лоза, які гнуться туди, куди вітер 
дме. 

Про них автор не говорить багато, а обмежується кільхо- 
ма влучними характеристиками, котрих вповні вистачає для 
узагальнюючих підкреслень збірного характеру того найпаскв- 
нішого елемента, ледачій вдачі якого не властиві ні темпера- 

мент, ні почуття групової відповідальності, ні організована мо- 

білізація сили волі. 

44



Композиційний засіб зіставлення ха 
робить надзвичайно яскравим образ Ніни -- одчайдушної дів- 
чини з рушницею, що ніби виступила на поєдинок із власною 
долею. Цей образ не піддається легко об'єктивним спробам 
оціяки, бо має багато рис, не властивих жіночим типам. (Ніна 
влучним пострілом кладе край мукам священика, розіп'ятого 
на хресті). З якого б боку ми не підходили до її вчинку, все ж 
дійдемо висновку, що така «раціональна благодушність» не 
мала б бути ділом жіночих рук. У постаті Ніни поєдналися дві 
вдачі: перша -- вроджена вдача української дівчини, що жаліє 
втсмлену бабку з прозорими крильцями й підставляє їй свій 
палець для відпочинку; переодягнена в рясну спідницю, вона 
подобається старій Ремезисі й має все для того, щоб ущасли- 
вити життя в домі Ремезів; друга вдача -- це відрухові ін- 
стинкти, що розвинулись в умовах ненормального, тривожного 
життя, інстинкти самозбереження, котрі характеризують Ніну 
в хлоп'ячій кепці, у штанях та з рушницею в метких руках. 
Такою її показано серед багатьох небезпек, такою вона й уми- 
рає. 

Автор зі справжнім творчим хистом розвиває й підсилює 
мотив трагізму  знівечених сподівань, змальовуючи смерть 
пеповнолітньої Зіни, порізаної рукою бездушного виродка. Як 
бачимо, жіночі характери автор опрацював дбайливіше. Вони 
чіткіші, привабливіші, ніж чоловічі. Зокрема, заслуговує на 
увогу образ матері головного героя твору, яку автор показав у 
найкращих насвітленнях письменницького хисту й синівського 
почування. Описуючи її постать, він зумів розкрити складні 
переживання й передати найтонші вібрації материнського сер- 
ця, найглибші відтінки радощів і гіркого болю. 

Уміння спостерігати й відобразити своєрідністю творчої ма- 
пери щось справді виняткове, хвилююче -- це вислід напруже- 
ної комбінації усіх чинників творчої спроможності автора. 

Власне в цьому Качуровський виявив непересічну компетент- 
ність. - 

Твір «Дім над кручею» має в собі ряд таких компонентів, 

які спонукають замислитися над суперечностями нашого віку. 

Навіть там, де існує тільки безбарвний обрис, вони допома- 

гають відшукати різноманітні творчі відбитки, в яких сліди 

боротьби світоглядів, катастрофічні герци хаосу та попелища 

людських мрій. Такий на загал є короткий підсумок щодо ху- 

дожніх засобів Качуровського-прозаїка. 
Здобутком у галузі теоретичного літературознавства стала 

монографія Качуровського «Строфіка» 15). В Україні, як відо- 

мо, теоретичне літературознавство було зведене до убогого 

45 

рактерів на контрастах



стану невибагливими стандартами соцреалізму. Багато справно- 
ніх знавців цієї ділянки були відсунені від продуктивної праці, 
а деякі самі відійшли. Недарма академік О. Білецький писав, 
що саме слово «поетика» звучало дико «для вуха пересічного 
інтелігента». На це звертав увагу також В. Іванисенко |? 
с. 22). Тому й не дивно, що літературознавчі праці, такі, ях 
«Строфіка» чи стаття про неоромантизм у «Дуклі», з'явилися 
за межами України. Цим можна пояснити факт перекладу із 
болгарської мови праці Тодора Павлова «Питання теорії та 
історії літератури» -- праці не дуже високого рівня, впевно- 
но зазначивши, що за сприятливіших умов літературознавці в 
Україні без сторонньої допомоги заповнили б згадану прога- 
лину, котра постала не з їхньої вини. 

«Строфіка» Качуровського -- «це перша в українській і 
одна з перших у світовій віршознавчій літературі загальна 
монографія про строфу, що в ній зібрано багатий ілюстратив- 
ний матеріал, що в ній взагалі вперше ставляться певні проб- 
леми і що український вірш у ній подано не ізольовано, а ка 
тлі загальнолюдської поезії -- як її невід'ємну і невідривну 
частину» |5). Багатий матеріал праці охоплює різнорідні фор- 
ми й розміри версифікації. Тут і верлібр, і безцензурний ана- 
пест, і різновиди рондо, і давньоєгипетський дистих Карнак- 
ського храму (гімн Тутмесу), і особливість-арійського свящеїі- 
ного тексту Зенд-Двести, і початок арабської поезії (війна за 
верблюдицю Басусн). ; 

Аналізуючи історію розвитку сонета, автор подає цікаві 

інформації про перших сонетистів, «солодкий стиль» Гвідо 
Ковальканті, «прокляття і благословення» італійського сонета, 
сонетистів Іспанії і навіть факт-анекдот, як одна «ексцентрична 

дама в Буенос-Айресі подала до суду прохання про розлучеї- 
ня з чоловіком у формі циклу сонетів» |5|. 

Манера подання матеріалу, якою послуговується Качурог- 
ський, нагадує певною мірою манеру Лессінга, який також, 

опрацьовуючи ту чи іншу тему, використовував багато допов- 

нюючих інформацій, запозичених із різних джерел. 
Українське літературне зарубіжжя вважало, що Качуров- 

ський після «Строфіки» перейде в царину літературознавчих 

дослідів. Так і трапилося. Він повернувся до Європи, перед 

ним розчинилися двері професорської кар'єри. Здійснилася дав- 

ня мрія: європейські музеї, бібліотеки, професійні товариства, 
екскурсії до Венеції, на Майорку. Усміхнулося щастя як у ро- 

динному житті, так і в професійно-творчому. Здавалося, науко- 

-ві зацікавлення відтягнуть його від «мережання віршів» 1 ВІ 

порине в джерела літературознавства, в історію культури, на- 

46



родної творчості та «хеттської і скитської мітології» 7, Але 
поезія, як Афродіта, спокусою кликала поета до краси, до уяв- 
них образів, що хвилюють почуття, нагадують про внутрішній 
світ людини. 

Отож, 1971 р. з'явилася ще одна збірка поезій І. Качуров- 
ського -- «Пісня про білий парус», у передмові до якої він пи- 
сав: «Отже, це ніби підсумок моєї поетичної творчості за остан- 
ні п'ятнадцять років. Кажу «ніби», бо до «Пісні про білий па- 
рус» не увійшов «Пародіяріюм», а збірки «Мереживо лун» та 
«Золота галузка» охоплюють не всю мою перекладацьку діяль- 
лість» |6). 

Перша частина збірки «Надвечір'я» віддзеркалює особисті 
спостереження навколишньої дійсності та спокійні  сумовиті 
роздуми поета як людини, що озирає пройдений шлях. Час, 
як міра буття, набуває вже не тільки реального, а й особливо- 
го значення як тематична категорія, настирливо тривожить 
почуття і підсилює тугу за молодістю, друзями, що відійшли 
на вічний спочинок, за втраченою батьківщиною -- найпоши- 
реніша тема у світовій поезії і найщиріша лірична вібрація 
людських почувань. Переступивши межу людського віку, він 
пригадує пережите, жалкуючи, що життя проминає так швидко. 
Часто спогади розбуджують «приспану пам'ять», переплітаю- 
чись з нереальними бажаннями, як наприклад, «помчати» слі- 
дами минулих років: 

А добре мати вісімнадцять літ, 
Довірившись весні дзвінкоголосій, 
Стрибнути в сад і по студеноросій 
Траві помчати -- ні за ким услід... 

Тема туги за друзями і знайомими, які назавжди відійшли 
з цього світу, набуває у поезії Качуровського сумних звучань, 
бо він, може, більше, ніж хто інший з українських поетів, озна- 

йомлений з історичними і теоретичними засадами елегії, пісні- 
монодії сумного змісту, котра зародилась у давнині. Ось урив- 

ки з одного промовистого віршованого некролога пам'яті Олек- 

сп Сацюка: 

Пробач мені. На мій самотній хутір 
Вістки доходять надто пізно, надто пізно, 
Якщо вони доходять взагалі! 
А ця -- дійшла... 

є Мені тепер потрібна хеттська і скитська мітологія..» (3 листа І. Ка» 
чуровського до В. Шелеста, 21 січня 1967 р.). 

47



Це вже півроку, як тебе немає, 
А я пишу тобі лише тепер 
Віршований некролог. Пригадалось, 
Як ми сюди, тому дванадцять років, 
Приїхали -- нові конкістадори -- 
ІТ повні ще невичерпаних сил... 

Пройшов далекий поїзд. Інші звуки 
Сюди не долітають. Знову тихо. 
Повітря пахне ніччю і весною; 
Над соснами лежить Південний хрест. 
Г скоро зійде місяць... Чи барвінок 
Коли цвістиме па твоїй могилі? 

Таким мінорним настроєм наповнені й рядки чотирьох сек- 
стин, вірш «Палісандровий спогад» та елегія «На могилі Орес- 
та», яка ніби перегукується з елегією Катулла, у якій великий 
веронець висловив свій сум, відвідавши могилу брата, похо- 
ваного в чужім краю 7. Качуровський також прибув, як пише, 
із «заокеанської чужини» й пішов вклонитися прахові Михайла 
Ореста: 

В цім квітнику, чи лісі, чи в саду -- 
Прогріта сонцем ніжність мармурова. 
Я довго мріяв. Я прийшов і жду. 
А Ви мені не кажете ні слова, 

Особливістю творчої манери Качуровського є тематичний 
добір. Тема здебільшого розцінюється як перспективний план, 
згідно з яким постає композиційна структура, що її автор на- 
повнює різними елементами відповідно до своїх можливостей. 

Качуровський навмисне уникає «великих» тем, він радше до- 
бирає «малі» й надає їм своєрідних поетичних звучань. Навіть 

загибель пташини може бути серйозною темою для високо- 
мистецького поетичного твору, якщо творець має чутливу душу, 

"фантазію. За такої передумови, здавалося б, незначна подія 
трансформується у високе, неповторне: 

Хащі співучі замовкли. Немов обірвались незримі 
Струни, що грифи тополь простягають над декою галяв. 
Дивне настало мовчання. Це птаство зліталось на поруб, 
Де біля сірого пня лежала підбита пташина. 

Зо два десятки крялатих сиділо на пнях і на вітах -- 
Всі, що я знав їх раніш, і такі, що не бачив ніколи, 
Я підійшов, та на мене увагу вони не звернули. 

" І. Качуровський дослідив 90 поезій Катулла, писаних елегійними дис: 
тихами та іншими розмірами (фалекій, холіямб, галліямб, сенкарій, адоній, 
гліконей, ферекратей, розмір малого сафічного вірша). 

48



Глянули тільки, але ні одна не знялась в повітря. 
Може, їм страшно було, та пташиний закон не дозволив 
Подругу мертву лишити, німотну порушити тризну. 
Кожна в собі непроспівану пісню ховала. 
Мовчки стояв я між них, ніби сам був пташиного роду, 
І наслухав, як вони, безмовну симфонію смерті ". 

Читаючи останні рядки, пригадуємо вислів Максима Риль- 
ського: «І людські, і пташині мовчать голоси», що цілковито 
відповідає особистому  світовідчуванню І. Качуровського, 
позаяк поет довший час жив на відлюдді (на хуторі) серед 
природи, перебуваючи, так би мовити, в епікурейському стані 
духовного спокою («Зегепіїу ої Зрігії» ""): 

Я знайшов собі глуху околицю, 
Ту, де всі дороги непроїжджі. 
Тільки стежка будяками колеться 
На давно забутім роздоріжжі. 

У Качуровського, як і в Рильського, - творчий намір вия- 
вити велике в малому, це вимагає не тільки виразно суб'єктив- 
ного ліричного чуття, а й напруженого зосередження уваги, 
спостережливості й розвиненого філософського мислення, хоча 
це зустрічає іноді неприхильну критику """. 

Жанр пейзажної лірики має проблеми тематичного харак- 
теру. Поняття «лона природи», що живило принадою майже 
всі роди й види мистецтва і приваблювало закоханих, знедо- 
лених, флегматиків, меланхоліків і реалістів, вже втрачає риси 
колишнього художнього визначення. І якщо такий нерозваж- 

є" Для порівняння наведемо дворядийк елегії давньогрецького поета-во- 

Тна Архілоха (МП ст. до н. е.): 

В горі невтішному всі заніміли, Перікле, сьогодні, | 
Сумно за нашим столом, місто затихло в журбі. 

(Переклад А. Содомори). 

зє Про самотнє життя Качуровського писав Б. Олександрі: 

пе Хороший друже мій, самотнику печальний! 
З пристанища матросів і повій, 
З Док-Суду темного лунає голос твій, 
Як арфи дзвін, -- мажорний і ридальний. 

І, мов крізь дим, я бачу берег дальний, 
Зелених трав розгорнутий сувій, 
Маленьку пасіку... |7, с. 76). 

заж С, Крижанівський писав, що «драма» М. Рильського полягає в тому. 

що в нього «не було великих ідейних прагнень» і що «світильник його 

поезії плавав часто в ім'я малих цілей». 

4--2935 49



ний і індустріальний прогрес продовжуватиметься й далі, то, 
цілком можливо, для пейзажної лірики крім сухостоїв замість 
дерев і задимлених горизонтів нічого іншого не залишиться, 
хіба тільки уява про колишню красу природи. У віршах «Звіз- 
да полин» та «Занадто тихо в неживому лісі» Качуровський 
на основі особистих спостережень висловив невеселі думки, кот- 
рі підтверджують суть тривожних екологічних мотивів май- 
бутнього: 

«І смертоносна злива пролилась 
З отруєної хмари. Наоколо 
Неначебто нічого й не змінилось: 
Калюжі голубіють проти неба, 
Цвіте пирій брунатно-фіалковим 
Димоподібним цвітом. 

"Тільки бджоли 
Пізнали перші безоглядну силу, 
Таємну вбивчу силу, від якої 
Не заховатись, не втекти живому. 
І пасіка поволі порожніє. 

Або 
Занадто тихо в неживому лісі. 

Стирчать «ка з'вітами сухими. 

Ні птахів, ні комах. Саме мовчання... 

Друга частина збірки «Пісня про білий парус» з присвя- 
тою дружині для Качуровського Є «найдорожчою і найважливі- 
шою», бо відбиває перипетії найінтимніших ситуацій не уявно- 
го, а Його власного, за висловом Качуровського, «занадто» спіз- 
неного припливу кохання і переходу в стан подружнього життя: 

На всіх шляхах, роками самоти 
Я ждав тебе - або таку, як ти, -- 
Ї от діждавсь -- але занадто пізно. 

Поетична творчість І. Качуровського періоду 1967--1971 рр. 
відзначається помітною зміною тональності, зумовленої пере- 
ходом від загальних тем до суто особистих роздумів. Поет вхо- 
дить у інше психологічне коло -- у маловідому царину якихось 
грайливих почувань, дов'язує до поезій кінцеві звороти запев- 
нень, висновків, запитань, сумнівів і докорів; ніби своєрідним 
барометром він фіксує низи й висоти мінливих настроїв люди- 

ни, яка зупинилася нерішуче між старими навичками та новими 

родинними обов'язками. 
У жанрі любовної елегії поет змальовує деталі свого по- 

буту, підкреслені іронією: 

50



Довго не смів я тебе запросити до вбогої хати. 
Думав: жахнеться, втече, потім уже не верпуть. 
Але вподобала ти мої стіни, оббиті картоном, 
Лямпу на трьох мотузках і нефарбований стіл. 
Латану тричі фіранку, що служить мені покривалом, 
Купу листів і газет -- бібліотеку мою... 

Ще в мене був і павук, але від старості здох. 
Можеш присісти на ліжко, що буде скрипіти єхидно. 
А на стілець не сідай, щоб не розсипався він. 

В ритмі грайливих елегій, що нам залишив їх Овідій, 
Як у прадавні часи, наша любов протіка. 

В «Октаві» поет висловлює болючий сумнів, виносячи, як 
кажуть, «на люди» епізод звичайної драматизованої сцени, 
типової для недавно одруженої пари: 

Сльози покори зрошує на мить: 
Зелені очі і стрілчасті вії. 
Невже мене ти любиш іногідь 
Лише як застрик проти гістерії? 

Цікаві спалахи емоцій, виявлені вишуканими строфічними 
розмірами, свідчать про те, що поет по-молодечому, щиро й 
щедро сплачує данину тій, котра ввела його в інше коло тур- 
бот і почувань: 

І повела у.голубінь простору, 
Туди, де Лювр, і Прадо, і Нотр-Дам... 

Між поезією і прозою у творчості Качуровського пролягла 
дбайливо опрацьована смуга поетичних переспівів та перекла- 
дів із різномовних літератур. Слід зазначити, що Ігор Качу- 
ровський і Борис Олександрів -- це два поети-перекладачі, 
уважні послідовники Зерова, Рильського й Клена, ніби зма- 
гаючись між собою, зробили неоціненний внесок до скарбниці 

поетичного перекладу. Дега 
У розділі «Мереживо лун» 32 переклади й переспіви із твор- 

чості різномовних авторів, а в розділі «Золота галузка» -- 52 

переклади з поезій, писаних іспанською мовою. 
Качуровський, як і Олександрів, жив якийсь час у Зальц- 

бурзі серед гурту відомих літераторів (Ю. Клен, Д. Гуменна, 
А. Коломієць, Ю. Дивнич, І. Кошелівець, А. Галан, М. ДЦука- 

нова та ін.). Отож, літературні вечори, дискусії на творчі теми 

та дружні гутірки великою мірою сприяли творчому ростові 

молодших членів згаданої групи. Ю. Клен радив Качуровсько- 

му й Олександріву присвячувати більше уваги перекладам пое- 

4» | 5Ї



зій, бо переклади, крім опанування перекладацьких навичок, 
знайомлять перекладача з творчою манерою іншого поета. 

У збірці «Пісня про білий парус» Качуровський згадує 
«знімок Зерова» і «Кленів портрет», що свідчить про його 
повагу до цих імен відомих поетів і геніальних перекладачів, 
У «Листі до Бориса Олександріва» Качуровський знову згадує 
їх разом з іншими майстрами творчого перекладу: 

Ми бо (не віриш?) в мистецтві перекладу перші на світі, 
Рильський, і Кочур, і Зеров, і Клен, і Лукаш -- бездоганні. 
Паламарчук, що віддав геніально сонети Шекспіра, 
Мусив би стати також у тім самім ряду поміж ними, 
Тільки що прізвище трохи задовге і випало з ритму... 

Переклад поетичного тексту потребує більшої вправності, 
ніж переклад прози. «Перекладач вірша мусить бути талано- 

.витим поетом», -- твердив А. Опульський  |З8, с. 173). Йому 
необхідно знати не тільки засади поетики, а й історію і куль- 
туру народу, мовою якого написаний твір. Перекладаючи твір, 
іноді треба мати на увазі й географічні особливості території, 
з якої він походить ". Качуровський знайомий з тими переду- 
мовами, які постають перед перекладачами літературних тво- 
рів, передусім поезій. Він знає теоретичні засади поетики, має 
бездоганне естетичне чуття міри, опанував кількома мовами, 
і після Д. Чижевського його можна вважати одним із найвираз- 
ніших і найкваліфікованіших літературознавців-компаративіс- 
тів. 

Ігор Качуровський своєю наполегливою працеїо осягнув 
значно більше, ніж дозволяли еміграційні умови. Працьовитість 
і віра у творчі сили піднесли його над дійсністю: Відзначаючи 
незабаром своє 75-річчя, він, з почуття задоволення озирнув- 
шись на пройдений шлях, міг із повним келихом звернутися 
до Мелеагра з Гадари: - 

Скільки змінилось речей, але що нам з тобою до того? 
Ми ж бо уміємо в'них бачить незмінну красу. 

І. Галан А. Молода Україна. Торонто, 1957. 2. Іванисенко В. П. На- 
родження стилю. К. 1964. 3. Качуровський І. Шлях невідомого. К., 1956. 
4. Качуровський І. Дім над кручею. Мюнхен, 1966. 5. Качуровський. І. Стро- 

фіка. Мюнхен, 1967. 6. Качуровський І. Пісня про білий парус. Мюнхен, 
. 1971. 7. Олександрів Б. Поворот по сліду. Едмонтон; Торонто, 1980. 
8. Опульский А. Прежде чем переводить // Мастерство перевода. М., 1973. 

" Можна собі уявити ті труднощі, які постали перед перекладачем 

Біблії для ескімосів. Як передати такі відмінні від їхніх географічні особ- 

ливості, унікальність рослинного і тваринного світу. Отож, постає питання: 

що ж приніс у жертву Авраам: баранця чи свяшенного тюленя? 

Стаття надійшла до редколегії 10,10,9? 

52 



В. Ю. КУРИЩУК, вчитель, 
Яблунівська СШ Івано-Франківської області 

«Аж доки думки ніч не стане...» 
(Із життя і творчості Миколи Матіїва- 
Мельника) Да 

Ім'я Миколи Матіїва-Мельника майже на 50 років 
було вилучене з літературного обігу в Україні. Письменника 
намагалися приректи на забуття. Його твори, які, без сумніву, 
є складовою духовного буття, хотіли викреслити з нашої па- 
м'яті, з нашої свідомості. А в 20--30-ті роки це був знаний 
поет, автор кількох збірок новел, що засвідчували непересіч- 
ність його таланту. Це був письменник, котрий справляв від- 
чутний вплив на західноукраїнський літературний процес. У 
його творах читач знаходив духовну поживу, завжди потрібну 
кожному українцеві, щоб не розчинитись у потоці облудних 
ідей різних зайд, не знидіти душею на «рідній-- не своїй 
землі». і 

Одна з останніх публікацій на Батьківщині -- вірш «У стре- 
мена подзвонюють дні» -- датована 1941 р. |5, с. 6). І лише 
1990 р. П10, с. 42) опубліковані три новели М. Матіїва-Мель- 
ника зі збірки «На чорній дорозі». Ця публікація засвідчила, 
що до нас із забуття повертається талановитий поет і про- 
заїк-- письменник загальноукраїнської та європейської куль- 
тури. 

М. Матіїв-Мельник -- представник того покоління, котре 
викохувало ідею державності України і здійснило її І листо- 
пада 1918 р. Випробування, що випали на його долю, могла 
витримати лише людина сильної волі та мужнього характеру, 
з полум'яним серцем патріота. Січовий стрілець, референт про- 
паганди УГА -- Матіїв-Мельник гартував свої нанвищі патріо- 
тичні почуття і мужній характер під час визвольних змагань 

1918--1920 рр. 
М. Матіїв-Мельник (Микола Матійович Мельник) народив- 

ся 11 грудня 1890 р. в м. Яблунів Коломийського повіту (зараз 
Косівський район Івано-Франківської області) у національно 
свідомій селянській родині. Навчаючись у старших класах Ко- 
ломийської гімназії, він ходив на збори «Драгоманівського 
гурту», брав участь у політичних дискусіях, багато читав, від- 
відував бібліотеку студентського товариства «Громада», брав 

(С) Курнщук В. Ю., 199й 

53



книжки у приватній бібліотеці д-ра Кирила Трильовського. 
Пізніше студіював філософію у Львівському, Чернівецькому Ї 
Віденському університетах. «Його вчителями були відомі про- 
фесори: С. Смаль-Стоцький, Олександр Колесса, Кирило Сту- 
динський та ін. |23, с. 3). У Відні він мав змогу зустрічатись 
ї спілкуватись із діячами австрійської культури, вивчати захід- 
ноєвропейську літературу. 

Писати М. Матіїв-Мельник почав у студентські роки. З ран- 
ніх творів нам сьогодні відоме оповідання «За зраду» (Уторо- 
пи, вересень 1914 р.), в якому змальовані страшні картини зну- 
щань австро-угорської вояччини над мирними. жителями села. 
Через двадцять років, повертаючись думками до цих подій, 
письменник згадував: «Ще нині бачу ту жахливу вересневу 
ніч 1914 року в селі Уторопи Косівського повіту - - ще нині го- 
готять у душі вогні, виття псів, рев худоби і крики катованих 
людей. І я ще тепер бачу тринадцять вішників на грабках і 
вербах уздовж косівської дороги, починаючи від Ілька Кашевка 
та його нещасної жінки, Ї за що?» |8, с. 18). За кілька місяців 
до служби в австрійській армії він написав оповідання «Як 
легіні відходили» (Яблунів, вересень 1915 р.) та «Червоні ча- 
ші» (Пістинь, квітень 1915 р.). Вони ввійшли до збірки «По 
той бік греблі». АД далі -- служба в австрійській армії, в'язни- 
ця, фронти першої світової війни. І знову низка творів. У ві- 
денському журналі «Вісник політики, літератури й життя» 
1918 р. з'явилися його поезії: «В шпиталі», «Над могилами», 
«Як задзвонить двін», «Якби..», «Думки інваліда», «Як вічні 
сторожі». У цей період він писав і оповідання: «За що?» 
(Грац, 1916 р.), «Серед шляху» (Льоква, 1917 р.), «Одної ночі» 
(Пдрія, 1917 р.), «За сонцем» (Відень, 1918 р.), «По той бік 
треблі» (1918 р.), «Старість» (1918 р.) та ін. У них -- траге- 
дія тисяч горян, змушених віддати цісареві все: силу, здоров'я, 
нехтуючи власним життям і життям своїх дітей. Вони служили 
пробудженню національної свідомості замученого, пригнобле- 
ного народу: «Де не лилася ваша кров!.: Не за вас... Небо 
напосілося і дало вам ту пекельну витривалість з лицем поко- 
ри служити всякому... вставати, падати і знову вставати, роз- 
ношувати свої сили чужими ладунками.. з набринілими, дов- 
гими, мов коріння осики, пругами на чолі тягнути чужі голоблі 
з печаткою сорому й неволі... місити чужі болота, волочити піс- 
ки, плювати слізьми і кров'ю... бути все голодним, підлим і-- 
всюди посліднім наймитом, Іваном... без роду... без долі... І хто 
не бив вас? Хто не плюгавив ваших чудових гір, розколисаних, 
золотих ланів... Хто з ваших пісень сердечних не сміявся? До 

кого не привикали, кого своїм пшеничним хлібом не годували... 

54 



а самі постили, постили і били поклони, аж дудніло... Хто кра- 
ще за вас віддавав цісареві -- цісарське.. Гей, як билися ви, 
штрамаки цісарські! Лягло вас, як листу та трави... Ворон кос- 
тей не занесе.. Але за все була добра заплата. Талергофин... 
Табори... табори, арешти... гарнізони... Тисячі хрестів... Цілі лі- 
си хрестів, а дома на вашій землі -- мільйони шибениць, по- 
горілих хаток, знівечених дівчат і нужди, якої пекло не 
знає...» |16, с. 49). 

Влітку 1918 р. поранений Матіїв-"Мельник повернувся до- 
дому і став до лав захисників Західно-Української Народної 
Республіки (ЗУНР), а далі у складі УГА брав участь у виз- 
вольних змаганнях українського народу -- героїчної і водночас 
трагічної сторінки історії України. На фронтах визвольної вій- 
ни у його записнику з'явилися вірші: «Журавлі» (Жванець, 
1919 р.), «І піде в порох Єрихон...» (Старокостянтинів, 1919 р.), 
«Степи, широкії лани..» (Некраші, 1919 р.), «Не йди, сину» 
(Коростишів, 1919 р.), «Дефіляда» (Проскурів, 1921 р.); опо- 
відання: «Дві перли...» (Бердичів, 1919 р.), «Рана» (Червоне 
біля Житомира, 1919 р.), «Ї стугоніла земля» (Кам'янець-По- 
дільський, 1919 р.), «В осінній день...» (Балта, 1920 р.) та Ін. 
У цій географії, назвах і датах -- історія УГА. 

М. Матіїв-Мельник був учасником боїв у страшному «чо- 
тирикутнику смерті», переживав, бачив на власні очі жорсто- 
кі будні фронту і запілля. Доводилося хоронити побратимів, 
залишати по селянських хатах без жодної лікарської допомо- 
ги конаючих у передсмертних муках стрільців і старшин; до- 
велося вибиратися з оточення і чудом вижити -- вирватися зі 
смертельних лабет тифу, який нещадно косив стрілецькі лави. 

В Немирові у дзвони дзвонять, 
У Вінниці -- бубни глухо б'ють: 
Щодень, щоніч стрільців хоронять -- 
Шаліє тифу лють... 

Гей! Котяться так голови стрілецькі, 
Як в бурю маки, зіркачі червоні, 
Вмлівають, в'януть руки молодецькі 
З порожнім кріслом у слабій долоні... (12, кн. 12, с. 294). 

Події 1918--1920 рр., інтенсивне почуття трагізму тримали 
М. Матіїва-Мельника у творчій напрузі. Він не міг забути своїх 
побратимів-галичан і наддніпрянців, котрі лягли за волю Ук- 

раїни: 

..Лягли, лягли й не вернуть вже ніколи 
Каменярі Збірної України!.. | 
Гей, хлопці, хлопці, хлопці, - ЯК СОКОЛИ-- 

55



Ви діти Золотої Днинн)!.. 
Згадати вас -- воскреснути наново, 
Згадати вас -- назад ті дні прожити. 
Спіть, сліть, друзі,-- за вами лине слово, 
За вами пісня буде ввік тужити!.. (12, ки. 12, с. 295). 

Зі степів Придніпров'я, де спалахнула надія на культурне 
відродження, прилетів «Золотий гомін» і приніс зблиски мо- 
дерної, романтично окриленої поезії. Новаторський дух Тичнни, 
техніка новітньої української поезії імпонували творчій моло- 
ді. До ансамблю «Сонячних кларнетів» долучилися галицькі 
співці, згуртовані навколо «Митуси». У цьому журналі М. Ма- 
тіїв-Мельник опублікував поетичну прозу «Як гасне метеор» 
(17, кн. 3, с. 77). У багатьох його віршах простежуємо схожість 
з віршами Павла Тичини. Їм властива розкутість форми й зміс- 
ту, музичність рядка, філософська-бездонність. Творців поезії 
споріднювала музична обдарованість, високий злет душі. Як і 
Тичина, Матіїв-Мельник грав на скрипці, записував народні 
лісні, мав прекрасний голос співака, був професіональним ди- 
ригентом. Але ні форми, ні стилі, ні розміри поетичних творів 
не можуть приховати творчої індивідуальності. У посзії М. Ма- 
тітва-Мельника подих карпатських плаїв, шумливих потоків, 
вічнозелених смерек, дзюрчання гірських б'ючок: 

Падуть.. Січуть дрібушки... 
Від неба до землі: Пряжа! 
День сині очі зав'язав -- 
Жмурком по горах... 
Під мокрим листям -- пташка, 
-- Стук! Стук!. десь в глибині - 
З обвислими бровами 
Побрів на доли сум... 
І причаївся хтось, принишк 
За пнями вікових смерек. 
-- Щ-ш-ша! Зі смеріччя олень... 
Як Довбуш на поляні -- 
Крізь шум: Баб -- бавх!!. 

А-а-а-ххі.. 
..По греблях запінені коні 
Гризуть розмоклі береги, 
І ніби із-за світа-- 
Захрипло, сонно десь трембіта: 

Тру-ту, тур-ру, тру-турру!.- 
-- Ха-ха: ти може про.. журу?-- 
Пусте! Там Черемош бурлить -- 
І мольфар хмару б'є!!. 
Чугайстер мавку гулить... 
Заснув так солодко спузарі.. 
З Кичері дика Баба курить. 
Так пахне сіно у колибі -- 

26



На гонті вітер: Фій-й-ю!.. 
Засниї.. 
Над глицями по ночі 
Устане. ранок золотий -- 
І згардами вогню на фої 
Життя розснплеться в мережці. 
І--встане знову молодий. 
Вгору по кре'янистій стежці -- 
Вільний без болю і без пут 
Полинеш дужий -- 

як беркуті (14. кн, 10, с. 84). 

Так написати міг поет, який ходив карпатськими кремнистими 
стежками і з дитинства чув музику гір. 

За вітром десь хмарини: 
Палає в небі ніч, 
А я числю хвилини 
И шукаю твоїх віч. 
Їду від піль далеких, 
Від зоряних заграв: 
Приношу шум смереки 
Г-- сонних перли трав... 
Приношу казку з борів 
І папоротин цвіт 
І йду до твоїх дворів, 
Вже йду від тисяч літ... 
Ти спиш, моя кохана... 
Віконце одчини, 
Уже по ночі раю! (13, кн. 7--8, с. 193). 

Маючи закінчений університетський курс української та ні- 
мецької філології, право викладати музику в середніх навчаль- 
них закладах (вокал і диригентуру студіював у Відні), М. Ма- 
тіїв-Мельник був змушений шукати собі роботу в приватних 
гімназіях, працювати за контрактом, бо польський уряд по- 
збавив його права на працю у державних навчальних закла- 
дах. Тому доводилося змінювати місце праці. Він учителював у 
гімназіях Чорткова, Станіслава, викладав у вчительській семі- 
нарії Українського педагогічного товариства у Львові, а з 
1928 р.-- у Львівській гімназії сестер-василіанок та ін. Крім 
цього він продовжував писати. Тема визвольних змагань стала 
основною темою його творчості 20--30-х років. Перші книжки 
письменника: поема «На ріках вавілонських» (1921) та збірка 
оловідань «По той бік греблі» (1922) вийшли в Коломиї 
під прізвищем Мельник. З 1923 р. всі публікації та окре- 
мі видання переважно друкувалися під прізвищем Матіїв- 
Мельник. Так письменник підписував і офіційні докумен- 
ти. Але відомі й інші його псевдоніми: Микола Яблунів- 

- БТ



ський, Микола Лебединський, Микола Гірський, Микола Вер- 
ховинський, Богдан Вістовий, Богдан Чорногор та ін. У львів- 
ських видавництвах вийшли збірки новел: «За рідне гніз- 
до» (1927), «Крізь дим і згар» (1928), «На чорній дорозі» 
(1930). У видавництві «Рідна школа» (Львів) у 1936 р. окре- 
мою книжкою надрукований переспів «Слова о полку Ігоревім» 
тід назвою «Слово про Ігорів похід. Український лицарський 
епос княжих часів». Для молодіжних лугових організацій Ма- 
тіїв"Мельник упорядкував співаник «Запорожець» (1928), до 
якого, крім відомих сьогодні стрілецьких і народних пісень, 
увійшли «Луговий гімн» на його слова та записані ним пісні, 
створені на війні самими стрільцями. Цей співаник видавався 
двічі і двічі конфісковувався. 

У 30-х роках все частіше на сторінках газет і журналів 
з'являлися його вірші. Критика відразу звернула на них ува- 
гу. Так, 1934 р. Богдан-Ігор Антонич писав: «Кілька сильних 
творів, які розкидані по часописах, дав Микола Матіїв-Мель- 
ник, відомий новеліст» |І, с. 114). Які ж поетичні твори пись- 
менника-новеліста міг так високо оцінити Б.-І. Антонич? Пере- 

тлядаючи публікації цього періоду, знаходимо ці твори. На той 
час їх було небагато, зокрема, драматична поема «Ефіяльт» 
(1925), поема «Паде пожовклий лист» (1927), поезії: «І мовкну 
я» (1930), «Сльота» (1930), «Пісня торкнула крильми» (1928), 
«Стріча» (1930), «За Десну» (1932), «Хозарська данина» 
(1932). 

Зібравши опубліковані та зовсім невідомі читачам твори, 
М. Матіїв-Мельник двічі намагався видати збірку поезій. Про 
першу спробу журнал «Дзвони» "у своїй хроніці повідомив: 
«Микола Матіїв-Мельник, як довідуємося, приготовляє осібне 
видання збірки своїх лірик і ліричних поем... Між ними міс- 
тяться речі високо артистичні» |22, с. 411|. А про другу спробу 
журналіст Осип Новицький писав: «Коли М. Матіїв-Мельник 
улітку 1938 р. зайшов до видавництва «Українська преса» у 
«Львові... в його поезіях, що їх збірку саме приніс до видавни- 
цтва, фронти жили, палали Й змагалися далі: фронти сьогод- 
нішньої воюючої і завтрашньої переможної України» (18, с.2). 
Своєї збірки поезій він так і пе побачив. Лише 1951 р. у Філа- 
дельфії (США) вийшла книжка «Горить мій світ», до якої 
увійшли вірші, написані в 1944--1947 рр. 

Близько 50 різних часописів друкували твори М. Матіїва- 
Мельника. При цьому він постійно зазнавав великих утисків 
з боку цензури. Окремі твори конфісковувались. М. Матіїв- 
Мельник був людиною громадянськи вразливою і громадянськи 
активною: боровся як письменник, педагог, громадський діяч. 

08



Потрібно було встояти, втриматись у своєму човні в тому «ша- 
лелому життєвому морі»: 

Шалене море життеве! 
Втопились в тобі весла мої, 
З вітрил остались драні звої - - 

Я втратив біг... Та в вир'розпуки 
Не кину я надії свої! -- 
Аж доки думки ніч не стне, 
Не стахнуть очі мої, руки -- 
Й розприсканий об скелі в штуки 
Мій мозок в тобі не засне р15, с. 61). 

Доля Батьківщини відгукувалася болем у душі поета, серце 
переповнювалося емоціями, і він писав -- писав «до шухля- 
ди», друкувався під різними псевдонімами. У листі від 20 лип- 
ня 1925. р. до редактора «Літературно-наукового вісника» 
В. Гнатюка Матіїв-Мельник зазначив: «Посилаю до «Л. Н. 
Вісника» невелику поему. Наголовок «До сонця..», під псевдо- 
німом Микола Яблунівський. Якщо нагодиться Вам-- то по- 
містіть, а як ні, то в.. кошик...» |6, ф. 120, оп. 17). Але поема 
олублікована не була. У 1937 р. двотижневик «Назустріч» на- 
друкував новелу Матіїва-Мельника «Ой видно село» з такою 
приміткою: «Цю новелу беремо з готової до друку збірки, що 
появиться цього року» (ЇЇ, с. 3). Проте і ця збірка не бачила 
світу. Потрібно зауважити, що М. Матіїв-Мельник не належав 
ні до яких ідеологічних груп, в яких об'єднувалася більшість 
тодішніх письменників, і тому його книжки пробивалися на 
світ з великими труднощами. Ніхто вже не скаже, скільки тво- 
рів залишилось у портфелях різних часописів і видавництв, очі- 
куючи своєї черги, і скільки їх було конфісковано. Ніхто не 

знайде і ті рукописи, котрі залишилися на квартирах у Львові 

ії у Коломиї та у домі батьків. Ніхто! Бо все згоріло у полум'ї 

другої світової війни. 
О. Гайський з нагоди 75-річчя письменника згадував: «На- 

передодні свого виїзду за океан читав мені уривки своєї вір- 

шованої епопеї наших днів -- щось як «Попіл імперії» Юрія 

Клена. Читання тривало доброї півгодини. І був час скласти 

собі уяву і про ідею, і про засоби реалізації задуманого тво- 

ру. Я не знав, чим більше захоплюватися: високими зльотами 

спостерігача, широченним діапазоном етично-моральної проб- 

лематики чи євангельськи справедливим присудом для поруш- 

ників Божого порядку на землі» |З, с. 2). 

Найкращою своєю книжкою М. Матіїв-"Мельник вважав 

збірку новел «На чорній дорозі», яку і критика визнала най- 

кращою книжкою року |?І, с. 3). До збірки входять 12 творів, 

59



у них відображені дійсні факти і події головним чином періоду 
першої світової війни. Всі новели розташовані у хронологічно- 
му порядку і створюють враження цілісної оповіді. Перед чи- 
тачем відкриваються горе матері, що дала сина на війну, і без- 
надійне бажання побачити його серед військових, котрі про- 
ходять сільською дорогою («На чорній дорозі»), змальовуються 
також знущання австрійської вояччини, страшні фізичні і мо- 
ральні муки політв'язня («Короп», «Із нетрів ночі»), тяжкі 
враження війни («Очі», «Поворот»), голод 1922 року («По зем- 
лі») аж до трагічних наслідків війни («Терни», «Одна хвили- 
на», «На греготі», «Місячної ночі»). І хоч збірка має назву 
«На чорній дорозі» і повсякчас переслідують читача чорні без- 
просвітні картини тієї божевільної доби, бачимо тут порив до 
сонця, до волі та повноцінного життя: «О, життя, о движіння 
вічне, які тайни воплотилися в ваших безмежжах і красі... О, 
гарне життя, що йдеш од золотих вівтарів Дажбога!.. Я молюся 
до тебе крізь отсю решітку, що загородила переді мною світ... 
Черпати тебе треба повними долонями з неба, землі і води. 
Хватайте перли, які сипле життя!.. Хватайте і мечіть у срібну 
пазуху юності, пийте його з бризками гірських б'ючок, вдихай- 
те повними грудьми.. Косичте ним кучері свої.. Стеліть доро- 
ги його квіттям і співайте йому, співайте життю хвалу, навіть 
тоді, коли йдете на ешафот!. Оса-а-н-на!.. Оса-а-н-на!..» (|З, 
с. 17). 

Літературний критик Ігор Петренко, відзначаючи позитив- 
ні риси збірки новел «На чорній дорозі», дійшов висновку: 
«Ці твори не літературщина, а таки справді література», автор 
зробив цією збіркою гарний і тривкий внесок у нашу літера- 
туру, де його місце запевнене» (19, с. 416). Аналізуючи цю 
збірку, Михайло Рудницький висловився так: «Це справжні 
новели, якщо згодитеся, що справжня новела є викінченою 
цілісністю, ясно написаною, бо ясно передуманою. Новела 
«Короп» має в собі сили Франкової «Панталахи», а «За пару- 
боцьку славу» -- це дійсний сюжет -- така рідка річ серед 
наших сучасних письменників, які вміють міркувати та розли- 
ватися лірикою за тему війни, замість оповісти з неї якийсь- 
справді цікавий випадок |?2Ї, с. 2). 

Майстерність письменника виявилась в образності вислову, 
в умінні викристалізувати думку через дбайливу побудозу - 
речення, оригінальні влучні порівняння, пластику описів: «Па- 
шіли рум'янцем хмарки, Здоровий день мив у росах очі. Коли 
й полукіпки збіжжя порозсідалися гуртами, як дружки весіль- 
ні, та й дожидаються, коли їх повезуть. Велика червона куля 
викочується вгору. Заколував по просторах яструб. Життя під- 

60



няло красу на долонях. Пригаслий місяць поклав голову на 
срібне вітрило...» |9, с. 73). 

- Федір Погребенник стверджує, що «у кращих творах книж- 
ки «На чорній дорозі» М. Матіїв-Мельник засвідчує самобут- 
ність свого таланту, вміння по-своєму бачити явища життя, 
особливо трагічні. Самобутності новелам надає лаконічний, 
лапідарний стиль, образна, закосичена гуцульським діалектом 
художня мова.. За силою висловлених патріотичних почуттів, 
за емоційністю художньої експресії окремі твори письменника 
наближаються до таких новелістичних шедеврів Василя Сте- 
фаника, як «Марія» і «Сини»» |90, с. 3). 

Письменник працював і в галузі літературної критики 
(«Жінка й матір у творах Шевченка», «Дві креації в творах 
Федьковича»). Об'єктом для досліджень він обирав твори своїх 
сучасників: ЮОрія Косача, Юрія Липи, Олеся Бабія, Федора 
Дутка, Андрія Чайковського та ін. Він написав оглядові статті 
«Історична повість та новела за 1937 рік», «Лірика і новела за 
1938 рік». З його передовою 1929 р. у Львові побачила світ 
книжка Андрія Чайковського «Віддячився» (оповідання з ко- 
зацької давнини для молоді). 

Упродовж 30-х років М. Матіїв-Мельник досліджував кня- 
жу добу. Ця тема знайшла належне місце і у його художній 
творчості. Поезії «Проповідь Іларіона», «Ярослав Мудрий», 
«Туга», «Хозарська данина», «Над водами Дніпра» чи численні 
твори для дітей висвітлюють сторінки нашої далекої історії, 
досі не втратили свого значення. За кожним помислом, за кож- 
ним образом -- люба Україна. М. Матіїв-Мельник вірив у на- 
род, був разом з ним у боротьбі за незалежність, надіявся 
на кращі часи, коли народ матиме свою державу: 

О, ні! Не вмре народ, що гордих мав князів, 
Що мав свого монарха й гридня Ярослава. 
В поході він своїм сторощить ворогів 
І з мертвих встане знов і слава -- і держава! |4, с. 7). 

ч- 

Згадаймо і ліобім святе минуле -- 
І з вірою в майбутнє ясне йдім, 
Щоб мн як інші, сонця світ здобули 
І власний мали храм і власний дім!.. |2, с. 159). 

У березні 1937 р. професора М. Матіїва-Мельника прийнято 

звичайним членом НТШ ім. Т. Г. Шевченка. У вересні 1940 р. 
на виїзному засіданні СРПУ (під головуванням Олександра 

Корнійчука) до Спілки було прийнято 58 галицьких письмен- 
ників, зокрема М. Мельника (М. Матіїва-Мельника). У ті роки 

на сторінках журналу «Література і мистецтво», який виходив 

61



у Львові, друкувалися його поезії «Буковині», «Співцеві бо- 
ротьби», «На могилі Івана Франка», а також переклади творів 
А. Міцкевича, Є. Шемплінської. 

Тоталітарна система не могла допустити вільнодумства, а 
тим більше національно-культурного піднесення. Почалися реп- 
ресії. НКВС зацікавився і М. Матіївим-Мельйиком. Він болісно 
сприймав образи й звинувачення. Після одного такого допиту 
тяжко захворів і відлежав більше шести місяців. (До роботи 
приступити не зміг, але у березні 1941 р. в журналі «Літера- 
тура і мистецтво» з'явився його вірш «Я все-таки мережить 
буду..», в якому стверджувалося, що автор не полишить пего 
і «на твердих німих скрижалях слова квітками запалають». 
І хоч темою для написання вірша послужив один з найтяжчих 
епізодів із життя Тараса Шевченка, котрому «ввижалась воля 
довгожданна крізь загратоване вікно», та не виникає сумніву, 
що М. Матіїв-Мельник тут заявив і про себе. 

Під.час німецької окупації письменник переїхав у Коломию 
ії влаштувався на роботу в одній із новостворених професійних 
шкіл-- промисловій школі. У цей час майже не- друкувався, 
але працював над автобіографічною повістю «Дитинство Її 
юність Миколи Волоха». З наближенням фронту у 1944 р. 
М. Матіїв-Мельник із сім'єю переїхав у Яблунів до батьків з 
надією ще повернутися до Коломиї. Але воєнні дії перешкоди- 
ли цим намірам... Серед гурту людей з клунками, упакованими 
возами опинився і Матіїв-Мельник з дружиною та дітьми. Вій- 
на!. Кому-кому, а йому добре знайоме її обличчя. Та зараз 
думав він не про те, а про те, як оберегти сім'ю, як стати у 
нагоді рідному краю... Він знав, що його жде на рідній землі, 
душа боліла нестерпним болем.. Думав, аналізував, радився 
з дружиною. І, здається, вирішив... 

Яблунів горів. Батьків він відшукав у Космачі, де вони 
знайшли притулок. Батько лежав безнадійно хворий. А сик 

прийшов попрощатися перед далекою і невідомою дорогою. 
Тричі вертався з дороги і прощався. Зі сльозами на очах по- 
кидав батьків, вічнозелені Карпати, рідну землю, немовби від- 

чуваючи, що вже більше сюди не повернеться: і 

Пішов я, вигнаний, в чужину, 
В душі свій встид поніс, ганьбу, 

.Ї навіть батькову світлину 
З собою взяти я забув. 
Нічого я не взяв з собою, 
Лиш грудку рідної землі 
І.. лютий гнів на ворогів 
У серці п'янім з перепою |7, с. 19). 

62 

у



М. Матіїв-Мельник опинився з сім'єю у Зальцбурзі. Щоб: 
якось прожити, доводилося виконувати різні роботи -- рубати 
дрова, замітати вулиці і т. ін. Разом зі своїми колегами він 
організував у таборі гімназію для дітей переселенців. М, Ма-. 
тіїв"Мельник доклав багато зусиль для організації Спілки 
українських науковців, літераторів і митців, яка об'єднала 73. 
діячі української культури з усієї України, виконував обов'язки 
секретаря цієї Спілки аж до свого виїзду за океан. У червні 
1947 р. комітет допомоги скитальцям української культури до- 
поміг йому разом із сім'єю переїхати до США. На вечорі про- 
щання у Зальцбурзі, котрий став, як згадував Осип Новицький, 
маніфестацією симпатій, вдячності і відданості поетові-педаго- 
гові та цілій його родині, М. Матіїв-Мельник сказав: 

«Браття і сестри мої! Доля знову розлучає нас: вам велить 
лишатися тут -- нас кидає за океан. Але куди б ми не пішли 
в чужину -- ми ніде не знайдемо ні щастя, ні вдовілля, ні спо- 
кою. Тільки в рідних сторонах світить сонце. Там кожна річка, 
кожна нивка, кожний камінь подорожній привітає, приголуб- 
лять нас, як рідних. І туди повсякчас, як магнітна стрілка до 
бігуна, тяготітиме, линутиме наше серце, аж доки не спочине 
там...» |18, с. 2). 

Такими ж мотивами синівської любові до Батьківщини, не- 
вгамовної туги за нею сповнені поезії цього періоду зі збірки 
«Горить мій світ», підготовленої автором до друку ще до виїзду 
за океан: 

Це Ти, це Ти, солодка Батьківщино, 

- Я чув запахи Твоїх цикльом -- 
І сонячник я бачу, і шипшину, 
І дим запашний ввечір над селом... 
О, так хотілося б прийти до Тебе, 
Як сироті до матірних грудей -- 
Та мовчки зорі моргають у небі 
І час у вічність безбережну йде |7, с. 32). 

Богдан Кравців, упорядник збірки, згадував про лист М. Ма-- 

тііва-Мельника, в якому письменник ствердив своє духовне і сві- 

тоглядне кредо: «Я переконаний, що тільки від основ віри в 

Бога і Правду можна будувати кращий світ правдивих де- 

мократій» |7, с. 47). Глибокою вірою в Бога, що не мала нічо- 

го спільного з примітивним клерикалізмом, пройняті поезії цієї 

збірки: 73 

Я чую, Господи, що Ти 
Усюди, як роса вечірня, 
Як пісня та, що йде в світи, 
Могутня, творча і безмірна. 

63



Мій дух міцніє в Тобі і ширяє, 
І вічний я, як небеса безкраї... |7, с. 7|. 

. За рядками ми бачимо поета великої інтелектуальної сили 
1 високої образної культури. 

У США М. Матіїв-Мельник одержав роботу і умови для 
творчості. Деякий час він викладав на літніх курсах для укра- 
їнських сиріт з Європи, а з 1947/48 навч. р.-- в колегії св. Ва- 
силія Великого в Стемфорді. 28 вересня 1947 р. в церкві св. Ми- 
хаїла в Нью-Гейвені відспівав він разом з хором службу Божу, 
прийшов додому і помер від розриву серця. Перестало битися 
змучене життєвими труднощами, переповнене тугою за Бать- 
ківщиною серце патріота. Українська література втратила сво- 
го талановитого трудівника з тонким відчуттям національної 
гідності. І тільки через півстоліття ми робимо першу спробу 
повернути собі його ім'я і творчість, віддати йому шану за та- 
лант і мужність. - 

1. Антонич Богдан-Ігор. Поезія по цей бік барикади // Дзвін (Львів). 
1990. М» 5. Вістовий Богдан |М. Матіїв-Мельник). Любім усе, що наше 
рідне, миле // Просвіта (Львів). 1938. ХМ» 5--9. 3. Гайський О. (Осип Но- 
вицький). Незакінчена творчість // Свобода (Нью-Йорк). 1965. 25 берез. 
4. Гірський (Микола  (Матіїв-Мельшк М.) Ярослав Мудрий // Альманах 
«Нового часу» (Львів). 1937. 5. Львівські вісті. 1941. 30 жовт. 6. Львівська 

наукова бібліотека ім. В. Стефаника АН України. Відділ рукописів. 7. Ма- 
тіїв-Мельник М. Горить мій світ. Філадельфія, 1951. 8. Матіїв-Мельник М. 

В обличчі смерті // Літопис Червоної калини (Львів). 1935. М» 1--2. 9. Ма- 
тіїв-Мельник М. На чорній дорозі. Львів, 1930. 10. Матіїв-Мельник М. На 

чорній дорозі. Очі. На греготі / Дзвін (Львів). 1990. Хо 1. 11. Матіїв-Мель- 
ник М. Ой видно село// Назустріч (Львів). 1937. М» 4. 12. Матіїв-Мель- 
ник М. Паде пожовклий лист// Літературно-науковий вісник. Львів, 1927. 

13. Матіїв-Мельник М. Пісня торкнула крільми // Літературно-науковий віс- 

ник. Львів, 1928. 14. Матіїв-Мельник М. Сльота в горах // Літературно- 

науковий вісник. Львів, 1930. 15. Матіїв-Мельник М. Шалене море! // Істо- 

ричний календар-альманах Червоної калини. Львів, 1926. 16. Мельник М. 

За що? // По той бік греблі. Коломия, 1922. 17. Митуса. Львів, 1922. 18. Но- 
вицький Осип. Три зустрічі й два прощання з Миколою Матіївим-Мельни- 

ком // Нові дні (Зальцбург). 1947. 12 жовт. 19. Петренко Ігор. М. Матіїв- 

Мельник: «На чорній дорозі» // Дзвони (Львів). 1931. Ме 6. 20, Погребенник. 
«Невже тебе я не побачу, Україно!» // Сільські вісті (Львів). 1930. 11 груд. 
21. Рудницький Михайло. З наших книжок і видавництв // Діло (Львів). 

1930. 11 листоп. 29. Хроніка // Дзвони (Львів). 1931. Ме 6. 23. Чубатий Ми- 
кола. Микола Матіїв-Мельник // Свобода (Нью-Йорк). 1947. 27 жовт. 

Стаття надійшла до редколегії 10.12.92 



Стилі та жанри. 
Традиції, оновлення 

О, Г. КОВАЛЬЧУК, доц,, 
діжинський педагогічний інститут 

Стиль як предмет дослідження 

(зміна орієнтацій у дослідженні проблем 
стилю в українському літературознавстві) 

Проблеми стилю в українському літературознавстві 
досліджуються вже не одне століття, І це процес, який має свою 
логіку, свій «сюжет». Виходячи з домінуючих тенденцій, можна 
виділити три основні фази у вивченні стильових явищ. Першу 
умовно назвемо «учительною». Основні зусилля теоретиків зо- 
середжуються на вивченні стильових можливостей слова, нор- 
матизації його вживання, а також диференціації стилів згідно 
з функціональним спрямуванням. 

Певним фундаментом для подальших досліджень стала пра- 
ця Георгія Хуровського «Про образн», вміщена в «Їзборнику 
Святослава» 1073 р. У ній головна увага зосереджується на ви- 
вченні творів і фігур. Автор пояснив кілька десятків «творчих 
образів», зокрема таких, як алегорія, метафора, метонімія. При- 
вернули увагу і стилістичні можливості слова, зокрема опису- 
ються чотири види іронічних форм. | і 

Подальша розробка цих питань здійснювалася передусім у 

трактатах з поетики та риторики ХУП--ХУПІ ст. Досить зга- 
дати твори Ф. Прокоповича та М. Довгалевського, які виникли 
в руслі великих європейських стилів -- барокко та класицизму. 

Прокопович у книзі «Про поетичне мистецтво» передусім 
розглянув (комплекс, сказати б, практично-прикладних питань 
(необхідність і практична цінність стилю, стильові навички 1 

прийоми), подав ряд корисних порад щодо вправ, які сприяють 

виробленню стилю, зробив спробу визначити характер жанро- 

вого стилю: «Стиль елегій мусить бути середній або квітчас- 

тий», «стиль ліричних віршів повинен бути солодким» |39, 
с. 439, 442). | 

СО Ковальчук О. Г. 1994 

5-2935 С | 65



. Цим, звичайно, не обмежується розгляд стильових проблем. 
Характеризуються три різновиди стилю: середній, піднесений 
і низький. Ще ширше стильова система аналізується у книзі 
«Про риторичне мистецтво». Тут виділені такі стилі, як холод- 
ний, хлоп'ячий, жіночий, шкільний, поетичний, курйозний, прос- 
тий, навіть «сухий і безкровний» та «хиткий і розв'язаний». 
Уявлення про стильові характеристики можна скласти хоч би з 
визначення холодного стилю -- «Холодний стиль, кажу, це мерт- 
ва думка під виглядом багатослівності» |33, с. 125). 

Аналогічний характер. має «Поетика» М. Довгалевського, 
де, хоч і значно менше, надається увага характеристиці стилів, 

зокрема високого. 
Традиція дослідження стильових проблем переважно в «учи- 

тельному руслі» домінувала і в першій половині ХІХ ст., коли 
з'явилися навчальні книги з поетики й риторики Ї. Ризького, 
А. Могилевського (передусім вчених харківського кола). Що- 
правда, А. Могилевський використовував термін «слог», І. Ризь- 
кий -- «лад». Менше тут власне класифікаційних моментів, хоч 
А. Могилевський дотримувався теорії трьох стилів. Натомість 
з'являється спроба визначити стиль, властивий роману (маємо 
на увазі два видання, присвячені питанням риторики): «Роман 
буває більшою частиною повіствування вигадане ... Щодо стилю 
(в оригіналі -- «слог».-- О.К.), то він повинен відрізнятися 
легкістю пера, натуральною жвавістю і простотою фарб» |20, 
с. 262--263). 

Окремо слід зупинитися на рукописі П. Білецького-Носенка 
під назвою «Естетика». Автор надає переваги терміну «стиль» 
(власне у нього вживається термінологічна пара «стиль (слог)» 

і «слог»). У рукописі характеризуються різновиди стилю: роз- 
глядаються високий, середній, смішний, темний, простий, холод- 
ний та інші стилі. До обігу вводиться і поняття творчої манери. 

Найцікавіше ж прагнення П. Білецького-Носенка встановити 
характер зв'язку між способом -мислення митця і його стилем. 
(те, що з часом приведе до розуміння стилю як форми світо- 
бачення). 

До речі, цей напрям у розробці проблем стиліо -- традиція, 
яка поступово розвивається і збагачується. Досить згадати! 
Ф. Прокоповича («мислення, освоївши .. стиль письменника, 
немовби перетворюється в його мислення» |32, с. 382|) чи 
А. Могилевского («стиль (в оригіналі -- «слог». -- О.К.) є спо- 
сіб, яким зображуємо ми свої думки і почуття за допомогою 

мови, він є словесним і відповідним зображенням наших понять 

і разом того порядку, яким вони поєднуються у мисленні» (21, 

с. 239). У П. Білецького-Носенка роздуми цього плану розгор- 

66



таються у параграфах 182 і 183: «Будь-який естетичний твір 
- до якого б мистецтва він не належав, має свої відмінності на: 
кладені на нього творцем Його, це його пристрасті ..: його 

смак, словом, увесь характер творця, який перелився з духом 
його у сам твір .. Цей відмінний вираз чи характер творення 
називається стилем» |2, с. 80). 

Паралельно відбувається інший процес: розвиток літератури 
перейшов на іншу мовну основу (на живу розмовну украї 
мову) і змушує приглядатися до реальних ес і аа 
Розпочинається нова фаза - тетИЧНИХ процесів. 

ЗЕ у вивченні стильових проблем. Для 
неї характерна посилена увага до питань індивідуального сти- 
лю а певних стнаьовня зИзДОСт зокрема стильових течій. 

давав переваги терміну «слог». 
У полемічному листі до видавців журналу «Русский вестник» 
він порушив комплекс питань: про відповідність стилю предме- 
та зображення та духу епохи, історичну закономірність у зміні 
стилю, критерії в оцінці правильності стилю. «Про стиль (в 
оригіналі тут і в інших місцях -- «слог».-- О.К.) мій: і тут не 
зважили, що у заголовку стоїть «Рукопись ХУПІ века» .. Ось 
Столбиков і пише, як писали в дев'яностих роках, щось між 
Ломоносовим і Карамзіним .. Ї теперішній стиль чекає та ж 
доля, яка судилася стилю Столбикова .. Правильний стиль 
який зрозумілий» (11, т. 7, с. 158). У листах до Плетньова пись: 
менник теж звертався до питань стилю, знову відстоював тезу 
про відповідність стилю характеру героя, самокритично оціню- 
вав власний стиль і водночас -- стильові можливості інших 
авторів. 

Проблеми індивідуального стилю, акцентуючи увагу переду- 
сім на образно-художніх можливостях слова, вивчав П. Куліш 

у,своїх оглядах української літератури, які друкувались"'у жур- 

налі «Основа» (його зауваження стосувалися здебільшого мо- 

ви). Низка точних, лаконічних характеристик індивідуального 

стилю (Т. Шевченка, В. Стефаника, Л. Мартовича, М. Олелькоз 

вича) належить І. Франкові, котрий порівняно з попередніми 

авторами враховував значно ширшу гаму стилетворчих чинни- 

ків. Для прикладу наведемо характеристику стилю Л. Марто- 

вича: «Мого стиль наскрізь оригінальний, легкий і далекий від 

будь-якого шаблону» |З4, т. 33, с. 143). 

" Така широка практика стильового портретування зумовле- 

на розвитком української літератури, появою ряду оригінальних 

письменників зі своїм баченням світу, а відтак і з власним 

стилем. З ускладненням літературного процесу постали нові 

проблеми: стильової взаємодії, стильових впливів і, врешті- 

решт, як стильової диференціації, так й інтеграції, бо утворення 

57 | 67



нових художніх формувань все виразніше визначало стильові 
процеси. 

Атмосферу часу характеризує однн з епізодів літературного 
життя останньої чверті ХІХ ст: М. Драгоманов, спостерігши 
стильову спорідненість ряду творів, пов'язаних із розмаїттям 
«авторських імен, псевдонімів і анонімів», висунув гіпотезу про 
приналежність їх «досить енергічній особі чи групі» |9, т. 2. 
с. 336). Це свідчило про наявність у літературі необхідного 
грунту для появи стильових течій і готовність критики розгля- 
дати ці стильові спільності як закономірне естетичне явище. 
Про формування окремих шкіл в українській літературі дру- 
гої половини ХІХ ст. писав І. Франко, який цікавився також 
теоретичним змістом понять «напрям» і «течія». 

Ще інтенсивніше стильові течії формувались у першій тре- 
тині ХХ ст. передусім у 20-х роках. Показовими щодо цього 
є теоретичні висновки, котрих дійшов О. Білецький, послідовно 
працюючи з матеріалом пореволюційної літератури, що бурхли- 
во розвивалась. Велика художня відстань, а минуло лише чо- 
тири роки, лежить між статтями «Проза взагалі й наша проза 
1925 року» (1926) і «Украннская литература послеоктябрьской 
лорь» (1930). Якщо в перщій критик намагався вичленити 
стильові течії, які ледь-ледь починали окреслюватись, то у дру- 
гій він уже впевнено діагностував стильову динаміку, як-от: 
перехід від ліричної, «орнаментальної» прози до власної сти- 
лістики О. Копиленка, В. Вражливого, І. Сенченка, І. Микитен- 
ка, аналізував «суперечку про стилі» між організаціями ВУСПП . 
і Пролітфронту, констатував, що П. Панч знайшов «свій стиль». 
А коли «диференціація письменницьких сил зробилася різкішою 
і виразнішою», він впевнено заявив про «дві лінії художньої 
прози» |З, с. 141). 

Те, що естетичні, процеси у концентрованій формі виявляють 
себе.у стильовій сфері, для критики стає очевидним фактом. 
Тим самим створюється підгрунтя для формування третьої фа- 
зи у дослідженні стилю: вивчення стильових течій як основних 
одиниць літературного процесу. Нагадаємо, що вже з другої 
половини ХІХ ст. послідовно починає обгрунтовуватись теза про 
побудову курсу літератури саме через стильову призму. Звер- 
немось до фактів літературного життя, віддалених одне від 
одного приблизно на півстоліття. 

М. Дашкевич 1877 р. вперше в українському літературознав- 
стві висунув питання про формування курсу історії літератури 

як історії стилів: «Історія мови зі сторони стилю у вищому 

значенні цього слова і характеристичних внутрішніх особливос- 

тях в кожну епоху повинна бути нерозривно поєднана з істо- 

68



а о ласитно пай ; Я. | стає в цілком ори- 
гінальному вигляді. Згадаймо, що Бек називав історію літера- 
тури історією стилів» |б6, с. 740). Від висунення питання до реа- 
зна а несицерадни закони розвитку літературознавчої 
думки » вних умов. Щоправда, вже М. Петров у своїй 
їістори української літератури зробив спробу йти у руслі «вели- 
ких» стилів, Хоч і ця лінія не доведена послідовно до кінця. 
Тому й поєднуються у його періодизації «період сентименталь- 
ної української літератури» і «період українського слов'яно- 
фільства» |ЗІ, с. 16). Подальші ж історії літератури І. Фран- 
ка, М. Грушевського, С. Єфремова, М. Возняка, навіть Б. Леп- 
кого, який мав на меті дослідити розвиток естетичних почуттів, 
практично не врахували стильових параметрів розвитку, 

Лише в 20-х роках, коли було чітко усвідомлено, що «питан- 
ня стилю і особливо зміни стилю є найактуальнішими питання- 
ми сучасного літературознавства», що «змінність літературних 
явищ, діалектичну криву розвитку літератури ми .. можемо 
простежити тільки через стиль» |36, с. 9), розпочалася реаліза- 
ція цих завдань на рівні синтетичних курсів літератури. 

Підключити стильовий фактор спробував В. Коряк у «На- 
рисі історії української літератури», подаючи власне визначен- 

ня стилю: «Стиль є виразом усіх тих почувань, думок, настроїв, 

уявлень релігійних, вражінь, провідних у житті ідей, що вони 

сповнюють собою певну добу життя людства» |13, с. 8). Але 

вповні реалізувати цей фактор не дав змоги вульгарно-соціоло- 

гічний підхід, за яким не художні структури лягають в основу 

періодизації, а «форми господарської діяльності», вони зумов- 

люють «певні. ідеологічні надбудови і, зокрема, певний стиль 

мистецтва» (13, с. 12). Однак господарська діяльність 1 худож- 

ня діяльність дуже важко корелюються. Лише деякі економіч. 

ні формації виявилися «забезпеченими» певним стилем: наприк- 

лад, доба раннього феодалізму -- іконописний стиль, доба 

фінансового капіталізму -- модернізм. Однак і тут нема вияву 

якихось закономірностей, швидше всього торжествує смаків» 

щина. 
З'ясовував ці питання Йй О. Дорошкевич -- автор підручни- 

ка з історії української літератури, який витримав кілька ви- 

дань, що певною мірою різняться між собою. Спочатку вчений 
орієнтувався на жанровий принцип: «Еволюція (української 
літератури. -- О.К.) виявляється найпомітніше в еволюції окре- 
мих літературних жанрів» |7, с. 81). Водночас він не оминав 
питань стилю, розглядаючи дуже широкий спектр стильових 
формувань (при нечіткості дефініцій, певному ототожненні по- 

69



нять «напрям» і «стиль», вульгарно-соціологічному трактуван- 
ні характеру стилю -- залежно від класової ідеології). Звідси 
така гама термінологічних формувань, стильове «черезсмуж- 
зЖжя»: «стиль Енеїди», «пародійний стиль», «стиль Котляревсько- 
го», «стиль повісті», «народнопоетичний стиль». | 

У наступному виданні скасовано «поділ на жанри в першій 
половині ХІХ ст.». Увага зосереджується на розгляді фаз роз- 
витку, «об'єднаних спільністю мистецьких засобів і пануючою 
класовою ідеологією» |8, с. 7). Отже, жанр втратив статус 
організуючого центру, натомість ясніше і чіткіше окреслювала- 
ся роль стилю. Але цілісної концепції створити не вдалося. 
Швидше всього, це було попереду -- така логіка розвитку його 
думки, якщо йти послідовно від видання до видання (поширю- 
ються стильові характеристики). Так, у підручнику «Українська 
література» (1929) порівняно з виданням 1927 р. точніше, глиб- 
ше характеризувався стиль М. Хвильового. Однак життєві реа- 
лії не сприяли активізації теоретичної думки. І вже у виданні 
1930 р. спостерігаємо відчуження, а то й замовчування певних 
їмен, фактів, явищ літературного життя. Дихання тоталітариз- 
му, який не терпить плюралізму ніде, зокрема в культурі, по- 
ширилося і на літературу, де насаджувався єдиний творчий ме- 
тод. Утвердження єдиного естетичного кодексу призвело до 
згортання усіх художніх течій, уніфікації стильового розвитку. 
На десятиріччя припинилася робота над курсом історії літера- 
тури, побудованим за стильовим принципом. 

Натомість в еміграції був здійснений справжній естетичний 
переворот: йдеться про працю Д. Чижевського з історії україн- 
ської літератури. Відомий вчений зробив майже неймовірне: 
на основі фрагментарних, розрізнених матеріалів зумів встано- 
вити естетичні закономірності літературного розвитку. Одини- 
цею виміру Д. Чижевський обрав стиль. Історія літератури 
постала як естетичне явище -- художня система, основу якої 
становить стильова система. собу 

Стильові процеси, на думку вченого, визначають певні за- 
кономірності: стильовий розвиток грунтується «на постійній змі- 

ні протилежних тенденцій» |35, с. 20) -- ритмічно чер- 
гуються стилі, яким притаманна «любов до простоти», Із стиля- 

ми, що характеризуються «ухилом до ускладненості» (34, с. 20). 

Ці тези вчений надалі наповнив змістом: показав естетичну 

різноспрямованість стилів "двох типів на різних рівнях -- Від 

використання конкретних мовно-стилістичних засобів до куль- 

тивування певного матеріалу. 3 

Д. Чижевський не абсолютизував запропонованої концепци. 

Він сам бачив її певні слабкості і вказував на них. Однак кон" 

70



структивне начало в ній дуже потужне. Радянське ж літерату- 
рознавство в умовах жорстокого ідеологічного протистояння, 
окрім деструктивності, майже нічого у книзі не помітило. Ідео- 
логічні шори не дали змоги оцінити естетичного перевороту, 
зробленого вченим. Не оцінено належною мірою і принцип 
«маятникового» розвитку стилів. АД тим часом саме на основі 
цього принципу зроблені спроби змоделювати стильовий роз- 
виток літератури. Для прикладу можна нагадати схему стильо- 
вого розвитку, запропоновану М. Голубковим: «Якщо прийня- 
ти погляд, викладений тут, то історія радянської літератури 
буде виглядати як свого роду пульсація, як чергування полі- 
фонії та монологізму..» |4, с. 67). 

.Д. Чижевський зробив стильову характеристику української 
літератури «від початків до доби реалізму». Окремі ж стильові 
визначення сягають пори передреволюційної чи навіть револю- 
ційної, наприклад: «За революції, поруч панівних течій рево- 
люційної літератури, постає яскрава течія неокласицизму» 
(35, с. 22|. Пореволюційна доба ще чекає свого стильового 
прочитання. І тут є труднощі, які передбачив Д. Чижевський 
(«вичерплива характеристика недавніх течій має властиві труд- 
нощі» |35, с. 22). і 

Відродження інтересу до стильових проблем в українському 
літературознавстві розпочалося з кінця 40-х років. Спочатку 
йшлося про мову художнього твору, найчастіше в рецензіях, 
та й то під «завісу», як додаток до основних проблем. Хоч не 
можна оминути принципової за постановкою питань статті 
В. Козаченка |12|, у якій автор відстоював право письменника 
не обмежуватись у виборі мовних засобів (приводом для роз- 
мови стали критичні закиди О. Гончару -- те, що після Війни 

молодий письменник уже не дотримується «сільської мови»). 

Не можна оминути й статті Ф. Жилка, де увага зосереджується 

на необхідності вивчення індивідуального стилю. Згадаємо та- 
кож оглядово-аналітичну працю С. Крижанівського (15). У ній 

виділені ті проблеми, на яких і сфокусується увага в середині 
50-х років: творчий метод і стиль, термінологічне окреслення 

лоняття «стиль». | | Но, | 

Долаючи стереотипи, критика все далі відходила від. чисто 
мовознавчого розуміння стилю: «Своєрідний спосіб сприйняття 

і відображення життєвих явищ, який виявляється :у формі ху- 

дожнього твору, насамперед у мові, властивій даному письмен- 

никові, і можна назвати стилем» (18, С. 192) -- ось" одна Зі 

спроб, хоч і не зовсім вдалих, бо, врешті-решт, 1 тут.все замк-, 

нулося на мові. Все більше утверджувалася думка про те, що 
стиль треба розглядати як «ідейно-художню своєрідність пись- 

11



менника, що виявляється в особливостях тематики, ідейного 
змісту, композиції і мови» |29|). : 

Водночас стає зрозумілим, що. треба розмежувати, чітко тер- 
мінологічно окресливши поняття методу і стилю, бо без цього 
не можна вийти на розгляд питань стильової типології, диферен- 
ціації стилю: «Якщо стиль трактується як метод, то ясно, що 
тут не лишається місця ніяким течіям» (18, с. 136). У контексті 
цієї розмови природними є прагнення прояснити, що таке мане- 
ра, стильова течія. 

Паралельно йшло «прослуховування» художнього матеріа- 
лу. Та ще в середині 50-х років про стильові пошуки можна 
було судити лише за формуванням різних творчих манер, які 
потенційно становили основу окремих стилів. Кілька з них 
свого часу спробував окреслити М. Бажан: «Ми можемо гово- 
рити й про своєрідність манер, своєрідність художніх і стильо- 
вих засобів.. Так, барвистий, романтичний живопис Гончара 
багато чим відрізняється, наприклад, від зовні спокійної, побу- 
тово реалістичної манери, властивої Козланюкові, або від пси- 
хологічно заглибленого повіствування Стельмаха» (|1|. 

Поряд з цим робляться спроби приглянутися до процесу зба- 
гачення форм стильового мислення, який ішов хоч і повільно, 
але неухильно. Тонко підмітив особливості стильового розвитку 
в середині 50-х років О. Гончар. Не погоджуючись із тим, що 
в тогочасній літературі сформувався окремий романтичний 
стиль, він наголошував на все виразнішому виділенні різних 
стильових ліній: «Кожен, хто уважно стежить за розвитком 
нашої прози, виразно бачить різні художньо-стильові лінії, що 
все чіткіш накреслюються в ній. Ми, приміром, бачимо, з одно- 
го боку, «заземлену» прозу Панфьорова, Панової ...а з друго- 
гого -- прозу з яскравим романтичним забарвленням, представ- 
лену «Молодою гвардією» Фадєєва, творчістю Яновського, 
Паустовського, Казакевича» |5). Але пройде два--три роки і 
критика заговорить про стильові проблеми «відкритим текстом», 

не ховаючись за теоретичними припущеннями чи гіпотезами. 
Одним з перших питання стильових течій порушив Л. Нови- 

ченко, який потім протягом десятиліть знову й знову повертаз- 
ся до проблеми стилю |25; 26; 27). ; 

Найцікавішою (в аспекті напрямів дослідження проблем сті 
лю) є доповідь «Проблеми стильової диференціації у сучасних 

східнослов'янських літературах», підготовлена на. УЇ Міжна- 

родний з'їзд славістів. Відносячи характер світовідчування до 

стилетворчих чинників, учений глибоко проаналізував розбіж- 

ності між «стильовими системами» М. Рильського і Є. Плуж- 

ника, Не оминув він і таких питань, як-от: стильові принципи 

72



і літературна традиція, стильова течія -- результат посилення 
певної стильової тенденції, національна своєрідність індивіду- 
альних стилів і «стильових шкіл». Принципово важливим було: 
відстоювання положення: «Дослідження стильового обличчя 
будь-якої літератури неминуче вимагає ключа типологіч- 
ного (виділення Л. Новиченка. -- 0. К.)» |25, с, 19), що не ли- 
шилося декларацією, а вилилось у предметну розмову про сти- 
льову типологію літератури, передусім української. 

Треба згадати також праці С. Крижанівського, П. Мисника, 
В. Панченка (16; 19; 30), літературно-критичний нарис В. Мар- 
ка П7), дві монографії Д. Наливайка, які вийшли під однією 
назвою |22|, твори М. Наєнка, А. Кравченка |14; 23). 

Окремої розмови вимагає плідна робота над проблемами 
стилю, проведена українськими вченими в еміграції. Це й "пи- 
тання великого національного та національно-органічного сти- 
лю, стилю соціалістичного реалізму.- 

Усе це дає змогу повернутись у русло дослідження стилю 
(третій етап розгляду стильових проблем). І перші обнадійливі 
ознаки вже з'явилися: маємо на увазі спробу П. Кононенка 
побудувати курс літератури (точніше -- період у розвитку про- 
зи з 1958 по 1979 р.) саме на стильовій основі. Стане у нагоді 
й монографія Міклаша Неврли |24). Однак це лише перші 
спроби поновити перервану традицію. Попереду праця над син- 
тетичним курсом української літератури, побудованим саме за 
стильовою ознакою. | 

І. Бажан М. Стан і завдання української радянської літератури // Літ. 
газета. 1954. 28 жовт. 2. Белецкий-Носенко П. Зстетика // ЦНБ, відділ" ру- 
кописів, ф. 1, спр. 718, арк. 80. 3. Білецький О. Літературно-критичні статті. 

К. 1990. 4. Голубков И. Альтернативь: размьшлення об утраченньх воз- 
можностях // История советской литературь: новьшй взгляд. М., 1990. 5. Гон- 
чар О. І проза має бути поетичною // Літ. газета. 1954. 9 верес. 6. Дашке- 

вич Н. Постепенное развитие науки исторни литератур и современнье ее: 
задачи // Киевские университетские известня, 1877. Хе 10. 7. Дорошкевич О. 

Підручник історії української літератури. К. 1927. 8. Дорошкевич 0. Під- 

ручник історії української літератури. Харків; К., 1930. 9. Драгоманов М. 

Літературно-публіцистичні праці: У 2 т. К., 1970. Т. 2. 10. Жилко Ф. Мо- 

ва--зброя письменника // Вітчизна. 1951. Х» 1. 1. Квітка-Основ'яненко Г. 

Зібрання творів: У 7 т. К., 1981. Т. 7, Козаченко В. Мова -- наша зброя І 

Літ. газета. 1947. 10 квіт. 13. Коряк В. Нарис історії української літератури. 

Харків, 1925. 14. Кравченко А. Художня" умовність в українській радянській 

прозі: К. 1988. 15. Крижанівський С. Критичні праці 1951 року про радян- 

ську літературу // Вітчизна. 1952. Х» 5. 16. Крижанівський С. Художні від- 

криття: Статті з теорії та історії літератури. К., 1965. 17. Марко В. У ви- 

мірах стилю. К., 1984. 18. Мисник П. Багатогранність літератури т критики ІІ 

Вітчизна. 1955. М» 7. 19. Мисник П. Багатство форм і стилів. К., 1966. 

20. Могилевский А. Российская риторика. Харьков, 1817. 21. Могилевский Й. 

Российская риторика. Харьков, 1824. 22. Наливайко Д. Искусство: направ- 

73



дення, течения, стили. К., 1981, К. 1985. 23. Наєнко М. Романтичний епос: 
Лірико-романтична стильова течія в українській радянській прозі. К., 1988. 
94. Неврли М. Українська радянська поезія: Мікропортрети в художніх 
стилях і напрямах. К., 1991. 25. Новиченко Л. Про багатство літератури. 
К., 1959. 26. Новиченко Л. О многообразик художественньх форм и стилей 
в литературе соцналистического реализма. М., 1959. 27. Новиченко Л. 
Життя як діяння. К., 1974. 28. Новиченко ЛІ. Проблеми стильової диферен- 
ціації в сучасних східнослов'янських літературах. К. 1968. 29 Острик М. 
Розмову необхідно продовжити // Літ. газета. 1955. 22 верес. 30. Панчен- 
ко В. Проблема характера в'ее связи со стилевьми тенденциями современ- 
ной украйнской советской прозь. Одесса, 1979. 31. Петров Н. Очерки исто- 
ни украннской литературь ХІХ ст. К., 1884. 32. Прокопович Ф. Сочинення. 

М. Л. 1961. 33. Прокопович Ф, Філософські твори: У 3 т. К., 1979. Т. 1. 
34. Франко І. Зібрання творів: У 50 т. К., 1982. Т. 33. 35. Чижевський Д. 
Історія української літератури. Нью-Йорк, 1956. 36. Якубовський Ф. Від 
новели до роману. К., 1929. 

Стаття надійшла до редакції 12.09.92 

В. М. ІВАШКІВ, доц.,, 

Львівський університет 

Ідейно-естетичні витоки драми 
«ідей» Лесі Українки 
(до питання її взаємозв'язку з українською 
філософською драмою 30--80-х років ХІХ ст.) 

Високий інтелектуалізм драматургії Лесі Українки 
пов'язаний, зокрема, з ускладненим художньо-естетичним мис- 
ленням письменниці. Не досить типові для української драми 
ХІХ ст. елементи поетики та закономірне в силу загальнокуль- 
турного розвитку нації несприйняття новацій Лесі Українки 
наше літературознавство практично всього ХХ ст. звичайно ви- 
водило із контексту європейської літератури ХІХ ст." Це було 
значною мірою виправдано і не викликало колись (та й тепер 
не викликає) поважних сумнівів. 

Водночас у літературознавчій науці інколи з'являлися дум- 
ки про ідейно-типологічні зв'язки драматургії Лесі Українки із 

глибшою літературною традицією. Так, оцінюючи драматичну 

з» Авторитетний дослідник творчості Лесі Українки М. Драй-Хмара, 

посилаючись на твердження К. Квітки, серед літературних симпатій поєте- 

си назвав передусім Дж. Г. Байрона, Г, Гейне та М. Метерлінка 12, с. 47). 

(О Івашків В. М., 1994 

74



поему Лесі Українки «Кассандра», В. Перетц писав: «Але по- 
ряд із безперечно гарними місцями, не можна не відзначити 
також і штучної піднесеності тону, що з'являється в нових ав- 
торів, коли вони починають писати на античні сюжети, -- сумна 
спадщина епохи французького класицизму» |9, с. 431). 

Ще далі пішов інший відомий дослідник актуальних проб- 
лем історії української літератури А. Шамрай, практично за- 
леречивши зв'язок творчості Лесі Українки зі сучасною їй ін- 
телектуально-психологічною європейською драмою: «Коли її 
(Лесі Українки. -- В. І.) драматичну творчість поставити в ото- 
чення сучасної європейської традиції (йдеться про початок 
ХХ ст. -- В. І.), то можна побачити, що, власне важ- 
ко зв'язати її з популярними європейськими драматургами. 
Можна, правда, находити паралелі між героєм, приміром, дра- 
ми «В пущі» Річардом і Гайнріхом в п'єсі «Затоплений дзвін» 
Гауптмана, або находити, спільне-в екзотичній обстановці казки 
«Лісова пісня» з цією ж п'єсою Гауптмана; але ж в цілому 
творчість німецького драматурга, як і інших, далеко відійшла 
від тої класичної манери, яку ми бачимо в творах Лесі Україн- 
ки» (16, с. 143). 

Тим не менше сама творчість Лесі Українки давала повні 
підстави для твердження про «европеїзацію» її художнього мис- 
лення, хоча, зрозуміло, ця проблема, незважаючи на ряд спе- 
ціальних досліджень, все ж з'ясована далеко не до кінця. , 

Явно виражена «західна» орієнтація нашої науки у плані 
осмислення драматургічної спадщини Лесі Українки як явища 
передусім неоромантичного " призвела до практично повного 
ігнорування суто українських драматургічних витоків її твор- 
чості. Тому у вітчизняному літературознавстві практично від- 
сутні дослідження, в яких би спеціально порушувалося питання 
історико-літературної та естетичної співвіднесеності драматур- 
гії Лесі Українки із традицією української драми, зокрема ро- 

мантичної. Мало не єдиною статтею, в якій зачеплено цю проб- 
лему, слід ввжати працю А. Шамрая «Перші спроби романтич- 

ної драми», яка є передмовою до третього тому його видання 
«Харківська школа романтиків» (Харків, 1930). На жаль, ця 

унікальна стаття не мала активного впливу на дослідЖення 

істориків літератури наступних поколінь. Водночас думки авто- 
м 

" Про те, що у Лесі Українки було інше бачення смислу АДАМА ОН 

ніж у- письменників реалістичного напряму, свідчить, вюжромих зо відмови 

рід написання разом зі М. Старицьким драматичного етюду: «ктерс цтяАа 

гясати на задану тему (у Старицького) вже уложений план) і В 

з людиною зовсім іншого літературного покоління ї неододни кі Мо лі- 

тературних прийомів -- мені не дуже була мила» ПА, т. 11,с. . 

75



ритетного дослідника, яким був Агапій Шамрай, на моє 
переконання, є дуже продуктивними, дають змогу більш пов- 
но говорити про естетико-філософський смисл такого ще до- 
тепер  малоз'ясованого феномена як драматургія Лесі Ук- 
раїнки. 

- Разом з тим очевидно, що навіть виявлені певні паралелі 
між драматургією Лесі Українки і конкретним досвідом розвит- 
ку і функціонування української романтичної драми ще не 03- 
начають їх прямого запозичення Лесею Українкою саме звідси. 
Адже і романтична драма розвивалась у руслі конкретних ху-, 
дожньо-естетичних і філософських ідей світової літератури, що, 
звичайно, не заперечує її національних традицій. Як яскраву 
ілюстрацію до цього твердження можна навести цікаве свід- 
чення М. Костомарова, який, оцінюючи наприкінці життя свою 
ранню романтичну трагедію «Переяславська ніч» (1841), вва- 
жав її суттєвим недоліком високий патетичний класицистичний 
стиль та ідеальність сюжету і образів, що з'явилися у драмі 
під впливом Шіллера |б, с. 454). 

Один із найважливіших концепційних висновків ДА. Шамрая 
щодо історико-літературного функціонування української ро- 
мантичної драми 30--80-х років ХІХ ст. полягав у визначенні 
та обгрунтуванні принаймні двох основних ліній (течій) в істо- 
рії української драми ХІХ--початку ХХ ст. Йдеться про пара- 
лельний розвиток у нашій літературі так званих драми харак- 
терів і драми ідей. 

Драма характерів за нового часу бере свій початок від 
«Наталки Полтавки» І. Котляревського і через творчість 
Г. Квітки-Основ'яненка, Т. Шевченка та інших, менш відомих 
драматургів, знаходить своє вершинне втілення у театрі «ко- 
рифеїв»: М. Старицького, М. Кропивницького, І. Карпенка-Ка- 
рого, а згодом І. Франка та В. Винниченка. 

Драма ідей в українській літературі -- це нереалістична 
драматургія М. Костомарова, П. Куліша, Ю. Федьковича (пе- 
редусім трагедія «Хмельницький», на жаль, практично невідо- 
ма сучасній літературознавчій науці). Смисл драми ідей (чи 
ідеологічної драми) полягає насамперед у тому, що драматург 

. акцентує свою художню увагу на певних ідейних, ідеологічних 
суперечностях між героями, причому ці суперечності, поступово 
поглиблюючись, стають причиною сильного антагонізму між 
колись близькими людьми, У зв'язку із драмою ідей слід вести 
мову про акцентацію драматургом на так званій «внутрішній» 

дії, коли «герої не стільки здійснюють які-небудь вчинки, СКІіль- 

ки переживають тривко-конфліктні ситуації і напружено ду- 
мають» |7, с. 100). Як відомо, принцип організації «внутрішньої 

76



дії» у драмі активно пропагував Б. Шоу, зокрема у праці «Квін- 
тесенція ібсенізму». 

Леся Українка дуже цікавилася не зовнішнім, а саме внутріш- 
нім «життям українського суспільства, рухом, розвитком цього 
життя, боротьбою ідей. Звичайна «драма життя» приводить 
письменника до тих чи інших висновків самим своїм змістом, 
матеріалом. Пишучи таку драму, письменник користується, 
так би мовити, індуктивним методом. Леся ж, навпаки, орудує 
в своїх драмах методом дедуктивним, У неї з'являється яка- 
небудь проблема, росте, розвивається, й тоді вона шукає для 
неї схеми (мова про так звані мандрівні сюжети у світовій 
літературі. -- В. І.), в яку вона найкраще могла б укластися» 
ЧУко. 1141. | 

Творча індивідуальність письменниці, характер її художньо- 
то мислення, загострена чуттєвість і акцентація на «невидимих» 
для інших драматургів «житті, розвитку, руху і боротьбі ідей» 
ПІ, с. 60) закономірно призвели до того, що Леся Українка 
практично проігнорувала видимі життєві колізії, звичні сценіч- 
но-мелодраматичні ефекти, притаманні українській класичній 
реалістичній драмі. Тому «кожна її драма -- це зовсім не так 
звана драма життя (це визначення в даному випадку практич- 
но тотожне поняттю «драма характерів». -- В. Ї.), яка підказує 
письменникові ті чи інші висновки, а якраз навпаки: в душі 
письменниці виникає, живе й розвивається певна проблема, яка- / 
небудь з одвічних проблем, що тривожить душу людини, і пись- 
менниця шукає певної схеми, в якій та проблема викристалі- 
зувалася» (11, с. 60). 

Закономірно, що у творчості Лесі Українки-драматурга до- 
мінують «екзотичні» сюжети, теми із загальносвітової історії, 
популярні образи і мотиви, вони якраз і дають змогу письмен- 
ниці більш глибоко та естетично переконливо відбити у своїх 
творах цю «боротьбу ідей». 

Відомий лесезнавець 20-х років А. Музичка вважав, що по- 
дібна письменницька практика Лесі Українки передусім пов'я- 
зана із реальними суспільно-політичними умовами України, 
більша частина якої перебувала у надзвичайно важкій коло- 
ніальній залежності від Росії (10, с. 31--35|, а тому твори укра- 
їнських письменників, зокрема Лесі Українки, піддавалися 
особливо пильному цензуруванню. Водночас Леся була дуже 

чутливою до нових ідейно-естетичних віянь у літературі та ми- 
стецтві, передусім символізму. На думку М. Євшана, вона не 
лише мислила символами, а й у такий спосіб писала про Украї- 
ну: «Її, переважно античні і чужі теми, особливо в останні роки, 

не відчужували від України; вглиблюючись в душу старинного 

71



грека чн гебрея (єврея. -- В. І.), вона думала про Україну, 
серцем була при нас, писала навіть про наш час і наші обста. 
вини» |4, с. 51). М. Драй-Хмара вважав, що поетеса у такий 
спосіб ховала своє справжнє «українське» обличчя, завуальову- 
вала й ускладнювала оцінку становища України: «Увесь екз0- 
тизм Лесиних творів просто насичений українством; її драма- 
тичні поеми є не що інше, як символічні картини, в яких треба 
віднаходити прокляті проблеми українського життя» |2, с. 113|. 

Тим самим у творчості Лесі Українки, як твердив А. Музич- 
ка, органічно поєдналися своєрідне, загострено-чуттєве реагу- 
вання на події в Україні і символізм у літературі (10, с. 76). 
Тому боротьба «троянців з ахайцями, що намагалися зруйнува- 
ти Трою», є «боротьбою українців проти російської царської 
влади, що намагалася знищити українство, -- оця остання вікова 
боротьба й відбилася в деякій мірі в «Кассандрі»» |Ї11, с. 26). 
Тут слід вести мову про звичний для української літератури 
середини ХІХ ст. принцип алюзії, тобто свідомого перенесення 
сучасних письменникові фактів і проблем, а також оцінку 
реальних історичних осіб авторського сьогодення у часи давно 
минулі. Можна навести численні приклади із творчості Т. Шев- 
ченка; П. Куліша та інших романтиків, але особливо виразно 
цей принцип алюзії застосовано М. Костомаровим у романтич- 
ній драмі «Кремуций Корд». Епоха правління римського дик- 
татора Тіберія виразно прочитується як соціально-політичний 
устрій тодішньої царської імперії, а образ самого Тіберія бага- 
то в чому прямо нагадує царя Миколу І. Це був практично 
єдиний в українській драматургії зразок політичної драми-пам- 
флету, в якій езопівською мовою дана доволі різка й очевидна 

критика самодержавних порядків. 
Таким чином, можна констатувати, що коли у формі (йдеть- 

ся про сіожетну схему, колорит, систему образів, жанрові пара- 
метри творів тощо) драми Лесі Українки типологічні передусім 
загально-європейським тенденціям на універсальність та все- 
охопність, то у змісті вони мають суто національні, українські 
коріння. Тому логічним видається твердження, що характер 
і національне спрямування інтелектуальної драми Лесі Україн- 
ки певною мірою визначала саме філософсько-історична, інте- 
лектуальна у своїй суті українська романтична " драма як дра- 
ма ідей, що розвивалася протягом 1830--1880-х років. 

ж Дослідник життя і творчості Лесі Українки М. Драй-Хмара роман- 

тизм у творчості письменниці пояснює передусім особистими обставинами 

її життя: «З Лесиної біографії ми вже знаємо, що саме привело п на ро- 

мантичний шлях. Вона жила відокремленим, самітнім життям і звикла біль- 

ше до книжок, ніж до людей. Читання романів та оповідань з лицарського 

78 



П'єси І. Котляревського, М. Старицького, М. Кропивницького, 
І. Карпенка-Карого, незважаючи на окремі спроби Лесі Україн- 
ки у жанрі традиційної побутової сценічної драми", на мою 
думку, все ж не співвідносяться з інтелектуальним і філософ- 
сько-ппроблемним комплексом драматургічного мислення пись- 
менниці. Ще наприкінці 1897 р., тобто трохи більше як через 
рік після написання драми «Блакитна троянда», Леся Українка, 
турбуючись про подальшу долю своєї п'єси, так оцінила загаль- 
ний стан української драматургії, зокрема реалістично-етно- 
графічної: «Боюсь, Москва (йдеться про російську театральну 
публіку.-- В. І.) занадто привикла до «хохлацких коленцев», 
то їй, може, без «коленцев» і не врозумительно буде, Здається, 
я щодо моєї драматургії можу сказати: З5ріемак |езіет, піезіе- 
іу! 5ріемас піе тат Коти!» («Я співець, на жаль! Співати не 
маю кому!., польськ.-- В. Ї.)» |14, т. 10, с. 413). 

7 Виконуючи духовний заповіт М. Драгоманова, який постійно 
радив їй шукати «свого шляху», Леся Українка хотіла як літе- 
ратор виступати «зовсім незалежно, хоч нехай і одиноко» 
(14, т. 12, с. 64). Тому закономірним є твердження Д. Донцова 
про те, що вона «о цілу голову переросла хистом майже всіх 
сучасних письменників, а лишалася дивно незрозумілою, хоч і 
респектованою» |Ї, с. 3). 

Леся Українка, розвиваючи художньо-філософські ідеї ро- 
мантиків першої половини ХІХ ст., водночас постає цілком не- 
повторною творчою індивідуальністю, а її індивідуалізм стає 
«творчим, конструктивним», бо «деструкція не є його (себто 
індивідуалізму Лесі Українки.-- В. Ї.) метою, і він не біжить 
від життя так, як у Байрона або'в Лермонтова, бо це не без- 

надійний індивідуалізм тих кляс суспільства, що гинуть або 
мають загинути, і не анархічний індивідуалізм Пшибишевсько- 
го.. Перший клич індивідуалізму -- боротьба за визволення 

життя надзвичайно розвинуло в ній фантазію, і вона стала мрійницею. 

А самітнє, відірване від соціального оточення життя викликано було з зе- 

ликій мірі її тяжкою недугою» |2, с. 63). 

" Леся Українка так і не змогла домогтися повнокровкого сценічного 

втілення, а відтак і розуміння публікою своєї практичио єдиної пеихоло- 

гічно-побутової (отже, значною мірою традиціоналістської) драми «Бла- 

китна троянда». Численні. спроби явити (перед глядачами цю песу (драму 

ставили, зокрема трупа М. Кропивницького, Одеське «Товарищество русско- 

малорусских артистов» та ін.) неодмінно супроводжувалися, як правило, 

негативними театральними рецензіями |9, с. 243--246, 255--256| і повним 

неуспіхом, хоча в одному випадку «театр був повний» 9, с. 244). Як зго- 

дом зазначав ГГ. Хоткевич, для сценічного успіху «Блакитної троянди» 

«треба інтелігентних артистів і культурних ліодей», а також відповідної 

«публіки» |9, с. 446). 

79



- 

людини з неволі духовної. Через цю боротьбу людина очища- 
ється, одухотворює своє життя, стає вільним громадянином» 
ІЗ, с. 1341. 

чевидно також, що Леся Українка, як і українські роман- 
тики-драматурги, передусім М. Костомаров, Ю. Федькович 
і П. Куліш, беручись за високі драматургічні жанри (трагедію 
чи історичну драму-хроніку), насамперед прагнули приживити 
сучасні європейські літературно-естетичні тенденції українській 
літературі ". За висловом А. Шамрая, наша література значною 
мірою була затиснена рамками народності, що пояснювалося 
дослідником колоніальним становищем нації (15, с. 29). Схожі 
проблеми хвилювали і Лесю Українку, котра писала Л. Ста- 
рицькій-Черняхівській влітку 1912 р. із Кутаїсі: «Як Ви зараз 
же побачите по списку діячів, єсть се не більше не менше як 
українська версія світової теми про Дон Жуана (драма «Ка- 
мінний господар». -- В. 1,). «До чего дерзость хохлацкая дохо- 
дит»,-- скаже Струве і вся чесна компанія наших «старших 
братів». Що се є справді дерзость з ,мого боку, се я й сама тям- 
ліо, але вже, певне, «то в вьісшем суждено совете», щоб я тії 
Тодезуегасніипа (з погордою до смерті, нім.-- В. І.) кидалася 
в дебрі всесвітніх тем (як, наприклад, з Кассандрою своєю), 
куди земляки мої, за внімком двох--трьох одважних, воліють 
не вступати...» (14, т. 12, с. 399--400). 

Через те, що наше вітчизняне літературознавство зосередило 
свої сили на пошуках майже виключно соціального елемента 
в художній літературі, тобто, по суті, зациклилося на критич- 
ному реалізмові, картина історико-літературного процесу в Ук- 
раїні (а з цим і розуміння проблематики «нереалістичних» драм 
Лесі Українки) часто була неповною. Адже за межами цього 
процесу тривалий час був романтизм 20--60-х років (у драмі 
до 80-х років) ХІХ ст., а з цим і всі інші інгредієнти романтич- 
ного (точніше, нереалістичного) типу художньої творчості. За- 
кономірно, що творчість українських романтиків, їхній худож: 
ній світ, естетична система нерідко принижувалися, а часом і 
цілком ігнорувалися наукою, внаслідок чого в історико- літера- 
турному процесі виникла велика прогалина. Творчість Лесі 
Українки, яка переросла реалістичну традицію передусім у дра- 

"М. Костомаров 1840 р. мабуть, ще був свідомий свого новаторства 

у вітчизняній драматургії, адже вважав, що література має розвиватись у 

загальносвітовому контексті: «Старание прикидьваться мужиком  портит 
нашу бедную литературу» П15, с. 332). Як бачимо, ще далеко до горезвіс- 

ної костомарівської теорії української літератури як суто селянської, а 

української мови -- як мови для «хатнього вжитку». 

80



мі та об'єктивно продовжила насамперед романтичну лінію у 
нашій літературі, прочитувалася також далеко не всебічно. 

Уже драма маловідомого і малоталановитого К. Тополі «Ча- 
рю, или Несколько сцен из рассказов и бьлей украинских» 
(написана українською мовою, по-російськи подані лише ремар- 
ки і вступна стаття автора), яка за характером основної ідеї 
та фіналом твору -- смерть протагоніста внаслідок злочинності 
ного вчинків і прагнення головної героїні до справедливості 
пристрасне кохання -- виразно наближається до трагедії (впер- 
ше в новій українській літературі), пориваючи (точніше, вири- 
ваючись) із традицією етнографічно-побутової мелодрами «На- 

талка Полтавка» ". Художні принципи К. Тополі-драматурга 
який, за словами М. Костомарова, сказаними ним уже згодом. 
в «Автобіографії», безславно закінчив своє життя в глухій |ро- 
сійській провінції, рішуче продовжив сам Костомаров, написав- 

ши наприкінці 30--на початку 40-х років ХІХ ст. дві романтич- 
ні трагедії «Сава Чалий» (1838) і «Переяславська ніч» (1841). 
Інші його драми українською мовою, про які він сам згадував, 
невідомі науці. 

Романтичні трагедії М. Костомарова були новаторськими, 
відрізнялися від драматичних творів І. Котляревського своїм 
трагічним (трагедійним) закінченням, а також рядом «момен- 
тів тематичного, стилістичного порядку», передусім своїми істо- 

ричними темами та ігноруванням (у «Переяславській ночі») 
«фольклорним і побутовим колоритом, що становив невід'ємну 
рису українських п'єс не тільки на початку ХІХ ст., а й пізні: 
ше, до появи модерної драми» (15, с. 7). Названі трагедії М. Кос- 
томарова, написані у руслі традицій В. Шекспіра та Ф. Шілле- 
ра, були чи не єдиними прикладами творів «високих трагедій- 

них жанрів» в українській літературі 20--60-х років ХІХ ст. 
Еволюція художньо-ідеологічної (чи історико-ідеологічної) 

позиції Костомарова-драматурга виразно простежується при зі- 

ставленні названих двох його ранніх історичних трагедій: мис- 

лення письменника рухається у напрямі відмови від якомога 

повного окреслення етнографічно-історичного колориту до ак- 

центування своєї уваги на певній абстрактній концепції. Зако- 

номірно, що на відміну від трагедії «Сава Чалий», якому ре- 

цензенти свого часу закидали брак «єдиної ідеї», «Переяслав- 

ська ніч» якраз і «становить собою таку конструкцію, в якій 

художні компоненти твору перебувають у залежності від основ- 

" Є ще ряд недостатньо з'ясованих моментів у визначенні жанру цьо- 

го твору, але, думаю, що «Наталка Полтавка», як і «Назар Стодоля», є. 

мелодрамами. 

мазі 81



ної тезн, що стоїть, як епіграф до твору: «Так освободився на- 
род руський 3-под іга лядського, єгипетського». «Трагедія має 
прикмети «ідеологізму», що ним характеризуються «високі» 
драматичні жанри, де основними рисами розвитку дії являється 
боротьба ідей, а не пристрастей, чи, точніше, боротьба ідеї з 
пристрастями» |15, с. 19). 

Загалом рання творчість М. Костомарова типологічно спів- 
відноситься із драматургією Лесі Українки не тільки у своєму 
найголовнішому плані -- як драма ідей. Мова може йти і про 
дуже своєрідне творче переосмислення античності (мотиви Її 
міфології, сильні герої, яскраві сюжети тощо), врешті-решт, це 
було притаманне творчості майже всіх українських романтиків 
18, с. 151--155). М. Костомаров писав про своє раннє захоп- 
лення античністю: «мене став сильно приваблювати античний 
світ. Уява моя постійно зверталася до Греції та Риму, до їхніх 
богів, героїв, до їх літератури і пам'ятників мистецтва. Одного 
разу, читаючи «Їліаду» в оригіналі з перекладом Гнєдіча, я ви- 
рішив розіграти в особах сцену, як Ахілл волочив тіло Гектора 
навколо стін Іліона» |б6, с. 439). Підтвердження цього знаходи- 
мо і у згадуваній вище драмі Костомарова «Кремуций Корд». 
її тема -- популярний і в «античних» драмах Лесі Українки 
протест позитивного героя проти тиранії правителя. 

Водночас концепція романтичної трагедії М. Костомарова 
«Переяславська ніч» виводиться передусім із класичних траге- 
дій ХМПЇ ст. зокрема Ф. Шіллера. Класицистична традиція 
німецького драматурга мала великий вплив і на творчість Ле- 
сі Українки". 

У трагедії «Переяславська ніч» вплив Шіллера простежу- 
ється у плані органічного поєднання романтичних і класицис- 
тичних принципів (наприклад, з одного боку -- виразне і ке- 
ухильне дотримання єдності дії, місця і часу -- формальних 
канонів класицистичної трагедії, а з другого боку -- націо- 
нально-історичний контекст проблематики твору, -- риса вже 
романтичного стилю), що, на думку А. Щамрая, не притаманне 
трагедіям Шіллера (15, с. 21), але, по суті, домінуюче У літе- 

« «На Різдво (тобто наприкінці 1884--на початку 1885 рр. -- В.І.) 
приїхав Михайло. (брат письменниці. -- В. І.) і привіз Лесі твори Шіллера 
німецькою мовою в чотирьох томах. Леся того Шіллера завжди мала при 
собі, і тепер між її книжками три томи з нього збереглися (за твердженням 
М. Мороза, вони зберігаються в архіві Лесі Українки-- у відділі рукопи- 
сів Інституту літератури їм. Т. Г. Шевченка АН України, ф. 2, спр. 1340-- 
1342.-- В. І.). Одного тому, на жаль, бракує. Не знаю, чи він затратився 

ще за Лесиного життя, чи вже пізніше. Леся цими книжками особливо до- 

рожила -- і тому, що це твори Шіллера, і тому що це подарунок Мішни» 

І9, с. 525). 

82.



ратурі другої половини ХУПІ ст. Одну із основних рис поетики 
драм Шіллера дослідник вбачав у «перевазі «ідеального» над 
побутовим» П15, с. 22|, що логічно витворює із персонажів дра- 
ми «умовні «маски», схеми, котрі репрезентують певну ідею 
(15, с. 22). Ця художня ідея постає як провідна (чи одна із про- 
відних) у геніальному творінні Лесі Українки -- драмі-феєрії 
«Лісова пісня» (1912), причому колізія твору зміщується саме 
у напрямі «внутрішньої» дії: «історії страждання з5сНопе ЗеНеїє 
(прекрасної душі "), що терпить страждання серед жорстоких 
людей» (15, с. 22). | 

Незважаючи на свою недостатню популярність, значення 
цих трагедій М. Костомарова, які практично не бачили сцени 
(що, як видно на прикладі творчості Дж. Байрона, П.-Б. Шеллі, 
Лесі Українки, не є остаточним показником рівня майстерності 
твору), було воістину революційним. Саме вони Й стали пер- 
шимн серйозними спробами драми ідей в українській літературі 
першої половини ХІХ ст. А вже «в ХХ ст. Леся Українка дає 
цей жанр ідеологічної трагедії, більш довершеної формально; 
ніж спроба Костомарова, але все ж як перша спроба створення 
такої ідеологічної драми «Переяславська ніч» має свою істо- 
рико-літературну вагу» (15, с. 29). 

Закономірно, що всебічно обгрунтована М. Костомаровим 
філософсько-історична та естетико-моральна проблема відпові- 
дальності героя за доліо свого народу, трагічна роль цього ж 
героя, як і ідея християнського братолюбства і примирення, 
простежуються через заперечення збройної боротьби і готов- 
ність головних персонажів «Переяславської ночі» -- священика 
"Анастасія і козацького полковника Лисенка -- до самопожерт- 
ви, а згодом певною мірою розвинуті Ю. Федьковичем (траге- 

дії «Довбуш» і «Хмельницький»), П. Кулішем («Драмована три- 

логія») та іншими драматургами періоду романтизму, постають 

так виразно у драмах Лесі Українки, У «Боярині» Оксана, на- 

давши перевагу особистому щастю (воно виявилося примар- 

ним) перед своєю відповідальністю за підневільну долю народу, 

врешті-решт прозріває і своєю смертю, як і Сава Чалий, спо- 

кутує трагічну провину, закликаючи тим самим свого «помос- 

ковщеного» чоловіка Степана до боротьби за волю України. | 

Ідея самоусвідомлення Оксаною власної позиції у боротьбї 

українського народу за свободу проходить дуже складний шлях 

через проблему заперечення героїнею збройної боротьби (за- 

кономірні асоціації з образом священика Анастасія із «Пере- 

«У трагедії М. Костомарова «Переяславська ніч» це образ Марини 

Лисенко, у драмі Лесі Українки -- Мавки. 

6? 5 83



яславської ночі»). Вражає деталь -- чиста рука її чоловіка 
Степана спочатку уявляється Оксані як «рука від крові чиста», 
що «не всі вважають за честь» (13, с. 43|, згодом, уже в кон- 
тексті «всезагального утихомирення в Україні» (тобто зброй- 
ного поневолення українського народу царським військом) -- 
постає як рука, котру «покрила не кров, а так... немов іржа... 
як на старих шаблях буває» (13, с. 89). Тому проникливе сло- 
во Оксани ранить Степана (він «борцем не вдався») у саме 
серце, хоча із тексту не ясно, якою мірою це вплинуло на його 
національно-патріотичну позицію. Оксана вчинила, як і Мари- 
на Лисенко " (героїня трагедії М. Костомарова Марина Лисен- 
ко відмовилася від особистого щастя з поляком, бо вона «русь- 
ка»), виразно заявивши свою загальнонаціональну позицію. 

. Слід сказати також про цілком очевидний розвиток Лесею 
Українкою ідеї вищості жіночого начала над чоловічим (йлеться 
не лише про «Бояриню», а й про «Одержиму», «Лісову піс- 
ню», «Камінного господаря» та ін.), яка в українському роман- 
тизмі була одним з основоположних ідейних моментів; зрозумі- 
ло, що ця проблема цілком суголосна з європейською літератур- 
но-філософською традицією. Ідея визначальності жіночих ха- 
рактерів простежується у згаданій трагедії «Переяславська 
ніч» на прикладі сильного (хоча і часом недостатньо художньо 
викінченого) образу жінки-патріотки Марини, у романтичній 
мелодрамі О. Стороженка «Гаркуша» (1862) через образ Ма- 
русі, а згодом і численні образи драматичних та ліро-епічних 
творів П. Куліша (драма «Байда, князь Вишневецький», поеми 
«Магомет і Хадиза», «Маруся Богуславка» та ін.). 

За переконанням українських романтиків, передусім П. Ку- 
ліша, яке своїми коріннями мало не лише суто національну 
традицію, а й філософсько-естетичні концепції європейських ро- 
мантиків, зокрема П.Б. Шеллі (це виразно видно при зістав- 
ленні творів П. Куліша зі.змістом епопеї Шеллі «Повстання 
Ісламу»), Дж. Г. Байрона "7, жінка і є тим духовним джерелом 
практично всіх високоморальних учинків героїв, виразником 
духовної суті відповідних чоловічих образів. Не випадково ні- 

" Відхід Оксани зі світу реальнога в небуття -- практично те саме, що 
й відхід Марини Лисенко в монастир, а тому може сприйматися І як ІХНнЯ 

нездатність до тривалої практичної боротьби за  загальнонаціональну 
справу. 

«Є Так, аналізуючи особливості творчого мислення Дж.Г. Байрона, 
Є. Діорінг писав: «Усі чоловіки-герої, в образі яких поет відображав себе 

або риси свого духовного світу, мають біля себе, ніби у вигляді додатку до 

власного єства, жіночі образи такої ж життєвої повноти. Але й/ тут в окре- 

мих випадках зберігає силу твердження, що герої взнаються головним чи" 

ном через предмети їхнього кохання» |З, с. 441). 

84



мецькі романтики (зокрема, Новаліс) з ідеологічної концепції 
кохання до жінки виводили «таємницю втілення духовного на- 
чала в кінцевому світі і в людині» |5, т. 1, с. 244). | 

Саме таке (тобто ідеологічне) тлумачення жінки ми зустрі- 
чаємо і в численних творах Лесі Українки. Згадаймо, що саме 
Міріам, а не жоден з оточення Месії, зокрема апостоли, які, 
за Лесею Українкою, залишалися пасивними, здатна на без- 
корисливу самопожертву за високу ідею, за Месію. Сам же 
Месія у драмі змальований як такий, що прийняв жертву зад- 
ля щастя і спасіння нікчемних за своєю суттю людей. | 

Художня система драматургії Лесі Українки органічно про- 
довжує романтичну ідею незвичайної, сильної особистості та 
юрби, натовпу (принцип ідейної контрастності). Маємо також 
суто романтичний принцип осмислення. дійсності через втечу в 

історичне минуле, у природу, світ ідеальний, не спотворений 
цивілЛІЗацією. Художній світ драм Лесі Українки дуже тонко 
конструюється на ледь видимій межі романтичного й умовно 
реалістичного, що також було притаманне численним творам 
українського класичного романтизму. Складна і глибока есте- 
тична спроба створити у «Лісовій пісні» із непримиренної супе- 
речності світу кохання на фоні первісної природи, чистоти (зга- 
данмо, наприклад, таке ж ідеальне кохання у нетрях американ- 
ських незайманих лісів, змальоване французьким романтиком 
Ф. Шатобріаном у романах «Рене» і «Атала», згодом переосмис- 
лене пізнім П. Кулішем) і світу реалістично-буденного, від- 
верто прагматичного інший світ ідеального кохання та ідеаль- 

ної гармонії має одним із безпосередніх джерел таке ж праг- 
нення П. Куліша освятити кохання Марусі Богуславки і султа- 
на (поема «Маруся Богуславка»), Магомета і Хадизи (поема 
«Магомет і Хадиза») тощо. 

Як бачимо, посилена акцентація на інтелектуальному та іде- 

альному началах драматичних творів Лесі Українки, певною 

мірою зумовлена досвідом українського романтизму, зокрема 
романтичної драмн, спричинилася до піднесення над етногра- 
фічно-побутовою і соціально-побутовою драмою «корифеїв», а 

звідси і до майже повного неуспіху на сцені (загалом через 

недостатньо глибоке розуміння їх режисерами і публікою "). 

Тому драматургія (Лесі Українки, відзначаючись виразним 

ідеологізмом змісту, логічно сприймається як продовження нею 

є За висновком М. Драй-Хмари, і Леся Українка «не знала доскональ- 
но сцени... її більше цікавило письменство, ніж театр. Це підтверджується 

ще й тим, що вона завжди пише свої драми віршами, а ще Їбсен сказав, 

що драмі вірш і римн шкодять» |2, с. 118). . 

85.



на вищому естетичному рівні традицій української романтичної 
драми як драми ідей. МЕЖ Р РР ПУСТО у УКООВО 

Пунктирно окреслена проблема "даної статті, на мою думку, 
є досить вдячною для глибокого літературознавчого осмислен- 
ня, що слід би здійснити нашим ученим-лесезнавцям. 

-7 . 1. Донцов Д. Поетка українського рісорджімента (Леся Українка). 
Львів, 1922. 2. Драй-Хмара М. Леся Українка: Життя й творчість. К, 
1926. 3. Дюринг Е. Великне людн в литературе (Критика современной ли; 
тературь с новой точки зрення). СПб. 1897. 4. Євшан М. Леся Українка // 
Літературно-науковий вісник. 1913. Т. 64. Ме 10. 5. Исторня западной лите- 
ратури. (1800--1910) / Под ред. проф. Батюшкова Ф. Д: В 3 т. М., 3912. 
Т. 1. 6. Костомаров Н. И. Историческне произведения. Автобнографня. К., 
1989. 7. Литературньй знциклопедический словарь. М., 1987. 8. Микитен- 
ко Ю. О. Антична спадщина і становлення нової української літератури. 
К. 1991. 9. Мороз М.О. Літопис життя і творчості Лесі Українки. К,, 1992. 
10. Музичка А. Леся Українка: Її життя, громадська діяльність і поетична 
творчість. Харків, 1925. 11. Ніховський А. Екзотичність сіожету і драматизи 
у творах Лесі Українки // Літературно-науковий вісник. 1913. Т. 64. Ме 10. 
12. Рєзанов В. Леся Українка, сучасність і античність (до питання про лі- 
тературні джерела творів Лесі Українки): З нагоди 15-річчя смерті пись- 
менниці. Драматична поема «Кассандра». Ніжин, 1929. І3. Українка «Леся. 
Бояриня. К., 1991. 14. Українка Леся. Зібрання творів: У 12 т. К., 1975-- 
1978. 15. Харківська школа романтиків: У 3 т. Харків, 1930. Т. 3. 16. Шам- 
рай А.П. Українська література. Стислий огляд: 2 вкд., випр. Харків, 1928. 

Стаття надійшла до редакції О0Ж2).93 



«Молода кафедра» 

м Публікаціями Р. Я. Пархомика, О. Р. Багана, О. Б. Дрозда, 
- М. Комариці, 3. Б. Ляхович -- аспірантів Львівського уні- 

верситету ім. Ів. Франка, Інституту українознавства та Інститу- 
ту літератури ім. Т. Г. Шевченка відкриваємо рубрику «Молода 
кафедра», під якою будемо друкувати наукові праці молодих 
авторів. Сьогодні, як ніколи за всі часи літературознавчої нау- 
ки, створилися сприятливі умови для її поступу. Маємо змогу 
стати в повен зріст, змогу говорити про українську літературу 
таку, якою вона була на всіх етапах свого розвитку. Маємо й 
велику потребу в цьому. Необхідно написати сотні портретів 
письменників, творчість яких була вилучена з літературного 
процесу або сфальсифікована догматико-ідеологічною крити- 
кою; сьогодні потрібна нова історія літератури, нові фундамен- 
тальні дослідження про творчі методи, стилі тощо. Ї, безпереч- 
но, в цій величезній праці надія на молодих, найбільша -- на 
їхні плечі. 

Р. Я. ПАРХОМИК, асп., 

«Львівський університет 

Спроба літературного аналізу 

драматичної поеми Олександра Олеся 

«По дорозі в Казку» 

- Символізм в поетику української літератури входив 
досить повільно. Суспільно-політична орієнтація, що переважа- 

- ці я» . . - т З - 

ла в українській літературі кінця ХІХ--початку ХХ ст., міцно . 

(СО Пархомик Р. Я., 1994 

97



р протндіяла проникненню на рідний грунт паростків модерних 
західноєвропейських мистецьких течій. Однак серед відомих 
тогочасних письменників були й такі, що «цілком систематично 
вводили символічний досвід у свої твори. Агатангел Крим- 
ський.. і Микола Вороний на сході та Ольга Кобилянська Ї 
Михайло Яцків на заході -- це піонери українського передсим- 
волізму» |б, с. 33). Це коло можна було б поширити. Проте, 
на жаль, сумлінних, глибоких літературознавчих розвідок про 
стосунки української літератури з символізмом поки що в нас 
немає. Немає також "порівняльних студій між технікою драми 
доби символізму на заході і драматичним доробком О. Олеся, 
С. Черкасенка та Лесі Українки. А вони дуже потрібні. 

Символізм як конкретне історико-літературне явище, літера- 
турна західноєврейська течія охоплює духовні та мистецькі 
пошуки останньої чверті ХІХ ст. Символізм -- це своєрідний су- 
спільний та літературний протест, бунт проти натуралістичної 
та позитивістської естетики та поетики. Для нього характерні 
неприйняття антидуховної, міщанської атмосфери тогочасного 
буржуазного суспільства, а також виступи проти бездушного 
«фотографування» дійсності, прямої залежності від фактів і 
життєвих форм. | 

Символізм створює нову художню. модель світу, грунтом 
якої стає поетика та естетика романтизму і неоромантизму. 
«Символізм є природнім продовженням пізнішого розвитку ро- 
мантизму в новому духовному кліматі і в нових суспільних 
умовах...» |4, с. 17|,-- стверджує болгарська дослідниця цього 
модерного літературного напряму Розалія Лікова. Основний 
романтичний конфлікт між особистістю і світом, переростаючи 
в протиріччя між мрією та дійсністю, формував у естетиці ро- 
мантизму концепцію двох світів (матерільного і духовного), яха 
пізніше лягла в основу символізму. Звідси невід'ємне для сим- 
волістського світобачення романтичне бажання іншої, ірреаль- 
ної дійсності, віддаленої в часі і просторі та захованої всередії- 

ні, у глибині внутрішнього світу людини; піднесення значення 

уяви у творчому процесі і внаслідок цього -- гіперболізація, 
деформація художнього образу, деструкція реальності. Це по- 

роджує романтичну трагедію -- особистість не пристосована до 

світу. Водночас на межі гармонії та хаосу зароджується підсві- 

доме прагнення незвичайного, чудесного, обожнення душі. Вте- 

ча від дійсності у сфери мрій веде до абсолютизації ідеалу дука 

як чогось вічного і непізнаного. Символізм синтезує романтич- 

ні мотиви пошуку дороги, орлиного лету, «пориву 1п5 Віацй», 

людської самотності, туги, втоми -- з одного боку, а з друго- 

го -- мотиви радості, краси життя тощо. 

28



Однак символізм -- це окрема літературна течія, яка має 
і ряд відмінних від романтизму (ії неоромантизму) рис. Символ, 
як центральний момент в естетиці символізму, вже не є певним 
механічним художнім засобом (як у романтизмі), а згідно з 
теорією відповідностей (Ш. Бодлер, Ж. Морсас та ін.), взаємо- 
діючи у творі з елементами інших художніх систем (романтиз- 
му, неоромантизму, імпресіонізму), створює широку естетичну 
картину світу, де «всі предмети і явища, всі чуття і почуття 
зв'язані невидимими нитками в одну невиразну, містичну ці- 
лість» |б, с. 20). Тут усі елементи світу взаємодіють, тобто 
живуть, реагують, змінюються, рухаються. Символізм -- це ще 
один крок вперед до розширення обріїв мистецтва: «свобода 
художнього перетвогення світу збільшує коефіцієнт художньо" 
деформації» (4, с. 23). Для символістської драми характерна 
відсутність конкретизації місця і часу дії. Як правило, такі тво- 
ри не мають і національної атрибутики. 

Болгарський дослідник С, Хаджикосєв бачить розбіжність 
між романтизмом і символізмом в їхній поетиці. При романтизмі 
пейзаж є ще об'єктивізованим, при символізмі відзначаємо його: 
суб'єктивне сприйняття |9, с. 86). 

Ї. Смирнов підкреслив, що диференціація символічної та ро- 
мантичної доктрин відбувається у площині відносин між «тим, 
що визначає», і «тим, що визначається». «Романтики були впев-.. 
нені у тотожності «слова» і «діла» -- у збігу висловлювання і 
фізичної дії, яку воно позначає.. . Символісти заперечували яку б 
то не було іконічну подібність між дійсним і потаємним світа- 
ми: між планами висловлювання і змісту» ПУ, с..29--30). Отже, 
символісти створювали власний уявний світ, в якому символіч- 
но віддзеркалювалася суперечливість: ії складність сучасного 
світу і людини. Відсутність духовності вважають однією з го- 
ловних причин деградації людства. Дух, доведений до абсолю- 
ту, ставився ними завжди вище матеріального буття. | 

В основу драматичної псеми 0, Олеся «По дорозі в Казку» 
покладено концепцію двох світів (духовного і матеріального), що 
знайшли своє узагальнення в символічних образах Юрби і Ге- 
роя («Він»). Юрба в Олеся -- символ матеріального світу та 
низької, тваринної природи людини -- виведена в гротескних 
тонах. Вже початок першої картини поеми пройнятий трагізмом, 
котрий водночас межує з комізмом: люди, шукаючи шляху сво- 
го поступу в незнайомому світі (тут «завжди ніч -- вночі 

і вдень» ,|5, т. 2, с. 7|, заблукавши, збочують з дороги, зупиня- 
ються, втрачають надію на вихід, пристосовуються («пристосу- 
ватись до всього можна») і деградують духовно, уподібню- 
ючись, таким чином, «коням, буйволам і козам». Їм загрожує 

89



холод і голод. Вихід вони знаходять у тому, аби «жить любі- 
сінько травою і старості діждатись» -|5, т. 2, с. 6). 

В Олеся усі дійові особи юрби безіменні, вони утворюють 
собою загальну сіру масу. Суспільні умови життя сковують 
творчі сили людей, прагматизують та утилітаризують їхнє мис- 
лення, спосіб життя («Ми на зиму нагорнем гори сіна!»; «Коли 
ми хліб увесь з'їмо, гайда усі на пашу!» |5, т. 2, с. 61). -- | 

Натовп, який заблукав у темній гущавині по дорозі до «світ- 
лої Казки», береться вивести юнак: «НІ, ні! В цім лісі жить не 
можна. Дорогу треба нам шукати... Іду шукать дорогу» |5, т. 92, 
с. 7--9). Юнак уособлює в поемі світ духовності. «Він» -- муж- 
ній, незвичайний чоловік, відступник, відчужений від людей 
(«всі на роботі, а ти сидиш собі та граєш на сопілку» |5, т. 2, 
с. 8|), його життя спочатку наповнене болем, стражданням, а 
потім -- оповите серпанком романтики, пов'язане з ризиком і 
пригодами. | | 

Натовпові протистоїть юнак як втілення піднесеного (душев- 
ного) начала: «Суб'єкт набуває піднесеності тоді, коли з причин 
могутності своєї волі перевершує оточуючих його настільки, що 
його особиста воля, незважаючи на її обмеженість, здається, 
прагне безконечності» ГІЇ, т. 1, с. 256). Символічний світ драми 
Олеся твориться поєднанням піднесеного і гротескного. Такий 
принцип драматичного мистецтва сягає ще епохи романтизму 
і обгрунтований в поетиці В. Гюго: «..Особливість драми-- 
це її реальність... Реальність виникає із цілком природного 
з'єднання двох форм -- піднесеного і гротескного, вони поєд- 
нуються в драмі так, як поєднуються у житті і творінні...» )|2, 
т. 14, с. 95). Однак деструкція реальності, деформація худож- 
нього образу, відсутність місця і часу дії («убрання не має 
ознак нації і часу»), символічна знаковість і закодованість гли- 
бинного змісту твору свідчать про модерні естетико-філософ- 
ські погляди Олеся на дійсність і літературу. П'єса стає ціле- 
спрямованим протестом проти натуралізму та етнографізму 
побутової драми, проти намагання копіювати, наслідувати дійс- 
ність і водночас є пошуком нових духовних вимірів людини. 
Сутність її екзистенції розкривається новими художніми засо- 
бами. Образ юнака -- це нова психологічна модель неспокійної, 
складної, суперечливої людської особистості, яка бунтує проти 
тісних духовних масштабів міщанської юрби, перебуває в опо- 
зиції до бездуховності, стає вище приземлено-матеріалістичних 
інтересів. а 

ІОнак -- типово неоромантичний герой. «Він також діяч, але 

позбавлений титанізму, він демократичніший. Він походить З 
маси, уособлює не тільки еманснповане, а й активне, ДІЙСНО 

90



людське начало» |10, с. 15). Він -- непримітний, слабоснлий, 
«борсука злякавсь», «за мамою сумує», «з посміху ніколи'не 
виходив, хоча нікому зла він не робив» ||5, т. 2, с. 10). Соціаль- 
на й біографічна «зануреність образу» свідчить про бідняцьке 
походження юнака, на якому «сорочка... уся в дірках»; «у його 
батька не було свиней», а мати «й зимою ходила боса»: Отож, 
«момент реалізму завжди присутній в символізмі» (Ї, с. 34). 
Зумовлена поетом і генеза неабнякої духовної енергії героя 
викликана тим, що «у його батька був кобзар». Безсумнівно; 
це романтичний мотив довіри до вікових культурних цінностей 
ям об'єднуючого начала, стимулюючого і виховного фактора. 

Незважаючи на символічну заангажованість образу Проро- 
ка; Олесеві вдалося створити драматичний характер, сутність 
яхого розкривається як у діалогах, так і в розвитку дії. Харак- 
тер юнака еволюціонує: юнак--проводир--вождь--пророк. Та- 
лант Олеся-символіста найповніше виявився у тому, що він зу- 
мів з глибоким чуттям виразити за допомогою символу все те, 
що коїться у душі Героя, починаючи з першого його почуття 
і завершуючи кульмінаційним моментом пристрасті. Прист- 
рость -- визначальна, індивідуалізуюча риса характеру персо- 
рзажа. Наростання пристрасті, що рухає розвиток характеру, 
лередано в драмі через внутрішній світ юнака й через сприй- 
няття Його іншими дійовими особами твору. 
"Страждання і сумнів -- теж вихідні характеристики Про- 

рока. Мотив страждання у, творі є виявом душі, двигуном руху, 
спонукачем пошуку. Він народжується як результат зіткнення 
Героя з Дійсністю, трагічного протистояння між романтичним 
голосом свідомості (мотив необхідності пошуку стежки) і жит- 
тя. Поступово, наповнюючись, етика страждання юнака -- тер- 
півня від людей («Коли б могла ти глянуть в душу... яке там 
пекло! А скільки всі оці, що завжди сплять, накидали каміння 
в неї!.» |5, т. 2, с. 8)) -- еволюціонує в'напрямі терпіння для 
людей: «Я поведу вас, яйтиму перший.. я розкриюгруди і віль- 
ними руками терни колючі буду розгортать» |5, т. 2, с. 15). На 
перешкоді до пошуку стежки-- сумнів, невіра у власні сили 
(«Боротись я не вмію, і не дало життя мені.у руки зброї... Я 
слабкий... Ах, я найслабший від усіх!..» |5, т. 2, с. 8|), незнання 
дороги (проблема пізнання), інші труднощі на шляху (символи 
лісу, ночі, терну, вовки і т. ін.). Б А 

"Юнак -- трагічний Герой, й Олесь глибинно зумів показати, 
що роздвоєність, яка лежить в основі героїчного характеру, є 
виразом трагедії нового часу. Романтичний мотив внутрішньої 
тривоги, сумніву, боротьби зі собою, зі стражданням («0О, чом 
я'не такий міцний душею, як вони?!» |5, т. 2, с. 8|) тримає 

91



Пророка в постійній напрузі. Поступово сила страждання Го- 
роя, що наростає у зіткненні з юрбою, переборює сумнів і вима- 
гає пошуку дороги. Детермінанта пошуку має не тільки чутте- 
ве походження, а й ємпіричне: «Що тут тропа лежить, про це я 
знав ще змалку. Мені казав один мандрівець..» |5, т. 2, с. 14|. 
А вислів «Сам Бог навів мене, брати мої, на стежку» -- швидше 
данина традиції. Він вжитий на позначення щасливої випадко- 
вості, навіть інтуїтивності, тому немає у творі змістового, про- 
довження. Антиномії духа і матерії знаходять свою розв'язку 
у поемі автономно, без втручання світу потойбічного, божест- 
венного, космосу або фатуму. 

"Олесь намагається перенести душевні переживання і пси- 
хічний стан своїх героїв у змістову сферу реального світу, що 
притаманне символістам. Для базисної системи символізму ка- 
рактерна семіотизація дійсності -- виникнення таких уявлень 
про предметно-фактичний світ, згідно з якими кожен предмет 
є знаком, одиницею виразу. Він перетворюється у значення, 
стає зовнішньою стороною знаку, а внутрішній зміст зливається 
з будь-якою ідеальною сутністю явища '|7, с. 24). Реалії дінс- 
ності -- орел, каміння, кремінь, мак, хліб тощо -- набувають 
у творі зовсім іншого, символічного змісту, який співвідноситься 
з духовністю: «А скільки всі оці, що завжди сплять, накидали 
каміння в душу!»; «І справді, всі, як камені, лежать»; «Наїлись 
хліба, ну, і досить» |5, т. 2, с. 8--9). Художня деталь «камінь» 
символізує черствість, непорушність, бездушність, а «хліб» стає 
символом міщанського добробуту. «Кремінь» -- душа, «ка- 
мінь» -- люди; асоціації, поєднуючись, стають показником тра- 
гічного, бездуховного світу, приреченого на пристосованість. 

Ліс, в якому діють персонажі драми, теж не реальний, об'єк- 
тизований, а символічний, суб'єктизований. Образи лісу, гір, 
ночі -- це драматичні символи обмеженості людського пізнанкя 
і духу. Водночас їх можна тлумачити як абстракції труднощів, 
що трапляються на шляху до духовного ідеалу. «Ліс», «терни», 
«вовки», «Ведмеді» -- зматеріалізовані символи зла, смерті, 
повсякденності, міщанської психології. Ці образи, занурені у 
Дійсність, несуть потужне сугестивне навантаження: впливаючи 
на емоції читача, творять у його уяві відчуття обмеженості, 
тлінності, жертовності людського поступу. 

Проблема пізнання походить як від сутності людської спіль- 
нотн (юрба), так і від сутності людської особистості в її ціліс- 
ності. В Олеся вона перетворюється у проблему, віри і безвір'я, 
дії, активного вияву людини та безсилля, падіння зневіреног 
волі. Це, по-суті, якоюсь мірою драма-пізнання, що розіг- 
рується в душі Героя. Він сам не усвідомлює того, що головним 

92



«є якраз пошук, процес пізнання, рух до мети, а не негайне вті- 
лення ідеалу в життя. Взагалі боротьба тут ведеться між різ- 
ними видами пізнання: між потягом до знання і невірою у люд- 
ське пізнання («Еге, піди та пошукай! Шукали ми доволі...» 
(5, т. 2, с. 7)); між світлом, ясністю («Я бачив сонце і дививсь 
на нього») і темрявою в душі («Мені здалось, що я себе дурма- 
ном обпоїв»); між вірою і безвір'ям, героїзмом і безсиллям; 
між творчою працею (символ «корони»), прометеївським на- 
чалом і трагічною втомою («Я змучився.. ішов... боровся...» 
|5, т. 2, с. 241). Звідси гносеологічна проблема, що становить 
лоряд з темою духовності ядро драми, перетворюється в драму 
особистості, коли відбувається її роздвоєння. Романтична проб- 
лема людського пориву -- з одного боку -- на гору, вперед, 
у далечину, а з другого -- бажання спокою («Я далі йти не 
можу. Я упаду, я падаю.. Я ляжу, я стомивсь..» |5, т. 2, 
с. 231) -- пов'язана з почуттям сумніву, самотності і страху 
(«Та так зробилося одразу страшно»). Це.вічна екзистенціаль- 
на проблема життя. Ось що становить змістову сутність симво- 
лічної поеми «По дорозі в Казку». 

Пафос героїчного вчинку Пророка в морально-етичній про- 
блемі страждання від людей і для людей, у боротьбі зі самим 
собою, із власною роздвоєністю, і -- неможливість примирення 
з дійсністю. Врешті-решт, це -- велике, пристрасне бажання 
лету, орлиних крил, що робить людину вільною від земних кай- 
данів і дає змогу досягти Сонця -- «єдину втіху». Таким наст- 
роєм сповнений реально-символічний діалог Героя і Дівчини. 
Він саме їй сповідує і свої мрії, і свої болі. Перша розмова 
між ними несе у драмі яскраво виражене концептуальне на- 
вантаження. Вона стрімко переходить у дискусію між двома 
різними, можна сказати, протилежними поглядами на дійсність. 
З одного боку -- Дівчина -- уособлення міщанської моралі, 
прагматичного ставлення до життя, коли навіть кохання не 
виходить за межі утилітарності («Я іншого люблю. Мій моло- 
дий на цілий хутір швець... Поглянь, які мені він чоботи пошив» 
(5, т. 2, с. 81), а з другого -- Юнак, натхненник «орлиного 
лету». Він своїми думами сягає морально-етичних і естетичних 
висот. «Орел! Орли літають над землею, орли з-під хмар кле- 
кочуть і, наче дзвонами, клекотом до себе кличуть. Одних з 
землі здіймають, другим запалюють серця, на третіх жах на- 
водять!.» |5, т. 2, с. 81). Алегорично-символічна інвектива -- 
«Твій швець не був ніколи в небі, твій швець нікого не здіймав 
з землі угору, нікого і не кликав» |5, т. 2, с. 8| -- підсилює 
емоційно-змістове навантаження дискусії, називаючи таким чи- 
ном інший, протилежний альтруїзмові («орлиного лету») етич- 

93



ний імператив, занурений у дійсність (тому, з точки зору про- 
відника, обмежений і негативний). Юнак відкидає «зовнішній 
порядок», нав'язаний внутрішньому світу. Мотив орлиного лету 
в Олесевій творчості -- це завжди гімн душі, бо символізує 
красу й силу духовної спроможності людини, відірваної від 
земних кайданів, а тому вільної, такої, що не знає жодних 0б6- 
межень і велично прямує до Абсолюту. 

Абсолютизація духовного, розширення меж етичного та 
естетичного призводить до заперечення матеріального: «Про 
лет у небі я кажу. У хаті ж ніде й крил розправить» |5, т. 2, 
с. 8). Це характерний для символістів мотив знецінення, ніве- 
лювання законів, порядків матеріальної дійсності та заміна їх 
метафізичними |4, с. 87). Водночас орлиний лет в етюді сим- 
волізує прагнення чогось таємного, незвіданого, розширення 
духовного буття людини. 

Символічні образи «Казки», «сонячної брамн» в поемі -- 
величини вічної гармонії, духовного Абсолюту, що сприймають- 
ся чуттєво і несуть радість. Для юрби вони і мета, і надія, бо 
рухають людей вперед, змушують їх бунтувати проти розуму 
та непохитних істин: «Та ось іде шукать дорогу.-- Від розу- 
му -- не піде» |5, т. 2, с. 9). «..Бунт проти норм позитивізму 
і натуралізму, які обмежують, виливається у символістів у про- 
тест проти розуму, проти непохитних істин і правил...» |4, с. 16. 

Велике зацікавлення теоретиків літератури викликає питаїі- 
ня поетики символістської драми, Аналіз драматичної поеми 
«По лорозі в Казку» з точки зору її побудови дає підставі 
твердити, що символістська драма грунтується на поетиці реа- 
лістичної драми, зокрема, твір Олеся композиційно перегуку- 
ється з принципами формалістичної поетики Г. Фрейтага. Однак 
йдеться не про впливи поетики німецького вченого на компози- 
ційну структуру твору Олеся «По дорозі в Казку», а про рівень 
віддзеркалення принципів побудови реалістичної драми в пое- 
тиці символістської драми та.її новаторство. 

В поемі «По дорозі в Казку» чітко простежуються такі ком- 
позиційні елементи, як експозиція, зав'язка, розвиток дії, куль- 
мінація та розв'язка. Розміщення їх у творі класичне: послідов- 
не і вмотивоване. 

Перша картина вбирає в себе дві композиційні ланки п'єсі: 
експозицію та зав'язку. Експозиція збігається з початком тво- 
ру. Вона одразу ж (за допомогою ремарки і перших діалогів) 
вводить нас у світ зміщеної реальності, де немає ознак нації 
та часу. Місце дії -- символічний ліс, в якому завжди ніч. 

«У лісі живемо, у лісі й заблудились» -- така моторошна обста- 

новка, передана через символ-алегорію. Ця «декорація» сприяє 

94



моральному спустошенню людей. В результаті на авансцену 
виходить зматеріалізоване людське «я», для якого виживання 

полягає у пристосовництві. Параліч волі, що охоплює натовп 
намагається розбити Юнак. Отож, маємо два цілком протилеж- 
них ставлення до трагічної ситуації і відповідно дві проекції 
виходу з неї. Зав'язується конфлікт, у якому антагоністами 
виступають Він -- Герой та юрба. Розв'язка цього конфлікту, 
що стане водночас зав'язкою конфлікту всього драматичного» 
твору, наступає в кінці першого акту,коли Вінсилою своєї прис- 
расті поборює людей і веде їх до Казки. Герой вступає у кон- 
флікт з ворожою дійсністю, яку символізує ліс з усіма його. 
зматеріалізованими небезпеками: темрява, вовки, лев, ведмідь, 
гори, хащі тощо. У другій картині твору це протиборство сягає 
апогею, що й стає кульмінацією твору. Проте перша картина 
має ще й свою, чітко окреслену мінікомпозицію, кульмінація 
якої припадає на момент вияву юнаком дороги, а розв'язкою є 
спільна хода Героя та юрби до «сонячної брами». У першому: 
акті три мініконфлікти стрімко рухають дію. Детермінантою. 
першого з них (юнак--натовп), про який йшлося вище, стає 
світоглядний конфлікт, що втілюється у реально-символічному 
діалозі Героя з Дівчиною та продовжується у розмові з натов- 
пом. Третій конфлікт -- духовний, захований у роздвоєності 
юнака, у його флюктуативному ставленні до самого себе. Мно- 
жинніть конфліктів створює неабияку драматичну напругу вже- 
у першій картині твору. Німецький теоретик драми Ф. Фішер 
вважав, що сутність експозиції, основу драматизму становить. 
«ситуація, вона є тим зерном, з якого розвивається дія |ЇЇ, т. 6, 
с. 140). Як бачимо, Олесеві вдалося віднайти і створити на по- 
"чатку п'єси саме таку ситуацію, -- це ознака пера справжнього. 
драматурга. і 

Центром драматизму твору «По дорозі в Казку» є сильні 

душевні порухи Героя, що збуджують волю та виявляються в 

акції. Для нього характерна, згідно з поетикою Фретага, три- 

«ступінчатість наростання пристрасті. Це, зокрема, можна про- 

ілюструвати на прикладі діалогу юнака з юрбою, що відбува-. 

єється після того, як Герой знаходить дорогу Й повертається до 

злюдей -- сповістити їх про радісну новину й переконати у не- 

собхідності ходи: 

І, Він (вривається в гурт): Брати мої! Вставайте! 

-- А що таке? ; 
-- Що сталося? Кажи мерщій. 

9, Він: Вставайте всі! НІ, всі вставайте! 

-- Та ти кажи: ми й лежачи почуєм. 

-- Занадто ти ще молодий, щоб нам, старим, вставати.



9. Він: Не стану я казать, поки не встануть всі, не стану! 
-- Дивись, який гарячий! Божевільний! 
-- Давайте встанем. Га? Устанем? 
-- Доведеться... 
- А що ж? Хіба нам важко? 

Встають |5, т. 2, с. 12). 

Цей принцип поетики реалістичної драми простежуємо в бага- 
тьох діалогах символічного твору Олеся. 

Друга картина містить кульмінаційний момент твору: роз- 
мова Героя з жінкою, яка втратила в дорозі найдорожче -- 
свою дитину. Кульмінаційному пункту передують кілька сцен, 
що поступово підсилюють дію драми. Це діалог двох людей з 
натовпу, з якого довідуємося про ставлення юрби до проводи- 
ря: його вже іменують Пророком. Далі йде сцена, коли Дівчина 
уквітчує голову Героя «вінком-короною» з терну і червоних ма- 
ків (символ творчого, об'єднуючого, правлячого людського на- 
чала). Драматизм дії наростає, натовп абсолютизує поведінку 
юнака: Пророк -- «він знає все, він баче все, з ним Бог гово- 
рить» |5, т. 2, с. 19). Стежка, яку Герой прокладає в лісі, сим- 
волізує проникнення індивіда в хаос людського життя та зве- 
дення його до гармонії («Їз лісу, що давив нас, що небо чисте 
застилав, ми вийдем наостанку» |5, т. 2, с. 20)). У людей на- 
роджуються почуття незвичайного, чудесного щодо свого прово- 
диря, вони обожнюють його безкорисливість і силу. Олесь ство- 
рив виняткову, а тому індивідуалізовану структуру особистості 
юнака, яка у своєму творчому злеті, у мить душевного просвіт- 
лення уподібнюється до бога, пророка, вождя, надлюдини, що 
творить чудеса: «То, може, він, а не вітри, і дерево зламав?»; 
«Я бачив, як очима він сьогодні барса прикував: до ніг його 
припав страшенний барс і так лежав хвилину, мов зомлілий» 
15; т. 9. с. "18, 221. 

Сцени другої картини готують, таким чином, глядача (чи- 
тача) до змістового й емоційного сприйняття кульмінаційного 
пункту, в якому закладена головна ідея драми -- жертовності 
ходи як об'єктивної і необхідної сторони людського поступу: 
«О, не хиліть голів журливо, угледівши на стежці труп, труп 
брата або друга. Де жертви, там і перемога» |5, т. 2, с. 19). Ця 
ідея не викликає у творі навіть заперечення, вона постає перед 
нами не в розвитку, а як констатація. Кульмінаційна сцена дра- 
ми характеризується не тільки глибоким трагізмом («Я найдо- 
рожче стратила в житті. Я стратила свою дитину. Мені нічого 
вже не треба...» |5, т. 2, с. 21|), всеохоплюючим людським спів: 
чуттям («Не ти одна, - ми всі його згубили, його ми всі дорозі 

в жертву принесли. Ти ж стратила найбільше... від нас прийми 

96



уклін найнижчий» |З, т. 2, с. 21|), а й непереборним оптимістич- 
ним пафосом: «Брати мої! Раз діти умирають, то ми вже близь- 
ко біля Казки...» |5, т. 2, с. 21). Тлумачення суті символічної 
заангажованості кульмінаційного пункту драми треба пов'язу- 
вати з тогочасною Олесеві українською дійсністю. Серед наро- 
ду, який бореться за власні інтереси, за волю, можуть бути 
люди не зовсім свідомі. Але дякуючи тим, хто краще все ро- 
зуміє, юрба проймається усвідомленням всесвітньо-історичного 
значення боротьби, в ім'я якої люди страждають і приносять 
жертви. Це ціна, котру люди платять за попередній період 
сплячки, за відсутність єдності, деградацію духовності. Жертви 
цієї боротьби -- кара за провину. Смерть дитини -- найтрагіч- 
ніша, а тому найдорожча плата за історичний, духовний поступ: 
«Брати мої! Де жертви, там і перемога, і всі ви знаєте, що нас 
чекають жертви» |5, т. 2, с. 22|. Ідея жертовності знаходить у 
творі й гносеологічне виправдання: «Може через рік в лісі 
хтось, блукаючи, угледе труп його зотлілий і скрикне радісно: 
«О брате мій!.. Ти не погас -- ти і тепер гориш, як стовп вог- 
няний, ти і тепер показуєш дорогу» |5, т. 2, с. 21). Герой і юрба 
сповнені почуттям глибокої вдячності до жертв: «О брате мій! 
Прийми ж уклін від мене! Нехай ім'я твоє не сходить з уст 
людських вовіки» |З, т. 2, с. 21). 

Однак самої ідеї ще недостатньо, щоб надати дії справжньо- 
го драматизму. Патетичність і декламаторство другого акту 
поеми, хоч і дали змогу авторові ширше виявити тенденційне 
та ідейне навантаження драми, зменшили драматичну напругу 
сцени. Тому з точки зору драматизму друга картина є найслаб- 
шою. Вона відзначається більшою мірою ліризму, а конфлікт 

як такий винесений за межі композиційної дії. Водночас другий 
акт п'єси характеризується єдністю дії, інтересів і пристрастей. 
Загалом друга картина -- справжній гімн духовності. Якраз 
тут найбільше та найгостріше виявляється героїзм Пророка, 
який силою свого духу поборює світове зло, змальоване дра- 

матургом через символи лісових нетрів («..він цілу ніч ламав 

гущавину проклятих нетрів» |5, т. 2, с. 18|), тигрів і ведме- 

дів -- («Учора тигр хотів уже накинутись на його, а він блис- 

нув очима, і звір, як ранений, поповз у корчах в нетрі»; «Недав- 

но я боровсь з ведмедем...» |5, т. 2, с. 22) та ін.). | 
Гармонія духовного єднання між Пророком і людьми, що 

сягає апогею у другій картині п'єси, у третій несподівано пере- 

роджується в хаос. Відбувається поворот і падіння драматичної 

дії, наближається катастрофа. Причиною стає поведінка юна- 

ка, який «довго думає. Думки ж вампіри: із мозку смокчуть 

кров, і через те блідий. й вид у мене, може» 165: т. 2, САЗІВ 

ч- 

7--2855 97



Думки Пророка детерміновані в драмі різними почуваннями: 
невіра у власні сили -- флюктуативний мотив роздвоєності ро- 
мантичної особистості («Невже б то я, слабий, найслабший 
від усіх, міг повести усю юрбу із лісу?.» |5, т. 2, с. 261); дра- 
ма пізнання («Коли ми вийдем з лісу?», «Мені здалось, що ми 
йдемо, йдемо вперед і знов вертаємось туди, відкіль і вийшли» 
(5, т. 2, с. 23, 261); обмеженість знань Героя про людей, їхню 
психологію («Мені здалось, немов уся юрба іде зі мною, щоб: 
подивитися на мене, як на чудо» |5, т. 2, с. 261); мотиви втоми, 
сну, потягу до спокою, тиші. Усі ці проблеми насуваються на 
Пророка тоді, коли він згадав про свою слабкість. Сумнів опа- 
нував ним: «Невже б то я зміг, я б перший зміг іти і розривать 
терни колючі?! Невже б я міг, як стрілами, очима ранити і тиг- 
ра, й лева? Не вірю я. Це сон усе!.» |5, т. 2, с. 26). 

Першопричиною, приводом душевного страждання Героя 
став символічний епізод його боротьби з ведмедем: «Недавно 
я боровсь з ведмедем. Єдина мить, і я лежав би на землі, ро- 
зірваний на шмаття. Єдина мить!. Я подолав ведмедя. Але... 
єдина мить...» |5, т. 2, с. 23|. Саме ця сцена є в драмі елемен- 
том системи відповідностей, характерної для символізму. Крізь 
призму слогаду Герой переживає справжній «шок пізнання», 
це так би мовити поворотне місце драматичної поеми, від яко- 
го дія іде на спад. 

Далі дія стрімко наближається до розв'язки, бо творчі сили 
покидають Героя («Він загубив корону»). Коли активність Про- 
рока ослаблена сумнівом, роздвоєнням, спостерігаємо зростаю- 
чу дійовість існуючої Юрби. Натовп у перших двох карті 
нах твору поводився пасивно, підпорядковуючись активності 
Юнака. Пригадаймо, як кожна з двох сторін (юрба--вождь) 
у першому акті по-своєму вмотивовує та виправдовує свої дії. 
Мотивація пристосовницької, пасивної поведінки людей детер- 
мінована лише фізичним болем: «Шукали ми доволі... аж ноги 
покололи..», «Я щоку розірвав», «Я око виколов» |З, т. 2, с. 7| 
тощо. Духовна наповненість юрби змінює її ставлення і до Юна- 

ка, і до дійсності: «Це не життя -- прокляття!», «Тюрма якась», 
«Печера» (5, т. 2, с. 11).До людей повертаються почуття спогаду 
і мрії: «Хіба я про таке життя раніше марив»; «...Мені казали, 
що сонце єсть»; «А я вві сні його угледів -- сяє!» |5, т. 2, с. 13|- 
Власним героїчним прикладом, сміливістю, відвагою, благород- 
ством духу, любов'ю проводиреві вдається розбурхати приспа- 
ну, «слілу» юрбу та повести її до Казки. і 

Однак втрата людьми духовних орієнтирів в особі свого 

Пророка, якого вони більше боялись, ніж любили, призводить 

у третій картині до їх здичавіння («Так ви не люди, а страхови- 

98



ща якісь?Ї» |5, т. 2, с. 27)). Натовп знову стає символом зла, 
проявом якого є вбивство Героя. Гротескність образу юрби ся- 
гає апогею та набуває дуже негативних, різких рис. Ремаркою 
«На людину, подібну до горили, надівають вінок» змальову- 
ється духовне спустошення людей, котрі знову стають натов- 
пом. Та найкраще характеризує натовп саме сміх -- один З 
важливих образотворчих засобів твору «По дорозі в Казку», 
Сміх юрби має антигуманний зміст, генеза якого також у того- 
часній дійсності. Досить влучно про природу такого сміху ска- 
зав Е. Золя: «..В сміхові може бути закладена і велика знева- 
га. Бачити в людині лише нікчемного паяца; з цікавістю вивча- 
ти його, як вивчають чудернацьку комаху; штовхати його 
тільки на ризиковані витівки -- все це означає дуже зневаж- 
ливо ставитися до людства...» |З, с. 326--327). 

Люди обдурили Героя: він любив їх, а вони насміялися 
над його святими почуттями, позбавили його віри в людську 
гідність. Але Герой не зненавидів людей, не відмовився від них. 
Безмежна любов до людей -- визначальна риса його характеру. 
Вона не дає змоги Пророкові протиставити себе натовпу, поки- 
нувши людей напризволяще, він не шукає щастя тільки для 
себе. Квінтесенція щастя Героя -- у єдності з юрбою, у спіль- 
ній ході до Казки. Цікаві психологія ставлення Юнака до 
натовпу: стан, викликаний образами, насмішками, вилива- 
ється у гнів, і навпаки, прорив крізь власну роздвоєність, 
перемога над собою, досягнення гармонії у душі спонукає до 
пошуку дороги, дає протилежний за якістю результат: «Брати 
мої!». | 

Альтруїзм як норма поведінки і моральний імператив при- 
таманний новоромантичному герою |8, с. 297). 

У третій картині драматург не поспішає з розв'язкою. Для 
того, щоб збудити нову драматичну напругу, згідно з поетикою 
Фрейтага, наведені ще кілька сцен, які відсувають катастрофу. 
Вони глибинно занурюють нас у «пекло» душі Пророка, на яко- 
го насуваються давні антагоністи: юрба, дійсність і відчуття є 
власної неповноцінності. Останні душевні сили, підкреслені роз- 
мовою з Дівчиною, витрачаються на боротьбу з ними. Та тим- 
часова перемога над околом лише драматизує картину, дія якої 
неухильно і вмотивовано йде до катастрофи: вбивство Пророка, 
що є-знаком духовного і фізичного безсилля людей. Характер 
Героя, дійшовши в драмі до повного розкриття, у третьому 
акті повертається до першооснови: психологія поведінки Проро- 
ка стає подібною до психології поведінки Юнака. Таким чином, 
у творі Олеся змальовується трагедія індивіда, який перебуває 
у стані розбрату з людьми і з самим собою. 

7 | 99



Драматична поема «По дорозі в Казку» -- трагедія за сут» 
тю -- має порівняно оптимістичне закінчення, подане у вигляді 
своєрідної «моралі». Дія драмн, народжена у двобої між прист- 
растю і духовною деградацією людини, завершується утверджен- 
ням Казки. Символічним виразом близькості Казки та й, за- 
галом, свідченням її існування є сцена появи Хлопчика «в бі- 
лім убранні» (символ душевної чистоти). Душевна роздвоєність, 
вічний сумнів і страх паралізують волю людини, заважають їй 
досягти Абсолюту, котрий насправді існує як реальність, а бо- 

ротьба із власною неповноцінністю і всеохоплюючою бездухов- 

ністю -- постійна велика боротьба, - так можна сформулювати. 

підсумкову сентенцію драматичного твору Олександра Олеся 

«По дорозі в Казку». 

І. Бельй Андрей. Арабески. М., 1911. 2. Гиіого Виктор. Собранне сочи- 
чений: В 15 т. М., 1956. Т. 14. 3. Золя З. Собранние сочннений: В 26 т. М. 
1966, Т. 25. 4. Лікова Р. Проблеми на европейския символизьм. Софня, 
1984. 5. Олесь О. Твори: У 2 т. К. 1990. 6. Рубчак Б. Пробний лет// Роз- 
сипані перли: Поети «Молодої Музи». К., 1991. 7. Смирнов Н. П. Художест- 
венньй смьсл и зволюция позтических систем. М., 1977. 8. Українка Леся. 
Зібрання творів: У І2 т. К., 1977. Т. 8. 9. Ходжикосев С. Бьлгарският сим- 
волизьм и европейският медернизьм. 10. Царик. Д. К., Типология неороман- 
тизма. Кишинев, 1984. 11. Уізспег ЕК. Т. Ас5інсіїкК одег ХМіз5епясіаїї ас5 
Зсрблеп. Геїргір, 1846. 

ч 

Стаття надійшла до редколегії 10.03.93 

О. Р. БАГАН, асп., 
Інститут українозкавства АН України 

Я Естетичні критерії та оцінки, 
проблема традиції та новаторства 
в літературній критиці М. Вороного 

і Микола Вороний увійшов у нашу літературу і за ча- 
сом, і за своїми естетичними орієнтаціями як один з тих пись- 
менників, котрі завершували період остаточного формування 
української літератури і підносили її мистецьку планку до 
європейського рівня. Маємо на увазі думку Г. Грабовича |?2| 
про те, що українська література якраз у цей час, на початок 
ХХ ст. за відрізок «від Котляревького до Лесі Українки», піс- 
ля масштабної і просто героїчної праці письменників поперед- 

(СО Баган О. Р., 1994 

100 о 



ніх поколінь завершувала процес свого «становлення». Було 
витворене необхідне підгрунтя для повноцінного, вільного від. 
просвітницьких функцій, всеохоплєного і всебічного; високоху- 
дожнього існування літератури, яке забезпечувало їй нормаль- 
не і закономірне входження на світову літературну арену. 

За визначенням Леоніда Білецького, Микола Вороний з'яв- 
ляється в українській літературі як «перший свідомий поет фор- 
ми», як письменник, один з небагатьох на той час, виразно заяв- 
ляв у своїй творчості, що висуває на перше місце не.соціальні, 
а естетичні критерії. За такої естетичної декларації, орієнтую- 
чись на вершинні здобутки сучасної йому європейської літера- 
тури, М. Вороний закономірно став кумиром молодшого поко- 
ління українських письменників, передусім молодомузівців, яке 
по-своєму переосмислювало, оновлювало і збагачувало україн- 
ську літературну традицію. Тому буде цікавим простежити Її 
внявити, хоча б у головних аспектах, на основі деяких літера- 
турно-критичних праць письменника, естетичну платформу 
М. Вороного, її критерії та засади, так би мовити, іп гайіо, у 
ситуації, коли письменник був вимушений подати осмислено ї 
теоретично свою програму художньої творчості. 

Тут ми лише коротко зазначимо, на яких філософсько-ссте- 
тичних позиціях стояв М. Вороний, які ідеї визначально форму- 
вали його світогляд, світовідчуття і принципи, Звертаючись до 
літературно-теоретичної спадщини письменника, ми насамперед, 
зауважуємо його всебічну і фундаментальну освіченість у різ- 
них галузях культури, досконалий базис знання класики, з яки- 
ми він підходить до аналізу явищ мистецтва. Домінуючим ідей- 
ним підгрунтям у філософському плані все ж була ірраціоналіс- 
тична філософія ХІХ ст. Шлеєрмахер, Шопенгауер, Ніцше, 
інтуїтивізм А. Бергсона. Цих мислителів, особливо Шопенгауе- 
ра і Ніцше, Вороний часто цитує, спирається на їхні думки при 
трактуванні творів мистецтва чи при розробленні власних есте- 
тичних концепцій. З одного боку, в центрі уваги М. Вороного 
постійно перебуває естетика символізму. З другого боку, як син 
своєї нестійкої доби, М. Вороний вбирає у свій світогляд і со- 

ціалістичні, класові теорії. Але про це нижче. 
Отже; всебічність і глибина -- визначальні риси підходу 

М. Вороного, а ще додамо до цього тонкий, рафінований есте- 

тичний смак. З таких засад критикує, письменник той чи інший 
літературний твір. А тепер конкретизуємо. 

Ось вихідна позиція М. Вороного -- критика стосовно справ- 

жнього митця. У статті «У путах брехні» |1) -- рецензії на 
п'єсу В. Винниченка «Брехня» -- Вороний так окреслює специ- 

фіку істинного таланту: «Він (Винниченко. - 0. Б.) признає 

101



обов'язковими для себе тільки,закони творчості (ніяких іншихі!) 
ї творить інтуїтивно, -- мислить образами, живими уявами 
(символами), не голими розуміннями. І коли він помиляється, 
то і самі помилки цієї складної, художньої натури без порівнян- 
ня цікавіші, ніж ліниві прояви шаблонової думки більшості». 

Як бачимо, М. Вороний майже в дусі теоретиків романтизму 
трактує митця як натуру натхненну, таку, що не підлягає ні- 

яким законам холодного раціоналізму і закликає ставитися з 

підвищеною увагою до кожного поруху її творчого чуття. 

Щодо проблеми співвідношення свідомого і несвідомого у 

творця, то М. Вороний розумів її таким чином. Захоплено від- 

гукуючись про лірику Г. Чупринки у статті «Лірика краси 1 

смерті» |1), він задавався питанням: «Чи має Чупринка певний 

позитивний, критично продуманий світогляд?» | відповідав: 

«Безперечна річ, ні». Тобто, на думку М. Вороного, справжній 

поет може не мати навіть якогось чіткого світогляду, для того, 

щоб творити. Це зайве. Наукове, раціоналістичне підгрунтя 

для художника є необов'язковим. 
А що є необхідною, умовою для постання творчої натури? 

Що забезпечує народження літературних шедеврів? 1 
У рецензії на збірку Надії Кибальчич «Поезії» (|| Воро- 

ний подав власне розуміння природи митця: «Поет достежує 
світ не розумом, не свідомістю, а лише «откровенням», він 
дивиться у вічність. Це з одного боку. А з другого: життя душі 
виявляється в настроях і читач насичує свою душу настроями 
поета, але вже з допомогою свідомості, цебто мусить спершу 
уяснити собі розумом те, що читає, щоб потім відчутн. Щоб 
утворене в підсвідомих сферах душі провести в свідомість чита- 
ча в Його душу (завдання, у всій цілості, скажу до речі, недо- 
сяжне), треба, маючи талант, ще й бути великим майстром 
художнього слова, володіти блискучою технікою вірша, яка 
удосконалюється». Тут критик намагається виявити діалектику 
взаємодоповнюючих функцій свідомого і підсвідомого, чуттєвого 
в процесі сприймання художнього твору, вказує на версифіка- 

"ційну майстерність, вишколеність автора як на необхідний засіб 
для, так би мовити, налагодження художньоестетичної кому- 
нікативності з читачем. Формальні засоби мистецтва він роз- 
глядає як такі, що полегшують виявлення і розуміння склад- 
них, наскрізь символічних і чисто чуттєвих образів, які творять- 

ся у підсвідомості художника. 
Однак читач, на думку М. Вороного, не може бути пасивним 

об'єктом, а якоюсь мірою співучасником розкриття внутрішньої 
мистецької, духовної цінності художнього твору. У праці «Теат- 
ральне мистецтво і український театр» (1| для підпертя своєї 

102



думки він наводить слова А. Шопенгауера: «Творн поезії, різь- 
бярства та інших мистецтв змішують в собі скарбниці найглиб- 
шої мудрості, бо в них промовляє вся природа речей, а худож- 
ник тільки знає і перекладає речення її на просту і зрозумілу 
мову. Але само собою розуміється, що кожний, хто читає чи роз- 
глядає який-небудь твір мистецтва, мусить сам власними засо- 
бами сприяти виявленню цієї мудрості. Значить, кожний зро- 
зуміє її лише по мірі своїх здібностей і розвитку подібно тому, 
як моряк може занурити свій лот лиш на таку глибину, на яку 
вистане його глибина». і 

; Отже, Вороний розглядає художника, письменника переду- 
Смояк натхненну, творчу натуру, наділену глибокою і багатою 
їнтущією. Літературні твори -- породження її еруптивних внут- 
рішніх творчих сил -- надаються до сприйняття лише за умови 
активної інтуітивно-творчої роботи об'єкта (читача). Він з до- 
кором говорить про художню манеру Г. Васьківського у статті 
про ного збірку «До грунту»: «Взагалі в ньому художник-на- 
тураліст перемагає художника-психолога. Він рідко віддається 
Хвилям інтуїтивної творчості, не заглиблюється, не фантазує, 
а малює тільки те, що бачить власними очима. Його малюн- 
ки.. виглядають ніби ілюстрації, вставлені в книжку для окра- 
си, бо природа в них живе, хоч і гарним, але своїм окремим, 
байдужим життям, не зв'язаним з психічними переживаннями 
люден». 

Цю проблему розрізнення спрощеного, примітивного літера- 
турного методу натуралізму і дійсно високохудожнього методу 
реалізму чи нереалізму, як уточнює Вороний, він вирішує та- 
ким чином: «Натуралізм в мистецтві -- це непотрібна імітація 
дійсності. або просте її фотографування, тоді як реалізм зобра- 
жає життя, шукаючи в нім правди художньої, а не фотографіч- 
ної. Зображаючи життя, реалізм його художньо переображає 

і показує його таємну, скриту глибину. Реалізм, таким ро- 

бом, виявляє нам крізь зверхню форму життя, його ідею, його 

нумен, як кажуть філософи. Скоро лиш цей нумен зникає, ли- 

шається сама тотожність життя і місце реалізму заступає гру- 

бий натуралізм, імітація зверхніх форм життя, що з дійсним 

мистецтвом нічого спільного не має» (стаття «Театральне мис- 

тецтво і український театр»). | 

Враховуючи вище наведені естетичні засади Вороного, зрог! 

зумілішими стають його часом гострі, але справедливі суджен- 

ня про твори окремих письменників. Так, у рецензії на збірку 
Володимира ШПавлусевича він дає таку характеристику його 

поезії: «..Банальність.. нема індивідуальності.. загальне вра- 

ження: щирість, не присмачена Ціхами таланту... щось наївне, 

103



несміливе, часом прикро солодкаве і нудно сентиментальне...» 
13, 1921, Мо 47). Про лірику Надії Кибальчич М. Вороний пи- 
сав: «.Їїі поетичний світогляд вузенький, тісний і вичерпується 
двома--трьома мотивами. Для сучасної культурної людини, ви- 
хованої на шедеврах європейської поезії, зніженої тонкими 
нюансами символіки, розпещеної музичністю вірша, В поезіях 
Н. Кибальчич нема чого напитись, та, очевидно, не для кеї 
вонн й писались». 

Завдання справжнього літератора М. Вороний бачив у то- 
му, щоб якомога менше звертати увагу на все позірне, повер- 
хове і в глибині пусте, а навпаки, дотримуватися власної, внут- 
рішньо цільної творчої натури. У рецензії на перший номер 
журналу львівських молодих поетів «Митуса» він зазначив: 
«..Нові наддніпрянські поети, майже всі, перебувають під гріз- 
ним, бо не ограничним і хоробливо згубним впливом галасли- 
вої і поверхової московської поезії останніх часів. Щоб зуміти 
"видобути з глибин душі нове -- і головне-- своє слово краще 

й певніше було 6, прислухаючись до чужих голосів, все ж: таки 
йти за провідним голосом власної натури, яку старенький олім- 
нієць «Гете, не без рації, називав «мамкою» людини. З цілої 
зграї поетичного ефемеризму- на Україні лише один таланози- 
тий Тичина зумів послухатися мудрої поради великого німця... 
Ідучи в запалі за прикладом деяких наддніпрянських невігла- 
сів, галицькі поети не завжди уміють іти за безпосередньою 
інтуїцією і не всюди відчувають почуття міри в моментах твор- 
чого виконання; нерідко й вони, як хлопці за метеликами, га- 
няються за штучними докучливими алітераціями («Ситом сіє 
сірі струї» -- Купчинський, «Гогоче грім, Гуде. Гримить» -- 

крумеляк), гойдаються в колисці ритму занадто -свавільно, 
з ризиком вивернутися геть і співають на всі смаки, вересклі(- 
во детонуючи в навмисних асонансах та ніби в цілях надлюд- 
ського відчуття так уже калічать логіку художнього образу - 

символу, аж з нього нічого не лишається, крім словотворчого 
гамузу» |З, 1922, Х» 43). 

І тут ми підійшли ще до однієї проблеми в естетиці М. Во- 

роного: до його розуміння питання співвідношення в українській 

літературі традиційного і новаторства нових шкіл авангардиз- 

му, до якого письменник ставиться із застереженням. Давши 

наведену характеристику деструктивістських засад молодих 

українських поетів, критик у згаданій рецензії продовжує: «Ці 

прикмети в сучасній новітній поезії взагалі широко розпов- 

сюджені і, вказуючи на них... зазначаю її як «тотепіо», що 

може перестерігти їх від несмаку і вульгарного трафарету Різ- 

них нездар, які під знаком футуризму, дадаїзму стараються 

104



сховати свою духову мізерність, убогість і уходити за дивовиж- 
но оригінальних поетів... Іменуючи себе грядущими «пролетар- 
ськими поетами», вони властиво лише заслуговують на назву 
«пролетарів од поезп» або «Їе5 ргодиКіецг5 де Іа роеїегієе». 

Натомість М. Вороний протиставляє їм свою естетику, засно- 
вану на досвіді і талантові видатних класиків, митців слова і 
стилю: «Великий стиліст Флобер страшенно здивував колнсь- 
французьких педантів «парадоксальним» виразом: «З форми 
твориться думка». Тепер сей вираз не повинен нас дивувати. 
Щоб довести до найбільшого вивершення форму, сі артисти сти- 
лю викрили найперше тонкі секрети живої мови і впровадили 
їх в мову писану, використовуючи разом засоби тоничних і пляс- 
тичних митців. Вони простежили і встановили закон ритму, 
який пізніше геніально розробляли (Верлен -- в капризних 
змінах нюансів, Верхарн -- в бурхливій динаміці). Їхні закони 
лежать і досі в основі поезії, сучасні поети їх лише розроб- 
ляють, поглиблюють, деталізують; вони ще більше розхитали 
ритм і особливо працюють над перебудовою художньої логіки 
(синтетизм в комбінаційнім уживанню метафор). Великі зако- 
нодавці.. живуть і досі, а що сталося з тими рабами, які не- 
своєчасно і з негідними засобами кинулися були руйнувати і 
творити свої закони? Де плоди праці еспанських культивістів 
(часів Лопе де Вега), французьких «маріністів» (Маріні). 
Адже ж в їх заходах були вже сліди повторного модернізму, 
навіть футуризму, ці заходи скінчились «мильними банькамн» 
для забави великопанської шляхти, як тепер вони служать для 
забави недоуків і рагуепиз більшевицької буржуазії. 

Так, форма для поета -- бо в ній -- живий звук, лінія, фар» 

ба об'єднуються в ритмічнім руху, звідки виникає символ -- 

таємне відкриття душі. 
"Але з формою обережно». 
М. Вороний застерігає молодь: «Манірність -- зле, здемані- 

рованість -- ще гірше. 
Перша псує тимчасово, друга навіки, й її особливо повинні 

внстерігатися молоді поети, бо не один вже з них загинув з 
мертвою маскою на лиці». І тут же. накреслює своє бачення 
розвитку талановитої поетичної натури: «Треба виробити свою 
маніру, свій Їасоп де рагіег, свій стиль (бо -- стиль є людн- 
ною), а перш за все форму треба відчути, бо не відчута фор- 
ма -- фальш, порожній звук, марна тінь. 
- Отже, про культуру форми, культуру вірша треба дбати на 
тлі своєї індивідуальності, викоханої на лоні національної на- 
тури й зігрітої вогнем глибшого переживання, безпосереднього 
чуття». 

105



З огляду на ці думки стає зрозумілішою та нищівна крити- 
ка М. Вороним молодих українських поетів-футуристів. Ось як 
він характеризує поезію М. Семенка та її автора в рецензії на! 
його збірку «Ргеїцде. Лірика»: «З чого складається той худож- 
ній світогляд, звідки черпає автор ідеї та теми для своїх пое- 
тичних творів? Як розуміє і особливо -- як бачить іяк відчуває 
він околишній і свій внутрішній світ? На всі ці питання можна 
з категоричністю відповісти одним коротесеньким словом: ніяк. 
Бо нічого свого власного, індивідуального, продуманого і відчу- 
того він у свої віршотвори не вкладає, опріч хіба наївності, яку, 
на жаль, поверхово затушковує наслідуванням та мавпуванням 
інших поетів -- Олеся, Чупринки, Вороного. І хай мені про- 
бачить шановний автор, робить він це з такою легкомисною 
байдужістю, яка так характеристична для звичайного собі про- 
фана, що абсолютно не розуміється на тому, за що береться... 
Спосіб думання автора в основі своїй наскрізь натуралістичний 
і тому художні концепції в зазначених сферах -- важкі, вайлу- 
ваті там, де вони по змозі самостійні і, навпаки, - - штучні, ви- 

мучені і мертві там, де позичені чи змавповані» |1І|. Далі 
М. Вороний наводить місця, де М. Семенко бездарно, на його 

думку, «з дубовою простотою», «непоетично», але «хоч смішно» 
будує свої вірші. Для нього це недоладна проза: 

Потомилися за день і люде, 
І усі ворухливі створіння, - - 
Все забилось по хатах, по стріхах, 
Все завмерло в обіймах зомління... 

Його вражають «нівечення методу вірша», «калікуваті обра- 

зи і символічні потвори», як-от: «мов струни розбиті, прокльони 

гуділи в устах», «світ у повітрі змарнів», «очі квіт журних за- 

пали», «оспалий час я мушу задавить» і т. п., кострубаті вира- 

зи: «Весь цей день за покієм я гнався», «відгуки серця вибиває, 

як по весні садок», «з каменем в грудях нерозважним», «Щоб 

тіло покинув я духу зів'ялого» і т. п. М. Вороний доходить 

вйсновку: «В кожному разі, далеко краще було б, якби автор, 

заходжуючись коло віршування, пройшов бодай елементарну 

науку версифікації, бо плутати амфібрахій з дактилем, не до- 

держувати ритму; не знати навіть граматики мови, це вже для 

тоета скандал., Щоб посзія була гарна, її треба глибоко ви- 

страждати та виносити в серці». | | 

І тут задаймося питанням: що це? Нерозуміння представни" 

ком старого покоління нових віянь? Заскорузлий консерва- 

тизм? Чи, може, реакція тонкої, інтелігентної, культурної нату- 

ри на подразнення безсмаком, руйнацією усталених естетичних 

106



| 

| 
і 

1 

| 
і 

капонів і норм, врешті, прочуття того, що несли нові ульт- 
рамодерністські, авангардистські течії і напрями ХХ ст. люд- 
ству: деструкцію, а отже, не тільки дисгармонію у мистецтві, 
яке часом просто хотіли звести до якихось драглів (джаз, рок- 
н-рол і т. ін.), а й руйнування внутрішньої, психічної, ду- 
шевної гармонії людини і перетворення її у натовп зденер- 
вованих, анархічних і позбавлених особистісної цілісності 
споживацьких мас? 1 . 

А тепер ще повернемося до тези про перейнятість М. Во- 
роного соціалістичними віяннями, класовими теоріями мисте- 
цтва. У праці «Театральне мистецтво й український театр» чи- 
таємо: «Наш сучасний капіталістичний устрій не тільки відбив- 
ся в мистецтві, він зробив його своїм слугою, попихачем, а відо- 
мо, що між рабом і паном утворюються відносини далеко не 
на користь раба. Поминаючи той факт, що твори мистецтва 
підлягають тепер усім законам ринку -- попиту і пропозиції, -- 
стають, як і все інше, міновою вартістю, найголовніше те, що 
на творах сучасних художників здебільшого відчувається знач- 
ний вплив пануючого класу -- буржуазії. Буржуа платить - 
і художник мусить потрафляти його смакові». Чи не правда-- 
звайомі формулювання з відомого «Полного собрания сочине- 
ний в 4-х томах»?. Чи ось такий пасаж: «Філістер-буржуа 
шукає в театрі не глибоких емоцій, певної ідейної краси, не 
молитовного екстазу, а поверхневих вражень від фривольних 
сюжетів, жартівливої гри фантазії, словом, того, що не турбує 
серйозної думки, а дає лиш приємне лоскотання нервів. Тому 
вій не любить класиків, не любить ні Шекспіра, ні Шіллера; 
п'єси Ібсена і Гауптмана йому нудні». І далі: «В Росії, опріч 
двох-трьох авторів (Андреєва, Горького, Чирикова), що кож- 
ний по-своєму бореться з буржуазним укладом життя, більшина 

оригінальних п'єс належить перу безталанних авторів, пред- 

ставників натуралістичної школи.. На зразок п'єс Сумбатова 

(Южина) викроюють свої драматичні вироби Потапенко, Не- 
мирович-Данченко, всі без винятку. Світогляд їх наскрізь бур- 

жуазний. Ідучи за Скрібом компонують свої комедії 1 жарти 
Трахтенберг, Аверченко та інші, будуючи їх успіх на вигадливім 

ситуації та веселих пасажах». 
Чи не проявила себе тут ота щира віра безкритичного сина 

своєї епохи в овіяні ореолом народолюбності і соціального про- 
гресу вчення? З якою ж бо відданістю шукає М. Вороний у 
художніх творах отого знаменитого «соціального навантажен- 
ня», хоча б крупинок «боротьби з буржуазним укладом життя!» 
І водночас не добачає чи не хоче побачити щось поза тим у 
мистецтві окремих художників слова, не добачає саме ті есте- 

107



тичні критерії й ознакн, котрі, як визначений естет, він підно- 
сив в інших. У цьому плані М. Вороний знову ж таки виявляє 
себе представником тої частини української соціалістичної ін- 
телігенції, яка у своїй сентиментально-наївній вірі в фальцібі 
ідеали не тільки загубила державу в ту далеку епоху, а й, 
врешті-решт, сама стала жертвою кривавого Ваала), Ана 
на увазі"ті простодушно довірливі повертання з еміграції діябйів 
української культури, котрі майже всі опинилися у соціалістич- 
них концтаборах. 

Ці, так би мовити, парадокси поета, який, з одного боку, 
оспівував чисту красу, а з другого, віддавав данину в боротьбі 
з буржуазним світом, підмітив ще О. Білецький у своїй відомій 
лередмові до видання поезій В. Вороного 1959 року. Все це 
говорить, що М. Вороний був сином доби, в якій українська 
література виявила чітку тенденцію до свого самооновлення, як 
і грагнення до нових стежок у літературній самосвідомості. То- 
му цілий ряд його думок має історичне значення, хоча є в нього 
думки, що залишаються актуальними і тепер. Він пропагував 
культ високої поетичної форми, тримав руку на пульсі літера- 
турно-мистецької планети і йшов в ногу із часом. 

І. Вороний Микола, Твори. 1989. 2. Грабович Г. Функції жанру і стчлю 
у становленні нової української літератури // ЗНТШ. Львів, 1990. Т. 221. 
3: Українська трибуна. 1921, 1922. 

Стаття надійшла до редколегії 12.03.85 

О. Б. ДРОЗД, асп., 

Львівський університет 

Характер і конфлікт 
у драматургії В. Винниченка 

(п'єси «Брехня», «Гріх», «Закон») 

«Нічого в житті страшного немає. Нудно тільки», - - 
так промовляє до читача і глядача героїня драми В. Винничек- 
ка «Гріх» Марія Ляшківська |4, с. 484|. Не було б дивним, 
якби ці слова прозвучали в якійсь іншій винпиченківській п'єсі, 
оскільки подібна світоглядна позиція характерна не лишень 

СО Дрозд 0. Б., 1994 

108



для молодої революціонерки з вищезгаданого твору, а й ряду 
інших головних персонажів, створених драматургом. 

. Для Інни Василівни, дружини професора Мусташенка. (п'єса 
«Закон»), життя теж зробилось нудним, бо вона втратила змо- 
гу мати власних дітей. І щоб перебувати в рівних правах з жін- 
ками її кола, не існує «нечистих засобів», як вважає вона сама. 
Тобто, також у житті нічого страшного немає. Шукаючи щастя, 
вельми своєрідно рятується від нудьги й Наталя Павлівна (п'є- 
са «Брехня»). «Коли брехня може це щастя дать -- слава брех- 
нії» -- оголошує героїня (|4, с. 150). ' 
- В усіх трьох випадках одне й те саме життєве кредо спо- 
відають не другорядні, навіть не рядові персонажі, а головні 
герої. Цілком зрозуміло, подібна точка зору буде саме тою, нав- 
коло якої й розгортається основний конфлікт п'єси. І для того, 
щоб розглянути, як відбувається процес його розгортання, на 
яких рівнях він виявляється, спочатку слід роздивитися, кого 
письменник виводить на арену драматичної боротьби. 

То хто ж перед пами на сцені? Тип якої людини змальовує 
Драматург у своїх п'єсах? Не будемо зараз реферувати досить 
різні тлумачення цього питання дослідниками творчості В. Вин- 
ниченка (спектр думок справді широкий), краще подамо власне 
бачення проблеми. 

Головним героєм п'єси В. Винниченка є людина озлоблена -- 
на світ, суспільство, близьких, рідних, врешті-решт, на саму 
себе. Десь глибоко в надрах душі цієї людини невідомо коли 
зародилось егоїстично-страшне волання «Я хочу», яке терзає, 
мучить її, і тут же вбиває, чи просто затуманює відповідь на 
питання: «Що ж буде далі, коли виповниться те, чого я хочу?» 
Й тому дивним для людини є той факт, що після здійснення 
свого внутрішнього прагнення вона не отримує жаданого спо- 
кою, а навпаки, становище стає вкрай нестабільним, хитким, 
душевні муки посилюються, а це призводить до озлоблення, в 
кращому випадку лишень на саму себе. 

«Ніщо не може так легко порушити душевну рівновагу лю- 
дини, як яка-небудь теорія... Безвідмовно віддаються під владу 
ідей, звичайно, найбільш дурні люди» |2, с. 104). Наталю Пав- 
лівну свого часу оце «Я хочу» змусило вийти заміж за хвороб- 
ливого інженера Андрія Карповича, бо саме через нього вона 
«хотіла... дати людськості нові цінності» |4, с. 149). Та ба! 

Абстрактна любов до людськості швидко лопнула, як мильна 
бульбашка, а наша героїня, щоб не дати розгулятися злобі, 

котра ось-ось виникне як результат внутрішньої поразки, зно- 

ву ж, не задумуючись, впускає до себе інше «Я хочу»: вона 

таємно від сім'ї заводить коханця Тося, молодого поета. «В ос- 

109



нові всякої альтруїстичної моралі лежить егоїзм людей -- їкня 
корнсть чи шкода» |5, с. 96|, і тепер дружина Андрія Карпо- 
вича, перебуваючи в протиборстві зі своїм сумлінням, водночас 
вступає у конфлікт і з коханцем, бо поведінка Наталі Павлів- 
ни для нього не є зрозумілою. Але якщо нашій героїні в двобої 
з молодим поетом вдається вийти переможцем, то в наступних 
конфліктних ситуаціях автор приготував Наталі Павлівні су- 
тичку зі своїм другнм «Я», з «другою половиною її душі» |б, 
с. 178), вивівши на перший план образ Івана Стратоновича, 
помічника Андрія Карповича. Хто врешті-решт святкуватиме 
перемогу -- відповісти тепер однозначно не можна. 

Побутує думка, що В. Винниченко створив тип вольової осо- 
бистості, яка бунтує проти обивательських норм життя, протес- 
тує проти дрібнобуржуазного загалу, міщанської моралі. Але 
ближчим до істини видається Д. Донцов, коли говорить, що у 

ЗВ. Винниченка ніцшеанський тип сильної особистості -- над- 
людини -- перетворився у тип підлюдинн. «Ніцше проповідує 
любов до дальніх, Винниченко -- любов до ближніх, до самого 
себе, до свого тіла і до його розперезаних інстинктів насампе- 
ред». |8, с. 265). ; 

Справді, перед нами тип людини, яка майже повністю роз- 
чиняє своє «Я» у навколишньому середовищі, хоча спочатку 
цього й не помічає. Навпаки, їй видається, що поставлена мета 
є благородною, а якщо так, то засоби її реалізації можуть бути 
якими завгодно. 

Альбер Камю вважав, що подібний тип особистості не слід 
плутати з типом бунтуючої людини. Дискутуючи з Максом 
Шеллером, Камю наголошував на тому, що озлоблення у своїх 
вчинках керується заздрістю, а «заздрять, як відомо, тому, чим 
не володіють. Людина ж, котра повстала, захищає себе такою, 
якою вона є.. Злоба сильної душі перетворюється в кар'єризм, 
а слабкої -- у розпач. Але завжди йдеться про те, щоб стати 

іншим, ніж ти є насправді. 
Бунтуюча ліодина, навпаки, у своєму пориві протестує проти 

зазіхань на себе... Вона бореться за неподільність особистості» 
10, с. 130). 

В усіх трьох п'єсах генератором діянь героїнь є саме заз- 
дрість. Причому заздрість їхня неоднорідна. Вона може бути 
звернена на зовнішній об'єкт. Наприклад, Наталя Павлівна 
виходить заміж за талановитого, але бідного інженера лише 
тому, що заздрить сміливості тих, які ідуть на смерть, на жерт- 

ови.. «Я теж пішла на жертву», -- говорить вона Тосеві. Інна 

Василівна з п'єси «Закон» спонукає Мусташенка до здійснення 
свого безумного плану не тому, що їй не дає спокою святе 

110



материнське почуття, а тільки із заздрості («мільйони нікчем- 
них, гнилих жінок мають дітей, купи дітей»). 

Заздрість мучить і Марію Ляшківську (п'єса «Гріх»). Хоча 
в драмі героїня цього й не говорить, але зрозуміло, що вона 
заздрить тим людям, котрі впевнено йдуть до мети. Читаючи 
п'єсу, можна побачити, що наша героїня потайки заздрить мо- 
знахові, в якого вистачає сил спокутувати гріх людиновбивства,. 
.заточивши себе вже більш як на двадцять років на печерне: 
життя. Потайки заздрить Ніні, оскільки сама закохана в Її чо- 
-ловіка. Тільки прихованою заздрістю до чогось невідомого мож- 
на пояснити напівсерйозну заяву Ляшківської про те, що вона 
збирається виїжджати на фронт. Чуття підказує: якщо вона й 
це зробить, то не з патріотичних міркувань. На фронті вона 
шукатиме те, чого немає у неї зараз. | 

Але заздрість може бути і внутрішньою, тобто зверненою: 
на друге «Я» роздвоєної особистості. А таким другим «Я» нашої 
героїні у п'єсі «Брехня», як вважав М. Вороний, виступає образ- 
"символ Івана Стратоновича, а у п'єсах «Гріх» і «Закон», дода-- 
мо мн, -- відповідно образи Сталинського і Круглика. Саме 
цей конфлікт зі своїм внутрішнім візаві й становить серцевину 

,дії кожної з названих п'єс. Тепер персонажі драм В. Винни- 
"ченка вже заздрять своїй другій, сильнішій половині, боротьба 
ведеться на внутрішньому рівні, перемогу святкує егоїстичне- 
«Я хочу» (п'єси «Брехня» і «Гріх»; Наталя Павлівна і Марія. 
«Ляшківська самогубством розбивають доводи своїх опонентів - - 
Ївана Стратоновича і Сталинського), або прагматично-тверезе 
««мусить так бути» (п'єса «Закон»). Доля Інни Василівни скла- 
дається так, як їй напророчив друг Мусташенка Круглик. 

«Внутрішня дія виявляє міру духовної стійкості та самостій- 
ності героя, його здатність чи нездатність стоїчно протистояти 
багатоликому злу. Сфера цієї сюжетної форми -- відтворення: 
орієнтування людини в суперечливому світопорядку «вічного 
бою» за право бути особистістю» |12, с. 150). Без сумніву, у 
драматургії В. Винниченка ми зустрічаємося саме з таким ти- 
пом дії. Тому, незважаючи на різке протистояння героїв, кон- 
флікт виявляється передусім в осмисленні й переживанні дійо- 
вими особами якоїсь конфліктної ситуації. Хоча. й різними, 
на перший погляд, видаються нам постаті Наталі Павлівни та 
Івана Стратоновича, Марії і Сталинського, Інни та Круглика, 
все ж досить помітною є спільна риса, котра об'єднує героїв -- 
егоїзм. У чоловічої половини -- твердий і вивірений розу- 
мом до найменших дрібниць; у жіночої -- убивчо-чуттєвин,. 

"часто переростає у жорстокий цинізм, спрямований на ото- 
"чуючих. | 

111



Без особливих доводів нам зрозуміло, що і Круглик, і Ста- 
линський шукають прихильності в Інни та Марії зовсім не то- 
му, що закохані в них. І в одного, і в другого є лише бажання 
опанувати цими прекрасними жінками -- і нічого більше. 

Може здатися, що Іван Стратонович щиро кохає Наталю 
Павлівну. Той факт, що він повертає їй викрадені ним же лис- 
ти, на перший погляд, сприймається як великодушний. жест 
людяності. Але наскільки чітко і точно майже все розрахував 
помічник Андрія Карповича. Вивчивши характер молодої жін- 
ки, Іван Стратонович зрозумів: якщо після влаштованої ним 
сцени-погрози оприлюдненого читання листів він їх незабаром 
«великодушно» поверне адресатові, то Наталі Павлівні зали- 
шиться одне -- пристати на запропоновані помічником інжене- 
ра умови. Тут Іван Стратонович врахував майже все, за винят- 
ком того, що молода жінка у своєму егоїстичному «Я хочу» 
може прийти до кінця - самогубства. 

Згадаймо: «Злоба сильної душі перетворюється в кар'єризм, 
а слабкої -- у розпач». «Сильні душі» -- Наталя Павлівна і Ма- 
рія Ляшківська -- зробили непогану в жіночому розумінні ка- 
р'єру. Першу з них ледь не боготворять члени її сім'ї, другу -- 
товариші-революціонери. Фальшивий успіх, яким користуються 
героїні -- кожна у своєму колі -- стає для них дорожчим 
понад усе, в тому числі й понад власне життя. З чим завгодно 
вони можуть розлучитися, але тільки не з тим, за що боролися 
майже кожен день свого існування -- з власним самоутверджен- 
ням, незважаючи на те, якою ціною воно їм давалося. З диле- 
ми -- жити розвінчаною королевою чи померти, залишаючись 
в ореолі слави -- і Наталя Павлівна, і Марія Ляшківська оби- 
рають друге. | 

Винниченко писав у «Щоденнику»: «Оцінка сучасників 
чи нащадків є одним з могутніх факторів поводження людини... 
Але значна доля вчинків людини залежить також від страху 

оцінки після смерті... Багато людей приносить в жертву свій 

сучасний добробут, спокій, сили, здоров'я і навіть життя для 

тої оцінки після їх смерті... Свідомість майбутньої оцінки дає 

вже тепер певне чуття задоволення, втіхи, чуття високої ОЦІн- 

ки себе тепер, оцінки перед самим собою» (5, с. 99--100). Май- 

же аналогічну точку зору висловив Е. Бентлі: «Дії людини нНІ- 

коли не бувають відділені від інших людей. Більше того, вони 

головним чином і бувають спрямовані на інших люден... На- 

віть самогубство, цей останній вчинок людини, спрямований, 

здавалося б, тільки проти самого себе, є водночас актом агре- 

сії щодо живих» |2, с. 59). Подібне читаємо і у М. Бердяєва: 

«Самогубство може здійснюватись і за естетичними мотивами, 
Уа 

112 че



з бажання вмерти красиво, вмерти молодим, викликати до себе 
особливу симпатію» |З, с. 93). 3 

Звичайно, нам може видатися, що Марія своєю смертю ря- 
тує товаришів від жандармської розправи. Але це явище буде 
похідним, бо молода революціонерка насамперед рятує свою 
репутацію: товаришів можна було врятувати й іншим способом. 

У Інни Василівни доля складається дещо інакше. Доверши- 
ти свою жіночу кар'єру їй не вдається, бо вона не в вмозі пе- 
реступити останню межу -- отруїти суперницю Люду. Тому 
дружнні Мусташенка залишається хіба що підкоритися долі, 
яку їй блискуче напророкував Круглик. У цьому випадку пе- 
ремагає він, його прагматичний розрахунок. 

Наталя Павлівна, Марія, Інна-- з одного боку, Іван Стра- 
тович, Сталинський, Круглик -- з другого, -- це наче два стов- 
бури одного дерева, що, живлячись соками спільного для них 
коріння, розростаються в протилежні сторони. Їхнє протибор- 
ство зводиться до того, щоб отримати якомога більше світла 
під сонцем, затінивши таким чином свого суперника. Але чиєю 
перемогою не закінчувалось би подібне протистояння, резуль- 
тат буде завжди однаковий: після п'янкого цвітіння прого- 
лошуваних ідей зродяться гіркі плоди розбитого людського 
життя. і 

Про те спільне, що єднає героїв, писав М. Вороний у статті 
«Драма живих символів». Дослідник вважав, що чоловічий 
образ є образом-символом, утвореним самою героїнею, Пись- 
менник ліпить нову постать, «виймаючи з душі дійової особи 
все те, що складає трагедію її життя.. Ся друга постать, буду- 
чи символом, є разом і реальністю, є приятелем чи другом, не- 
відомою і укритою на дні душі силою, що уявляється нам у 
мріях-снах, уяві і передчуттях, або ж страшним гостем, що 
загніздився в серці людини» |?, с. 167). - 

Отже, в центрі драм В. Винниченка -- психологічний кон- 
флікт роздвоєної особистості, її муки, переживання. Цей кон- 
флікт передбачає внутрішню боротьбу, внутрішні протиріччя, 
зовнішній вияв найкраще переданий у протиборстві зі своїм 
другим «Я», реальним образом-символом другої половини душі 
особистості. 

Постійний парадокс драматургії В. Винниченка полягає в 
тому, що герої письменника при всьому своєму палаючому ін- 
дивідуалізмі вже не відповідають ролі завойовників життя, хо- 
ча й намагаються грати цю роль. Вони сповнені енергії, готові 
ло найбільш крайніх і рішучих дій, але завжди щось, ЧОГО 
вопи не можуть зрозуміти і про що ледь здогадуються, заважає 
здійсненню їхніх намірів. Особистості, народжені боротися й 

8-2935 п 113



наказувати, врешті-решт опиняються у принизливій, рабській 
залежності від чужої волі. 

Чому на перший план драматург виводить тип людини, кот- 
ра бачить своє відчуження від оточення, відчуває дисгармоніо, 
брак сенсу в житті та переживає метафізичну муку? Це явище 
А. Камю характеризував як «розлад між людиною та її жит- 
тям, між актором і його сценою» |10, с. 26). Найкраще шукати 
відповідь, приглядаючись до самого В. Винниченка, а також 
до того часу й середовища, в якому жив письменник. 

Винниченко «був чітко окресленим і принциповим сином 
своєї раціоналістичної і критичної доби. Він замикав собою 
вік свідомості М. Драгоманова, І. Франка, Лесі Українки, 
М. Павлика, В. Стефаника та інших, або, ширше кажучи, вік 
панування європейського раціоналізму й просвітництва. У цей 
великий позитивістичний вік трансцендентальні проблеми -- віри 
в Бога, потойбічного життя, смерті та безсмертя душі -- як за- 
ховані, незбагненні людським розумом питання, здавалося, 
втратили атрактивність. Але Винниченко насамперед письмен- 
ник... Він добре розумів, що ці вічні проблеми більше чи менше 
органічно пов'язані в людській свідомості. Тому як митець він 
ніколи не вилучав цих проблем з кола своїх спостережень і 
творчості» |11, с. 23--24). Так, не вилучав, погодимося ми, але 
й додамо, що трактував їх дещо своєрідно. 

Заперечивши існування Бога -- першопричини всього су- 
щого («інстинкт життя утворив Бога» |5, с. 91|) -- Винниченко 
тим самим свідомо заперечував і концепцію життя людини на 
землі як заслуженого покарання за гріхи прадавні й сьогоденні. 
Християнська ідея спокутування гріха підмінюється теорією 
«чесності з собою», яку письменник, розробляючи мало не все 
своє життя, почавши з п'єси «Дисгармонія» (1905), доводить 
до цілісної філософської системи. Вона найповніше викладена 
у трактаті «Конкордизм: система для творення щастя» (1945). 
Елементи цієї теорії ми знаходимо й у наших п'єсах, бо кож- 

она з головних героїнь є певною мірою носієм ідеї «чесності зі 
собою». У «Щоденнику» В. Винниченко писав: «Будь чесним 
з собою. Так я думаю. І коли ти сам перед собою почуваєш, що 
ти не зробив нічого гидкого, то май мужність перебороти біль... 

І коли ти почуваєш, що ні розум твій, ні почування не протес- 

тують проти твоїх вчинків, то тримай спокійно і твердо голову, 
не допускай болю. Ніяка образа, ніяка лайка не повинна бути 

для тебе образою і лайкою. Це або непорозуміння, або злосність 

не за те, що лають...» |5, с. 114. і 
У нашому випадку ні Наталя Павлівна, ні Марія Ляшків- 

ська, ні Інна Василівна не бачать у своїх вчинках «нічого гид- 

114



кого», бо не протестують проти них ні розум, ні почування. Єди- 
ке, що залишається незрозумілим для персонажів, -- це та 
дисгармонія, яка обов'язково виникає, коли, здавалось би, при- 
ишов час тріумфу втілених у життя ідей. Проголошувана тео- 
рія має хиби. Хоча їх не бачить Винниченко-проповідник, але 
зате прекрасно відчуває Винниченко-митець, У своєму філософ- 
ському трактаті про конкордизм Винниченко пікреслював важ» 
ливість балансу між інстинктами, субінстинктами, розумом та 
волею, однак персонажі в його драмах і романах являють по- 
ведінку дисконкордизму, де балансу взагалі не існує. Персона»- 
жі в творах Винниченка мають дуже мало раціонального, ними 
управляють сексуальні та біологічні інстинкти за Фрейдом і 
Дарвіном. Винниченко сам це визнавав у своїх записках «Про 
драми», що зберігаються у його архіві в Колумбійському уні- 
верситеті. «Першою моєю літературно-драматичною працею, -- 
зазначив він, -- була п'єса «Дисгармонія», написана в 1905 ро- 
ці. Темою її є вічний розлад між вищою свідомістю людини і. 
практичною діяльністю, між проголошуваними поняттями са- 
модержавного альтруїзму та інстинктами егоїзму. Роман «Чес- 
ність з собою» був розвитком ідей «Дисгармонії..» У наступних 
драматичних роботах мене займав особливо конфлікт між сти- 
хійними, первісними, вічними силами, непідлеглими людській 
волі, з одного боку, і, з другого -- людськими законами, часо- 
вими й умовними. У п'єсі «Брехня» закон симпатії та любові 
примушує героїню жертвувати поняттями правди, вірності і на; 
віть своїм власним життям. У п'єсі «Чорна пантера» інстинкт 
материнства вступає в боротьбу з сильною пристрастю люди- 
ни -- МмИистецтвом. Останньою моєю драматичною річчю є п'єса 
«Закон», де вічний, непоборний закон, лишаючись, як завсігди, 
переможцем без огляду на те, чи перемога ця відповідає інди- 
відуальному щастю, трощить його» |Ї, с. 167--168). 

Отже, Винниченко відкрив нові естетичні структури кон- 
фліктного -- передусім через індивідуальне сприйняття, - - «пе- 
реживання соціальних і духовних проблем перехідної доби» 

19, с. 23| -- того часу, коли людина, сприймаючи розумом нові 
ідеї, все ж залишається у полоні стереотипів і шаблонів. Вони 
чітко обіймають її передусім у часи кризових ситуацій. Пере- 
могти брехню засобами брехні, навіть тоді, коли розум і почу- 

вання дають на це свою згоду, виявляється неможливим. Обман 
і гріх завжди йдуть поруч (у Євангелії від св. Йоана сказанб, 
що днявол є «батьком. неправди», 8:44); вічний закон, який 

височіє, як фатум, порушити ще нікому зі смертних не було 

дано. Власне, нерозуміння цього й породжує конфлікт героя 

винниченківських п'єс із самим собою, з навколишнім світом, 

б 5



що нерідко приводить до трагічного кінця. Здається, це неро- 
зуміння було властивим і для самого Винниченка. Саме воно 
на нашу думку, й породило болючу драму його людської долі 

т водночас немеркнучу велич письменницької зорі незрозумілої 
ніким людини. 

І. Багрій Р. Записки кирпатого Мефістофеля, або Секс подружжя і ще 
деякі проблеми // Всесвіт. 1990. Ме 11. 2. Бентли З. Жизнь драмь. М., 1978. 
3. Бердяєв Н. О. самоубистве // Психологический журнал, 1992. М» 1. 4. Вцн- 
ниченко В. Гріх // Винниченко В. Вибрані п'єси. К. 1991. 5. Винниченко В. 
Щоденник // Київ. 1991. М» 11. 6. Вороний М. В путах брехні // Вороний М. 
Театр і драма. К., 1989. 7. Вороний М. Драма живих символів // Вороний М. 
Театр і драма. К., 1989. 8. Докцов Д. Криве дзеркало нашої літератури // 
Донцов Д. Дві літератури нашої доби. Львів, 1991. 9. Жулинський М. Ло 
матичні парадокси долі, або хто такий В. Винниченко // Український театр. 
1990. Хо» 1. 10. Камю А. Бунтующий человек. М., 1990. 11. Костюк Г. Світ 
Винниченкових образів та ідей // Слово і час. 1990. ХМ» 7. 19. Хализсв В. СЕ. 
Драма как род литературь. М., 1986. 

Стаття надійшла до. редколегії 10.02.92 

М. М. КОМАРИЦЯ, асп. 
Інститут літератури ім. Т. Г. Шевченка ЛАН України 

- фольклорний символ балади: 
міф і ритуал 

Міф і ритуал як світоглядна та обрядова основи дав- 
нього світобачення не зникли безслідно у народній творчості, 

а трансформувались у різні фольклорні форми: епос, казку, 

обрядову пісню, баладу. Ці елементи несли в собі метафоричне 

начало, завдяки якому змогли втілитись у- символі. Зауважи- 
мо, що символ не був у фольклорі статичним: він еволюціону- 

вав залежно від рівня поетичної трансформації від міфа (де 

уявне видається за дійсне) до власне поетичного символу. Шля- 

хом «декодування» фольклорної символіки можна відновити 

втрачені ланки давнього міфологічного цілого, встановити взає- 

мозв'язки між цими ланками, поєднуючи історичний і літерату- 

рознавчий підходи. | 
Тривалий час міф сприймався вченими як світогляд та ду- 

ховне надбання давньої історичної епохи. Не тільки історично, 

а й філософськи поглянув на міф О. Потебня. На його думку, 

(СО Комариця М. М., 1994 

116



міф -- це спосіб мислення, що існував у всі історичні епохи, це 
ототожнення суб'єктивного та об'єктивного. «Абстрактне зна- 
чення коренів здається нам таким тому, що є наслідком на- 
шого власного абстрагування, воно є перенесенням нашої су- 
б'єктивної думки в об'єкт (тобто міф), необхідне лише доти, 
доки нами не усвідомлюється суб'єктивність цієї думки» (10, 
с. 191). 

Нерозривний зв'язок міфа та балади виявляється у транс- 
формації символу. Проблема розвитку і трансформації міфа 
зовсім не заперечує ідеї еволюції символу -- навпаки, вона дає 
ключ до її розуміння. Виходячи із твердження, що міф -- це 
апріорність висновку, можна. провести паралель між філософ- 
ським і літературознавчим обгрунтуванням концепції еволюції 
міфа. На першому етапі у зображенні людського вчинку дійсно 
зливаються ідеальне та реальне, здійснюється їх взаємний пере- 
хід. 

А дочка не стерпіла та й у рік прилетіла, 
Перекинулась сивою зозулею, 
У вишневім саду сіла... |2, с. 303). 

Віра в реальність перетворення -- це міф, зозуля-жінка -- 
це символ, однак у баладі вони невіддільні; зозуля як символ 
«жіночої туги або ж жінки загалом реалізує себе через міф як 
«спосіб подолання цієї туги. На другому етапі злиття ідеального 
"та реального набуває умовного характеру, створюючи подвій- 
ність ситуації, коли щось є і його немає (принцип «гри»). У 
народній баладі це виявляється у формі умовного способу: ба- 
їжання перетворення не може піднестися до ступеня віри. Ця 
інестача компенсується орнаментальністю, глибиною власне ху- 
-дожнього вирішення: 

Щоб мені крильця з самого злотка, полетіла б в гостипу. 
Лісом летіла, ліс підсмалила своїми крилоньками, 

Лугом летіла -- луг затопила своїми слізоньками |2, с. 302). 

Іноді це перевтілення мотивується волею Господа («А ми- 
лий Господь єї вислухав -- зозуленьков зробив»). Останній 

єетап передбачає зруйнування віри в реальність метаморфози: 

«Остання стадія відходить далеко від своїх витоків, змінився 

ннавіть зовнішній вигляд поетичної формули: перетворення за- 

»мінене оформленням або порівнянням...» |6, с. 32). На нашу 

думку, порівняння, метафора -- лише одна з можливих форм 
рроеалізації міфологічного символу: він переростає у символ пое- 

ттичний, що осмислюється й узагальнюється на вищому рівні. 

У фольклорному, як і в літературному символі, «тотожність Є 

117



образною урочистістю, - - яка переживається, але не сприйма- 
ється на віру» |З, с. 278|. 

..Під стріхов зозулечка ночує, 
На свого соколика банує, 
Що єї гніздечко розметав, 
Що єї дітоньки розігнав |8, с. 107). 

Момент метаморфози -- найхарактерніша ознака міфологіч- 
ного символу -- безпосередньо пов'язаний із водою, символіка 
якої функціонує в баладі у кількох формах: води, Дунаю та 
роси. Витоки цієї віри в реальність перетворення сягають епо- 
хи жертвоприношення; на основі баладних сюжетів можна від- 
новити первісну логіку ритуалу та його подальшу трансформа- 
цію у фольклорі. Українська балада зберегла мотиви перетво- 
рення людини в окремі предмети навколишнього середовища. 
В процесі історичного розвитку втрачаються корені її виник- 
нення: сюжет ритуальний стає сюжетом побутовим. У міфі як 
ретрансляторі ритуалу не міг відбитися емоційно-моральний 
аспект жертвоприношення: дівчина шлюбного віку, призначена 
для жертви, була чиєюсь коханою, дочкою, однак закон ритуалу 
домінував над людськими почуттями. Коли міф переходить у 
поетичну умовність, знімається це табу і саме заборонений ас- 

пект набуває великої ваги. Тому балади про порятунок дочки, 

милої -- це поетична трансформація психологічного стресу в 

процесі ритуалу: 

-- Гей, закладайте ви, сітники, ви сіти 
Та" й поможіть мн подолянку зловити... 
Гей, як спустили подоляночку в яму, 
Як заплакав козак, як за рідненькою мамов |(Ї, с. 125). 

Міфологічна символіка води була тісно пов'язана з усією 

обрядовістю і містила в собі ідею очищення. У О. Потебні зна- 

ходимо: «Вода -- правда. Звідси гадання; якщо вода втрима- 

ється в решеті і т. п. то це станеться, то це правда... Так до- 

водилась істинність» |11, с. 451--452)|. Сліди подібного уявлен- 

ня збереглися в баладі у формі процесуального символу гасіння 

водою з решета палаючої сосни. Символ конкретизує поняття 

«правди»: це залишки обряду перевірки дівочої цноти. Дівчину, 

що переступила закон, чекає спалення, невинну вода З решета 

мусить врятувати. Чеський дослідник Ян Коллар вважав спа- 

лення під сосною спокусниками в українських, чеських, сло- 

вацьких баладах стародавнім покаранням, подібної думки до- 

тримувався і М. Костомаров. Хоча «тема спокушення дівчини 

відома не тільки в народній поезії словян, а и в західноєвро- 

118



пейських народів у МПІ ст, |5, с. 97), однак мотив спалення 
властивий тільки слов'янському фольклору». Паралель у роз- 
витку міфа і символу простежуємо у реалізації одного через 
Інше: віра в можливість води передавати й зберігати певну. 
інформацію -- це міф, а гасіння палаючої сосни решетом 
води -- це символ. 

Міф і ритуал -- два крила давньої поезії-та релігії. «Зв'язок 
«ритуал -- міф» є відповідальним за трансляцію у сферу люд- 
ської діяльності досвіду співбуття зі світом, який дається люди- 
ні в процесі ритуального переживання. При цьому міф виступає 
водночас засобом актуалізації ритуального досвіду і засобом 
його адаптації до умов, за яких перебігає конкретний реальний 
факт.. Човниковий рух від ритуалу через міф індивіда є одним з 
пайважливіших потоків, які пов'язують людину ісвіт» (14, с. 47). 

«Трансформація ритуалу в обряд спричинилася-до появи обря- 
дової символіки, що грунтувалася на ритуальному використанні 
того чи іншого предмета і була тісно пов'язана із міфологічною. 
Обряд передбачав повторюваність і багатоваріантність: це зу- 
мовило специфіку обрядового символу. Семантика цього типу 
символів (вінок, калина, тройзілля) визначалась первісно їх 
місцем у структурі обрядового акту або ж його наслідком. 
Ритуал, вростаючи в обрядовість, зумовив ланцюговість процесу 
переходу від міфічного до поетичного мислення, останнє корис- 
тується реаліями першого, хоч і надає їм нового трактування. 
Це стосується згадуваних нами «місцевостей під табу», де від- 
бувалися ритуальні жертвоприношення. І хоча з часом жертва 
замінювалася лялькою або й зовсім зникала, сама місцевість 
довго залишалась у свідомості магічною, наділеною надприрод- 
ними властивостями, На цій підставі фольклорист М. Гримич 
обгрунтовує концепцію зв'язку цього типу місцевостей із фольк- 
лорним символом тройзілля. Можна було б погодитися зі зв'яз- 
ком символу тройзілля із місцевостями колишніх жертвоприно- 
шень, однак застереження викликає співвіднесення тройзілля 
з реальним рослинним світом: тройзілля -- це три різні росли- 
ни. Можливі й інші версії. У багатьох варіантах баладного 
сюжету про тройзілля фіксується посилання на море або на 
переїзд через море. Магічність зілля посилюється магічністю 
його добування: для цього необхідно аж трьох коней. Балада 
із сюжетом про тройзілля вперше зафіксована у Конрадському 
рукописному збірнику кінця ХУПІ ст. («Рушилися жовніре з 
обозу, стали собі коло перевозу..»). Протягом ХІХ--ХХ ст. 
вийшло друком понад 200 варіантів балади, починаючи від 
записів 3. Доленги-Ходаковського, М. Максимовича, В. Зале- 
ського, М. Гоголя, Ф. Бодянського і закінчуючи сучасними. 

н9



Беручи свої витоки з ритуалу, символ тройзілля еволюціо- 

нував у кількох аспектах: и | 
1) кількісному: це можуть бути три різні рослини або одна: 

Та з нас ся вродить трояке зілля. 
Перше зіллячко -- біж-деревочок, 
Друге зіллячко --крутая м'ята, . 
"Грете зіллячко -- зелен барвінок |2, с. 408). 

«Тройчисте зілля. Раст. Шоіцз5 согпісиіаїцз5. Употребляєтся от 
водобоязни. Шейк». (13, т. 4, с. 286). У Галичині цю квітку 
називають медункою і росте в листяних лісах серед чагарників. 
Найсуттєвіше те, що використовується вона від сказу («водо- 
боязні»), мабуть, саме на підставі рудиментів ритуальної па- 
м'яті ї є не трьома різними рослинами, а однією. Можна при- 
пустити, що корінь «трой» не обов'язково мусить бути пов'яза- 
ним із кількістю; 

2) прикладному: трактування конкретики застосування тройї- 
зілля у різних баладах різне (від хвороби, необхідний елемент 
весільного обряду, як правило, вінка, доказ вірності). Зацито- 
вана стаття зі словника Б. Грінченка підтверджує збереження 
ритуального елемента: зілля, що виросло в табуйованій місце- 
вості біля води, допомагає уникнути страху перед водою (ма- 
буть, випадковим утопленням). 

. Міф і ритуал все більше віддаляються один від одного: міф 
еволюціонує в народний переказ, легенду, казку, а ритуал трахс- 
формується в обряд. І коли символ тройзілля виник на межі 
цього переходу, то калина -- це-найтиповіший власнеобрядовий 
символ, хоч і несе на собі відбитки міфологічного світобачення. 
О. Потебня пов'язував виникнення символіки калини зі симво- 
лікою вогню: «Калина -- символ дівочості, краси й кохання; 
епітети слова калина: ясна, красна, червона, гаряча-- так рі- 
шуче відносять це слово до поняття вогню, що неможливо сум- 
ніватись у тому, що воно одного походження з «калить», рас- 
калять..» |12, с. 311--312)|. Спорідненість із вогнем суто лінгві- 
стична і передбачає спорідненість на основі психічних зв'язків: 
калина -- символ кохання як внутрішнього горіння. Первісно 
калина бала символом дівочості, лише з часом її зміст затем- 
нився, і символ цей почав означати жінку загалом і кохання 
загалом. Взявши початок від вогню, ймовірно ритуального, спм- 
вол калини еволюціонував і розвинувся на основі ознак само! 
рослини, тому «ламання калини» на певному етапі еволюції 
стає умовним знаком, поетичним символом: 

120



Чи ружу рвати, чи ружу рвати, 
Чи калину ламати? 
Чи заміж іти, чи заміж іти, 
Чи дівкою гуляти? |8, с. 99). 

Похідна від калини символіка процесуального символу цікаво 
контамінується зі символом Дунаю, що надає баладі високого 
ступеня поетичного узагальнення і передбачає декодування 
тексту: 

Чи кажеш мені іти, чи кажеш вернути? 
Прийде ж мені, старому, в Дунаю втонути. 
-- ОЙ іди, іди ти, старий, по калину, 
Бо я, молода, за калиною гину (2, с. 91). 

Декодування передбачає знання міфологічних першоджерел 
даної баладної символіки. Калиновий міст -- це веселка, по 
якій, як вважалось, ідуть на небо молоді роки. Небо -- житло 
давніх богів, однак небо уявлялося водою, морем, і в баладах 
часто. одне береться порівнянням для іншого. Калиновим він 
зветься теж не від калини, а від спорідненості з вогнем, тобто 
калиновий міст названий так на тій же підставі, що й калина. 
Таким чином, посилання діда по калину треба, мабуть, тлума- 
чити як посилання його за власною молодістю, візуальна умов- 
на віра в те, що боги можуть повернути йому молоді роки, а з 
ними -- кохання. Специфіка балади як жанру, трагічність якого 
наперед визначена, зумовлена, на нашу думку, саме ритуальним 
походженням сюжетів. 2 

Проблема міфа і ритуалу, відбита крізь призму символу 
вінка, еволюціонує через обряд і колядку до балади. Саме в 
колядках знаходимо уламки давнього міфологічного цілого, що 
просвітлюють взаємозв'язок окремих ланок давньої системи: 

А на морі на червонім 
Рибалки готують сіті. 
Що доброго знайшли? 
Знайшли золотий перстень, . 
Крізь той перстень вода біжить, 

«Під водою трава росте, 
По тій траві ходять пави, 
А ті лави панна пасе, 
Пави пасе, пір'я збирає ЦП5, с. 211). 

Цей сюжет колядки, записаної на Підляшші, трактуємо як 
втрачену експозицію до традиційної в українській весільній 
обрядовості, колядках та баладах ситуації: пава губить пір'я, 
дівчина збирає його, в'є вінок і одягає. Вітер зносить вінок у 

Дунай, "дівчина просить трьох рибалок впіймати його, за що 

191



обіцяє винагороду: одному -- золотий перстень, другому -- па- 
виний вінок, третьому -- сама молода. На думку Л. Внногра- 
дової, «саме мотив збирання павиного пір'я дівчиною можна 
назвати спільним для всіх слов'ян. Його символічне значення 
дослідники звичайно пов'язують із весіллям, оскільки пташиним 
пір'ям було прийнято вкрашати весільне «деревце» та вінок 
молодої. Поєднання цього мотиву з епізодом «рибалки--викуп», 
таке характерне для української та білоруської фольклорних 
традицій, могло бути результатом поєднання різних пісень» 
(4, с.45). Однак це, мабуть, не контамінація, а поетична транс- 
формація обрядового сюжету. Три рибалки -- це, очевидно, 
молодий з дружбами. Дружбів (або сватів) обдаровували, а 
дівчина діставалась нареченому. З точки зору міфологічної ло- 
тіки висловлюємо припущення, що панна, яка пасе пави під 
водою, -- це слов'янська богиня шлюбу Лада, бо, як зазначив 
Б. Рибаков, перстень був основним символом цієї богині. Па- 
ви -- це перевтілені дівчата-утоплениці, дівчата-жертви (мо- 
рени), що виконували функцію своєрідних служниць богині і 
водночас посередниць між нею та дівчиною, що збирається 
одружуватись. На основі згадуваної нами аналогії між небом 
і водою, небесним шлюбом і земним, припускаємо, що Дунай -- 

це земний відбиток неба, а золотий перстень -- сонце, крізь 

який тече небесна вода. Дівчина, що виходить заміж, намага- 

ється уподібнитись до небесних, дівчат -- пав -- і прикрашає 
весільний одяг, зокрема вінок, їхнім пір'ям. Вітер, котрий зри- 
ває вінок на Дунай,-- це переживання, розв'язати які може 
лише шлюб. Можливо, вітер -- це сумнів у правильності вибо- 

ру: павиний вінок мав начебто бути посередником між дівчиною 

і павами (щоб отримати благословення у богині шлюбу). Під- 
твердженням такої версії служить символ із бойківської бала- 
ди, етимологічно пов'язаний з весільним обрядом: 

Усі соколи порозсилала, павонькам знати дала. 
Ой на павоньку золоте пір'я, а на павоньці коси, 
Жодна невістка коло свекриці 
Не зазнає радости |9, с. 23--24|. 

Символ пави має в баладі і значення трагічного провісництва: 

невідомо, чи це значення похідне від попереднього, чи розвину- 

лось паралельно на основі інших джерел. Н. Кобринська подає 

такий варіант значення символу: 

«Ой летіла пава, серед села впала, 
Кого ж вона вбила, -- вдовиного сина. 
Нема ж кому дати до вдовоньки знати, 
Щоб ішла вдовонька снна поховати. 

122



Річ певна, що паву не можна брати в реальнім значенні, 
а лоявляється вона на овиді села якоюсь страшною відьмою, 
чимсь в виді воздушних коней Бекліна, внображаючих війну, 
що зависла у страшній грозі над довгою низкою лінією сіл 
і міст. | 

. Деякі наші знатоки припускають паві значіння татарської 
стріли. В данім случаю дійсно на це виходило би, в дальших, 
однак, висказаних в пісні подіях вказується на щось зовсім 
і1ишого. 

Пісня зазначує якийсь німий страх і переполох, наколи 
татарська стріла мусила би викликати гамір, накликування 
утікаючих..» |7, с. 370). 

Пава і сокіл -- паралельні весільні символи. Зважаючи 
на те, що О. Потебня трактує блискавку як знесення соколом 
на землю гілки запаленого небесного дерева, можна шукати 
аналогію між цим значенням і баладою, зацитованою Н. Коб- 
ринською. Спираючись на перше значення міфологічного сим- 
волу пави, припускаємо, що момент провісництва об'єднував 
ці два значення. 

У деяких варіантах весільних пісень наречена перевозить 
через море сватів на вінку. Тому павине пір'я у вінку, а вго- 
дом сам вінок, мав бути умовним знаком, символом зв'язку 
поміж нареченою та духами предків (або богами), своєрідним 
благословенням на шлюб. О. Потебня, поєднуючи лінгвістичний 
підхід з літературознавчим, пов'язував символіку кореня «вити» 
з коханням, виводячи це поняття від звивання міфічними ро- 
жаницями нитки життя та долі. «Як взагалі думка переходить 
від краси до любові, так і звивання -- символ цієї останньої... 
Звивання, а отже, і нитка, належать до двох важливих момен- 
тів людського життя: весілля та смерті, й понад те мають зна- 
чення щастя.. Отже, нитка -- доля загалом. Від наближення 
цього з місцями сербських народних пісень про нитку з неба 
або «рощи», назва якої нагадує Рожаниць, можна дійти вис- 
новку, що ці нитки ведуться міфічними істотами, котрі керують 

долею людей» |12, с. 355--356). На цій основі вбачаємо звя- 
зок символіки вінка із поняттями м звивання: він символізує 
умовне звивання дівчиною щасливого майбутнього одруження. 

Фольклор репрезентує різні форми і типи трансформації мі- 

фологічно-ритуальних уявлень. Ми зупинились на одному З 

них -- символі, який засвідчує великий поетичний потенціал 
нашого народу. Символ поєднує у собі філософію і мораль, 
лсихологію та поетику, він дає змогу простежити, як філософ- 
сьхо-релігійний комплекс поетично трансформується залежно 
від соціально-історичних умов. 

123



1. Балади: Кохання та дошліобні взаємини. К. 1987. 2. Балади: Родті- 
но-побутові стосунки. К., 1988. 3. Веймчан Р. История литератури и мифоло- 
гня. М., 1975. 4. Виноградова .Л. Зимняя календарная поззия западньх н 
восточньх славян. М., 1982. 5. Гайдай М. Народна етика у фольклорі схід- 
них слов'ян. К. 1972. 6. Еремина В. Позтический строй русской народиюєйї 
лирики. М., 1978. 7. Кобринська Н. Вибрані творн. К., 1980, 8. Народні пісні 
в запксах Івана Франка: 2 внд., доп. і перероб. К., 1981. 9. "Ой зацвіла ч2- 
ремшнна: Народні пісні з голосу Ганни ЇІльницької. К., 1981. 0. Потебня 0. 
Естетика і поетика слова: Збірник. К., 1985. 11. Потебня А. Из записок по 
теорни словесности. Харьков, 1905. 12. Потебня А, Слово и миф. М., 1939. 
13. Словарь української мови. / Упор. Грінченко Б. К., 1909. 14. Солонько "ПТ. 
Онтологія духу: переживання, рефлексія, ритуал, міф // Філос. ії соціол. 
думка, 1991. Х» 10. 15. Доієпра-Сподакощшікі 7. Зрієму зіоміайзківє рої 
5ігщеспа угіе|5ка гебгапе. ХУат5гама, 1973. 

Стаття надійшла до редколегії 1012 72 
) 

3. Б. ЛЯХОВИЧ, асп., 
«Тьвівськцій університет 

Художньо-естетичний феномен 
«Молодої Музи» 

Поставлена ще в середині ХІХ ст. проблема визіа- 
чення орієнтирів розвитку української культури особливо з32- 
гострилася на початку ХХ ст., коли з пошуками дальших по))- 
спектив розвитку постала нагальна потреба оновлення худож - 
ньої і світоглядної системи, що виявилось у боротьбі «старих» 
)ї «молодих», у прищепленні модернізму на українському грунті. 
Коли ж вести розмову про український модернізм, то не оми- 
нути творчості літературного об'єднання початку століття у 
Львові під назвою «Молода Муза». 

Хоча наприкінці ХІХ ст. Європа переживала найдовшиї 
безвоєнвий період, який характеризувався політичною та еко- 
номічною стабілізацією. людина не почувала себе затишно у 

світі. Фундаментальні наукуві відкриття розкрили людині, як 
тоді здалося, усі таємниці буття, виявили її залежність від наз- 

колишнього світу, що раптово зменшився і наблизився до кохж- 
ного. З'явилося трагічне відчуття загрози автономності особис- 

тості (характерне для культурного коду зсього ХХ ст.), що 
посилюється стандартизацією побуту, поширенням масової 1з«- 

формації, недійсністю старих моральних норм. Нестабільність, 

(С) Ляховнч 3. Б. 1994 

124



-- Дезінтеграція навколишнього світу стають основою відчуття ка- 
тастрофічності, всесильного страху перед життям, Для поколін- 
ня межі ХІХ і ХХ ст. цілком обгрунтованою була декадентська 
життєва позиція, що сприймалась як своєрідна закономірність 
розвитку всієї цивілізації. Ця нова позиція маніфестується не- 
хіттю до дії та апатією, відчуттям катастрофи вартостей і бан- 
крутством ідей. Тож декадентство було емоційним станом, реак- 
цією на зміни у тогочасному світі, що сприймались як наслідок 
реалізації позитивістських гасел, котрі призвели до загрози 
системи вартостей, на яку спиралася дотогочасна культура. У 
всеохоплюючій кризі декаденти бачили єдину абсолютну цін- 
ність -- мистецтво, яке не підлягає моральній оцінці, а може 
бути об'єктом контемпляції. | 
. Усі ці процеси не могли не знайти певного відгуку і в укра-. 
їнській культурі, вона нарешті отримала простір для розвитку 
і похапливо вбирала все, що надходило з Європи. Галичина, за 
висловом Б. Рубчака, стала п'ємонтом модерністської літерату- 
ри в Україні |6, с. 11). Близькість до Європи, тісні стосунки 
з культурним середовищем Кракова і Відня, популяризатор- 
ська діяльність І. Франка, В. Щурата, -- все це створювало 
умови для появи у молодих митців зацікавлення новітньою 
філософією та мистецтвом. Філософський переворот, розпочатий 
І. Кантом і А. Шопенгауером, вплинув і на розвиток літератури, 
що до цього часу виконувала інструментальну роль, пропагува- 
ла гасла позитивістської програми і виховувала суспільство в 
її дусі. Література критичного реалізму внаслідок процесу деес- 
тетизації втратила свої автономні риси, бо ж неможливо поєд- 
нати високі художні якості з утилітаризмом, а саме поняття 
реалізму "не співвідноситься з тенденційністю. Та все ж для 
українського поспільства не втратила ваги народовська ідеоло- 
тія, на яку працювали такі титани, як І. Франко. Неминучий 
конфлікт між народовською і модерністською тенденцією набу- 
ває специфічно місцевих рис. Поява перших модерністських 
закликів (лист М. Вороного у «ЛНВ», альманах «З-над хмар і 
низин») була першою спробою розриву багаторічної традиції 
в українській літературі, що в умовах постійної загрози зни- 

щення народу сприймалась як остання твердиня самозахисту. 
- Саме наприкінці ХІХ ст. формується національна ідея, роз- 

тортається процес національного будівництва. На українській 

літературі не перестає тяжіти громадський, патріотичний обо- 

в'язок, що виникає з ролі, яку вона відіграє у суспільстві в умо- 

вах політичної і національної неволі. Тому виникнення у 1906 р. 

«Молодої Музи» сприймалось не лише як вняв конфлікту «мо- 

лодих» і «старих», а й як спроба «дезертирства з поля націо- 

195



нал і і - 
о наінвийй о ОД 

5 е такими крайніми де- 
кадентами, як уявлялось, наприклад, І. Франкові, що катего- 
рично не сприймав декадентство, «уважаючи його за незапереч- 
ний симптом дегенерації і спробою асиміляції», що особливо 
небезпечними були для ще «непевної себе української нації» 
(2, с. 62). Звинувачення, які висунув Франко молодомузівцям 
у статті «Маніфест «Молодої Музи» |9, с. 254--305|, не мали 
під собою грунту. Все декадентство «Молодої Музи» можна зпе- 
сти до перейняття через краківських сусідів «пози», що для 
правдивих декадентів була єдино можливою формою виражен- 
ня власної (позірної) активності. Йдеться про маніфестацію 
духовного переситу, притуплення відчуттів, для яких потрібні 
незвичайні збудники, прийняття моральної зіпсутості. Зрозумі- 
ло, що все це було далеким для молодомузівців, які «може, 
навіть тільки інстинктом відчували, що Європа женеться впе- 
ред», а галичани «сидять скам'янілі на гранітних основах тра- 
диційної побутовщини, «неньковатостн», промітивізму, сенти- 
менталізму» |З, с. Х--ХП). У своєму прагненні знайти нову 
форму, новий вислів, «мов потопаючі, витягали руки до обновле- 
ної від фальшивого патріотичного романтизму поезії «Молодої 
Польщі» |З, с. Х--ХП). І через це отримували звинувачення у 
національному індеферентизмі. Тому нібито декадентська «по- 
за», богемність були лишень спробою вирватись із сітей загумін- 
ковості. Самі ж-вони були виліплені із галицької глини, як пи- 
сав Карманський, «Єговою галицького загалу» |З, с. Х--ХІЇ|. 

У той час коли в польському модернізмі з 1905 р. розпочався 
процес свідомої самоліквідації, «Молода Муза» проголосила 
прихід нового покоління митців і читачів, які розуміли, що 

«штуку не можна замикати у тісній матеріально-позитивістській 

клітці» |4). У статті О. Луцького «Молода Муза» імена Ніцше, 
Метерлінка, Бодлера, Ібсена вживалися на означення тих фор- 

постів, за якими визначаються поступ людської думки, розвиток 
європейського мистецтва. До них наближалися, на думку моло- 

домузівців, у своїй творчості О. Кобилянська, В. Стефаник, 

М. Коцюбинський, Леся Українка. Проголошуючи гасла: «Воля 

і свобода в змісті і формі!», «Артистична творчість не має бути 

боною, ані нянькою, ані пропагатором, бо одинокою Її санкцією 

є лише внутрішня потреба творця» |4), молодомузівці не поки- 

дали соціально заангажованої літератури, залишилися під мо-, 

гутнім впливом І. Франка. «СРО» 
Аналізуючи тематичне розмаїття доробку молодомузівців, 

більшість дослідників дотримується думки, що вони не вийшли 

за межі, окреслені українським романтизмом ХІХ ст. Важко з 

126 ;



цим не погодитись. Але не можна не зауважити, як по-новому 
звучать традиційні теми. У віршах молодомузівців відчуваєть- 
ся дух п Че з5ієсіе та й вплив європейського модернізму. На- 
магання поетів побачити «небо й пекло в душі людини чи в 
безмежнім царстві природи» |4) виявилось у зосередженні на 
філософській поезії. У кожного поета медитативна лірика має 
свої особливості (у Карманського -- релігійна, Пачовського і 
Твердохліба -- містична, Чарнецького і Лепкого -- пейзажна). 

Ідучи від традицій романтиків (протиставлення світу і ге- 
роя), молодомузівці відчувають і передапокаліптичний настрій 
людства: 

Ліг смуток століття на душу скалою, 
скривились серце і крила... (С. Твердохліб)" 

Провідними стають мотив дороги і образ вічного мандрівника -- 
втілення відчуття загубленості та розпачу. У Карманського" 
людина, загублена у пустелі («Пекельний жар, жажда в'я- 
лить..»), сліпець «край шляху пристав і тривожно шукає до-: 
роги», сіяч кидає насіння тільки, для того, щоб квітами прикра- 
сити гріб надії («Підуть літа..») і, врешті-решт, Агасфер, «при- 
скорбний, як смерть». У Твердохліба: загублений у хащах по- 
дорожній у пошуках таємничого камінного знака («В пітьмі»), 
сосна залюблена в «найглибшій тайні з тайн усіх» і прив'яза- 
на до землі («Самотня сосна») та (Їкар, що вже тисячі літ 
падає між сонцем і землею («Їкарів плач»). У Пачовського 
сучасний Сізіф прагне сягнути вершин («Я дрався на сам 
верх»). У Чарнецького мандрівник виходить на берег моря, 
шукаючи «супокійний острів» («Я іду..»). Подібно до митців 
сецесії молодомузівці звертаються до першооснов. У Лепкого 
небо і море -- «два велетні проти себе», а між ними вічний 
хаос, в якому людина як мала пилина, загублена у ворожому 
світі. Не противиться могутньому поклику («Море жде!..») лі- 
ричний герой Твердохліба («Василеві Пачовському»), поки- 
даючи шпилі спокою і смутку. Кожен у свій час залишає «прис- 

тань діточого раю» і рушає у безкрай океану. У Карманського 

людина самотня, віддана на милість «гурагану»: 

ИЙ немає нікого, хто б станув зі мною... 
Самотній несуся безкраями ночі, 
Пускаю у безвість притомлені очі 
І лину світами з німою тоскою. 

(«Покинув я пристань діточого раю»). 

є Тут і далі поезії цитуються за збіркою |5). 

127



В усіх молодомузівців доля людини співвідноситься зі самот- 
нім човном у безмежному морі (варто пригадати Горацієві оди 
чи хоча б «Афоризми життєвої мудрості» Шопенгауера). Па- 
човський шукає прихистку у човні разом з коханою: 

Сідаймо на човен обоє, 
Шаліє буря -- най шаліє! 

Я керми не пущу з рук, 
Не бійся ворогів, ні мук! 

Решта молодомузівців залишаються зі світом (морем) віч-на- 
віч: 

Світ в мряці темній потопає, 
І місяць в хмарах гине-- 
по хрусталевих зимних хвилях 
самотній човен плине (0. Луцький). 

Пливе, не закине свій якір на звенце, 
Кружляє, а все по блакиті! 
Глядить -- У віддалі без впину блукає 
По сірому-сірому світі! 
Човенце моє... (С. Твердохліб). 

Човне на валах бурхливих, р 
Що так борешся з вітрами, 
Ти є образом правдивим 
Телерішнього життя (Б. «Телкий). 

Характерний для романтиків мотив самотності людини у 
молодомузівців поглиблюється і набуває більш філософського 
звучання. Поети вже не шукають, як їх попередники, спасіння 
й забуття серед природи, що стала для людини ХХ ст. зосе- 

редженням вічної таємниці світобудови, непізнаних сил, схо- 

ваних від людського розуму основ життя. У пейзажній ліриці 
з'являються елементи медитації («Говерла», «Хом'як» Чарне- 
цького, цикли «Над рікою», «Осінь» Лепкого), атмосфера міс- 
тичного жаху. Страшну пустелю з вічним сонцем-пеклом нага- 

дує Пачовському людське життя («А я прокляв би Прометея»). 
Міфологічними постатями, таємничими голосами і рухами напов- 

нені пейзажі поета («У смерку літньої ночі», «Дощова заграва», 

«За шумом бурі»). У природі він намагається найти ключ до 

вічної тайни життя «(«Папоротин цвіт»). Шукання істини, як 

пошук цвіту папороті, а пісня мавки, як наївна надія, манить 

людину у жахливу хащу і тільки ангел смерті приносить душі 

спокій. Трагічна розірваність людини і природи, втрата люди- 

ною відчуття єдності з природою трансформується у віршах 

Твердохліба у містичне передчуття. Боротьбу титанів, ридання 

128



скинених херувимів бачить він у гірських пейзажах («Бездон- 
ний провал», «Гляньте на шпилі»). Його вірші часто перетво- 
рюються у містичні видіння, наповнені підсвідомим жахом 
(«Осінній вихор», «Ніч», «Гомін гір»). 

Намагаючись осягнути безконечне, смертний приходить у від- 
чай. Перед ним відкривається уся безцільність і минущість 
людсьКого існування: | б З 

Всьо минеться, всьо розрушить 
Вир буття і міль часу... (ЛП. Карманський). 

Всесильне почуття змарнованості життя, визнання терпіння 
як основного призначення людини («Все пусте -- святий лиш 
людський біль») витворюють своєрідну релігію страждання. 
Життя -- Голгофа, на якій людині доводиться вічно боротися з 
«традиційним ідолом марноти», уособленням якого для молодо- 
музовців був філістерський натовп. Тому тільки митець здатен 
зійти на вершини людського духу, прозирнути у майбутнє, що 
являється поетам у моторошних видіннях: 

Цілу безмежну землю вкрили 
Самі пусті, сумні могили (П. Карманський). 

У Карманського захоплення «ніжним, розкішним туманом ко- 
нання» часто перегукується із Бодлеровим милуванням потвор- 
ним. У Твердохліба картина майбутнього набуває рнс апокаліп- 
тичного видіння чорного птаха чи страшної хмари, що несуть 
загибель усьому людському роду, виконуючи клич Єгови («До 
упаду», «Туча»): 

Над пами местна нависла десниця, 
Все пищить до щаду таємний поклін, ій 
Ми молимося, небо -- студене, як криця!.. 
Поклін тобі, Боже, червоний поклін, 

Загублений у цьому світі, поет шукає спасіння у коханні. Але й 
тут він приречений на нерозуміння, не знаходить, як правило, 
відповіді на свої почуття. Любовна лірика молодомузівців роз- 
вивала загалом традиційні для української поезії мотиви. Де- 
коли у Карманського можна зустріти спробу введення якогось 
містичного елемента («Гей, пристроїв я образ твій в гірлянди»), 
але він залишається під значним впливом «Зів'ялого листя» 
І. Франка. . і 

- У середовищі «Молодої Музи» значно вирізняється твор- 

чість Пачовського. Перша ж збірка -- «Розсипані перли» 
(1901) -- була цілком нетиповою для української любовної лі- 

і 9--2035 129



рики. Вражає кількість дівочих імен, до яких поривається чут- 
ливе поетове серце. Не претендуючи на змалювання глибоких 
пристрастей, він весь у вихорах кохання, легких захоплень, так 
добре знайомих молодості. Тому; присутня у його віршах тепла, 
добра іронія. Часто автор підсміюється над собою і навіть над 
своєю коханою, перетворюється у маленького чортика, що су- 
проводить старого суперника: 

А чортик з-за сидіння 
Так злобно без сумління 
Сміються: ха-ха-ха!.. 

Усмішка Пачовського перетворюється у гримасу, коли він опи- 
сує «вищий» світ («Дамен-вальс»). У пізнішій збірці - - «Ладі 
й Марені терновий вогонь мій»... (1913) -- сприйняття кохання 
набагато ускладнюється. Почуття поета розриваються між дво- 
ма полюсами, на одному -- Лада, а на другому-- Марена. З 
милого, ніжного створіння кохана поета перетворюється у жін- 
ку-демона, в очах якої страшна таємниця. З'являються еротич- 
ні вірші: «Сміється луг і річка», «В обіймах твоїх забуваю» 
і т. п. Еротика Пачовського часто сексуально підкреслена, у 
ній поєднуються відтінки демонізму й аскетичні ноти. Його 
любовна лірика містить широкий діапазон почуттів: від легко- 
го флірту до фатальної пристрасті, від веселкового переливу 
почуттів до майже філософського проникнення у глибини прист- 
расті, жаги. | 

Не відкривши у тематиці нічого нового, молодомузівці на- 
магалися дати власне інтерпретування традиційних тем, зреш- 
тою, не позбавлене оригінальності. Набагато сміливішими ви- 
глядали у тогочасному контексті формальні пошуки «Молодої 
Музи». Власне в епоху модернізму поглибилася розпочата ще 
у період романтизму криза усталеної концепції форми як збір- 
ки певних канонів і норм. Для тогочасного митця середньовічне 
«форма -- це краса» означало пошук абсолютної цінності у сві- 
ті, вкинутому в хаос, за допомогою формальних засобів. В укра- 
їнській літературі на тлі занедбання культури слова й вірша 
(цілковита байдужість народництва до питань мистецтва) спро- 
би молодомузівців дійсно виглядали як найрадикальніші (8), 
хоч українська поезія перебувала лише на початку свого шляху 
до усвідомленого сприймання естетичних питань. На той час 
вже назріла потреба більш уважного ставлення до художнього 
слова, вивчення його можливостей і якнайповнішого їх вико- 
ристання. Серед інтелігенції поширювалися праці О. Потебні, 
І. Франка. Молоді поети захоплено читали й перекладали за- 
хідних символістів. Саме символізм, тяжіння до якого постійно 

130



відчували молодомузівці, захоплював поетів розкриттям вели- 
чезних можливостей поетичного слова. «Молода Муза» об'єд- 
нувала дуже різних за стильовою манерою поетів. У одних 
бачимо свідоме ставлення до ритмомелодичних питань (Пачов- 
ський, Карманський, Твердохліб), а в інших формальний пошук 
загалом поза увагою. Для версифікації молодомузівців харак- 
терний значний розвиток інструментування. Як справжній май- 
стер виступає тут Пачовський: ж 

В ніч під замком Мірамаре 
Море плещить і шумить, 
Блиснув місяць із-за хмари, 
Срібне плесо мерехтить («єМірамаре»). 

Інструментація Пачовського то рівномірно розподіляється по 
віршу, то, навпаки, робиться підкресленою, випнутою («Щоночі 
я чую шовковий шум шлюбної сукні в покою»), то переходить 
у якесь милування звуками («Хай шепіт лелій олеліє леліткою 
душу твою»). Як і Карманський, поет вдається до вживання 
італіянізмів, використовуючи їх як певні звукові комплекси: 

Чайка черкається фнлі, 
Грає піна в сонні скелі: 
Міпла-паппа, піппа-паппа,. 
Смійся ще у сні («Самотність»). 

Карманський, більш поміркований новатор, також не бай- 
дужий до експериментів у царині інструментування: 

Поснули вілли, і сповились млами, 
Як муслиновим серпанком навіси («Поснули віллц»)), 

Майстерне й виразне загалом інструментування поета залиша- 
ється не поміченим через прозовість його синтексису. На від- 
міну від Карманського, для Пачовського характерне вживання 
різноманітних фігур ритмосинтаксичного паралелізму, експери- 
ментування з римами. Йому відомі «колові рими» («Сміх лис- 

кучий, як алмаз -- та алмаз бува не раз»), рими-дисонанси -- 

омонімні й внутрішні: 

Вертали вже без тих перлин, 
Летіли над зелений лен, 
На той широкий дальний лан. 

Іноді, вживаючи незвичне чергування рим, солоримування, поет 
надає цілковитої свіжості строфі: 

дч ее 131



Як в серці, що струни потруне, 
Пісні ніби з гарфи бренять, 
Пісні мої дрібні і срібні 
Як пташкн до тебе летять. 

Потяг до ускладненої строфи загалом характерний для моло- 
домузівців, у чиїх віршах вживається часто кода, повторення 
рядків у межах однієї строфи з певними варіаціями. | 

Захоплення стилізацією також могло б свідчити про небай- 
дужість поетів до формальних питань, якби їхні стилізації на- 
родних пісень не були пов'язані з народницькою традицією. 
Хоча деколи можна зустріти твори (особливо у Пачовського), 
де відчувається уважне ставлення передусім до стилістичних 
особливостей («Бліді тіні кланяються», «Слово»). 

Характерне для більшості молодомузівців інструментування 
вірша (найяскравіше -- у, Пачовського) стало провісником 
поезії 20-х років. І хоч така увага до евфонії, рими, строфіки 
поєднувалась з певною байдужістю до питань метрики (знач- 
пий елємент силабіки, інерційне вживання коломийкового роз- 
міру), молодомузівців все-таки можна вважати одними з пер- 

ших українських поетів, які надавали поезії більш досконалої 
форми. 

Тож наскільки правомірним є зіставлення феномена «Моло- 
дої Музи» з явищем модернізму? Поява цього угруповання 
викликана кризовими процесами у суспільній свідомості, за- 

гальноевропейською тенденцією оновлення мистецтва. Захоп- 

лепі новітніми ідеями, поети пожадливо сприймали все, що над- 
ходило з Європи. Не можна заперечити і значного впливу на 
них творчості «Молодої Польщі». Є підстави говорити про вто- 
ринність та епізодичність молодомузівського модернізму. Та й 

самі поети усвідомлювали, що модерністами чи декадентами 
назвати їх можна було лише у контексті українському, а не 
на тлі європейського літературного процесу. Однак важливі- 
шим є не розв'язання питання, якою мірою молодомузівці були 
модерністами, а розгляд «Молодої Музи» як першого літера- 
турного угруповання, котре намагалось свідомо підійти до пи- 
тань естетики і у своєму маніфесті, і (частково) у своїй твор- 
чій практиці. Вони зробили першу спробу вилікувати україн- 
ську мову та літературу від провінціалізму, створити духовну 
еліту української нації. Але екзистенціальна ситуація рідного 

народу робила неможливим акцентувати увагу на естетичних 

проблемах. Поставлені у межову ситуацію існування народу, 
поети не могли не відгукнутися на заклик Франка: «Нам пора 

для України жить!», не могли, зачаровано повторюючи: «Сво- 

132



бода йде! Свобода йде», не кинутись у вир визвольних зма- 
гань. | 
1 Перша світова війна і всі пов'язані із нею події дали укра- 
Інській літературі своєрідне і неоднозначне явище -- стріле- 
цьку поезію. Творилась вона в унікальних умовах. Коли для 
Європи війна стала загостренням психологічної кризи, реаліза- 
цією апокаліптичних провидінь, якими наповнене було мисте- 
цтво кінця ХІХ--початку ХХ ст. то для українства це буві| 
шанс здобуття незалежності. Активно включена у процес ду- 
ховного піднесення народу, національного самоусвідомлення 
поезія стала супутником фронтових буднів, перемог і поразок. 
Пісенність, тісний зв'язок з фольклорною чи романсовою тра- 
дицією сприяли масовому поширенню, «онародненню» поезії. 
Поети «не дбали про вишукану форму, давали вислів почуван- 
ню, безпосередньому, щирому» (10, с. 321). Молодомузівці теж 
ре уникали стрілецької тематики: «Тим, що полягли» Лепкого 
(1916), «Сумні ідем» Чарнецького (1920), «За честь і волю» 
Карманського (1923), окремі публікації Пачовського |7). По- 
зитивний емоційний заряд, який несло стрілецтво, дав змогу 
молодомузівцям позбутися тої «пози», яку вони прийняли на 
лочатку свого творчого шляху, і яка все-таки не була цілком 
співзвучна настроям доби національного піднесення. | 

Не заперечуючи цінності цієї частини доробку поетів, муси- 
мо, однак, визнати, що проголошений ними естетичний підхід 

до поезії був ними ж і відкинений як несвоєчасний і непотріб- 
ний. Так, поезія колишніх молодомузівців стала відкрито тен- 
денційною, ідеологічно заангажованою. Кожен з них посів своє 
місце в українській літературі. А «Молода Муза» залишиться 
тим першим «пробним летом» художнього українського слова 

у сферах, де поезія не втрачає автономності і є самостійною 

цінністю. 

І. Жулинський М. Традиція і проблема ідейно-естетичмих пошуків ІГ 

ЗзнтшШ. 1992, Т, 291, 9. Забужко О. Філософія української ідеї та європей- 

ський контекст, К., 1999, 3. Карманський П. Українська богема. Львів, 1936, 

4. Луцький О. «Молода Муза» // Діло. 1907. 18 листоп. 5. Розсипані перли: 
Пости «Молодої Музи» / Упор. Ільницький М. К., 1991. б. Рубчак Б. Проб- 

ний лет // О. Луцькнй. -- молодомузець. Нью-Йорк, 1968. 7. Стрілецька Гол- 

гофа: Спроба антології / Упор. Салига Т. Ю. Львів, 1992. 8. Сумцов М. 

Украннское декадентство // Южньй краї. 1908. М» 85. 9. Франко І. Маніфест 

«Молодої Музп»// Франко І. Повне зібрання творів: У 50 т. К., 1989. 

Т. 37. С. 954--305. 10. Герку| В. Кіїка гасадпіей 2 Інегаїигу икКгаїйзкіє) // 
Зргаму Магофохобсіоме. Магегама, 1933. Х» 4. || | 

Стаття надійшла до редколегії 10.10.92 



З архівних полиць 

Михайло Рудницький (1889--1976) -- відомий критик, тео- 
ретик та історик літератури. Він також поет, прозаїк, перекла- 
дач. Наприкінці 20-х-- у 30-х роках М. Рудницький був одним 
із найавторитетніших поцінувачів літературного і мистецького 
процесу Галичини. Велику справу робив він як журналіст, спів- 
працюючи у «Ділі», «Літературно-науковому віснику», двотиж- 
невику «Назустріч». 

М. Рудницький навчався у Львівському університеті, у зна- 
менитій Сорбонні в Парижі та Лондонському університеті. Така 
висока освіта, блискуче знання європейських мов та європей- 
ської культури не тільки стимулювали його творчу працю, а й 
вивели його в ранг українських професорів-філологів, здатних 
творити власні «школи». Михайло Рудницький створив свою. 
Він підхопив «молодомузівців» і, як висловився Б. Рубчак, став 
«піонером модерного та наукового трактування літературних 
проблем і оборонцем теорії примату форми в українській літе- 
ратурі». Його монографії «Між ідеєю і формою», «Від Мирного 
до Хвильового», що свого часу були новітнім словом, не втра- 
тили ваги й сьогодні, Навпаки -- стають необхідною лектурою 
для нинішніх молодих філологів. | 
| Та, на жаль, великий творчий і науковий доробок Михайла 
Рудницького ще. й досі не одержав належного поцінування. 
Хоч і автор і не був персоною «із заборонених», але ж супере- 
чили одне одному факти: Рудницький -- професор Українського 
таємного університету і професор радянського університету; 
Рудницький -- у роки німецької окупації України мистецький 
дорадник Української опери у Львові, а в роки «соціалістичних 
перемог» -- співавтор (з Бєляєвим) книги памфлетів «Під чу- 

жими прапорами»; Рудницький -- редактор «Діла» і працівник 

134



газети «Вільна Україна». Ці та інші факти, звісно, не могли 
влягатись у прямолінійну й однозначну концепцію. Перемагали 
«заслуги» М. Рудницького «непрорадянського»... 

Отже, «не наш», «не соцреалізмівський»... 
Сьогодні прийшов час вивчити його великий доробок сумлін- 

но і чесно. Він розсипаний по безлічі періодичних видань -- час 
зх зібрати: вірші, новели, оповідання, статті, рецензії. «Україн- 
ське літературознавство» й пропонує увазі читачів статтю Ми- 
хайла Рудницького «Між загальнодоступністю і футуризмом» 
за місячником «Шляхи» (Львів, 1918. Хе 1--6. С, 83--88). 

Тарас Салига 

МИХАЙЛО РУДНИЦЬКИЙ 

Між загальнодоступністю і футуризмом 

Скільки разів родиться бажання збагнути: якими 
шляхами піде сучасне європейське письменство і в які форми 
зможе воно перетворити само поняття про завдання письмен- 
ства -- тоді я не в силі не звертати гадкою до українського 
письменства і тоді невідхильно виринає переді мною тема, на- 
писана в заголовку. Футуризм є безумовно непорозумінням, та 
одночасно і межовим зусиллям зіндивідуалізувати процес і спо- 
живок творчості. Площина, на якій думає та творить україн- 
ський письменник (ніколи він не вибрав футуризму як най- 
ближчого духово напрямку для діточого белькоту): -- загаль- 
нодоступність -- це такий несвідомий і поки що невідхильний 
духовний рівень, де само питання про роль індивідуальності в 
творчості і саму творчість в індивідуальності є якоюсь кабаліс- 
тичною метафізикою, на яку поки що не може позволити собі 
українська культура, як на аристократичні витребеньки. 

Демократизація сучасних суспільностей взагалі довела в 
письменстві до двох ріжних напрямків, двох протилежних зма- 
гань, неосвідомлених, неначе анархічний порив і традиційні схе- 
ми, та все ж таки досить сильно з'ясованих як становище су- 

проти завдань письменства, себто і суспільних змагань. Гасла 

загальнодоступності в письменстві і гасла футуризму можна 

вважати двома протилежними поглядами на завдання 1 мету 

письменства, яке можна уявити собі: може взагалі розвиватись 
лишень між цими двома межовими стовпами. Коли воно дотор- 

кає цих стовпів, тоді розбиває собі голову. Оба ці напрямки 

135



виходять з принципів, гідних похвали, і як усі ідеї, які вдоволь- 
няють нас своїми гідними похвали широкими намірами, не вдо- 
вольняють нас своєю принципіальною вузькістю. Гасло загаль- 
нодоступності приймає, як існуючий факт, якогось чудодійного 
пересічного читача, якого (духовний рівень могла би означити 
хіба все зрівнююча міра статистики. Загальнодоступність як 
літературне домагання має надію поширити між загалом най- 
вищі ідеї та почування -- з умовиною, що письменник зречеть- 

ся своєї гордості і, пишучи, захоче, силкуватиметься, зуміє ду- 
мати про загальне добро просвічення. На жаль, письменник, 
оскільки більше є творчим, тим менше думає про такі добро- 
дійні цілі. Добродійні критики роз'яснюють їх твори, докидують 
до них свої спочутливі тенденції, поширюють їх і нерідко зав- 
дяки ним геніальний твір стає так ясний, що підбадьорює кохо- 
ню темну голову стати письменником. ШПисьменство буває 
месником. Загальнозрозумілі ідеї, мов надто довгий день, 
викликують потребу смерку, навіть темряви і появляються 
одиниці, які заявляють (може і не зовсім хибно), що краще, 
ніж бути зрозумілим для всіх, не бути зрозумілим ні для 

кого. і 
Загальнодоступне письменство і футуризм уповні згоджу- 

ються у своїх вихідних становищах: усіх читачів уважають 
індивідуальностями. Футуристичні письменники вважають ни- 
ми, розуміється, перш усього себе самих. Ніхто не є так близь 
кий чванькуватості, як альтруїстичний діяч, який для загальк 
го добра сховав свою індивідуальність. Погляньте: наш пнсь- 
менник взяв на себе буденний труд популяризатора і є тордий, 

що працює «для всіх». Ніхто не є так близький психології юрби, 

як цей, хто піклується на право своєї індивідуальності. Футу- 
рист є настільки скромний, що пише лишень «для себе», а о071- 
наче деякі представники футуризму в городі, коли можуть 

перед зібраною юрбою в ім'я майбутньої культури рай вЯни 

до нищення бібліотек та музеїв. 
В таких силкуваннях -- як в усіх, навіть найдурніших люд- 

ських поривах -- можна добачити деякий обрис правди. І фу- 

туристи, і «загальнодоступники» хотять зробити всіх людей 

співучасниками в придбанню і творенню вислідків «загальної 

культури. Можна виправдати навіть найстрашніший злочин, 

який мав би причинитись до приближення такої величної мети 

(ми легко виправдовуємо війну!) -- та як згодитися з побудами 
сліпої пристрасті для письменства і безоглядної віри в його 

визвольне покликання, коли воно є призначене для людей, які 

ніяким робом не в силі зв'язати з ним свого особистого поклії- 

кання, віри або пристрасті? 

136



Дві протилежні нісенітниці щодо одного предмета є так 
ОФлизько себе, як чорні і білі квадрати на шахівниці. Чи є різ- 
Ниця між твердженням, що твір повинен бути зрозумілий для 
Всіх, і між гаслом, що байдуже, чи буде він взагалі для кого- 
'ебудь зрозумілий? В творчості -- це, що є зрозуміле для всіх, 
Себто доступне настільки, що не домагається для свого розу- 
їміпня ніякого зусилля, те є для нас найбільше байдуже і варта 
сстільки, немов би його ніхто не зрозумів. Проти межового лі- 
пературного демократизму загальнодоступників футуризм ста- 
(вить. межовий аристократизм. Заяві: «моє , царство -- це 
вссплюлська маса» -- вони відповідають: «моє царство -- 
це я», ' 

Загальнодоступинки хочуть знайти спільну мову для всіх люд" 
"ських думок та почувань, не знаючи, що для творця значить 
ще: шукати спільних для всіх думок та почувань. Футуризм 
«Хоче випередити всі можливі форми, які виказують людське «я» 
три помочі загальнодоступних символів мови і вживає мови, 
наче символів у ребусах. 

Таким чином читач і письменник стають проблематично- 
таємними, невловимими істотами. Загальнодоступники заяв- 
"ляють, що в письменстві все існує лиш для читача, -- футурис- 
ти, що все лиш для письменника. Перші проголошують, що 
письменник повинен відпекатися від свого виїмково-єдиного «я» 
для добра тисячолицього і одномізкого світа своїх читачів, -- 
(другі навпаки: що письменник може знехтувати тисячоязикий 
-Світ своїх читачів, а признавати лиш одинокий, вартісний світ 
свого «я», яке бажає себе висказати. АД одночасно: письменник- 
загальнодоступник стає письменником лиш завдяки своїй ду- 
ховній своєрідності -- все-ж таки якійсь індивідуальності! -- 
а футурист видає книжку не тому, що йому байдуже, чи будуть 
його читати. 

Їдеї загальнодоступності і футуризму виринули як потреба 
розв'язати суперечності між потребами письменника та чита- 
ча, -- творця та споживника. В психології письменника і читача 
можна найти кожне з двох межових кілець ланцюга, який опе- 
різує всі можливі письменські напрямки і, з одного боку, веде 
до загальнодоступності, а з другого -- до футуризму. Творячи 
чи приймаючи щось створене іншим, ми почуваємо переміну 
одночасно: потребу бути зрозумілим усіма або розуміти все, 
висказувати себе так, немовби ми були єдиним «я» у всесвіті, 
«монадою», або: слухати творця так, немовби ми були єдиним 
«я», яке в силі його зрозуміти як слід. Загальнодоступники, 
незалежно від своїх кличів, ніколи не захочуть позбутися ідей, 
леревищуючих світогляд своїх читачів, зовсім так, як і футу- 

137



ристи не захочуть висказувати себе, забуваючи зовсім про чи- 
тача. і 

Та річ не в тому, щоби доказувати: в якій мірі загальнодо- 
ступники і футуристи є нелогічними. Нема ні загальнодоступної 
логіки, ні наскрізь індивідуальної. Логіка, завдяки якій вимі- 
нюємо між собою думки, є вислідком якогось порозуміння. Та 
чи треба шукати порозуміння з людиною, яка шукає порозумін- 
ня з усіма, або лякається, щоби її зрозуміли? Вони оба стають 
нелогічними з хвилиною, коли беремо в руки їх книжки. Ми 
ніколи не погодимося з тим, щоби письменник вважав нас діт- 
ваками, яким треба роз'ясняти все, або св. Духом, якому не 
треба ніякої людської помочі. Річ в тому, що письменник мусить 
вміти слухати свого безпосереднього пориву і одночасно не за- 
бувати, що його будуть слухати читачі. Між цими двома обо- 
в'язками ведеться невпинна боротьба. Письменник не в силі 
вибрати собі заздалегідь рівня, на якому хоче творити, але вже 
самим рівнем своєї праці вибирає собі читачів. 

В сучасному письменстві можна доглянути цікавий компро- 
міс між демократичними і аристократичними принципами. Що- 
раз рідше стрічаємо письменників, -- які, забуті і незрозумілі, 
творять для одиниць будуччини, або таких, які звертаються зі 
своїми творами як апостоли: игрі еї огрі. Письменник щораз 
частіше поглиблює розуміння свого покликання, скидає з себе 
терновий вінець апостола або корону провідника народу, а гля- 
дить на себе лиш як на один з чинників суспільного життя, який 
впливає на інших членів суспільності дуже складним способом. 
Він відріжнюється від інших членів суспільності хіба цим, що 
його праця не є накинена зовнішнім примусом, і її прояви пе 
даються урівномірити систематичними формами, хоча внутріш- 
ня потреба творити є у нього настільки сильна, як і загально- 
суспільна необхідність працювати. Прокльоном покликання 
стає часто для письменника свідомість, що він не в силі ніяким 
зусиллям свого генія пірвати всі пута, зв'язуючі його з атмо- 
сферою і грунтом його суспільності. В мові, в якій він вторить, 
находиться увесь надбаний історією досвід і душа народу. Його 
думка надибує готові форми мови, які завдяки своїй механіч- 
ній узагальненості не відповідоготь точно його переживанням. 
Умовність мови приневолює його зрікатися надії, що він зможе 
в повноті вловити отсю своєрідну закраску переживання, яке 
в ніяких двох індивідуальностях не повторюється ніколи в то- 
му самому вигляді. | 

А все ж, і в такі хвилини творчого невтишення, в одній З 

5иПи Ргидпотте сказав: «найкращі стрічки лишаються в- ме- 
ні» -- письменник міг би як найменше вдовольнитися поглядом 

138



футуристів, НВ оо можна користуватись як музичним зву- 
рама о д є рівний твердженню, що музика, розвиваю- 
Зі дом надати звукам точність слів і тим самим змо- же висказувати навіть філософські ідеї. | 
Творче зусилля письменника звернене на те, щоби зберегти 

своєрідність, виїмковість своїх переживань в якнайзагальнішій 
формі. Є ще до нині критики (себто кепські читачі), які вірять, 
що письменник навмисне, свідомо пише неясно і ховає свої 
ідеї. Їм мабуть здається, що справжній письменник зовсім так, 
як вони, тремтить пропасницею скупаря, щоби якнайпізніше 
випустити зі своїх рук важко придбану ідею-монету, Ідеї для 
письменника є лиш орудником для висказання своєї індиві- 
дуальності. Не ідеї випереджують індивідуальність, лиш інди- 
відуальність, почуваючи потребу висказати себе, находить їх 
так, як і ми, коли хочемо висказати свій погляд на дуже близь- 
ку для нас тему. Словам, якими користуємося, хибує дуже ба- 
гато, щоби можна їх вважати точним висловом нашого духов- 
ного змісту. Замість слів ми часто вживаємо нескладних, обір- 
ваних, негармонійних звуків або мовчанки. Футуристи є не 
зовсім послідовні, коли ревно виборюють право горожанства 
нескладним звукам, викликам як посередникам для переведен- 
ня ідей, а не хочуть признати цього права -- мовчанці. Загаль- 
нодоступники є досить наївні, коли гадають, що нагромаджен- 
ням безмежної кількості слів можна вичерпати свій духовний 
зміст. Їм треба сто раз менше, щоби переконати нас, що слово 
взагалі є неприхильним для них посередником порозуміння. 

Слово для творчої індивідуальності є неприхильним посеред- 
ником порозуміння в зовсім протилежному значенні. Хоча пись- 
менник знає, що мова є одиноким тривким матеріалом, в якому 
можна зберегти свою теперішність, -- він знає також, що не в 
силі вичерпати себе нею як індивідуальність настільки, що по- 
чує свою порожнечу. Його переживання не є, як для футурис- 
тів, ребусом, який ми, читачі-критики, маємо відгадати, себто 
відчитати, лиш одним можливим влучним способом. Його пере- 
живання не є, як для загальнодоступників, сентиментальним 
зворушенням серця, спочуваючого героя своєї теми, де глиби- 
ною ребуса є ідея, яка виправдовує навіть найбільшу мілину 
переживань. Зусилля письменника міститься в завданні, щоби 
приблизити нас до своїх переживань, які для нього самого є 
ще тайною, тому що єдійсними переживаннями, домогаючимися 
розв'язки, Нема одинокого правдивого способу розуміння пись- 
менницької індивідуальності тому, що її тайни не мають нічого 
спільного з ребусами і загадками, які силкуються свої тайни 
сховати. Цей, хто знає тайну, розв'язуючи загадку, не є ба- 

139



гатшим від цього, який не знає її, а щойно силкується Її від- 
гадати. І навіть, коли її не відгадає, то багатшим буде остан- 

ній, Становищо супроти тайн індивідуальності можна уявити со- 
бі не як спроби віднайти якийсь чудотворний ключ, який від- 
чиняє замкнений лежучий в ній зміст. Її одинока тайна і одино- 
кий зміст зберігаються в силі впливу на інші індивідуальності. 
Роз'яснити до краю умовини цього впливу -- значило б роз'яс- 
нити умовини розвитку людини хоча би в даній добі. Поняття 
розвитку прибирає у футуристів і загальнодоступників значен- 
ня вельми посвячене з тим, яке ввижається міркуванням апос- 
толів т. зв. повної свободи, в ім'я «прав ліодини», колихаючись 
в своїх практичних висновках між анархізмом і деспотизмом. 
Чи цю карикатуру індивідуальності і карикатуру сили, так силь- 
но переплетені з собою в суспільному життю Росії (ії народіз, 
вихованих нею), не можна би доглянути також в письменстгі, 
яке не в силі спромогтися на ясність форми і ідеї? В такій пса- 
хології одиниця або має право вважати себе єдиним відокрем- 
ленням, доцільним світом, або має обов'язок жити відразу для 
цілої людськости і принести своє «я» їй у жертву. Рай Магоме- 
та або кнут. Футурист признає мірилом своєї творчости лиш 
своє «я», яке є для нього самодовліючою метою; загальнодо- 
ступник бере за мірило: море загалу, супроти якого розвиток 
одиниці є, ясна річ, майже злочином. Для них обох видається 

надто анархістичною і надто деспотичною правда, що індиві- 

дуальність письменника зростає завдяки праці для якогось 32- 

галу, і загал зростає завдяки зусиллю зрозуміти розвиток ціє! 

індивідуальності. 
Це є нині майже перемелені очевидності. Їх легко зрозуміти, 

заки не пробуємо при їх помочі розглянути конкретний приклад 
письменницької психології. Творча психологія письменника не 
стає для нас ніколи ясною в вичерпуючій постаті. Коли ми самі 

в відношенні до свого «я» доходимо до цього моменту, в якім 

зрозуміли себе вповні, тоді можемо говорити про свою твор- 

чість лиш як про щось минуле, скінчене, вже неіснуюче в наші 

теперішності як сила, як про щось, що не має змоги більше 
розвиватися. Зрозуміти себе -- значить найти пояснення своїх 

вчинків і не джерела, а гирло свого духовного процесу. Тайга 

творчості, себто і розвитку індивідуальності, міститься саме в 

цьому дивному процесі, в якому ми не в силі бути супокійно- 

тверезим глядачем, бо наш внутрішній світ є наскрізь діяльним. 
Творнти і розвиватися є майже однозначним з поняттям: почу- 
вати потребу -- себе зрозуміти; втишитн, цю потребу -- зна- 

чить дійти до Гераклевих стовпів, що є на кінці світу і підпи- 

рають небо. 

140



Таємність і померклість творчих переживань легко дають 
"Право говорити про їхні тайни з лукавством авгурів або з глу- 
мом розумів, для яких слово «тайна» значить: «заждемо, заки 
Ще непорозуміння буде роз'яснене». Футурист не почуває потре- 
«би роз'яснити собі свого переживання, яке приневолює його 
висказувати себе в безпосередній формі. Воно або лишається 
для нього тайною, яку, на його гадку, зайво було би освічувати 
свідомістю, або воно є тайною лиш для нього одного і, на Його 
гадку, байдуже, чи відгадає її хто-небудь інший. Психологія 
загальнодоступника є дуже посвоячена. Для нього особисто не 
існують ніякі тайни, які ворущили би його і які викликували би 
творче зусилля, скермоване в напрямі їх розв'язки, Таким ро- 
бом у обох них суте значення письменства лишається незрозу- 
мілим, і вони не служать його меті. Уся мета письменства (чи 
не культури взагалі?) зводиться до проникнення в одиниці ін- 
дивідуальних зусиль, щоби розв'язувати своє життя самостійно, 
як свідому проблему. Отсе проникнення свідомості -- що зміст 
нашого життя зберігається в Його розв'язці шляхом індивіду- 
альних зусиль -- находиться далеко поза межами письменства, 
яке притьмом а ргіогі полагоджується з питанням індивідуаль- 
ності. Питання індивідуальності щезає для письменника без- 
слідно, коли він вибирає роль вчителя, який просвічуватиме 
загал правдами, давно придбаними не ним і безсумнівними 

своєю очевидністю. 
Є багато ліберальних і християнсько-лояльних сердець та 

голов, які вміють зі зворушливою далекоглядністю вказувати на 

щирі заходи популяризаторів великих ідей, себто загальнодос- 
тупних письменників і в ім'я поступу, який робить усім великі 
несподіванки, вміють ставитися з купецькою завдатковою сим- 
патією до всіх прав літературного напрямку, себто футуризму. 

Одначе вдовільнятися щирістю письменників, що піклуються 

про загальну просвіту, смішно, так само як і будувати свої 

обвинувачення проти незрозумілого нам літературного напрям- 

ку на твердженню, що його представники є нещирі. Коли ін- 

ститутка, або 50-літній парубок починають під впливом кохан- 

ня складати вірші, то переживають кожний шкутильгаючий 

рядок не менше щиро та глибоко, як справжній поет. Та ми 

цінуємо глибину чуття на підставі його зовнішньої проявленої 

форми, а не висказаний в поетичній формі зміст на підставі 

ганбини чуття, яке перевірювати безпосередньо не маємо змоги. 

Критерій «щирості» в письменстві є дуже далекий від цього 

поняття щирості, якого навчають чемних дітей: що треба сказа- 

ти завсіди всім усе, що думаєш. Ми домагаємося Від НЬОГО, 

щоби він казав нам лиш те, що вважає вартісним. Письменник 

14



починає бути нудним, коли каже правду, потрібну лиш для чи- 
тача або лиш для себе. Його читачем є завсіди рівна йому ду- 
хово людина, яка в силі зрозуміти його переживання та не має 
лиш письменницького хисту. 

В погляді на завдання письменства нема ніякої різниці між 
загальнодоступником, який вважає свого читача дітваком, та 
між футуристом, якого читач є рівним йому богом. 

Письменство мусить щораз більше боротися з наслідками 
свого впливу, який може здійснити ідеал загальнодоступника Її 
футуриста, себто зробити всіх читачами і письменниками. Поділ 
праці є великим лихом нинішнього капіталістичного ладу і май- 
бутнього соціалістичного; а проте її загальна рівність, яка до- 
вела би до того, що письменство стало би цариною, для всіх 

доступною, -- було би сто разів гіршим лихом, бо означало би 
повний духовний занепад, відсутність творчості. Письменство 
перестає бути творчістю, коли його матеріалом можна користу- 
ватися без виключного, своєрідного зусилля,-- коли зусилля 
необхідне, щоби користуватися тим матеріалом, може не чис- 
литися або з ніякими зовнішніми умовами, або з ніякими внут- 

рішніми. Загальнодоступність ідей та літературної форми може 

не числитися з індивідуальними різницями людей; індивідуа- 
лізм футуристів може не числитися з умовами, завдяки яким 

ідеї стають доступними іншими. 
Загальнодоступники і футуристи можуть радіти, що мають 

бодай одну спільну з письменниками прикмету: що є свобідні 

в виборі шляхів і орудників своєї творчості. Вони мають навіть 

більше право вважати себе непризнаними за життя і надіятися 

на справедливість будуччини, ніж генії, які випереджують свій 

вік. Загальнодоступники ніколи не в силі лишатися вірними 

першому головному «вірую» своєї праці -- що пишуть для за- 

галу; загал є настільки химерний у своїх забаганках, що во- 

лить читати футуриста, якого зовсім не розуміє, ніж автора, 

який звертається до всіх і не дає читачеві багато нагоди, щоби 

створити собі оману індивідуального зусилля при читанню. 

Загальнодоступник вірить у всесильність ідеї і нехтує фор- 

му, яка невідхильно з'ясовує суть Його ідей незалежно від ньо- 

го. Футурист вірить у всесильність форми, за якою йде навман- 

ня, не перетворюючи її ідеєю, і його форма також з'ясовує суть 

його ідеї незалежно від нього. Обоє вони надто наївно -- ЯК 

на письменників -- вірять у всесильність слова і користуються 

ним так впевнено, як власник панорами, коли запрошує юрбу, 

щоби поглянула на небачені ще чудеса. 

Шляхи, 1918. Хе 1--6. С. 83--88.



ЗМІСТ 

, Історія літератури. Проблеми. Напрями. Поетика 

Міщенко Л. І. «Як легендарний папороті цвіт» й й й 4 
Ільницький М. М. Богдан Лепкий -- поет (проблема типології стилю) 
Гузар 3. П. Книга болю Осипа Турянського (грані поетики) 
Шолест В. Ігор Качуровський -- поет, прозаїк, літературознавець 
Курищук В. Ю. «Аж доки думки ніч не стане...» (Із життя і твор- 

чості Миколи Матіїва-Мельника) . . - ї й - 

Стилі та жанри. Традиції, оновлення 

Ковальчук О. Г. Стиль як предмет дослідження (зміна орієнтацій У 
дослідженні проблем стилю в українському літературознавстві) 

Івашків В. М. Ідейно-естетичні витоки драми «ідей» Лесі Українки 
(до питання її взаємозв'язку з українською філософською ро- 
мантичною драмою 30--80-х років ХІХ ст.) - , : 

«Молода кафедра» 

-«Пархомик Р. Я. Спроба літературного аналізу драматичної поеми 
Олександра Олеся «По дорозі в Казку» - 5 і 

Баган О. Р. Естетичні критерії та оцінки, проблема традиції та 
новаторства в літературній критиці М. Вороного , - і 

Дрозд О. Б. Характер і конфлікт у драматургії В. Винниченка (п'єси 
«Брехня», «Гріх», «Закон») | ; Й . , ; ; 

Комариця М. М. Фольклорний символ балади: міф і ритуал 
"Тяхович 3. Б. Художньо-естетичний феномен «Молодої Музи» 

З архівних полиць 

Рудницький Михайло. Між загальнодоступністю і футуризмом - 

65 

74 

87 

100 

108. 
116 
124 

135



Збірник наукових праць 

Міністерство освіти України 

Львівський державний університет 

ім. Івана Франка 

УКРАЇНСЬКЕ ЛІТЕРАТУРОЗНАВСТВО 

Міжвідомчий науковий збірник 

Виходить з 1966 р. 

ВИПУСК 59 

Художній редактор О. М. Козак 

Технічний редактор С. Д. Довба 
Коректор С.О. Сидорчук 

Передано на складання 16.06.93. Підп. до друку 
25.01.94. Формат 60Х84/с. Папір друк. М 2. 
Літ. гарн. Вис. друк. Ум. друк. арк. 8,37. Ум. 

форб.-відб. 8,71. Обл. вид. арк. 9,28. Вид. М» 93. 
Зам. 2935. 

Видавництво «Світ» при Льрівському держунівер- 
ситеті 290000 Львів-центр, вул. Університетська, І 

Львівська обласна книжкова друкарня 

290000 Львів, вул. Стефаннка, І1Ї





НБ ЛНУ Ім. І|зано Франка 

і д0ччК 

І55М 0130-5 і 28Х, Укр. літературознавство. 10994. Вип. 59. 1--144.


