
Т55М (1 30«Б28Х 





МІНІСТЕРСТВО ОСВІТИ УКРАЇНИ 

ЛЬВІВСЬКИЙ ДЕРЖАВНИЙ УНІВЕРСИТЕТ 

ім. ІВАНА ФРАНКА 

УКРАЇНСЬКЕ 

ЛІТЕРАТУРОЗНАВСТВО 

МІЖВІДОМЧИЙ НАУКОВИЙ ЗБІРНИК 

Виходить з 1966 р. 

ВИПУСК 6І 

ЛЬВІВ 

ВИДАВНИЦТВО «СВІТ» 

1995



Збірник присвячено призабутим сторінкам історії україн- 
ської літератури. Вивчаються питання стильових напрямів пое- 
зії і драматургії 20--30-х років та інші теоретичні проблеми. 
На нових історико-літературних фактах простежуються творчі 
біографії Л. Мосендза, Є. Маланюка, В. Винпниченка, М. Ку- 
ліша. 

Для науковців, викладачів вузів, учителів середніх шкіл, 
студентів. 

Бібліогр. в кінці статей. 

Редакційна колегія: доц. канд. філол. наук Т. Ю. Сали- 
га (відп. ред. УЛьвів), проф. д-р філол. наук І. О. Денисюк 
(заст. відп. ред. Львів), доц. канд. філол. наук М. І. Гнатюк 
(заст. відп, ред. Львів), проф. д-р філол. наук Р. Т. Гро- 

.м'як (Тернопіль), проф. д-р філол. наук Л. С. Дем'янівська 
(Київ), проф. д-р філол. наук М. М. Ільницький (Львів), 
доц. канд. філол. наук О. Г. Ковальчук (Ніжин), доц., канд. 
філол. наук Б. Л. Мельничук (Чернівці), проф. д-р філол. 
наук Л. І. Міщенко (Львів), доц. канд. філол. наук І. Д. Ос- 
тапик (Львів), проф. д-р філол. наук І. Л. Михайлин (Хар- 
ків), доц, канд. філол, наук В. С. Панченко (Кіровоград), 
доц. канд. філол. наук О. М. Пилип'юк (Івано-Франківськ), 
доц. канд. філол. наук В. С. Поп (Ужгород), доц., канд. фі- 
лол. наук 0. О. Рисак (Луцьк), проф., д-р філол. наук 
Л. Рудницький (Ратгерський ун-т, США), проф. д-р філол. 
наук К. П. Фролова (Дніпропетровськ), доц. канд. філол. наук 
С. І. Хороб (Івано-Франківськ), проф. д-р філол. наук 
П. П. Хропко (Київ), проф. канд. філол. наук М. ИЙ. Шалата 
(Дрогобич), проф., д-р філол. наук Д. Шиогрин (Іллінойський 
ун-т, США 

Редактор Т. 0. Головіна 

« 

Адреса редколегії: 290000 Ліьвів, вул. Університетська, І. 
Університет, кафедра української літератури. Тел. 79-43-98, 

(С) Львівський університет, 4603000000-073 3 
амовне 1995 

225-95 



Напрями, течії, стилі 

Леоніла МІЩЕНКО, Львів 

Секрети поетичного театру 

Лесі Українки 

Видатне явище театральної культури ХХ ст. -- пое- 
тичний театр Лесі Українки -- охоплює «великий океан думок». 
спроектованих на сучасне, минуле й майбутнє України і водно» 
час наповнений загальнолюдським змістом, виражає вічні про- 
блеми буття. За фабульним наповненням він охоплює три-чо- 
тири тисячоліття -- від Єгипту фараонів до сучасності -- про- 
понуючи концепцію історії людства як поступального руху, через! 
терни і боріння до «віків потомних», до вимріяного світла іде- 
алу. Так з'являвся своєрідний універсальний макрообраз зі 
своїми характерними прикметами в естетичній моделі світу. 

Високу оцінку драматургія Лесі Українки здобула не ли-- 
ше на батьківщині, а й далеко за її межами. Французький 
вчений Жорж Люсіан вважав, що «поряд зі Стріндбергом, 
О'Нейлом.. драматичні поеми Лесі Українки становлять ве- 
шину театру нашого століття» |З, с. 235|. На думку польського 
літературознавця Вацлава Кубацького, «Камінний господар» 
української письменниці -- «найвидатніша інтерпретація сце- 
нічної легенди про Дон Жуана» |8, с. 10). Інший польський 
дослідник -- Здіслав Нєдзєля -- стверджував, що «українсь- 
ка «Кассандра» (1907) -- один з перших творів нового прочи- 
тання стародавніх переказів.. Лише із 30-х років європейська 
Драма вдається до модернізації грецьких міфів, аби виразити 
сучасний неспокій і своє ставлення до життя». Автор закликав 
польські театри «звернути увагу на оригінальний драматичний 
доробок української письменниці» |9, с. 166-- 168). 

І таке мистецьке явище -- поетична драма Лесі Українки -- 
ще й досі належно не освоєна навіть українським театром. Хоч 

Єрміщенко Леоніла, 1995



від часу написання п'єс здійснено багато їх вистав, однак вони 
не стали подіями в культурному житті України, бо не осягали 
філософської глибини і художньої своєрідності цих творів, по- 
становникам не вдалось розкрити мистецьких секретів Лесі 
Українки. На це були причини. Одна з них полягала в тому, 
що український національний театр був позбавлений нормаль- 
них умов розвитку, «Щоб зрозуміти характер і розвій нашого 
театру на Вкраїні, -- писав Іван Франко, -- треба все мати на 
оці ті цензурні й адміністративні кліщі, серед яких він вирос- 
тав. На українську сцену абсолютно не допускалися переклади 
чужих драматичних творів -- доводилося творити свій влас- 
ний репертуар.. Цензура не допускала на українську сцену 
драм, узятих з життя інтелігенції, на тій підставі, що українсь- 
кої інтелігенції немає і не сміє бути, -- українська драма му- 
сила зробитися хлопською, сільською, мусила малювати укра- 
їнське село» |5, с. 511). 

Отже, ситуація складалася так, що на початку ХХ ст. укра- 
їнське театральне мистецтво, яке у попередні десятиліття мало 
значні здобутки (славнозвісний театр корифеїв), вже не могло 
задовольнити потреб нового часу. Все це разом ускладнювало 
сценічну долю драматургії Лесі Українки. Так, поставлена 
1899 р. її драма «Блакитна троянда» успіху не мала. Ре- 
цензентам не подобалось, що персонажі «провадять між собою 
вишукано-розумні розмови, намагаються показати, що всі во- 
ни люди дуже освічені» |7). Щось подібне -- нерозуміння, глу- 
зування -- зазнала майже одночасно «Чайка» Антона Чехова, 
переживши провал в Александринському театрі у 1896 р. Але 
вже через два роки «Чайка» була поставлена новим театром -- 
МХАТом, що стало початком її тріумфу. На жаль, такого те- 
атру Леся Українка не мала. 

Незважаючи на неуспіх першої драми, поетеса розвивається 
далі як драматург-новатор, сміливо прокладає шляхи мо- 
дернізації українського театру. Цей вибір був принциповим, він 
визрівав як реакція на консерватизм «хуторянства в мистецтві», 
невідповідність етнографічно-побутового театру часові. Глибоко 
усвідомлюючи необхідність розвитку національної культури, 
Леся Українка у незакінченій статті «Про театр» висловила за- 
непокоєння: «..Наш театр дуже помалу розвивається і в своєму 
зрості не встигає за зростом потреб і вподобань нашої грома- 
ди.. Ми хочемо, щоб театр у нас, як у інших народів, розши- 
рював наш розумовий виднокруг, освітлював ті питаня, що 
турбують душі інтелігента наших часів» (|4, с. 268). 

Таким чином, для вияснення «секретів» театру Лесі Україн- 
ки слід її творчість розглядати в контексті творчості драма- 
тургів інших народів, зокрема слов'янських. Виходячи з націо- 

4



нальних потреб, драматургія української письменниці розвива- 
лась у руслі пошуків і здобутків таких новітніх європейських 
драматургів, як Ібсен, Метерлінк, Гауптман, Чехов, Блок, Вис- 
пянський, Пшибишевський, Райніс та багато інших. Всі вони 
вносили нові якості у драматургію ХХ ст. формували її пое- 
тику і стиль. Результати типологічних лосліджень українсь- 
ких літературознавців (Н. Кузякіна, І. Журавська, Г. Вервес, 
Р. Радишевський) висвітлюють подібні тенденції та дискусійні 
моменти у творчих пошуках Лесі Українки і російських пись- 
менників О. Блока, Л. Андрєєва, польських -- С. Виспянсько- 
го, Ю. Словацького, Л. Риделя. 

Та важливо наголосити, що спорідненість тенденцій не 
обов'язково відбивається у «впливах», про які вже написано 
багато і не раз з великими пересадами. Тому має рацію 
Г. Вервес, коли звертає увагу на певні асоціації з літературою 
польською, що виникають при аналізі поетичного театру Лесі 
Українки, «зокрема там, де вона звертається до античних тем 
(Виспянський) і народних (Ридель).. «Зачароване коло» Лу- 
ціана Риделя наближається до «Лісової пісні» використанням 
окремих постатей з фольклору, спільних для польської та 
української народної творчості, але вони мають відмінний ла- 
дунок морально-етичний, виразниками якого виступають в обох 
творах. Подібність ця могла виникнути пілком незалежно» |Ї10; 
с. 237). Звертаючись до троянської теми, Виспянський в «Ахілле- 
сі» стурбуваний можливістю загибелі цивілізації, а українська 
письменниця -- наближенням катастрофи, що віщує загибель 
вітчизни. Звідси подібність окремих сцен в її «Кассандрі» й 
драмі Виспянського. 

Таким чином, дух часу, потреби часу, його естетичний клі- 
мат, який найсильніше відчувають і схоплюють першорядні 
таланти, найчутливіші індивідуальності, породжують близькі 
асоціації, подібні художні знахідки. Тому найціннішим у таєм- 
ницях творчості митця є те, що кожен з них шукає свою доро- 
гу, свого самовираження. Саме такою, самобутньою і яскра- 
вою творчою індивідуальністю на спільному шляху нових 
мистецьких осягнень і була Леся Українка. Це-- найважливі- 
ший «секрет» її поетичного театру. 

Про широку обізнаність з новітніми процесами, котрі пе- 
реживала європейська література наприкінці ХІХ--на почат- 
ку ХХ ст. свідчать літературно-критичні статті Лесі Українки, 
надруковані в російському журналі «Жизнь» (Петербург). Ось 
їх красномовні заголовки: «Заметки о новейшей польской ли- 
тературе», «Новейшая общественная драма» (на матеріалі ні- 
мецької і скандинавської літератур). «Два направлення в но- 
вейшей итальянской литературе», «Новье перспективь и ста- 

5



рме тени» (французька белетристика), «Михазль Крамер». 
Последняя драма Гергарта Гауптмана»... У цих статтях автор- 
ка викладає також свою теорію нового творчого методу, який 
вона називає неороматизмом. Наріжним каменем серед його 
принципів є нова концепція людини, бо нове мистецтво зав- 
жди починається з нової людини. На її думку, «старий» реа- 
лізм і романтизм вже не можуть задовольнити ідейно-естетич- 
них потреб часу, виконувати завдання, які висуває дійсність 
перед мистецтвом. Одна з найголовніших вимог неоромантиз- 
му -- принцип суверенності особи, її можливості «не бути в 
альтернативі вічної моральної самотності чи моральної казар- 
ми». Авторка пояснює, «що ні в природі, ні в житті немає ні- 
чого, що було б саме по собі, так би мовити, по праву народ- 
ження, другорядним, що кожна особистість суверенна, що 
кожна людина, яка б вона не була, є героєм для себе і одно- 
часно частиною середовища». Неоромантик зневажає не юрбу, 
а той рабський дух, який змушує людину добровільно зарахо- 
вувати себе до юрби. Ось чому в драматургії Лесі Українки 
так гостро і наполегливо майже в кожному творі стоїть проб- 
лема духовної свободи людини, і рабство вона трактує як кате- 
горію моральну, а не соціальну. Здекларований творчий метод 
позначився як на змісті, так і на формі поетичного театру ло 
Українки. 

Сучасна письменниці критика трактувала її твори як кек- 
зотизм», «втечу від гіркої дійсності» в давні часи, історію інших 
народів, тобто у відсутності зв'язку із сучасністю. Насправ- 
ді ж у драматургії Лесі Українки пульсувала сучасність, 
але побачена з точки зору певної ідеї і подана не у традицій- 
ному для українського театру зрізі: не соціально-побутовому, 
а філософсько-ідеологічному. Така об'єктивно існуюча реаль- 
ність, такі аспекти сучасності різко окреслювались на межі 
двох епох і потребували мистецького осмислення. Ї саме ця 
реальність найбільше привертала увагу і цікавила Лесю Ук- 
раїнку-драматурга. Вона прагнула осягнути художній синтез 
ідеологічних і морально-етичних проблем, заглибитись у склад- 
ні процеси взаємодії політики й етики, тобто художньо матеріа- 
лізувати абстрактні категорії. Змістом її драматургії стають 
проблеми: політична боротьба й етичні норми людяності; полі- 
тична культура, свобода і влада та засоби її досягнення. Її не- 
покоїть психологія зради, взаємодія слова і діла, слова і віри, 
особливо в «країні неволі», обставинах гніту і переслідувань, 
які переживала Україна. Чи мета оправдує засоби -- чи чиста 
справа потребує чистих рук? 

Висунуті проблеми розглядаються в ретроспекції, з ураху- 
ванням досвіду багатьох поколінь, і водночас в історичній та



філософській перспективі. Вони постійно перебувають в орга- 
нічному взаємозв'язку, не вичерпуються в одній або двох дра- 
мах, а «переливаються» з твору в твір, переплітаються, висві- 
чуються з різних точок зору, в можливих варіантах. Це відпо- 
відало творчим засадам письменниці, яка вважала, що у кож- 
ного справжнього митця існує певна група ідей або одна яка- 
небудь ідея («цвяшок в серце вбитий»), яку він не випускає з 
поля зору впродовж усієї творчої праці. Тому для глибшого ро- 
зуміння спадщини Лесі Українки важливим є контекстуальне 
прочитання кожного її твору -- окремого в цілому. До цього 
спонукує також надзвичайно самобутній образний світ творчої 
індивідуальності. 

Новий зміст вимагав нових засобів вираження, оновлення 
поетики, нових жанрових форм, нової естетичної природи дра- 
ми. Леся Українка відходить від жанрової регламентації, ство- 
рюючи своєрідні жанрові сплави з ліричних, епічних та дра- 
матичних елементів. Драматичний діалог, драматична сцена, 
драматична поема, драма настрою, фантастична драма, дра- 
ма-казка, драматичний етюд -- так визначає сама авторка 
жанрові різновиди своїх п'єс. 

Та складність полягала в тому, що обраний життєвий мате- 
ріал -- об'єкт зображення, -- перебуваючи головним чином у 
царині політичних та філософських ідей, категорій абстракт- 
них, трудно піддавався сценічному втіленню. Адже об'єктом 
зображення стають «не матеріальні» думки, рух свідомості, 
ідеологічні протиборства -- боротьба ідей, принципів, переко- 
нань, а не характерів. Художнє завдання вимагало мате- 
ріалізації цих абстрактних категорій, матеріалізації ідей, фі- 
лософських концепцій. Тому важливим було не стільки ство- 
рення оригінальних типів та характерів, скільки «олюднення», 
персоніфікація ідей, які виступають «суб'єктами етичного ви- 
бору» і, таким чином, передбачають вихід на етичні пенщосв 
нови людського буття. 

Ускладнювалося все тим, що йшлося не про відтворення 
єдиноборства якихось абстрактних «вічних» ідей, а про ху- 
дожниє втілення загальнолюдських проблем, безпосередньо по- 
в'язаних з актуальними питаннями конкретного життя 
поневоленого рідного народу на початку нового Х. ст. Немо» - 

- ливість в умовах імперського політичного й національного гноб- 
лення прямого вираження того, що авторка називає «образ 
рідної неволі», диктувала потребу шукати алегорії, які б давали 
змогу «в минулому бачити сучасне». 

Така нова ідейно-естетична структура параболічно- притче- 
вого характеру стимулювала звернення до світових образів і 
сюжетів. Невичерпним арсеналом тут стали для Лесі Україн- 

7



ки міфологічні та історичні події, зокрема християнського та 
античного світу, котрі надавались алегорично-притчевому не- 
реосмисленню. Світові образи, ці «вічні» постаті-знаки, в яких 
вже зафіксовані, закладені певні ідеї, постійний зміст та зна- 

чення, викликали відповідні асоціації, сприяли вагомості й 
масштабності зображуваного. Але вони ж утруднювали сприй- 
мання глядача, який звик на національній сцені бачити відо- 

мих йому в побуті Наймичку, Безталанну, Бурлаку, Хазяїна.. 
Зображене і виражене тут майже накладалось. У театрі Лесі 
Українки треба було не лише дивитись, а й бачити. Ди» 
витись на «чужі» постаті Кассандри, Антея, Юди, Дон-Жуана, 
а бачити сучасну Україну з її важкими, трагічними проблема- 
ми. Сама авторка, ніби відповідаючи критикам, які закидали 
їй відірваність від національного життя, писала, що автор в 
образах, запозичених зі світової скарбниці, -- 

в їх гіркій, давно минулій долі. 
все бачив образ рідної неволі. 

Ускладнювали вихід на сцену й особливості нової поетики 
драми. Серед них: неоднозначність образу, його багатомірність, 
де вже немає поділу на персонажів негативних і позитивних 
(Леся Українка сповідувала шплатонівське: «всюди бачити 
двоє»), переакцентовка на внутрішню дію, перевага слова над 
дією в її зовнішньому прояві, лірико-філософського струменю 
над постійним, вагомість підтексту, відсутність розв'язки. Це 
стимулювало новий тип конфлікту у драмі-диспуті, де палає 
пристрасть думки, а не протиборство характерів. Центром дра- 
матизму стає внутрішній світ людини, складність і суперечли- 
вість її духовної субстанції -- «кривавого побоїща в душі лю- 
дини» (М. Вороний). Розширення кута зору вистави відбува- 
ється не так за рахунок зображеного, як вираженого. І тут Ле- 
ся Українка йде в руслі тих видозмін, що їх впроваджує нова 
європейська драма. Досить згадати драматургію Антона Чехо- 
ва з її глибинним підтекстом -- «підводної течією» дії, п'єсу- 
диспут Бернарда Шоу, символіку ідеологічної драми Станіслава 
Виспянського, 

Поетичний театр Лесі Українки вимагав і принципово но- 
вої гри акторів, сміливих режисерських рішень, нової сценогра- 
фії, де символічного звучання набувають колір, звук, збірна ме- 
тафора і найменша деталь, оновлюється символіко-метафорич- 
на система. 

Юрій Шерех у статті «Театр Лесі Українки, чи Леся Україн- 
ка в театрі» звернув увагу на багатоплановість і складність 
сценічної реалізації образів у п'єсах письменниці |б, с. 50-- 
95|. Так, Міріам в «Одержимій», па його думку, можна грати



і як жертву, точніше,  саможертву, і як тему безмежної любо- 
ві, але безвольної і безплідної, можна розвинути мотив двох 
типів волі: воля розуму і воля фанатичної відданості одній 
їдсі, можна грати і конфлікт ідеального і реального, одиниці ії 
маси. Все це є в «Одержимій», Крім цього, Ліна Костенко по- 
бачила там ще одну дуже важливу тему: «В «Одержимій» є 
нечуване морально-етичне відкриття, котре могло б бути ак- 
туальним для духовного життя людства. Адже тут, може, впер- 
ше в історії світової літератури, піддається сумніву доціль- 
ність жертви в ім'я такого людства» |Ї, с. 19|. Йдеться про 
тих у п'єсі, що «тричі відрікалися від Нього» (Месії), про 
фарисейство, ницість, страх юрби признатися до Того, кому ще 
вчора кричали: «Осанна!», «про учнів, які сплять «камінним 
сном» у час, коли душа їхнього Вчителя «сумна до смерті». 
«Образом Міріам, -- підсумувала Ліна Костенко, -- Леся Ук- 
раїнка захистила людство від звинувачення, що воно не варте, 
щоб за нього йти на Голгофу», 

Багатогранність, різноплановість притаманна й іншим пер- 
сонажам драматургії Лесі Українки, Так, образ Юди («На полі 
крові») містить не менш складний філософсько-психологічний 
спектр. Юда одночасно селянський син-одинак, християнин |і 
христопродавець, кар'єрист (прагнув у Божому царстві посісти 
місце «перше, не інакше») і ренегат, людина гарячих пристра- 
стей і холодного розрахунку. Подібною складністю виділяються 
й постаті з драматичних поем «Кассандра», «В пущі», «Адвокат 
Мартіан». Драматичні протиборства навколо альтернативи -- 
свобода і влада -- висвічують складність натур героїв «Ка- 
мінного господаря». Свобода там, де немає влади, -- вважає 
Дон-Жуан. Без влади немає свободи -- переконана донна 
Анна. На зіткненні цих переконань вирізьблюються їхні поста- 
ті, які фокусують ще багато інших якостей, серед них -- 
політичне донжуанство, відступництво як моральна смерть. 

Широке художнє узагальнення, філософське заглиблення у 
матеріал характерне для поетичної драми, що, як правило, 
з'являється на вістрі змагань за високі ідеали і перебуває в 
центрі боротьби за новий театр. Саме такою була і драма Ле- 
сі Українки -- одночасно поетичною, політичною та інтелек- 
туальною. Творячи її, авторка не лише розширювала внутрішні 
можливості цього літературного роду, а й творила свою, не- 
повторну модель художнього світу, де в «словесних турнірах» 
(М. Зеров) народжувався особливий драматизм, окреслюва- 
лись мистецькі образи виняткової філософської та психологіч» 
ної напруги. В «Одержимій» рабській психології юрби про- 
тиставляється духовна свобода Міріам-- як моральний імпе- 

ратив віри й одержимості. Героїня драматичної поеми «На ру- 

Ф



Тках» пророчиця Тірца переконана: хто усвідомлює свою люд- 
ську гідність, рабом не буде -- 

Хто раб? Хто подоланий? Тільки той, 
хто самохіть несе ярмо неволі. 

Подібну думку висловлює і співець-пророк Елеазар («Вави- 
лонський полон»): 

Терпіть кайдани -- то несвітський сором, 
забуть їх, не розбивши, -- гірший стид. 

В стилі нової європейської драми використовує Леся Ук- 
раїнка також фольклор, національну міфологію. Крізь призму 
"фантастичних духів природи вона побачила трагічну дисгар- 

"о монію сучасної людини, яка не може «своїм життям до себе 
дорівнятись». Крім того, тут, може, вперше у світовій драма- 
тургії, авторка з великою тривогою заговорила про екологію, 
про ті загрозливі наслідки, до яких призводять порушення гар- 
монії природи, наступ людини на природу. 

Леся Українка як драматург-новатор не була якимсь 
винятком, щасливою випадковістю, своєрідною «блакитною тро- 
яндою» на українському національному грунті. Поруч неї ви- 
ростає молода парость талантів. Пошуки нових шляхів у дра- 
матургії відбились у творчості Олександра Олеся, Володимира 
Винниченка, Гната Хоткевича, Спиридона Черкасенка, Антона 
Крушельницького, Людмили Старицької-Черняхівської. «ІЇГєси 
модерних драматургів, особливо Лесі Українки, Винниченка, 
Олеся, ставить найбільш прогресивний тогочасний український 
театр Миколи Садовського. Та якісно нового звучання набу- 
зають ці твори в «Молодому театрі» Леся Курбаса. Започат- 
ковуючи свою працю в Києві 1917 р., театр у спеціальній афіші 
декларував свою програму. Головним її змістом було «творити 
і провадити в життя такі форми театрального мистецтва, в 
яких цілком могли б проявитись творчі індивідуальності сучас- 
ного молодого покоління українського авторства не «україно- 
Ффільської», а європейської, в національній формі, культури, що, 
цілком порвавши з обанальненими традиціями українського 
театру, збудує свої нові цінності як у мистецтві театру вза- 
талі, так і мистецтві актора особливо, не будучи рівночасно 
лпровінціалізмом чужих культур» |2, с. 7|. 

Хочу нагадати, що Лесь Курбас виростав як митець -- 
артист і режисер -- у Львові, українському театрі «Руська бе- 
сіда», що перебував у тісних контактах з польським театром 
у Львові, а також з мистецькими осередками в Кракові. Цей 
талановитий режисер-новатор зумів добре відчути дух часу 1 
був сміливим експериментатором, що дало змогу створити "над- 
звичайно цікавий і самобутній театр, спроможний реалізувати 
зисокі мистецькі завдання та закладені в його програмі надії. 

10



Цим сподіванням не судилось збутись. Трагедія Леся Кур- 
баса -- його знищення в соловецьких таборах -- стала траге- 
дією національного українського театру. Поетичний театр Ле- 
сі Українки і надалі чекає свого режисера, щасливого сценіч- 
цого життя, 

1. Костенко Ліна. Поет, що йшов сходами гігантів // Леся Українка. 
Драматичні твори. К., 1989. С. 19. 2. Лесь Курбас. Спогади сучасників. 
К., 1969, 3. Леся Українка. Життя і творчість в документах. К. 1986. 4. Леся 
Українка: Зібрання творів: У І2 т. К., 1977. Т. 8. 5. Франко І. Зібрання 
творів: У 50 т. К., 1981. Т. 41. 6. Шерех Юрій. Друга чепга// Сучасність. 
1978. С. 50--55. 7. Киевское слово. 1899. М» 4170. 8. Гезіа ЦЕгаїпіа. Каззап- 
4Чга і іппе агатабїу. Кгакбу, 1982. 9. Міейгіе/а Хдгізіаш. Дгатаїу Іагузу 
Козас2. Маготама, 1985, 10, МРегшез Нгубогії. Тат, рдгіе Ікму згебгпіе Їаїе 
ріупа. ХМагзгама, 1972. 

Стаття надійшла до редколегії 08.07.94 

Степан ХОРОБ, Івано-Франківськ 

Експресіонізм та символізм 
у новітній українській драмі | 
(До типологічної характеристики п'єс М. Куліша, 
В. Винниченка, С. Черкасенка та І. Кочерги 
в західноєвропейському контексті) 

Проблема цілісного й об'єктивного вивчення новіт- 
ньої української драматургії, надто її 20--30-х років, -- чи не 
найскладніша у нинішньому літературознавстві, Не тільки то- 
му, що конче потребує абсолютно повного виявлення й ідейно- 
естетичного аналізу невідомих або малознаних художніх явищ, 
концептуально нового, не тенденційного (без будь-яких зідео- 
логізованих штампів і спотворень) підходу до осмислення всіх 
періодів її розвитку в національному духовно-культурному 
осередді загалом. Сьогодні цю проблему годі з'ясувати без не- 
обхідного розгляду української драми в європейському чи при- 
наймні слов'янському літературному контексті. Власне він як- 
найправдивіше даватиме належну оцінку, визначаючи і рівень 
мистецьких осягнень, і міру творчих прорахунків вітчизняних 
авторів. | 

Окрім того, відтворення контексту сприятиме інтегруванню 

О Хороб Степан, 1995 

Пп



(бодай у нашій свідомості) української п'єси у світовий або 
загальноєвропейський літературний набуток, а також допоможе 
вивільнитися від деякої стереотипічності її розуміння (сільсь- 
кості, вторинності, непрестижності, провінціалізму «хатнього» 
звжитку тощо), що склалося за певних причин протягом трива- 
лого часу й досі побутує серед масового читача, а почасти на- 
віть і в колі науковців. 

Останнє переконливо заперечує сама історія розвитку но- 
вітньої української драми, окремі явища якої сягали не лише 
національних, а й світових вершин. Як, наприклад, унікальна 
за своєю художньою суттю і неперебутня за вселюдською ду- 
ховною вартістю поетично-філософська драматургія Лесі Укра- 
їнки чи глибокопсихологічна, всуціль самобутня п'єса М, Ку- 
ліша, що в органічній мистецькій сув'язі зі сценічними нова- 
ціями Леся Курбаса дала світові феноменальну з'яву -- театр 
«Березіль». 

Варто зауважити, що дослідження новітньої української 
драми в контекстуальному аспекті все ж велося нашим літера- 
турознавством. Хай і недостатньо, але зібрано певний описовий 
матеріал, висловлено ряд цінних спостережень та наукових мір- 
кувань, аргументовані деякі теоретичні положення, як, наприк- 
лад, у 2-му і 3-му томах п'ятитомного видання «Українська лі- 
тература в загальнослов'янському і світовому літературному 
контексті» (К., 1987--1988). Однак доводиться визнати, що по- 
дібні дослідження позначені політичною тенденційністю та ідео- 
логічною заангажованістю: контекст регламентувався переваж- - 
но драматургією так званого соціалістичного реалізму або 
літературою «країн соціалістичної співдружності», а в донелав- 
на поширеному «всесоюзному контексті» за основу бралася ро- 
сійська п'єса, та й то, як правило, зі своїм «більш вартісним» 

впливом на українську. 
- В інших випадках переважає описовий і лише почасти ком- 

паративістський підхід, а не системний чи типологічний (виня- 
ток, безперечно, становлять праці О. Білецького «Українська 
драматургія післяжовтневої доби», Ю. Шереха «Шоста симфо- 
нія» Миколи Куліша», Н. Кузякіної «Александр Блок и Леся Ук- 
райинка», Л, ЗалеськоїОнишкевич «Куліш і Брехт: самоспосте- 
реження героя та самоспостереження актора», М. Ласло-Куцюк 
«Маски» Миколи Куліша» і «Ключі до театру Івана Кочерги», 
Л. Танюка «До проблеми української «пророчої» п'єси», Л. Мо- 
роз «Про символізм в українській драматургії»). 

Самостійною, але невідокремленою проблемою є проблема 
адаптації та входження української п'єси діаспори в різнома- 
нітні драматургії народів, зокрема, Канади, США, Польщі, Ав- 
стралії, Румунії та ін. освоєння нею світового духовного дос- 

12



віду, а відтак використання його в Україні ". Зрештою, майже 
же здійснювалися спроби окреслити новітню українську драму 
як духовну цілісність з її світськими і християнськими жанра- 
ми "" чи як взаємопов'язану і взаємозалежну з іншими видами 
художнього організму національної культури, насамперед те- 
атру. Щодо останнього, знову ж, як виняток, можна назвати 
нарис В. Ревуцького «Українська драма й театральне мистец- 
тво на історичному шляху», що ввійшов до книги з історії ук- 
раїнської культури, виданої 1984 р. в Едмонтоні. 

- Вивчення новітньої української драми, зосібна 20--30-х ро- 
ків, у загальноєвропейському літературному контексті, зви- 
чайно, не обмежується окресленими проблемами. Їх значно 
більше. Та все ж проблема рецепції модернізму, зокрема сим- 
волізму та експресіонізму, творчістю українських драматургів 
на сьогодні чи не найменш досліджена. Тим часом національна 
драматургічно-театральна практика дає всі підстави для пору- 
шення такого питання. 

Уже на початку ХХ ст. у драматургічних творах Лесі Ук- 
раїнки, О, Олеся, В. Винниченка, С. Черкасенка, В. Пачовсько- 
то та інших авторів простежується увиразнена умовність у з30- 
браженні душевних драм героїв, соціальних дисгармоній, масо- 
вих рухів тощо. Вияскравлюється в них лиференційованість і 
синтетизм художніх форм (індивідуалізоване мовлення, масо- 
ві сцени, диспути-діалоги, моменти «очуднювання» змісту). Їм 
притаманні філософська проблематика, поглиблена самореф- 
лексія, розкриття внутрішньої потаємної суті людської особи, 
словесна гра, вираження індивідуалістичного протесту проти то- 
тального відчуження тощо. Водночас інтенсивне вироблення лі- 
тературної умовності в процесі становлення новітньої українсь- 
кої драми нерідко супроводжується зростанням уваги до «кла- 
сичних» сюжетів, образів і характерів (драматичні поеми Лесі 
Українки), посиленням публіцистичності, моралізаторства (п'є- 
си В. Винниченка), поглибленням замкненості, усамітненої при- 
хованості, таємничості змісту (драми О. Олеся), розширенням 
екзистенціальної проблематики або пошуків смислу життя 
(твори С. Черкасенка). Навіть історична драматургія, наприк- 
лад, Г. Хоткевича чи Л. Старицької-Черняхівської, позначена 

« Частковому розв'язанню такої проблеми сприяють наукові розвідки: 
Залеська-Онишкевич  /Л. Українська драматургія на північно-американсь- 
кому континенті // Наш театр. Книжка діячів українського театрального 
мистецтва: 1915--1975. Нью-Йорк; Торонто, 1975. Т. 1. С. 215--230; Це- 

гельський Л. Жидівсько-український театр в Америці // Там же. С. 405-- 
417. 

«є Щодо жанру християнської драми днв. Рудницький Л. Драматургія 
Григора нн Записки НТШ. Львів, 1992. Т. 224. С. 185--209. 

13



активним авторським використанням модерних засобів худож- 
нього вираження (романтизація аж до символів- образів, пся- 
хологічний аналіз характерів, сфери підсвідомості, суб'єктивні! 
переживання і візії тощо). 

Усе це-- і нове змістовне навантаження, і нова драматична 
форма -- повинно було служити переборенню традицій народ- 
НИЦЬКОГО «живого» чи етнографічно-побутового українського те- 
атру, доланню канонів і приписів етнографічно- побутової на- 
ціональної драматургії. Наймолодша літературна генерація, за. 
словами І. Франка, прагнула «цілком модерним європейським: 
способом зобразити своєрідність життя українського народу» 
(21, с. 1421. Це, зрозуміло, вимагало не лише переорієнтації ук- 
раїнської драми на найновіші, модерні форми й засоби зобра- 
ження, а насамперед переорієнтації, відтак і цілковитих змін! 
основних типів художнього мислення (від романтизму й нату- 
ралізму до імпресіонізму, символізму, експресіонізму та пси- 
хологічного неореалізму). 

Водночас не слід забувати, що розвиток раннього модерніз- 
му в новітній українській драмі мав специфічні особливості, 
значущою була закоріненість у культурну і політичну проблема- 
тику, тривкою -- традиційність народницької теорії, а також 
рівень її полулярності та розробленості. Однак зі смертю Лесі 
Українки, вимушеною еміграцією О. Олеся, С. Черкасенка, 
В. Винниченка модернізм в українській драматургії з його поз 
тужним національно-культурним міфотворенням і духовною 
утопією гармонійної єдності особистісного й соціального набу-. 
ває нових відтінків. Наприкінці 20-х років модерністичні шу- 
кання своєрідно модифікують ті ж В. Винниченко, О. Олесь, 
С. Черкасенко, а згодом, уже в 30-х роках, -- М. Куліш, Я. Ма- 
монтов, І. Кочерга та ін. у творах яких виразно виявляються 
характерні риси експресіонізму та символізму. Зрештою, ці ху- 
дожні напрями -- означеність не лише літературна. Театр «Бе- 
резіль», геніальний режисер Лесь Курбас у своїх реформатор- 
ських виставах нерідко зверталися до символістичних та ек- 
спресіоністичних засобів вираження, як в «Етюдах» за О. Оле- 
сем чи «Джіммі Хіггінсі» за Е. Сінклером. Власне, крізь приз- 
му цих європейських модерністичних напрямів у типологічному 
контексті варто розглянути п'єси В. Винниченка, С. Черкасен- 
ка, М. Куліша, І. Кочерги. 

ЕКСПРЕСІОНІЗМ 

Навіть при першому, побіжному знайомстві з творчістю 
В. Винниченка та М. Куліша впадають у вічі характерні ознаки 
експресіонізму: загострено-увиразнене відтворення навколиш- 

14



нього світу і його протиріч, ірреальна, здебільшого фантасмо- 
горична ситуативність драматичного дійства, короткокартинний 
і стрибкоподібний ритм, швидкоплинна зміна епізодів сюжету, 
надміру збуджена емоційність, екзальтованість головних тероїв, 
метаморфозність їхніх учинків, політично активний, але інди- 
відуалістичний протест тощо. При лальшому заглибленні у дра- 
матургічні твори В. Винниченка і М. Куліша, під час розгляду 
їх змістових і формотворчих особливостей ці та інші поняття і 
категорії не лише конкретизуються, а й розширюються, вияв- 
ляючи рівень драматургічної поетики українських авторів. 

Насамперед кожен з них по-своєму продовжив розробку вже 
освоєних світовою і західноєвропейською драмою тем, серед 
яких -- правда ідеї та правда життя, притлумленість, незахи- 
щеність людської особистості в середовищі дисгармонії і соці- 
альних протиріч і конфліктів, емоційно-вибуховий протест уса- 
мітненої людини супроти хаосу світу, езотеричні, нерідко фа- 
натичні пошуки смислу буття тощо. У цьому ряду виокремлю- 
ється тема месіонерства і пророцтва, тема людини, яка прагне: 
змінити чи видозмінити стару модель життя і витворити нову, 
або ж принаймні передбачити подальший хід розвитку суспіль- 
ства і людства («Народний Малахій» і «Пророк»). 

Згадаймо, що схожі проблеми порушували у своїх п'єсах 
П..Корнель («Дон Санчо Арагонський»), М. де Гельдероде 
(«Варрава»), Ж. Ануй («Томас Бекет»), Ж.-П. Сартр («Диявол 

і пан Бог»), Є. Жулавський («Лжемесія»), С. Віткевич («Ян 
Мацей Кароль Вшекліца») та ін. У національній драматургії 
цю тему розробляла Леся Українка («Кассандра»); у 30-ті ро- 
ки, коли М. Куліш створив трагедію «Народний Малахій», а 
В. Винниченко -- драму «Пророк», до неї також зверталися 
М. Ердман  («Самогубець»), .Л. Лунц («Місто правди»), 
М.М. Сфорім («Подорож Веніаміна Третього»). Не вдавати- 
мемося до типологічних зіставлень драматичних творів українсь- 
ких авторів з названими п'єсами на тематичному рівні. На ін- 
ших. не менш переконливих прикладах це блискуче здійснили 
М. Ласло-Куцюк |14, с. 233| і Л. Залеська-Онишкевич |З; 9; 
10). 
Пе ж зауважимо, що поява такої теми і проблеми в новіт- 

ній українській драмі зумовлені не лише літературними реміні- 

сценціями. Мають рацію ці дослідники, які вбачають її зако- 

ріненість ще в середньовічних мораліте Б19, с. 130|, хоча без- 
посередні витоки її знаходимо все-таки не там, а в літургічній 
драмі, в показі нею діянь пророків та їхніх походів (1, с. 106). 
Окрім того, месіанство і пророцтво у художній літературі зав- 

жди імпульсувалися крутими зламами життя суспільства І лю- 
дини, Власне такими й були 30-ті роки ХХ ст. роки майже то- 

1Ж



тального засліплення людини, коли для неї, здається, менше 
важили знання про життя, ніж віра у його примарні ідеали, 
коли перебудову суспільства, а відтак і особистості, ліодина 
прагнула здійснити бездумно, покладаючись лише на своїх 
поводирів. Мабуть, чи не найбільша заслуга і М. Куліша, і 
В. Винниченка в тому, що вони не тільки виокремили це з ря- 
ду історичних процесів, а й зуміли розпізнати за цим явищем 
ідейний фанатизм (байдуже, який він -- червоний чи корич- 
невий), ілюзорність мрії (чи.про світову револіоцію, чи про все- 
людську спільноту), небезпеку "розчинення індивідума в са- 
кральному «я» або колективістському «ми», а згодом і незво- 
ротність вражаючих катаклізмів. 

Неопророки Малахій («Народний Малахій») і Амар («Про- 
рок»), як і головні герої «Самогубця» М. Ердмана, «Міста 
правди» Л. Лунца та інших п'єс європейських авторів, спові- 
дують фанатичну віру в ідею перебудови людини, її духовного 
світу. Одначе таке вірування, сліпе діяння призводить їх до 
цілої низки катастроф -- моральних і фізичних. У нових кон- 
фліктних обставинах, психологічних ситуаціях все очевидні- 
шими стають протиріччя між їхніми проповідями і життям, не- 
відповідність ідеї реальній дійсності. Згадаймо, що схожі колі- 
зії вносять у драматичну дію своїми вчинками персонажі тво- 
рів «Дисгармонія» (Мазун), «Великий Молох» (Абстракт), 
«Базар» (Цінність Маркович) В. Винниченка, «Патетична 
соната» (Ілько Юга) М. Куліша. Та якщо їхні прагнення завер- 
муються поразкою, що змушує до відповідальності за фана- 
тизм, то діяння Малахія і Амара -- цілковитою кризою, тра- 
гедією особистості, котра сприймається як вирок не тільки їх- 

ньому фанатизму. 
І все ж проблема експресіонізму в драматургії М. Куліша 

і В. Винниченка, зосібна у трагедії «Народний Малахій» і 
драмі «Пророк», -- це не проблема надто загострених відчут- 
тів та надто складних суперечностей, а передусім проблема зра- 

неної душі та пошматованої свідомості. Як і експресіоністські 
герої А. Стріндберга (зокрема, Жан і Юлія з «Фрьокен Юлії», 
Чоловік і Дружина з «Танцю смерті», Король з «Еріка ХІМ», 
Христина з «Христини» та ін.), так і Малахій та Амар -- лю- 
ди з беззахисною, роздвоєною душею і свідомістю. Байдуже, що 

перший змальований в іронічно-сатиричному плані, а другий -- 
у гіперболічно-фантастичному: вони майже однаково трагедійні,. 

Якщо продовжити типологію з творами А. Стріндберга на 
рівні образів-характерів, то мотиви Малахія і Амара більшою 
чи меншою мірою співвідносяться з мотивом Еріка з п'єси 
«Ерік ХІМ». Звичайно, тут різний ідейно-тематичний зріз, від- 
мінні концептуальне спрямування і проблематика, несхожість 

16



композиційна і жанрова, проте пафос героїв загалом має чи- 
мало спільного. 

Трагедія Малахія, Амара і Еріка -- це трагедія інфантиль- 
ного, фанатичного мислення у безпросвітно-жорстокому, без- 
надійно-облудному світі. 

Містечковий листоноша Малахій наївно вірить у те, що 
сам-один спроможний врятувати людство, якщо стане голубим 
наркомом і викриватиме підступність у житті, зриватиме маску 
доброчинності з прогнилого, пустопорожнього, загалом усього 
порочного. Він по-дитячому впевнений, що, знищивши всі старі 
форми життя і витворивши нові, зможе за їхньою допомогою 
реформувати людину. Отож, оновивши її суть, водночас можна 
буде докорінно оновити людське суспільство. 

Амар як суперсвідома особистість вважає, що тільки лю- 
бов, всепрощення, покірливість і віра створять гармонію у люд- 
ському співжитті. Він, посланець Бога на землі, виконує функ- 
цію посередника (хай і дещо позірну) між натовпом і Небом, 
тому й закликає молитися Всевишньому, бути великодушним у 
всьому, а в умовах людських і суспільних взаємин, часто су- 
перечливих, навіть драматичних і трагічних, ця великодушність 
позначена печаткою недоречного інфатилізму, а віра перетво- 
рюється у засліплення. 

Як дитя поводиться молодий король Ерік: вередує, бешке- 
тує, віддається ілюзорним мріям про добробут і благоденство. 
Як озлоблена, залишена напризволяще дитина, він страждає 
від того, що близькі для нього люди не люблять його, цілеспря- 
мовано й рішуче борються за владу, відстоюють свої права на- 
ступників престолу, і він, немов хлоп'я, змагається з ними 
у ненависті, 

Трагедія Малахія, Амара і Еріка -- це трагедія покинуто- 
го, відЧчУЖенНОГО. 

Одна за одною обриваються нитки, що зв'язували Малахія 
з довколишнім світом. Куди б не заводила його дорога вірувань, 

він всюди натикається на нерозуміння, зневагу, Урядовці з рад- 

наркому, наглядачі з тюрми-божевільні, утримувачка дому роз- 

пусти, робітники на заводі, навіть друзі та родичі -- всі вони 
залишаються однаково глухими до його проповідей, Покривд- 

жений і усамітнений Малахій може промовляти тільки до себе, 

може грати лише собі: «І плювали, і били Його'по ланитах. Та 
Він, узявши сурму золотую, подув у ню... (вийняв дудку) і за- 
грав всесвітньої голубої симфонії. (Заграв на дудку). Я -- 

всесвітній пастух. Пасу череди мої. Пасу, пасу, та й заграю» 

13, с. 831. 
Спочатку Амар майже всіма сприймався як месія, що має 

спасти, визволити світ від гріха, месія, покликаний пі 

лОтЕ 
чн у 

9--2292



людину і народи у затхлому осередді життя, а відтак об'єднати 
їх в одну родину: «І слухайте ще, брати й сестри мої любі! Слу- 
хайте, діти всіх народів, усіх релігій, всіх язиків. Я, Амар, по- 
сланий до вас Богом, кажу до вас: радуйтеся, бо настав чає 
вашого визволення. Настав час великої, всеспасенної, всецілю- 
щої любові. Брати мої бідні, брати мої любі, я не грозитися 
вам, не карати вас післаний до вас... Об'єднати все людство в 
єдину родину всієї землі складено на мене» |5, с. 20). Однак 
його вчення і прагнення стали дисонансом у зіткненні з жор- 
стоким і водночас агресивним модерним техносвітом (промови- 
стою є сцена технічної перевірки -- через електричний стілець -- 
суперсили пророка), його релігійні погляди і діяння все час- 
тіше набували узвичаєно людських рис, зокрема, кохання до 
Кет, ненависть до Райта, ними почали торгувати найближчі 
учні (Ранджит, Сіндгу), з їхньою допомогою почали збагачу- 
ватися (Вільямс), їх врешті-решт хапливо обмінювали на сите- 
благополуччя. Зустрівшись з ворожнечею щодо себе, несприй- 
няттям свого пророцтва, Амар залишається самотнім серед 
оточуючих його людей. 

У своїй повсякчасній підозрілості, у постійному бажанні 
зберегти абсолютну незалежність Ерік цурається всіх -- не тіль- 
ки ворогів, а й відданих йому приятелів. З не меншим острахом 
він боїться потрапити під вплив свого канцлера, своєї коханої 
Карін, свого народу. Уникаючи їх, він пригнічує їх, аби не бути 
пригніченим, Таке настійливе прагнення відстороненості набуває: 
в особі Еріка шаленого, неврівноваженого, навіть більше -- хво- 
робливого характеру. 

Трагедія Малахія, Амара і Еріка -- це трагедія пересліду- 
ваного. 

Одверті глузування й знущання з Малахія (він -- фантаст і 
обмежена людина) призводять його до божевілля. Малахій -- 
трагікомічний у своїх сповіданнях, тому він жалюгідний і 
смішний у піднесенні, пориві щось робити у реформуванні лю- 
дини, тому всі його вчинки завершуються прямо протилеж- 
ними задумові результатами, тому й дудка його, що мала тво- 
рити прекрасну «голубу симфонію», раз по раз зривалася Й 
«гугнявила диким дисонансом». Власне в цьому й упосліджен- 
ня Малахія. 

Гоніння Амара розпочинається з виявленням у нього за- 
гальнолюдського начала: пророк перестає бути пророком, 
принаймні для найближчих. Для них він був посланником Бо- 
та доти, поки дбав про людство загалом, а не про окремішню 
людину. Однак достатньо йому було зійти з хмарних висот і 
опуститися до конкретної особистості, виявляючи при цьому 
озвичайні почуття, як Божа ласка і сила зникали, а оточуючі: 

:18



люди починали ставитися до нього не тільки байдуже, а й во- 
роже, І Амарові не залишалося нічого іншого, як самозректи- 
ся, заперечити свою віру в ім'я тієї ж великої мети (тепер уже 
безповоротно втраченої) і віддати самого себе в руки. техно- 
кратам. Як фізична постать, він відходить у небуття, імпуль- 
сувавши цим уже востаннє створений і упосліджений ним же 
міф про можливість, майбутнє великої ери амар'янства. Для 
технократії його смерть перетворилась у знаряддя, за допомо- 
гою якого можна правити світом навіть через знеціненого, фаль- 
шивого Амара, аби лише в нього сліпо вірували натовп, маси. 

Зневага, неприязнь і ворожнеча супроводжують Еріка все 
життя. Люди королівства, насамперед зв'язані родинними уза- 
ми, переслідують його. Тому всі вони -- його вороги, На їхню 
думку, Ерік не може бути королем, оскільки він недостатньо од- 
носторонній як повелитель, недостатньо дорослий, часто сумні- 
вається там, де як король не має права на жодні сумніви. Во- 
ни мають намір не лише усунути Еріка з престолу, а й знищи- 
ти його. 

Трагедія Малахія, Амара і Еріка -- це трагедія прире- 
ченого. 

Малахій безсилий змінити людину і суспільство. Не тільки 
тому, що сам-один цього прагне, а й тому, що ніхто не може 
змінити суперечливих взаємин між людиною і суспільством. 
«Можна удосконалювати форми суспільного життя, не можна 
зробити голубої реформи суспільства, бо це -- проблема й 
мета індивіда, а не суспільства» |25, с. 329|. Малахій, мала- 
хіянство якнайглибше розкривають тему проповідуваного, од- 
нак не здійсненого на землі християнства. 

Амар як небесний месія розчиняється в Богові, а як непе- 
ресічна особистість, здійснивши благоденство у ставленні до 
людини, розчиняється в людях. І в одному, і в іншому випад- 
ках перестає бути Пророком. Не знаючи, не розуміючи ре- 
ального життя, він неминуче мусив упасти жертвою за свою 
ідею |9, с. 203). Власне у цьому драма і велич Амара. Не 
Пророк, а Людина витримує своє високе призначення на зем- 
лі, з певністю вірить у можливість суспільних змін, хай і че- 
рез втрати, через катастрофи. 

Ерік гине, відстоюючи свою незалежність від суперечностей 
і конфліктів, що роздирають суспільство. Гине, захищаючи се- 
бе від ворогуючих класів і партій. Принадну, свободолюбиву, 
дитячу душу Еріка люди й обставини розривають на шматки. 
Зі самого початку його доля була приреченою, 

Як бачимо, розіп'яту душу, розчахнену свідомість і Мала- 
хія, і Амара, і Еріка можна пояснити рядом мотивів, Саме у 

- їх різноманітності та розмаїтості і лежить справжня, глибока 

2» ра ЗНО



причина трагедії головних героїв  експресіоністських п'єс 
М. Куліша, В. Винниченка і А. Стріндберга. Герої зазнають 
відчутної поразки у життєвій боротьбі, яку так високо цінують, 
Вони не можуть утвердити своєї віри, принципів врешті-решт, 
своєї волі -- і не бажають підпорядковувати їх комусь іншому, 
чужому, безсилі діяти як одинаки -- і не хочуть діяти разом, 
прагнуть любові -- зазнають зневаги або й ненависті. Попри 
всю очевидну різницю сюжетів, конфліктів образи-характери 
Малахія, Амара і Еріка змальовані драматургами не стіль- 
ки як постаті-індивідуалісти, скільки як мученики індивідуа- 
лізму. 

Варто зауважити, що поетика західноєвропейського експре- 
сіонізму, зосібна у драматургії, передбачала не лише боротьбу 
персонажів в ім'я якоїсь ідеї, а й боротьбу, хай нервову чи 
люту, з елементами гри. Причому мета гри (ніким із персо- 
нажів не визначається заздалегідь, тільки ледь усвідомлюєть- 
ся) полягала у тому, щоб надати емоційності, інтенсивності 
похмурому, майже всуціль позбавленому радості існуванню 
героїв. У драмах того ж А. Стріндберга ігрове начало виявля- 
ється у кількох, принаймні двох, яскраво виражених значен- 
нях: гра як змагання, внаслідок'якого мають бути переможці 
й переможені (п'єси «Батько», «Шлях у Дамаск», «Соната 
привидів»), гра як імпровізація, розважання, у результаті яко- 
го також мають бути переможці й переможені (п'єси «Фрьо- 
кен Юлія», «Танець смерті» та ін.). В інших творах А. Стрінд- 
берга, здається, грають не люди, а обставини, якісь вищі си- 
ли. А там, де починають гру самі дійові особи, вона часто 
набуває небезпечних поворотів; герої готові грати до кінця, 
незважаючи навіть на можливість поразки чи трагічні на- 
слідки. 

Такий тип людських взаємин, до речі, продовжували роз- 
робляти пізніше Піранделло у «Шести персонажах у пошуках 
автора» (більш відсторонено і лірично), Фелліні в «Дорозі» 
«(більш гуманно й пластично), Олбі в «Не-боюсь Вірджинії 
Вульф» (більш елементарно і забавно), Бергман в «Обличчі» 
(більш витончено й широко), Осборн в «Оглянься у гніві» 
(більш трепетно і обнадійливо) та інші драматурги. Хоча всі 
вони виходили з тих же передумов, що й Стоіндберг. 

Розробляв його у своїй творчості і М. Куліш. Згадаймо, 
що боротьба персонажів «Маклени Граси», по суті, значною 

мірою стимулюється грою дійових осіб, як, наприклад, макле- 
ра Зброжека, Він, остаточно збанкрутувавши, намагається за- 

робити бодай на власній смерті. Домовившись з тринадцяти" 
річною Макленою, що вона вб'є його, Зброжек у такий спосіб 
думає забезпечити своїй сім'ї страховку. Це своєрідна спроба 

20



гри між героями. Далі вона розвивається ніби забава, що несе 
в собі іронічно-сатиричний відтінок, Вночі перед смертю мак- 
лер розігрує ймовірне власне вбивство, рахує, потираючи руки, 
можливі гроші за нього (гонорар же!), однак лукавить і тут: 
готуючи обумовлену винагороду Маклені, недодає туди кілька 
купюр (темно -- не зауважить). При цьому Зброжек не просто 
виконує певні дії, а відтворює їх, немов актор, переповідаючи 
все, що малює його уява, все, що незабаром має відбутися: 
«Я ніби вийшов... А насправді я стою отак... (показує як) і во- 
на стріляє ззаду, в шию, Тільки в шию! Легше мені, зручніше 
їй і правдоподібніше... Га? Постріл ззаду... (Надпив вина, пла- 
нує далі). Я тримаю годинник, затис в одній руці. Загадкова 
деталь, питання для слідчих, і дівчинка не візьме. Гроші в ки- 
шені, частину розсипано по землі. (Тут маклер шепоче, що мож- 
на буде недодати). Темно, не помітить. Га? Тільки на стежці. 
Отже (перелічив, за звичкою відкладаючи на рахівниці), премії 
підраховано, пістолет куплено, де і як -- обмірковано» (13, 
с. 314|. І як завершення цього репетиторства, що має харак- 
тер сценічної гри: «І ось маклер востаннє допиває вино. (До- 
пив вино). Гасить свічку. (Погасив), Г додає самоіронічну 
ремарку: «Яка драматургія!». 

Власне ця ремарка надає йому можливості імпровізації, як, 
до речі, й акторові, що гратиме роль Зброжека. Момент ігро- 
вого начала у цьому очевидний, не випадково дослідники дра- 
матургії М. Куліша звертали на це увагу: «Фраза звучить од- 
разу в трьох площинах -- її говорить маклер Зброжек, іроні- 
зуючи над розіграною перед дзеркалом мелодрамою; її гово- 
рить актор Гірняк, який грав роль Зброжека, іронізуючи над 
тим, як «зворушливо він грає, і, нарешті, її говорить автор 
п'єси, свідомо знімаючи трагікомедійним ходом справді гли- 
бинний трагізм моменту» (18, с. 32|. Маклер Зброжек сам 
затіяв небезпечну гру і готовий продовжувати її до кінця, 
яким би він не виявився |Ї1Ї, с. 427|. 

У «Маклені Грасі» М. Куліша гра -- це передусім наслідок 
нестійкого стану духу. В грі, яку ведуть його драматичні герої, 
зокрема, Маклена, Падур та інші, не все, звичайно, робиться 
з натхненням -- його тут дуже мало. Іноді в ній відчувається 
то досвід і розрахунок (як у Зброжека), то наївна довірли- 
вість, підозрілість (як у Маклени), то крайня звідчаєність і 
усамітненість (як у Падури), то хитрість і жорстокість (як у 
Зарембського) тощо. Кожен з них вдало відбиває атаку свого 
опонента і швидко наважується на власні ходи. Однак, якими 
б різпоманітними не були відтінки такої гри, починається вона 
не знічев'я, не за чиїмось розманіженим бажанням, а з пси- 
хологічного надриву, враженої душі, свідомості. 

2- 91



Загалом же ігрове начало у ррвматургії М. Куліша віді- 
грає важливу як змістову, так і формотворчу роль. Та ж 
«Маклена Граса» чи «Патетична соната» вибудовані за зако- 
нами єтетру в театрі», де драматичне дійство може відбуватися 
водночас на різних рівнях триповерхової сцени. У «Вічному 
бунті» гра спонукає автора до свідомого руйнування так зва- 
ної «четвертої стіни» поміж виконавцем ролі і глядацькою за- 
лою. Тут конструювання дії значною Мірою залежить від реак- 
ції своєрідного «спілкування» актора і глядача -- перший, звер- 
таючись до другого, умовно виконує роль, що її має написати 
драматург. У «Патетичній сонаті» цей прийом художнього ви- 
раження, вперше використаний М. Кулішем не лише в укра- 
їнській драмі, а й у світовій, поглибився авторською сповід- 
дю. Результат цього -- нові жанрові різновиди («драма кон- 
такту» і «лірична драма»). 

У п'єсах М. Куліша і В. Винниченка є чимало епізодів, 
сцен, ситуацій, що засвідчують широке використання українсь- 
кими авторами інших засобів поетики експресіонізму, зокре- 
ма західноєвропейської драми. Так, сцена розмови Корнія і 
Сніжинки («Чорна Пантера і Білий Ведмідь» В. Винниченка) 
має характер відокремлених монологів, на перший погляд, ма»- 
ло зв'язаних в єдине ціле діалогу. Створюється враження, що 
кожен з них промовляє сам до себе, не чуючи одне одного, 
Проте такий стан героїв психологічно вмотивований драма- 
тургом: кожен з них по-своєму вражений смертю маленького 
Леся, сина Корнія, і кожен зосібна переживає це. Схожі си- 
туації зустрічаються у п'єсах А. Стріндберга («Танець смер- 
ті»), Л. Піранделло («Кожний по-своєму», «Оголені. одягають- 
ся») та інших західноєвропейських драматургів. 

М. Куліш нерідко використовує фантасмагоричні картини 
(сну, уяви, підсвідомості персонажів, їх візії тощо), що є 03- 
накою експресіонізму. Згадаймо створене ним, уявне видови- 
ще Малахія, коли той, перебуваючи на Сабуровій дачі, заснув 
з роздумами про реформу людини: «У хворій його уяві з'яви- 
лися, розквітнули дивовижні проекти, реформи, цілі картини. 
Спочатку з голубих коливань і метеликів збіглися, закрутили- 
ся якісь голубі кола з жовтогарячими центрами, забринів 
спів «Милость мира» Дехтярьова, перемішаний з «Інтернаціо- 
налом», брязкотом кадила та з трелями жайворонків, по тому 
вималювалось таке: десь у голубій РНК голубі наркоми сидять 
і слухають його доповідь про негайну реформу людини..» 
П3, с. 53). 

Подібні картини створив у своїх п'єсах і С. Віткевич. На- 
приклад, у дії комедії «Ян Мацей Кароль Вшекліца», драмі- 
іронії «Соната Вельзевула», сатирі «Мати» свідомо змішані 

22



автором реальність справжня й уявна, романтика і пародія, 
«фантастичні візії, суб'єктивне свавілля, що дало підстави 
польському теоретику театру К. Пузині проголосити заплута- 
ність та абстрактність «трансцендентної» драматургії письмен- 
ника. Мабуть, тут йдеться не стільки про це, як про умовну 
універсальну алегоричну категорію, точніше -- Її гротескний 
варіант. Зрештою, не забуваймо, що експресіонізм як літера- 
турний напрям «будував свої художні ефекти у великій мірі 
на сугестивній силі алегорії і тому послідовано перемішував 
дійсність з уявою» | 14, с. 251). 

Як би там не було, використаний М. Кулішем прийом ху- 
дожнього вираження сприяв розкриттю не тільки образу-харак- 
теру Малахія, а й п'єси «Народний Малахій» загалом. 

Звичайно, типологічна характеристика творів українських 
драматургів у західноєвропейському літературному контексті 
виходить за межі окреслених тут ідейно-естетичних категорій 
(характеру, драматичної дії), деяких засобів драматургійної 
поетики експресіонізму (змістових і формотворчих). Однак зі- 
ставлення навіть і на цих художніх рівнях, бодай на прикла- 
дах лише кількох п'єс і тільки М. Куліша та В. Винниченка, 
дає всі підстави вважати, що експресіонізм -- повною мірою 
властивість української новітньої драми, що саме 20-ті і 30-ті 
роки її розвитку чи не найбагатші в історії національної дра- 
матургії і театру, хоча творчість згаданих та інших україн- 
ських авторів не обмежується можливостями лише експресіо- 
нізму. 

СИМВОЛІЗМ 

Шляхом типологічного прочитання новітньої української 
драми можна підійти і до проблеми символізму в ній. Ще ра- 
ніше його різновиди широко культивували Леся Українка («Ка- 
мінний господар», «Оргія», «Лісова пісня»), В. Пачовський 
(«Сон української ночі»), Ол. Олесь («При світлі ватри», «По 
дорозі в казку») та інші драматурги. Крім того, символізм як 
літературний напрям у європейському письменстві Леся Ук- 
раїнка пристрасно відстоювала у полеміці з молодим ще тоді 
С. Єфремовим з приводу його статті «У пошуках нової краси», 
вміщеної у журналі «Киевская старина» 1902 р. (детально про 
це йдеться у дослідженні Ю. Бойка-Блохина |З, с. 1101), Ми- 
кола Вороний цей художній напрям спробував теоретично об- 
трунтувати у розвідці «Драма живих символів» |6, с. 405|, де 
робиться висновок, що символістську поетику визначає насам- 
перед знакова система символів як образне втілення змісту і 
відсутність прямолінійно висловленої тенденції у творі. Втім, 

РЯ 

23



не вдаватимемося до історії символізму в новітній українській 
драмі, сприйняття багатьох його філософських та естетичних 
положень українськими авторами. Зауважимо тільки, що на 
початку ХХ ст. він розвивався у драматургії всіх європейських 
літератур. Пригадаймо М. Метерлінка («Синій птах»), Г. Гаупт- 
мана («Затоплений дзвін»), Г. Ібсена («П'єр Гюнт»), С. Вис- 
пянського  («Чохловий танець»), Л. Риделя  («Зачароване 
коло») та ін. 

Щодо 20--30-х років, символізм як модерна авангардистсь- 
ка течія, майже повсюди вичерпавши себе в європейській дра- 
мі, продовжував існувати в Україні. Його естетикою послугову- 
валися Ол. Олесь, С. Черкасенко, Я. Мамонтов, І. Дніпровсь- 
кий, Є. Кротевич, Є. Карпенко, І. Кочерга (чи не найбільше!). 
Засоби символістської поетики знаходимо й у п'єсах В. Винни- 
ченка та М. Куліша, О. Білецький з цього приводу писав: «Но- 
ві течії західноєвропейської літератури приходили до нас часто 
тоді, коли на Заході вони вже давно обернулися в стоячу во- 
ду» ТЯ, с, 271Ї. ; 

. Як би там не було, а власне символістська п'єса збагатила 
поетику новітньої української драми. 

Якщо драматургічні твори Лесі Українки, Ол. Олеся, 
В. Пачовського більшою чи меншою мірою уже ставали об'єк- 
том контекстуального вивчення, то творчість С. Черкасенка і 
І. Кочерги недостатньо аналізувалась у плані типології, Втім, 
щодо І. Кочерги не можна не згадати цікавих спроб М. Ласло- 
Куцюк зіставити п'єси «Свіччине весілля», «Майстри часу» і 
«Ярослав Мудрий» з драмами європейських драматургів |14, 
си2671. 

І все ж ця проблема ще недостатньо з'ясована. Принаймні з 
огляду на те, що спадщина С. Черкасенка донедавна майже не 
"була знана не лише широким загалом, а й почасти науковтями. 
Однак уже його ранні драматургічні твори «Жах», «Пови- 
нен» -- типово символістські. У них співіснують не конкретні 
образи, а образи-символи: Батько, Мати, Сини, Дочки, Невіст- 
ка, Шахтар, Бабуся, які є носіями радше певних поглядів, на- 
строїв, ніж характерів. Очевидно, це й дало підстави Г. Хот- 
кевичу стверджувати, що у драматичних етюдах С. Черкасенка 
надто відчутні «метерлінківські настрої» |22, с, 406). 

Незважаючи на змістову й образну схожість творів українсь- - 
кого автора з п'єсами М. Метерлінка, зосібна раннього періо- 
ду, все ж впадають у вічі і різний сюжет, і фінал розв'язання 
конфлікту. Вони більш соціальні, мають конкретніший адресат 
у С. Черкасенка. Письменник правдиво зобразив революційне 
передгроззя. Ь 

Віршована драма «Казка старого млина» своєю проблема- 

7 94



тикою якоюсь мірою нагадує «Лісову пісню» Лесі Українки 
(вони створювалися майже водночас), все ж образами-персо- 
нажами типологічно ближча «Затопленому дзвону» Г. Гауптма- 
на і «Зачарованому колу» Л. Риделя. Справді, Черкасенкові 
Мар'яна і Вагнер своїми діяннями та вчинками більше схожі 
на гауптманівські Раутендейлен і Генріха, ніж на Мавку і Лу- 
каша, а дід-мельник -- на риделівського діда, аніж на дядька 
Лева Лесі Українки. Також подібні молодий чабан Юрко з. 
«Казки старого млина» і юнак Мацюсь із «Зачарованого кола». 

Однак у цьому ряду чи не найбільше виокремлюються пос- 
таті Вагнера і Генріха, яких об'єднує мрійливе прагнення 
ощасливити людей. 

Майстер Генріх здійсніовав це через виготовлення ужитко- 
вих виробів. Та опинившись одного разу в горах, збагнув, що 
його попередня діяльність була марною, бо відлитий ним дзвін. 
використовувало лише населення, що мешкало в долині, а 
горяни й не чули про нього. Тому й запалюється він новою: 
ідеєю зробити щось незвичне, пам'ятне й потрібне для всіх. На 
його переконання, це має бути витвір нечуваної міцності та. 
вражаючої сили. Таким стане віщий дзвін, звук якого луна- 
тиме на все довкілля: З цього моменту Генріх, власне, й від-- 
вертається від людей, усамітнюється. 

Черкасенків гірничий інженер Вагнер також прагне людям. 
добра, перетворюючи цілинний південний степ з його одвічно 
селянським укладом на сучасний промисловий край. Тут, у 
незайманій місцевості, споруджуються шахти, рудні, зводяться 
будинки. Як і Генріх, Вагнер індивідуаліст, але має за собою: 
більше віри й переконань, тому залучає до своїх справ юрбу. 
Інша річ, що згодом його прагнення до культуртрегерства за- 
микаються на собі. Вагнер також залишається самотнім і вод- 
ночас спустошеним. Очевидно, конфлікт його зі самим собою 
абсолютно різниться від конфлікту Генріха, якого «надихає 
стихія до нових вчинків і перероджує наново; Вагнер лише на 
час піддається його могутній силі, далі вступає з нею в бороть- 
бу і ніби виходить переможцем» |б, с. 653|. і 

На відміну від Г. Гауптмана, С. Черкасенко поглибив роз- 
виток характеру головного героя, що залежно від обставин за- 
знає певної еволюції. Супроти Вагнера, з його імітацією над- 
людини і сильної особистості, виступають Подорожній і Су- 
санна, які розвінчують його вседозволеність, жадобу наживи. 
У боротьбі за збереження «казки старого млина», що симво- 
лізує собою усталені народні звичаї і традиції, незайманість 
природи і красу людських взаємин (для «вагнерів» усе це так 
і залишається чужим, незбагненним), вони разом з Мар'яною 
перемагають. Таким чином, символічний образ «Казки» у 

25;



«С, Черкасенка набуває більшої художньої сили, ніж символіч- 
ний образ «Дзвону» у Г. Гауптмана, оскільки він розмаїтіший 
за рахунок української селянської поетичної традиції (15, 
с. 25. 

Колись Леся Українка назвала «Затоплений дзвін» тво- 
ром «неземним», Мабуть, звідси й жанр його -- чисто симво- 
лістичний, У той час як «Казка старого млина» -- символічно 
реалістична. Згадаймо, що І. Франко гостро критикував цю 
драму Г. Гауптмана за невмотивованість окремих сцен і подій 
(зокрема, незрозуміло, для чого Генріх споруджує храм у го- 
рах, де нема людей, для кого там потрібен, врешті-решт, дзвін). 
"Очевидно, сама природа жанру символістичної драми роз'яс- 
нює це-- автор майже не дбає про детермінації фабули. «Оста- 
точно виходить, що вся драма -- якась алегорія, якась символі- 
ка, значить не те, що змальовано, а щось інше» |20, с. 313). 

Символізм Г. Гауптмана, як, до речі, і М. Метерлінка, ха- 
рактеризується насамперед відривом від конкретної дійсності, 
втечею від неї, заміною її реалій уявленнями героїв, наприклад, 
стого ж Генріха. Символи драматургії С. Черкасенка, крім того, 
що вони національно закодовані, по суті, завжди стають мис- 
птецьким виразом гострих суспільних, соціальних проблем, як, 
скажімо, в трагедії «Про що тирса шелестіла..», в якій, за 
«словами автора, «історичні і взагалі живі особи» проступають 
як «живі символи до втілення певних ідей (Сірко -- боротьба 

зв людині двох початків, звірячого й духовного, в образах Ок- 
сани й Килини -- вираз тих початків; Сірчиха -- клопітна 
буденщина, не здатна піднестись над життям і т. д.)» ЧЇ24, 
с. 5481. 

Варто зауважити, що схожу бистему «усуспільнених» симво- 
лів витворював у своїх п'єсах С. Виспянський. Більше того, йо» 
го символи-образи набували навіть політичного значення, на- 
приклад, Солом'яний Чохол у «Весіллі». У третій дії цього тво- 
ру вражає «чохловий танець», що стає символічним виразом 
громадянського маразму, до якого призводить народ пасивне 
чекання якогось чудотворного визволителя, безнадійність усіх 
традиційних, вузьконаціональних ілюзій. Месіонізм породжує 
політичний маразм і безпредметний культ зовнішніх атрибутів 
національної романтики -- стверджується у драмі «Весілля», Бо 
Солом'яний Чохол 7 -- лише чохол, солома, прозаїчна зовнішня 
оболонка, якою вкритий кущ поезії-троянди. Ї перемога соломи 
чад людьми, як це відбувається у п'єсі С. Виспянського, є крас- 

" Солом'яні чохли, в які у Польщі, почасти й у Західній Україні, досі 
загортають на зиму трояндові кущі, нагадують після дощу фантастичні «людські постаті. 

26



номовною і переконливою ознакою їх морально-духовної нікчем- 
ності. 

Дослідники драматургічної поетики І. Кочерги (Н. Кузя- 
кіна, М. Ласло-Куцюк, В. Брюховецький, 3. Голубєва та ін.) 
неодноразово зазначали, що він як художник слова формувався 
передусім під впливом символізму |4; 7; 12; 14|, Справді, всі 
його п'єси (за винятком «кооперативних») самозароджуються 
зі своєрідних символів, що перетворюються в поняття, набувагюо- 
чи конкретного виразу, або стають алегоріями. Такими є, на- 
приклад, пісня в захованому кришталевому келиху («Песня 
в бокале»), таємниче печиво («Фея гіркого мигдалю»), жор- 
на як дорогоцінний камінь і млинове коло («Алмазне жорно»), 
тупик,углухийкут на залізничній станції та в житті («Мар- 
ко в пеклі»), світло як наслідок від запаленої свічки і як ру- 
шій боротьби за визволення («Свіччине весілля»), час як 
годинникове позначення і як вимір людського життя («Майст- 
ри часу»), закон як неодмінна умова існування всього су- 
щого («Ярослав Мудрий»), церковна чаша як предмет хри- 
стиянського ритуалу і як роздвоєність долі людини у бороть- 
бі за щастя («Пророк»). 

Безумовно, розглядати символи-образи всіх п'єс І. Кочерги 
тут нема ні можливостей, ні потреби. Так чи інакше, як уже 
про це говорилося, вони ставали предметом багатьох дослід- 
жень. І все ж про «Алмазне жорно», його символіку в контексті 
європейської драматургії мовлено порівняно мало. Тим часом 
саме цей твір дає підстави для типологічної характеристики 
образів-характерів, сюжетних колізій тощо. Водночас не за- 
буваймо, що «Алмазне жорно» стало власне тією драмою, ко- 
тра значною мірою пояснює творчу еволюцію І, Кочерги і ні- 
би остаточно вивершує формування його естетичних засад: по- 
стійне захоплення романтико-символічними, умовно-метафорич- 
ними формами і засобами відтворення дійсності. І символіка, 
за його міркуваннями, «виконує лише службову роль, як засіб 
порівняти фізичні категорії з категоріями людської психіки, чо- 
то владно вимагає обрана мною тема -- показати ті шляхи, які 
проходять люди в своїй свідомості» |23, с. 13|. Схоже спосте- 
рігаємо в шляхах, що їх долають герої «Алмазного жорна», на- 
самперед Стеся. Спонукою її діянь і вчинків, як і образів 

-«Синього птаха» М. Метерлінка, є романтично-казковий. мотив 
пошуків, який, проте, в п'єсі І. Кочерги через символ алмазного 
жорна дістає трагедійне розв'язання. 

Так, Стеся прагне врятувати свого коханого Василя Хмар- 
-ного, засудженого польською шляхтою до страти через пошуки 
жоштовного каменю, що його власниця княгиня Вількомірська 
зназвала «алмазним жорном» і за знахідку якого пообіцяла до- 

27



могтися помилування будь-якому повстанцю, навіть їх ватаж- 
кові Хмарному. Незважаючи на те що пошуки алмазу загро- 
жують дівчині смертю, вона все-таки відправляється в нелегкі 
мандри. Після довгих доріг і страждань, загибелі друзів-поміч- 
ників Стеся знаходить алмаз, Ї в останній день, визначений суд- 
дею Дубровським на його пошуки, приносить коштовність. Од- 
наче судді в канцелярії не застає. Підступно скориставшись. 
цим, граф Ружинський таємно замикає Стесю в підвалі і заби- 
рає в неї камінь. Княгиня тут же зрікається своєї обіцянки, і 
Василя відправляють на страту. Дівчина від безсилля поряту- 
вати його, від облудства і жорстокості вельмож божеволіє. 

Отож, в центрі -- мрія-казка, сюжет якої часто нагадує 
знову ж таки твір М. Метерлінка, на цей раз п'єсу «Монна 
Ванна». З тією лише різницею, що її головна героїня Монна 
Ванна жертвує собою не тільки заради порятунку свого чолові- 
ка правителя Гвідо Колонни, а й рідного міста Пізи, котре хо- 
чуть пограбувати флорентійці. На вимогу їхнього командира 
Прінчівале Монна Ванна йде до нього, гадаючи. що він хоче 
згвалтувати її. Проте той використовує нагоду, аби освідчитися 

" жінці в щирому коханні. і 
- Мабуть, саме європейські драматургічні традиції підказали 

І. Кочерзі використати сюжетні колізії й ходи, що нагадують 
дорогу, пошуки щастя. Однак герої «Алмазного жорна» на від- 
міну від героїв М. Метерлінка виходять за межі замкненої само- 
достатності естетичного ідеалу. Тут «спрацьовує» соціальна 
увиразненість драматичних колізій, їхня життєва напруга, що 
вже не вкладаються у межі звичайного поняття символу, а тво- 
рять нові його грані, свіжий зміст. Символічний образ жорен 
спочатку сприймається як атрибут панського багатства: камінь, 
котрий нагадує жорна, -- коштовний. Та для простого люду 
він -- лише прикраса, лише забаганка, а отже, не вартий того, 
аби за нього проливати людську кров. Тому й протиставляють 
йому жорно млинове, що символізує і тяжку працю народу, Ї 
його багатостраждальну долю, врешті-решт і помсту гнобите- 
лям. У фіналі твору Хмарний, надлюдськими зусиллями під-. 
нявши важке млинове коло, вбиває Ружинського. 

Така місткість і поліфункціональність символів-образів у 
творчості І. Кочерги (бодай на одному прикладі) давала ши- 
рокі підстави для твердження, що він у своїх драмах викорис- 
товує «єдиний конструктивний принцип, а саме: наявність се- 
мантичних кореляцій, що випливають з центрального символу 
«п'єси» |14, с. 268). Додамо до цього: символ жорен в «Ал- 
мазному жорні» наче фокусує в собі напругу різноманітних се- 
мантичних кореляцій. Завдяки цьому твір досягає великого ху- 
дожнього впливу. 

28



Здійснені спроби типологічної характеристики новітньої ук- 
раїнської драми в загальноєвропейському контексті спонукають 
до певних висновків, Насамперед експресіонізм і символізм роз- 
вивалися в національній драматургії 20--30-х років як осібні 
художні явища. Українська драма, таким чином, не лише уни- 
кала небезпечної замкненості в своєму існуванні, однобокості 
у принципах відображення дійсності, а й набувала нової мис- 
тецької сили. Тому не погоджуємося з думкою дослідників про 
те, що в новітній українській драмі експресіонізм і символізм 
зустрічалися тільки як вкраплення (17, с. 1721), що твори навіть 
видатних авторів на тлі європейських досягнень -- лише вто- 
ринність |16, с. 32| тощо. Українська драма початку ХХ ст. не 
просто рухалася в річищі загальноєвропейських традицій, а й 
виходила за їхні межі. 

І. Андреев М. Средневековая європейская драма. Происхождение и ста- 
повленне (Х--ХПІ вв.). М., 1989, 2. Білецький О. Літературні течії в Європі 
першої чверті ХХ в. (Червоний шлях. 1925, Ме 11/12. 3. Бойко-Блохин Ю. 
Естетичні погляди Лесі Українки та її стильові шукання // Бойко Юрій. 
Вибрані праці. К., 1992. 4. Брюховецький В. Іван Кочерга // Кочерга Іван. 
Твори. К., 1989. 5. Винниченко В. Пророк // Вітчизна, 1992, М» 4, 6. Во- 
.роний Микола. Твори. К. 1989. 7. Голубева 3. Іван Кочерга. К. 1981. 
8. Залеська-Онишкевич Л. Роль Великодня у «Поетичній сонаті» М. Ку- 
ліша // Січ. 1991. Хе 9. 9. Залеська-Онишкевич Л. «Пророк» -- остання драма 
Володимира Винниченка // Слово. 36. 5, Едмонтон, 1973. 10. Залеська- 
Онишкевич .Л. Куліш і Брехт: самоспостереження героя та самоспостере- 
ження актора // Сучасність. 1992. Ме І. 11. Кузякіна Н. П'єси Миколи Ку- 
ліша. К., 1970. 12. Кузякіна Н. Драматург Іван Кочерга. К., 1968. 13. Ку- 
ліш М. Народний Малахій. Маклена Граса// Куліш Микола, Твори: У 2 т. 
К., 1990. Т. 2. 14. Ласло-Куцюк М. Шукання форми: Нариси української лі- 
тератури ХХ ст. Бухарест, 1980. 15. Мишанич О. В безмежжі зим і чужини // 
Черкасенко Спиридон. Твори: У 2 т. К., 1991. Т. І. 16. Свербілова Т. Пер- 
сонажі Винниченкових п'єс -- кати чи жертви? // Січ. 1993, М» 5. 17. Се- 
менюк Г. Ф. Українська драматургія 20-х років. К. 1992, 18. Танюк Л. 

- Драма Миколи Куліша // Куліш Микола: У 2 т. К., 1990, Т. І. 19. Танюк Л. 
До проблеми української «пророчої» п'єси // Сучасність. 1992, М» 2. 
20. Франко І. Зібрання творів: У 50 т. К., 1977, Т. 29. 21. Франко І. Зіб- 
рання творів: У 50 т. К., 1979. Т. 33. 22. Хоткевич Г. Огляд нових тво- 
рів // Літературно-науковий вісник. 1909. Ме 1--3. 23. Центральний дер- 
жавний архів МЛН України, ф. 480, оп. 1, спр. 3. 24. Черкасенко С. 
Про що тирса шелестіла... // Твори: У 2 т. К. 1991. Т. 1. 25. Шерех Ю. 
нн симфонія Миколи Куліша // Куліш Микола. Твори: У 2 т. К. 1990. 
9. 

Стаття надійшла до редколегії 10.05.94 

29



Володимир ПРАЦЬОВИТИЙ, Львів 

Проблеми творення національного характеру 
в драмі Миколи Куліша «97» 

В українській літературі назріла необхідність повести: 
мову про її національну специфіку, яка визначається оригіналь- 
ністю, самобутністю і неповторністю способу життя, культури 
і художніх вартостей українського народу. Раніше в нас такої 
можливості не було, бо саме слово «Україна» було витіснене 
з наукової сфери, а слова «український» намагалися уникати, 
підміняючи його невизначеним поняттям. Протягом так звано- 
го радянського періоду все, що прив'язувало українця до його 
рідної землі, намагалися викорінити, нівелювати, підмінити 
фальшивими. гаслами всезагального пролетарського інтернаціо- 
налізму, котрі нічого спільного не мали з братнім почуттям лю- 
бові до будь-якого народу. - 

Протягом 70 років Україна йшла не своїм шляхом. Як влуч- 
но висловився Василь Стус, сміялася «божевільна Україна у 
смертнім леті на чужім крилі» |2, с. 162). В умовах утисків, 
переслідувань, при пильній і невсипній цензурі українська лі- 
тература не могла розвиватися за об'єктивними законами внут- 
рішньої динаміки -- вона була скута залізними лещатами си- 
стеми, яка не терпіла свободи духу, творчої фантазії, вільного, 
незалежного слова. Шлях її був тяжкий, страдницький і покру- 
чений. 

. За цей період найбільше, на нашу думку, постраждала дра- 
-матургія. Коли поезії та прозі якимсь чином вдавалося вири- 
ватися іноді з лабет пильної цензури, то драматургії зробити 
це було практично неможливо -- занадто багато бар'єрів має 
драма від задуму до прем'єри. І сьогодні ми прийшли до тако- 
го ганебного стану, що театральна українська нація, для якої 
театр протягом століть відігравав виняткову роль духовного 
центру і морального джерела, не має своїх кумирів сцени. 

Але головною причиною занепаду драматургії, як і всієї 
української літератури, було те, що вона всупереч застережен- 
ням Хвильового, Зерова та інших все-таки була зорієнтована 
на зразки російської драми не тільки за формою, а й за змістом, 
але прив'язана до колгоспно-селянської теми, позбавлена націо- 
нальної специфіки, патріотичного пафосу, самобутності харак- 
терів, не могла вирватися з шаблону примітивності, надуманос- 
ті й неправдоподібності. 

(С) Працьовитий Володимир, 1995 

30



Тому сьогодні, коли ми воскресли, нам слід зробити все, 
щоб повернутися до першооснов справжньої драматургії -- 
відбудувати ті підвалини, котрі розмиті, сплюндровані, знище- 
ні, внаслідок чого ми опинилися в глибокій ущелині збіднення 

- нації. 
Такою точкою відліку, на нашу думку, повинна стати сьо- 

годні драматургія Миколи Куліша, який не мислив драми без 
національної специфіки і мріяв про національний театр в іс- 
тинному його розумінні. Звичайно, його мрія не могла здій- 
снитися. Його, як і інших письменників, змушували відображати 
радянський спосіб життя -- надуманий, жорстокий і лицемір- 
ний, розкрити свій талант вповні було важко. Це була тра- 
гедія всієї української літератури і культури загалом. і 

Але попри всі за і проти, враховуючи суперечливі висловлю- 
вання самого Миколи Куліша, слід підкреслити, що він був- 
справжнім, геніальним митцем і художнє чуття його ніколи 
не підводило. Можливо, всупереч набутого в радянський час 
світогляду Микола Куліш відображав жорстоку правду дійс- 
ності, дивовижно точно витримуючи об'єктивність оцінки нав- 
колишньої дійсності, 

За своєю стильовою манерою Микола Куліш був реалістом, 
навіть, якщо можна так сказати, жорстким реалістом, Але ос- 
новна ідея його творів ніколи не лежить на поверхні -- вона 
закодована, прихована від примітивного пильнуючого ока, І 
тому сьогодні наше завдання -- відшукати цей український код. 
Миколи Куліша, розшифрувати його твори, виходячи з традицій, . 
звичаїв, психології, умов життя української нації. Р 

Надзвичайно важливе місце посідає Микола Куліш в укра- 
їнській культурі. Лесь Танюк цілком справедливо вважає його 
основоположником нової української драми і підкреслює, що 
«для нашого театру він важить не менше, ніж Піранделло -- 
для театру італійського, Юджін О'Ніл -- для театру США, 
Бертольд Брехт -- для німецького, Жіроду та Ануй -- для те- 
атру французького» |З, с. 10). 

У даній ситуації слід поглянути на драматургію Миколи Ку- 
ліша з позицій нинішніх вимог. У Кулішеві мусимо віднайти. 
сьогодні національного драматурга, а оскільки для драми виз- 
начальним компонентом є характер, то висвітлити проблему 
творення національного характеру в творчості цього письмен- 
ника. 

Треба визнати, що відшукування національного колориту,. 

творення національних характерів було великою проблемою 
для Миколи Куліша, та й не тільки для нього -- дуже багато 

причин об'єктивних і суб'єктивних виключали можливість по- 

яви в українській літературі свідомо мислячого українця. Але 

31



з драмах Миколи Куліша постійно відчувається пристрасний 
погляд митця на своїх героїв з позицій українського на- 
роду, з точки зору розуміння трагедії великої і славної 
нації. 

Вже в першому відомому творі «97» драматург на передній 
зпплан виводить Мусія Копистку, тобто іде від супротивного -- 

показує найменш характерне для українського народу -- бід- 
ність, забитість, байдужість, безграмотність, ледарство, без- 
духовність, а передусім атеїзм. | 

І якщо поглянути на Мусія Копистку не через призму марк- 
систсько-ленінської методології, за принципами якої неїіму- 
щий був рушійною силою суспільного прогресу, а з точки зору 
національної психології, якої, до речі, в нас ще немає як фун- 
даментальної науки, то побачимо, що Мусія Копистку аж ніяк 
не можна вважати типовим представником 0 працелюбної на- 
ції. 

Мусій -- незаможник, жебрак -- мріє про нове вільне жит- 
тя і свої міркування викладає перед Ганною особливим чином" 

«Ганна. Наробили слободи... 
Копистка. Дурна, яко той рогач... Ти чула, що казав Ленін? 

Тоді світ новий настане, як ми з тобою рихметики вивчимось.., 
Ганна. Хай вона тобі сказиться! 
Копистка. Рихметики й усякої політики вивчимось, а тоді 

"зладнаємо тобі таку піч, що сама варитиме, сама й пектиме... 
Ганна. Варнякай... 
Копистка. От тоді побачиш! Покрутиш гвинта, а воно... -- 

ш-ш-ш! -- борщ закипів, іще покрутиш -- трах-трах-трах! -- 
борщ на столі...» |, с. 39). 

Звичайно, Копистка все це жартівливо обігрує, але з його 

слів цілком ясно можна зрозуміти, що він не думає про те, як 
"би можна краще працювати -- до чогось доробитися, а споді- 

вається на дармовий хліб, покладається на більшовицьку вла- 
ду, котра обіцяє йому всі блага. І тому він абсолютно не до- 
кладає до цього жодних зусиль -- розтринькує навіть те, що 
має. Отож, паразитизм був закладений уже в самій психології 
тих, хто орієнтувався на більшовизм: | 

«Копистка. Тридцять годочок, як один, вижили, А бувало 
"всього, Бувало, й нап'єшся отак та прителіпаєшся додому без 
розуму... Прокинешся вранці -- у кишені вітер, у голові ковалі. 
То вона: «Що, п'янюго, голова болить?» -- «Болить, Парасю, 

ой, як болить...» Одчине скриню, витягне шкалика: «Сідай-ка, 

"п'янюго, та випий із жінкою», Сіли, випили, закусили... 
Панько. Це не доказ і не йтересно... Гех, як був я у повстан- 

цях! От де було, да.. І обще йтересно було. Не то, що тепер: 

хліб повивозили, голод... Вип'ємо! 

32 

Р
О
Р
А
Е
Е
Н
 

- 
ри
он
ьн
ьн
иь
 

о 
ва

ва
нн

уи
ви

вь
 

цу 
о
ь
 
ь



Копистка, Підожди... Бо було ще й гірше: не то що хліба -- 
кізяка, щоб витопити, не було, А надворі б'є, мете, ще й до того 
ніякої тобі совіцької власті не було. То вона: «Знаєш-ка, ста- 
рий, що я надумала?» -- А що? -- кажу. -- «Продамо хату?» -- 
То й продамо, -- кажу.. Що ви думаєте -- продали хату! Ну 
там сіли, випили, закусили, а тоді як пішли у найми, як піш- 
ли.. І де вже ми з нею не служили... 

Панько. Не йтересно! 
Копистка. Підожди! Засадили мене в тюрму за те, що пансь- 

ку економію палили, Сидю у віконця та й кукую. Коли трах- 
ди -- жінку приводять.. Побачила мене, гукає...» |Ї, 
с. 

Щирі слова Мусія Копистки дають змогу цілком виразно 
зрозуміти, що жебраком і наймитом він став не стільки через 
експлуатацію чи визиск багачів, як через власну лінь, п'янство, 
безпечність і байдужість, він з дружиною продав і пропив на- 
віть рідну хату. На такий крок може зважитися не кожен ук- 
раїнець, а лише якийсь окремий індивід, бо для українця ха- 
та -- це щось більше, ніж дах над головою, це Його святиня, 
його замок, у якому тісно переплітаються всі зв'язки його буття 
з сучасним, минулим і майбутнім. А так легко, через горілку, 
може розпрощатися зі своєю домівкою лише людина, в котрої 

немає української працелюбності, господарності, бажання бути 
незалежним за рахунок власних зусиль і самому розпоряджа- 
тися власною долею, І потім, не маючи свого майна, його ду- 
ша не болить і за чужим -- він підпалює панську економію. 

Образ-характер Мусія Копистки несе на собі особливе на- 

вантаження, Саме він уособлює найхарактерніших представни- 
ків совіцької влади, яку ніяк не міг прийняти порядний укра- 

їнський селянин. Більшовицька влада трималася на таких го- 

лодранцях, як Мусій Копистка -- ні один заможний господар 
не пхався.в ту компанію, котра бездумно вивезла хліб зі села і 

прирекла людей на голодну смерть. . 
Грабіжницька суть совіцької влади розкриваєтьсягу сцені, ко- 

ли Смик обурюється вчинком секретаря сільради Панька. За- 

лицяючись до дочки заможника Гирі, він продав «більшовиць- 

ке двіженіє за три фунти кримського табаку» -- видав таємни- 
цю: «Ах ти ж... Юда-предатель! Хабарник! Гад! Прийшов наказ 
з повіту: забороняється хліб одбирати й трусити, да це перший 

узнав... не я, голова сільради, а Гиря.. Гирі продався гад і ре- 

волюцію продавав по шматочку..» |, с. 51). 
Сам факт видачі таємниці аморальний. Але це ніяка не та- 

ємниця, а повідомлення, котре передусім торкається заможних 

селян -- хліб відбирали у них. Та якщо вникнути в суть пози- 

ції Смика, то за чим він шкодує? Мабуть, за тим, що його по- 

3-2292 33



збавили можливості показати свою владу, яка для нього озна- 
чає відбирати і трусити. Це повідомлення першим повинен би 
він взнати, а потім він би вирішив, чи повинен про це знати 
Гиря, чи ні. Ці слова «Юда-предатель», звернені до Панька, 
-стосуються в першу чергу його, бо саме він продав рідний народ, 
грабує своїх людей і руйнує підвалини українського села. Са- 
ме він піднімає руку на святиню -- забирає золоті речі з церк- 
ви. Отут чітко виражається характерна риса драматурга, коли 
слова, сказані іншому персонажу, обертаються проти нього са- 
мого. 

А тепер в цьому світлі погляньмо на змалювання заможних 
селян, -- протилежного табору в п'єсі. Миколу Куліша аж ніяк. 
не можна запідозрити в тенденційному висвітленні характерів- 

багатіїв -- він походив з бідних верств, любив голоту, але йо- 
му був властивий об'єктивний підхід до відтворення дійсності» 
Письменник усвідомлював, що не жебрак, лайдак чи п'яниця 
визначають політику на селі. Авторитетом серед селян завжди? 
користувався господар, котрий нічки не доспить, а турбується 
про своє господарство. 

Коли бідняк Стоножка прийшов до Гирі позичити півпуда 
зерна, то скупий господар шукає різні причини, аби відмовити» 
йому. Але в словах Гирі велика доля правди, коли він харак- 
теризує своє становище: 

«Гиря. Бачиш, посивів? Ночами не сплю, все думаю, об весні 
помишляю, як сіяти будемо, Йване? На все село семеро коней 
зосталося: у мене, у Годованого, у діда Ониська, у Щербака 
Трохима. А пшениці -- ні зернини, ні проса, ні гречки нема. От" 
коли загибель прийде, Йване, дак це весною. Усім буде край. 
(По пацзі). Ну, що там кажуть Смик та Копистка? Невже тому 
правда, що мають забрати в церкві чашу Христову, позолоту й 
срібло? 

Стоножка. Кажуть, бомага прийшла... 
Гиря. Ну, а ти, Йване, як про це думаєш? 
Стоножка. Не думав про це, Гнате Архиповичу, бо не можу... 

Світ в очах отак хилиться, крутиться.. Запоморочилось у голові 
так, що іноді не знаю, де я й що мені робиться. 

Гиря, Га? До чого довели людей? Дивитися тяжко...» (|, 
с. 64). 

Цей діалог свідчить про те, наскільки Гиря статечний, по- 

міркований не тільки в своїх вчинках, а й у думках і помис- 
лах, Думки його крутяться навколо господарства. Він думає, 
як засіяти, як виростити, як розпорядитися хлібом. Його душа 
болить і за народне добро, за свою віру. Та й у хитрості йо- 
му не відмовиш -- він надумав використати Стоножку проти 
більшовиків: 

м



«Гиря. Дав би з останнього, кажу, якби ж ти одцурався 
їх, одсахнувся від Копистки та Смика та й повернув на хри- 
стиянську тропу... 

Стоножка. Я той... я краще одроблю вам... 
Гиря. А, голубе, що мені твій одробіток! Ти на правильну 

тропу вийди! Он завтра вони забиратимуть з церкви чашу і 
хрест, ти що їм скажеш? Дозволиш чи ні? 

У Стоногіски голова поникла. 
Га? за 

Стоножка засіпався. | 
Невже, питаюсь, дозволиш і з богів сорочки познімати? 

Стоножка. Не знаю про це... 
Гиря. Гм... Так ти й не знаєш? 
Стоножка. Не думав про це... 
Гиря. Гм.. Якщо не думав, то піди та подумай, помисли. 

А тоді приходь! Тим часом і я подумаю, обчислю.. (Глянув 
на годинник). Та дивися, вже скоро десять! Біжить час, обми- 
нає нас... І не зглянешся, як отак і смерть у двері набіжить... 

Стоножка (глухим голосом). Гнате Архиповичу! Я за вами 
руку підійму.. Як скажете, так і чинитиму... 

Гиря, Е, ні!. Я не приневолюю, я не силую тебе, Йване. 
Ти краще подумай, голубе, виваж все це, обміркуй... 

Стоножка. Я вже надумавсь.. Я за хрест і чашу.. Щоб не 
брали їх, скажу, і щоб більше нічого у людей силою не брали. 

Гиря. Ось-ось воно й є: щоб силою не брали! Святу прав- . 
ду, Иване, кажеш -- щоб не брали силою!.. А брали, опитав- 
шись у хазяїна, дозволу випросивши у людей... у громади... 
Ех, жаль який, Йване, що ти прозрів тоді, коли вже у мене 
ою забрали хліб, а ти ж і помагав його брати!» (Ї, с. 65-- 

Цей діалог переконливо свідчить про те, як глибоко драма- 
тург умів передавати психологічний стан селянина. Настільки 
жалюгідним, податливим і готовим на все виступає голодний 
Стоножка. Позиція ж Гирі мудра і виважена. Він вміє все ар- 
гументувати, належно оцінити вчинки людей і вміло викорис- 
тати ситуацію, в якій опинився голодний бідняк Стоножка. І 
даючи хліба, він сподівався, що, пухнучи з голоду, Стоножка 
прозріє, але Стоножка і стоножки ще довго не прозрівали. Ї 
це затьмарення дуже дорого коштувало українському народові. 

Гиря жорстоко ненавидить більшовизм. І навіть у молитві 
до Бога він просить: «Просвітлюється життя, просвітлюється. 
(Повернувся до божниці). О Господи, Царю небесний! Попали 
Ти її вогнем своїм! Попелом укрий! Вітром розвій! Поверни 

увсе на старий лад!.. Та невже ж Ти не-в силах подужати ко- 
муну? Бий її, трощи, з корінням геть!. Ти покарав був Йова 

39 "85



милосердного, дак Ти ж йому повернув усе добро... Верни ж 
нам наше добро, що комнезами забрали!.. Верни коні, хліб, 
худобу, гроші!. Ну, верни ж, верни, Тебе благаємо!..» (Її, 
о. 67: 

Ці слова Гирі, звернені до Бога, передають істинну суть 
характеру господаря. Гиря просить Господа повернути йому 
кров'ю і потом зароблене добро. Саме в цьому благанні за- 
можника Гирі розкривається одна з основних рис українсько- 
го селянина -- в переважній більшості жити своєю працею, 
розраховувати тільки на себе, на власні сили, можливості і 
таланти, а не зазіхати на чуже добро, не грабувати когось. 
Отже, український селянин не міг сприйняти більшовизм з йо- 
го грабіжницькою суттю, жорстокістю, ненавистю до людини 
праці як благо. Совіцька влада принесла визиск, грабунок, без- 
законня, що суперечить принципам християнської моралі ук- 
раїнського селянина, котрих він свято дотримувався, і тому 
селянин вперто чинив опір. «..Господи, ще не все! Ще не все! 
Та що вони думають -- життя все зірвати, як двері з петель!..» 
ПП, с. 59). «..Оце й золото з церков заберють, щоб було чим 
по загряницях жити» |Ї, с. 61), -- обурюється Гиря. 

А біля церкви, коли більшовики забирали хрест і чашу, 

він ревно захищав недоторканість священних речей: 
«Гиря. Благаємо, покладіть святиню, бо їй же, сердешній, 

болить у немитих, може, і грішних руках... Вона ж батьківсь- 
кими й нашими молитвами вкрита, вона слізьми нашими по- 
лита... 

Злий голос. Не знущайся, собако! Люди ж тебе просять, не 
звірі!.. 

Гиря. Благаю! 
Гомін. Хліб заграбували... 
Худобу забрали.. 
-- Овець, вороного коня... 
-- Качок, гусей, рядна, а тепер і святиню беруть... 
-- То що ж це робиться? 
Смик. Як треба було царям воювати, то з церкви золото 

брали і дзвони, а як ми за шматок хліба воюємо, за свою 
власть, то вже й гріх? Граждане! Прошу вас циркулярно ро- 
зійтися!.. (До комісії). Ходімо!» 

У цих емоційно насичених репліках представників різних 

верств села, які відстоюють свої позиції, найбільш виразно 

подана характеристика більшовицької влади як грабіжниць- 

кої -- зібрали все: зерно, худобу, птицю, а тепер ще й за це 

вимагають такої дорогої плати -- святих церковних речей. І 

навіть слова Смика всупереч його бажанню підкреслюють 

це -- Смик є продовжувачем грабіжницької політики царизму. 

36



"Кульмінаційним завершенням драми є сцена розкриття зло- 
чину Орини і Ларивона -- того глухонімого Ларивона, котрий 
служив сторожем у Гирі, а під час експропріації золотих цер- 
ковних речей допоміг більшовикам. 

На сповіді Орина призналася священникові, що вони пої- 
ли дітей, а той не зберіг таємниці сповіді, розкрив цей факт 
багатіям, які вирішили вчинити суд над людожерами, котрих 
породило «більшовицьке двіженіє». 

У цій сцені драматург показав трагедію українського на- 
роду, намагаючись як би сколихнути душі, вразити в саме сер- 
це замучений, затурканий народ. І Ларивон не випадково глу- 
хонімий -- він уособлює безвольну, безмовну, глухоніму і без- 
порадну націю. 

«Копистка. Скажи, Орино, ти їла своїх дітей м'ясо? Прав- 
ду кажи, не бійся! 

Орина (чудно якось посміхаючись). Їстоньки хотілось, Дуже 
хотілось. Я прийшла увечері додому, аж Маринка померла. А 
Ларивон, дай Бог йому здоров'ячка, й показує: або всім поми- 
рати, або давайте по шматочку їсти Маринку... 

Копистка. Виходить, ви їли мертвих дітей? 
Орина. Авжеж, мертвеньких! Мертвеньких, мертвеньких... 

Ларивон, спасибі йому, нагострив ножа... А я стала до ікони, 
помолилася. І Боженька бачив, як Ларивон різав, а нічого не 
сказав. Тільки осміхнувся.. (Засміялась тихим напівбожевіль- 
ним сміхом). Я їстоньки дуже хотіла, аж в голові каламути- 
лось... Я в печі запалила, пополоскала гарненько, чистенько. 

Копистка (аж хитнувся). Що пополоскала? 
Орина. Маринку, мою донечку... Хоч їстоньки дуже хотіло- 

ся, я в той вечір Маринки не їла. Ларивон їв і дітям давав. 
Тільки солі не було... Без солі бідненькі їли... Без солі -- без 
солі... 

З натовпу гомін. 
Годований. Брешеш, і ти їла! Троє діток було -- і всіх 

поїла! Ось у ряднині кістки... 
Орина. Авжеж, кістки. (Махнула кудись рукою). І там кіст- 

ки, і скрізь-скрізь кістоньки-кістоньки.. Учора в церкві, думала, 
свічки горять, аж то кістки.. такі жовтенькі, як у Маринки... 
Ій-бо.. Стирчать і сяють...» |, с. 87). 

Божевілля Орини невипадкове; мабуть, письменник свідомо 
йшов на це -- при здоровому глузді вона б не могла так де- 
тально розказати про те, як вони їли дітей. Але це не тільки 
вдалий художній прийом драматурга, котрий дозволив показати 
горе нещасної Орини, -- через її особу він зумів відтворити 
трагедію українського народу, доведеного до божевілля і лю- 
-дожерства. Як справжній митець, Микола Куліш десь інтуїтив- 

3



но відчував схильність до божевілля тієї частини українського 
народу, яка пішла за більшовиками і прирекла себе та інших 
на голодомор і винищення. 

Сцена самосуду над людожерами -- це апогей напруги і 
драматизму в п'єсі. У цій сцені Микола Куліш зумів розкрити 
ще одну рису українця, особливо заможного, його кровожер- 
чість, жорстокість, проти чого він протестує усім своїм єством, 
Це відчувається в авторській позиції митця при змалюванні 
самосуду над людожерами: «Юрба завмерла. Гримнув вист- 
ріл. У Копистки впав з голови картузик. Вася заплющив очі. 
Юрба ожила, вибухнула гомоном, криками: 

-- Попав! 
-- Як у серце вліпиві.. 
-- Дивись, кров он.. 
Хтось (аж підскочив). Так його!» (1, с. 90). 
Скільки захопленості видовищем вбивства глухонімого Ла- 

ривона, який не раз прислужувався багачам за шматок хліба, 
показав драматург. Всю свою злість на більшовиків, котрі по- 
грабували їх, вони виливають на бідного наймита. Але не так 
легко вбити ліодину: 

«Юрба (раптом подалася назад). Дивись, він встає! 
-- Живий!.. 4 
-- Лізе! 2 
Лід з ціпком. Його куля не візьме. 
Дехто взявся тікати. Ще раз бахнув вистріл. Втікачі спини- 

лись: 
-- Упав! Упаві 
-- Тепер вже капут йому! 
-- Ні, дивись, ще встає... 
Дід з ціпком. Кажу, куля не візьме! Свяченим ножем дорі- 

зати треба!.. Свяченим, щоб ти знаві..» |, с. 90|. 
Драматург показує, скільки сили волі у глухонімого Лари- 

вона і до якої межі людської ненависті можна дійти, щоб так 
знущатися над людиною -- пропонувати дорізати її, ніби ско- 
тину, свяченим ножем. І типовість цього явища не викликає 
сумніву. Коли було зруйновано все, потоптано святині, розмита 
мораль, втрачена віра в Бога, людина опустилася до рівня 
звіриних інстинктів -- вона забула своє святе призначення. 

«Прискочив Годований. 
-- Дайте сокиру! Сокиру!.. Добити треба! 
Юрба (підхопила). Сокиру сюди! 
-- Авжеж, сокирою треба! 
Подали сокиру. Годований вихопив з рук. Хтось до його не- 

терпляче: 
-- Дай я! 

38



Другий. Ось я! 
Третій. Я Я! 

Вхопилися в сокиру: 
-- Пусти! 
-- Ти пусти! 
З юрби. Пустіть! Нехай один хто... 
-- Один нехай! 
Хтось (тоном філософа). Ну й народ у нас! І тут один в 

«одного з-під рук вихоплює. 
Годований. Пустіть, я сам! (Побіг за канаву). 

За ним посунула сп'яніла од крові юрба» ГІ, с. 90--91). 
І ця боротьба за право добити, дорізати людину, мабуть, 

показана драматургом не заради ефекту -- Микола Куліш 
вкладав у цю фінальну сцену значно глибший зміст. Прой- 
шовши всі фронти і революції, він не раз стикався з фактами 
ненависті, прагненням стерти з обличчя, землі цілі класові 
прошарки. І це не могло не вражати чутливе серце письменни- 
ка-гуманіста. Можливо, тому ми й не бачимо в цій сцені жа- 
лю, співчуття -- усіх об'єднує бажання негайно позбавити лю- 
дину життя, на яке за християнським законом аж ніяк не мож- 
на зазіхати. 

Парадокс в тому, що до голодомору і людожерства призве- 
ли більшовики, котрі принесли в Україну совіцьку владу на 
кривавих багнетах Муравйова з червоної Москви, А українсь- 
кі селяни воювали один проти одного -- оцей розбрат, внесе-, 
ний у віковічну українську общину, штучно розділив її на два 
непримиримі табори, призвів до катастрофи українську націю. 

В останньому варіанті драма «97» закінчується появою го- 
. лови сільради Смика. Повертаючнсь у село, він привозить 97 
пудів хліба. Продармієць заарештував Гирю і Годованого. В та- 
кий спосіб утверджується переможна хода совіцької влади на 
Україні. І хоч сам автор категорично протестував проти такого 
занадто оптимістичного фіналу, з яким з легкої руки Г. Юри 
пішла гуляти «97» по світу, змінити цей напрям руху до наду- 
маного фальшивого оптимізму ні йому, ні іншим не вдавалося 
упродовж довгих тяжких років -- система працювала чітко та 
злагоджено і вимагала свого утвердження в мистецтві. 

Але незважаючи на це, драма «97» -- це прекрасний доку- 
мент 20-х років, який передає дух і атмосферу складного, дра- 
матичного і суперечливого часу. У цій п'єсі всупереч набутому 
в радянський час світогляду Микола Куліш як справжній ми- 
тець показав жорстоку правду життя. В образах-характерах 
Мусія Копистки, Параски, Орини, Ларивона, Гирі, Годованого 
та інших відтворив типових представників українського села, 
котрі по-різному йшли тяжкими життєвими шляхами, по-різ- 

39



ному розуміли своє суспільне призначення і по-різному відігра- 
вали призначену їм роль. Ї відчувається, що нікому з дійових 
осіб автор не наважився віддати свої симпатії -- він лише за- 
фіксував настрої того часу. 

І. Куліш М. Г. Твори: В 2 т. К., 1990. Т. 1, 2. Стус В. С. Дорога болю: 
Поезії. К. 1990. 3. Танюк Л. С. Драма Миколи Куліша // Куліш М. Г. 
Твори: В 2 т. К., 1990. Т. І. 

Стаття надійшла до редколегії 14.04,94 

Надія ІГНАТІВ, Львів 

Поетика документальної прози 

(на матеріалі творів «У війни не жіноче обличчя» 
С. Алексієвич та «Чорнобиль» Ю. Щербака) 

Прагнення до документальності -- одна з найхарак- 
терніших прикмет сучасного літературного процесу. Документ, 
володіючи особливою силою виразності, активно проникає в 
художню прозу, стає першоджерелом у творах документально- 
публіцистичного характеру. Здатність документальної літера- 
тури чутливо і своєрідно реагувати на все, чим живе людство, 
сприяє підвищеному інтересу до неї читацької аудиторії і є 
свідченням того, що досить часто документалістика успішно 
конкурує з творами художньої літератури. 

Однак посилення читацької уваги до документальної літе- 
ратури протягом останніх десяти років не привело до очевид- 
ної зміни дослідницьких пріоритетів у філологічній науці. Тео- 
ретичні праці, присвячені вивченню особливостей документаль- 
ної прози |4; 6; 9; 10; 12; 13), містять іноді цілком полярні 
твердження щодо цієї галузі літературної творчості. І все ж 
вивчення згаданих досліджень та аналіз окремих висловів 
"учених, письменників-документалістів дають змогу констату- 
вати, що основними складниками успіху книг документально- 
публіцистичного характеру повинні бути: а) естетична вагомість. 
факту, який входить у документальний твір; б) композиціїно- 
розповідна організація фактів у єдине ціле; в) наявність ав- 
торського коментаря, котрий об'єднує документальний матері- 
ал, утворюючи своєрідну систему. 

Таким чином, необхідно підкреслити, що точкою відліку для 

(С) Ігнатів Надія, 1995 

40



письменника- документаліста є дійсний факт, документальне свід- 
чення, автор рухається і сприяє рухові читача на шляху від. 
факту до його глибинного значення. Проте, як зауважив. 
А. Адамович, «сміливість перед фактом -- це те найменше, 
чого вимагається сьогодні від иерацура яка осмілилася нази- 
ватися документальною» П, с. 6--7). Факт, введений у доку- 
ментальний твір, іноді вже несе в собі «приховану художність» 
ПО, с. 278). І все ж таки твори «невигаданої літератури» є не 
просто переліком, зібранням фактів і свідчень, можливо, на- 
віть дуже вагомих та яскравих. Наступною умовою, яка сприяє 
переходу документальної літератури до явищ мистецтва, є 
«естетична організованість. Для естетичного значення не обо- 
в'язкова вигадка, і обов'язкова організація -- відбір і твор- 
че поєднання елементів, відображених і перетворених словом» 
|4, с. 10). Таким чином, вагомість фактів і висока їх «есте- 
тична організованість» -- ось вимоги, які читач сповна може 
пред'явити документальній літературі, на котру досить багатим 
було останнє десятиліття. 

У коло зацікавлень сучасних документалістів входить як 
вивчення життєвих явищ, що вже стали надбанням історії, так 
і дослідження та осмислення гострих проблем сьогодення. З 
цієї точки зору розглянемо два твори, що належать перу біло- 
руського та українського авторів -- «У війни не жіноче облич- 
чя» С. Алексієвич та «Чорнобиль» Ю. Щербака. Вибір саме 
цих книг пояснюється як масштабом завойованої ними попу- 
лярності, так і спільністю покладеної в їх основу колізії: лю- 
дина як свідок, учасник і жертва в одному випадку воєнного, 
у другому -- ядерного апокаліпсису. 

Унікальність книги білоруської журналістки Світлани 
Алексієвич «У війни не жіноче обличчя» (1984) передусім у 
тому, що тут розкрита зовсім нова, досі майже невідома нам 
сторона війни: інтимно-особиста, жіноча. Одним із основних 
завдань автора книги було зафіксувати свідчення тих учасниць 
Великої Вітчизняної війни, які ще залишились живими, та по- 
казати трагізм усього, що вони пережили. Книга за своєю 
суттю сягає у минуле, в 40-ві роки, але водночас читач живе 
і сьогоднішнім днем ветеранів, співрозмовниць автора. 

" Дещо іншу мету ставить перед собою український письмен- 
ник Юрій Щербак, автор книги «Чорнобиль» (1988), задум 
якої виник як відгук очевидця на трагічну подію в історії всьо- 
го людства. Автор намагається пройти гарячими слідами по- 
дії, жахливість якої досі нами ще не повністю усвідомлена -- 

вибух на Чорнобильській АЕС: «Чорнобиль я сприйняв... як 
найважливішу після Великої Вітчизняної війни подію в житті 
мого народу» (1, с. 8). Цей твір також пронизаний відчуттям. 

4ї



звійни, котра не завершилась вибухом на четвертому реакторі, 
а залишилась у повітрі, їжі, війни, котра й сьогодні калічить 
-людські долі. 

Названі документальні повісті стали помітним явищем у 
літературному процесі 80-х років. Як праця С. Алексієвич, так 
і документальне дослідження Ю. Щербака сприяли появі ве- 
-.ликої кількості відгуків, рецензій, але літературознавче дослід- 
ження їх тільки розпочинається. Професор- -українознавець з Ав- 
стралії М. Павлишин, розглядаючи різнопланові за своїм жан- 
ровим втіленням твори, присвячені висвітленню чорнобильської 
трагедії, значну увагу приділив і книзі Ю. Щербака. Зара- 
хування її до розряду творів нового, «чорнобильського жан" 
ру» |8, с. 27| є яскравим свідченням того, що документальна 
повість завоювала право стояти поряд з іншими жанрами лі- 
тератури. 

«Чорнобиль» Ю. Щербака і книга С. Алексієвич «У війни 
не жіноче обличчя» -- це своєрідний монтаж документів, «су- 
"часна літературна форма, співзвучна часові» |3, с. 5). Якщо 
врахувати жанрову класифікацію документальної літератури» 
запропоновану М. П. Катюшенко, то обидві повісті належать 
до жанру «колективних свідчень» |5, с. 10). У цьому понятті - - 
«колективні свідчення» -- найбільш повно відбиваються харак- 
терні жанрові риси книг С. Алексієвич та Ю. Щербака. Обид- 
ві повісті побудовані на фактичному матеріалі (свідчення оче- 
видців, листи, щоденники, діалоги), об'єднаному авторською 
розповіддю, для якої характерні пристрасність інтонації, гли- 
боке проникнення в суть зображуваного. 

На сторінках документальних творів Світлани Алексієвич 
та Юрія Щербака іноді навіть всупереч авторській волі від- 
чувається певна точка зору на викладені події, помітне став- 
лення  авторів-розповідачів до фактів, що висвітлюються. 
С. Алексієвич, згадуючи про.свої пошуки й зустрічі, ділиться 

-з читачем роздумами про те, чим стали для неї спогади жінок- 
ветеранів: «Чотири роки і «моєї» війни. Не один раз мені бу- 
гло страшно. Не один раз мені було боляче. НІ, не буду гово- 
рити неправди -- цей шлях не був мені під силу. Скільки разів 
я хотіла забути те, що чула. Хотіла і вже не могла» |2, с. 8). 
Перегукуються з цим авторським зізнанням слова Ю. Щепба- 
ка: «Все поглинув Чорнобиль, Як гігантський магніт, вабив він 
мене до себе, хвилював уяву, змушував жити Зоно, її дивною, 
викривленою дійсністю, думати лише про аварію та її паслід-. 
ки, про тих, хто бореться зі смертю в клініках, хто намагається 

. приборкати атомного джина у безпосередній близькості від ре- 
актора. Мені здавалося підлим, неможливим стояти осторонь 
лодій, що завдали моєму народові такого лиха» |ЇЇ, с. 7|. 

242



Пройняте співпереживанням ставлення до фактів, з якими 
довелось зіткнутись авторам обидвох книг, не спадає, а нав- 
паки, зростає від сторінки до сторінки; трагічні події у житті 
героїв сприймаються ними як власні. С. Алексієвич і Ю. Щер- 
«баку, незважаючи на те, що вони висвітлюють події, розділені 
часовим проміжком у 40 років, властиві авторські думки й уза- 
гальнення, котрі дуже часто перегукуються і сприяють збли- 
женню цих споріднених за ступенем трагізму книг. С. Алексі- 
євич, підкреслюючи, наскільки важливо зберегти останні свід- 
чення про війну, пише: «Якщо не забувати війну, з'являється 
багато ненависті. А якщо війну забувають, розпочинається но- 
за. Так говорили древні» |2, с. 11). Усвідомлюючи і неодно- 
разово підкреслюючи, що Чорнобиль і війна -- близькі за своєю 
суттю поняття, Ю. Щербак стверджує: «Вони (герої книги 
«Чорнобиль». -- Н. І.) все сказали, і їхні слова не потребують 
розлогих коментарів, і якщо їхні голоси, їхня правда не бу- 
дуть почуті, якщо все залишиться, як і було... -- то все це 03- 
начатиме, що ми а не навчилися і що уроки Чорнобиля 
минули намарне» (ЇЇ, с. 116). Роль автора-оповідача в обид- 
вох творах відчутна і тоза яскраво представлена на всіх рів- 
нях текстової організації: сюжетному, композиційному, на рівні 
образної системи, у засобах втілення обставин. «Основну енер- 
гію динамізмові у документальному творі надає образ опові- 
дача, -- підкреслив Я. І. Явчуновський. -- Відкрита структура 
тексту -- категорія більш складного і високого порядку. Опо- 
відач відтворює картину життя, він тримає у своїх руках всі 
ниточки розповіді і долі героїв» |Ї12, с. 163). Авторська 
присутність настроює читача на певну емоційну хвилю, роз- 
повідач закликає нас до співтворчості, співпереживання. Ось 
яким побачив автор «Чорнобиля» місто після вибуху: «При- 
їхавши до Чорнобиля на початку травня 1986 вг., я (та хіба 
лише я?) неначе зазирнув у дивний, неймовірний світ Задзер- 
калля, забарвлений у невидимі і від того ще зловісніші тони 
підвищеної радіоактивності.. Це було місто без жителів, без 
дзвінких голосів дітлахів, без звичайного повсякденного, по-ра- 
йонному неквапливого життя. Наглухо позачинювані віконни- 
ці, замкнені й опечатані всі будинки, установи і магазини... У 
місті не лишилося свійських тварин, вранці не мукали корови, 
лише бігали здичавілі собаки, кудкудакали кури та пташки 
безтурботно щебетали в листі дерев. Пташки не знали, що 
запилюжене листя стало в ті дні джерелом підвищеної радіа- 
ції» ПІ, с. 9). 

Читач постійно відчуває схвильованість авторської мови, йо- 
то ставлення до героїв, уміння відтворити ту чи іншу ситуацію. 
Автор-оповідач постає «носієм достовірності» (12, с. 178|, йо- 

й 43



му належить роль дослідника, він поділяє, якщо це необхідно, 
позицію політика, соціолога, історика. Тільки від майстерності 
письменника-документаліста з залежить те, наскільки  ваго- 
мо «заговорять» факти у його творі, адже, як підкреслила 
С. Алексієвич, «документ лише тоді документ, що має повну 
силу, коли відомо не тільки те, що в ньому є, а те, хто його 
залишив» |2, с. 8|. У ході дискусії про природу документаль- 
ного мистецтва («Иностранная литература», 1966, М» 8) одним. 
з її учасників була висунута думка: «Тільки у нових і нових 
авторських втіленнях може здійснитися вплив «стихії фактів» 
на мистецтво. Факт закликає до інтерпретації, у цьому -- пра- 
вило» |7, с. 195-196. С. Алексієвич і Ю. Щербак подають 
необхідні відомості про своїх героїв, причому іноді ця інфор- 
мація досить скупа, а деколи -- багатша, ширша; звучать роз- 
повіді про те, де, коли, за яких обставин автор бачив описаних 
ним ліодей, як звела їх доля. Ці авторські вторгнення сприя- 

ють тому, що документи, факти шикуються у нерозривний ряд,- 
стають єдиним цілим, твори набувають досконалості, ком- 
позиційної завершеності. У свідомості читача  вимальову- 
ється образ автора, його манера бачити світ і оцінювати. 
явища. 

Світлана Алексієвич буквально із крихіток складає книгу 
народної пам'яті про найстрашнішу війну ХХ ст., зібрані нею 
«розповіді жінок вимальовують обриси війни, у якої зовсім не 
жіноче обличчя» |2, с. 11). Нанизуючи і зіставляючи факти,. 
показуючи багато людських доль, автор дає змогу читачеві дій- 
ти необхідних висновків і узагальнень, іноді ж ці висновки ро- 
бить і сам оповідач: «Ох! І доля ж їм випала. Спочатку нпе- 
обхідно було, щоб вистачило сил стати незвичайними. Героїня- 
ми! А потім, щоб знайти їх і стати звичайними. Дівчатами. На- 
реченими..» |2, с. 205). С. Алексієвич підкреслює, що сьогодні 
нас найбільше хвилюють не точні дані про хід військових опе- 
рацій, а дрібниці із життя людини на війні: «Війна підвищила 
значимість кожного факту життя, кожної дрібниці побуту, там 
побут і буття зімкнулись» |?2, с. 51. 

Книга «У війни не жіноче обличчя» складається з окремих 
частин, матеріал розподіляється за характером і тематикою 
оповідей-свідчень. У назву кожної частини виноситься цитата 
зі спогадів: «Не хочу згадувати..», «Підростіть дівчатка... ви 
ще зелені..», «Одна я повернулась до мами», «У нашій хаті 
дві війни живе». Самі назви розділів уже дають коротку їн- 
формацію про те, якого характеру матеріал тут буде поданий.. 
Яскраві, влучні вислови жінок-ветеранів, котрі пройшли через 
пекло війни, сприяють об'єднанню матеріалу навколо однієї 

теми; якщо у назву ровиіну винесено фразу «Ми не стріля- 

44



ли..», то це означає, що тут йдеться про представниць «не- 

військових» професій, без щоденної праці яких шлях до пере- 
моги був неможливим: про куховарок, прачок. У розділі «По- 
трібен був солдат... а хотілось бути ще й красивою» розпові- 

дається про «наївні дівчачі хитрощі», адже навіть усупереч 
жорстоким будням війни жінки залишались вірними «своїй 
жіночій природі, своїй жіночій суті» |2, с. 157). 

Документальна повість ЇОрія Щербака складається із двох 
книг і також поділена на частини, кожна з яких є своєрідною 
сходинкою на шляху до осмислення причин і наслідків аварії. 
Ось назви деяких із них: «Це гірке слово «Чорнобиль», «Перед 
аварією», «Аварія», «Евакуація», «На чому перевіряються лю- 
ди..», «Передчуття й попередження», «Знати і пам'ятати». Ав- 
тор повісті розподіляє матеріал у своїй книзі, намагаючись 
дотримуватися послідовності у відображенні трагічних подій, 
пов'язаних з аварією на АЕС, Однак тяжіння до хронології 
не є самоціллю. Іноді автор «Чорнобиля» концентрує свою ува- 
гу на характеристиці окремих героїв, деколи зупиняється на 
аналізі одного явища, намагаючись дати йому всебічне тлу- 
мачення. Так, розділ «Білокінь із швидкої» присвячений само- 
відданій поведінці молодого лікаря із Прип'яті у трагічну ніч 
після вибуху. Зверненістю до однієї особистості або декількох 
героїв характеризуються розділи «Легенда про любов», «Док- 
тор Хаммер, доктор Гейл». Дослідженню суті окремих явищ, 
пов'язаних з аварією, присвячені розділи «Вид на Київ», «По- 

літ над реактором», «Розслідування». 
Побудована на складному взаємопереплетенні документаль- 

них свідчень і авторського тексту (автор тут виступає і як без- 
посередній очевидець деяких подій), документальна повість 

Ю. Щербака вводить читача у страшний світ Зони, відобра- 
жує трагічні наслідки того, що сталося квітневої ночі 1986 р. 
«Чорнобиль -- подія безприкладна в світовій історії, з якою 

не порівняти жодної досі відомої катастрофи» (1ІЇ, с. 222|, -- 
товорить автор книги, і як підтвердження цьому звучать го- 

лоси багатьох людей, так чи інакше причетних до трагедії, 

голоси живих і тих, чиє життя обірвав Чорнобиль, «У свідчен- 

нях людей реальних, невигаданих, у їхніх розповідях -- схви- 

льованих, суб'єктивних... -- побачив я живе джерело народної 

правди -- непригладженої, що не пройшла через фільтри ка- 

зенного оптимізму» (11, с. 121). Тут немає головних і другоряд- 

них героїв, усі вони рівні, кожен посів своє місце у системі 

подій, котрі вивчаються і осмислюються. Хтось повніше свід- 

чить про те, що сталося, тому що знаходився ближче до епі- 

центру трагедії, а інколи у декількох рядках з листа звучить 

стільки болю, гіркоти, що й уявити тяжко. Житель Білорусі 

45



Я. Старохатний писав: «Я очевидець цієї страшної трагедії -- 
евакуації сіл, як і тисячі сільських жителів, зігнаних з рідних 
місць за волею некерованого атома» ||Ї, с. 189). А літня жінка 
У. Урюпа, яка повернулась у своє село на території Зони, зга- 
дувала: «Послухали б ви, що тут робилося... Літаки летять- 
Скотина реве. Діти плачуть... Справжня війна, тільки що сна» 
ряди не рвуться...» (11, с. 186). 

У книзі Ю. Щербака досить часто зустрічається слово «вій- 
на». Воно звучить з уст автора, вживають його і герої: «Через. 
45 років після початку Великої Вітчизняної війни знову в на- 
шій країні пролунало це страшне слово: «евакуація» |ЇІЇ» 
с. 42|; «у нас досі так і лишилося розмежування: до війни і 
після війни. Ми так і кажемо: це було до війни. Ми чітко зна" 
ємо, що це було до 26 квітня, а це -- після того» |1Ї, с. 43); 
«Ти почуваєшся як на війні.. Постійне відчуття боротьби. Ї 
було розуміння того, що ти хоч чим-небудь прислужився справі 
на больовій точці планети. Виграв бій. Просунувся хоч на мілі- 
метр уперед» |, с. 158). 

Досить великого значення у 4 документальній повісті 
Ю. Щербака набуває фактор часу, за допомогою якого відтво- 
рюється ситуація, фіксуються вчинки персонажів. Не один раз 
автор повертає нас у ніч на 26 квітня 1986 р. (А. Усков у своє- 
му щоденнику поновив події цієї ночі, наскільки це було мож- 

ливим, з точністю до хвилин), наводяться дані про історичне: 
минуле Чорнобиля і заснування міста енергетиків Прип'яті, 
свідчення очевидців висвітлюють події до і після аварії, го- 
лоси автора і його численних героїв звернуті у майбутнє: «Чор- 
нобиль -- останнє попередження людству» |Ї1Ї, с. 115|; «Я не 
хочу більше нікого коментувати, не хочу доводити, пояснюва- 
ти, переконувати, кричати і застерігати, тому що волають 1 
попереджають вони, такі різні, не знайомі між собою люди -- 
росіяни, українці, білоруси, грузини, поляки, американці...» 
раз 116. 

У книзі Світлани Алексієвич розповідь про минуле ведеться 
з позицій сьогоднішнього дня, тому перед читачем постають 
характерні особливості двох епох: жінки-фронтовички відтво- 
рюють 40-ві роки, які залишили свій тяжкий слід у їхній па- 

- м'яті, але так чи інакше вони торкаються у своїх розповідях і 
проблем сьогодення, адже це також їхній час. Війна розділила 
життя цих людей на дві частини, змусила жити, «повернув- 
шись назад»: «Життя однією миттю пролетіло, а все одно таке- 
відчуття, що війна -- це половина мого життя. Ось ці чотири 
роки...» |2, с. 111). У процесі спогадів переплітаються враження 
юності й точка зору-зрілого оповідача, тому виявляється своє- 
рідна оцінка подій минулих років. Зсуви і взаємопроникнення: 

46



часових пластів дають читачеві змогу впритул наблизитись до» 
того, про що згадують дівчата 41-го року, відчути слід війни. 
на їхній життєвій долі: «Якщо у кожної із нас до війни життя 
було з комарів носок, то після війни -- все. І про це повоєн- 
не життя неможливо не згадати, оскільки ключ до нього був 
вручений нам війною» 12, с. 1561. На часовому відчутті персо- 
нажів позначаються сприйняття і розуміння часу автором, ви- 
никає своєрідний часовий синтез, котрий створює відчуття 
причетності наших молодих сучасників до цього героїчного і 
трагічного періоду історії: «..Я живу тепер ніби у двох поко- 
ліннях -- у тому, яке було молоде в 41-му, і в своєму, кому 
20 і 30 зараз. Ношу у своїй свідомості дві реальності, два люд- 
ських світи, які пересікаються і розходяться, почергово укруп- 
нюються чи зменшуються, зливаються воєдино, Моя пам'ять -- 
це вже їхня пам'ять, Їхня пам'ять -- моя пам'ять» |?2, с. 97). 

У документальних творах С. Алексієвич і Ю. Щеербака ка- 
тегорії часу відповідає точна фіксація просторових координат, 
котрі також сприяють втіленню авторського задуму. Від Си- 
біру до Берліна проліг шлях героїв книги А. Алексієвич, ра- 
зом з ними пройшов його через 40 років і автор-оповідач. Але 
був у білоруської журналістики ще й інший маршрут: Мінськ, 
Київ, Москва, Ставрополь, райцентри і маленькі села -- ось 
адреси, де вона зустрічалась зі своїми численними героями. 
Географія пошуків Юрія Щербака не настільки широка, і по- 
яснюється це тим, що дія у його книзі сконцентрована навко- 
ло однієї події, однієї болісної точки. Щлях автора проходить 
через Чорнобиль та райони України і Білорусі, що прилягають 
до нього; клініки Москви; міста й села, у яких волею долі осі- 

ли евакуйовані мешканці Чорнобиля і Прип'яті.. Дещо роз- 
ширюють просторові кордони книги спогади, листи, отримані 
автором. (Таллінн, Сєвєродвінськ, Донецьк), інші документальні 
свідоцтва (послання від пожежників міста Сенектеді, США). 
Вільний рух авторів обох творів у часі та просторі -- харак- 
терна особливість документальних повістей -- свідчить про їх- 
ню певну композиційну відкритість. 

Ще одним моментом, який сприяє зближенню документаль- 

них творів Світлани Алексієвич і Юрія Щербака, є те, що 
вони «хорові», «колективні свідчення» народних трагедій. У 

обидвох книгах трагедія заговорила вустами народу, створюю- 

чи багатоголосся. Різниця полягає лише в тому, що «заселе- 

ність» книги Світлани Алексієвич набагато густіша, щільніша. 

Тут кількість діючих осіб сягає декількох сотень, голоси зву- 

чать, доповніоючи один одного, інколи навіть перегукуючись. 

До книги Ю. Щербака в якості свідків, носіїв достовірного. 
матеріалу (із суб'єктивних свідчень складається певна об'єк- 

4Т



тивна картина) залучені десятки персонажів, але це не заважає 
побачити масштаби трагедії, відчути, що вона торкнулась міль- 
йонів людей. З інтерв'ю А. Хаммера: «Я щойно повернувся З 
Чорнобиля. Побачене справило на мене таке враження, що ме- 
ні важко говорити. Я бачив ціле місто -- 50 тисяч жителів - 7 
і жодної людини, Порожньо. Будинки, великі будинки -- все 
порожнє» (11, с. 81). Це лишень одна точка зору, одне тверду 
ження про масштаби трагедії, а всі свідчення разом дійсно 

«кричать», попереджуючи про те, що Чорнобиль -- надто гріз- 
не і не вивчене до кінця явище, щоб легко переступити Через 
нього, віддавши все, що сталося, забуттю. 

У полі зору українського і білоруського авторів -- ДУХОВ- 
ний світ людини, яка пройшла складний шлях самоосмислення 
і самоспостереження. Майже кожен рядок книги С. Алексієвич 
передає психологію жіночих почуттів на війні, автор показує, 
яким непомірним тягарем лягли події цих років на серце кож- 
ної із жінок-фронтовичок: «Війну хочеться забувати, важко 
людині жити з такою жорстоко навантаженою пам'яттю, З 
такою вимученою душею. Але що буде з нами, якщо вони за- 
будуть і не передадуть нам свою пам'ять? Якими ми будемо 
без неї у нашому великому і тривожному світі? Ні, їхня па- 
м'ять жива в нас... Це вона з'єднує минуле і майбутнє» 2, 

«с, 270). Одним із засобів, який дає змогу проникнути у духов- 
ний світ героїв, уявити їх в екстремальних ситуаціях, коли СВОЇ 
душевні поривання доводилось стримувати, виступає невласне- 
пряма мова; часто вона стає засобом типізації зображуваних 
характерів і явищ: «Коли ворога можна було роздивитись «в 
обличчя», вони запитували: «хто ж він, як зміг творити таке? 
Адже також люднною народжений?» |2, с. 254). У книзі 
Ю. Щербака невласне-пряма мова сприяє виявленню тісної 

овзаємодії автора і героїв, у висвітленні подій вони беруть 
участь на однакових правах: «Рівними голосами, докладно роз- 
повідали вони, як усе сталося: як два потужних поштовхи 
стрясли будівлю станції, як «вирубило» світло і все поринуло 
в клуби пилу і пари -- тільки спалахи коротких замикань ос- 
вітлювали зал, в якому містився блоковий щит -- центр усьо- 
го контролю енергоблока» |ЇЇ, с. 17). 

Пильна увага у документальних повістях Світлани Алексі- 
євич та Юрія Щербака надається деталям, на перший погляд 
незначним, але якраз вони пов'язані з особливим звучанням 
того, що сталося раніш чи відбувається зараз. Зворушливе Іі 
трагічне переплітається у спогадах, зібраних С. Алексієвич, 
адже і те й інше було поруч в нелюдських умовах життя на 
війні. Автор зауважила, що жінки навіть через роки зберегли 
в пам'яті такі дрібниці військового побуту, які чоловіками 

48



тут же забувались, і пояснюється це тим, що для жінок «при- 
вабливість буття існує понад усе, вона неминуча навіть в стра- 
хітливому пеклі» |2, с. 158|. б 

вага до деталі, штриха відчувається і в авторському тексті; 
з особливою силою це виявляється у портретних характеристи- 
ках героїв, у відтворенні того, як вони згадують минуле: «Ма- 
ленька, вся така «домашня» і водночас не людина, а відкри- 
тий нерв» |2, с. 260); «Починають розповідати тихо, а під кі- 
нець майже кричать. Потім сидять пригнічені, розгублені» |?2, 
с. 58). Незважаючи на те що сама природа документального 
мистецтва сприяє відтворенню зовнішньої дії, фіксації вчинків 
персонажів за автором все ж залишається право мотивувати 
їх. Цей прийом знаходимо у книзі Ю. Щербака. Розповідаючи 
про евакуацію мешканців Прип'яті, автор підкреслив, що в па- 
ніці забувались іноді найдорожчі для кожної людини речі: 
«Розуміння того, що для людини найпотрібніше, найважливі- 
ше, прийшло згодом. І потім, коли стало можливим поверну- 
тися в свої квартири і забрати деякі речі, що піддавалися 
жорсткому дозиметричному, контролю, люди, мовби прозрівши, 
кидалися не до престижних килимів... до тих речей, що стано- 
вили духовну цінність, -- до фотокарточки близьких, до улюб- 
лених книжок, давніх листів, до якихось смішних, але пам'ят- 

них дрібничок, -- до того, що становить глибоко особистий і ду- 
же ламкий світ людини, яка живе не лише сьогоднішнім днем, 

а минулим і майбутнім» (11, с. 47). Ю. Щербак також приді- 
лив неабияку увагу портретним характеристикам: «Дивні в неї 
очі -- світлі, з жорсткими цятками зіниць; інколи видається, 

що погляд її сягає кудись далеко, чи в минуле? чи в майбут- 

нє?» (11, с. 13|; багатозначним жестам: «Коли цей хлопець 

згадує про подробиці аварії, у нього тремтять руки» (1, с. 198|. 
Настільки глибока увага авторів-документалістів до деталі 

сприяє активізації читацької уяви, допомагає запам'ятати ге- 

роїв книги з властивими тільки їм неповторними рисами. У до- 

кументальних повістях Ю. Щербака і С. Алексієвич з особли- 

вою силою виявляються художні можливості «невигаданої про- 

зи». «Прихована художність» відчувається і в спробах комбі- 

нації документальних джерел, і в пристрасній, іноді навіть пу- 

бліцистично загостреній мові авторів. Деколи за допомогою 

тільки одного штриха, одного точно знайденого слова доку- 

менталісту вдається передати сутність надзвичайно складних 

явищ. Світлана Алексієвич підкреслила, що війна, яка зали- 

шалася у жіночій пам'яті, має «і колір, і звук» |2, с. 133|. У 

книзі Ю. Щербака трагізм і певну неосягненність того, що ста- 

лося, передають наступні слова автора: «Свідомості дуже важ- 

ко погодитись з тою абсурдною ситуацією, коли смертельна 

4--2292 49



небезпека не має навіть смаку, кольору й запаху» |Ї1Ї, с. 54, 
Авторському тексту в обох книгах властиві метафоричність 
стилю, наявність яскравих епітетів і порівнянь. Неможливо за- 
лишити поза увагою вислови з документального твору Світлани 
Алексієвич: «Прощаюсь із сестрами Корж і йду, виносячи у 
сумці «ще одну війну» |2, с. 132|; «Сад цвів густо, одним бі- 
лим букетом, білим до печалі, як голова господаря» |?2, с. 217|; 
«На окупованій ворогом території у мужності була тисяча об- 
лич» |2, с. 217|; «Ця пам'ять зав'язує наші життя в один ту- 
гий вузол» |2, с. 227). Багата палітра образних засобів і у по- 
вісті Ю. Щербака: «А місто спало. Була тепла квітнева ніч, 
одна з найкращих ночей року, коли листя зеленим туманом 
враз проступає на деревах» |ЇІЇ, с. 19); «Спалах над Чорно- 
бильською атомною сліпучим сяйвом своїм висвітлив, добро і 
зло... усі людські чесноти й пороки» |ЇЇ, с, 6); «Небезпека в 
Чорнобилі і довкола нього була розчинена в духмяному повіт- 
рі, у біло-рожевому цвітінні яблунь... у всій ідилічній весня- 
ній природі» |ПІЇ, с. 5). - | | 

Вивчення поетики документальних творів С. Алексієвич Ї 
Ю. Щербака дає підстави стверджувати, наскільки великі ес- 
тетичні можливості літератури факту, ще раз переконуємось 
у тому, що в документалістиці «індивідуальний досвід стає до- 

свідом історії, людський документ -- явищем мистецтва, ми- 
стецтво набуває пристрасті політичної інвективи» |1І3, с. 22|. 

Невигадані події, висвітлені: у книгах білоруського і укра- 
їнського авторів, повстають у вигляді живої, видимої дії, Вмі- 
лий монтаж документальних джерел, пристрасні авторські ко- 
ментарі сприяють композиційній злагодженості творів. Потяг до 
фактичної точності поєднується з образністю авторської мови, 
її експресивністю, що надає особливої вагомості документаль- 
ній прозі. Своєрідність книг С. Алексієвич і Ю. Щербака пе- 
реконує нас у тому, що потенціал документалістики далеко не 
вичерпаний, і саме у цій галузі літературної творчості читача 
чекають нові й нові відкриття. 

1, Адамович А. Жизненньй матернал и художественное обобщение: от- 
веть: на анкету журнала «Вопрось литературь» // Вопр. литературь. 1966. 
Хе 9. 2, Алексиєвич С. У войнь не женское лицо: Документальная проза. 
М. 1988. 3. Алексциевич С. Високий жанр -- судьба // Театр. 1984. Хо 7. 
4. Гинзбург Л. О психологической прозе. М., 1977. 5. Катюшенко М. П. 
Жанровье особенности ни тенденции развития современной документально; 
художественной прозь о Великой Отечественной войне, Автореф. дис. ... канд. 
филол. наук. М., 1987. 6. Куприяновский П. Проблемь художественно-до- 
кументальной литературь // Доверне к жизни. Ярославль, 1981. 7. Литера- 
тура, документ, факт: Матерналь дискуссни // Иностранная литература. 
1966. М» 8. 8. Павлишин М. Чорнобильська тема і проблеми жанру // 
Слово і час. 1991. Ме 4. 9. Палиевский П. Документ в современной литера- 

50



ще - Р о, лк | 

-й ідя 
туре // Пути реализма: Литература и теория, 1 
днем документального  повествования 
Метод и мастерство. Вологда, 1971. 11: Ще 

19. Явчуновский Я. Документальнье жанр 
ведення. Саратов, 1974. І3. Янская И., Кардин 
Очерки документальной литературь. М., 1986. | | 

Стаття надійшла з 



З історії літератури 

Богдан МЕЛЬНИЧУК, Чернівці 

Місце художньої франкіани 
в українській історико-біографічній 
літературі 40--50-х років 

З усіх радянських десятиліть найменш урожайними 
для української історико-біографічної літератури виявилися 
40-ві--перша половина 50-х років. 

На початку цього періоду до істотного спаду в її розвитку 
найвідчутніше спричинилися несприятливі обставини війни. В 
її страшних вировищах загинуло не одне історико-біографічне 
полотно. Серед них -- друга частина драматичної поеми Пав- 
ла Тичини «Шевченко й Чернишевський», завершена напере- 
додні фашистської навали, рукопис роману Івана Ле «Шевчен- 
ко», закопаний при відступі в землю, затік водою і майже не 
зберігся, чернетки роману Олеся Гончара про:Григорія Ско- 
вороду. 

Війна перешкодила здійсненню задумів багатьох інших іс- 
торико-біографічних творів. І роману «Їван Франко», уривки з 
якого прозвучали на одному літературному зібранні з уст автора, 
Каменяревого сина Петра (про це повідомлялось у четвертому 
числі львівського журналу «Література і мистецтво» за 1940 р.); 
і однойменного роману Леоніда Смілянського, роботу над яким, 
згідно з. інформацією «Літературної газети» (1940, 4 червня), 
розпочато було 1939 р.; і його ж кіносценарію, за яким повинен 
був зніматися художній фільм про великого Каменяра (та ж 

інформація). Через обставини, пов'язані з війною, відсунулося 
аж до 1948 р. завершення повісті Варвари Чередниченко «Під 

одним плащем», присвяченої взаєминам О. Пушкіна й А. Міц- 

кевича. . 
До мало не повного зникнення творів історико-біографіч- 

ного характеру зі сторінок періодичних і неперіодичних видань 

(С) Мельничук Богдан, 1995 

52



часів Великої Вітчизняної війни призвело майже цілковите пе- 
реключення уваги письменників з минувшини на пекучу злобу 
дня, якою стало смертельне зіткнення з фашизмом, переклю- 
чення, що було явищем виправданим. у 
. У перше повоєнне десятиліття значної шкоди розвиткові 
історичної та історико-біографічної літератури завдали, з од- 
ного боку, хибні твердження і несправедливі оцінки в дирек- 
тивних ідеологічних документах і виступах «Правдь» низки 

літературних і мистецьких творів та відображених у них іс- 
торичних фактів, а з другого -- запопадливе сприйняття їх 
частиною причетних до літературно-мистецької справи праців- 

- НИКІВ. У 

Скажімо, пропаговану в компартійній постанові «Про ре- 
пертуар драматичних театрів і заходи щодо його поліпшення» 
(1946) першочергову орієнтацію на твори з сучасного життя, 
засудження в ній «надмірного захоплення постановкою п'єс на 
історичні теми» багато хто зрозумів як заклик не тільки до 
повного витіснення зі сцени речей цього плану, а й до розгор- 

тання наступу на художньо-історичні твори загалом. 
А коли розгорнулася кампанія реагування на редакційні стат- 

ті «Правдь» «Про оперу «Богдан Хмельницький» та «Проти 

ідеологічних перекручень у літературі» (1951), під вогонь кри- 

тики потрапила в числі багатьох інших творів поема Івана Вир- 
гана «Леся», звернута до постаті творця «Лісової пісні», і навіть 
давній вірш Павла Тичини «Перед пам'ятником Пушкіну в 

Одесі». Багато несправедливих нападок зазнали в повоєнні ро- 
ки Л. Смілянський, В. Чередниченко та інші майстри історико- 
біографічної літератури, що, зрозуміло, не сприяло її розвит- 

кові. 
Стримували його і штучні перешкоди на шляху до обнаро- 

дування творів. Скажімо, драматичну поему «Пророк» з Шев- 

ченком у центрі Іван Кочерга завершив у жовтні 1948 р., а 

прийшла вона до читача аж через вісім років, а до глядача ще 

пізніше -- в 1961 р. Ще довше (23 рокиї) чекала виходу в світ 

закінчена восени 1948 р. повість В. Чередниченко «Під одним 

плащем» (її включено до посмертного видання «Вибраних тво- 

рів» письменниці (1971 р.). 
Картина історико-біографічної літератури 40--50-х років бу- 

ла б іще біднішою, якби не твори художньої франкіани, що з'я- 

вилися в той час. Склалося так, що коли в процесі становлення 

та утвердження української історико-біографічної літератури, 

який припав на два попередні десятиліття, першорядну роль ві- 

діграли кращі зразки художньої шевченкіани, то в 40-ві--50-ті 

роки репутація цієї літератури підтримувалася в основному зав- 

дяки творам про великого Каменяра. 

53



У роки війни з'явився фактично лише один твір цього пла- 
ну -- драма Л. Смілянського «Мужицький посол». Опубліко- 
вана на початку 1945 р. («Українська література», ХМ» 1--2), а 
наприкінці того ж року поставлена у 4|Львівському театрі 
ім. М. Заньковецької, вона здобула немалий розголос уже в ту 
пору. - | 

Особливо схвально глядачі зустріли театральну інтерпре- 
тацію п'єси. «Показ на сцені рідного, дорогого нам образу 
Івана Франка є визначною подією в мистецькому житті міста 
Львова і всієї України», -- писав тоді заслужений артист УРСР. 
Іван Рубчак (14). Так само захоплено відгукнулися про виставу 
«Мужицький посол» інші глядачі, зокрема сучасник Каменяра 
Денис Лукіянович. й 

Стриманіше була сприйнята літературна першооснова ви- 
стави. Семен Шаховський, хоч загалом позитивно оцінив її 
(«вірне розуміння історичних подій, важливих і складних, ро- 
бить твір Смілянського актуальним і дійовим»), водночас ви- 
словив дуже серйозні закиди на адресу автора: «Образ Фран- 
ка у Смілянського вийшов якийсь зменшений у масштабах, 
п'єса не віддає могутнього духу Франка, сили його слова. Во- 
на чомусь задумана й виконана як побутова, «павільйонна» 
драма, а образ Франка ніяк не вкладається в рамку хатнього 
інтер'єру» |20). І трохи далі: «Побачити на повний внутрішній 
духовний зріст постать ковальського сина, Каменяра, побачи- 
ти, як говорив М. Рильський, «малого Мирона, великого Фран- 
ка», -- такі справедливі, хоч і дуже суворі вимоги ставимо: ми 
до п'єси. Перша драматургічна спроба Смілянського відпові- 
дає цим вимогам далеко не в повній мірі» |20). З ТЕ 

І вже зовсім беззастережно розправився з «Мужицьким по- 
слом» Федір Бурлака |З). На його думку, опублікований ва- 
ріант твору «потребує грунтовної переробки», тому що в ньо- 
му, «одверто кажучи, фабула не цікава, багато разів у літера- 
турі описана, і пового в ній тільки те, що виборча боротьба 
точилась за і проти Франка», що, «коли підходити строго, то 
сюжету в п'єсі «Мужицький посол» пемає..», що виведена в 
ній постать Івана Франка «надто бліда і немічна». 

Найбільше ж дісталося Л. Смілянському від Ф. Бурлаки 
за «неправильне уявлення про історичну дійсність», навіть за 
«спотворення історичної правди», яке, за критиком, внявило- 
ся передусім у відсутності в драмі дійових осіб німецького 
походження: «Факт дивовижний -- у п'єсі, написаній про Фран- 
ка в часи одчайдушної боротьби нашого народу з німецькими 
загарбниками, жодної згадки навіть про німців немає, хоч 
Франка і галицьку частину галицького народу давила німенька 
австро-угорська монархія Габсбургів» |З). 

54



Серйозні, навіть тяжкі закиди критиків були, однак, 
більшості абсолютно несправедливими. 

По-перше, хибним виявилось твердження про те, що покла- 
дені в основу драми події багато разів висвітлювалися в літе- 
ратурі. Ще до війни «виборчої боротьби» І. Франка торкнувся 
О. Десняк в оповіданні «Хлопський кандидат», Але йшлося 
там про вибори до австрійського парламенту восени 1895 р. 
Однак Л. Смілянський писав про криваві баденівські вибори 
1897 р. причому тоді, коли вони ще не висвітлювалися ні в 
художній, ні в науковій літературі. Адже розгорнуте дослід- 
ження академіка М. С. Возняка «Їван Франко і баденівські 
вибори 1897 р.» побачило світ через десятиліття після «Му- 
жицького посла» |4, с. 46--74|. Та й невелика стаття І, Ро- 
манченка «Їван Франко і баденівські вибори» з'явилася теж 
пізніше від цієї драми. До речі, її автор зазначив, що Л. Смі- 
лянський «вперше в історії української літератури зачепив пи- 
тання виборів Франка на мужицького посла» (13, с. 58). 

Неспроможним видається трактування п'єси як нібито «по- 
бутової», «павільйонної» драми, як і твердження про відсутність 
у ній (при наявності фабули) сюжету (це в «широкоформат- 

ному» творі на три п'ятикартинних дії!).  . 
То правда, що більшість подій «Мужицького посла» відбу- 

вається в стінах приміщень. Тереном двох картин стає кімна- 

та в квартирі Франка, двох інших -- апартаменти польського 

дідича Тишківського та кав'ярня у Львові, І лише в одній, по- 

чатковій, картині третього акту дію винесено перед будинок 

повітової ради провінційного містечка, де відбуваються вибори. 

Та говорити на цій підставі про «павільйонність», тобто камер- 

ність драми -- значить нехтувати суттю того, про що в ній 
ідеться. Адже сказане в «інтер'єрних» картинах не замикається 

інтер'єром, моменти побутового та інтимного характеру зовсім 

не самодостатні в них, а цілковито підпорядковані конфлік- 

тові соціально-політичного характеру, на якому тримається 

драма. | 
3 приводу накинутого Л. Смілянському «спотворення» іс- 

торичної правди переконливо відповідав він сам: «Що ж до 

відсутності в п'єсі «німецьких персонажів», то їх немає там 

просто тому, що для взятої автором п'єси теми і сюжету вони 

непотрібні» (16). І обурений спробою схилити біографа до мо- 

дернізації достеменних документальних свідчень, підкреслив: 

«Не може бути місця в літературі критиці, що вимагає від пись- 

менника показу історичних подій всупереч історичній прав- 

ді» |16). 
Сам Л. Смілянський прагнув якнайретельніше дотримува- 

тися фактичних даних, пов'язаних з участю свого героя у вибор- 

у. своїй 

55



чій кампанії 1897 р., із розстановкою в ній супротивних сил. 
Абсолютна більшість дійових осіб драми -- то люди, які. справ- 
ді існували і які, за незначними винятками, виступають у ній 
під справжніми іменами. 

Передусім це Іван Франко, схарактеризований згідно з тим, 
чим він жив, як почував себе напровесні 1897 р. (від уваги 
біографа не сховалася навіть така деталь, як хвороба очей 
героя, деталь, що доречно обігрується його другом Михайлом: 
«Мені здається, що він з зав'язаними очима бачить сьогодні 
більше, ніж ми»). Цілком виправданий у драмі наголос на 
громадській діяльності Франка, на розкритті його кровного 
зв'язку з мужицьким людом й органічного неприйняття анти- 
народної політики Габсбургів та їхніх прислужників. При цьо- 
му не зайвим було б глибше схарактеризувати героя як влас- 
не письменника, зазирнути в його творчу лабораторію не тіль- 
ки як автора «Зів! ялого листя», що переконливо зроблено в дру- 
гій дії, а й речей яскраво вираженого громадянського, револіо- 
ційного спрямування. 

У злагоді з історичною істиною змалював Л. Смілянський 
родинне життя героя, його стосунки з дружиною Ольгою, а та- 
кож інтимне почуття до іншої жінки, що виступає в драмі під 
іменем Людвіки Стемпковської. У цій вигаданій постаті вга- 
дується прототип -- Целіна Журовська, поштова працівниця, 
в яку був закоханий Франко, але вона вийшла заміж за ін- 
шого -- поліційного комісара Зигмунтовського, що, за пере- 
казом, загинув, виступаючи зі зброєю в руках проти україн- 
ських виборців. У творі чоловік Людвіки, повітовий комісар 
Стемпковський, щоправда, не гине, але він, очевидно, вийшов 
настільки близьким до свого прототипа, що син письменника, 
Тарас Франко, зазначив, маючи на увазі Зигмунтовського: «Він 
змальований у драмі Смілянського «Мужицький посол» |19, 
с. 221). 

«Списаний» із М. І. Павлика Франків приятель, громадсь- 
кий діяч виступає в драмі під іменем Михайла. Мав своїх 
прототипів інший його приятель, літній селянин Олекса Ярем- 
чук, який у день виборів гине від кулі повітового комісара 
Стемпковського. Одним з цих прототипів міг бути селянин із 
Мостиського повіту Томаш Мазур, убитий жандармами у бе- 
резні 1897 р. (про це йдеться в статті І, Франка «Бунт у Сто- 
янцях»). Міг, звісно, бути і хтось інший. Адже, за даними до- 
слідників, лише в тій курії, де балотувався «хлопський кан- 
дидат», загинуло від куль десять осіб, 30 -- поранено багнета- 
ми, а понад 900 -- заарештовано (13, с. 59). Отже, «баденів- 
ські вибори» були кривавими. 

Під власними прізвищами виведені в драмі противники 

56



«мужицького посла» -- натхненник кривавих виборів прем'єр- 
міністр і міністр внутрішніх справ Австрії Казимир Бадені 

намісник Галичини князь Сангушко, голова польського вибор 
чего комітету Дедушицький, посол до державної ради, Фран- 
ків «контркандидат», як охрестив його письменник, дідич Тиш- 
ківський та ін. При характеристиці останнього Л. Смілянсь- 
кий зберігає навіть задокументовані деталі, запозичені ним, 
зокрема, зі статей І. Франка «Паперові гроші пана Тишковсь- 
кого» (про те, як поміщик розплачувався з женцями паперо- 
вими карточками, на яких було витиснуто його прізвище та 
число крейцерів) і «Найновіший галицький вибір» (сума кош- 
тів, витрачених послом на купівлю голосів та інші махінації). 

Отже, історична основа драми «Мужицький посол» досить. 
надійна. Хоч, зрозуміло, документально засвідчений фактаж 
у ній відповідним чином переплавлений художником, збагаче- 
ний авторським вимислом і домислом, без яких тоді створити 
повноцінну драматургічну річ історико-біографічного харак- 
теру. Є підстави твердити, що Л. Смілянський дав свого роду 
зразок саме драматичної композиції такого характеру, міцно: 
організованої сюжетно, стиснутої в часових рамках, такої, що,. 
розповідаючи про один епізод біографії героя, проливає світло 
і на все Його Життя. 

У фіналі драми Іван Франко, почувши під вікнами кварти- 
ри дужий гомін людського гурту, що вітає його як «народного» 
поета» та «нашого Каменяра», говорить: «Нехай ми не посли, 
та не в парламентах могутній наш голос, а перед народом, 
який вимагає правди. І я завжди відкриватиму йому правду, 
бо в ній моя сила!» ,|17, т. 4, с. 223). Сила твору про письмен- 
ника також у правді -- історичній та художній. 

Недооцінена деякими критиками при появі, п'єса «Мужиць- 

кий посол» дістала, так би мовити, літературознавчу компенса- 

цію пізніше. І в передмові Леоніда Новиченка до чотиритом- 

ного видання творів .Л. Смілянського, де читаємо: «..Живе і 
житиме в літературі драма з Франкового життя «Мужицький: 

посол» -- без сумніву, краща з п'єс письменника...» ЦІ, т. І, 

с. 291, і в написаному Дією Вакуленко розділі колективної 

монографії «Бій ішов святий і правий»: «Це п'єса, художня 

вартість якої не знецінюється з часом» |?2, с. 170). 
у 50-х роках репутацію української історико-біографічної 

літератури підтримували головним чином твори прозової" 

франкіани, жанровий спектр якої був тоді досить широкий -- 

від оповідання до роману. 
З-поміж оповідань початку десятиліття виділялися «Тюрем- 

іні сонети» (1951) того ж Л. Смілянського, тематично звернуті 

здо третього ув'язнення Івана Франка (серпень-жовтень 1889 р.). 

5т



З приводу нього поет писав у листі до Михайла Драгоманова 
від 23 листопада 1889 р. «Мене самого тюрма сим разом страш- 
но придавила. Я думав, що зійду з ума, хоч сам не знав, що 
саме мене так болить. В казні я цілими днями ні до кого не 
говорив і слова, особливо коли не стало жидів, з котрими вся- 
ка розмова була інтересна» (18, т. 49, с. 219). 

Щоправда, в оповіданні немає не те, що розмови, а й жод- 
ної згадки про євреїв -- чи не наслідок це тієї запеклої бороть- 
би, що велася тоді з «безрідними космополітами?» І все ж 
головний герой багато говорить -- переважно зі селянином 
з-під Львова Платоном (не зовсім характерне для тих місць 
їм'я) Мовчієм. Говорить, читає один із написаних у ванні 
«тюремних сонетів» -- «В тих днях, коли, неначе риба в сіті.. 
і селянин, котрий спершу дивувався, за що «посаджено до ки 
міналу» людину, яка не має «ні зброї, ні сили» («Чим ото ви 
«страшні цісареві чи панові наміснику? І попи не за вас... Чим 
ви страшні їм, пане Йване? Адже нічим... Ось коби про мене 
мова -- зрозуміло... Платон Мовчій підбурював хлопів у,  філь- 
варку до страйку» |Ї17, т. 4, с. 70)), після того читання карди- 
нально міняє свою думку: «Які ви страшні, пане Йване!.. Які 
страшні, що знаєте дорогу до нашого мужицького серця...» 
То сто 40 19. У підкресленні нерозривних зв'язків героя з 
народом і полягає основний сенс твору Л. Смілянського. 

Деяке пожвавлення в історико-біографічній прозі, що на- 
мітилося від середини 50-х років, було частково пов'язане з 
появою повістей Олексія Полторацького «Юність Гоголя» і Ми- 
коли Олійника «Леся» (обидві -- 1957 р.), а також здійсненої 
«Л. Смілянським української інтерпретації повісті Лідії Гра- 
бовської «До метн» (1958), зверненої до постаті Павла Гра- 
бовського. Та ще більшою мірою змінам на краще ця гілка 
історико-біографічної літератури завдячує різножанровим тво- 
рам про Івана Франка. 

З'явившись у ході підготовки до 100-річного ювілею Каме- 
няра та невдовзі після його відзначення, всі вони мали відби- 
ток різної причетності авторів до особи головного героя. 

Тарас Франко, в чиїй книзі «Про батька» (1956) крім літе- 
ратурознавчих статей містилися добірки спогадів і художньо- 
документальних оповідей, мав щастя протягом більш як двох 
десятиліть бачити людину, про котру написав, за різних об- 
ставип у щоденному житті-бутті. Тож не дивно, що на сторінках 
його книги зафіксовано силу-силенну першоджерельних, часто 
ніким іншим не збережених, а тому особливо цінних, свідчень 
про геніальну особистість. Найбільше їх у власне спогадах, 
де Іван Франко розкривається переважно в домашній обстанов- 
ці, через стосунки з дружиною та дітьми, Значну ідейно-худож-



чю вартість мають ті оповідання Т. Франка, що, як «Маївка» 
чи «На весіллі» (в інших виданнях -- «В рідному селі») 

засновані на безпосередніх враженнях автора. Блідішими вий: 
шли твори, де він спирався на свідчення інших людей («За 
соціалізм», «Віче», «У Східниці»). 

Тодішня критика негативно оцінила оповіді «В Лолині» та 
«Неспокійна молодість», присвячені. коханню Івана Франка до 
Ольги Рошкевич |1І|. Однак ішло це не стільки від слабкості 
творів (вони й після появи інших художніх інтерпретацій цієї 

«негромадської» сторінки Франкового життєпису читаються не 
без інтересу), скільки від інерції стриманого ставлення до від- 
творення інтимного життя видатних діячів, характерної для 
тих часів. і 

«Починаючи від 1887 р. знався з Іваном Франком упродовж 
кількох десятиріч і Денис Лукіянович, автор історико-біогра- 
фічних повістей «Франко і Беркут» (1956) та «Суд над ми- 
трополитом» (1959) (остання має не зовсім відповідну жан- 
рову дефініціюю «оповідання»), І хоч відображені тут події від- 

булися задовго до особистих зустрічей автора з героєм, вони, 
ці- зустрічі, не могли не спричинитися до забезпечення надій- 

ності документальної фактури творів. Р 

. Особливо це відчувається в першій частині повісті «Франко 
і Беркут», котра могла б називатися «Іван та Ольга». Адже 
майже всю увагу тут зосереджено на" тому, 'як зароджува- 

лося і починало розгортатися палке почуття кохання в душах 
юних героїв -- Івана Франка та Ольги Рошкевич (це 1874-- 
1875.рр. а, як признався сам письменник Агатангелові Крим- 
ському в листі від 25 серпня 1898 р., «наша любов тяглася 
10 літ..г»- |18, т. 50, с. 114). і 

-. У заключній частині повісті це кохання відходить фактично 
на другий план, поступаючись місцем розкриттю взаємин мо- 

лодого Івана Франка зі старійшиною лолинської та довкруж- 
ної громад Максимом Беркутом або, як його ще називають, 

Тухольцем, -- уособленням народної потуги, мудрості й чисто- 

ти. Словом, верх бере лінія громадська, хоч дає про себе зна- 

ти й інтимна; Франко виступає переважно в товаристві друго- 
то означеного у назві твору героя, допомагаючи йому та іншим 

селянам у нелегкій боротьбі з можновладцями за справедли- 

вість. 
І вже зовсім губиться лінія Франко--Рошкевич в повісті 

Д. Лукіяновича «Суд над митрополитом», про яку читаємо в 

авторському передньому слові: «Процес лолинських селян про- 

ли митрополита епізодично показаний у першій книзі моєї 

повісті «Великий Каменяр», що вийшла під назвою «Франко і 

Беркут». В оповіданні «Суд над митрополитом» цей процес 

59



становить основну тему. Тут показано, якими засобами гро- 
мадський суд добивається виконання свого вироку й до- 
водить боротьбу за полонини до переможного кінця» |10, 

с. 4 
ДИНА автор мав повне право зосередити увагу на зоб- 

раженні громадських справ героя. Та навіщо було при цьому 
нехтувати істиною, стверджуючи, нібито юнак збайдужів до 
коханої: «Але наближався кінець навчального року, і він пал- 
кіше відчув потребу розваги та відпочинку в Лолині. Так, у 
Лолині, бо це село стало для нього наче рідним та й міцно тяг- 
нуло його до себе, І то не Ольга, а, власне, селянський Ло- 
лин. З ним тісно зв'язався Франко серпневими подіями мину- 
лого літа, судом над митрополитом. Щиро здружився з суд- 
цями, найтісніше з Беркутом. Дошкульне донедавна питання про: 
взаємини з Ольгою втратило тепер свою гостроту й вагу... » П. 
с. 43|. Наврядчи Д. Лукіяновичеві не було відомо, що в і876 р. 
«дошкульне питання» ще не зійшло з порядку денного Франко- 
вого життя. Ї все ж він стверджував протилежне: мабуть, да- 
валася взнаки тодішня тенденція підходу до змалювання ін- 
тимного життя видатної постаті як до чогось третьорядного, на- 
віть зовсім необов'язкового. Ця обставина, як і те, що поза 
увагою автора «Суду над митрополитом» зосталася літера- 
турна праця І. Франка, не пішла на користь творові. 

Більшою удачею Д. Лукіяновича стала попередня його по- 
вість «Франко і Беркут». Хоч у ній він і не обминув усі, як 
здавалось Д. Павличкові, «підводні скелі, які таїть в собі біо- 
графічний жанр» (12, с. 5|, та домігся головного -- змаліо- 
вав історичну особу живою людиною, подавши її в єдності 
громадського та особистого факторів. Має рацію Їван Денисюк, 
коли пише: «Хоч нині особливої популярності набувають до- 
кументально-белетристичні романи-есе з їх посиленою увагою 
до багатовимірності у художньому дослідженні героя... і Лукія- 
новичева повість може здатись дещо застарілою, «засоціологі- 
зованою», та завдяки автентизмові реалій, чудовому знанню 
епохи автором, влучності й пластиці характеротворчих деталей 
навіть при певному приглушенні психологізму вона не має кон- 
курентів і читається й тепер з неослабним інтересом, належа- 
чи до кращих творів художньої франкіани» |б6, с. 11). 

Третьому з авторів тодішніх «франківських» книжок -- Дми- 
трові Бандрівському -- не випало знатися з великим письмен- 
ником особисто. Зате ще замолоду, у 20-ті роки, він познайо- 
мився і зблизився з родичами Івана Франка -- братом Заха- 
ром, Захаровою дружиною та їхніми синами Гринем і Мико- 
лою, з багатьма іншими нагуєвичанами, що добре пам 'ятали 
славетного односельця, з приятелем поета із сусіднього села 

60



Медвежа Олексою Лужецьким тощо, і це дало унікальний 
матеріал для книги «Під синіми горами» (1955, пізніше, до- 
повнене видання -- 1977 р.). Одна з героїнь твору -- літня 
вдова Білейчиха, котра співала Франкові співанок, ще будучи 
чотирнадцятилітнім «дівчуком», каже тут: «В його очах можна 
було увидіти себе, гейби в дзеркалі. Такі сині, прозорі», Такими 
ж «прозорими» виявилися й очі багатьох персонажів «Записок 
учителя», як назвав свою документальну повість Д. Бандрівсь- 
кий. Г хоч Іван Франко виступає в ній «поза кадром», та зав- 
дяки люблячим народним очам читач може взяти для себе таку 
-силу дорогоцінних відомостей з життя поета різних періодів, 
передусім дитячого та юнацького, яку не завжди почерпне з 
творів, де він діє безпосередньо. Щоправда, не скрізь ці відо- 
мості переплавлені у повновартісну художню структуру. 

На відміну від попередніх авторів Іван Кирій у збірці опо- 
відань «Ключі до щастя» (1958) спирався не на особисті вра- 
ження від зустрічей з людьми, котрі добре знали Івана Фран- 
ка, тим більше -- не з ним самим, а на літературні джерела, 
передусім автобіографічні твори письменника, пов'язані зі шко- 
лою. В одних випадках він робив це з увагою до Франкових 
«свідчень, залишаючи собі простір для незайвого дофантазуван- 
жя, як це маємо в оповіданні «Осляча лава», де помітне від- 
штовхування від «Отця-гумориста». В інших творах («Гнівне 
серце», «На вакаціях», «У школі») бачимо фактичні неточності, 
розходження з тим, що засвідчив І. Франко та його біографи. 
Скажімо, в оповіданні «У школі» не відповідає дійсності тверд- 
ження, що малому Йвасеві тяжко давалася грамота, А в творі, 
який дав назву всій книжці, шестилітній хлопчик висловлює 
занадто «дорослі» думки суспільно-політичного характеру: Тож 
було цілком виправданим застереження молодому авторові: 
«полегшене ставлення до відтворюваного матеріалу» ЦІЇ). 

Так само не судилося знатися особисто з головним героєм 
виданого 1959 р. роману «Терен на шляху» його творцеві Пе- 
трові Колеснику. Зате була в нього і неабияка перевага над 
тими, хто зустрічався з Іваном Франком: П. Колесник грунтовно 
вивчив життєву і творчу долю Каменяра в процесі багатоліт- 
чіх літературознавчих студій, котрі увінчалися виходом таких, 
зокрема, книжок, як «Іван Франко: Коротка біографія» (1956), 
«Син народу: Життя і творчість Івана Франка» (1957). 

Зазначена обставина спричинилася до витворення надійної 
фактичної основи розлогого роману, що охоплює майже два 
десятиліття з життя героя -- від раннього, дошкільного дитин- 
ства у Нагуєвичах і до повернення в рідне село після коло- 
мийського ув'язнення у 1880 р. Попри окремі неточності (на- 
приклад, в епізоді слідства під час першого арешту Франка в 

61



його вуста вкладається фраза: «Другий розділ Польщі між Ав- 
стрією, Пруссією і Росією стався 1772 р.» |9, с. 259|, яка не 
відповідає дійсності: тоді відбувся перший поділ Польщі, а дру- 
гий -- значно пізніше, у 1793 р.), автор внявив у романі добру 
обізнаність з історією та становищем Галичини 60--70-х років. 
ХІХ ст.  суспільно-політичними і літературними змаганнями тих 
десятиліть, не кажучи вже про напрочуд докладне значення обста- 
вин життя і творчості головного героя та його оточення (Ми- 
хайло Павлик, Остап Терлецький, Ольга Рошкевич та ін.). " 

Власне, без проникливого вчитування у вершинний Франків 
твір--поему «Мойсей» -- не викристалізувалася б основна кон- 
цепція роману, сконцентрована в образній формулі заголовка 
та остаточно розшифрована у фіналі другої частини твору -- 
«Каїн» (перша -- «З глибин»). Адже саме притча про терен, 
повідана Мойсеєм у п'ятому і шостому розділах поеми, підка- 
зала П. Колесникові розповідь, вкладену ним в уста століт- 
нього бориславця Матія. Розповідь про те, як, зібравшись на 
віче, дерева обирали собі «водія», але такого, щоби був і госпо- 
дарем, і слугою та щоби «і честь остеріг, і надію оживив, і од 
напасті схоронив, а в нагороду собі нічого не жадав». Ніхто з 
прошених -- ні гордий кедр, ні багатий дуб, ні красуня-бере- 
-за-- не погодилися, бо воліли бути панами. І лишень непоказ- 
ний терен прийняв запрошення віча. Сенс розповіді-- у благо- 
словенні юного Івана Франка вихідцем з народних глибин, 
умудреним столітнім життєвим досвідом: «Ти'з народу прий- 
шов, і народ назвав твоє; ім'я, щоб ти був господарем його ду- 
мок і слугою. Щоб честь народу остеріг, і. надію на краще ожи- 
вив, і од напасті схоронив, а в нагороду собі нічого не жадав, 
не просив, І ти станеш, як терен той на битому шляху! Тебе 
вкриватиме курява доріг, тебе топтатимуть всі, а ти виставиш 
колючки свої проти напасників одвічних і цвістимеш для ліо- 
дей білим цвітом...» |9; с. 381. 

З документальним у романі П. Колесника органічно пере- 
плелися вимислене та домислене. Власне, таким переплетен- 
ням є і наведений епізод, і низка інших, у яких виступають 
то щойно згаданий Матій, то також вигадані автором персо- 
нажі -- бориславський ріпник Мирон Басараб, нагуєвицький 
селянин Гнат Сторожук, війт Пазюк, учитель Дрогобицької 
гімназії Іваницький, священик Никодим та ін. 

Одним з найбільших достоїнств твору «Терен на шляху» ста- 
ло досить докладне, як на ті часи, змалювання інтимного жит- 
тя головного героя. Не боячись модних тоді звинувачень у збо- 
ченні на другорядне, П. Колесник зіткнув Івана Франка з кіль- 
кома представницями прекрасної статі. З одного боку, це особи 

вигадані -- симпатія дитячих літ Надійка Сторожук і відворотна 

62 



у своїй хтивості дружина вчителя Іваницького, чиє грубе зали- 
цяння відкидає цнотливий гімназист. З другого -- історично: 
достовірна Ольга Рошкевич, перше справжнє Франкове кохан- 
ня, драматичні перипетії якого збереглися насамперед у їх- 
ньому листуванні, опублікованому в 1956--1958 рр. М. Возня- 
ком і Д. Лукіяновичем (п'ятий і шостий збірники «Іван Фран- 
ко: Статті і матеріали») і щедро, часом аж надмірно, цитова- 
ному в романі. На відміну від Д. Лукіяновича, котрий обмежився 
змалюванням світанкової пори великого кохання ковальсь- 
кого сина з Нагуєвичів і лолинської попівни, ЛП. Колесник пі- 
шов далі, розкривши їхні стосунки аж до коломийської зустрі- 
чі в березні 1880 р. -- першої та останньої після одруження 

Ольги з Володимиром Озаркевичем. І зробив це переконливо, 

з належним тактом, якого не завжди вдавалося домогтися й 
авторам пізніше написаних історико-біографічних полотен про 
Івана Франка. . 

До активу П. Колесника належить і здебільшого тонке про- 
никнення в творчу лабораторію головного героя, передусім у 
картинах народження вірша «Каменярі», поеми «Наймит», «Бо- 

риславських оповідань». Кажу -- здебільшого, бо оперування 
засобами психологічного аналізу поступається в деяких інших 
місцях роману перед не найвищої проби аналізом літературо- 
знавчим, наприклад: «Сам талановитий письменник, він ху- 
дожньому слову надавав величезного виховного значення у про- 
будженні мас. Через те він гуртує передових письменників Ук- 

раїни, нещадно викриває міщанських підлабузників у літера- 
турі, високо підносить творчість Шевченка, Марка Вовчка, Не- 

чуя-Левицького, Мирного, закликає вчитися у майстрів світо- 

вої літератури, зокрема ж -- у великих реалістів Росії...» |9, 

с, 321). 
Впадають у вічі й інші слабини роману, Чи не найсерйоз- 

нішою поміж них стала прямолінійно-спрощена характеристика 

ідейних опонентів Івана Франка -- братів Барвінських, Огонов- 

ського, надто -- професора догматики Сембратовича, в уста 

якого вкладаються занадто вже одіозні міркування типу: «Па- 
нове, ми зібралися тут, звичайно, не для того, щоб сперечатися, 

"Нам сперечатися нема чого. Нам треба об'єднати свої зусилля 

перед спільним ворогом. А ворог наш -- народі» |9, 

с. 243). 
Не знайшла належного відображення неординарна роль Ми- 

хайла Драгоманова як у громадсько-політичному житті Гали- 

чини, так і в житті самого Івана Франка, що невдовзі після 
опублікування роману відзначала критика (5, с. 198; 8, с. 147). 

Тут далися взнаки дезорієнтуючі оцінки складної постаті то- 

дішньою літературознавчою та історичною наукою. 

63.



Мали рацію ті рецензенти, котрі закидали авторові недо- 
«статність забарвлення мови роману, її «наддніпрянський» ко- 

.лорит (постійно вживане вітання «Здраствуйте!», слова «оп'ять», 
«город» у значенні «місто» і т. ін.). Під цей колорит П. Колес- 
ник пристосував навіть мову щедро цитованих Франкових лис- 

стів, заміняючи в них «се письмо» на «цей лист», кличну форму 
«Прощай, душе моя!») -- називним відмінком («Прощай, ду- 
ша моя!»), «руську бесіду» -- на «українську мову» і т. п. 

Загалом же мовна палітра роману П. Колесника «Терен на 
шляху» не бідна на кольори, що в поєднанні з іншими склад- 
никами (добротна композиційна організація багатого біогра- 
«фічного матеріалу, цікавий сюжет, інтелектуальна та емоційна 
наповненість розповіді тощо) забезпечило художню правду. Не- 
випадково такий знавець, як М. Й. Сиротюк, зарахував твір 
до числа «визначних досягнень історико-біографічної прози» 
(15, с. 376|, а восьмитомна «Історія української літератури» 
кваліфікувала його як «помітне явище в історико-біографічному 
жанрі» |7, с. 480). 

Роман П. Колесника «Терен на шляху» став щасливим за- 
вершенням двох дуже несприятливих для розвитку української 
історико-біографічної літератури десятиліть, разом з іншими 
кращими творами тогочасної франкіани він підтвердив неаби- 
які можливості цієї літератури та немовби заповідав їй щасли- 
вішу долю в майбутньому, На грунті, підготовленому худож- 
ньою франкіаною 40--50-х років, змогли повстати згодом і дра- 
ма Євгена Хоменка «Їз днів весни» (1960), і романи Петра Ко- 
лесника «Поет під час облоги» (1980) та Романа Іваничука 
«Шрами на скалі» (1986), й есеїстичні повісті та романи Рома- 
на Горака «Тричі мені являлася любов» (1983), «Задля праз- 
ника» (1984), «Я є мужик, пролог, не епілог» (1985), і низка 
інших полотен про великого Каменяра. 

1. Басс І. Живим словом // Літературна газета. 1957. | лют. 2. Бій 
ішов святий і правий: Українська радянська література в роки Великої 
Вітчизняної війни. К. 1986. 3. Бурлака Ф. З приводу п'єси про «Франка/|/ 
Рад. мистецтво. 1946. 7 лип. 4. Возняк М. Іван Франко і баденівські ви- 
бори 1897 року // Іван Франко: Статті і матеріали. Ліьвів, 1955. 36. 4. С. 46-- 
74. 5. Грицюта М, Збагачення жанру |/ Вітчизна. 1959, М» 11. 6. Денисюк Ї. 
ЛПисьменник з когорти каменярів Ї Лукіянович Д. Повісті. Львів, 1990. 
7. Історія української літератури: У 8 т. К. 1971. Т, 8. 8. Ковтуненко А. 
Величний образ Каменяра // Жовтень. 1959. М» 19. 9. Колесник П. Терен на 
шляху: Роман. К. 1959. 10. Лукіянович Д. Суд над митрополитом: Опові- 
дання. Львів, 1959. 11. Мороз М. Дружнє застереження // Літературна га- 
зета. 1959. ІЗ лют. 19. Павличко Д. Денис Лукіянович // Люукіянович Д. 
Повісті. Львів, 1953. І3. Романченко І. Іван Франко і баденівські вибори /Ї/ 
Рад. Львів. 1946. Хо І. 14. Рубчак /. Рідний, дорогий образ // Вільна Ук- 
раїна. 1945, 2 груд. 15. Сиротюк М. Й. Український радянський історичний 

64



роман: Проблема історичної та художньої правди. К. 1962, Іб6. Слмілянсь- 
кий Л. Ще раз з приводу п'єсн про Франка // Літературна газета. 1945. 
І9 лип. 17. Смілянський Л. Твори: У 4 т. К., 1970--1971. 18. Франко І. 
Зібрання творів: У 50 т. К., 1976--1986. 19, Франко Т. Про батька, Статті. 
Оповідання, Спогади. К. 1964. 20. Шаховський С. Нотатки про історичний 
жанр // Літературна газета. 1945, І листоп. 

Стаття надійшла до редколегії 10.02.94 

Зіновій ГУЗАР, Дрогобич 

Леонід Мосендз-поет: збірка «Зодіак» 

.Напис істини пророчо збувсь на перемогу 

сяйва: в колоскову щедрість, крізь морок! -- 

висвітлено до родин прийдешніх. 

Василь Барка 

Знаменита «вісниківська квадрига» -- Євген Мала- 
нюк, Олег Ольжич, Леонід Мосендз, Юрій Клен. Поети інтеле- 
ктуальної напруги, новатори у змістоформному бурхливому 
плині мистецького слова першої половини ХХ ст. Свідомі свого 
націоналістичного покликання, активні учасники визвольних 
змагань. Митці, що на чужині жили й творили для України. 

Ті, що творили «квадригу», були феноменальним явищем у 
мистецтві слова. Їх об'єднувала велика ідея, безкомпромісна 

відданість їй. Тепер ми б сказали про глибинну «заангажованість» 

їхнього слова, І при цілком визначеній, глибоко усвідомленій 
такій «заангажованості», коли не було дилеми «стилет чи сти- 

лос», а було їх органічне взаємовідображення, вони залишились 

не псевдопоетами, що пишуть на задану тему, а творцями з 

великої букви. . 

Державницька думка як основна тенденція світогляду гли- 
бинно проймала їх справжню поезію, І ще один дуже вагомий 

аспект. Погортаймо будь-яку збірку цих трубадурів націона- 

лізму, і ми побачимо в них уболівання за все людство і за кож- 

ну людину на землі зокрема. Що ж, ми знаємо чітко окреслене 
тасло на прапорах ОУН-УПА: «Свобода народам, свобода лю- 
дині!» і 

Творчість поетів «квадриги» гартувала дух Нації після по- 
разки -- в часи страшного лихоліття. Дивовижно-прекрасне 
поетичне ствердження невмирущості і духовної сили Нації, 

(0) Гузар Зіновій, 1995 

5--2292



розтерзаної між чотирма наїзниками. Історичне буття українсь- 
кого народу весь час перебувало у чотирикутнику смерті. 
нашому сторіччі грані цього чотирикутника загострились най- 
повніше. Та «не вмирає душа наша». Тяглість традиції («бла- 
гословенне слово, що гартує») виявилась на повну силу в Слові 
цих поетів. 

Леонід Мосендз поки що менше вивчений порівняно, скажі- 

мо, з Євгеном Маланюком. У видавничих планах на перевидан- 
ня його творів немає. І як добре, що Леонід Череватенко зро- 
бив у цьому напрямі вагому спробу («Дніпро», 1990, Ме 11). 
«Безодня смерті і безодня життя спіткались на межі...» Поезія 
Мосендза -- це високий лет над безоднею, підняття на верхо- 

віття ідеї і чину. 
Л. Череватенко цитує лист, що його написав поет незадов- 

го перед відходом у вічність. Йдеться про сон поета, в якому 
він бачив Україну серед народів. світу. Серед діамантів на 
чорних підставцях сьомий з ряду був «стрункий і блискучий, 
як готична вежа», Дуже характерний штрих -- Україна насни- 
лась у вигляді готичної вежі: так Маланюкова Степова Елла- 
да перегукувалася з європейською духовністю... 

Мосендз був ученим, що одним з перших розгадав секрет 
«важкої води», Символіку можна знайти і в цьому. Адже ук- 
раїнським поетом-націоналістом він став, немовби вийшовши 
з «важкої води» російщини. «Ми «русскиє». Був я російський 
патріот..» -- зізнався майбутній поет. Та сталося чудо. «Коб- 
зар» Шевченка видобув з глибин Мосендзового духа гени ук- 
раїнські. І він став українським націоналістом. 

Не переказуватиму дуже доброї статті з «Дніпра», хоч вар- 
то було б. Може, вона стане передмовою до тому поезії і прози 
Леоніда Мосендза, якого будемо чекати з надією. 

Видавництво «Колос» у Празі видало збірку «Зодіак» 
(1941 р.), до якої ввійшли вірші, творені упродовж п'ятнад- 
цяти років. Україна вже знала Мосендза-прозаїка з окремих 
видань. А поета -- з «Вісника» Донцова. Там був надрукова- 
ний прекрасний вінок сонетів (хто тоді творив такі поетичні 
форми?) «Юнацька весна», присвячений Праматері Роду. Поет 
утверджував вічну юність Нації, що є прадавньою. Це відчут- 
тя юності, «праматірності», відчуття предковічності Роду поєд- 
нується дивовижним чином в ідеї України. 

У 1946 р. поет напише поему «Волинський рік», у якій ска- 
же про себе і про свій рід.. А збірка «Зодіак» відкривається 
віршем під такою ж назвою. Елегійний осінній волинський 

пейзаж (загалом цей поет ідеї був прекрасним (майстром за- 

думливо-тихих картин природи). Ліричний герой вслухається 
в «гимни осені», І тут несподіване: 

66



Надять ці гимни, Їхня сила 
зміцня забаганку сліпу, 
жадобу хижу: мати б крила, 
їх розіп'яти як вітрила 
й летіти, мчати по степу. 

Дещо парадоксально, чи не так? Парадокси будуть і далі. 

Вони змушують глибше вникати в поетичне плетиво, вдава- 

тись до того душевного процесу, що його психологи називають 
емпатією, без якої не збагнеш хоча б часточки таємниці світу 

поета. Прочитаймо закінчення «Волинського року»: 

Здогнати простір у погоні, 
шпурнути час у хижий вир 
і на останній перепоні 
пустити керму із долоні 
й на крилах вітру, як на троні, 
піднестись до останніх зір. 

Ми знаємо, хто любувався небом «під осінніми зорями». 
Та як же відрізняється від Кнута Гамсуна і Максима Рильсь- 
кого наш поет, який парадоксально вдивляється не в осінні зорі, 
а в стрункий, як готична вежа, дух Батьківщини, шукаючи, як 

юнак-лицар, Праматері Роду на жорстоких «великих роздоріж- 
жях» історії. і 

Наповнені філософічною медитативністю осінні просвітлені 
пейзажі будуть і далі -- поет проймається мудрістю днів яс- 
ного жовтня, коли приходить «благословенна мудрість роду», 
«мовчанка мудрості» і поетове благословення «черзі вмирання 
І ЖИТТЯ». по я 

Оживає «старий волинський забобон» у цій- елегії весни, ко- 
ли прилітають не журавлі з вирію, а веселики. 

Хтось «ще у гробі», та «мусить встати», щоб розвіяти «осін- 
ній сумнів», бо не залишає поета його елегійна віра. 

Чудовою обробкою народної легенди є поезія-притча «Ка- 
сьян і Микола». Післав Спаситель з раю 

Касьяна і Миколу: 
/ «Пройдіте Україну 

і принесіте здолу 
мні вісточку про руїну...» 

«На Захід знов шукаємо давно забутий слід», -- такий ря- 
док, на диво актуальний у наші дні, читаємо у вірші «Паде- 
брадські дні», З глибини душі пливуть візії, і в ціо безмежну 
душу ллється «мудрість безфоремна вкраїнського Провансу». 
Чи не час цій мудрості надати визначеності, ясно окресленої 
новітньої форми? 

- 

Р 67



Чимало в збірці дивно-цікавих передзвонів з поетами дуже 
різними -- насамперед П. Тичиною (це ми вже могли поміти- 
ти). Але й «екзотика» раннього Рильського якось теж ніби 
живе в світі Мосендза (поряд з осінніми мотивами), бо ж пи- 
ше він і про містраль, і Тараскон, і про фіранки за вікном, і 
писаря в ратуші, і Тартаренів... 

Є. Маланюкові присвячений вірш, який є поетичним змалю- 
ванням світу побратима, «Когорти слів», «тризубий прапор», 
«Легіони», «меч», «звитяжне око» вождя -- такі ключові об- 
рази цього твору. «Стилет чи стилос?» -- запитує Мосендз і 
сам дає відповідь: 

Сумнів знову: 
чи віск м'який, чи синя сталь? 

А за щатром напоготові 
стоїть нездолана печаль. 

Пригадаймо Олесеве: «Кому повім печаль свою?» А на на- 
ступній сторінці вже: «потужня мова інтегралу», «вчена впев- 
неність»: 

Ця сама пісня нас чекає 

над морем українських силі! 

Поет на диво європейський, коли пише про імператора Ру- 
дольфа й де Браге.. Аме Магіа -- це Аме, Вкраїно; дороги 
Ньютона, глибини Ереба... Таких образів у нього чимало. 

Є в поета низка віршів, які можна б назвати філософською 
еротикою: «Регіна», «Поза твоїм лицем не бачу», «Довга ніч» 
та ін. 

За твоє ім'я, єдина, пить бойовий хміль, 
щоб здобуть тебе, дівчино українських піль... 

Поет словами різьбить мадонн, князівен, і трувер має «Фавс- 
тів шлях пройти»... 

Є вірші-молитви: 

Як хочеться молитися часом 
комусь, хто всепробачливий й ласкавий; 
«Не приведи загинути рабом 
чужої ласки і чужої справи!» 

Окремо можна б писати про поетику епіграфів -- з Біблії («Ї 
буде небо і нова земля»), з по-англійськи прочитаного Е. По, 
з Франка, Олени Теліги -- учениці й подруги, Олега Ольжи- 
ча-- того, хто був поруч у квадризі. Повстає проблема творчих 
стосунків з попередниками й сучасниками, проблема поетичної 
етики цих стосунків. А загалом -- «було прочитано томи кни- 
жок». Таким чином, Мосендз, -- поет культурних переживань, 
інтелектуально-мистецьких емоцій. 

. Заголовок збірки сигналізує одну з її глибинних ідей -- 

68



ідею космічності. Знову десь передзвін з Тичиною, але зовсім 
у іншому плані. У Мосендза Праматір Роду з космічного оке- 
ану ллє «вже мого Роду вічне море». Поет був, мабуть, одним 
з перших, хто відчув космічність Нації, і це дало йому змогу 
мати свою віру в героїв, свою відвагу, свою велику мету, від- 
чуття вічності і безсмертя Праматері та її мудрості: 

Збереться рід в величному соборі, 
благословить Праматір юнаків, 
Праматір всього чину, жертви, віри... 

т: путь героиства, вічна 1 ясна, 

почнеться Роду В життєвому вирі, 

ЯК ЗАЦВІТЕ ІОНАЦЬКАЯ ВЕСНА. 

Величним у нашій історії є явище побратимства (цикл «Ба- 
лада про побратима»). Побратим -- це більше, ніж брат, Він 
був поруч, може, й тепер «за ним стоїть Базар», а може, «в 
застінках Москви замучив лютий кат». Пам'ять про побрати- 
ма -- свята: 

Хай покара мене життя: 
пошле мені спокій, 

| коли забуду я тебе, 
; о друже-брате мій! 

Коли хоч спомин страчу я 
про той останній бій... 

Чи можна краще сказати про конкретність історичної па- 
м'яті кожного з нас? 

Хай мати відштовхне мене, 
відвернеться стократ, 
коли забуду, що забив 
тебе північний кат... 

Планета уявляється поетові як земля тих, хто йшов «усе 
вперед і ніколи назад». У вірші «Мапа» оживає дух конкіста- 
дорів (згадаймо славнозвісний вірш І. Франка): ми бачимо 
шляхи Марка Поло, Пісарро, Кортеса, Магеллана, Кука, Ли- 
сянського, Маклая. 

Ліричний герой Мосендза -- се часто «берладник» («Бер- 
ладницька секстина»). Оминаючи ідею вірша (єбути, бути бу- 
рі слави!»), хоч образ «бурі слави» сам собою відбиває містич- 
ну віру поета в силу Нації, звернімо увагу на форму-- чи ба- 
гато в нашій поезії є звернень до секстини? До «Берладниць- 
кої секстини» додано мотто -- прекрасні рядки Франка: 

І досі нам сниться, 
І досі маниться 

блакитного Дону 
шоломом напиться... 

69



Поет-воїн у прямому сенсі цього слова. І собі, берладнико- 
ві, він бажає: 

Лише б лежати знов перед Порогом 
за клекотливим кулеметом... «1 

Поетичною розправою про «коштовний подарунок Ренесан- 
су» є вірш «Сонетність». Сонетність як спосіб світобачення, 
спосіб поетичного буття душі. І поет звертається до Данте, 
Петрарки, да Вінчі, Тассо, Франціска, Челліні: 

Встаньте... 
боб світ, утрачений очам поета, 
знов ожив у дзеркалі сонета. 

За «Сонетністю» -- низка власних різьблених сонетів, де 
стверджується вже призабута в світі єдність з природою, змаг 
до волі й прагнення «буть самим собою» (це стосується і осо- 
бистості і всього народу), філософія часу і філософія мистецтва. 

Поет-пророк, 
що з'єднує у струмінь всеєдиний 

Кінці й Початки в натхненности своїй ї 
всемудрим і одвічним «панта рей!» 

Унікальним явищем є лірично-епічна характеристика Едгара 
По в одному зі сонетів. Мосендз жив у культурі світу, і 
його переживання американського письменника минулого сто- 
річчя не перестане нас дивувати своєю глибиною. Всі ми шу- 
каємо таємного. І «самітній дух безсмертного Едгара» знайшов 
таємницю, і тому все «взяв за нас в безкрайности жаги» -- 
усі страхіття, усі болі, усю тугу... 

«Поете, тям: на шляху життєвому тобі перлини щастя не 
знайти», -- казав колись І. Франко у «Книзі Кааф». Цю ж 
ідею знаходимо в сонеті Мосендза. Що ж, окрема людина, на- 
віть митець, може не побачити «досвітньої зорі». Образ цей 
нам відомий ще з Біблії, не мовлячи вже про Лесю Українку. 
Але митець мусить бути як Алігієрі. Хоч і-на вигнанні (який 
промовистий штрих!) -- піднести з пекла кволе серце у нові 
сфери, де «час гукає, жертви, діла хоче». 

Поет-лицар, воїн у лавах Визвольної Армії написав цикл, 
що має назву «Криниця ніжності». Лицар як останній дар віт- 
чизні викопав на роздоріжжі криницю, заховавши в ній скарб- 
ницю ніжності свого серця. Хто питиме з неї, прийме «один із 
лицарських дарів»: 

І мужність переконаного чину, 

в одважну непохитність дзвінких слів 
вкладає серця власного частнну. 

З якої криниці черпав Мосендза лицарські дари? Він знав, 
де ця криниця на історичних роздоріжжях. Знав покликання 
свого непохитного слова. 

70



Є в циклі акорди ніжності камерного і вже відомого нам 
елегійного характеру. Пізніше ще один поет, але вже по той 
бік барикад теж говоритиме про «сталь і ніжність», Він же 
запитав: «сестра чи ти?». Ї в Мосендзового ліричного героя бу- 

де слово і погляд, спрямовані до одної та призначені для ін- 

шої. 
Інтер'єр убогого сільського храму (чи не єдиний у ліриці 

ніжності?), в якому немовби все так наївно, Але Ї «хтось муд- 
рий вслухається в кожне слово» стародавнього священика і -- 
«все глибшає, глибшає визначність чину», а «в душу сплива 
безконечність хвилини». Так з «дитячої містики» зринає особли- 
вий стан душі «звичайного» українця, стан лицарської задуми 
в космічно-божественному бутті Нації. 

Ліричний герой циклу знає, як сніг шепотить і «рештки та- 
«ємниці зимової дошептує», про що мріє напровесні столітній 
парк, Саме парк, не гай, не лісок... 

Біля прикутого «до предковічних брил» Прометея ми ба- 
чимо лева, чуємо його «тужний рик»; вночі до титана "виходить 
«із долини мертвих байдужости кривавая зоря» -- такі неспо- 
дівані «аксесуари» прометеївської теми у Мосендза, Мотив бо- 
гоборства отримує зовсім нову розв'язку. І ,Мібії 5іпе Део" 
глузуванням лише над жертвою гримить часом. 

Так буття «глузує» над Прометеєм, Цілком постмодерністич- 
ний, сказати б, штрих... Та в другій частині диптиху «Прометей» 

цитаємо вже цілком «квадригівське»: 

А понад часом він, свобідний, 
Знова триватиме, побідний, 
-- Пророк, і Жертва, і Мета! 

Світовий образ так чітко вписується в ідейну потужність 

поетів героїчного покоління. | 

Вечірнє місто у якоюсь мірою бодлерівських тонах. На ве- 
цірній вулиці Антимарія... Палкий спогад і палкий погляд у май- 
бутнє ліричного героя, що зустрічався з нею в чужому вечір- 
ньому місті: 

Чужі вітри надії степової, 
блакить і сонце... боротьба і мрії!.. 
Твоя любов глядить стежок спокою 
й лякає віра в воскресення Тої, 
яка в прийдешнім ще, Антимаріє! 

Є ще один такий жіночий образ тої, що сотні літ все та ж. 

Напівоголене її «ще носить тіло квірітських поцілунків слід», 
Тому так багато гострого щему у химерному визнанні: 

що ти одна лише пізнала 
поета й гитора в мені, 

т



Міська нудьга, навіть коли з афіші дивиться Грета Гарбо. 
Нема вже Росінанта, покинув Санчо, пощербився меч: «Не 
змагатись, Дон-Кіхоте, тобі більше з вітряками». 

І знову щем інтиму -- русалка польова, як у Лесі, та все 
ж -- не Марія. 

Чотири вірші циклу «Зодіак»... Який же поетичний Знак Ле- 
оніда Мосендза вимальовується в цьому тетраптиху? Це на». 
самперед великий біблійний Знак Надії, мотто до циклу -- 
слова з Біблії: «І буде нове небо і нова земля». Велике перед- 
чуття Часу, коли розвалюватимуться і імперія зла, і дияволь- 
ські сили... А ще Шевченко сказав: «І будуть люди на землі», 
Та все не так однозначно. Двадцяте століття -- доба великого 
Хаосу, «Ї станеться: розсиплються мережі так знаних нам, так 
довідомих знаків». «Знесилено дотліє» (!) могутній Лев; «ро- 
зіб'ється кухоль Водолія»; «забракне стріл в Стрільцевім са- 
гайдаці»; «загинуть Риби», і «Близнята загубляться у мряці». 

Всі речі, наслідки усі й причини 
. з ваги подій усі почнуть спадати... 

І тільки Діва ясними очима 
космічний Хаос буде оглядати! 

Зважимо, це писалося після встановлення «імперії зла», 
але ж перед апокаліпсисом другої світової війни, перед Чор- 
нобилем. 

Та він створить нове небо і нову землю, 

благословить її новим простором 
і безконечність часу дасть їй знову... 
А Діва знов таємні схилить зорі... 
І знову погнеться чин і буде Слово... 

Образ зодіакальної Діви для нас, українців, -- це переду- 
сім Покрова, це образ вічної Нації. 

А на новій землі не буде людей, у яких «ненависть йде по- 
руч з віком», для яких «між пеклом за плитким і плоским 
небом все пізнано»... Не може бути людей з «прислужливо брех- 
ливим язиком», «двохвимірних підлизливих рабів». Який страш- 
ний інвективний образ! 

У такому ж інвективному тоні витриманий і заключний 
вірш циклу. Коли прийде «пора для Діви», великому Майстрові 
непотрібна буде ця «глина» рабських душ, і їй присуджено 
«буть порохом біля шляхів століть». 

Коли дивитися на цикл (як і поезію Мосендза загалом) 
з позицій теорії інтертекстуальності, то в ньому є перш За все 
Апокаліпсис, Шевченко, Франко і Леся Українка у «знятому 
вигляді». Є напіврозкриті сатиричні елементи, що десь перегу- 
куються з мотивами збірки Петра Карманського «АЇ, Їгезсо». 

72



Мови не може бути про якісь запозичення. Здійснюється прип- 
цип творчої інтертекстуальності, мистецького синтезу. 

І знову «парадокс». Після апокаліптичних візій «Зодіака» -- 
«несподіваний» цикл, що має таку проникливо-душевну назву: 
«Уста неціловані». Над колискою дитини «прийшли і стали» 

три провісниці. Перша дарує їй «сни батька», меч, славу в піс- 
нях. Вона провіщає долю лицареві. Друга -- приносить надії, 
мрії, ніжність від матері, а також «геройський чин». Третя -- 
обіцяє стиснути дитяче «палкеє серце», щоб воно «не ваднило 
герою» (згадаймо: «А серцеві не потурай..»). Перед своєю віч- 
ністю на холодіючих вустах лицар відчує перший і останній 
поцілунок. Тут уже не до елегійності попередніх Мосендзових 
поезій. 

Нічого не вдіє рабиня з її турботами про свого пана -- «йо- 
го чекає боротьба». Він «міць, що лине, як водоспад, і забира 
з собою її дрібні, безбарвні, плоскі жалі до моря змагань, 
океану бою». А заключний терцет цього сонета про ще одні 
недоціловані вуста дивовижним (чином перегукується зі «Сло- 
вом»: 

Ти ж вмієш шепотіти гірко «уаїіев» 
та, на стіні міській покірно стоя, 
вдивлятись у шляхи й чекать герояі.. 

Тут маємо справу з явищем, яке б можна назвати художньою: 
енантіосемією (переосмисленням відомого образу з наданням 
йому протилежного художнього сенсу). 

«Я тебе не буду цілувати...» І знову ствердження: «до віку 
мені лишилась віра». Не кожній є місце у «високім, лункім 
Соборі». Неціловані вуста того, хто «на самотній чаті», мають 
мовчати або ж мовити присяжне «Амінь», «І дочекатись, як 
у Славі з легенди зродиться знов чині» б - 

З Арку панна, Жанна д'Арк... Діва, її сила 1 віра, до якої 
може прийти за правдою «душа убога». 

Ліричний герой наступного вірша звертається до друга У 
смертну годину. Не співайте; «В чужині умру...» 

Ні, я прошу, друже милий, 

Заспівати надо мною й 

«Гей нум, хлопці, до зброї...» 

оги». | ся 
в чужому місті, її лас- 

м 

Й дух його полине «на майбутні перем 
Милосердя жінки, сестри милосердя 

хкаві долоні, що рятували від «вічного спокою». 

Які ти твориш" дива, мужня жінко, | 

і віра твоя... і ласкаві пальці... і 

Усе, чим ти була для нас, уколи о її 

дівча забутеє з незнаного нам Пфальцю. 

173



Цикл «Ми були...» Епіграфи з Ольжича. Ми були, та «ми 
будем, хоч би й ніколи не були». 

Кожен з героїв поліг не раз. У Суботові, у фінській землі. 
Ярополче, Кодня, Галац, Базар. «Нам о пам'ять» співає 
дбайлива сибірська пурга..» Епітет «дбайлива» -- жорстока: 
антитеза до Ольжичевого мотто! «Мене убито в чесному бою, 
поховано дбайливою сім'єю».. 

У сні, під киреєю віку, 
вдивляюсь в прийдешність свою: 
ми встанем, ми встанем без ліку, 
щоб в чеснім ще вмерти бою!.. 

Ізгойний дух повернеться до вільних пісень. Так, «і знов, 
могутніти Берладу», але ми й «імперіям були все вічні слуги», 
"раби, Баярди, що «за честь чужу -- свою дали в наругу». 
Історична віра й гіркота рідної історії. Віра міцніє і перемагає,. 
та гіркота не покидає. Тому таке інвективне: 

Всі барвились: у чорне, злотне, біле, 
всі мріяли про східнього владику... 
Від довголітнього, від вікового звику 
й червона мла вам очі засліпила! 

А ще кому несете ви данину? 
Яким варягам зложите присягу? 
Яку чужу прикрасите ви сагу? 
І перед ким ще схилите коліна?.. 

Прекрасним, проникливо видобутим з глибин духу, є завер- 
шення збірки -- цикл «Ротопа тіїйап5». І знайти ж бо таке 
поєднання! Помона -- антична богиня плодів, з овочами на 
лоні, в овочевому вінку. Богиня городини... Така мирна, та, 
що схиляється над похиленими в праці на городі жінками, Та 
на нашій землі вона мусить стати воїном. Цикл написаний у 
буремний дев'ятнадцятий рік і невипадково присвячений Дмит- 
рові Донцову. У кривавий змаг, укотре вже в історії, пішли 
нащадки княжих воїнів. 

За ними -- князівські змови, 
за ними -- погрози Калки, 
з гребель берестецьких стогін, 
пожеж батуринських згар.... 
Див захлинувся зовом, 
від крику зайшлися галки, 
Обида, раба тривоги, 
чатує вже на Базар... 

Раніше ми говорили про Біблію, Шевченка, Франка, Лесю 
Українку. Та знову й знову озивається в багатомовному світі 
Мосендза твір, який так само найбільше виразив українську 

174



стихію. Пенелопа-Ярославна (вірш «Осіння ніч»), «Знов сизий 
Див закличе з верху древа»... 

Хоч «плеяди виряджали нас в дорогу» і «меч Оріонів розга- 
няв тривогу», та «не мед, а меч» (Є. Маланюк, мотто до пе- 
редостаннього вірша (давала «вкраїнській землі струнка По- 
мона». Ми переможені, і вона 

нам кинула, мужам, 
погорду матері, сестри і жінки!.. 
Спинились ми, спинилися! І там 
наш кулемет відсвяткував дожинки. 

Та ні! «Знов сизий Див закличе..» «Прийде пора зустріну- 

тися з Чином». Поет писав про відвагу і віру, і слова його на-. 
бували глибокого провіденційного змісту. Він прагнув, щоб 
кожен з нас підносився «на крилах до віри й чину». Метафізика 
космічного завжди осяювала Велику Руїну цим незгасним вог- 

нем віри. Праматір усього сущого освячує нас мудрістю, зо- 
середженою в ідеї України. У збірці відбились усі парадигми 

української історії. А ствердження космічної Нації було його 
великим відкриттям. 

В останньому катрені збірки є рядок, який ми вириваємо з 
контексту -- 

й при «пророковане й голошене здійснилось», 

Стаття надійшла до редколегії 12.03.94.



Молода кафедра 

Микола КРУПАЧ, Львів 

«Я -- кривавих шляхів апостол...» 
(До проблеми пророчого візіонерства 
в історіософських поглядах Є. Маланюка) 

Їм'я Євгена Маланюка ще тільки починає входити 
до української свідомості, яка теж тільки-но формується. 

Ми не знаємо своїх пророків, посланців Господньої волі, 
ми не знаємо своїх поетів, часто захоплюємося чисто зовнішні- 
ми виявами письменницької праці й забуваємо про внутрішнє 
філософське, священне наповнення їхніх творів. Тим-то ми 
часто стаємо безпорадні й не можемо відповісти навіть самі 
собі на низку питань, що виникають перед нами як у повсякден- 
ному житті, так і в проблемах більш складних. Звідси й наша 
нетямучість, і наша біда, що обертається чужоземними навала- 
ми, спустошеннями рідного краю, винищеннями наших духових 
і матеріальних досягнень, Звідси ї геноцид 1933 р., і чорнобиль- 
ська повільна смерть, і ще, і ще.. Все це розплата за нашу 
незгоду, а отже, -- за нашу бездержавність. Ми часто безхре- 
бетні, амебоподібні, ми не вміємо протистояти духово нав'яза- 
ному нам комплексу меншовартості. Ми забуваємо, що ми, 
як і всі інші народи, творіння Господньої волі, Його Духа, 
а отже, зобов'язані повнокровно зреалізувати вияв у нас Свя- 
того Духа і виконати своє, Богом послане, призначення серед. 
народів світу. 

Такі думки виникають, коли берешся перечитувати непере- 
вершені «вогненні» поезії Є. Маланюка. Тому природно ви- 
никає питання: хто він? -- геній, апостол, Божий посланець 
духово завмираючій українській нації, її пророк-будитель, у 
поезії якого «горить ліобови ярий гнів, і хрест меча, і меч мо- 
литви», яка прийшла на зміну Шевченкового слова -- «ножа 
обоюдного»? "Чи лише талановитий поет-емігрант, котрий, без 

(О Крупач Микола, 1995 

76



сумніву, перевершив тогочасних українських поетів супереч- 
ливою, але живою 1 яскравою творчістю? Не будемо вдаватися 
в полеміку, а наведемо про поета висловлювання Мікулаша 
Неврлого, словацького дослідника, одного з найкращих знав- 
ців українського поетичного процесу 20--30-х років ХХ сти: 
«Любити й ненавидіти батьківщину дано геніям. Так немило- 
сердно картати Україну міг лиш той, що був готовий віддати 
за неї своє життя. Той, для кого вона, «у кров і мускули врос- 

ла». Воістину небувале й нетрадиційне для нас розуміння па- 
тріотизму! Ми ж звикли лише до захвалювання всього рідного, 
до глорифікації тиранів, всього того, що навіть нас убиває, 
Забули, що для того, аби лікувати недугу, треба її знати, вмі- 

ти її ВИЯВИТИ. Таке ж критичне відношення до батьківщини й 

рідної історії є 1 в Шевченка, і у Франка, ії в Лесі Україн- 

ки» |9, с. 15). 
Є. Маланюк належав саме до тих, хто виявляв недугу. ук- 

раїнського духу, аби її лікувати. Коли поет звалює на свої 
плечі відповідальність за цілий народ, то він, за словами Ле- 
сі Українки, «не вміє терпіти мовчки, «як мужеві пристало», 

але такий вже фатум над поетом, що мусить гукати на май- 
данах і «прорицати аки одержими». Але, щоб гукати, потрібно 

вкласти в це «гукання» слова, здатні запалити інших. І тут 

приховується найголовніше, найвідповідальніше для поета: 

що вік вкладає в це «гукання» -- пророцтво, натхнене Свя- 

тим Духом, чи віщує, прорицає, комбінуючи власні здогадки і 

власну вигоду з трагічним сатанинським голосом підсвідо- 

мості, "о - Б , 
Сучасні українські словники, на жаль, дуже часто не роз- 

межовують понять «прорікати», «віщувати» та «пророкувати» 

і сплутують їх вживання, не вдаючись у суттєву різницю між 

значеннями двох перших слів 1 третього. А розбіжність -між 
чими велика, суттєва. Вони фактично мають протилежне зна- 

чення. Згідно з біблійним каноном, «Пророк» -- це той, у 

якого вклав Господь «слова Свої в уста його», і він має гово- 

рити людям все, що Господь накаже (5 Мойс. 18:18). «Віщун», 

або той, хто «прорицає», -- це викликач «духа віщого», «духа 

померлого», лжепророк, ворожбит, чорнокнижник, язичник (5 

Мойс. 18:10--11). І далі в П'ятій книзі Мойсея знаходимо сло- 

ва Господа, як відрізнити лжепророка від істинного Пророка: 
«Що буде говорити той пророк Ім'ям Господа, і не станеться 
та річ, і не прийде, то це те слово, якого не сказав Господь. 
У зухвалості говорив його той пророк, і ти не будеш боятися 

його» (5 Мойс. 18:22). 
Розмежування понять «пророкувати», «віщувати» («прори- 

цати»), які в нашому мовознавстві трактувалися лише як 

71 



книжні і тому на них особливої уваги не звертали, наведені 
тут, звичайно, не для того, щоб «впіймати» нашу геніальну 
лоетку на не точно вжитому значенні слова. Леся Українка, 
як мало хто з поетів світової літератури, добре усвідомлюва- 
ла різницю між ними, Саме їй належить тонкопсихологічний 
вірш про двох геніїв, котрі приходять у думки поета й опано- 
вують його свідомістю, наповнюючи її: один -- темнотою, 
відчаєм, зневірою; інший -- світлом, оптимізмом, вірою. І.ко- 
ли геній темноти ставав за її плечима і фатумом змушував 
«змінювати діла в слова», то Леся перекладала в уста своїх 
героїв його волю, але це аж ніяк не означало, що вона поділяє 
й. «Коли моя Одержима розбила голову слузі синедріону, так 
зате у всіх моїх знайомих голови і досі цілі, та, певне, й бу- 
дуть цілі, наскільки це від мене залежить», -- писала вона да- 
лі в цьому ж листі до І. Франка. І стверджувала найголовнішу, 
визначену І. Франком, ознаку поезії -- щирість. «От тут весь 
закон і пророки», -- додала вона |12, с. 153). Так само зав- 
дання. літератури розумів і Є. Маланюк, він писав: «Демон 
Мистецтва вибачає кров, морд, навіть зраду, навіть розпусту, 
вибачає всі злочини, крім одного -- злочину фальшу» |б, 

с. 23|. Але під ознакою щирості слід розуміти не тільки щи- 
рий душевилив стану поета, а й щирість його намірів -- при- 
служитися людству, прислужитися пізнанням нового, доброго 
чи злого, але ще незвіданого, навіть ціною «жертовності 
власним в ім'я Великого» |б, с. 24). 

Кожен митець, мислитель чи політик, котрий відповідально 
ставиться до власної праці, приносить своє життя на громад- 
ський жертовник. Він стає першим випробувачем власнопро- 
повідуваних експериментних ідей, І оскільки суспільство не 
готове до прийняття новацій сучасників з причин суб'єктивних 
(суспільство завжди консервативне й у цьому основна заслуга 
його виживання, інакше воно б кидалося в різні боки й заги- 
нуло б) та об'єктивних (суспільство повинне бути підготовле- 
ним до новації відповідним духовним і матеріальним потенпі- 
алом), то носії вищого ступеня людського духу завжди зали- 
шаються самотні й незрозумілі для оточення. Їхні ідеї можуть 
бути сприйняті лише через століття, а то й тисячоліття. Яск- 
равий приклад тому єгипетський фараон Ехнатон, чоловік Не- 
фертіті, котрий ще у ХІМ ст. до н. е. зробив революційну спро- 
бу замінити різні єгипетські культи монотеїстичним культом 
сонця, тобто спробував багатобожжя замінити культом більш 
прогресивним -- єдинобога, Але оскільки суспільство не було 
тотове до цього, то спроба після смерті фараона зазнала по- 
разки. 

Та самотність таких людей, хоч і є особистою драмою, все 

18



ж прогресивна. Вона дає змогу митцеві врешті-решт відійти від: 
буденного, чужого йому світу та напруженням духовних зусиль. 
поринути у світ майбутнього і побачити там трагедії й випро- 
бування, що чекають людину як особистість чи суспільство 
загалом. Ї якщо це митець богоданний -- заспокоїти своє зра- 
нене серце вірою в життя прийдешнє. Та митець за своє на- 
пружене бажання прорватись у глибини духу, а отже, доскона- 

-лості, повинен розплачуватися власною долею. Такий вже закон 
Космосу. Бо заглянувши туди, він уже не може спокійно жити у 
земному оточенні, він стає індивідуальністю, яка разить очі су- 
часникам, і тому змушений жити «пустельником». Часто це 
внутрішнє самотнє життя: серед людей, але з «друзями мерт- 
вими, тобто священчими книгами» |Ї1Ї, с, 407|, або, як висло- 
вився Є. Маланюк: «А я взнав, що дано мені жити в запоро- 
шених трунах книжок, що я молотом літер прибитий до мов- 
чання камінних дощок», Тому самотній митець-мислитель часто 

починає вибудовувати або віщувати ідеальний світ за зразка- 
ми тої досконалості, наблизитись до якої йому вдалось у хвили- 
ни духовного напруження. Його починає разити невідповідність 
реального й ідеального світів. І це служить поштовхом до по- 
родження нетерпеливого мислення, до безсоння, «оп'яніння му- 
ками» безсилої душі, котра шукає власних шляхів наближен- 
ня реального напівдикого світу до ідеального -- за Господнім 
зразком. І коли мислитель зрозуміє, що світ, у якому він живе, 

це земний світ добра і зла, і тому побудувати ідеальний світ 
у земних умовах неможливо, тоді перед ним відкривається що- 
найменше два шляхи: один -- закликати до бунту як розплати 
за власну безсилість, віщувати утопічні в своєму зачатті тео0- 
рії насадження земного «раю» шляхом революцій, перевором 
тів, війн (шлях збунтованого ангела -- сатани); другий -- зми- 
ритися із людською безсилістю і прагнути поступу до набли- 
ження Нового світу ціною тяжкої виснажливої праці, часто Ці» 
ною власної долі чи життя. Другий шлях -- повсякденна КО- 

плітка співпраця з Творцем, і тоді Він, впевнившись у чистоті 
намірів митця-мислителя (чи іншої людини), починає ному від- 
кривати Свої замисли, вказуючи на шляхи поступу людства. 
Так із мислителів народжуються пророки чи видатні вчені, ЯКІ 
фактично не мають жодного впливу на розвиток Історії, але 
полегшують виконання незмінної волі Творця. Вони «озвучу- 
ють» її глухому, заклопотаному марнотою людству. | ій 

Пророкування не слід розглядати як суто церковно-реліг кова 
явище. Релігійні переконання, тим більше конфесійні, аж н З 
не впливають на вияв Божої волі. Бо, як писав В. Франкл, є 
потрібно бачити Бога «як істоту, для Котрої важливо, зок 
одне: щоб у Нього вірила якомога більша кількість люде 



П3, с. 336). Для Бога основою у виборі служить чистота, чес- 
ність намірів людини. Як приклад тому можна розглядати про- 
рочу статтю І. Франка «Що таке поступ», якщо враховувати, 
що вона написана на матеріалістичних засадах. Про- 
рокування можливе в будь-яких ділянках пошуку людського 
духу, особливо в мистецтві, літературі. Тому «літературу можна 
розглядати як духовні спалахи і прозріння таланту, стривоже- 
ного вічними питаннями. Питання ці є наскрізними, як світ- 
ляовий промінь в ночі. Але що вища постать, то вище вони поста- 
ють у ній як, особиста доля» |1І0, с. 139--140). 

Саме такими «духовними спалахами і прозрінням таланту» 
можна вважати творчість Є. Маланюка. «Маланюк був великою 
індивідуальністю. Все це без сумніву, -- говорить про поета 
його сучасник. -- Маланюк створив свій власний світ, лишив 

літопис доби, в якій жив і творив» |5, с. 382). Лабораторія 
творчого процесу поета обладнана такими різноманітними, а 
часом неймовірними і невідомими для нас приладами й реакти- 
вами, що збагнути витоки його творчості зовсім непросто. Та 
й сам Є. Маланюк говорив: «Процес творчості взагалі -- міс- 
терія» |7, с. 47). Мистецтво він розглядав як релігію: «Для 
справжнього художника мистецтво завжди і перш за все -- 
релігія. Але релігій стільки, скільки віруючих. І хто переконає 
буддиста, що християнство вище?» |7, с. 46).  . 

За своїм світобаченням і віросподіванням Є. Маланюк був 
християнином, але у його творчості та й у життєвій поведінці 
присутні елементи язичництва, Як стверджує поет, «поганські 
настрої просякли в нас християнство певним «антропоморфіз- 

ш мом» грецького характеру; досить почути наші колядки, в яких 
з особами Святого Письма поводяться надто по-домашньому» 
ІЗ, с. 19), Через свого діда Василя Маланюка поет, очевидно, 
увібрав у себе дещо з тих «поганських настроїв». Так, Б. Бой- 
чук у своїх спогадах розповідає один кумедний факт із життя 
Є. Маланюка: «Кожного літа Маланюк любив їздити в гори до 
Гантеру.. В погідні дні вибирався у глибину лісів, роздягався 
і голий ходив по лісу, вчуваючи тілом у природу. «У тому міті 
про Сатира щось таки єсть», -- сказав він мені глибокодумно 
при чарці. Проблеми виринали лише тоді, коли міт зударявся 
з дійсністю. І так одна пані вибралася у глибину лісу по гри- 
би і наткнулася на дійсного Сатира. Скрикнула й почала вті- 
кати. «Пані, -- кричав навздогін їй Маланюк, -- не лякайте- 
ся, я забронзований!» |2, с. 390--391). 

Цей приклад ми навели, щоб показати, що поет належав 
до тих великих самітників, котрі жили серед людей: «І забу- 
ваєш, що ти -- серце хворе, дивак, самотник, вічний однолюб 
усе життя», -- писав він у «Ангелі смерті ІП». Мабуть, у бобі 

80



Є. Маланюк і мітників із З поєднати християнську традицію святих са- 

сить за нською закоханістю в п иро « 

спокоєння для тіла, звільняє й риродую нодрекнон 
ження не шляхом знищен тяє його від енергії перенапру- 

з 6. Маланюком -- її елні плоті, а її плеканням, у випадку 

згадують сучасники поета ементарним задоволенням. Тому, як 

кантні» анекдоти, особли він любив постійно розказувати «пі- 

двору, любив сма г ЛИВО ІЗ ЖИТТЯ російського царського 

бував багато пах но поїсти (як він висловлювався -- потре- 

ми. Тобто вів нан, любив смакувати, оцертнр пори 

формальних підстав за чий слосіб життя, що» ЦЕрдИВаЦИЮ 
ваків» цього світу з зараховувати його дорксанутиново ню 

. рий вів фактично п от відміну» наприни вн В. Барки, кот- 
спогадах Б. Бойчу ротилежний спосіб життя. У вищезгаданих 
НО зни і гука є цікавий факт, який свідчить про розбіж- 

нійно онозуацій цих двох великих українців, котрі так гармо- 

. Сковороді цен один одного, Їхні сперечання щодо постаті 

доказує: тіло «нон промовдядюи и В. Барка своїм життям 
ланюк доводить це випадковий посуд для вічного духу; а Ма- 

розширює свої , що через тіло дух набуває нових якостей, 

злсро РН а о Лад чуттєві можливості. Тому, мабуть, 

тецтва ій закоханий в Елладу, що зразками свого мис: 
цім світу на тисячоліття еталони гармони духу 1 

НИ р еланюх негативно ставився до «театралізованого» хрис- 

розумів б кравим представником якого був Л. Толстой, бо 

був рам графписвмення м одягнутий на селянський манер, 

ВЄТНЬННУ М а правдиву (одухотворену) красу 1 глухий на бо- 

ВА; А узику, що просякає буття 1 скеровує людину до 

Я ості» |б, с. 406). Тому поет не був'релігійним ас- 

аю ого САНотА га -- духовна самотність серед людей, але 

на дей. Є. Маланюк не належав фактично до жодних 

б ртій. «Він не захоплювався ідеологіями, хоча по своїй натурі 

ув націоналістом у позитивному розумінні цього слова, тобто 

борцем-патріотом. Він насамперед бачив, де діють сили зла, 

а де сили добра» |5, с. 382|. Саме боротьбі добра зі злом Є. Ма- 
ланюк віддасть усі свої сили -- СПОЧАатку ЯК воїн, а потім як 

поет-мислитель. Ї хоч поет усвідомлював трагічність будь-якої 

боротьби, бо вона знищує людські сили, водночас він розумів, 

що боротьба відкриває нові обрії духу. 

У зрілі роки в етапно-підсумковій поезії «Серпень» Є. Мала- 

нік усвідомить свій збунтований нетерпінням дух: 
Час, Господи, покори й самоти. 

Смирнся, духу гордий і невдячний -- 

Збунтованого ангела насліддя! 

О, кожек день життя жагуче пив 

6--2292 
81



І все шукав -- але не те, що треба, 
Все пізнавав, але недовідоме, 
І все стримів, але незрячим серцем, 
І не зважав, що під зухвалим кроком 
Розтоптані лишались пелюстки. 

Дле це будуть зрілі роки. А молодість -- це пристрасть пізнан- 
ня нових вражень, що диктуються вірою в краще завтрашнє, 
Саме пристрасть інтелектуальна і фізична рухає молодою лю- 
диною в пошуках життя. І молодий Євген віддасть усі свої 
сили боротьбі за нове. 

Жовтнева революція 1917 р. різко змінила долю Є, Мала- 
нюка. Зі зброєю в руках він став на бік оборони української 
державності, а після її поразки змушений був емігрувати за 
кордон, 

Перед світовим потопом герою вавилонської поеми «Поо то- 
го, хто бачив усе...» Утнапішті, прототипом якого став Ной зі 
Старого Заповіту, один із богів -- «ясноокий Ейя» радить: 

Ламай оселю, корабель будуй швидко, 
Покинь достатки, про життя турбуйся, 
Зкеваж багатство, рятуй свою душу! 

Є. Маланюк немовби теж прислухається до цієї поради. Ро- 
зуміючи, що червоний терор, який насувається На світ, нага- 
дує потоп, але на цей раз потоп людських душ, він кидає своє 
майбутнє в рідному краї, та «не кинувши у глиб надійний якор, 
пливе й пливе повз береги краси», Тобто він обирає світ, який 
дає йому змогу не забруднити в зрадництві душу й не погубити 
її прислужуванням темним, сатанинським (як він їх згодом на- 
знватиме) силам, що вимагали від людини забруднити власні 
руки в крові, і самі без задумування проливали невинну кров: 

Десь кревний край кона в останній муці, 
Дикун над ним заносить ятаган, 
А він скажений біль терпить, як Муцій, 
І крапле кров росою з'чорних ран. 

Але водночас сам Є. Маланюк у власних поезіях вимагає крові 
за невинно пролиту кров. Він ніби послуговується засадами 
Старого Заповіту: «життя за життя, око за око, зуб за зуб...» 
І уже «Червоної жадають браги стернями -вкритії поля», 1 
Маланюк вкладає в «привид хороброго, з заліза кутого» За- 
лізняка, котрий «блискає зором», «жахає бровами», слова, що 
справді жахають: | 

: -- Вставайте! Знову треба крові! 
-- Знов коси оберну в ножі! 

Загалом на творчість Є. Маланюка мала великий вплив Біб- 
лія. Біблійні мотиви дуже поширені в його поезіях. Ось тільки 
декілька творів поета, в яких звучить ця тема: «Акафист» «Ан- 

82



тимарія», «Воркував голубий Іордан» (Молитва), «Воздай їм, 
Господи..», «Євангеліє піль», «Парастас», «Псалми степу», «Со- 
бор», «Христос гряде...» та ін. 

Поет, вдивляючись у минуле України, вбачає в Її долі ана- 
логію з долею Ізраїлю, і тому часто просить у Бога приходу 
Месії або Мойсея для врятування свого народу: 

Наш хмурий Бог нас вивів і покинув, 
Без Моїсея нас послав в туман, 
Ми клянемо вже навіть ту годину, 
Коли приснився сон про Ханаан, 

Бог у творах Є. Маланюка часто виступає «грізним Богом, що 
вічно пише пророчим пломенем сузір» і «плете з планет вінки 
непереможною рукою». Коли «білим сонцем встане Страшний 
Суд» і «душа без стін і без одежі встане перед карою Руки», 
ніхто не зможе захистити людину від грізної покари Бога, -- 
«Тільки вітер в Книзі Спостережень перелистуватиме віки». І 
хоч поет це розуміє, та з молодечим максималізмом просить 
Бога: «Вчини мене бичем Твоїм», Є. Маланюк бере на себе 
функції судді цілого народу, але водночас-- функції пророка, 
апостола («Я -- кривавих шляхів апостол...»), а отже -- Гос- 
поднього посланця, Більше того, він вбачає у своїй творчості 
муки, котрі випали на долю Христа («На хресті слова розіп'я- 
тий цв'яхами літер, Один...»). 

Уже у вірші «Зловісне», написаному у ранній період твор- 
чості поета, звучить спроба Маланюкового пророкування. Во- 
но нагадує «Об'явлення святого Івана Богослова», але через 
свій песимізм і безпросвітність має характер трагічного безви- 
ходу, який насувається на людство, За своєю суттю ця поезія 
швидше віщування ще молодого, стривоженого жахом черво- 
ного терору Є. Маланюка. Його ж «Псалми степу» нагадують 
місця з «Книги пророка Єзекіїля», де Господь через уста про- 
рока здійснює суд над розпусницями Єрусалимом і Самарією. 
У своєму ж творі Є. Маланюк фактично здійснює самосуд над 
власною батьківщиною, Але суд цей -- суд людини земної, яка 
розуміє всю складність і трагічність становища рідної землі, 1 
тому розпачливо просить: «Прости, прости за богохульні вірші, 

прости тверді зневажливі слова!». 
Творчість поета-мислителя часто побудована на антитезах, 

коли йдеться про долю України. Стверджуючий Є. Маланюк 
через кілька рядків може сам себе заперечувати. У цих запе- 
реченнях він постійно шукає шляхів виходу України з недолі 
та ярма, тобто щукає шляхів до державності українського на- 

роду: 
Моя ж рука стискає берло 
Ще ненароджених держав. 1054 вро 

бі .83



І хоч поет стверджує, що його «рука залізна прорізає пророчих 
літер вічний карб», він не нагадує пророка в класичному ро- 
зумінні цього слова. Є. Маланюк'ніби хоче перевірити Господ- 
не натхнення, в якому він бачить майбутнє України і яке Йому 
спослане як пророче візіонерство, з реальними здобутками й 
уроками світової історії. Він часто виступає як вчений-математик, 
що прагне перевести свої передбачення в розрахунки. Але ос- 
кільки в історії багато «білих плям», та й поету бракує практич- 
ного державотворчого досвіду, то деякі суперечливі факти в 
історії України він часом спростовує, щоб не вдаватись у поле- 
міку. Вони стають для нього ніби другорядними, несуттєвими. 
Яскравий приклад цього -- «норманська теорія» походження Ру- 
сі, котру мислитель сприймає без застережень і навіть картає 
М. Грушевського за те, що той «так пристрасно поборював» її. 
Дле так само без застережень можна приймати й твердження 
про українського воєводу 1Ї--ПІ ст. н. е. Одина, котрий повів 
свою общину з-над Дніпра у Скандинавію і приніс туди більш 
відсталим у культурному й економічному розвитку народам 
писемність, освіту, нові звичаї, ремесла. І згодом був навіть за- 
несений цими народами в пантеон богів, ставши богом світла. 
І як бути з твердженнями, що саме від нашого пращура Оди- 
на бере свої корені династія Рюриковичів? Адже Є. Маланюк 
вважав її чужоземною і захоплювався нею як прогресивною для 
української державності й культури, що мала здійснити «син- 

тезу» над «людом--- ні еллінами, ні скитами». 

У таких випадках, як говорив сам поет, не слід розглядати 

його твердження як такі, що мають характер історичних дослід- 

ожень, а потрібно враховувати в них світобачення мислителя, 

поета. Є. Маланюк розумів своє складне призначення, яке він 

ще молодим звалив важким хрестом на власні плечі; 

Вже все згубив: юнацтва подих, 
Ранкові мрії, ніжність врод, 
Навік, навік мої клейноди -- 
Скарби пророків і скорбот. 

Але хоч він розумів свою пророчу, апостольську місію для Ук- 

раїни, її народу, та не схотів чи не зумів бути її «пасивним» 

передавачем як Господньої волі. Адже «ніяке в Письмі пророцт- 

во не припускає особистого тлумачення. Бо ніколи пророцтво 

не було проголошене з волі людини, лише, ведені Святим Ду- 

хом, промовляли святі люди від Бога» (2 Петра 1:20--21). 

Отже, хоч Маланюк і називав себе апостолом, але це, звичанно, 

був лише художньо-поетичний прийом. Він ніколи не зарахо- 

вував себе до пантеону святих. 
І тому, «міркуючи над причиною причин, вдивляючись в Не- 

збагненне майбутнє», поет виголошував передбачення, деколи



роздвоєні. Ї хоч він бачив Україну в світлі Еллади, але колір" 
цього майбутнього світла змінювався у Є. Маланюка, То він 
бачив рідну землю в світлі «Степової Еллади»: 

Знаю -- медом сонця, ой, Ладо, 
В твоїм древнім тілі -- весна. 
О, моя Степова Елладо, 
Ти й тепер антично-ясна; 

то враз «чорне серце» бачить її у чаду -- як «Чорну Елладу»: 
А, може, й не Еллада Степова, 
Лиш відьма-сотниківна мертва й гарна, 
Що чорним ядом серце напува 
І опівночі воскресає марно. 

Нелегко збагнути причини такого роздвоєння у поглядах по- 
ета, Якщо брати до уваги Маланюкове обережне ставлення до 
прогнозувань майбутнього України. Так, свою теорію про Украї- 
ну як майбутню Степову Елладу він вибудовує на прогнозах 
вчених, зокрема часто посилається на дослідження німецького 
історіографа Гердера, котрий «ще 1790 р. говорив про Україну 
як нову Елладу» |6, с. 13). Проте важко визначити всі причи- 
ни, які спонукали поета-мислителя бачити майбутню рідну зем- 
лю в кольорі «Чорної Еллади». Та й причин більше чим достат- 
ньо. Одна з основних, на думку Є. Маланюка, це завмирання 
українського національного духу, бо «не маємо великого дові- 
р'я до нашої пам'яті. Вона так само носить на собі тавро без- 
волі, як і багато інших складників нашого духовного єства» 
І6, с. 178). І тому поет хоче нагадати «забутькуватому» україн- 
цю хоч би голод 1920--1922 рр. І як приклад наводить опис 
одного чужинця, що став свідком цього страшного бездушно- 
диявольського чи, може, суто людського винищення, -- бо в цей 
«час «в міських садах грала музика, театр і кіна були Повні, 
хідниками спацерувала публіка, тут же повз конаючих трупів». 
І далі Є. Маланюк продовжує: «Так, все те відоме, все знане. 
Проклятий релятивізм психіки сучасної людини, що до всього 
звикає. Але було в описі чужинця й таке, що стрясло ЦІЛОЮ 1с- 
тотою і гострим, як вогонь, ножем прорізало пам'ять назавше. 
Це образ дитини, що сиділа біля трупа матері при дорозі і ши- 
роко розкритими волошковими очима, в яких стояв НІМИЙ 
запит, дивилася то на матір, то на світ, не розуміючи, що ута- 
лося, «Тих волошкових очей української дити- 
ни не можу забути», -- казав пергаменований чужинець, 

ії в його згаслім, безбарвнім голосі затремтіла несподівана стру- 
на, а в, здавалось, мертвих очах пробігла іскра. ; 

Описувати зі слів чужинця цей образ? Пригадувати його сло- 
ва? Пробувати самому «малювати»? Даремний і блюзнірський 

85



труд. Зусилля Шекспірів всього світу були б безсилі і марні» 
Іб, с. 179), 

Тому Є. Маланюка постійно тривожить питання: за що так 
немилосердно покараний цілий народ в центрі цивілізованої 
Європи? За що випали такі трагічні страждання на його покір- 
ну долю впродовж століть? «Це я -- безсонний -- оплакую Те- 
бе, -- скаже поет. -- Це я -- невтішний -- стережу Твій сон і 
розгадую його дивну причину. І не можу ані розгадати, ані вга- 
дати», Ї все ж причин він знаходить чимало. 

«В Святім Письмі є гостра і глибока згадка про тих, що є 
«не гарячі й не холодні», яких за це Бог «ізвергає із уст Своїх» 
Є в цім велика і незаперечна правда-справедливість..» -- пише 
Є. Маланюк. І тому, як висловлюється далі поет, ми, українці, 
часто «літеплі» |б, с. 319|. А якщо «літеплі», то нерухомі, а не- 
рухомість приречена на завмирання, а згодом -- і на відмиран- 
ня. Тому тривожні думки Є. Маланюка -- це не просто докір 
емігранта, котрий ставить себе поза Україною, як це тракту- 
ють деякі критики, це, можливо, якраз і є спроба руху, тобто 
вилив у людські душі ненависті до власного безсилля, до спус- 
тошення душі, до не Господнього, бездухового способу існуван- 
ня. Тому «волошкові очі» до кінця життя тривожитимуть по- 
ета: 

Не забудь, Незамідо, роздертих родин, 
Існувань, повириваних з корнем із грунту, 
Немовлят, що конали, як ангели білі, 
При схололих грудях матерів. 

І з песимізму, навіяного трагедією розпачу, повстане оптиміс- 
тичне пророче візіонерство Є. Маланюка. і ; 

Маланюкове пророче візіонерство пробиває промінням Із 

його багатоплідної творчості у вигляді відкритих передбачень, 
образів, символів. Погляди мислителя, незважаючи на їх ан- 

титезовість, все ж усталені, Те, що він проповідує у своїх пое- 

тичних творах, часто знаходить тлумачення, розшифрування, 

доповнення у його прозі та навпаки. Це дає підстави говорити 

про продуману історіософську концепцію Є. Маланюка, в ЯКІй 

ззначною мірою відчутне пророче візіонерство, і в статусі про- 

рокувань воно, звичайно, зостанеться до часу сповнення (або ж 

несповнення). | 
Історіософська концепція Є. Маланюка грунтується на до- 

сить обширному знанні процесів розвитку історії людетва та 

історії України як їх складника, а ще, і це дуже важливо, на 

законах Божої волі, знання про яку поет черпає з Біблії та влас- 

них духовних потуг. Є. Маланюк розуміє, що 

86



Дзичать параболи епох 
І, догорівши, догасають -- ; 
Все визначає вічний Бог, , 
Всьому велить, всього сягає («Історія»). 

Ї хоч його концепція в дечому перегукується із «Законом Бо- 
жим» («Книгою буття українського народу») М, Костомарова, 
одним із програмних документів Кирило-Мефодіївського брат- 
ства, чи із «Мага вірою» («Українською Біблією») Л. Силен- 
ка, та оскільки вона не має чітко сформованого програмного 
характеру, її не можна зараховувати до подібного типу тво- 
рів. Маланюкова концепція -- це передусім витвір поезії, «ду- 
ховий спалах і прозріння таланту» митця-мислителя, а не про- 
фесійного політика; це «містерія», яку не в змозі розгадати 
до кінця навіть сам автор, бо для цього потрібний багато- 
віковий, а, може, і тисячолітній розвиток світового історич- 
ного процесу. і 

«Поети замолоду часто говорять такі речі, яких значення і 
вагу вони самі можуть оцінити (якщо вспіють!) лише значно 
пізніше, -- писав Є. Маланюк. -- Такі, наприклад, «пророцт- 
ва» про долю свого народу, про власну долю ще частіше! |б, 
с. 318). Як знати, можливо, і пророцтва поета-мислителя збу- 
дуться? Тим більше, що деякі з них уже збуваються. 

Для Маланюка були характерними глибина мислення, вмін- 
ня бачити багато чого такого, чого інші, будучи політиками, 
просто цього не помічали, не розуміли навколишньої дійснос- 
ти, -- писав Л. Лиман. -- Маланюк, наприклад, в розмові зі 
мною не раз говорив, що кремлівські керівники в разі небезпе- 
ки, катастрофічної кризи, в ім'я збереження імперії покличуть 
на трон когось із спадкоємців царської династії Романових, 
які живуть на Заході. Тоді, в перше повоєнне десятиліття така 
гіпотеза здавалася неймовірною, навіть дивацтвом. "Але ось те- 
пер, в наші дні, в Радянській Росії вже діють монархічні пар- 
тії, якась частина російського суспільства виступає за повер- 
нення на царський трон когось із нащадків дому Романових... 
Преса почала виявляти зацікавлення історією вбивства біль- 
шовиками останнього царя і його сім'ї, вважають це вбивство 
злочином» |5, с. 378|.. : 

Є. Маланюк вбачав у нашім епосі прикмети Страшного 
"Суду, нового потопу, але на цей раз потопу духовного, і нази- 
вав її «апокаліпсою хижих літ», «епохою брехні і огиди». Ро- 
зуміючи трагізм свого часу, часу «холопських культів, рабських 
схизмів, солодкого смороду гуманізму, звалашених душ міщан», 
усвідомлюючи пагубність для людства подій, що назрівають, 
він прагнув донести до людей, і в першу чергу, до земляків, що 
задихались у бездуховному мороці, слово Господньої правди. 

87



Йому «так бажалось, так хотілось Апостольського постола», По- 
ет зізнається у своїй «Молитві»: 

О Господи, яка ж смертельна мука -- 
Все бачити, все знать і -- не могти! 

І у хвилі творчого злету і заглиблення у висоти Духа мислите- 
лю відкривалися картини щасливого майбутнього України. 

У вірші, що відкриває збірку «Влада», Є. Маланюк вислов- 
лює дуже цікаву думку, яка пояснює, оправдовує лихоліття, 
що випали на долю рідної землі, Він порівнює їх з наступом 
льодовика, «що насувається неспинно, пливе, мов квітня теплий 
спів, мов віддих першої людини. І що ж? -- запитує поет. -- 
Понівечить сади, морозом спалить рідні вишні, тонкою плахтою 
води прикриє простір многогрішний, землі старої яру плоть. 
Та знову ліс паде на південь безвладність степу побороть, по- 
мстить і вирівняти кривди». І оце -- «повернення всп'ять до 
шкур, ловецтва і сокири» Є. Маланюк трактує як повернення 
«знов до грунту, до джерел, до кореня збудити плодоносну 
кров, зрости у високості горні». Отже, він вірить, що «льодови- 
ковий» період, який переживає Україна, дасть змогу в ній ви- 
жити сильним духом, відважним, шукаючим і віруючим у кращу 
долю. Поет переконаний: 

Меча важкого рукоять 
Не важча від старої ліри. 

І тому, вдивляючись «В майбутнє», Є. Маланюк бачить: 

«Ген там, де за обрієм дальні чатують варти, де напнулися 
грозами пристрасті перса хмар, -- майбутні грядуть бонапарти 
під тиші марш». 

«Видиво грядучого Армагеддону блиска з стількох віршів 
поета! -- писав Д, Донцов. -- Бачить він, як щоденний галас 

перерве Архангельська сурма... І обагриться небосхил кривавий, 
і людське серце здійме на мечі». 

Бачить і ту батаву велетнів, що карою, судом Божим спаде 
на воїнство диявола й на власну погань. Будуть це люди, що 
виточуть із себе «сліпу і рабську кров», які «відродять землю 
в огні», «прозріють в полум'ї пожеж». Будуть це люди, що «на 
лицях їх сонце, і на грудях невидані знаки». З'єднаються в їх 
душах -- «і темний гнів, і виклик долі, і запорозька лють» -- 
не «шал хвилевий», -- «напруженість, суцільність, важкість, 
ловність». - 

Вони знівечать Суздальського гада, і над Дніпром поблек- 
не «скитсько-еллінська краса» і «лагода Еллади». Натомість 

прийде «варязька сталь і візантійська мідь», щоб «власний Рим 
кордоном вперезав нову державу, щоб поруч Лаври станув 
Капітолій» |З, с. 55. 
- Як уже згадувалось, Є. Малавюк добре розумів, що у світі 

88 М 
г



точиться постійна боротьба між добром і злом. І натхненник 
зла гад-антихрист, сатана, «мов лютий звір вже змученого зла», 
«причаївсь і блимає очима, шукаючи хоч мишачої дірки, щоб 
прослизнуть і вислизнути знов», І вслід за староєврейськими 
пророками, в книгах яких Господь обіцяв скинути сатану на 
північні льоди, і вслід за маркізом Астольфом де Кюстіном, 
книгу якого «Росія 1839», як стверджує сам поет в «Уривку із 

життєпису», він читав, «мавши яких 13--14 літ», і який писав, 
що «Кремль, безперечно, є витвором понадлюдських сил, але 
Й водночас -- сил антилюдських, Слава у рабстві -- ось але- 

горія, яку зображає цей диявольський монумент» |4, с. 187|, 
Є. Маланюк вбачає в правителях (підкреслюємо -- в правите- 
лях) Росії намісників сатани, Цій темі він присвятить дослід- 

ження «До проблеми большевизму». І саме в боротьбі з владою 
гада-антихриста, тобто в боротьбі з російською «дикунів дер- 
жавною дибою», що «не лицарством, не перемогою, а тільки 
зрадою, підшептом, їддю, а тільки найнятою отруєю та кулею, 
купленою за бруд», вирішувала долі народів, Є. Маланюк вба- 
чає майбутнє призначення України, Саме на розгадування са- 
танинських личин і лицедійств поет-мислитель спрямував свою. 
нелегку працю: 

Вже нема личин 
Ще не розгаданих: вже знаєм всі лячини 
Лихого штукаря ї лицедія, 
Фальшівника і вовкулаки духа, 
Грача й удавача пустої гри. 

Все частіше у його творах з'являється образ святого Юрія 

Побідоносця, «панцероносного брата Софії», котрий символізує 

боротьбу з владою гада-антихриста. Є. Маланюк вірить У від- 

родження колишньої слави Києва як центру релігійного, куль- 

турного й державного. Вірить, що ним опікується сам «архи- 

стратиг»; 

По зморі монгольського іга, 

По трупній отруті Москви -- 
Цей город архистратига 

1 Знов квітнув, як ярий цвіт. 

Є. Маланюк переконаний, що «доба заголення всіх правд, 

руїна культів рукотворних» згине разом зі «сліпим СТОЛІТТЯМ» 

і прийде «Християнський Ренесанс». Поет пророкує у своєму 

«Посланії»: 

Здихають, здохнуть діти зла, 

Людці й кнедолюдки здрібнілі, -- 

Гряде наш ренесанс в огні, 

За всі страждання, скрути, страти, 

І на пустельній цілині |



4 

Ч " 

з 
у 
В 
Е 

Загуркотить готичний кратер. 
Кінчається смертельний транс 

На диких згарищах утопій, 
І з Риму, з Заходу, з Європи 
Иде Християнський Ренесанс, 
Иде як судьба, як суд, як кара, 
Щоб знищить рештки і зродить ' 
Палкий Везувій Ніягари, 
Св'ячене полом'я води. 
Хлопські культи, рабські схизми, і 
Солодкий сморід гуманізму, 
Звалашена душа міщан, -- 
Все палить Бога ярий дотик: 

Надсвітом сяє хрест меча 
И гудехорал нестримних готик. 

Поет вірить, що у час, коли буде «небо сходить на країну 
крізь зойк заліз, крізь звіря рик, крізь дим руїни, -- Україну 
новий узріє чоловік». Саме до нього, прийдешнього нащадка, 
звертає свої помисли поет. І вже з волошкових безпорадних 
счей безвинно гинучої української дитини в уяві Є. Маланюка 
зростають «юнацькі обличчя з метелевою синню в очах, 3 го- 
стрим знаком суворого клича, що сполучує радість і жах, що 
єднає молодших і старших нестерпучим пломінням мети» -- 
«так крилато, так пружно іти» «в ритмі державного маршу». 
В «Оді до прийдешнього» поет «бачить їх -- високих і руся- 
вих, зовсім інших, не таких, як ми, -- пристрасників висоти 
і слави, ненависників тюрми і тьми», і закликає: 

Спадкоємці бою, бурі діти! 
Загримить ще раз така пора -- 
Сміливо могили перейдіте, 

Коли треба -- розтопчіть наш прах. 
Щоб без вшанувань, без академій 
Кров жадала неминучих кар... 

«Бо вороги не загинуть, як роса, раби не можуть взріти сон- 

ця...» 
«Такі люди з пророцтва Маланюкового вже живуть і серед 

народу, -- писав В. Біляїв. -- Вони об'явою своєю серед наро- 
ду живлять Його життєздатність і витривалість. Вони йдуть на 
муки й тортури без каяття» |Ї, с. 71|. з 

«Так хто ж Є. Маланюк: пророк чи віщун? Адже в його вір- 
шах є й «пророкування кров'ю літер», їі «віщий свист Сибіли 
лунає в сліпім безмежжі» («Зловісне»). Христос попереджав: 
«Стережіться фальшивих пророків, що приходять до вас ув оде- 
жі овечій, а всередині хижі вовки, По їхніх плодах ви пізнаєте 
їх» (Матв. 7:15--16). Є. Маланюк, навпаки, одягав «вовчу



одежу», щоб хоч якось захистити свою вразливу й рідного на- 
роду душу, так безвольно закохану в «скитсько-еллінську кра- 
су», Є В його творчості й елементи язичництва, але це не по- 
клоніння ідолам, а поклоніння вічно живим Господнім силам 
та красі світу Творця, яке поет передавав через усталені сим- 
воли, що дійшли до нас із поганських часів, Поет чесно хотів 
прислужитись Господній волі. Зіткнувшись із пануючим у сві- 
ті злом ї розуміючи його сатанинські корені, він запитував: 
«Де апокаліпс тих пророків, що поведуть в останній штурм?» 
Ї не дочекавшись відповіді, сам одягнув «апостольського по- 
стола». Поет не хотів чекати Страшного Суду, він вимагав не- 
тайної кари, поривався у висоти Духу, щоб збагнути зміст влас- 
ного життя і життя свого народу. Він ринув у світ неземний, 
прагнув збагнути заборонений плід -- пізнання добра і зла, але 
скуштувавши, не заспокоївся: вимагав негайного покарання за 
обман. Ще за життя Є. Маланюк хотів стати співучасником 
Господньої праці: 

І муситимеш скупчитися знов, 

Зібгати сили й зав'язати в вузол. 
І кров ізнов обернеться в вино, 
І галас дня -- в пророчий голос Музи. 

І коли геній темноти з Лесиного «Завітання» ставав за спи- 
ною поета і «сумно дивився у простір», і палкі лив сльози, на- 
ставало «горе тому, в чиє серце ті сльози огнистії канули: лихо 
та горе, всесвітню нікчемність побачив він разом». Бачив їх і 
Є, Маланюк, тому його «кривавилась любов», А коли генія 
песимізму змінював геній світла, то «людська недоля будила 
не розпач... а бажання кращої долі, яснішої...» І поет шукав її 
для свого народу ціною власної долі. Тому плоди його само- 
жертовної праці служать боротьбі добра проти зла. «Не може 

родити добре дерево плоду лихого, ані зле -- ллодів добрих» 
(Матв, 7:18). 

Є. Маланюк лякаючий і полереджуючий -- водночас страж- 
даючий і люблячий. Через нього ясніще усвідомлюєш строгість 

Бога-Творця зі Старого Заповіту -- Він стає ближчим 1 милі» 

шим. 
Господь вчнв, що слова Його пророків збуваються. І, мож- 

ливо, як доказ богоданності Маланюкових пророцтв, Він спос- 

лав йому смерть, про яку поет пророкував у Кількох СВОЇХ ВІр- 

шах, що настане вона у «лютому місяці». Зокрема, у вірші 

«Лютий», майже за чотири роки до смерті, Є. Маланюк писав: 

Лютий місяцю, справді -- лютий. 

«Як вовк зголоднілий 
Скочиш ззаду на крижі мені 
І кістяк задубілого тіла 

-
ф
и
й
!
 

ТТ
 

91



Є Драган Оксана, 1995 

Тільки хрусне. 
І десь по весні 

Знайдуть люди цілком випадково 
Те, що скупо лишилося тут, 
Те, що було оселею Слова... 

Помер поет 16 лютого 1968 р. у своєму самотньому помеш- 
канні в Нью-Йорку, Тіло його знайшли на підлозі в позі молит- 
ви, правда -- день пізніше, а не по весні, як пророкував поет, -- 
до того Бог не допустив. 

І, Біляїв В. Про Маланюка // Євген Маланюк. В 15-річчя з дня смер- 
ти / Упор. Керч О. Філадельфія, 1983. 2. Бойчук Б. Відбронзований портрет 
Євгена Маланюка // Маланюк Є. Земна Мадонна. Братіслава; Пряшев; 
Лондон, 1991. 3. Донцов Д. Поет апокаліптичних літ // Маланюк Є. В 
15-річчя з дня смерти. Філадельфія, 1983. 4. К/иостин де, маркиз. Николаєв- 
ская Россня. М., 1990. 5. Лиман Л. Про щирого друга // Маланюк Є. Зем- 
на Мадонна. Львів, 1991. 6. Маланюк Є. Книга спостережень: Проза. Торой- 
то, 1962. Т. І. 7. Маланюк Є. Думки про мистецтво // Веселка. Каліш, 1923. 
8. Маланюк Є. Листи до Й Св. Махара // Слово і час. 1991. Хе 8. 9. Нев- 
рлий М. Поет боротьби й вселюдських ідеалів // Маланіок Є. Земпа Мадоп- 
на. Львів, 1991. 10. Сверстюк Є. Українська література і християнська тра- 
диція // Сучасність. 1999, М» 12. 11. Сковорода Г. Твори. К., 1983. 12. Ук- 
раїнка Леся. Про мистецтво. К. 1966, 13. Франкл В. Человек в поисках 
смьсла. М., 1990. 

Стаття надійшла до редколегії 04.03.94. 
М 

Оксана ДРАГАН, Львів 

Моделі вияву філософії Ф. Ніцще 
в українській літературі: 
наближення та інтерпретація 

Яким би не було ставлення до даної проблеми (час- 
то зумовлене лише звульгаризованою опінією щодо самого фі- 
лософа), розв'язувати її негативно, а тим паче оминати, немов: 
неіснуючу, було б нерозумно. Це очевидний факт в нашій лі- 
тературі, який чекає на своє об'єктивне дослідження. І дана 
стаття є спробою окреслити основні напрями спорідненості з 
філософією Ніцше (у випадку Лесі Українки) та її впливу 
(щодо Ольги Кобилянської та Володимира Винниченка), 

«Бути великим -- означає дати напрям», -- наче про себе 
писав Ніцше. Його філософія -- це своєрідний вибух, револю- 
ція в європейській культурі («я не людина; я динаміт»). За 

б



аналогією до коперніканської парадигми, його філософія стає 
тим об'єктивним центром людської культури-всесвіту, який тою 
Я іншою мірою визначає напрям розвитку наступних теорій, 
ідей, свІТОГЛЯДНИХ систем. Імпульси пішли в самій філософії, 
психологія почала науково обгрунтовувати ніцшівську надлю- 
дину. Після Ніцше література наповнюється індивідуалізмом, 
енергією | волею, боротьбою, елементами -трагізму. За всіма 
ознаками | характерними рисами тогочасної літератури, які 
викладає у праці «Мистецтво наших днів» Федір Сологуб, сто- 
їть естетика Ніцше: «Мистецтво навчилось хотіти, і велике во- 
льове напруження нового мистецтва... Прагнення до трагічного 
є другою характерною ознакою нового мистецтва» (10, с, 46|. 
Життя з низки незначних подій стає в свідомості людини части- 
ною світового процесу, яким рухає єдина воля, Така характер- 
на для літератури образність наближається до вершин абстрак- 
ци и узагальнення, де образ предметного світу -- тільки вікно 
в безконечність. 

Вплив Ф. Ніцше не має національних меж, Старше поко- 
ління німецьких письменників (Гауптман, Судерман, Гальбего) 
змінюється молодшим, яке взагалі обирає його своїм провід- 

ником. Приблизно в 1910 р, в Німеччині виникає новий літе- 
ратурний напрям -- експресіонізм, визначальні положення яко- 
го промовисто свідчать про походження. 

Нісля першої сміливої спроби переоцінювання усіх ціннос- 
тей питання " моралі входить в коло актуальних проблем 
художньої літератури, поєднуючись з проблемою індивідуальнос- 
ті та свободи (творчість Сомерсета Моема). Монотеорія над- 
людини і пов'язані з нею проблеми знаходять своє філософсь- 
ке обгрунтування і розвиток у французьких письменників-ек- 

зистенціалістів (Камю, меншою мірою Жід, Сартр, Мальро). 
І все ж, виділяючи нові тенденції в літературі, не зумовлені 

творчістю Ніцше, Микола Гнатишак подав резюме, котре зно- 

ву ж повертає до німецького філософа: «А в цілому Бен Акіба 
мав рацію. Література їде разом із цілою духовною культу- 

рою у вигаданій геніальним творцем «Заратустри» великансь- 
кій каруселі. Лише катеринка грає кожного разу іншу пі- 

сеньку» |З, с. 155|. | | 
Отже, «загально визнаний, хоч і мало досліджений вплив 

Ніцше на європейську думку і художнє слово наприкінці ХІХ-- 

на початку ХХ ст. був величезний |, мабуть, не менший, ніж 

вплив Байрона в першій чверті минулого століття» П4, с. 128. 

У цій проблемі поважне місце посідає українська література, 

бо духовна атмосфера тогочасної Європи проникла 1 до нас. 

Як писав тоді Лев Шестов, «тепер рівень ідей у всіх краях 

один і той самий, як рівень води у сполучуваних посудинах» 

93-



П5, с. 286). Перспектива переоцінювання цінностей виявилась 
як у повсякденному житті, так і в літературі. Щодо першого, 
то очевидець Їван Копач писав: «Навіть у нас, в Галичині, ба- 
чив я людей, саме молодих студентів університету, як вони 
шукали «правдивої мудрості», тобто, очевидно, полегшення для 
своєї душі, упадаючи під навіть ще добре й неспробованим тя- 
гарем думання і життя -- у Ніцшевського Заратустри» |З, с, 14), 

Через відсутність власної філософської думки, яка б живила 
ту ж таки літературу, наші письменники стояли перед необхід- 
ністю так чи інакше відгукуватись на те, що відбувалось поза 
нами, вносити щось своє до світової скарбниці філософської 
думки. Така необхідність зумовила появу О. Кобилянської з 
її героями-аристократами духу, які звільняють себе від штуч- 
ного обов'язку сірої буденщини і самі собі стають ціллю, Ле- 
сю Українку з її індивідуалізмом, нахилом до трагічного, Во- 
лодимира Винниченка, котрий став піонером в українській 
літературі щодо розв'язання морального питання у взаєминах 
чоловіка і жінки. Інтерпретація ніцшівських мотивів відбува- 
лася у нього через призму С. Пшибишевського, який розвинув 
ідею «волі, що народжується з інстинктів». 

Це була перша хвиля такого визначного для світової куль- 
тури літературно-громадського руху. Слід зазначити, що тво- 
рили згадані митці в контексті письменства, котре все ще від- 
стоювало право на існування перед російським і водночас ви- 
борсувалось зі селянської проблематики, борючись за нові 
теми. Свій тиск чинив і ригоризм української культури. Умов- 
ності творчої діяльності («визвольна місія» літератури, «про- 
світництво») визначали форми літературної творчості. Звід- 
си -- недиференційована система стилів і жанрів, яка часто 
призводила до народницького літературно-естетичного консер- 
ватизму. 

Але започаткований напрям розвивався далі. І вже в 20-х 
роках українського літературного ренесансу розпочинається но- 

ва хвиля (зазначимо, що В. Винниченко продовжував творити 
в тому ж ключі, але вже на якісно новому рівні) -- продов- 
ження літературної традиції, яка бере початок у філософії бут- 
тя А. Шопенгауера, С. К'єркегора і, зокрема, Ф. Ніцше. Це 
інтелектуально-аналітична проза В, Підмогильного, індивідуа- 
лістичні поезії Г, Чупринки... 

94



Зіставлення філософії Ніцше і творчості Лесі Українки 
в контексті європейської культури 

кінця ХІХ--початку ХХ ст. 

Трактування творчості поетеси як відкритої системи для 
інтерпретації дає змогу дослідити проблему «Леся Українка 
і Фрідріх Ніцше». Проблему, можливо, дратівливу з огляду на 
«славу» філософа. Але закрити назавжди це питання, посила- 
ючись на часто цитований лист Л. Українки до 0. Кобилянсь- 
кої (11, с. 111), було б занадто просто. Тим більше, коли маємо 
справу з таким складним процесом, як творчість, основу якої 
становить психологічний аспект з його підсвідомим рівнем. 
Зрештою, якщо говорити про феномен заперечення, то він та- 
кож дає плідні результати, як і феномен наслідування. На під- 
твердження даної теми правомірно буде навести міркування 
самої Л. Українки щодо Гауптмана, але з таким самим успі- 
хом їх можна віднести і до Ніцше: «Наслідувати його може 
лише той, хто переживає сам його настрій, але це вже не буде 
наслідування, подібно до того, як в самого Гауптмана це не 
самонаслідування, коли він постійно повертається до своїх 
улюблених ідей і положень» (12, с. 134). 

Підстави для такого дослідження дає тематична та ідейна 
спорідненість творчості Л. Українки та Ф. Ніцше. Дух епохи, 
який гостро відчували ці геніальні люди, зумовлював таку 

- аналогію. Якщо вдаватись до загальної типології, то в твор- 
чості поетеси, як і в Ніцше, є чітке розмежування понять 

страждання і співчуття. З особистого мотиву і світосприйняття, 
де вся історія, як «особисто пережита, -- результат особистих 

страждань», трансформується в основний постулат цілої фі- 

лософії Ніцше, Для Лесі Українки -- це об'єктивна умова тра- 
гедії, «що дає глибінь і зміст життю», це та необхідність, Ко- 

тра рухає життя, не дає звиродніти і допомагає людині осягнути 
вартість щастя. | 

Такий мотив Зеров пояснював і станом здоров'я Лесі Ук- 
раїнки: «..А на грунті власної хвороби та страждання над- 
звичайна чутливість до всякого страждання, тонкий ІНСстинкт, 

що допомагає їй знайти стражденних там, де їх навіть не пі» 

дозрюють «равнодушнье очи» |7, с. 380). Звідси 1 самотність 
поетеси, також суголосна з Ніцше. 

Чи не визначальною причиною самотності в обидвох ви 

падках було нерозуміння сучасників. У цьому полягає траге- 

дія генія, який з'являється занадто рано, коли срочно ще 

не виросло до розуміння побачених ним проблем, Звідси боре 
початки індивідуалізм -- визначальний мотив творчості Ф. Ніц- 
ше та Л. Українки, | 

95



Потужний струмінь індивідуалізму єднає обох митців. Ко- 
ли філософ виступав проти нужденності, філістерства, здрібнін- 
ня людини і кризи культури (і це передусім щодо німців), то 
«Леся Українка з'явилась в період тяжкої кризи української 
інтелігенції. 

Українська література займалась або апофеозом минулого, 
або оплакуванням мужицької долі... Політична думка безпоміч- 
но блукала між прагненням створити самостійні цінності й іде- 
алізацією примітивності під прапором «домашнього вжитку» 
|5, с. 52|. Така активна позиція щодо проблем сучасності (зга- 
даймо Ніцше; «Ми повинні безупину народжувати наші думки 
з нашого болю») зумовила своєрідний характер їхньої твор- 
чості. Вже згадуваний нетиповий ранг і масштабність філосо- 
фії Ніцше як розповідь про своєрідну «подію», де реакція на 

- дисонанс зумовлює казус Ніцше -- «більше поле битви, ніж 
людина», і Леся Українка, котра, «як рідко хто, була покликана 
якраз сама розрубувати ті вузли з тим, щоб не чимсь осібним, 
а суцільною істотою обернутись у подію світової літератури» 
(4, с. 148). 

Індивідуалістичні настрої Лесі Українки оформляються в 
ранній ліриці і вже особливої масштабності та глибини трагіз- 
му набувають у драматичних творах, де інтегруються в бурх- 
ливий протест проти здрібнілості, раболіпства і апатії суспіль- 
ства («На руїнах», «Оргія»), проти панування бездарної біль- 
шості («У пущі») -- конфлікт між громадою і особистістю. 

Яке підгрунтя індивідуалістичних мотивів поетеси та ступінь 

наближеності до Ніцше? З упевненістю можна сказати, що це 

був гуманізм, але трагічний за своєю суттю, бо митець завжди 

лотребує діалогу. Ї тим визначніший індивідуалізм обидвох, 

підживлюваний сильною волевою стихією. У Ніцше це від Шо- 

пенгауера, у Л. Українки -- від органічного злиття з європейсь- 

ким вольовим мистецтвом і почасти від сили власного духу. 

Феномен трагічного у творчості Л. Українки пов'язує вже 

згадуваний індивідуалізм з античним ідеалом. Цей ідеал, влас- 

птивий як поетесі, так і Ніцше, трансформується в творчості обох 

в антихристиянський дух, який, проте, не слід розглядати як 

атеїстичні погляди. Цей дух випливає з поняття боротьби, ко- 

тру трактуємо як необхідність житті. ; 

В Ніцше він складається в цілу систему нігілізму. Його фі- 

злософія повертається навколо проблем бунту, що випливає 3 

твердження «Бог вмер». І якщо Ніцше нападає на християнство, 

то в першу чергу це стосується моралі. Моральна поведінка для 

нього (і та, образом якої став Сократ, і-та, яку сповідує хри- 

«стиянство) сама собою вже ознака декадансу. Вона засуджує 

-світ пристрастей і мук в ім'я гармонійного світу, від початку 

.96



1 до КІНЦЯ вигаданого. Для Ніцше справжня мораль невідділь- 
на від тверезості розуму. 
Як характерну рису творчості Лесі Українки майже всі до- 

слідники (незважаючи на позиції) вирізняли антихристиянсь- 
кий дух, у творах поетеси він ототожнювався з «еллінізмом». 
Цей термін, введений у лесезнавство О. Бургардтом, охоплював 
передусім прометеївський дух непокори, тугу за гармонією, за 
красою сили. Леся Українка не погоджується з християнським 
упокоренням і царством «не з цього світу»; вона бачить в ре- 
ліги пригнічення індивідуальності, відмову від боротьби, домі- 
нування найгіршого в людині-- слабкості, непротивлення злу. 
Врешті-решт вона прагне піднести людину до рівня Бога. Бур- 
гардт, порівнюючи еллінізм Анатоля Франса з еллінізмом Гай- 
не, вважав, що Леся Українка більше споріднена з першим, 
оскіЛЬКИ для неї він був «священним символом»: 

Я честь віддам титану Прометею, 
Що ке творив своїх людей рабами... 
Боровся не в покорі, а завзято, 
І мучився не три дні, а без ліку... 

Ян Бургардт розглядає ці рядки як «ненависть до Назарейст- 
ва і справжнє, щире захоплення еллінізмом», а Филипович 
аналізує образ Прометея -- символ боротьби і непокори, вони 
підводять нас до спорідненості Лесі Українки з Ніцше, Різниця 
лише в тому, що перший не вказує прямо на філософа. 

Як Леся Українка, так і Ніцше не оминули в своїй творчості 
образу Дон Жуана. Але якщо Л. Українка присвятила йому 
одну з найкращих своїх драм, то в Ніцше не знайдемо подібно- 

го твору. Дон Жуан для нього -- ліричний герой усієї твор- 
чості філософа, в якому символізується сам автор. 

Ніцше характерний демонічною пристрастю до пізнання. Йо- 
го ставлення до істини сповнене цікавої спраги, яка НІКОЛИ Не 

всякає. Він, мов зачарований мандрівник, шукає істину, зна- 

ючи наперед, що її не існує. Дон Жуан в уявленні філософа се 
зовсім не епікуреєць, не хтивий розпусник: цьому аристократові 
чужа можливість пересичення. Мисливець на Жінок сам стає 
жертвою полювання, жертвою спокуси. Так і Ніцше шукає тіль- 

ки заради пошуку, істина для нього у всіх проблемах на мить 

і ні в одній назавжди. Тому історія пізнань філософа (як і 

пригоди Дон Жуана) наскрізь драматична і призводить до не- 

минучої катастрофи. - і - 
Подібно трактувала цей світовий образ і Л. Українка, перед- 

бачаючи такий самий результат: «Вони (герої Гауптмана. -- 

О. Д.), як Чайльд Гарольд і Дон Жуан, саме через те самотні, 
що прагнуть до надто тісного єднання, що надто ідеальні вн- 

моги ставлять оточуючим, настільки ідеальні, що самі не могли 

7--2292 у 97



б задовольнити їх зі свого боку. Вони навіть усвідомлюють, 
наскільки їхні ідеали вищі за них, і в цьому, напевне, їхня го- 
ловна мука, і все ж цією самою свідомістю вони вищі серед- 
ніх, врівноважених натур, тому що в їхньому незадоволенні зав- 
даток кращого майбутнього» (12, с. 138|. 

- Дон Жуан з «Камінного господаря» -- це лицар волі, який 
стоїть поза межами ліодського життя, щоб не заплутатись у йо- 
го тенетах. Він сильний і щасливий, коли йде «за щирим голо- 
сом свойого серця», Але коли, нестримний у своїй сваволі, під- 
падає гедоністичним настроям, зраджує самому собі, гине -- 
втрачає свою міць і кам'яніє. 

«Лісова пісня» -- твір, на якому чи не найрельєфніше вия- 
вились паралелі з філософією Ф, Ніцше (маємо на увазі «На- 
родження трагедії з духу музики»). На часі стояла проблема 
роз' єднання природи і людини, де перша -- символ первісного 
й органічного життя, а друга -- символ людського життя як си- 
стеми цінностей, умовностей, моральних норм -- культура. Роз- 
глянуті поняття в даному випадку стають важливими вихідни- 
ми пунктами. До радикальної позиції Ніцше щодо цієї пробле- 
ми Леся Українка наближається в «Лісовій пісні», де ми зу- 
стрічаємо своєрідне зіткнення культури людей і природного 
життя лісу. Якщо вдаватись до узагальнення, то обом творам 
властивий дуалізм. 

Цю бінарність спостерігаємо в першій роботі Ніцше, де вона 
втілюється в двох протилежних прагненнях: аполонічному та 
діонісійському, З одного боку, «сонцесяйний» бог Аполлон, тво- 
рець пластичних образів як «повне відчуття міри, самообмежен- 
ня, мудрий спокій бога», Отже, хаотичну світову круговерть він 
перетворює в уяві греків у міру і лад. Тому й виникає, хоча 
ілюзорний, але впорядкований світ, в якому жити спокійніше 
ї простіше, де засобом «художнє міжмир'я олімпійців» прихо- 
вувались «титанічні сили природи». Людина стає цивілізованою, 
з'являється власне культура як система обмеження. 
З другого боку, «осяйному» Аполлонові протистоїть Діоніс -- 

шалений бог хаосу, музики і «сп'яніння», під чарами якого не 
лише з'єднується людина з людиною: «сама відчужена, ворожа 
або підкорена природа знову святкує свято примирення зі сво- 
їм бідним сином -- чоловіком.,,». 

У такий спосіб Ніцше окреслив дві сфери -- сферу. культури, 
слова, ритму, міри; і сферу первісного життя, танцю, в якому 
людина з художника перетворюється на художнє творіння. 
Сприймаючи культуру як щось обмежуюче і штучне, Ніцше 
застерігав проти хворобливої тенденції до підміни нею самого 
життя, до кінця не пізнаваного, де приховуються невихориставі 

творчі. потенції людини. 

98



Ту ж саму глибинну проблему спостерігаємо в «Лісовій піс- 
ні» Лесі Українки. Зовнішні паралелі очевидні: та ж сфера 
культури -- посполитий світ Лукаша, його матері й Килини, 
частково «колаборуючий» дядько Лев -- і та ж сфера первіс- 
ного життя -- це природа з її лісовою нечистю. Те ж саме про- 
тистояння колись єдиних світів: ритуал, традиція, розум і на 
противагу первинний, таємничий і невинний у своїй безпосеред- 
ності світ лісовиків як «рудимент діонісійського світу старої 
Греції» (2, с. 109). Говорячи про таку аналогію з Ніцше, дохо- 
димо висновку про те, що глибинність, на перший погляд, про- 
стої схеми досягнута Л, Українкою скоріше інтуїтивно, ніж сві- 
домо. 

Символом природи для Лесі Українки стає Мавка, що че- 
рез кохання здобуває душу. «Основна тема «Лісової пісні» -- це 
тема «природи», що набузає «душу», романтична натурфіло- 
софська тема живої природи, історія Мавки, «лісовички», що 
обертається в Психею, спроба символістичного відтворення мі- 
фу про природу, що, перебуваючи в становищі одриву, перема- 
гає цей розлад і повертається до первісної єдності людського 
і стихійного. Цей поворот до єдності здійснюється в музиці» 
19; с. 1591. Я і 

Таке розв'язання проблеми ворожості людини і природи, 
як бачимо, співзвучне ніцшівському погляду. Як відомо, свою 
працю Ніцше писав під впливом Вагнера, у творчості якого му- 
зичне мистецтво піднеслось на недосяжні вершини, а в музиці 
виявилась стихійна основа буття в її чистому вигляді. У коханні 
(як природній пристрасті) й музиці людина зближується з при- 
родою і поринає в стихію. | 

Таким постає перед нами простий селянський хлопець Лу- 
каш, із сопілкою в руках він -- дивний і незвичайний музика, 
чарівник, який своєю грою будить природу. Так само перетво- 
рює величну, але байдужу та холодну природу кохання. Лу- 
кашева пісня збудила і Мавку, згодом вона стає й мовою їх- 
нього кохання. - | 

Зі зовнішнього вияву драматичної дії, її акомпанементу (як 

видно з назви, драма Л, Українки є пісенною, «мелійною») му- 
зика стає суттю драми, Пісня пробуджує Мавку зі сну, зроджує 

в ній кохання, дає їй душу, кличе з лісу на «людські стежки», 
вчить страждати і, врешті-решт, губить її. З «духу музикн» на- 
родилася трагедія Мавки -- зрада самої себе. Щоб покохати 
людською любов'ю «навіки» (все навіки!), вона повинна обме- 
жити: свій неосяжний світ рамками людської етики, котру не- 
спроможна збагнути. Пригадайте її здивування з приводу засте- 
реження Лісовика про втрату волі. Для Мавки воля -- це 
щось об'єктивне, іманентне самому життю, Зрештою, вона по- 

7 99



Р
е
 

-
о
 

за
ч 

РА
РА
Д 
У
Р
Н
И
 Уа

 

кохала не власне Лукаша, а його пісню, музику ліодської душі, 
те в Лукашеві, чого він сам в собі не розуміє. 

Ще одна спроба контакту цих двох сфер, окреслених у дра- 
мі, але вже з боку світу культури, також закінчується пораз- 
кою. Через музику Лукаш входить у світ Мавки, ніцшівський 
світ сатирів. Фактично йому це вдається зробити, незважаючи 
на формальне прочитання тексту, але це для нього -- зміна сво- 
єї суті; він божеволіє, Культура -- протилежна природі сфера -- 
своєю іманентною обмеженістю не дає змоги Лукашеві пере- 
бороти прозу буденного життя, органічно вжитися зі своєю твор- 
чістю, «своїм життям до себе дорівнятись», У цьому зіткненні 
різних світів (фантастичного і недосяжного з сірим і раціональ- 
ним) «персоніфіковано ціле життя, з яким бореться поет, тво- 
рячи свою легенду» |б, с. 60). 

І ще одне наближення до Ніцше. Це страждання Мавки, че- 
рез яке вона не боїться смерті і йде до вічного життя -- ніц- 
шівське «вічне повернення»: 

НИ Я жива! Я буду вічно жити! 
Я в серці маю те, що не вмирає. 

Отже, сторінки «Лісової пісні» стали полем боротьби про- 
заїчного і культурно-аполлонічного з поезією, музичністю діо- 
нісійського. Така очевидна і вагома подібність ідей у творчості 
обидвох геніальних творців не затерла індивідуального Лесі Ук- 
раїнки, а лише збагатила її образно-поетичний світ. І якщо вона 
була далека і незрозуміла для своїх сучасників, то «це була «її 
самотність на верхів'ях», далеко від «пахощів облесливих до- 
лин», самотність творця, що в горах повинен, як Заратустра, 
передумати всю свою мудрість, щоб у належний час понести її 

в долини, віддати людям» |7, с. 400). 

Відображення філософії Ніцше 
в творчості 0. Кобилянської 

Питання зв'язку О. Кобилянської з Ніцше виникло мимоволі, 
завдяки самій письменниці -- вже перші літературні критики 

знаходили в її творах рясні цитати з автора «Заратустри», іно- 

ді навіть в оригіналі. Отже, оминути його було неможливо. 
Але відразу виникає довільність у трактуванні цього питання, 

яка мотивувалась ще й позитивним чи негативним сприйняттям 

ідей німецького філософа. | 
При огляді критичних статей, присвячених прямо чи побіж- 

но цьому питанню, вирізняються три позиції щодо даної пробле- 

ми: одні беззастережно залучають О. Кобилянську до «ніцше- 

анців» (С. Єфремов, В. Коряк, А. Дорошкевич), другі вважа- 

ють вплив Його на письменницю чисто формальним (М. Євшан, 
М. Сріблянський, В. Дорошенко, О. Грицай, О. Луцький), тре- 

100



ті говорять про інтерпретацію філософії Ніцше на українсько- 
му грунті в особі Кобилянської (О. Маковей, Л. Луців, Г. Хот- 
кевич). На нашу думку, рація на боці останніх, У цьому ми пе- 
реконаємось при більш детальному аналізі творів письменниці. 
Хотілося б ще звернути увагу на позицію Лесі Українки, яка, 
торкаючись питання зв'язку О. Кобилянської з німецькою куль- 
турою (закиди галицької критики в так званій «німеччині»), 
зокрема впливу Ніцше, дала свою позитивну оцінку, мотивую- 
чи її об'єктивними обставинами, котрі заторкували пе лише 
письменниціо, а й ціле громадсько-літературне життя: «0, Коби- 
лянська, перебувши чималий вплив філософії Ніцше, порива- 
ється часами до «надлюдського» (йреагтеп5сПіїспез) ідеалу, і 
це заводить її не раз у млисті, абстрактні мрії, але зате пара- 
доксальний дух того філософа розвив у молодої буковинської 
писательки далеко більшу відвагу думки і фантазії, ніж ми 
звикли стрівати у більшості австро-угорських лисьмовців. Про- 
тест особи проти околу, що конечно викликає за собою пориван- 
ня іп5 Віаиц Біпеїп, становить неминучий момент історії літера- 
тури кожного народу, такий момент, здається, тільки тепер влов- 
ні настав для української літератури...» |13, с. 278). 

Для розгляду цього питання важливо також ознайомитись 
з позицією самої авторки. У листах до О. Маковея, в автобіо- 
графії, написаній на прохання професора С. Смаль-Стоцького 
(«Про себе саму»), О. Кобилянська свідомо і відварто писала 
про вплив на неї Ніцше, часто цитувала філософа, радила Ма- 
ковею прочитати той чи інший твір. Проте згодом вона дає вже 
зовсім протилежну оцінку цьому явищу. На думку Л. Луціва, 
така зміна викликана негативною атмосферою і опінією, які 
складалися навколо імені самого філософа в українському гро- 
мадянстві. Після 1902 р. О. Кобилянська не посилається більше 
відкрито на самого Ніцше і не наводить уривків з його афо- 
ризмів, хоча все-ж залишається під його впливом -- ідеї захо- 
вані тепер куди глибше, а її герої виголошують уривки з афо- 
ризмів від себе, на вказуючи на джерело. 

Виходячи з такої непослідовної оцінки і позиції письменни- 
ці щодо німецького філософа, основний акцент слід ставити 
на аналіз творів Кобилянської, де її авторське поетичне «я» на 

могло заховатись... 
"Перше, що їх об'єднує -- це мотив самотності. Але якщо в 

Ніцше він має ще й відтінок трагізму, то в Кобилянської ви- 
кликаний швидше сприйняттям самотності як необхідності для 
самозаглиблення. Символізуючи в Заратустрі себе самого і свої 
ідеали, потрясіння і дисонанси власної душі, Ніцше твердить: 
«Найбільші події -- це не ті наші найголовніші, але найтихіші 
години». «В моїм житті так мало подій, а однако ж скільки 

101



відчула я, скільки передумала», -- відповідала в унісон Натал- 
ка з «Царівни». 

Иде в гори від людей Заратустра, щоб насолоджуватись сво» 
їм духом і самотою. Для нього -- це спосіб шукати дорогу до 
самого себе. До усамітнення прагнуть і герої Кобилянської, 
видаючи тим потаємні прагнення письменниці. «Я чую хвили- 
нами свою душевну самоту, мов щось живе, -- говорить Бог- 
дан Олесь. -- Чую, як вона лізе на мене, вимагає, випрошує 
щось від мене, а далі бере верх наді мною» («Через кладку»). 
Самотні серед людей Нестор і Маня Обринські («Через клад- 
ку»), самотня і Наталка Веркович («Царівна»). Кобилянська, 
як бачимо, культивує самотність як засіб підкреслення інди- 
відуальності своїх героїв, для їх внутрішнього розкриття, для 
лізнання самого себе: «Кожний чоловік раз в житті зупиня- 
ється і не знає, куди звернутись. Я свою дорогу знаю. То са- 
мота. Вона вп'ялила свої грізні, холодні очі в мене і моргає 
до мене, Я йду. Я тобі буду служити, ти велика безсердешна 
самото, і пісні свої покладу у ніг твоїх» («Акорди»). 

Характеризуючи чи не кожного героя, Кобилянська завжди 
звертає увагу на спадковість, зазначаючи, що вони «мають» по 
батькові, а особливо по матері. Так, Орядин підмічає, що ха- 
рактери успадковуються, і тому свою «страсність» він пояс- 
нює тим, що в жилах його тече не зовсім «біла» кров. І ге- 
роїня «Природи», мати якої була знатною дамою, пояспює 
свою «зраду» аристократичній поведінці (вгамувала з відчай- 
душною відвагою коня) «смішним спалахненням, невчасним 
зворушенням плебейських інстинктів». і 

Особливо помітним вплив Ніцше виявився в походженні 
героїв Кобилянської. Всі вони як не родові аристократи «шля- 
хетного походження», «гербові» (навіть квіти), то щонаймен- 
ше обранці долі. На запитання, чи він «гербовий», Нестор Об- 
ринський відповідає: «Так, але наш диплом шляхетства затра- 
тився зі смертю нашого діда. Батько мій відносився байдуже 
-до поновлення його...» І коли пан Маріян говорить, що «кож- 
ний народ гордиться своєю шляхтою, лиш один українець ві- 
докремлюється.. з того вінка людських окрас», то зрозумілою 
стає така настирливість у цьому питанні Кобилянської: «Ми 
повинні й над тим застановитися, чи не було б узнати й плека- 
ти, як цінну, і силу шляхетства не лише душі, але й імені, 
себто піддержувати невмиручість пам'яті предків, що надали 
своїми геройськими вчинками славу й блиск своєму імені» 
(«Через кладку»). Прикладів можна навести багато, але всі 
вони свідчать не про самоціль письменниці і предмет погорди 
над інщими, а про бажання Кобилянської піднестись вище в 
духовному світі, створити українських аристократів як за по- 

102



ходженням, так і за духом. Наталя записує в щоденнику: «Че- 
рез його (д-ра Марка) порозуміла я справжній аристокра- 
тизм, про який розписувався так загадочно, а зараз так сильно 
т пориваючо новочасний філософ Ніцше». 

Але основним питанням, яке відобразилося у творчості Ко- 
билянської чи не найяскравіше, були «надлюди» Ніцше. Вони 
люблять життя і не бояться смерті, бо перемагають її знанням 
про «вічний поворот», Йдеться про так званий «вгликий полу- 
день, коли чоловік стоїть посередині своєї дороги між звірями 
1 Ннадлюдиною». 

Це поняття письменниця також запозичує, а після його зас- 
воєння вже не вказує на джерело, а подає як самостійне. На- 
талка, говорячи про Орядина («Царівна»), згадує: «Казав ма2- 
ні моє полудне тепер». І коли Оксана запитує, що це має 
означати, вона пояснює, що це досягнення всього (правда, вага- 
ється, чи в справах, в інтелігенції, чи в почутті й думці). Спо- 
стерігаючи різне трактування цього поняття (Кобилянська го- 
ворить про полудне українського народу, воно асоціюється і з 
Наталчиним одружгнням), бачимо його специфічність, на від- 
міну від ніцшівського, Очевидно, це вже інтерпретація самої 
письменниці -- запозичений термін має інше семантичне наван- 
тажання. 

Спільність думок митців відбилась у поглядах на взаємини 
чоловіка й жінки, Якщо Кобилянська ніцшівський афоризм: 
«Ідеш до жінки -- не забудь батога!» оцінювала як орієнталь- 
ний вплив, то погляди Ніцше на подружнє життя вона поділяла. 

Письменниця, одна з провідниць жіночого руху в Галичині, 
в своїх творах дуже обережно ставилася до питань еманси- 
пації. Йдеться про тверезе прагнання її героїнь здобути якесь 
становище в суспільстві і, «віддаючи... свої услуги, станути собі 
самій цілліо». Проте дійсність перешкоджає їхнім сподіванням, 
і вони все-таки виходять заміж. Чи не тому не змалювала Ко- 
билянська ні однієї жінки, щасливої баз подружжя-материн- 
ства?! і Ь 

Щодо питання «вищих людей» О. Кобилянської, то, здаєть- 
ся, письменниця не розуміла до кінця ніцшівського поборення 
людини. «Вищі люди» в Ніцше -- це міст, через котрий потріб- 
но прийти до надлюдини. У Кобилянської ідеалом були вже са- 

мі «вищі люди» (звідси ота «туманність» ідеї, про яку вона 

згадувала в автобіографії). і тоди 
Слід зауважити, що валика кількість ідей письменниці, які 

прямо чи опосердковано стикаються з думками Ніцше, так чи 
ішакше не є чистим віддзеркаленням, а по-своєму зрозумілі, по- 

дані через світорозуміння авторки. | 5 
Ольга Кобилянська-сприймала філософію швидше емоційно, 

103



о
т
е
 

те
рф

ев
еф

о 
Гу
 

во
 

«й
 

Й
 

р
а
н
а
 
«
т
ь
 

Йо
 

А
В
 

РР
О 

не вникаючи у внутрішній зміст положань, поділяючи або від- 
кидаючи їх, І тому вона не передала засобами художнього об- 
разу ніцшівської надлюдини. Треба було мати змогу творити 
в літературі (наприклад, французькій), яка б на той час прой- 
шла необхідний шлях розвитку до абстрагування від соціально- 
політичних умов. Про таку ситуацію в українській літературі 
не могло бути й мови. Герої Кобилянської, починаючи високи- 
ми ідеями «бути собі самим ціллю», завжди мимоволі верталися 
на землю, до суспільних проблем, які хвилювали письмен- 
ницю. Другою причиною була традиція «прив'язувати» літера- 
туру до потреб буденного життя, традиція розглядати пись- 
менника як речника уярмленого народу. 

При всьому впливові Ніцше надлюдина залишилась для Ко- 
билянської чимсь абстрактним, ірраціональним. Індивідуаліст 
Ніцше назавжди залишився індивідуалістом для самої Коби- 
лянської, 

Пошуки нової моралі 
у творчості Ф. Ніцше та В. Винниченка 

Незадоволення закостенілою сучасною мораллю, котра при- 
гнічувала індивідуальність, висувала абсурдні умовності, орга- 
нічно входило в життя суспільства кінця ХІХ--початку ХХ ст. 
Таке незадоволення мало цілком природні причини: за турбо- 
«тами про колектив часто забували принципову вартість одиниці, 
інтереси живої людської особи; сповідували мораль, яка часто 
шкодила не лише розвитку індивідуума, а й колективу. Руйнів- 
ником традиційних цінностей виступає Ф. Ніцше. В антиномії 
«мораль або свобода» він обирає свободу, але свободу від мо- 
ралі, хоч і для моралі, де остання виступала як фантазія віль- 
ного індивідуума. «Ми повинні звільнитися від моралі...» -- 
ось що було почуте, а ось непочуте: «..щоб зуміти морально 
жити», 

Такими пошуками нової моралі окреслюється творчість і 
В. Винниченка. Палке бажання знайти і створити нову сферу 
моральних відносин людини наближає нашого письменника до 
Ніцше. Німецький філософ, вважаючи мораль людським витво- 
ром, стверджував, що люди мають право змінювати її й удо- 
сконалювати: «Чи так само, як люди свідомо думають над удо- 

сконаленням знарядь праці, не повинні вони думати свідомо над 
поліпшенням моралі?» 

Виходячи з положення, що нічого особливого на світі немає, 
В. Винничанко також вважає за необхідне перегляд моральних 
норм. Адже закономірно, що процеси зміни й оновлення у люд- 
ських стосунках на різних рівнях (культурному, соціальному) 

и



повинні позначитись і на моралі, яка є їхнім породженням. То- 
му на певному етапі розвитку вироблена раніше моральна си- 
стема починає сковувати людину, її волю, бажання, гальмувати 
й розвиток. Проте відразу повстає інша проблема, Враховую- 
чи наявність у психіці людини елементів консерватизму та силу 
звички, зрозумілою стає негативна реакція людей на будь-які 
спроби, котрі б могли похитнути підвалини їхньої традицій- 
ності. 

Отже, В. Винниченко, як і Ніцше, визнаючи необхідність мо- 
ралі, застерігає, що її «заповіді», правила «не повинні навчати, 
силувати, вони можуть тільки організовувати досвід інстинкту 
та розуму» |Ї, с. 356). У цьому зв'язку слід розглядати і про- 
блеми співвідношення інстинкту та розуму. Винничгнко, слідом 
за Ніцше, надає переваги все ж природній основі в людині: 
«Але для чого розум? Чи не для того, щоб усі інстинкти всіх 
людей були задоволені? Убивши ж інстинкти, чи не вбиваємо 
ми самих с2бе?» |Ї, с. 41). 

Майже всі дослідники творчості Винниченка зазначали, що 
намагання письменника творити нові вартості давало «щось 
штучне, вигадане, невдале» (С. Єфремов). І якщо деякі з них 
поширювали думку на всю творчість Винниченка, то для об'- 
єктивної оцінки слід зазначити, що це стосується лише перших 
його драматичних творів («Щаблі життя», зокрема «Метепіо»). 

них простежується схематичне і штучне перенесення думок 
Ніцше в тканину художнього твору. Так, питання німецького 
філософа: «Чому для старої людини, яка відчуває занепад сил, 
має бути достойним терпіти своє повільне знесилення і руйну- 
вання, ніж зовсім свідомо покласти йому край?» знаходить 
свій відгук у «Щаблях життя». Головний герой Мирон вважає 
за доцільне вбити свою стару матір, яка страждає від хвороби. 
Проте ні Ніцше, ні Достоєвський, який вперше порушив пи- 
тання «разрешения крови по совести», не розв'язали його, вка- 
зуючи лише на проблематичність, й 

Певності, що таке вирішення проблеми сприяє розвиткові 

ліодського «я», у Винниченка немає, а в його героїв немає навіть 
розуміння глибини тих питань, котрі випливають з ніцшівсь- 
кого «все дозволено». з 

Та ж сама схематичність спостерігається і в інших питаннях 
(щодо шлюбу, дітей, частково і щодо моралі «чесності зі со- 

бою»). Це пояснюється тим, що Винниченко шштучно переніс 

ідеї Ніцше до своїх творів, лише переказав їх устами своїх 
героїв, не намагаючись втілити в художні образи. Варто тут 
згадати застереження самого філософа, яке частково пояснює 
таку схематичність: «І мені хотілося б застерегти палких юна- 
ків, які прагнуть виробити собі світогляд -- нехай вони не див- 

105.



-гляться на моє вчення як на провідну зірку в житті, хай див- 
ляться на нього як на тези, котрі вимагають серйозного обто- 
ворення і з практичним вживанням яких людство мусить ще 
почекати до того часу, поки воно значною мірою не забезпе- 
чить себе від будь-яких сумнівів і заперечень». 

Вже в наступних творах і особливо в «Щоденнику» спосте- 
рігаємо виважене і глибинне осмислення ідей Ніцше та оригі- 
нальне потрактування їх самим Винниченком, Особливої ува- 
ги заслуговує його оригінальна етико-психологічна концепція 
«чесності зі собою» -- своєрідний еквівалент суспільної мора- 
лі. Власне цей принцип він намагався ввести в образну та сим- 
волістичну систему своїх творів. Ставлячи в центрі всього існу- 
ючого неповторну та своєрідну індивідуальність і розглядаючи 
її з погляду філософії Ніцше, «чесність зі собою» стає тим мо- 
ральним принципом в особливому значенні Ніцше, коли для лю- 

. дини «все дозволено». Кажучи словами самого філософа, та 
людина, котра діє згідно зі своїм розумом, тілом, абсолютно не 
рахуючись з «мораллю рабів», не грішить, бо йде слідами муд- 
рої матері-природи, яка хоче витворити «надлюдей». Цікавими 
з цього приводу є слова Ніцше: «Я не можу визнати великою 
людину, у котрої немає чесності зі собою, -- лицемірство перед 
собою викликає в мене огиду». 

Винниченкова «чесність зі собою» -- дуже подібний прин- 
цип, етична норма. Основою його концепції є гармонійне поєд- 
нання бажань і вчинків вольової, активної ліодини. Суть свого 
морального «еквівалента» письменник сформулював так: «Будь 
чесним з собою. І коли ти сам перед собою почуваєш, що ти не 
зробив нічого гидкого, то май мужність перебороти біль і ясно 
дивитись в очі собі й іншим. І коли ти почуваєш, що ні. розум 
-твій, ні почування не протестують проти твоїх вчинків, то три- 
май спокійно голову, не допускай болю...» |, с. 250). 

Носій філософії Винниченка за своїм характером наближа- 
«ється до ніцшівської надлюдини -- це людина, повна енергії й 
сили, свідома своїх життєвих принципів, що повинні йти від 

- почування та розуму, в яких вона впевнена і може в будь-якій 
життєвій ситуації їх дотримуватись і відстояти, Ця людина має 
стати «володарем свого внутрішнього світу без огляду на 308- 
нішні умови, без огляду на колишні розуміння своєї гіднос- 
ті» 1, с. 250). 

Спільною для обох митців є необхідність боротьби як умо- 
ва життя в пошуках справжньої гармонії. Винниченко в «Со- 

- пячній машині» показує, що немає справжнього життя в без- 
дцільному, непотрібному добробуті, в анархічній свободі -- це 
не життя, а повільний занепад і звиродніння. Такий погляд 
«співзвучний роздумам Ніцше про безвихідь людини перед по- 

406



стійним перебуванням в щасті, якого вона завжди палко 
прагне, 

Вся філософія Ніцше -- це бадьоре «так» життю, незважа- 
ючи на всі його протиріччя; це повнота життя, активність і оп- 
тимізм, сильна вольова стихія. І в унісон звучать філософські 
роздуми самого В. Винниченка: «Єдина ціль, зміст і рація 
існування всього сущого, а найпаче живого, -- це почування 
повноти і гармонії всіх сил, прагнення жити і в самому проце- 
сі життя мати найвищу, вичерпуючу сатисфакцію» |Ї, с. 424|. 

І на завершення короткого огляду впливу Ф. Ніцше на 
В. Винниченка слід зазначити, що обидвоє були одними з не- 
багатьох (особливо це стосується першого), які випробовува- 
ли свої філософські ідеї на власному житті, . 

Враховуючи факт відродження українського народу в той 
час, який реально виключав можливість розвитку в нас інди- 
відуалістичної філософії, світогляд В. Винниченка не можна 
було на першому етапі його творчості зіставляти зі світогля- 
дом Ніцше. І лише згодом, вже за кордоном, перебуваючи 
в атмосфері європейської культури, письменник зміг наблизи- 
тися до ідей німецького філософа і дати своє, оригінальне їх 
потрактування. 

і. Винниченко В. Щоденник. Едмонтон; Нью-Йорк. Т. І. 2. Возняк Т. 
«Народження трагедії з духу музики» та «Лісова пісня». Слово--музика-- 
мовчання // Сучасність. 1992, ХМ» 2, 3, Гнатищак М. З сучасної митецької 
прози Німеччини // ЛНВ. 1928. М» б. 4. Гніздовський Яків. Український гро- 
теск // Малюнки, Графіка. Кераміка: Статті. Нью-Йорк, 1967. 5. Донцов Д. 

Поззня индивидуализма // Украйнская жизнь. 1913. М» 9. б. Драй-Хмара М. 

. Леся Українка. Життя і творчість // Його ж. З літературно-наукозої спад- 
щини // Записки НТШ. Нью-Йорк, 1979. 7. Зерса М. Леся Українка: 

Від Куліша до Винниченка // Його ж. Твори: У 2 т. К., 1990. Т. 2. 8. Ко- 

пач І. На переломі двох віків // Січ: Альманах. Львів, 1908. 9. Петров В. 

Лісова пісня // Українка Леся, Зібрання творів: У 12 т. К. 1927. 10. Со- 

логуб Ф. Искусство наших дней // Русская мнісль. 1915. Х» 12. 1. Українка 

Леся. Лист-до О. Кобилянської // Українка Леся. Зібрання творів: У 12 т. 

К. 1978. Т. 11. 19. Українка «Леся. «Михазль Крамер». Последняя драма 
Гергарта Гауптмана // Українка Леся. Зібрання творів: У 12 т. К., 1978. 
Т. 8. 13. Українка Леся. Писателі-русини на Буковині И Українка Леся. 

Зібрання творів: У 12 т. К., 1978, Т. 8. 14. Филипович П. О. Кобилянська 

в літературному оточенні // Його ж. Літературно-критичні статті. К. 1991. 

15. Христюк П. В. Винниченко і Ф. Ніцше |/ Українська хата. 1913. Хе 11. 

Стаття надійшла до редколегії 10. 05. 94 

107



Зоряна ЛЯХОВИЧ, Львів 

Деякі аспекти символістської естетики 

Володимира Кобилянського 

Література періоду 20-х років ХХ ст. міцно і назавж- 
ди посіла одне з чільних місць в історії українського письмен- 
ства. Більше того, неповне десятиліття дало для нашої куль- 
тури такий заряд, таку потенцію росту, що відгуки й прямі 
наслідки Його засвідчуємо сьогодні, наприкінці століття. Харак- 
терною ознакою того періоду є рішуче заперечення вже витво- 
реної першим поколінням українських модерністів традиції та 
одночасне творення власної новітньої концепції літератури. Та 
заперечення не було категоричним і містило також намагання 
освоїти, затвердити здобутки попереднього етапу. Саме тому 
періодика 20--30-х років рясніє цікавими оглядами, студіями 
(М. Степняка, М. Зерова, Д. Рудика та ін.), в яких робиться 
спроба об'єктивної оцінки поетів періоду «Молодої Музи», «Ук- 
раїнської Хати». Цьому періоду сучасні дослідники дають до- 
сить різноманітні трактування, залежно від їхнього погана на 
розвиток модернізму і символізму в українській літературі, на 
співмірність цих понять. Мабуть, якогось єдиного, леоавомо 
погляду на цю проблему досягнути важко і, можливо, не по- 
трібно, бо літературний процес ХХ ст. настільки різноманітний 
і непередбачуваний у своїх виявах, що давати остаточні дефіні- 
ції -- справа невдячна і даремна. Щоб штучно не обмежувати 
себе ду ана; не варто настоювати на якомусь одному визна- 
ченні, а тому найвдалішим тут буде хронологічний критерій, 

Отже, для літератури межі століть і першого десятиліття 
ХХ ст. була характерною певна спрямованість, якій свідомо чи 
несвідомо підлягали митці навіть протилежних поглядів. ех 
за словами М. Зерова, був процес акліматизації на своєму грун- 
ті здобутків європейських літератур |1, с. 17). Для Європи 
ХІХ ст. характерні величезні національні зрушення, які знайшли 
своє відображення у літературі романтизму -- руйнування за- 
шкарублості, усунення канонів і норм, вивільнення творчого ду- 
ху, перетворення його у медіум і т, д. Для України «весна 
народів» прийшла набагато пізніше, вже на межі століть. Ів 
той момент, коли майже цілком герметична, ізольована куль- 
тура отримала змогу повноцінного спілкування, обміну, у Євро- 
пі відбувалася величезна світоглядна, психологічна криза, що 
виразилась і у сфері філософії, і мистецтва (декаданс). Як у 
будь-якій літературі прискореного розвитку |б, с. 299|, а саме 

(С Ляхович Зоряна, 1995 

108



. сон перебувало українське письменство у цей пе- 

мо аа акліматизації через темпи розвитку проходив до- 

б верхово, тобто на синтагматичному, а не парадигматич- 

ому рівні. Та незважаючи на досить наслідувальний характер 

цієї літератури, перші модерністи змогли висловити потребу 

синхронізації української літератури з європейськими літера- 

турами, що передбачає високу естетичну свідомість -- харак- 

терну рису письменства ХХ ст. 

Вже наприкінці другого десятиліття відбувається епохаль- 

на подія -- поява «Сонячних кларнетів» Павла Тичини, що Й 

стало початком відліку нової поезії. Більшість поетів 20-х ро- 

ків вийшли з колиски символізму. По суті, для молодих поетів 

символізм (вживаємо цю назву, розуміючи її умовність щодо 

поезії перших модерністів) виступає вже своєрідною традицією, 

в якій вони виховуються і яку пізніше долають. У тому ж 

1918 р. з'являється «Літературно-мистецький альманах», ук- 

м пізніше -- «Музагет», ладений поетами «Білої студії». Роко 
йняло ім'я антич- видання однойменного угруповання, що прий 

ного покровителя муз. Поети різного рівня і характеру обдару- 

ових вимог символіст- вання об'єднуються навколо програм 

ського напряму, переважно російського (К. Бальмонт, О. Блок) 

1 французького зразка (Поль Верхарн, Шарль Бодлер). Симво- 

лізм -- це було власне те, добре знайоме вже українському по- 

етові і читачеві слово, яким часто оперували у колах «Молодої 

Музи» і «Української Хати». 
Музагетівці намагаються зробити наступний крок вперед, 

та це їм ще не дуже вдається, бо поезія їхня (за невеликими 

винятками) все ще має акліматизований характер. Хоча при- 

сутні набагато серйозніші вимоги до техніки вірша (ритму, зву- 

копису, строфіки) і до семантичного плану. Для багатьох з ЦЕХ 

поетів символізм став своєрідною школою майстерності, де нав- 

чились вони по-справжньому відчувати слово і ВОЛОДІТИ ним 

впевнено. Парадоксальною закономірністю був і той Факт, що 

власне на грунті символізму виростає його категоричне запе- 

речення в особі Михайла Семенка (перша збірка «Ргеіиде» 

схвально оцінена Грицьком Чупринкою). Пройде кілька років 

і вже важче буде зіставити таких поетів, як Павло Тичина, 

Олекса Слісаренко, Павло Филипович, Яків Савченко та ін. 

Але серед музагетівців є постать, котра стоїть осторонь тОодішШ- 

нього літературного життя чи через постійне відчуття відір- 

ваності від знайомого і рідного середовища, чи В СИЛУ ранньої 

смерті, що не дала вповні розвинутись таланту. 
ьший аполлонівець» (2, 

За словами Миколи Зерова, «найбіл В 

с. 8| зі всієї групи «Музагет» Володимир Кобилянський (помер 

історії літератури тільки муза" 
у 1919 р.) так і залишився в 

109



гетівцем, ніяких інших, пізніших «ізмів» він уже не здобув, І 
тому його поезія найкраще передає маніфестовані риси муза- 
гетівського світогляду і поетики. Мимоволі напрошуються певні 
порівняння з Петром Карманським, поезія якого також може 
бути «візитною карткою» молодомузівства, прямими спадкоєм- 
цями якого можна вважати музагетівців. Перші спроби молодо- 
музівців у експериментуванні зі строфою, інструментацією, на- 
віть ритмом стають для «Музагету» загальною, обов'язковою 
настановою. Більше того, вони вже сміливіше (внаслідок о0з- 
найомлення з російським символізмом) у гру зі словом вклю- 
чають ритм, використовують старі й утворюють оригінальні 
схеми строфічної будови. Сюди цілком вписуються вірші Воло- 
димира Кобилянського, на творчості якого чи не найвідчутніше 
простежується симптом молодомузівства у варіанті Петра Кар- 
манського зокрема. Виходець з Буковини, поет навчався 1912 р. 
у Чернівецькій гімназії, де під керівництвом Юліана Кобилянсь- 

кого гурт молоді знайомився не лише з творчістю німецьких і 
польських поетів, а й з поезіями «Молодої Музи», що мала то- 
ді досить значний резонанс. У цей час Володимир Кобилянсь- 
кий уклав першу збірку «Між лататтям», яка так і залишилася 
в рукописі. А перша опублікована збірка «Мій дар» побачила 
світ уже після смерті автора, у 1920 р, з передмовою Миколи 
Зерова. 

Поетика суму і смерті, характерна для всього «Музагету» і 
для покоління, що пережило Першу світову війну, лише пев- 
ною мірою була плодом літературного наслідування, хоча його 
аж ніяк не можна заперечити. Не останню роль відіграє тут і 
атмосфера невизначеності, відчуття якогось значного перелому, 
що панували у той час. Але якщо для більшості музагетівців 
«занепадницькі» мотиви були чимось тимчасовим або даниною 
«символістському минулому» (Дмитро Загул, Яків Савченко), 
то для Володимира Кобилянського «особлива, ніжна, майже 
інтимна закоханість у смерті, осені, болю, сльозах» |8, с. 120) 
була чимось надзвичайно природним і щирим, необхідним для 
самовираження. 

Уся його поезія пронизана постійним, майже фізичним від- 
чуттям присутності Метерлінкової «Непрошеної». І як у бель- 

«Гійського драматурга, вона рідко з 'являється сама, але не зни- 
кає відчуття її холодного подиху: 

До життя утома, нехіть -- 
Плаче лебідь, білий лебідь... 
Смерть так близько вже... -- ось-ось (с. 73) ". 

» Тут і далі поезії В. Кобилянського цитуються за збіркою |5). 

по



Поет вдається ії до прямих звертань (і закликів: «Ох, коли б 
боги почули та послали ранню смерть» (с. 23). Для нього 
«смерть піма -- це тільки відпочинок на безконечність літ», і 
«тільки в смерті все незмінне» (с. 3, 60). Таємничість поєтової 
любові до цього образу певною мірою можна пояснити традицій- 
ними для романтиків «вертерівськими» мотивами: 

Мрії юності вогнисті 
Стали попелом терпіння, 
Бо на порох їх розтерли 
Злоба, злидні, зло (с. 24), 

що водночас нагадують рядки Петра Карманського, теж напов- 
нені зневірою і резигнацією: 

7 Все минеться, все розрушить 
Вир буття і міль часу |З, с. бІ|. 

о Життєве терпіння, біль страждання -- це найбільше на- 
дихає Володимира Кобилянського, Вслід за Петром Кармансь- 
ким («Все пусте -- святий лиш людський біль») він приходить 
до релігії страждання: 

Хто в атомі свого страждання 
Світи безконечні відбив, 
Той знайде стежку правдиву, 
Побачить промінь мети (с. 51). 

Та все-таки між цими поетами є розбіжність: якщо Кармансь- 
кий свій біль часто проклинає, прагне позбутися його, то Коби- 

лянський цілком свідомо приймає страждання -- необхідну 

умову творчості, пізнання, загалом людського існування: 

-Я догорю без радісних вогнів, 
Мене спалить неублаганний гнів 
При вході до святині... (с. 71). 

Тільки скривавленій душі поета під силу проникнути у святи- 

ню, «понад таємне плесо тайни». Тут, поза земним життям, вій 

збудує свій храм без «кривавих драм всесвітньої меси», сюди 

(його душа нестиме найкращий дар («Мій дар»). Знову прига- 

дуються рядки Петра Карманського з циклу «Псалмн», В яких 

поет знаходить для себе місце тільки поза реальністю, Та від- 

хід його отруєний почуттям образи, «бо світ не хоче глянути в 

пропасть душі поета» |З, с. 61). У Кобилянського, на відміну від 

його дещо манірного попередника, ця тема отримує нові від- 
тінки, з'являється мотив кари, втраченої святині. | 

Людина прагне пізнати Таємницю, проникнути «у льох гли" 

бокий, що від віку зачинений був чоловіку...» (с, 59), прагне 
прочитати таємне письмо. Та воно блідне під світлом людського 

розуму. За життя людина не може, навіть підійшовши до самих 

меж, відчитати тайнопис, збагнути, «які візерунки Бог вічності 

в небі закляв» (с. 58). Поет, зробивши крок поза межі дозволе- 

ПІ



ного, не може повернути назад, стати звичайною людиною, бо 
несе вже на собі клеймо іншого світу, клеймо смерті, кари за 
зухвалу спробу: 

Я труп живий, що вже ступив ногою 
За невисокий життьовий поріг... (с. 80). 

Навіки відзначений (покараний чи нагороджений?), він загу- 
бився у цьому світі, карається, блукає, мов гріх, плентається 
без мети, «кайданник позабутий» (с. 37), «полями ходить і з 
собою тягне-водить смуток віковий» (с. 52). Цей мотив непри- 
каяного блукання знову викликає образи стомленого подорож- 
нього у пустелі, Агасфера Петра Карманського, які також за- 
кинуті у цей світ за кару і останні сили витрачають на пошук 
загубленого краю та знаходять лише слабкі відгуки, напівстерті 
сліди, забуті імена. У світ Кобилянського постійно включається 
те, що поет називає «снами наяву» чи казкою. І тут все пере- 
плітається, зливається у дивній гармонії: небо, обрій, спів жай- 

воронка, літні пахощі, сиві хмари («Там, де все переплелося»). 
Поет відчуває себе часткою вічності: 

Тисячоліття тут з вами я разом, 
Квіти і зорі, і небо моє. 
Тисячоліття витаєм над часом -- 
Час безконечний лиш нами й жнве (с. 62). 

У пантеїстичному захваті проголошує свою закоханість у де- 
рево, відчуває себе злитим з ним у єдину живу душу («Я за- 
коханий в дерево зеленовіте») і освячує це почуття пролиттям 
власної і блакитної крові дерева. Та цього коханця дерев (важ- 
ко не помітити легкий наліт епатажу) більше зачаровує «світ 
у темних тайниках» -- «ясна фата моргана» (с. 71). Більшість 
віршів поета занурені у світ півтонів і півзвуків, у вечорово- 
нічну містерію. Вслід за Петром Карманським він відкриває 
в українській поезії нічний лад символів |б6, с. 299|, позбавле- 
ний різких контрастів, пронизаний спокоєм і примиренням, 
явлений не чітко, розмито, ніби крізь завісу вечорової імли. 
Поет застосовує традиційний образ сну сріблястого, прозоро- 
чистого, нерозгаданого, щоб хоч якимось чином через вже звич- 
не, стереотипне зумовити існування отого іншого світу, що часто 
у віршах називається країною чистих зір, срібною країною. 
Кобилянський використовує весь набір атрибутів нічного світу, 
щоб викликати у читача схильність до таємничого, до пере- 
життя чогось незвичайного («Знов вечір настав безнадійний»). 
І ніч вже не лякає, а навпаки, заворожує можливістю про- 
никнути у незвідане, побачити, «чого словами не зазначиш», 
«зрозуміти «душою те, чого не знали думи», «поєднатися з віч- 

ністю». 

.112



"Для Володимира Кобилянського часто центром уваги стає 
«таємниця одвічного світла і тьмн»: Поряд з традиційним про- 
тиставленням світлого як доброго і темного, злого начал всесві- 
ту і людської душі з'являється спроба подолати таке категорич- 
че розділення цілком у дусі модерної епохи. Так, у вже згаду- 
ваному вірші «Таємниця» світло вогню (криці) стає символом 
людського розуму, його руйнівної раціональності. В іншому вір- 
ші світло -- джерело знання, досвіду, закладеного в книгах, 
«бризками серця» розсіює темряву («Натюрморт»). Але чи не 
найцікавішим є пошук синтезу двох начал, що існують лише у 
взаємоприсутності. Звідси стільки синьої сутіні, вечорового 
смерку, в якому «немає яскравих кольорів, все повите імлою, 
серпанком. Бідність кольорів у поезії компенсується вишука- 
ністю, графічністю ліній і тіней, що збагачуються сріблясто-сі- 
рими переливами: 

Вечірній сумерк кндає тінь на килим 
Під фортеп'яном у твоїм салоні. 
Твій стан гнучкий одбивсь мазком похилим 
На срібло-сірому стінному фоні (с. 41). 

Продовження цієї синтези можна побачити в опозиційній парі 
небо--земля. Присутнє традиційно-романтичне сприйняття неба 
як зосередження ідеалу, до якого прагне душа поета. У цьому 
ж ряді -- зорі, одвічні світила, райські вогні, що постійно ваб- 
ляль його, обіцяючи умиротворення і спокій. І навпроти -- зем- 
ля, сповнена страждань і відчаю. Дві непоєднальні сфери. І 
тільки ніч здійснює неможливе: закохує, вінчає таємні сонні 

хвилі з ясним промінням зір, Зникає земля, Залишається небо із 
зорями і глибінь вод як дзеркало, як друге небо. І нарешті звер- 

шується мрія поета: 

Небо! Як було ти там поза хмарами, 
Злинуть до тебе не міг я без крил, 

Та коли ти підо мною з'явнлося, 

Иду я до тебе, в хорі ясних світил (с. 57). 

Кобилянський намагається поєднати небесне і земне, Поет до- 

сягає мети, єднається з абсолютом, але шляхом подолання свого 

тської філософії, елементи фізичного існування (відгуки будднс , еле 
якої сприйняв європейський символізм). Цей же твір містить 

цікавий і дуже важливий для поета символ лебедя, вжитий на 

самому початку, здавалося б, лише для оздоблення нічного пей- 

зажу: 

Вечір насупився. Нічка задумалась. 

- В дзеркалі плеса лебідь заснув. : 

Трави заплакали, в північній темряві, 

Десь метеор потонув (с. 57). 

5--2292 
из



У контексті постової творчості цей символ не видається випад- 
ковим. Він часто використовує образ-лебедя на позначення чиг- 
тоти, туги, самотності: 

Моя любов -- мов білий лебідь, 
Черкала в хвнлях срібний шлях (с. 27). 
Тобі, мов лебідь той, співаю 
Свої заплакані пісні... (с, 35). 

У розглянутому вірші семантичний план набагато глибший. 
Відчувається дуже чіткий перегук з відомим тютчевським «Ле- 
бедем», написаним ще на початку ХІХ ст. та добре знаним у 
символістському середовищі. Невідомо, чи Володимир Кобилян- 
ський був ознайомлений з цими рядкамн, але, безумовно, він" 
добре знав популярного тоді Костянтина Бальмонта, у віршах 
якого часто можна зустріти символ лебедя. Загалом  поетів- 
символістів дуже приваблював цей образ (варто згадати хоча: 
б відомий сонет Стефана Маллярме чи переспів Михайла Драй- 
Хмари). Мабуть, для всіх джерелом була ода Горація «До Ме- 
цената», в якій автор закладає багато відчитаних і розроблених 
пізніше символістами смислових планів цього символу: 

Незнаний досі, дужнм крилом сягну 
Висот ефірних -- я, двоєобразний 
Співець, і кину людні землі, | 
Звившись, для заздрості недосяжний  |4, с. 60). 

Горацій твердить, що після смерті не піде у підземне царство, 
а перетвориться у лебедя -- Аполлонового птаха. Тільки так 
поет може дістатися в гіперборейські простори -- ідеальну краї- 
ну Аполлона. Всі ці семантичні плани знаходимо і у Володи- 
мира Кобилянського: лебідь -- медіум на межі двох стихій, 
двох світів, символ їхньої єдності, А якщо брати до уваги пло- 

дальшу перспективу творчості -- то й символ поета. Та на від- 
міну від попередників він вкладає в нього не холод абсолюту 

Ро 

(як, наприклад, Стефан Маллярме), а особисте пережиття, Та 
двоїстість екзистенціального становища поета, про яку говорить 

ще Горацій, перетворюється у нього у трагічний поєдинок, що 
відбувається у душі. 

Свій цикл Кобилянський називає «Лебедина пісня», і саме 

в ньому містяться найбільш згущені й затемнені, складні для 
відчитування вірші, що не підлягають аналітичному розкладо- 

ві («Лебедина пісня», «Лебідь», «Божевілля», «Сам»). і 
Однойменний з назвою цього циклу вірш «Лебедина пісня» 

якоюсь мірою концентрує провідну думку, яка потім піддаєть- 

ся певним варіаціям в інших віршах. Лебедина пісня -- це 

остання, найкраща, проспівана в зеніті долі, що обривається У 

лустку або вічність, Тож основна вісь циклу -- смерть, її перед- 

чуття, переживання (абсолютно унікальний у цьому відношенні 

114



звІрш «Тонесеньке жало гадюки...» -- докладний опис смегті дає 
майже фізичне її відчуття, що лякає й самого поета: «Шо це 
30 мною? Я сплю чи віщую?»). «Білий клекіт, чорний клекіт» -- 

-У поетовій казці зникає гармонія півтонів, світ розколюється, 
«Душа роздвоюється, губиться. Остання ілюзія рятунку зникає, 
тільки -- розпач, мука, нехіть, позбутися яких можна лишень 
через рішуче: «Вдарю.. О, як смертно полилось..» (с. 73). 
І народжується поезія, як передсмертний шепіт, як єдина ос- 
тання можливість щось сказати у цьому світі. А навколо гине 
поетів світ, що так делікатно і м'яко просвічував крізь рядки 
його поезії, Лягає трупом день, і все вкривається чорним шов- 
ком, зникають зорі за «чорною шарфою темного бога» (с. 75), 
від постійного поетового супутника -- місяця -- залишаються 
лише «зариси чорного рога», і він, перетворюючись з друга у 
ворога, випиває з поета останні сили («Божевілля»). Залиша- 
ється смертельна самотність, бажання Нірвани, і народжується 
колискова: 

- Ах, засипляти -- 
Дайте ж бо м'яти! 
Дайте ж могильної м'яти з підлісся 

И хрест білорукий.. (с. 76). 

Трагізм світосприймання, відчуття особистої катастрофи напов- 
нюють не лише образний ряд цих віршів, а й передається іх- 
нім дивним, ніби обірваним рядком, вкрай напруженим ритмом, 
котрий виникає внаслідок віртуозної варіації довгих і корот- 
ких рядків (строфи за метричною будовою близькі до логаєдів). 

Напруження, скрайній вияв почуття знову змінюються лагідною 
некрофілією в осінніх пейзажах. зу Я 

Ті з небагатьох дослідників (Михайло Степняк, Дмитро 
Рудик), які у 20-ті роки звертаються до творчості Володимира 
Кобилянського, обов'язково відзначають його осінню лірику 
Ї|7/|. Тема осені досить поширена у середовищі музагетівців 
(Яків Савченко, Дмитро Загул), але ні в кого вона не звучить 
так щиро й чисто, у нікого більше не виливається у такі вишу- 
кані рядки, у такій досконалій композиції («Так смутно-пре- 
красні осінні дні..», «Осіннє золото над парком...2), Ніжна, 
делікатна некрофілія пронизує свіжі оригінальні образи: сонце 

згариськом-огарком криваво в Хмарах мерехтить, дзвінка Гли- 
бінь блакиті, шелест за літом ридає. У цих віршах поет кри- 
сталізує одну з основних ідей своєї творчості: «Краса перехо- 

ду -- найбільша краса» (с. 78). Тема смерті, минущості рен 

дує його чи не від перших віршів: спочатку як данина певні 

літературній моді, адже цей мотив -- Один з ОСНОВНИХ У СИМ- 

волістській поезії, починаючи від Едгара По і Шарля Бодлера. 
ЛТаке традиційно символістське трактування присутнє у лю- 

ям 115 



бовній ліриці Володимира Кобилянського. Поет оплакує помер- 
лу кохану, дарує їй останній поцілунок в анатомічному" театрі, 
оглядає серце, вирізане з грудей («Ти лежиш на столі...» -- 
елатаж майже на межі патології), В інших віршах присутнє 
філософське осмислення смерті як брами в інший світ, за якою 
відповідь на. всі питання, що мучать людину, за якою спасін- 
ня. Та окрім літературних чи філософських мотивів, у його 
творчості є особистий рівень, на котрому він передчуває, віщує 
власну ранню смерть («Прощай останній рік короткого жит- 
тя»), робить безрадісні висновки з прожитого («Свій талант і 
життя проледачив»), У всьому, що він бачить, -- сліди смерті, 
тління. Навіть природа являється йому крізь лагідний сер- 
панок некрофілії («Срібло-сірий сніг суровий», «Сипле стеле 
сад самотній»). Ці твори наповнені звичними для «Музагету» аб- 
страктними образами жовтого жаху, вічних велетнів, смерті. Але 
захоплюють вони майстерним створенням образних асоціацій 
за допомогою фоностилістичних засобів (алітерації); Якщо у 
першому, на наш погляд, занадто багато абстракцій, які, прав- 
да, спасають цікаві алітераційні ряди (враження звуків коси, 
подувів вітру і т. д.), то у другому досягнута повна рівновага 
образного і звукового ряду, враження зимового саду передане 
через звуки(Ї) падаючого снігу. Крім таких конкретних асо- 
ціацій, виникають і більш опосередковані (зв'язок такого «сичан- 
ня» з ностальгічним настроєм з примішком якоїсь жаскої таєм- 
ничості). Значним заангажуванням темою смерті відзначався ії 
Петро Карманський. Але для молодомузівця ця тема була біль- 
ше даниною літературній моді і трактована ним досить безсто- 
ронньо. У Кобилянського ж це іманентна риса світогляду, гли- 
боке пережиття, пов'язане із загадковими поворотами долі по- 
ета. 

Творчість Володимира Кобилянського значною мірою мож 
служити зразком акліматизації на українському грунті симво- 
лістської естетики. Процес цей, як вже зазначалося вище, був 
запізнілим, проходив пришвидшено, що й позбавляло українсь- 

ких символістів органічності, повноти і глибини. Передусім 
сприймався елемент зовнішній, набір певних образів-атрибутів 
(символами їх назвати важко), джерелом яких часто була пое- 
зія німецьких романтиків чи французьких символістів через 
призму російської символістичної школи. Відбувалось так тому, 
що в українській поезії ще не був розроблений оригінальний 
образний ряд для обслуговування потреб поезії, котра мала 

вирішувати складні філософські проблеми, виражати відтінки 
почуттів. За незначними винятками (наприклад :символ лебе- 

дя у Володимира Кобилянського) запозичені образи втрачали 
глибину, перетворювались у ерзаци. Набагато цікавішими були 

116



здобутки музагетівців у розвитку формального боку поєзії. Те, 
ЩО не вдавалося на семантичному рівні, вони часто здобувають 
у ритмомелодиці. Активніше використовують некласичний вірш, 
експериментують зі строфою, утворюють оригінальні ритмічні 
структури, активно користуються звукописом -- одним словом, 
досягають величезних результатів у намаганні символістів 
наблизитись до музичної поезії, а через неї до симфонічної струк- 
тури Всесвіту. Музагетівці, не опанувавши символом, розли- 
вають символічність по всій тканині твору. А повноцінний сим- 
вол з'являється у творчості Павла Тичини і декого з «неокла- 
сиків». г, 

І. Зеров М. Наше письменство у 1918 році // Книгар. 1919. Ме 3. 
2. Зеров М. Володимир Кобилянський // Кобилянський В. Мій дар. К., 
1920. 3. Карманський П. Поезії. К. 1992. 4. Квінт Г греції Флакк. Тво- 
ри / Пер. з лат. К., 1982. 5. Кобилянський В. Мій дар. К., 1920. 6. Ласло- 
Куцюк М. Шукання форми: Нариси з української літератури ХХ ст, Бу- 
харест, 1980. 7. Рудик Д. Володимир Кобилянський: До десятих роковий 
з дня його смерті // Життя й революція. 1929, Кн. 10, С. 123--1ІЗ7. 8. Степ 
няк М. Володимир Кобилянський // Червоний шлях. 1929. Ме 10--1Ї. | 

і Стаття всдійшла до редколегії Н.02.4 



Педагогічна читальня 

Роман ГОЛОВИН, Львів 4 

Леонід Глібів у шкільних підручниках 
та періодиці ХІХ ст. 

Навесні, 5 березня 1827 р. у. с. Веселому Подолі, 
що на Полтавщині, прийшла на світ дитина, яка згодом при- 
множила Україні дзвінку славу в царині красного письменст- 

"ва. Це Леонід Глібів. На 36-му році життя він видав збірку 
байок, у якій виявив себе неабняким новатором у цьому жан- 
рі літератури, за що критика визнала його найбільшим бай- 
карем України. Письменник був свідомим громадянином Ук- 
раїни, прославився як культурно-освітній діяч. Для малят він 
склав низку віршованих казок, загадок і відгадок, підписую- 
чись під ними -- дідусь Кенир. Однак найбільшу увагу віддав 
жанрові байки. 

Байка -- один з найдавніших жанрів епічної поезії, Зустрі- 
чається вона в українській літературі з ХУПІ ст., однак свого 
розвитку досягнула у ХІХ ст. під пером Л. Боровиковського, 
Є. Гребінки і, зокрема, Л. Глібова. 

До Першої світової війни понад 40 українських письменни- 
ків зверталися до жанру байкн, імена яких відомі небага- 
тьом, -- Є. Рудиковський, С. Писаревський, П. Кореницький, 
Р. Вітавський, І. Верхратський, Я. Жарко, П. Свенціцький, 
М. Кузьменко та ін. На думку літературознавців, непереверше- 
ним майстром української байки є Леонід Глібів. Його бай- 
ки -- це невеличкі п'єси, в яких звірі виступають як втілення 
цілком конкретних людських характерів, з їх побутовочойдіа нь 
ними особливостями, вадами і достоїнствами. 

Л. Глібів, як і байкарі всіх часів і народів, значною мірою 
запозичував сюжети своїх творів зі світової скарбниці, а «ори- 
гінальність байки внявляється не стільки в самобутності її сю- 

(С) Головин Роман, 1995 

118



б скільки в особливостях його ббробки І застосування» ||, 
еНіІ.. | 

Для прикладу наведемо одну з відомих байок Езопа «Вовк: 
та: Ягня»: «Вовк побачив, що Ягня п'є воду з річки, і хотів знай- 
ти якийсь слушний привід, щоб його з'їсти. Отже, хоч він стояв 

і! вище по течії, але почав обвинувачувати Ягня, що воно 
каламутить йому воду: й не дає пити. Ягня відповіло, що воно п'є, 
торкаючись води тільки краєчками губ, і що, зрештою, вона, 
стоячи внизу, не може"йому каламутити воду. Тоді Вовк зау- 
важив: «Минулого року ти зневажило мого батька». -- «Мене 
тоді ще й на світі не було», -- відповіло Ягня. Але Вовк ска- 

я» -- 

и йому: «Хоч як би ти виправдовувалось, я все одно тебе з їм» 
4 с. 162| Ф - - . - 

Тема цієї байки розроблялася такими відомими письменни- 
ками, як Лафонтен, Тредіяковський, Сумароков, Державін, Кри- 
лов, Білецький:Носенко, однак кожен поет по-своєму будував 
сюжет даної байки, і художня цінність їх різна. 

Перші байки Л. Глібів почав друкувати 1853 р. у газеті 
«Черниговские губернскиє ведомости». Актуальна тематика ії 
гостра викривальна спрямованість байок, помножена на оригі- 
нальну мистецьку манеру, сприяли швидкому зростанню слави 
поета. Глібів стає відомим майстром реалістичної байки, йо- 
го твори вже у 1857.р. хочуть випустити окремими книгами як 
в Україні, так ів Петербурзі. | 

У-даній статті. простежимо, як поетичне ім'я Л. Глібова пе- 
рейшло межі Російської імперії і як поширилася слава поета у 
Галичині за життя письменника, тобто до 1893 р. включно. 

Твори Л. Глібова"-з кожним роком набувають більшого роз- 
голосу в Україні, а слава їх переходить межі Росії. З 1861 р.у 
Петербурзі почав виходити український громадсько-політич- 
ний та літературно-мистецький журнал «Основа». На його сто- 
рінках друкувалися визначні українські письменники -- Т. Шев-: 
ченко, Марко Вовчок, С. Руданський, А. Свидницький, Д. Мор- 
довець, а серед них -- іЛЛ. Глібів. 4 

Петербурзьку «Основу» читали і у Львові. Творчість Глібова 
вельми зацікавила читачів, зокрема, привернула увагу львівсь- 
ких редакторів, бо вони стали передруковувати байки поета у 
галицьких періодичних виданнях. 

Першою ластівкою Глібова у Галичині була поезія «Пісня» 
(«Летить голуб...»). У Львові 1861 р. побачив світ календар на 
1862. р. «Львовянин», на стбрінках якого укладачі помістили 
Глібову «Пісню», За нею в галицьких журналах з'явилася низ" 
ка байок визначного письменника, На другий рік у Хо 12 літера- 
турного тижневика «Вечерниці» редактори надрукували байку 
Глібова «Прохожі та Собаки», а в Х» 22-- три байки: «Вовк і 

119



Вівчарі». «Жаба ї Віл» та «Мірошник», Таким чином, починаю- 
чи від 1862 р. ім'я Леоніда Глібова стає відомим любителям 
красного письменства в Галичині, а байки поета залюбки читає 
обмежене коло галичан, головним чином інтелігенція, котра 
передплачувала тижневик «Вечерниці». 
-За 1864 р, з'явилася лише одна байка Глібова -- уже нам 

відома «Прохожі та Собаки», надрукована у ХМ» 33 львівського 
часопису «Письмо до громади». ни 

Новий етап поширення слави Глібова в Галичині почався 
оз 1866 р. У Хе ІЗ львівського двотижневика «Неділя» з'явилася 
байка «Вовк і Кіт», а в наступному номері -- «Вовк та Ягня». 
Крім того, з 1866 р. почалося хрестоматійне вивчення творчості 
Глібова у державних школах Галичини |З, с. 24). Цей важли- 
вий: почин здійснив галицький священик-патріот Михайло 
Осадца. й 

Тут доречно сказати про невтішний стан народної освіти 
в Галичині за часів Австро-Угорщини. На той час відчувалася 
гостра нестача шкіл, а тим паче підручників, що дуже гальму- 
вало поширення освіти серед дітей. У минулому сторіччі одна 
школа обслуговувала п'ять-шість сіл, навчання" велося польсь- 
кою та німецькою мовами. Українською мовою почали навчати 
дітей у галицьких школах після скасування панщини (15 трав- 
ня 1848 р.). есе гу "м 

Ще в 70-х роках ХІХ ст. не було підручників для кожного 
класу. Одна книга служила учневі джерелом знань на кілька 
років .|6, с. 91). Це, безперечно, тяжко збагнути нашим дітям, 
які користуються"десятками підручників, сотнями книг худож- 
ньої літератури, а до того ще мають кіно-, радіо- та телепере- 
редачі." | | х, і 

У 1866-р. молодий священик-патріот Михайло Осадца (про- 
жив' усього 28 років) склав підручник для нижчої гімназії, до 
якого вперше у Галичині ввів твори українських письменників з 
Наддніпрянщини. Укладач обрав дві поезії Т. Шевченка, вірші 
М. Максимовича, С. Руданського, кілька байок Є. Гребінки і 

- три байки Л. Глібова: «Вовк та Ягня», «Вовк і Кіт», «Вовк і 

Вівчарі» |8). Цей епохальний підручник видав власним кош- 

том Б. Дідицький -- редактор львівської газети «Слово». 
У галицьких підручниках за традицією вживали кирилицю, 

однак художні твори письменників з Наддніпрянщини, як виня- 

ток, друкували «гражданським шрифтом». Таким чином, вони 

легко читалися, будили національну свідомість українського на- 

роду, порізненого штучними кордонами загарбників, проголошу- 

вали волелюбні ідеї класиків української літератури, відкрива- 

ли галичанам чарівну красу літературної мови наддніпрянських 

письменників. 

120



, З цього часу в галицьких читанках стали друкувати розмаї- 
ті байки Глібова. Їх етично-моральна спрямованість захоплюва- 
ла як дітей, так і дорослих, Наприклад, у 1868 р. отець-катехит 
Олексій Торонський уклав підручник для гімназії, для якого 
обрав, зокрема, чотири байки Глібова: «Вовк і Вівчарі», «Вовк 
та Мишеня», «Жаба і Віл», «Вовк і Кіт» (10, с. 475-477). 

Помітним явищем у навчальному процесі шкіл Галичини 
був вихід у світ 1871 р. читанки для вищої гімназії ||. У ній 
упорядник помістив твори Марка Вовчка, Квітки-Основ'янен- 
ка, Котляревського, байки Гулака-Артемовського, Гребінки. На- 
друкував також шість байок Глібова -- «Прохожі та Собаки», 
«Вовк і Кіт», «Вовк та Мишеня», «Вовк та Ягня», «Лев та Ми- 
ша», «Вовк і Вівчарі». Крім того, ввів шість ліричних поєзій: 
«Вечір», «Пісня» («Летить голуб..»), «Ластівка», «Скажіть 
мені», «Моя веснянка» і шедевр лірики Глібова -- «Журба» 
(«Стоїть гора високая..»), яка стала улюбленою народною 
піснею. Отже, вивчаючи твори Глібова, надруковані в читанці, 
учні вже мали певне уявлення про літературний портрет ви- 
значного українського байкаря. 

У цьому ж році професор Омелян Партицький видав цікаву 
за підбором хрестоматійного матеріалу читанку для нижчих 
класів середніх шкіл, Однак у підручнику подав лише одну 
байку Глібова -- «Прохожі та Собаки» |5, с. 50--51|. Її, одну, 
передрукував і в читанці для третього класу середніх шкіл, 
котра побачила світ у Львові 1886 р. 

У 1871 р. на полицях книгарень з'явилася читанка Ю. Ро- 
манчука для молодших класів середніх шкіл. У ній знаходимо 
сім соціально загострених байок Глібова: як-от: «Вовк та Ми- 
шеня», «Лев та Миша», «Вовк і Вівчарі», «Вовк і Кіт», «Вовк 
та Ягня», «Жаба і Віл» та байку Є. Гребінки «Віл», помилко- 
во приписувану Глібову ЦІЇ. 

У 1879 р. Ю. Романчук видав три читанки, У них надрукова- 
но дев'ять байок: для нижчих класів середніх шкіл байки «Вовк 
та Мишеня», «Лев та Миша», «Вовк та Ягня» |7). У другій чи- 
танці знаходимо інші байки -- «Вовк і Вівчарі», «Вовк і Кіт», 
«Жаба і Віл», а також байку «Віл», яка належить перу Є. Гре- 
бінки. У читанці Романчука для четвертого класу народних 
шкіл поміщено дві байки поета: «Чиж та Голуб» та «Господар 
ї Шкапа» (у Глібова -- «Хазяїн та Шкапа»), вони вперше стали 
хрестоматійним матеріалом у галицьких читанках, ; 

У 1892 р. вийшла читанка для першого класу середніх шкіл. 
У ній укладач подав десять творів письменника, «розсипані» 
по всій читанці. Тут знаходимо як уже відомі дітям байки 
«Вовк та Мишеня», «Вовк та Ягня», «Лев та Миша», так і нові 
твори талановитого байкаря: «Ягня», «Лисиця-жалібниця», 

9--2092 | 191



«Лев-дідуган», «Коник-стрибунець», «Старець і Торба» (у Глі- 
бова -- «Старець»). Крім того, у читанці є два поетичних тво- 
ри - - «На новий рік» та «Христос воскрес» |9). Текст останньої 
поезії доречно навести, бо за совєтського режиму релігійних 
творів не популяризували: 

Христос воскрес! Радійте діти, 
Біжіть у поле і садок, 
Збирайте зіллячко і квіти, 
Кладіть на Божий хрест вінок! 

Нехай бринять і пахнуть квіти, 
Нехай почує Божий рай, 
Як на землі радіють діти 

.Ї звеселяють рідний край. 

На вас погляне Божа Матя, 
Радіючи, з святих небес. 
Збирайтесь, діти, нум співати: 
Христос воскрес, Христос воскрес! 

Байки Глібова, які вивчали у школах Галичини, відповідали 
актуальним проблемам свого часу. Вони засуджували чванли- 
вість, підлабузництво, ненажерливість, викривали хижацьке 
гноблення безправного населення австро-шляхетським режимом, 
насильство і самодурство розмаїтих чиновників. Ці фактори 
впливали на популярність байок Глібова серед широких верств 
населення. Крім естетичної насолоди вони пробуджували (со- 
ціальну свідомість, спонукували галичан замислюватися над 
своїм рабським становищем. | 

Популяризували прізвище Глібова львівські періодичні. виз 
дання, з якими байкар, починаючи з 1889 р., налагодив зв'язки. 
До цього часу лише «Руська антологія» у 1881 р. надрукувала 
дві ліричні поезії («Вечір» і «До ворожки») та дві байки 
(««Щука» та «Горлиця і Горобець»). 

Г ось журнал «Дзвінок» з 1890 р. започаткував публікацію 
творів Глібова байкою «Хлопчик і Гадюка» (Хо 3), а далі юні 
читачі знаходили повчальні байки: «Коник-стрибунець» (Ме 5), 
«Півень і Перлинка» (Х» 6), «Лев-дідуган» (Хо 8), «Ягня» 
(Мо 11), «Хазяйка і челядка» (Ме 12), «Жаби» (Х» 19) та ще 
дві поезії. Зокрема, 1891 р. був урожайним на твори Глібова у 
львівських видавництвах. Журнал для дітей «Дзвінок» надру- 
кував низку загадок, жартів, віршів, казку «Дуля» (Хо 4), ві- 
сім байок: «Будяк і Васильки» (Ме 12), «Лисиця-жалібниця» 
(35 3), «Ластівка і Шуліка» (Х» 4), «Щука і Кіт» (Мо 6), «Па- 
ляниця |і Книш» (Хо 9), «Фіалка і Бур'ян» (Хо 12), «Дідон 
і Вітряки» (Ме 19), «Дуб і Лозина» (Х5 23), а четвертий номер 
журналу був присвячений 50-річчю літературної діяльності 
байкаря. 

122



Львівський журнал «Зоря» за 1891 р. опублікував п'ять 
байок: «Снігур та Синичка» (Хе І), «Білочка» (Ме б), «Шелес- 
туни» (Хо 9), «Диковина» (Х» 14), «Пеня» (М» 19), Крім того, 
«Народна часопись» у Ж» 67 помістила байку «Прохожі та Со- 
баки», а «Ілюстрований календар «Просвіти» на 1892 р. (поба- 
чив світ у 1891 р.) опублікував байки «Осел і Соловей», «Сиї- 
гур та Синичка». «Бібліотека ілюстрована для молодіжі» також 
подарувала своїм читачам кілька творів Глібова («Ягия», «Піс- 
ля жпив», «На току»), а в наступному 1862 р. на її сторінках 
знаходимо байку «Орачі і Муха». 

Журнал «Зоря» 1892 р. публікував чимало творів байка- 
ря -- «Солом'яний Дід» (Ме 3), «Зозуля і Горлиця» (Ме 7), 
«Цуцик» (М» 13), «Цяткований Осел» (Х» 15), «Гуси» (Ле 18), 
«Хмелина і Лопух» (Ме 22), «На перелазі» (М» 1), «Не плач, 
поет» (М» 11). | 

"Крім того, у «Дзвінку» за 1892 р. надруковані загадки, ди- 
тячі вірші та кілька байок: «Горшки» (Х» 1), «Лисиця і Випно- 
град» (Хе 5), «Тінь і Хлопчик» (М» 9), «Собака та Кінь» (Х» 13-- 
14), «Дід і Онуки» (М» 15--16). . 

В останньому році життя Л. Глібова (1893 р.) журнал «Дзві- 
нок» опублікував чимало загадок для дітей, кілька поезій та 
байок поста: «Жук і Бджола» (М» 4), «Вовк і Кундель» (М» 5), 
«Пташка» (М» 2), «Жвавий хлопчик» (М» 17), «Снігурі та Си- 
ничка» (М» 21), «Свиня» (М» 22), «Деревце» (ЛоЛМ» 23--24). Жур- 
нал надрукував і недокінчену поему Глібова «Перекотиполе» 
(Мо 19). 

Львівська газета «Діло» у Ж» 15 помістила поезії поста, 
присвячену М. Лисенкові -- «Земляче коханий». У 1893 р. па 
сторінках журналу «Зоря» читачі знаходили поезії байкаря: 
«Мосійгпо» (Х» 1), «Над Дніпром» (А» 5). «У степу» (Л2 ІБ) і 
дві байки -- «Сила» (Х» 3), «Троянда» (Ме 20). 

На смерть Глібова 10 листопада 1893 р. внаслідок хвороби 
серця відгукнулися періодичні видання Галичини. Зокрема, жур- 
нал «Зоря» помістив хвилюючий некролог, в якому визнано 
неабнякий талант поета. Автор некролога вважав Глібова най- 
більшим байкарем світу. : 

Отож, галичани високо цінували талант улюбленого поета і 
його працю на літературній ниві. 

Безперечно, в епоху шаленого переслідування української 
культури в Російській імперії, зокрема, після опублікування 

циркуляру Валуєва (1863 р.), емського указу (1876 р.) та ін- 
ших шовіністичних розпоряджень, лише галичани публікували 
наддніпрянських братів-письменників. Зокрема, вони популя- 
ризували творчість Леоніда Глібова, яка увійшла в золотий 
фонд української класичної літератури. 

9» 123



Перу Глібова належить понад 300 розмаїтих за жанрами 
поетичних творів, серед них 107 байок. У галицькій періодиці 
та шкільних підручниках з 1861 по 1893 рр. крім загадок, ак- 
ростихів тощо опубліковані 17 байок і вісім поезій Глібова. 
Творчість байкаря прищеплювала читачам шляхетні ідеали, 
розкриваючи перед ними дивної сили поетичний світ краси і ми- 

стецтва слова. 

І. Байки в українській літературі ХУП--ХМПЇ ст. К., 1963. 2. Барвінсь- 
кий О. Руска читанка для висшої гімназії. Львів, 1871. Ч 3. 3. Головин Р. 

Твори Т. Шевченка в шкільних підручниках Галичини ХІХ ст, // Архіви 

України. 1972. М» І. 4, Езоп. Байки / Пер. зі старогрецьк. К., 1961. 5. Пар- 
тецький О. Руска читанка для низших кляс середніх шкіл. Львів, 1871. 

Ч. 2, 6. Правда. 1872, 7. Руска читанка для низших кляс середніх шкіл, 

уложил Ю. Романчук. Львів, 1879, Т. І. Ч. 1. 8. Руська читанка для ниж- 

чої гімназії. Львів, 1866. 9. Руська читанка для І кляси шкіл середніх. 

Уклав К. Лучаковський. Львів, 1892. 10. Руская читанка для висшої гімна- 

зії, составлена А. Торонським. 11. Читанка руска для низших кляс середніх 

шкіл, склали Ю. Романчук і К. Лучаковський. Львів, 1871. Ч. І. 

Стаття надійшла до редколегії 10.04.94 

Ж 



Публікації 

Важливою творчою ділянкою Євгена Маланюка була 
публіцистика. Він написав ряд монографій та есе з історії куль- 
тури й літератури. Його праці також присвячені суслільно-по- 
літичній та ідеологічній проблематиці. Окремими виданнями 
вийшли «Крути. Народини нового українця» (1941), «Нариси 
з історії нашої культури» (1954), «До проблем большевизму» 
(1956), «Малоросіянство» (1959), «Іллюстрісімус Домінус Ма- 
зепа» (1961), два томи вибраних праць під назвою «Книга 
спостережень» (1962, 1966). 

Науково-публіцистична праця Євгена Маланюка розпочалась 
у 20-х роках, у той період, коли він на еміграції, в Каліші, ви- 
давав журнал «Веселка», який зробив надзвичайно багато для 
консолідації розкиданих по Східній Європі молодих українсь- 
ких літературних сил. На жаль, багато вельми цікавих матеріа- 
лів Євгена Маланюка із калішського збірника, як і з багатьох 
інших періодичних видань, більше не передруковувались, хоча 
вони не втратили своєї вартості й досі. Деякі з них пропонуємо 

зараз. 

Євген МАЛАНЮК 

Думки про мистецтво 

Мистецтво -- єдине і вічне, Скільки б про нього не 

виголошувалося нових правд, скільки б не народжувалось но- 

вих шкіл і напрямів, яких би ці школи чи напрями не видава- 

125



ли універсалів -- мистецтво залишається як абсолют, як пев- 
на стала величина, як рівновага, незалежна від часів і чисел, 

«Тема -- мистецтво така ж складна, як і тема -- Бог», -- 
каже скульптор О. Архипенко (Вєщь. Берлін, 1922, Ч. 3). 

Безперечно, для тих, кому мистецтво -- релігія. А для дій- 
сного артиста мистецтво завжди і перш за все -- релігія. Але 
релігій стільки, скільки віруючих, Ї хто ж переконає буддиста, 
що християнство вище? 

І чи не тому над мистецтвом всі закони -- безсилі? 
І чи не томус-всі спори про мистецтво -- безплодні? 

Тепер в мистецтві так багато сект (між якими не бракує й 
хлистовського бузувірства), мистецтво так загрожує ріжними 
штундами («дадаїзм»)), так ослаблює його матеріалізм («кон- 
структивізм») та інші «ізми», що воно, відштовхнувши від се- 
бе завжди полохливий загал, нині спинилось в хоч і прекрас- 
ній, та навряд чи корисній для нього самотності, і переживає, 
як релігія, надзвичайно глибоку кризу. 

Вона не перша й не остання. 
Історія дає приклади подібних криз. Ці кризи завжди спри- 

чинялися якщо не до появи генія, то принаймні до оздоровлен- 
ня й зміцнення мистецтва. 

Тому вбачаймо і в цій кризі обітницю радості. 
РА 

ж Жж 

Кожен «рух», кожна «школа», як навчає історія, врешті- 
решт приносили користь: вони завжди підводили баланс мину- 
лого, удосконаліовали техніку, поглиблювали або поширіовали 
теми (яких є, натурально, обмежена кількість), траплялося, 
що й відкривали нові землі (Уайльд, Сезанн, Марінетті) |... 
хутко ставали універсальним штампом для загального вжитку 
вулиці. 

Так тепер, коли стихнув футуризма «перших хвиль сліпий 
розгон» -- навіть дешева фірма замовляє торговельну рекламу 
в кубіста. Це зайвий раз свідчить про те, що футуризм вже 
проробив цілу свою революцію, дав «здобутки» і, одержавши 
від імажиністів і конструктивістів «ніж в спину», пішов навіть 
не в музей, а в натовп. 

Мистецтво глибоко аптидемократичне. Воно, ця країна віч- 
ної революції, є монархією: недарма і в хронічній республіці -- 
Франції є король -- Король Поетів. 

Монархом в мистецтві був і є Теній, його царству не буде 

кінця. 

126



Геній і є внутрішнім змістом мистецтва, незалежним від на- 
прямів і шкіл. Колективний геній людства в мистецтві й явля- 
ється тим абсолютом, тою рівновагою, яка становить євангеліє 
цієї реліги 1 переносить мистецтво в його абсолютній суціль- 
ності крізь грози й бурі революцій людського духу. 

Очевидно ж, що й «пролетарська» і «соборна» творчості -- 
суть лише трагікомічні анекдоти нашої незвичайної доби. 

Мистецтво не предмет для домашнього вжитку, тому воно 
зникає рівнобіжно процесу популяризації його (в одній з форм -- 
«школі», «напряму» чи «рухові»). В ньому голубом існує Дух 
Святий, -- і не спіймає його натовп ніколи, хоч відвіку мріє 
обдерти й цьому голубові крила. 

Геній завжди частував юрбу поличниками. 
Але юрба зі зловісним гуканням і зойком, затуляючи очі від 

нестерпної сліпучості його крил, кричала йому славу. 
І стреміла до нього. 
Г віддавала йому свої молитви і зітхання. 
Бо в натовпієінстинкт мистецтва. 

я 

ж ж 

Талановиті -- зброєносці Генія, 
Талант -- здібність опанувати своєю геніальністю (що в 

певній дозі аморфно є в кожній людині), дати їй людську фор- 
му -- для зрозуміння загалу. 
Талант -- явище раціональне. він є силою формічною 

(техніка). Геній -- явище ірраціональне і є силою динаміч- 
пою, стихійною (дух). 

В епохи криз (--народження нових технік), коли таланови- 
тих стає багато, виразно проступає в мистецтві журба по Ге- 
нієві й жадання його, і очі всіх ловлять на обличчі предтечі 
відблиск прийдешнього сонця. 

Геній завжди -- Пророк, Ідеальний, абсолютний поет був 
би незрозумілий, як Піфія, і його твори треба було б роз- 
шифрувати. Але більший чи менший ступень талановитості вла- 

стивий кожному генієві, дає йому змогу перекладати свої про- 

роцтва мовою мільйонів. 
Геній з адекватним своїй геніальності талантом приймаєть- 

ся людством зразу. Геній, слабо озброєний талантом, -- явище 

безприкладно-трагічне. Це Мойсей не тільки косноязичний, а 
й часто -- німий. 

І тому так самотні в натовпі і Чурляніс, і Скрябін, і Сково- 

рода... | 

127 

» 
Шь
ьн
ий
 Д



Де Їа тізірие епсог еї, коціошгі 
ІА їоцпі Їе ге5іе єзі Ійнегаійге, 

Рацпі Уегіаїпе 

Душею мистецтва є рух-ритм--музика (первісність 
творча), що одухотворіюоє матеріал--фактуру (первісність кос- 
ну) і обертає її твір. 

роцес цієї матеріалізації руху (музики) в фактурі і є об'єк- 
тивно процесом творчості. 

Тому музика (яка рух--ритм) може служити одиницею ви- 
міру для інших мистецтв. У ній тахітит руху при матеріалі, 
кількість якого стремить до нуля. 

Поезія має до діла вже з більш масивним матеріалом -- 
словом, 

Сила косності фарби (матеріалу) в малярстві опановується, 
приблизно рівнозначною їй за абсолютною величиною силою 
енергії малювання. 

В скульптурі косність матеріалу вже переживає рух і в ар- 
хітектурі дає свій тахітит. 

ле в кожному з мистецтв перемінні рух і матеріал 
дають в сумі величину сталу (сопзіап5). 

Це й є математичною формулою твору. 
Отже, даний твір тим досконаліший, чим вірніше для нього 

винайдено кількість музики (руху), потрібної, щоб опанувати 
матеріалом. 

Ця кількість музики і є коефіцієнтом гармонії (між «зміс- 
том» і «формою»)"!, якою характеризується артистичний твір. 

Можна довести математично (це є першим завданням ук- 
раїнської віршології), що кількість музики в творах Шевчен- 
ка в цілому, безперечно, близько стоїть до ідеальної, а в сим- 
фоніях Тичини переважає цю критичну кількість. 

Але Тичині занадто багато дано з неба. 
Цей композитор в поезії є таким талановитим музикою, що 

завжди знаходить відповідні чисто музичні форми для своєї 
геніальності. Тим більш, що фактурою йому в більшості слу- 
жить вещественно-музична маса, що вже по істоті 
своїй дається опанувати рухові. 

Це особливо яскраво відчувається, наприклад, у геніальній 
оркестровці «Золотого гомону», де слово (матеріал) є просто 
матеріалізованою музикою і поет ритмом лише інструментує 
готові музичні категорії ". 

128



В чина, може, єдиний на світі поет, що вміє макси- 
ее 10 дематеріалізовувати вещество слова, розчиняючи його: 

арячому плині музики. 
- ньому геній філософа згармонізувався з талантом музики, 

Щоб явити Україні великого поета. 
' 

ш 

Ж ж 

На цю динамічну роль музики в мистецтві (що особливо 
яскраво відчувається в поезії) вперше, власне кажучи, натякнув 
Поль Верлен тоді, коли, може й несвідомо, лише в формі по- 
ради гукнув своєму Гагі роеїідие: 

Ое Іа ти5зідие ауапі іоші сПо5е5і.. 
Але його голос довго був «голосом вопіющого» /. 
Тільки Андрій Бєлий спробував підвести під роль музики в 

мистецтві науковий грунт, опрацювати свого роду фізику ми- 
стецтва (поезії) в капітальній праці «Символізм» (19102 19122). 
Але його книга, епохальна за. працею й темою, завдяки певному 
обскурантизму її автора, залишилася за деякими винятка- 

ми", твором схоласта. Зате вона дала грунт для сучасної віршо- 
логії і примусила суспільство (а в першу чергу письменників, 

критиків і навіть поетів) поставитись до поезії більш серйозно,. 

нарівні (Г) з іншими мистецтвами. 
Вона зробила пролом у камінній стіні парафіянського 

переконання в тому, що «вірші може писати всякий», що 
«поет може бути неуком», а творчість залежить від «натхнеп- 
ня» 5. | 

І може тільки поява цієї книги, що могла б мати в науці 
про поезію значення творів О. Потебні в філософії, певною мі- 
рою спричинилася до блискучого сучасного розвитку праць з 
теорії поезії ?, 

Коли спитати українця, хто в українській поезії найбільш 
музичний поет, то, я певен, що 90 зі 100 скажуть: Чупринка 
(як більшість москалів скаже -- Бальмонту). 

І будуть вважати це найсвятішою з аксіом, будуть доводи" 

ти, що без Чупринки не було б і Тичини, що Тичина виріс «під 

впливом» Чупринки і т. ін. 
Дарма переконувати тих, хто не відчуває різниці (а різниця 

ця не маленька!) між музичністю зовнішньою й музичні- 

стю внутрішньою, між музичністю ритмовою й музич- 

ністю графічнометровою, формальною, коли вона є 

пришитою до твору, а не випливає зі самого твору, не виро- 
стає органічно з його евфонії. 

Дарма" доводити це тому, хто, наприклад, вважає, що: 

129 

ге
тт
о 

ріж
 
Й



Депь біжить, шумить, сміється, перегулюється. . 
(Тичина) 

Це Є примхою поета, а не одним з найвизначніших У світовій 

посзії розв'язань ритмового завдання. 
Або чому в 

- Спадає лист на вівтарі. 
(-) кучерявим дзвоном 

є урізка (каталектика) другого рядка. 
Таким «тверезим» ліодям, що підходять до поезії з погляду: 

«це один футуризм і дурниця» або «дайте мені (з гвалтом) 
ідею, розумієте, ідею!» (іноді -- «зміст»), таким «тверезим» лю- 
дям натхненність, екстатичність, пророчість " поезії будуть зав- 
жди по той бік їхнього розуміння. 

Є одна страшна хвороба в нашому суспільстві: кожний чи- 
тач цілком щиро визнає себе профаном. У вищому аналізі, в 
стратегії, в зуболікарській справі, а навіть малярстві й музи- 

. ці, охоче, а часом і запекло «критикує» поетичні твори, хоч за- 
любки мішає синекдоху з Явдохою, а хорей з ямбом. 

- Але це так -- а ргоро5... 

з Ж ГА 

Даремно шукати законів творчості, даремно вигадувати -гі- 
потези й схеми, бо всі ці вигадки залишаться лише гіпотезами 
й схемами, | 

Занадто складним інструментом є митець, занадто тонкі. й 
ще невідкриті елементи входять до складу реактивів твору. 

Процес творчості взагалі -- містерія. 
Аналітично це рівняння з дуже багатьма певідомими. 
Ми поки що знаємо лише одне відоме: музику--р и т м. Ми 

локи що знаємо лише одну безперечну й першу вимогу для ав- 
тора твору: треба бути перш за всемитцем. 

БУ Ж г 

Можна припускати, що «мислення» поета проводиться його 
власною, одному йому відомою мовою, мовою, очевидно, 
малоподібною до всіх на землі існуючих мов. Вірніше всього, 
що ця мова є мовою образів, таємничих, не завжди точно 
"окреслених, не завжди співмірних так з генієм, як і з технічни- 
ми здібностями поета. 

Отже, переклад з «позарозумової» мови поета на загально- 
вживану мову його нації й становить, механічно, процес 
"творчості в поезії, успішність якого зумовлюється кількістю 
технічних засобів у творця. 

Цей процес проходить в певній температурі лірично- 

130



то хвилювання («натхнення»); що залежить від більшого 
чи меншого напруження почувань. | | 
- (Коли цей процес «перекладу» йде гармонійно, то наслідок 
ного -- твір -- відзначається досконалістю, «класичністію», єта- 
лановитістю». 

Коли ж цей процес проходить в умовах диспропорції між 
силою ліричного напруження (народження образів) і силою 
оволодіння ним технічними засобами, то твір вражає своєю не- 
суцільністю, негармонійністю, часто -кострубатістю; підкреслю- 
ються в ньому дисонуючі - «форма» і «зміст», і він здається 
читачеві більш або менш «декадентським» і «футуристичним», 

У такому творі слово?, що характеризується властивим кож- 
ному матеріалові опором, не опановане ритмом внутріш- 
ньої музичності, не одухотворене рухом, -- залишається мерт- 
вим, косним, бездушним. 

Прикладом такого «косноязиччя» може служити поезія, на- 
приклад, нашого співробітника Михайла Осики, безперечного 
поста, але поета, що в силу якихось причин (про них можна 
лише гадати) не володіє лабораторією літературного ремесла. 

Треба вміти крізь завісу його писаних, скупих рядків, крізь 
цю графічну феномена льність його поетичного єства, вслухати- 
ся в ті бурі й грози, що ними клекотить його ліричне хвилю- 
вання, Тоді за цими пунктирними натяками на символи -- «в 
серці небо», або «арфа Бога» -- читач- співробітник поетові в 
його творчості почує безмежні сонати космічних просторів... 

Для цього треба чути. 
Л без такого співробітництва з поетом навіть чутливий чи- 

тач в віршах М. Осики буде бачити лише спазматичне ридання 
«клікуші» і невимовну муку творчого безсилля. | 

. Мені здається, що лише на сучасній Голгофі української на- 
ції можуть народжуватися такі поети, як М. Осика, що серед 

смертельної тиші розіп'яття, коли кожне слово ранить, коли 

кожний згук -- зневага, боязко й скупо ридає згустками ос- 

танніх, вже пелюдських слів, на котрих запеклася кров Виз- 

вольної Літургії. 
Інтернаціональним поет може зробитися, але народжується 

він завжди нацією, І чим міцніше його істота зв'язана з на- 

цією, тим більшим, тим могутнішим є поет. 

Могутні й вільні нації народжували могутніх, вільних поетів. 

У поневолених націй поети, якими б дужими й геніальними 

вони не були, завжди носять на собі тавро невільництва, страш- 

пу печать раба, хоч, може, й гордого. Геній поневоленої нації 

є завжди скаліченим Прометеєм. 

1ЗІ



Тільки вільний, здоровий розвиток нації в самостійній дер- 
жаві є передумовою вільної й здорової поезії. 

Тому наївно було (як це робить наша критика) нарікати на 
основний тон і тембр нашої літератури: плач на ріках 
вавілонських. Це значить нарікати на логіку. 

Душа народу не є московською балалайкою, яку так легко 
настроїти на «камарінський» лад. І століття історії нашої змі- 
нити з кривавих на сонячні -- в п'ять літ не дано нам. 

Можна лише викликувати, виворожувати Могутнього, Ду- 
жого, Майбутнього. Але не можна вимагати, щоб скалічені 
сучасники по щучому велінню імітували його, бо це буде кустар- 
на, штучна й блюзнірська імітація. 

Він прийде Сам. І прийде скоро. Бо за цих п'ять років бу- 
ли моменти, коли золота пшениця Й сапфірове небо в поцілун- 
кові Його зачали. 

1922--1923. 

Передруковано із журналу «Веселка» (Каліш, 1923. М» 7--8). 

Євген МАЛАНЮК У 

Крізь бурю і сніг 

. а душа Ваша-- дівчина... 
Їрій Дарагак 

Дуже влучно зауважив в останній книжці «Нова Ук- 
раїна» М. Шаповал, що у віршах Юрія Дарагана зовсім не 
фігурує Вона. І не дарма одна з.найбільших його речей, гра- 
нично насичена коханням, пристрастю, говорить про нього і но- 
сить заголовок -- «Він». В цім стремлінню до мужеського, в 
цій закоханості поета в мужеське начало символічно втілилась 
сучасна доба української історії, доба невільницько-жіночої 
психології раба в мужесько-волюнтарну і конструктивно-творчу 
психологію мужа, Людини вільної. 

У жагучім пристраснім очікуванні Його, в пекучій ніжності 
до Нього -- майбутнього, що от-от -- ще останнє напруження 
і новація Його породить, -- основна тональність ЇОрія Дара- 
гана, поета загостреного тонкого чуття і високої духовної віб- 
рації. | 

І хай буде найбільшою пошаною зо згаслого поета те, що в 
хвилину його невчасно-ранньої смерті, мимоволі кажещ перше 
слово не про те, що він поніс зі собою в могилу, а про те, що 

у 

132



залишив він нам за короткий час свого творчого горіння на 
землі. 

Але сьогодні, коли в українських еміграційних установах ви- 
сить оголошення про день і час похорону поета, коли перед- 
весняне небо Березоля плаче крижаними слізьми спізнілих сні- 
жинок, коли в серці встала та урочиста тиша, що завжди нею 
ми зустрічаємо смерть, -- не хочу, не можу говорити про за- 
кінчення поезії небіжчика. 

Про це не тепер. Пізніше, Сьогодні хочеться сказати про 
південну, розкішно-запашну троянду, що замерзла і впала на 
нашому сучасному шляху укрінському -- крізь бурю |і сніг. 

Хочеться зарисувати образ його: екстатично-грузинський про- 
філь (мати -- грузинка, і поет залюбки розмовляв по-грузин- 
ському), заглиблені очі з гіркою мудрістю того -- крізь заві- 
су дійсності -- знаття, що завжди відрізняє справжнього  пое- 
та, мімозну вразливість і вібруючу ніжність рухів... 

Хочеться ще сказати про ту особливу, небуденно-одуховлену 
культурність поета, про яку говорив в ньому кожен нерв, кожен 
рядок вірша, кожен дотик (серед рідного літературного Про- 
вансу -- який контраст!), сувора петербурзька літературна 
школа, тонка ритмічна майстерність, якій навчити могла ли- 
шень чарівниця Ахматова. | 

Хочеться сказати про трагедію його земних днів, про самот- 
ність у білих стінах санаторіїв, про щоденне загасання життя 
(а мозок з нелюдською точністю це нотував щогодини, щохви- 
лини), про гамір чужого життя, що котилося повз нього, про 
журбу за південним сонцем, південним вітром. 

Про смерть поета у вигнанні, Але ж хіба можна про це все 
сказати? І як? І якими словами? 

Замерзлі блідо-палеві пелюстки мертвої троянди на сучасному 
українському шляху, крізь бурю і сніг жорсткої епохи. 

Передруковано зі Студентського вісника, Центральний Союз Україн- 
ського Студентства («ЦЕСУС»). 1926. Ч. І. 

Публікації Т. Ю. Салиги 

| Ці елементи твору не існують в дійсності окремо. І «зміст», і 
«форма» -- суть цілком абстрактні поняття, вигадані критикою. 

2 На жаль, в «Космічному оркестрі» (Харків, 1922), в книжці, яка 
потребувала й обіцяла максимум матеріалізашії музики в сло- 
ві, -- фактура вірша несподівано важка і часто просто неопанована. У 

133



«Сковороді» музнка знесилена епічністю. Загалом остані твори Тичини 
нкивують на якийсь перелом у його творчості. 

? Це не значить, що його порада не використовувалася сучасниками: 
і Рембо, й (особливо) Малярме дуже добре це розуміли, але втілювали 
в життя несвідомо, як і всі поети всіх часів і народів, 

Наприклад, уступи: «Магія слов», «Способ пріведєнія к музикє», 
головну думку якого, вважаючи її цілком пауковою, беру за оспову своїх 
тверджень про енергетику мистецтва. 

5» Слово, здається, більш відоме гімназистам, ніж поетам. 
б Наприклад, праці проф, Л. Білецького, Йоганнеса, Якубського та ін- 

ших українців; Шарля Вольдрака та інших -- у французів, Л. Подгорсь- 
кого-Околува -- у поляків. 

7 Досить пригадати Шевченка «Мені однаково» з жахливо-апокаліп- 
тичним пророцтвом про революцію 1917 р. -- річ, за силою пророцтва, 
може, єдину в світовій поезії. Меншою мірою (бо в значно меншому ча- 
сі) російський так званий більшовизм був напророкований |і породжений 
московськими кубофутуристами 1910--1912 рр. Хто уважно стежив за їх- 
німи творами, універсалами й диспутами, для того внутрішній дух росій- 
ської революції не був таємницею, і творцем більшовизму духа був поет 
В. Маяковський такою ж мірою, як Ленін -- "більшовизму "політичного. 

Цікаві також передчуття революції у О. Блока у віршах 1913-- 
1914 рр. («Вітер»...). 

На "наших очах росте й набуває вже міжнародного значення італій- 
ський фашизм, початків якого треба шукати в «маніфестах» Марінетті 
та його товаришів-футуристів. Це справжнє здійснення справжнього ф'у- 
туризму (бо в Москві було по-московському -- лише криве. дзеркало 
його). 

в Чуг нота-бене: 
73 усіх матеріалів мистецтва слово -- найбільш живий матеріал. 

Його можна символізувати хлібною рослиною. Слово росте, як.колос з зер- 
на. Зерно -- скристалізоване слово, слово в стані глибокої летаргії («сло- 
во-термін» за А. Бєлим), позбавлене запаху й живого життя. Завдання 
поета -- зігріти його теплом душі до стану, коли зерно набухає й може 
дати росток, тобто виділити з себе зміст, що вже не вміщується в старій 
шкірці. Поезія в ідеалі мусить мати до діла лише. зі словом, зміст якого 
є більший, ніж той термін, який формально це слово називає. 

Є глибока містика слова, про яку так таємничо каже євангелист 
Іван. 

- Поет мусить носитп в собі власну словесну ниву, на якій він сіє зерна 
термінів і збирає в ласні слова, бо перше завдання поста в тому, щоб 
назвати предмет вперше, охрестити його ім'ям. Той наш пращур, що наз- 
вав грім -- «громом», був справжнім поетом, як зауважує А. Бєлий. 

Технічно це осягається: І) символізацією слова, коли слово, при 
певній ліричній температурі, одухотворене рухом ритму, виділяє зі себе 
щиру ідею того поняття, яке воно о автоматично-пасивно  називало: 
2) розкриттям первісного єства слова-праслова; 3) таким груп уван- 
ням слів, при якому потрібне слово оживає. 

В останньому випадку ритм (природний ворог офіційної граматики!) 
часто значно мордує синтакснс; у визначних поетів і словник і граматнка 
завжди власні. 



У 

ЗМІСТ 

НАПРЯМИ, ТЕЧІЇ, СТИЛІ 

Міщенко Леоніла. Секрети поетичного театру Лесі Українки 
Хороб Степан. Експресіонізм та символізм у новітній україн- 

ській драмі (До типологічної характеристики п'єс М. Куліша, В. Вин- 
ниченка, С. Черкасенка та І. Кочерги в західноєвропейському контексті) 

Працьовитий Володимир. Проблеми творення національного 
характеру в драмі Миколи Куліша «97» - ; ; ; ; 

Ігнатів.Надія. Постика документальної прози (на матеріалі 
творів «У війни не жіначе обличчя» С, Алексієвич та «Чорнобиль» 
Ю. Щербака) ; 

З ІСТОРІЇ ЛІТЕРАТУРИ 

Мельничук Богдан. Місце художньої франкіани в україн- 
ській історико-біографічній літературі 40--50-х років . ; 

Гузар Зіновій. Леонід Мосендз-поет: збірка «Зодіак» 

МОЛОДА КАФЕДРА 

Крупач Микола, «Я -- кривавих шляхів апостол...» (До про- 
блеми пророчого візіонерства в історіосафських поглядах Є. Мала- 
ншока) ; 

Драган Оксана. Моделі вияву філософії Ф. Ніцше в україн- 
ській літературі: наближення та інтерпретація - ; - 

Ляхович Зоряна. Деякі аспекти символістської естетики Во- 
лодимира Кобилянського . 

ПЕДАГОГІЧНА ЧИТАЛЬНЯ 

Головин Роман. Леонід Глібів у шкільних підручниках та 
періодиці Галичини ХІХ ст. - ; 

ПУБЛІКАЦІЇ 

Маланюк Євген. Думки про мистецтво - 
Крізь бурю і сніг . .. З 

108. 

18 

125 
132.



ЗБІРНИК НАУКОВИХ ПРАЦЬ 

Міністерство освіти України 

Львівський державний університет 

їм. Івана Франка 

УКРАЇНСЬКЕ 
ЛІТЕРАТУРОЗНАВСТВО 

Міжвідомчий науковий збірник 

Виходить з 1966 р. 

ВИПУСК 61 

Художній редактор В. І, Лахненко 
Технічний редактор І. Г. Федас 
Коректор С. О. Сидорчук 

Передано на складання 04.04.95, Підп. до дру- 
ку 20.11.95. Формат б60Х84/ с. Папір кн.-журн. 
Літ, гарн. Вис. друк. Ум. друк, арк. 7,9 Ум, 
фарбо-відб. 8,94, Обл.вид. арк, 8,91, Внд. М» 21. 
"Тираж 500 прим, Зам. 2292, 

Державне спеціалізоване 
зндавництво «Світ» 
при Львівському університеті 
290000 Львів, вул. Дорошенка, 41, 

Львівська обласна книжкова друкарня. 
290000 Львів, вул. Стефаника, 11.





НБб ЛНУ Ім. івана Франка 

Яь ИЙ 

155М 0130-528Х. Укр, літературозмавство. 1996, Вип. 61. 1--136.


