
Ікраїнське . 
но йо Й 

биписі 

69







МІНІСТЕРСТВО ОСВІТИ УКРАЇНИ 

ЛЬВІВСЬКИЙ ДЕРЖАВНИЙ УНІВЕРСИТЕТ 
ім. ІВАНА ФРАНКА 

УКРАЇНСЬКЕ 
| ЛІТЕРАТУРОЗНАВСТВО 

НАУКОВИЙ ЗБІРНИК 
Видається з 1966 р. 

ВИПУСК 63 

БІБЛІОТЕКА 
інституту 

франкознавства 

Львів 

Видавництво «Світ» 

1996.



У збірнику висвітлюються призабуті сторінки історії ук- 
раїнської літератури. Один з його розділів присвячено життю 
і творчості Максима Рильського. Вивчається поетнка художньо- 
го твору та розглядаються інші його теоретичні засади. З ці- 
кавнм матеріалом про творчий доробок Леоніда Мосендза ви- 
ступає літературознавець із Канади Володимир Шелест. 

Для науковців, викладачів вузів, гімназій, учителів шкіл, 
студентів. 

Бібліогр. в кінці статей, 

Редакційна колегія: проф. д-р філол. наук 
Т. Ю. Салига (відп. ред. Львів), проф. д-р філол. наук 
Ї. О. Денисюк (заст. відп. ред. Львів), доц. канд. філол, на- 
ук М. І. Гнатюк (Львів), проф., д-р філол. наук Р. Т. Гром'як 
(Тернопіль), проф., д-р уюгь наук Н. С. Дем'янівська (Київ), 
проф. д-р філол. наук М. М. Ільницький (Львів), проф., д-р 
філол, наук О, Г. Ковальчук (Ніжин), доц. канд. філол. наук 
Б. Л. Мельничук (Чернівці), проф. д-р філол. наук Л. І. Мі- 
щенко (Львів), доц. канд. філол. наук І. Д. Остапик (Львів), 
проф. д-р філол, наук Ї. Л. Михайлин (Харків), доц., канд. 
філол. наук В. С. Панченко (Кіровоград), доц. канд. філол. 

оваук О. О. Рисак (Луцьк), проф., д-р філол. наук Л. Рудниць- 
кий (Ратгерський ун-т, США), доц. канд. філол. наук С. І. Хо- 
роб (Івано-Франківськ), проф. канд. філол. наук М. Й. Ша- 
лата (Дрогобич), проф. д-р філол. наук Д. Штогрин (Ілліной- 
ський ун-т, США) 

Редактор Т. о. Головіна 

еса редколегії: 290000 Львів, вул. Університетська, 1. Уні- 

рвн кафедра української літератури. Тел. 79-43-98. 

| (О Львівський університет, 4боз000000-079 мон 
У, 225-96 

Замовне 



Історія літератури 

ІГОР МИХАЙЛИН, м. Харків 

Навколо Омеляна Огоновського 

(Дискусія в критиці з приводу 
«Історії літератури руської») 

Далеко не кожна література має свою історію. Не- 
обхідні спочатку роки наполегливої праці, напруження націо- 
нального духу, творчого генія, щоб у певного народу з'явилися 
такі надбання в художньому слові, котрі дали б підстави й ма- 

теріал для творення історії національної літератури. Тому 
написання такої історії -- акт величезної ваги, заявка літерату- 
ри на зрілість і досвідченість, наявність традицій, естетичних 
засад, художньої системи, свого читача. 

Шеститомна «Історія літератури руської»  (1887--1894) 

О. Огоновського засвідчила існування окремої самостійної, ук- 
раїнської словесності, дала огляд давньої й підсумувала перше 
століття нової літератури, з енциклопедичною дбайливістю 
здійснила обрахунок праці українства на теренах художньої 
творчості. 

Це не була перша історія національної літератури, але по- 
передники О. Огоновського часом діяли боязко й нерішуче, 

часом займали помилкові методологічні позиції. У 1848 р. на 
сторінках газети «Дневник руський» (М» 5, 6, 9) І. Вагилевич 

друкує «Замітки о руській літературі». Її історію він починає 
від Київської Русі й закінчує Т. Шевченком. Автор не ставить 
собі за мету схопити загальну логіку літературного процесу, 

зводить історію літератури до окремих довідок про її творців.: 
Багато того, що робилося в Росії, йому невідомо, оцінки мають 
не аналітичний, а швидше емоційний характер. Через заборону 
газети австрійськими властями праця І. Вагилевича лишилася 
незакінченою. 

У 1849 р. посівши щойно створену «руську кафедру» Львів- 
ського університету, виголосив свою концепцію історії українсь- 

. кої літератури Я. Головацький. У дослідженні, що постало з 
університетських лекцій («Три вступительнії преподаванія 0 

(Є Михайлин І. 1996 

3



руській словесності») автор фрагментарно накреслив шлях 
української літератури від «Слова о полку Ігоревім» до сучас- 
ності, багато місця приділив усній народній творчості, а нову 
літературу представив лише іменами І. Котляревського, Г. Квіт- 
ки, Л. Боровиковського. | 

Праці І. Вагилевича й Я. Головацького при всіх їхніх вадах, 
обмежених уявленнях про нову літературу, невиробленій мові 
все ж як перші спроби мали б закласти непогані традиції. Але 
сталося несподіване. Обидва соратники М. Шашкевича й учас- 
ники «Руської трійці» поступово втрачали українську орієнта- 
цію. І. Вагилевич перейшов у табір польської інтелігенції, 
Я. Головацький -- москвофільської. Останній, маючи виняткові 
можливості як професор, у 1858--1859 рр. -- декан, а в 1864-- 
1867 рр. -- ректор Львівського університету, демонстрував ви- 
разне згасання таланту. «Головацький своїми нудними, аб- 
страгованими від хвилюючих життєвих питань лекціями, -- 

пише знавець «Руської трійці» О. Петраш, -- вбивав будь- 
який інтерес до предмета» |4, с. 147). До часів О. Огоновського, 

«котрий у І868 р. замінив Я. Головацького на кафедрі руської 
мови і літератури, спроби створення історії української літерату- 

. ри в Галичині припинилися. 
Зате чимало їх з'явилося в Росії. У 1861 р. у Варшаві до- 

.датком до «Їсторії російської літератури» вийшла праця 
П. Петраченка «Короткий історичний нарис української літе- 
ратури». У 1868 р. у Воронежі побачило світ дослідження І. При- 
жова «Малоросія (Південна Русь) в історії її літератури з ХІ 

: по.ХМПІ ст.». Були це невеликі праці, що мали значення більше 
для постановки проблеми, аніж для її вичерпного вивчення. 

Значно грунтовнішим було дослідження О. Пипіна і В. Спасо- 
вича, у першому томі котрого автори представили виклад істо- 
рії української літератури. 

У 80-х роках з'являються дві грунтовні праці М. Петрова -- 
«Нарис з історії української літератури ХУПІ віку» (1880) і 
«Нариси історії української літератури ХІХ століття» (1884). 
С. Єфремов, створюючи історіографію українського письменст- 
ва, писав 1923 р. про істотну ваду праці М. Петрова: «Карди- 
нальною помилкою отією була тенденційна, наперед уложена 
"думка про рабську залежність українського письменства ОД 

російського, ба навіть повне підлягання йому та просте лиш 

його копіювання українськими письменниками» |2, с. 98). Але 

ці книжки служили й фактом визнання української літератури 

«кваліфікованою наукою в особі компетентного автора, до того 

ж своїм походженням та вихованням з українством 1 не звяза- 

ного» |2, с. 98). Праця М. Петрова ігнорувала ту частину ук- 

раїнської літератури, що творилася в Галичині, була надто 

фрагментарною, описовою, за портретами письменників губи- 

4



лися загальні тенденції літературного процесу. Однак її поміти- 
ли в Росії, присудили високу наукову нагороду графа Уваро- 
ва. Рецензія професора Київського університету М. Дашкевича 
«Відзив про твір д. Петрова «Нариси історії української літе-. 
ратури ХІХ століття», опублікована в «Звіті про 29-те присуд- 
ження нагород графа Уварова» (1888), переросла в самостій- 
не дослідження, значно відмінне від концепції М. Петрова. 
Рецензент критикував саме поверхову описовість, вимагав від 
історика літератури проникнути в логіку літературного процесу, 
розкрити рух течій і напрямів. Його праця набула самостійно- 
го значення й була високо оцінена українськими діячами. 

От у таких умовах, за такого становища з вивченням історії 
української літератури почала виходити окремими томами, ле- 
ред тим багато років друкуючись у журналі «Зоря», грандіозна 
праця О. Огоновського. Звичайно ж, успадкувавши деякі тради- 
ції попередників, він вперше застосував і новаторські методо- 
логічні засади для створення концелції української літератури. 
Найголоваіці з них такі: 

Українська література -- окрема слов'янська (а відтак 
і Рено література, наслідок духовної праці українського на- 
роду, вона не є додатком ні до польської, ні до російської лі- 
тератур, хоча ці дві, передусім остання, внаслідок більш спри- 
ятливих для них історичних умов, просунулися значно далі й 
мають визнання в світі. 

2. Українська література характеризується глибокими істо- 
ричними традиціями, що тягнуться в епоху Київської Русі. 
О. Огоновський застосував територіальний чинник розрізнення 
пам'яток, віднісши північнору ські до російської, а південнорусь- 
кі до української давніх літератур. З певними поправками ця 
засада використовується в науці й сьогодні. 

3. Українська література як духовне надбання українського 
народу твориться скрізь, де цей народ живе. Мовні особливості 
не повинні нас вводити в оману. І австрійські піддані, галицькі 
русини, і малоросіяни, що живуть в Росії, -- суть один народ -- 
українці. Вони творять єдину літературу. О. Огоновський рі- 
шуче відкинув концепцію двох літератур -- української й га- 
лицької, якої дотримувались у вже згаданій праці не тільки 
О. Пипін і В. Спасович, а й М. Драгоманов, розгорнувши її в 
статті «Література російська, великоросійська, українська і га- 
лицька» (1873--1874). О. Огоновський висунув методологічну. 
ідею єдності української літератури, цілісності літературного 
процесу і послідовно застосовував її в своїй праці. 

Це були найголовніші засади, що сформували обличчя бага- 
тотомного дослідження. Про решту скажемо коротко: вчений 
стояв на позиціях позитивізму, підніс культ збирання, нагро- 
мадження й опису фактів. Він листувався з багатьма письмен- 

5



никами, маючи на меті добути точні й широкі відомості про 
їхню літературну працю. «Заслуга його в тому, -- пише С. єф- 
ремов, -- що він зібрав і використав велику силу матеріалу -- 
біографічного, бібліографічного та історико-літературного, і з 
цього погляду праця його вікопомне матиме значення, як спра- 
вочник для дальших працьовників» (2, с. 101). 

Коли 1894 р. О. Огоновський помер, І. Франко опублікував 
у журналі «Народ» велику статтіо-некролог про свого універ- 
ситетського професора. Вона містить об'єктивні оцінки праці 
покійного. Науковий метод О. Огоновського І. Франко назвав 
«біографічно- бібліографічним» ПО, с. 977), вважаючи, що сут- 
ність його полягає у відриві аналізованого твору від живої дій- 
сності та спрямуванні головних зусиль на те, «щоби в самім 
творі найти які-небудь, хоч би й зовсім случайні прикметн, або 
й натяки, по котрим би міг його «скласифікувати», то єсть 
вперти в одну або другу з тих схоластичних шухлядок, по яким 

околись порядковано твори поетичні в шкільних читанках» |Ї10, 
к. 912. 

Разом з тим І. Франко не відкидав цього великого дослід- 
ження, бачив його неминущу цінність, називав «фундаменталь- 
ним ділом покійника, котре помимо всіх його недостач довго 
ще лишиться найвидатнішим пам'ятником його невтомної і со- 
вісної праці, а для вчених-спеціалістів буде багатим магазином 
відомостей про нашу літературу, особливо новіщу» |10, с. 371-- 
373). Виняткове значення, за І. Франком, мала ця праця для 
галицьких русинів, давши їм відчуття єдності з російською Ук- 
раїною, висвітливши багато досі невідомих фактів українсь- 
кого літературного життя. 

Отже, «Їсторія літератури руської» має велике значення як 
перша фундаментальна праця, написана українською мовою, 
зорієнтована на енциклопедичну вичерпність і повноту, на ви- 
тлумачення української літератури як самодостатньої цінності. 
Перший том вийшов у 1887 р. і містив загальнометодологічні 
матеріали та огляд давньої літератури, другий том -- у двох 
випусках 1889 р. і містив огляд нової літератури, зокрема лірич- 
ної та драматичної поезії. Лише з другого тому стала зрозумі- 
лою грандіозність загального задуму, тому саме по його виході 
з'явилася розгорнута рецензія О. Пипіна «Особлива історія ро- 
сійської літератури», опублікована в провідному журналі ро- 
сійської інтелігенції «Вестник Европь» (6). 

О. Пипін сприйняв «Історію літератури руської» О. Огонов- 
ського як непорозуміння, лсевдонауковий курйоз. Не розгледів- 
ши або розгледівши і свідомо проігнорувавши те, що львівсь- 
кий історик слово «руський» пише з одним «с», маючи на ува- 
зі «український», рецензент обурювався фактом створення 
історії літератури руської лише на малоросійському матеріалі. 
" 

6



Адже малоросійство було для нього однією (звичайно ж, біч- 
ною) гілкою великого російського дерева. Під обкладинкою 
книжки з такою назвою, на його думку, могла бути тільки їс- 
торія російської літератури з деяким доповненням -- розглядом 
творчості малоросійських авторів. Де ж поділася загальнороєій- 
ська (для О. Пипіна це великоросеійська) література? 

Уся рецензія, власне, являла собою спробу довести; що ук- 
раїнська література не існує як самодостатня цінність; якщо і є 
якісь літературні твори, писані малоросійським наріччям, то 
їхнє значення може бути осягнуте лише в контексті великоро- 
сійської літератури, провінційним варіантом котрої вони є. 

Наприкінці життя О. Пипін продиктує своїй дочці спогади. 
У записі від 8 жовтня 1902 р, він докладно роз'яснює свою 
позицію з українського питання. Вислухаймо його, бо це голос 
цілого покоління російської передової інтелігенції. Серед нас 
зароджувалось українофільство, зазначає О. Пипін, маючи на 
увазі свого студентського товариша Д. Мордовцева, і ми нічого 
не мали проти того, хоча ще зовсім недавно В. Бєлінський рі- 
шуче висловився проти малоросійської літератури, її сюжети 
здавалися йому надто дрібними, глибокий провінціалізм від- 
значав загальні її інтереси. «Але в нас була прийнята інша точ- 
ка зору, -- зазначив Ю. Пипін, -- а саме точка зору слов'ян- 
ського відродження» |5, с. 62). Сутність такого погляду в 
тому, що моральне право українського народу на свою мову і лі- 
тературу зміцнювалося прикладом південних і західних слов'ян. 
«Якщо навіть дрібні відтінки слов'янського племені силкували- 
ся заснувати свою літературу, -- наприклад, які-небудь лужи- 
чани, а поруч з чехами і словаки» |5, с. 63), то чому ж, мірку- 
вав О. Пипін та його оточення, не може поряд з російською іс- 
нувати. й малороєійська література? Це пояснення необхідне, 
щоб зрозумітн О. Пипіна: він не проти самої малоросійської . 
літератури, він проти її історії, у котрій вбачає претензії на 
повноцінність, розрив з провінціалізмом, входження в коло сві- 
тової літератури. і 

У статті «Особлива історія російської літератури» О. Пипін 
починає здалеку, нарощує аргументаційну базу, дискутує з 
О. Огоновським з методологічних питань. Слов'янське відрод-, 
ження привело до пробудження Галичини, з'являються два на- 
прями, велихо- і малоросійської орієнтації. Другий напрям, на 
думку критика, української орієнтації, цілком позбавлений їсто- 
ричної перспективи.. Саме його джерело -- російське- україно- . 
фільство -- слабке й ненадійне. Воно народилося, із загального : 
всеєвропейського інтересу до вивчення народного побуту, мови; | 
фольклору; від прагнення налагодити народну. освіту. Це те. 
саме джерело, що «в житті європейському створює: в новітній «, 
час такий же (єкориєтаємося нашим терміном) народинцький., 

уч



потяг до вивчення народної старовини й до літера турної рестав- 
рації місцевих наріччів, як новітня провансальська лі тература у 
Франції, як виникаюча література німецьких наріччів, як 
надзвичайне новітнє поширення фольклоризму в усіх без ви- 
нятку народів Закідної Європи, навіть у французів, котрі здав- 
на відзначалися зарозумілим зневажанням простонародності» 
(6, с. 245). 

Тобто, за О. Пипіним, відбувається природний процес народ- 
ницького руху однієї невеликої частини південноросів, а зовсім 
не йдеться про створення української. літератури, котра в свою 
чергу є свідченням духовного й націона льного відродження ук- 
раїнців. 

Безглуздо з вчинили й «Московские 0 ведомости»,  порутніив- 
ши питання про малоросійський сепаратизм. Його немає й не 
може бути. «Малоросійські елементи, -- писав О. Пипін, -- 
настільки зрослися із загальною течією російського життя, на- 
стільки оточені самими реальними впливами побуту адміні- 
стративного, економічного, впливами освіти і т. д.,, що за всім 

- цим лишається тільки місце для чисто літературних прагнень 
місцевої народності»» |6, с. 246). Тому О. Пипін і вважає без- 
глуздими адміністративні утиски української літератури в Ро- 
сії, їй все, одно не стати над рівнем літератури «для хатнього 
вжитку». Критик дорікає урядовцям: запроваджені ними утис- 
ки перенесли центр ваги українського літературного руху в 
Галичину. Ї сталася дивина: галицько-руська література, що 
заледве животіла в Австрії, стала живитися могутнім потоком 
з України, і от уже українська література зижнонася на свою 
«Історію». 

На думку О. Пипіна, саме Галичина, «що мала зовсім ок- 
рему історію, протягом цілих століть відокремлення і від дав- 

-нього російського цілого і від власної південноруської гілки» 
і6;с 249), пайменше здібна представляти справжню російську 
народність. Критик викладає історичні аргументи, засновані на 
помилковому твердженні, сьогодні рішуче відкинутому наукою, 
нібито українці й росіяни в минулому становили один давньо- 
руський народ, розмовляли міфічною давньоруською мовою, ма- 
ли єдину культуру, літературу. 

Так, погоджувався О. Пипін, українці -- це самостійний на- 
род, але тут же, віби схаменувшись, давав роз'яснення: міра 
самостійності малоросів щодо великоросів зовсім не така, як у 
шведів щодо німців, французів щодо італійців чи іспанців. Ті, 
мовляв, ніколи не були одним народом, не мали однієї держави, 
спільної літератури, а українці й росіяни були, малн. А відтак 
українці не можуть відокремити від росіян ні держави, ні навіть. 

літератури, це якийсь «напівнарод», поглинутий «супернаро- 

дом». 

8



О. Огоновський апелював до факту існування українського 
народу, наявності української мови. Та то все дурниці, -- лег- 
коважно заявляв О. Пипін, «література сильна, незалежна, здіб- 
на до самобутнього розвитку, створюється не там тільки, де є 
особлива мова і особливе плем'я, але де крім цього є особливий 
історично виявлений тип культурного життя і державної спілки» 
І6, с. 259). Цього останнього й не мають українці, на думку 
О. Пипіна. 

О. Огоновський -- невіглас, він не знає концепції О. Пипіна, 
інакше ніколи б не взявся писати історії неіснуючої літератури, 
точніше, існуючої, але в провінційних рамках, не гідної шести- 
томної праці. Та й усі галичани такі, як О. Огоновський. Знан- 
ням чи, краще сказати, незнанням Росії вони не поступаються 
південному й західному слов'янству. 

Після цих методологічних питань рецензент перейшов до 
розгляду історико-літературної концепції. Яка-така давня ук- 
раїнська література може бути? -- дивується О. Пипін, немає 
українців, то немає й української літератури. «В стародавньому 
періоді, до татар і політичного роздроблення Русі, не було ні- 
якої спеціально південноруської літератури, -- заявляє рецен- 
зент, -- була спільна література російської або російсько-сло- 
в'янської писемної мови, поширена однаково по всіх областях 
тодішнього російського племені» (6, с. 264. 

Відкинувши концепцію давньої літератури О. Огоновського, 
О. Пипін все ж звинуватив його в недооцінці старої писемності, 
оскільки народну літературу історик починає тільки з І. Котля- 
ревського. | 

Оглядаючи нове -д письменство, О. ШПипін журиться з 
того, що О. Огоновський галицько-руських письменників пере- 
мішав з нашими, малоруськими. Яка-така єдність української 
літератури? Рецензент знає лише одну єдність Велико- ії Мало- 
росії і дорікає О. Огоновському за інший підхід. «Історик не хо- 
че знати старої єдності південної і північної Русі (припускаючи 
водночас єдність між стародавнім православним Києвом, свя- 
щенним до цього часу для всього російського народу, і уніат- 
сько-австрійською Галичиною» |б6, с. 272). Останнє, звичайно, 
великий злочин з точки зору О. Пипіна. - 

Фінал його статті гідний цитування. Отже, адміністративні 

зутиски малоросійської літератури можуть призвести до ненор- 
мальних наслідків. Власне, один з них ми вже маємо --, працю 
О. Огоновського. Її положення є «не лише історичною помил- 
кою, а й помилкою в розумінні народно-суспільних понять. Во- 
на створює історичний фантом, хоче приховати історичні відно- 
шення південноруського племені, від'єднуючи його від того ці- 
лого, з котрим воно пов'язане тими чи іншими нитками» |б, . 
с. 2731. 

9;



Отже, «Історія літератури руської» О. Огоновського «створіоє 
історичний фантом». Порятунок малоросійської літератури, як 
його бачить майбутній російський академік, -- у єднанні з літе- 
ратурою загальноросійською. 

Стаття О. Пипіна мала великий резонанс в українській кри- 
тиці. Літературна громадськість була збентежена й навіть спан- 
теличена не стільки тим, що в російській пресі в черговий раз 
прозвучали ліквідаторські гасла щодо української літератури, 
скільки тим, що йшли вони від шанованої серед свідомого укра- 

їнства людини, у чиєму науковому доробку українська тема по- 
сідала чільне місце. 

-О. Пипін -- ровесник О. Огоновського, обидва народилися 
1833 р. О. Пипін народився в Саратові і був на п'ять років мо- 
лодшим за свого двоюрідного брата М. Чернишевського, який 
мав на нього великий вплив. Саратовський край з ХУПІ ст. по- 
чав заселятися українцями; спочатку на озеро Елтон приїздили 
чумаки на соляні промисли, а потім з'явилися переселенці з 
родинами. Цьому спрняла урядова політика, заснована на 
втягуванні українців у російський географічний простір для 
його заповнення й освоєння. «Ліва, степова сторона тодішньої 
Саратовської губернії, -- читаємо в «Автобіографії» М. Черни- 
шевського, -- стала заселятися нашими звичайними росіянами 
вже майже тільки за моєї пам'яті; раніше там були тільки ні- 
мецькі колонії та смуга малоросійських поселень, заснованих 
урядом (при Петрі) для перевезення солі з Елтона в Ками- 
шин, з Камишина в Саратов», (12, с. 571|. 

На лівому березі Волги напроти Саратова українці засну- 
вали Покровську слободу, котра згодом розрослася в ціле 
місто. У 1931 р. Покровське було перейменоване радянською 
владою на місто Енгельс. Отож, змалку О. Пипін зростав в ук- 
раїнському оточенні, правильніше сказати, російсько-україн- 
ському середовищі. Його мати у першому шлюбі була за ук- 
раїнцем,  прапорщиком Миколою  Котляревським. " Онука 
М. Г. Чернишевського, Ніна Чернишевська згадувала: «Якось 
у розмові з бабусею Катериною Миколаївною Пипіною я спи- 
тала, чи не родич він знаменитого автора української «Енеї- 
ди». Бабуся відповіла: «Матуся говорила нам, що є в нас на 
Україні, здається, у Києві, знаменитий дядько, але вона ніколи 

його не бачила, і він Миколі Максимовичу не писав». Сама 
Олександра Єгорівна (мати О. Пипіна. -- І. М.) добре знала 
українську мову і читала вголос своїм дітям вечорами опові- 
дання Марка Вовчка з народного життя» (1, с. 21). 

Українське Поволжя дало світові українського письменника 

Данила Мордовця (1830--1905), він писав і російською мовою, 
відповідно змінюючи своє прізвище під російськими творами 
на «Мордовцев». «Мордовцев з учнівських, отроцьких літ дру- 

10



жив з О. М. Пипіним, -- писала Ніна Чернишевська, -- Ця 
дружба виражалася в щоденних гімназійних зустрічах, спіль- 
ному проведенні часу, у «вивченні зоряного неба», у читанні 
поезії. ..Обидва захоплювались українською літературою» (ЇЇ, 
зі УД 

У 1859 р. в Саратові побачив світ «Малорусский литера- 
стурньй сборник». І якщо видання українських книжок у сто- 
«лицях було звичним і зрозумілим, то поява такого альманаха 
в провінції -- явище загадкове і може бути пояснене лише 
наявністю там українського культурного товариства. Зініцію- 
вав «Малорусский литературньй еборник» Д. Мордовцев, ак- 
тивну участь у ньому взяв М. Костомаров, широко були пред- 
ставлені фольклорні записи. 

От у такому загалом сильному українському полі формувався 
О. Пипін як науковець. Він закінчив Петербурзький університет 
1853 р.і з того часу почав друкуватися в пресі, із заснуванням 
«Вестника Европь» став одним з провідних його авторів. На 
сторінках цього журналу з'являються великі дослідження О. Пи- 
піна, що потім виходять окремими виданнями. Відзначимо «Їсто- 
рію слов'янських літератур» у двох томах, перший том (1879) 
котрої містив розділ про українську літературу, та «Історію ро- 
сійської етнографії» в чотирьох томах, що її третій том (1891) 
присвячений Україні. 

З О. Пипіним українською мовою листувався І. Франко. 
Консультувався з фахових питань, просив допомогти дістати 
джерела, котрих не було у «Львові. Прочитавши в книжці 
О. Пипіна про лист В. Бєлінського, в якому він відгукується на 
справу кирило-мефодіївців, І. Франко просить у російського ав- 
тора копію документа. О. Пипін відчув, яким небезпечним є 
лист, і надіслав лише виписки з нього й загальну його характе- 
ристику. 

У 1903 р. І. Франко спеціальним листом вітав О. Пипіна з 
50-річчям його літературно- наукової діяльності. Він відзначив! 
величезну значимість доробку ювіляра для росіян. «Та спеці- 
ально для нас, малорусів чи українців, -- писав він далі, -- 
ім'я Ваше подвійно дороге, бо, крім наукової праці над прояс- 
ненням також нашого, старого й нового письменства, Ви ніколи, 
в найтяжчі для українства часи, не залишали зі свого високого 
становища подавати свій голос проти темної сили, що в доктри- 
нерськім засліпленні, кермована іноді ігнорацією, а іноді й: 
просто злою волею, силкувалася душити наш національний роз», 
вій, підрізувати його в найжизненіших, найелементарніших йо- 
то функціях на шкоду не лише нам, але й усій Росії. Ми в такі 
хвилі прислухалися до Вашого голосу як до голосу сумління 
найкращої частини Росії, і раділи тим, що той голос не втихав і 
ніколи не брав фальшивої ноти» |8, с. 225). 

п



О. Пипін був обраний академіком Російської АН у 1898 р., у 
1903 р. -- дійсним членом НТШ, але 1904 р. його не стало. 

Виступ О. Пипіна з розгромом О. Огоновського, відтак, про- 

звучав не від відвертого ворога, а від друга, тому так боляче 
зачепив свідоме українство. Ї воно кинулося на захист історії 

своєї літератури та історика, що її створив. 
Першим виступив відомий український критик і бібліограф 

Михайло Комаров (1844--1913). Закінчивши 1867 р. Харківсь- 
кий університет (юридичний факультет) і змінивши кілька судо- 
вих посад на Воронежчині, Київщині й Уманщині, він 1887 р. 

відкрив власну нотаріальну контору в Одесі і відтоді й до кін- 
ця життя мешкав у цьому місті. Тоді ж і починається його ак- 

тивне співробітництво з журналом «Зоря» на терені літера- 

турної критики. Вже в листопаді 1890 р. під псевдонімом 
«Уманець» він опублікував статтю, що була відповіддю О. Пи- 

піну. 
Починає він з визнання заслуг російського історика, пе- 

реліку праць, поважних і цінних, у котрих він завжди захищав 
«нашу народність, як самостійну серед інших слов'янських на- 
родів, маючи однакове право і потребу власного життя і са- 

мостійного розвитку» |7, с. 331). Оскільки «голос Пипіна має 
для нас велику вагу», автор вирішив відповісти йому. Тон від- 
повіді -- науковий, без примішки сатири, сарказму. Це діалог, 
у якому співрозмовник поважає опонента, як про те заявив на 
початку статті. - 

М. Комаров сумлінний у викладі поглядів О. Пипіна, більше 
того, деякі його думки визнає слушними. Наприклад, він вва- 
жає правильними пояснення російським істориком причин ви- 
никнення й розвитку українського літературного руху, заува- 
ження щодо назви праці О. Огоновського. Водночас автор рі- 
шуче відхиляє загальну концепцію О. Пипіна як антинаукову 
й неприйнятну. 

У його позиції, за М. Комаровим, виявилося «бажання при- 
боркати, обмежити українство, замкнути його в рамки краєвого 
провінціалізму, котрі по правді хіба трошечки ширші звісного 
указу 1876 року. Ми розуміємо, коли О. Пипін каже, що саме 
життя має визначити сі рамки, але ж навіщо забігати вперед і 

самому ставити їх?» |7, с. 932). 
Відкидає М. Комаров і звинувачення О. Пипіна в незнанні 

галичанами Росії. Досить передивитись українські часописи 
«Правда», «Зоря», «Діло» за останні 10--15 років, аби переко- 
натися, що трохи не все найкраще з Гоголя, Достоєвського, 
Тургенєва, Гончарова та інших видатних авторів перекладене 
по-українськи. Натомість сам О. Пипін демонструє незнання ро- 
сіянами української літератури, оскільки дорікає галицьким 

народовцям ворогуванням до Росії, наслідуванням теорії п. Ду- 

12



хінського про туранське походження росіян, хоч п. Духійського 

спростував українець же М. Костомаров. 
Українці в Галичині, а подекуди й у Росії, називають себе 

русинами, а свою народність -- руською. Отож, О. Огоновсь- 

кий мав повне право назвати свою історію літератури «русь- 

кою». Але це справді галицький термін, М. Комаров пропонує 

терміни «українсько-руський» або «малоросійський», щоб уник» 

нути непорозумінь. 
Найбільше зачепило М. Комарова твердження про безпер- 

спективність творення літератури недержавним українським 
народом. Умови життя народу, звичайно, мають велику силу, 
але ніхто не зважиться пророкувати, щоб ті умови були повік 

незмінними; крім того, далеко не все ці умови визначають. За 

приклад М. Комарову правлять поляки, які теж втратили дер- 

жавність, але літературу мають блискучу, а найкраща її час- 

тина твориться саме в Росії. 
О, Пипіп ігнорує Галичину, а там улюблена ним умова роз- 

витку літератури існує: тут українство має однакові права з 
іншими народами -- дві гімназії, виклади в університеті, на- 
родні школи, Та й у самій Росії українофільство набуває все 

більшої сили. 
Окремо розглядає М. Комаров питання про давність укра- 

їнської літератури. О. Пипіна вражає, що О. Огоновський по- 

чинає її від Нестора. Але ж він сам, зауважує критик, розрізняє 

в своїх працях великоруську й малоруську течію в давній літе- 

ратурі. Тільки розвиваючись віддавна, українське письменство 

могло виробити той грунт, на якому постала нова українська, 

чисто народна література. 
О. Пипін вважає всі стародавні пам'ятки спільноруськими, 

викладає думку опонента М. Комаров і продовжує далі: «чому 

ж О. Пипін не накидається на істориків літератури великоро- 

сійської, що всі пам'ятники давнього письменства на Руси за- 

числяють цілком до «русской (підкреслено М. Комаровим. -- 

І. М.) литературь», під которою вони розуміють тільки велико- 

російську, бо в своїх історіях ніколи вже ніже єдиним словом 

не згадують про малоруську літературу? Вже коли вважати всі 

пам'ятники давнього письменства за спільні руські, то так і тре- 

ба казати про їх, а не загортати їх без розбору до великорусь- 

кої літератури» |?7, с. 334). 
Важливі думки висловив М. Комаров з приводу єднання 

австрійської Галичини й російської Малоросії. О. Пипін праг- 

не розірвати цей зв'язок, протестує проти нього. Дарма, від- 

повідає йому М. Комаров: «В Україні наспіла неминуча потреба 

в своїй національній культурі, просвіті й письменстві, а разом 

з тим наспіла ідея національної єдності з Галицькою Руссю -- 

і от вони працюють вкупі на рідному полі, виявляючи свою пра- 

ІЗ



цю там, де україно-руське письменство знаходить собі вільний 
притулок» |/, с. 334). 

Чи може українське письменство розвиватися самостійно? 
Відповідь О. Пипіна однозначна: ні! Але хто б послішив услід 
за О. Пипіним повторити це слово, пише М. Комаров, сподіва- 
ючись, що йдеться про міжнародні літературні зв'язки, глибоко 
помилився. У О. Пипіна зовсім про інше. «Пипін має на меті 
тільки об'єднання з великоруською літературою, йому, мов, зда- 
ється, що нам конче треба слідком іти за нею, «в хвосте», як 
кажуть Росіяне, і тільки тоді ми й осягнемо правдивого роз- 
витку нашої національної справи» |7, с. 334|. 

Але, на думку М. Комарова, українська література мусить 
єднатися не тільки з російською, а й з німецькою, польською, 
іншими європейськими літературами, єднатися не силоміць, а 
на грунті вільного морального. впливу. Єднання з російського 
літературою й без О. Пипіна стало доконаним фактом: адже 
Марко Вовчок, М. Костомаров, М. Куліш, Д. Мордовець писали 
й по-українськи, і по-російськи, зробивши значний внесок у 
скарбницю російської літератури. Єднання можливе лише на 
грунті повної толеранції, обопільної поваги й рівності в правах 
вільного духовного розвитку двох народів. Такі ж адміністра- 
тивні утиски, як указ 1876 р., обмеження та крутійські обмов- 

. лення, як у статті О. Пипіна, лише перешкоджають культурному 
взаємообміну. 

На такій ноті закінчив М, Комаров свою невелику, але влуч- 
ну відповідь О. Пипіну. 

У тому ж 1890 р. газета «Діло» опублікувала працю самого 
О. Огоновського «Моєму критикові: Відпбвідь А. Пипінові на 
його статтю «Особая история русской литературь», яка потім 
вийшла окремою брошурою. Він непохитно став на захист своїх 
методологічних позицій, не поступившись ні літерою, ні комою 
в своїй книзі. О. Огоновський згрупував зауваження О. Пипі- 
на в 14 тез і по кожній з них дав грунтовні роз 'яснення. Метод 
він обрав своєрідний: побивати противника його ж зброєю. Він 
уже висловився з приводу дискусійних питань у самій «Історії 
літератури руської», тому вважав ганебним і неприпустимим 
ще раз повертатись до цього. Науковець заснував відповідь 
на думках і висловлюваннях провідних учених слов'янського 
світу, виявив широку обізнаність з працями самого опонента, 
у котрих знайшов спростування ідей, висловлених у рецензії 
на свою працю. 

Наведемо лише один приклад. Торкнувшись питання про 
самостійне існування української літератури, О. Огоновський 
розгорнув статтю опонента «Волга й Київ» |2, с. 209| і випи-: 
сав звідти таке висловлювання: «Малоросійська література: 
сама по собі має повне право на буття. Вона розпочалася вже; 

4



давним-давно, не з Котляревського чи Гулака -- ще з ХУЇІ-- 
ХМІЇ ст., а окремими пам'ятками й раніше». 

У такий спосіб були наведені контраргументи з усіх питань. 
Виявилася дивна річ: О. Пипін суперечив сам собі й поважним 
науковцям-слов'янознавцям. Праця О. Огоновського стала зіб- 
ранням  найавторитетніших висловлювань (зокрема самого 
О. Пипіна) на захист концепції українського історика. Тому 
критик «Зорі» Ілля Кокорудз назвав брошуру «Моєму крити- 
кові...» «коментарем до першого тому», «хорошим інформацій- 
ним ділом» |З, с. 79| у справі вивчення історії української лі- 
тератури. - 

Минуло небагато часу, і після цих невеликих випалів грим- 
нула гармата: у газеті «Діло» з Ме 65 за 1891 р. тридцять один 
номер поспіль (до Ме 95) друкується велика розвідка І. Нечуя- 
Левицького (під псевдонімом -- І. Баштовий) «Українство на 
літературних позвах з Московщиною». Випущена згодом окре- 
мим виданням в друкарні НТШ (214 сторінок, хоч і невеликого: 
формату), ця праця є видатною пам'яткою в історії української 
літературної критики, яка з незрозумілих причин досі не пере- 
видана й маловідома загалу. 

Написана як полемічна праця «Українство на літературних 
позвах з Московщиною» вийшла далеко за межі традиційно- 
го диспуту; положення О. Пипіна стали для І. Нечуя-Левиць- 
кого лише віхами, через які він прокладав свій сюжет. Критик 
виявив себе прихильником культурно-історичної школи, поси- 
лався на французький оригінал «Історії англійської літератури» 
1. Тена, блискуче використав дослідження М. Костомарова «Дві: 
руські народності», продемонстрував розуміння нерозривності 
географії та історії, механізмів формування національного ха- 
рактеру 1 його втілення в духовному житті, зокрема в літературі, 
нарешті, виявив енциклопедичні знання з історії та культури 
не лише України й Росії, а Європи й Азії. Несподіваний Ї. Не- 
чуй-Левицький постає з праці «Українство на літературних поз- 
вах з Московщиною». 

Сам автор високо цінував цю працю і прагнув перевидати Її. 
Про це знаходимо свідчення в листах до Михайла Грушевського 
від 27(14) березня 1906 р., Леоніла Жебуньова від 16(3) квітня 
1915 р., Іллі Шрага від 13 червня (31 травня) 1915 р. У 1915 р. 
І. Нечуй-Левицький планував видати 12-й том своїх «Творів», 
куди включив наукові праці. Але цей том в умовах імперіаліс- 
тичної війни так і не вийшов. Для нас важливо знати, що сам 
автор відділяв «Українство на літературних позвах з Москов- 
щиною» від таких своїх теж великих праць, як «Сьогочасна ча-- 
сописна мова» та «Криве дзеркало української мови», що, на 
його думку, мають «значення тимчасового писання», отже, він: 
визнавав за «Українством на літературних позвах з Москов- 

З і 15.



щиною» значення неминуще. (Див. про це в згаданому листі 
до Іллі Шрага). 

Розвідка складається з шести частин, кожна з яких має 
свій предмет і проблематику. У першій частині розроблено два 
головних питання. О. Пипін починає статтю з порівняння ук-. 
раїнців з іншими недержавними народами -- фламандцями в 
Бельгії, провансальцями у Франції. Це цілком помилкові по- 
рівняння, заявляє І. Нечуй-Левицький. У названих країнах не- 
державні літератури розвиваються вільно, у Росії -- вони 
нищаться. І. Нечуй-Левицький вперше подивився на Російську 
державу як на наслідок державотворчої праці російського на- 
роду і заявив, що в основі політики уряду лежать властивості : 
національного характеру російського народу. Найбільше ва- 
жить тут національна нетерпимість, що сформувалась у нього 
його географією й історією. «Розвиваючись в давній час на від- 
шибі, -- писав автор «Українства на літературних позвах з 
Московщиною», -- нарізно від культурних народів Європи на 
далекому сході, живучи ізольованим життям цілі віки, стикаю- 
чись на сході, півпочі та в Сибірі тільки з півдикими примітив- | 
ними язичеськими народами, котрі (хоч і не всі) культурою | 
стояли далеко низше за Великоруссів і котрих вони асимілю- 
вали, -- Великорусси нажили собі неповаги й нехтування до чу- 
жоземців» |, с. 25). 

Приєднавши нові землі та народи на заході, далеко культур- 
ніші від східних сусідів, вони й на них перенесли неповагу, 
нехтування, а то й ворожість і асимілятивні прагнення. Вико- 
ристовуючи тріаду І. Тена -- раса, середовище, момент, -- ав- 
тор національну нетерпимість росіян вважає «виявком расо- 
вим» (І, с. 24|, давно поміченим кращими великоросійськими 
письменниками, котрі не соромилися писати про негативні риси 
свого народу. Нема чого дивуватися українофобії урядовців, ко- 
ли навіть О. Пипін проповідує те ж саме національне злиття, 
тобто ліквідацію українців. Це перша тема розмови. 

Друга тема -- Галичина. Спираючись на українську історію, 
автор доводить, що аж до останнього поділу Польщі Галичина 
мала спільну з Україною історичну долю, тому має повне 
право представляти літературну Україну. Росія сама виперла 
центр українського культурного руху за кордон, не давши 
стати ним ні Києву, ні Харкову, ні Одесі. О. Пипін дорікає, що 
Галичина погано знає Росію, але І. Нечуй-Левицький твердить, 
що в українських губерніях передплачується втричі більше 
столичних журналів, ніж у російських, Увесь цей галас, що ро- 
сійську літературу мало читають за рубежем, має чисто про- 
пагандистський характер: чиниться для примноження тиражів 
і прибутків. М. Некрасов, редактор журналу «Современник», 
«нажив з редакції міліон» |1, с. 54). 

16



Чим більше споживачів, тим більші прибутки, тут вже діє 
соціально-економічний закоп. Чи не з огляду на нього в літе- 
ратурних справах забороняється. українська література? А чи: 
знає Великоросія слов'янство й Україну? Хто в Петербурзі чув 
про І. Франка? Грузинську, литовську, латиську, естонську лі- 
тератури? Про українську ще й заборонено говорити. То ж чи 
не блюзнірством виглядають заклики О. Пипіна до рівності в 
змаганні російської й української літератур? | 

Тема другого розділу Україна. І. Нечуй-Левицький з ро- 
зумінням пише про те, що методологічною базою «Їсторії літера- 
тури руської» О. Огоновського є «Дві руські народності» М. Ко- 
стомарова: Спираючись на цю працю, він описує провідні риси 
українства, етнографічні ознаки, їхню географічну розкиданість. 
«Се все показує, що українська національність давня, самостій- 
на, самобутня, коли характерні прикмети її ми примічаємо й 
тепер в далеких від неї краях слов'янщини, розсипані на далеко- 
му й широкому просторі, неначе радіуси» |Ї, с. 87). 

Автор неспростовно доводить, що українці -- історичний про- 
дукт географії, тобто конкретний національний варіант загаль- 
нолюдської спільноти, вирощений в умовах певного географіч- 
ного простору. ся | 

Поки українці живуть на своїй землі, вони вічні, попри всі 
спроби знищити їхню національну суть. Зазнають поразки спро- 
би нполонізувати чи обрусити цей численний народ, утворений 
внаслідок не випадкових збігів, а закономірної дії середовища, 
у котрому живе ця спільнота. Росія робить усе, щоб знищити: 
Україну, асимілювати її: заборонена українська книга, відсут- 
ня українська освіта, запроваджені російські жіночі гімназії 
та інститути задля зруйнування через матір української родини. 
Але земля народжує українців, усі ці адміністративні зусилля 
вступають у суперечку з природним покликом географічного . 
простору. Поки існує географічна Україна, існуватиме Й (іс- 
торична Україна. 

А відтак І. Нечуй-Левицький переходить до третього роз- 
ділу: українська література має всі умови для самостійного 
розвитку. Український народ створив дивовижну усну народ- 
ну творчість -- багатий грунт для професійної літератури, а 
також блискучий доказ її величезних внутрішніх можливо- 
стей. І о 

Слід категорично відкинути порівняння україно-російських 
відносин з Німеччиною, що пропонує О. Пипін. У Німеччині 
живе одпа національність, до якої неможливо застосувати прин- 
ципи костомарівського твору «Дві руські народності». 1. Нечуй 
Левицький протиставляє  пипінським історичним аналогі 
свою -- зі стародавнім Римом. Від перемішування латинців 
шими народами й від кліматичних змін у Римській імпері 

9-зу2 



родидися чавціанальні, відмійи» одного загального латинського 
пня» (Ї, с. 041. «ВІХ іХ віках з одного римсько-латинського 
ня вже виразно виникають романські сучасні національності: 
італьянська, провансальська, французька та іспанська» (|Ї, 
с. 106). Київська Русь на сході повторює драму заходу: від єди- 
ного слов'янського кореня від'єднується московське плем'я; аси- 
мілюючи інші етноси й. живучи в інших кліматичних умовах, 
воно перетворіоється, на великоруський народ з тимн новими 
психофізичними рисами, про які йшлося вище. 

Четвертий розділ. руйнує державницьку концепцію О. Пипіна: 
немає умов для розвитку літератури, бо немає державн. О. Пи- 
пін,ще раз довів, що бсі росіяни, дивляться на світ через «дер- 
жавні, окуляри». Тому, О, Пипін дозволяє жити бездержавній ук- 
разнеаній, літературі «в узьких рамках якогось провінціалізму» 
(І, с. 117). Насправді ж, твердить автор «Українства на літе- 
ратурних позвах з Московщиною», державність не є визначаль- 
ною, а лише сприяючою або несприяючою силою. Письменника 
творить не. держава, -- переколаний І. Нечуй-Левицький. «Лі- 
тературні таланти творить сама натура, -- запевняє він, себто, 
можна, сказати, народ. та національний геній, себто національно- 
психічна сила, що криється в масах звісного плем'я» |Ї, с. 119). 
Тому Україна, котра не має своєї держави, але має народ, на- 
ціональність, багатий. фольклор, здатна створити й велику книж- 

сну літературу, «Маємо сей грунт, - заявляє автор, -- маємо й 
будемо мати свою літературу і без своєї державності» п, 
с. 120). 

Більшої цікоди можуть завдати російські погляди на літе- 
ратуру. Д. Петров, у, висновках до своєї «Історії» розумів ук- 
раїнське письменство як «хвостик великоросійського», О. Пи- 
пін вже відводить йому роль не хвостика, а якогось прихвосня. 
Така позиція російської інтелігенції може зашкодити українсь- 
кій літературі більше, ніж відсутність державності. 

У п'ятому розділі І. Нечуй-Левицький розглядає пипінську 
концепцію окремого історично проявленого типу культурного 
життя та державної спілки. Що воно таке, ніде не пояснюється. 
Виходить, «хоч голосна й гучна, але фраза. без усякого розум- 
ного змісту» |Ї, С. 131). Та легко пізнати під культурним вели- 
коросійським типом відомий погляд старих слов'янофілів з їх 
знаменитими гаслами: православ'я, самодержавність й велико- 
російська чаролність: Що вже там говорити, коли видатний 

письменник Ф, Достоєвський.у промові на відкритті пам'ятника. 
О. Пушкіну в Москві сказав: «Всечоловік -- ето русскій!» Тобто 
великорос. Тут бачимо претензію на національний месіанізм із 
забаганками на всесвітність. Цій же меті служить і поняття 
окремого культурного тилу, який нібито є в росіян і якого немає 
в українців. 

18



Все ж якщо поміркувати над тим, що може являти. собою; 
культурний тип, гадає Ї. Нечуй-Левицький, то змушені будемо 
визнати такі Його складові: 1) самостійна релігія і сполучена, 
з нею релігійна мораль; 2) поезія лірична й епічна, міфологічна 
чи героїчна; 3) філософія, філософська мораль, критика та на» 
ука. 

Великоросія вступила на історичну й культурну арену дуже; 
пізно, коли культурні типи були вже сформовані, вона: прийма», 
ла в себе вплив інших готових культур і не спромоглася зна, 
створення свого окремого культурного типу. Це вже. предмет 
заключної, шостої частини. Людство знає такі самобутні куль- 
турні типи: китайський, еллінсько- римський, семітсько-єврейсь-, 
кий та індуський. Пізніше семітсько- "єврейський тип пустив ще 
два паростки: християнський (візантійський) та ісламоараб- 
ський. 

Багато сторінок своєї розвідки І. Нечуй-Левицький присвя- 
тив описові китайського культурного типу, розглянувши його 
за виділеними вище трьома складовими. Великоруська культу- 
ра належить до християнського (візантійського) зразка. А від- 
так, і цей аргумент О, Пипіна про неможливість існування повно-: 
цінної української літератури був відхилений. 

Праця І. Нечуя-Левицького «Українство на літературних: 
позвах з Московщиною» вщент зруйнувала концепцію О. Пипіна, 
неспростовно довела штучність і неприродність ідеї провінціа- 
лізму і відсталості української літератури. Нинішнє її станови- 
ще аж ніяк не випливає з природного ходу розвитку, а є на- 
слідком, з одного боку, значних адміністративних утисків, з 
другого -- зневажливого ліквідаторського ставлення до неї ро- 
сійської інтелектуальної еліти, зараженої хворобою національ- 
ного месіанізму. Але українська література розвивається, зрос- 
тає, незважаючи на відсутність держави, утиски й переслідуван- 
ня з боку царизму, ліквідаторські настрої щодо неї в середо-- 
вищі російської та польської інтелігенції. Свідченням «дорос- 
лості» української літератури, її творчої зрілості й стала 
поява праці О. Огоновського «Історія літератури руської». 

Як прореагував на виступи української критики О. Пипін?2 
Він не став відповідати, хоча ці виступи. й були йому відомі. 
У третьому томі «Історії російської етнографії», який вийшов 
саме 1891 р. і був присвячений розглядові української етно- 
графічної науки, він у підрядковій примітці дав зрозуміти, що 
знайомий з критикою своєї позиції в українській пресі, але не 
погоджується з песо. Так, погодитися з нею означало перегля- 
нути всю свою наукову творчість. Це було нелегко, очевидно, 
неможливо. Зазначимо, що третій том «Історії російської ет- 
нографії» писався значно раніше, на сторінках «Вестника 
Европь» розділи з нього друкувалися 1886 р. Так чи інакше, але



О. Пипін-не став відповідати українським опонентам і не став 
нічого міняти в уже написаній праці. Слід підкреслити, що в 
ній, як і в інших своїх дослідженнях, він стояв на офіційній 
російській позиції. Київська Русь населялася давньоруським на- 
родом, з якого потім утворилися великороси й малороси. Україн- 
ська література має право на існування, але в межах літерату- 
ри для хатнього вжитку. Перспективи її -- влитися в загально- 
руську літературу. Це тимчасове явище, як таке воно й роз- 
глядається О. Пипіним. Але в статті проти О. Огоновського 
були висловлені й нові ідеї: про неможливість створення само- 
стійної літератури бездержавною нацією, неможливість для га- 
лицьких русинів представляти Малоросію. 

Коли О. Пипін у 1904 р. помер, І. Франко опублікував при- 
свячений йому некролог. Відзначивши великі заслуги небіжчи- 
ка у висвітленні російського культурного життя, він далі пи- 
сав: «І в історії нашого національного відродження ім'я Пипі- 
на займає почесне місце» |9, с. 41|. В «Історії слов'янських 
літератур» він вперше познайомив світ з українським письмен- 
ством, створив історію української етнографії, піднімав голос 
проти заборони українського слова в Росії. «Правда, раз, із 
приводу «Історії руської літератури» Огоновського, він висло- 
вив погляд, якого не сподівалися по нім його приятелі, -- зазна- 
чив далі І. Франко, -- а власне, що літературу в повнім зна- 
ченні того слова може мати тільки народ, що має своє власне 
державне життя. Це була, певне, помилка покійника, виплід 
важких років реакції, що кидає свою тінь навіть на найясніші 
голови» |9, с. 42). 

Так, мовчанкою О. Пипіна завершилася дискусія «навколо 
О. Огоновського». Сама ця дискусія була фрагментом тривалого 
діалогу, цілого культурного явища, яке О. Пипін назвав «спором 
южан і сєвєрян». Він розпочався, власне, з появою перших тво- 
рів нової української літератури і, мабуть, не вичерпаний у но- 
вих аспектах і досі. 

Значення того його етапу, що припав на 1890--1891 рр., поля- 
гало в тому, що вперше на захист українського історика підня- 
лися діячі українського письменства. Вони продемонстрували 
не тільки національну солідарність, а й глибокі знання, ясний 
розум, широту бачення предмета дискусії, одним словом, готов- 
ність і вміння на рівних вести наукову дискусію з ученим світо- 
вого масштабу, яким, безумовно, був О. Пипін. Дискусія закін- 
чилася перемогою українських літературних сил, які, спросто- 
вуючи помилкові думки О. Пипіна, довели право українського 
народу на свою літературу. В історії української літературної 
критики ця дискусія мала рубіжне значення, продемонстру- 
вавши силу літературно-критичної думки, її самостійність і зрі- 

лість. 

20



1, Баштовий І. (Нечуй-Левицький І. С.). Українство на літературних 
позвах. з Московщиною, Львів, 1891. 2. Вестник Европь. 1885. М» 4. 3. Єф- 
ремов С. О. Дорогою синтезу. Огляд історіографії українського письменст- 
ва// Записки історично-філологічного відділу ВУАН. К. 1923. Ки. 2--3. 
3. Кокорудз І. Омельян Огоновський «Моєму критикові» // Зоря. 1891. Ме 4. 
4. Петраш О. О. «Руська трійця»: М. Шашкевич, Ї. Вагилевич, Я: Головаць- 
кий та їхні літературні послідовники. К. 1986. 5. Льпин А. Н. Мон замет- 
ки. М. 1910. 6. Пьлпин А. Н. Особая история русской литературн // Вест- 
ник, Европь. 1890. Ме 9. 7. Пьлин А. Спасович В. История славянских. 
литератур. СПб. 1879. Т. 1. 8. Уманець (Комаров М). Особая история 
русской литературь // Зоря. 1890. М» 21. 9. Франко І. Я. До О. М. Пипіна, 
від 17 квітня 1903 р. // Зібр. творів: У 50 т. К., 1986. Т. 50. 10. Франко І. Я. 
Олександр Пипін (Некролог) // Там само. К., 1982. Т. 36. ГІ. Франко І. Я. 
Професор Омелян Огоновський // Там само. К., 1986. Т. 43. 12. Черньшев- 
ская Н. М. Н. Г. Чернишевский и Т. Г. Шевченко: Воспоминания, заметки, 
матерналь. К., 1978. 13. Черньшевский Н. Г. Автобнографня // Полин. собр. 
соч. М., 1949. Т. ї. 

Стаття надійшла до редколегії 10. 08. 95 

ВІКТОРІЯ ЛЮБАЩЕНКО, я. Львів 

Перші українські біблійні переклади: 
історико-текстологічний аналіз 

Ренесансно-реформаційні процеси в Україні другої 
половини ХУМІ--першої половини ХУІЇ ст. активізують розвиток 
гуманістичного світогляду. Це знаходить свій вияв, зокрема, 
у зверненні освітніх діячів, книжників, полемістів до слов'яно- 
руської мови. Загальновідомі перші українські біблійні перекла- 
ди, зроблені наприкінці ХУІ ст.: Пересопницьке Євангеліє, Лит- 
ківське Євангеліє, Псалми Давидові, Пісня Пісень та ін. 

Значну роль у впровадженні національної мови у літератур- 
ний процес відіграли також пам'ятки (друковані й рукописні), 
що вийшли з реформаційно-протестантського кола православних 
земель Речі Посполитої. Перекладацька діяльність відповідала 
висхідним ідеалам Реформації у її прагненні залучити якомога 
більшу кількість людей до читання і дослідження Біблії, тому 
була чи не головною метою нововірчих осередків в Україні. 
Культурне значення цих пам'яток безперечне. Вони з'являються 
вже у 60--70-х роках ХУІ ст. певною мірою стимулюючи звер- 
нення до рідної мови православного середовища. Пересліду- 
ючи конфесійно-пропагандистські цілі, протестантські переклада- 
чі водночас розв'язували широкий спектр ренесансно-гуманістич- 
них завдань: утвердження самоцінності національної мови, а 
через неї -- національної культури, піднесення освіти, науки, 

ФО Любащенко Вікторія, 1996 

9



книгодрукування, а через них -- національної самосвідомості 
народу: 

У Несвіжі 1562 р. побачив світ руськомовний «Катехізис» 
Симона Будного (виданий за участю Матвія Кавечинського і 
Лаврентія Кришковського -- відомих діячів антитринітарного 
руху в східних землях Речі Посполитої), в якому вже спосте- 
рігаємо поєднання конфесійного і культурного начал. З одного 
боку, це протестантське видання покликане переконати право- 
славного читача в істинності нової віри. З іншого боку, твір по- 
стає як пам'ятка слов'яно-гуманістичного руху. | 

Так, на думку видавців «Катехізису», саме простий виклад 
біблійних засад християнства допоможе потенційному читачеві 
краще зрозуміти догматичні особливості протестантизму. Вже у 
присвяті твору, який адресовано молодим князям Радзивіллам, 
Будний запевняє: Бог завжди внявляє милості до людини; одна 
з головних Його милостей -- відкриття істинної віри. «Че- 
резь Духа св. и светлость Евангелія Сьна Своего, Отець Оньй 
всего милосердья учинити рачиль, же намь оную вьпольнен- 
ную вечную обетницу Христа Пана, которую намь бьмль сатань 
вь пропасти Римского и Греческого Вавилона, затливь слово 
его святое, нарушиль, и тайнью поскверниль, знову праве обіяс- 
нити, а яко пальцемь оказати, а нась сь тое Содомь Антихри- 
стовой вьірьвати, опять знову ву истинному Збавителю притег- 
нути рачиль, которого туть вь тьх» мальжь новое кузни кни- 
гахь, оньм' славньм'ь здавна далеко росьширенньм'ь словень- 
скимь язькомь суть накоротце написань права» |14, арк. 3). 
Акцентуючи на- віросповідному значенні своєї праці, видавці 
«Катехізису» прагнуть зацікавити читача й іншими цінностями. 
У передмові до твору читаємо про необхідність освіти й науки, 
без яких неможливі не лише Божественне піклування та спасін- 
ня, а й чесне життя людини. Особливо почесною метою накопи- 
чення знань, набуття освіти, на їхню думку, є плекання рідної 
мови. Звертаючись до євоїх читачів, Симон Будний переконує: 
«Абься ваши княжацкієвб милости не только вь чужеземскихь 
язьщехь кохали, але бьшя тежку... и того здавна славного язька 
словеньского розмиловати и оньмь ся бавнти рачили. Слушная 
бо річь есть, абь.. того народу язькь миловати рачили, вв 
которомь давьнье предьки.. славне преднеишіе преложенства 
несуть» |4, арк. 4). Видавці «Катехізису» не лише запрошують 
юних князів до науки і «мнлування» рідною мовою, а й пере- 

конують у необхідності гідного життя -- життя на користь бать- 
ківщині, щоб «всимь иншимь добрьй взорьи прикладь давати». 

Піклуванням про рідну руську мову, несправедливо занедба- 
ну, просякнутий незавершений переклад Євангелій (були пере- 
кладені Євангелія від Матвія, Марка і початок Євангелія від, 
Луки) Василя Тяпинського. Конфесійна приналежність автора в 

» 

22



історіографії остаточно не визначена. Натомість відома його 
участь у синодах антитрицітаріїв у. Любліні та на Підляшщші, я 
також те, що за взірець свого перекладу він взяв Новий Забо- 
віт С. Будного. У передмові до перекладу а" явився не пізніще 
1570 р.) Тяпинський недвозначно вказує на патріотичну. мету 
своєї праці; «аб... власньм язьком. роускимь вдроуку ввішла... 
зь зьічливости кумоен отчизне». Перекладач визнає, що витра- 
тив на друк значні кошти, не маючи матеріальних можливостей 
і фізичних снл завершити роботу, яку; на йдго думку, мусила 6 
виконати світська і церковна влада. «Бь то властней учинити 
пристоело митрополитове владьки инихто зучонькх через так 
многій час нехотфли... ибьмитеж, ижем.. то не влох, не памець 

або не доктор иниякій постановеньи межи нот, але з чого бьі 
мЕли пана з вьікриканемь фалитий | и радоватсе же зьих посред- 
коу русинь их имь своей руси оуслугуючи» ОС. ЧЕ. 

Василь Тяпинський гостро критикує елітарну верству, котра 
зпеважає рідну мову, не дбає про її розвиток: «Ато небезвели- 
кое се потребьт чинит тая бо тепер межи ними яко устала, яко 
загинула... Бо ахто богобойньй не задержить натакую казнь 
божію гледечи, хтобьі не мусня плакати, видечи так великих 
княжат, таких панов значньх, такь много детой невинньх му- 
жов зжонами втаком зацном'-ь руском азлаща перед тьм. дов- 
станнном оучоном народе, езьіка своего славнаго занедбане. «Ре 
Замість суспільно корисного життя, служіння: Батьківщині, пі- 
клування про освіту і науку на Бусі шляхтичі марно витрачаїоть 
свій час і свої маєтки. Не відстає від них і церковна ієрархія, 
«иж итье што се межи ними зовут духовньми, иучители». Вона 
не тільки занедбала школу, науку, пастирські обов'язки, а є 
сама забула Слово Боже, котре проповідує чужою народові 
мовою: «Оная ясная них вслове божкхБем о мудрость... на. ее 
містьце.. такая оплаканія неуметность пришла... ани шШкольі 
тоу науце его нигде не мают... азлаща в слове божим'ь встьідають 
Пб, с. 2--3)|. Надзвичайно зворушливо звучать ці вболівання 
автора, що нагадують православнній полемічний твір «Пере- 
сторога». 

У приклад шляхтичам і священикам Тяпинський. наводить 
простих людей, котрі з давніх-давен бережуть рідну. мову як 
головну духовну святиню. Піклуються про-неї інші. слов'янські 
народи -- серби, македенні, волохи, болгари. Ще: недавно і русь- 
ка мова була «окраса и оздоба»; сусіди звертались до. русинів: 
за науками. «..яко тобьмл зацньій єлавньшй острій доветипньхм, 
народ их вумеетности... яко многократ посторонніе учоцье на- 
родь их.мудрость мусели похвадят. й овнем-єе бтнихь. о оучала. 
Тепер же на Русі навіть Слово Боже У занедбанні Бо. те, що 
перекладено. «з нррецяов» (очевидно, церковно слов'янські пере- 
клади. -- В. Л.), «трудно зрозуметь». Автор звертається до 

чк ч 

95



прикладу європейських народів, які перекладають Біблію рід- 
"ною мовою, підносячи свою культуру: «..Яко то инаоко бьтг се 
усмотрети могло и нам недалеких влохов немцов поляков фран- 
цузов ганликов гишпанов, а коротко мовечн всих на свете хрис- 
тіянських народов вслове божьемь прозріЬвши, сами одни толко 
того бь доказали, же подлуг-науки апостольское своим влосньм 
язьком оттак давного часу слово боже вьложили имели инам 
зоставили. Вчом инье вси народь их прикладом, ледве се аж 
затьх наших веков абачили, идотого што не без малого за- 
"буренія изображенія пришли, же"слово боже златинских и иньх 
писмь, свонм теж язвіком прирожоньм перекладати ичитати 
почали» (10, с. 3--4|. Реформаційно-гуманістичний мотив цих 
авторських міркувань очевидний. 
"Важливою подією на тлі національно-духовного поступу 

можна вважати переклад Євангелія, здійснений слов'яно-русь- 
кою мовою у 1589.р. волинським шляхтичем, социніанином 
Валентином Негалевським у Хорошеві. Щоправда, твір дійшов 
до нас тільки у рукописному варіанті, але, судячи з численних 
приміток, залишених на полях, він мав багатьох читачів. Серед 
них, наприклад, -- пресвітер Леонтій, священик Гапон, запо- 
різький козак з Канева Гавриїл Крутневич. 

Свою мовно-літературну спробу Негалевський також моти- 
вує патріотичною метою. У передмові до перекладу автор за- 
значає, що зробив його за порадою багатьох людей, які праг- 
нуть знайомства ї розуміння Слова Божого, «за намовою и на- 
поминанєм многих ученьх, богабойньх, а слово Божее милую- 
чих людей, которье писма полского читати не умеют, а язь/- 
ка словенского, читаючи, писмом руским вькладу з слов его 
не розумеют». Однак автор мав на увазі не лише мовну ос- 
віту своїх читачів, а й виразний протестантський мотив, який 
має 'для;нього неабияке значення -- переконати співвітчизників 
у необхідності самостійного дослідження Біблії як важливого 
кроку в"пізнанні Бога. Не випадково свій переклад він адресує 
«каждому побожному христианину, котячи єго участником власт- 
ного вкразумения слова Божого вчинити» |б, с. 10--19). 
Цінною пам'яткою української мови і літератури є «Крехів- 

ський Апостол» (окремі частини Апостола з кальвіністської 
Радзивіллової, або Берестейської, Біблії від 1563 р.), знайде- 
ний у 20-к роках ХХ ст. у Крехівському монастирі на Жовків- 
щині (5, с. 108--114). Переклад зроблено у другій половині 
КУЇ ст. слов'яно-руськаю мовою, наближеною до народної. Кон- 
фесійна приналежність автора (ім'я невідоме) не викликає сум- 
ніву. Вже і. Огієнко переконливо довів протестантське кредо 
лерекладача, здійснивши грунтовний  науково-літературний 
аналіз пам'ятки. Вона цікава ї своїм змістом, і численними 
примітками на лолях. (маргіналіями), зробленими автором |ї, 

24



читачами твору, і так званими глосами (поясненнями незро- 
зумілих слів), і невеличким додатком -- апокрифічним «Лис- 
том Апостола Павла до Лаодикіян», переплетеним разом з 
текстом «Крехівського Апостола». 

Як зазначив Огієнко, «багато ознак говорить за те, що па- 
м'ятка готувалася до друку» |7, с. 210|, однак дійшла до нас 
тільки у рукописному вигляді. Вже застосування авторських 
маргіналій та глос свідчить про обізнаність перекладача з 
творами Ф. Скорини та протестантською біблійною літерату- 
рою (німецькою, польською, чеського), в якій активно викорис- 
товуються маргіналії для кращого розуміння читачем змісту 
творіз. Багато коментарів містилося у Берестейській Біблії; де- 
які з них спрямовані на полеміку з католиками. Чимало «бере- 
стейських» коментарів використав й автор «Крехівського Апос- 
тола». Однак його переклад -- це, передусім, самостійна пра- 
ця, що доводить не лише мова пам'ятки, а й її зміст. 

Твір, безумовно, адресований православному читачеві. Як- 
що у Берестейській Біблії у коментарях до Дій Апостолів вка- 
зувалось на помилки, зроблені тлумачами з грецьких на латин- 
ські тексти, то автор «Крехівського Апостола» ці помилки від- 
носить до тих, «которьш грецький книги на словеньский язькь 
переклали» |7, с. 163--170). Вказуючи на звернення під час 
перекладу до протестантських біблійних творів (наприклад, 
Нового Заповіту М. Чеховича), автор водночас використовує 
церковнослов'янські тексти. А ШПослання Апостолів подає у 
тому порядку, в якому вони розміщені у православних виданнях. 

Звертаючись до співвітчизників, автор (а в Огієнка немає 
сумнівів щодо його українського й православного походження) 
пропонує нове розуміння божественних істин. Останні поляга- 
ють не у вшануванні Церкви («штрофуєт глупьство люду оно- 
го, которь: зле розумеючи о церквах руками будованьх хо- 
тьли в них бога замкнути»), не у поклонінні святим («штож 
колиб тепер били живи и облачили што ся за хвала образом 
их дьєть певне бь большей на то кричали»), не у визнанні. 
божественного намісництва папи («то значит антихреста те- 
перешнего, (за) которьм стоять вси баламутні5 рускіи и ор- 
меньскін») |7, с. 195, 241, 631|. Істина, за автором, -- у прий- 

інятті Христа як особистого спасителя, у вірі, а не формальних 
приписах Церкви: «Жадень не будет збавень для учиньков 
ісвоих, колиж только через х(рист)а збавеньє... усправедливенє 
'єст щироє ласки божей через вфру христову, а не через учин- 
ки законнь» |7, с. 406). 

Пропагандистське спрямування мав також апокрифічний 
«Лист Апостола Павла до Лаодикіян» -- відомий у Європі 

ствір антицерковного характеру, котрий використовувався іде- 
"ологами опозиційних релігійних рухів (наприклад, альбігой- 

25



цями). У ХУЇ ст. апокриф був перекладений багатьма мовами. 
Иого варіант, вміщений у «Крехівському ДАпостолі», -- це 
перший досвід руськомовного листа. Апокриф розв'язує пробле- 
му сотеріології, яка вирішується у класично протестантському 
дусі: запорукою спасіння у ньому оголошується не дотримання 
обрядів, вшанування ієрархії, а перебування «в умьіле Хрис- 
товом», життя «во Христе» протиставляється церковному жит- 
то 12, С ІОЇ.- 

Цікавим прикладом поєднання реформаційної світоглядної 
традиції з національно-мовною є також «Нягівські повчання», 
написані невідомим автором у другій половині ХУІ ст. Оригі- 
нал твору не збережено: До нас дійшов лише його рукописний 
список, складений ченцем православного монастиря св. Мико- 
лая Михайлом Горбенським на основі уривків, знайдених у 
1757--1759 рр. у Нягові Марамороської округи (неподалік Му- 
качева). В історіографії підкреслюється релігійно-раціоналіс- 
тична та просвітницька позиція автора «Нягівських повчань», 
(його заклик до поширення освіти та її демократизації. І хоча 
питання конфесійного кредо автора залишається дискусійним, 
пам'ятка однозначно пов'язується з реформаційним рухом у 
Закарпатській Україні. Угорський дослідник Л. Дежко, наприк- 
лад, обгрунтовує це особливою прихильністю автора до ради- 
кальної для тогочасного православ'я тенденції впровадження на- 
родної мови у церковний побут і культурний процес. «Автор 
дотримується прагнення до народної мови так послідовно, що 
перекладає нею-й біблійні цитати, проти чого протестують і 
ті, хто сприймає народну мову як мову проповіді, наприклад... 
Їван Вишенський» (3, с. 433). и 

Дійсно, автор «Нягівських повчань» відкрито не виступає 
проти Церкви і православного вчення. Він формально дотриму- 
ється багатьох традиційних поглядів, системи обрядовості, куль- 
ту. Однак у ході тлумачення біблійних текстів, викладення свого 
розуміння змісту церковного і позацерковного життя проголошує 
погляди, що суперечать офіційній християнській моралі. При 
ретельному аналізі тексту виявляються, натомість, не тільки ре- 
формаційні, а й чисто протестантські симпатії автора. Так, він 
не заперечує ієрархію і, хоча гостро критикує її, неабияку ува- 
гу приділяє розглядові обов'язків істинного пастиря. Ці обов'яз- 
ки, за автором, полягають не стільки у церковній службі, здій- 
сненні обрядів, скільки в моральному вихованні пастви, духов- 
ному наставництві, учительстві. Не заперечує автор і посту, 
однак розуміє його не як утримання від їжі, а лише як духовно- 
етичну категорію -- утримання від гріха, служіння ближньому, 
творення милосердя. Поняття духовного посту, запропоноване 
ще блаженним Августином та мислителями Відродження, посі- 
ло, як відомо, важливе місце у протестантській філософії. 

96



Не заперечує автор й інституту Церкви, однак не надає хра- 
мові особливої святості: «Не у тоту церковь увьшйшовь Хрис- 
тось, што руками учинена, али у самое небо, што бь ся явивь 
передь Богомь діля нась» |9, с. 89). У багатьох місцях «Ня- 
гівських повчань» Церква називається збором («зьбурь»), тобто 
так, як називали свої громади протестанти у православних зем- 
лях Речі Посполитої та Карпатській Русі. Висловлює сумніви 
щодо православного сповідання автора «Нягівських повчань» 
ії відомий дослідник А. Петров: «Автор... про своє однодумство 
з протестантами засвідчує замовчуваннями: ніде він не посила- 
ється на голос або вчення церкви, ні на авторитет вселенських 
соборів, ні на авторитет святих отців і вчителів церкви, Навпа- 
ки, у багатьох місцях вій повторює і цілком чітко, що «прав- 
дива віра», істинне вчення Христа пізнається тільки «Словом 
Божим, святим Євангелієм» |9, с. 69--70). 

Чи не найпереконливішим доведенням зазначеного є типово 
протестантське розуміння сотеріології, котре зауважуємо на ба- 
гатьох сторінках твору. Наприклад: «Айно, ци знаешь, што есть 
то вра? ВБра то есть у надежи отца небеснаго, чом» намь про- 
стить усь грьхи наші діля смерте сьна своего... коли видимен 
познаєме грьхь наш... разуміьйте, аж5 дБля нихь есме сьнове 
гньвнье и не маєме нігде помучника ни надежз, нф на земли, 
ні на небесьхьЬ... чомь ся спасеме вБровь правовь, якь святьй 
Павель бізеньтуесть, ко Римлян... Аврамь спась ся вБровь 
правов»ь, такь же и другьй святьшм усь изь вБровь, якьЬ есть на- 
писано... «Праведньй вфровь живь будеть». ..Чомь али што 

. вфра правая, то есть дарь Божій; може имати лишь тоть, кому 
дано» |8, с. 185--186). Подібна думка повторюється на арку- 
шах 56, ба, 29, 48, 155, 157а, 188а, 1896, 190, 1976, 198а, 209, 210, 

72911а, 2186 та ін. 
До речі, справжній зміст цих міркувань одразу зрозуміли 

православні читачі. У деяких місцях рукопису залишено їхні 
маргіналії, датовані ХМПІ ст. що критикують автора твору і 
закликають інших можливих читачів до твердості у православ- 
ній вірі: «Вфруйме все такь, якь церковь святая вБрить и учить» 
(арк. 656). В іншому місці читач гостро полемізує з автором 
«Повчань»: «А кто вфру правдиву православно-кафолическу не 
хоче пріяти и не креститься, запрьчають правила св. апостоль... 
за іздохльми геретиками.. дають за ихь душу проклятую... же 
бь: не ити.. и книгь еретицкихь не читати.. и божници ихь 
сокоти ся.. не пріобщаймя ся еретикумт», бо они суть врагь Бо- 
жіи, што бь. нась не завели у муку віьчную» (арк. 656, 166, 
1676). 

Реформаційний характер пам'ятки підтверджує вже згадуване 
звернення автора до рідної мови. Однак найсуттєвіше тут те, 

шо автор не просто шанує батьківську мову, а вважає її Голов- 

т



ним засобом засвоєння змісту Євангелій. По суті, він утверд- 
жує слов'яно-руську мову як засіб богословського мислення ї 
світоглядної полемікн, не менш гідний, ніж церковнослов'янська 
чи латинська мови. Автор наголошує також на необхідності 
вивчення Святого Письма саме простими віруючими, «по ра- 
зуміфнію і некнижньхь мірянь». Адже «проповіБдавь слово Бо- 
жее Святое евангеліє на язькь, которьмь мовлять люде... 
усьм» народомь, что бь чинили молитву и прузьбу за усякое 
діло... одньшмт... язьіком' у одно дати славу Божу» |8, с. 1, 164). 
Цей реформаційний мотив помітив і переписувач «Нягівських 
повчань» Горбенський, котрий назвав нандОрецкує мона «надто 
простою, хлопською». 

Загалом перу українських авторів належить "низка русь- 
комовних творів, які теж можна віднести до біблійно-переклад- 
ної літератури. Це -- учительні Євангелія, збірки біблійних 
проповідей і повчань, що дійшли до нас здебільшого у рукопис- 
ному вигляді та анонімними. У цьому корпусі переважають пра- 
вославні списки, чимало з яких написано все ще церковносло- 
в'янською мовою. Що ж до протестантських учительних Єванге- 
лій, котрі все більше «відкриваються» сучасною історичною нау- 
кою, то вони написані народною мовою. 

В історіографії поки що найповніше описана руськомовна 
рукописна збірка тлумачно-повчальних слів на Євангелія та 
Апостольські читання західноукраїнського походження, знай- 
дена наприкінці ХІХ ст. галицьким бібліофілом Ю. Яворсь- 
ким. Російський учений М. Дмитрієв відносить пам'ятку до 
60-х років ХУМІ ст., пов'язуючи її створення з активізацією у цей 
період реформаційного руху на православних землях Речі По- 
сполитої та з полемікою, котра велася тоді в українсько-біло- 
руському та українсько-польському порубіжжі. Мова збірки пе- 
реконує в тому, що вона готувалася для православного насе- 
лення Великого князівства Литовського і Польщі, до якого 
належав і сам автор. Безпосереднім об'єктом його реформацій- 
ної критики була православна Церква. Серед священиків, кот- 

рі згадуються у збірці, є патріархи та ігумени, римська ж іє- 
рархія залишилась поза авторською увагою. Образ розп'ятого 
Христа також адресується православному читачеві -- «невер- 
ним грекам и Руси». У тлумаченні Євангелія від Івана автор, 
зокрема, пише: «А та Євангелия святая Иоанна святого бьва- 
ет читана нинейшего часу и дня во всех церквах грецких и 
рускьх, а слушне тот порядок имаєет бинти захован»ь в зборех 
христнанских» |2, с. 73|- 

Ретельно зіставивши рукопис збірки з протестантськими тво- 
рами («Постилою» М. Рея, «Катехізисом»- С. Будного), вчен- 
ням «пожидовлених» і феодосіан, Дмитрієв дійшов висновку про 
оригінальність української пам'ятки, її спорідненість з ідеями. 

28



релігійних раціоналістів та «досить широке розповсюдження 
цих ідей серед розбудженого реформацією населення Речі По- 
сполитої» |2, с. 84). 

На думку багатьох дослідників, реформаційно-перекладна лі- 
тература ХУЇ ст. зумовила появу в Україні серії пізніших біб- 
лійних творів, де вже зроблені спроби використати мову, пабли- 
жену до сучасної української. Безумовно, «процес проникнення 
тих або тих народних українських елементів у священні книги 
відбувався з давніх-давен, але свідомого характеру тенденція 
до зближення мови священних книг з говірною, живою набула 
справді тільки за історично цілком натуральних реформаційних 
впливів. Саме на межі ХУПЇ ст. гостро виникло питання про ро- 
зуміння конфесійних книг і «простаками».. Приклад діячів ре- 
Формації, територіально близьких народів був перед очима, ії 
навряд чи можна припустити, щоб при своїх шуканнях освічені 
українці могли з цього не скористатися і не зробити певних вис- 
ковків для дії» |1І, с. ХІ|)|. У контексті сказаного стає більш зро- 
зумілою поява саме у цей час таких перлин української біблій- 
ної літератури, як Пересопницьке Євангеліє чи Псалми Дави- 
дові. Вони вже виходять не з реформаційного середовища, та. 
його вплив на ці пам'ятки досить відчутний. 

Переклади біблійної літератури мовою, доступною широким 
освіченим колам України, відіграли неабияку роль у її першому 
національному духовному відродженні. Хоча перекладацька 
практика протестантів мотивувалася значною мірою конфе- 
сійними завданнями, об'єктивно вона мала прогресивне зна- 
чення. Це був ефективний засіб наукової та мовної освіти, шлях 
впровадження ренесансно-гуманістичних ідей у загальний ку- 
льтурний процес. 

І. Булаховський .Л. Вступ// Житецький ШП. Нарнис літературної історії 
української мови в ХУІ віці. Львів, 1941. 2. Дмитриев М. В. Православие 
и Реформацня, М., 1990. 3. Дзже Л. Украннская лексика серединь ХУЇ века: 
Няговские поучения (словарь и анализ). Дебрецен, 1985. 4. Катехизись, то 
есть наука стародавная.. Несвиж, 1562. 5, Мицько І. 3. Ідеологічна бороть- 
ба на Україні в ХМП ст. і формування та склад бібліотек // Бібліографічна 
інформація і сучасність, К. 1981. 6. Огієнко І. Новий Завіт в перекладі на 
українську мову Валентнна Негалевського 1581 р. Тарнов, 1921. 7. Огієн- 
ко І. Українська літературна мова ХУЇ ст. і український Крехівський Апос- 
тол, У 2 т. Варшава, 1930. Т. 2. 8. Петров А. Матерналь для историн 
Угорской Руси: В 11 т. Т. 7: Памятники церковно-религиозной жизни угро- 
русов ХМІ--ХУМІЇ вв. Кн. І: Поученне на Евангелне по Няговскому спис- 
ку 1758 г. Тексть // Сб. отделения русского язька и словесности, Пг., 1921, 
т. 38. М» 2. 9. Петров А. Отзвук Реформации в русском Закарпатье. Прага, 
923. 10. Предисловие Василия Тяпинского к печатному Евангелию, издан- 
ному в Западной Руси около 1570 г.// Киевская старина, 1889. Ки. І. При- 
ложення. 

«Стаття надійшла до редколегії 17. 09, 95 

99



ВОЛОДИМИР ПАХОМОВ, м. Івано-Франківськ 

«..Між часописами апостолка...» 

(Ольга Дучимінська на сторінках «Жіночої долі»). 

Сьогодні, на жаль, навіть серед поцінувачів і знавців: 
української літератури небагато хто знає ім'я Ольги-Олександ- 
ри Дучимінської -- письменниці, літературознавця, журналіст- 
ки, педагога, етнографа, громадської діячки, феміністки, хоча 
до другої світової війни вона була відома широким верствам: 
Галичини. 

Ольга Дучимінська народилася 8 червня 1883 р. у с. Мико- 
лаїв на Львівщині у родині директора школи Василя Решети- 
ловича, якого досить часто переводили на інші місця роботи. 
Черговим був переїзд 1894 р. в с. Кунин Жовківського повіту, 
де майбутня письменниця познайомилася з Іваном Франком, 
який відпочивав тут з сім'єю. Пізніше в автобіографічній повіс- 
ті «Весняні дні» вона напише: «..ЦНе знайомство мало на мене 
колосальний вплив» |Ї1Ї, с. 165). 

Спочатку вона отримала домашню освіту, а потім з п'ятого 
класу навчалась у жіночій школі у м. Станіславі, яку не за- 
кінчила, бо у 1897 р. помер батько. Як спроту, її влаштовують 
у школу сестер-василіянок при монастирі у Яворові, де дівчин- 
ка закінчує восьмий клас. У 1897--1902 рр. вона навчалась у 
вчительському семінарі у Перемишлі, пізніше майже 30 років: 
(1902--1930) вчителювала. Лише «з причин недуги (горла ї 
нервів)», як сама написала в особовій справі, була змушена 
не працювати вчителькою, але активно співпрацювала з пері- 
одичними виданнями, котрі виходили у передвоєнний час у 
Галичині. У 1939--1941 рр. -- вона екскурсовод, а 1944-- 
1949 рр. -- бібліотекар, молодший співробітник Етнографічно- 
го музею у Львові. 

У віці 66 років О. Дучимінська була безпідставно репресо- 
вана і відмучилась у тюрмі (1949--1952) та сибірських таборах 
(1952--1958) майже десять років. Пізніше була повністю реа- 
білітована, поновлена в усіх громадянських правах, однак лише 
формально, бо її не друкували, не повернули помешкання, По- 
мерла на 106 році життя -- 24 вересня 1988 року |24, с. 155-- 
1561. | б | 

За її довге, страдницьке життя і творче довголіття (1905-- 
1988) окремими виданнями вийшла, на жаль, лише поетична 

" Особсвий листок обліку кадрів, заповнений власноручно О. Дучи-. 
мінською 9 серпня 1948 р., зберігається у власному архіві краєзнавця 
П, Арсенича (м. Івано-Франківськ). 
(С) Пахомов Володимир, 1996 

90



збірка з 15 поезій «Китиця незабудків» |23|, нарнс «Наталія 
Кобринська як феміністка» |6), ловість «Еті» |4). Сталося це 
тому, що О. Дучимінська була дуже скромна, завжди жила 
насамперед для інших, а не для себе; через те, як висловила- 
ся в усній розмові з автором цих рядків письменниця Олександ- 
ра Гургула-Щурат, «не було кому її (Дучимінську. -- В. П.) 
підперти у виданні творів». Можливо, розгадка приховується 
в листі О. Дучимінської та Є. Пеленського від 17 лютого 
1933 р. з с. Рунгури Коломийського повіту (нині с. Новомар- 
ківка Коломийського району): «Бо, бачте, мої писання такої 
натури, що звичайно не підходять до журналу, але радше так 
самотою їм ходити би, без товариства, проте я й так мало 
друкуюся. Я, мабуть, Вам згадувала, що я не радо друкую. 
Чомусь воно мене не вдовольняє як вже перейшло друком (під- 
креслення наше. -- В. П.). Навіть на машині своїх річий не даю 
переписувати -- не люблю. І найрадше пишу своїм письмом або 
даю переписати комусь з близьких мені. Бачте такі в мене ди- 
вацькі звичаї. Та хто їх не має!!» |20|. І незаперечним є те, що 
причиною малої кількості окремих видань творів О. Дучимін- 
ської були репресії (обшуки, тюрма, Сибір), яких вона зазнала, 

і поневіряння останніх років, коли її не друкували. Відомо, що 
після повернення з сибірських таборів і майже до останніх сво- 
їх днів письменниця продовжувала писати і водночас намагалася 
«зібрати, впорядкувати і видати написане нею раніше. Про це, 
зокрема, йдеться в листі до літературознавця О. Мороза від 18 
квітня 1960 р. «Хочу в архівах, в старих газетах пошукати сво- 
їх речей» |21). Однак не видала... 

Уже після смерті письменниці стараннями Р. Горака та її 
внука І. Мигула у 1992 р, було видано збірку О. Дучимінської 
«Сумний Христос», куди ввійшло, на жаль, лише 26 прозових 
творів |11). 

Однак спадщина О. Дучимінської, незважаючи на знищоне 
під час обшуків, життєвих поневірянь, значно багатша. Авторові 
цих рядків відомо ще понад 80 статей на найрізноманітніші те- 
ми; чотири прозових твори, які друкувались у періодиці, але не 
ввійшли-у збірку «Сумний Христос»; одна новела і 44 поетичних 
твори (серед них дві поеми), котрі ніколи не публікува- 
лися. | у, 

О. Дучимінська друкувалася під різними псевдонімами і кри- 
птонімами: Олег Барвінок, Ольга Лучинська, Ольга Д., Ірма 
Остапівна, Поважна, О, Поважна, Рута, Рута О. |(1| і розшиф- 
рованими нами О. Д. і О. Д-ка у різних виданнях: «Бджола», 
«Дажбог», «Діло», «Жіноча воля», «Літературно-науковий віс- . 
ник», «Мета», «Народна справа», «Наш світ», «Нова хата», 
«Новий час», «Нові шляхи», «Самостійна думка», «Шляхи» та 
інших, але найчастіше -- у «Жіночій долі», | 

ба



«Жіноча доля» -- одне з періодичних видань жіночої преси, 
яке виникло в Україні, як і у всьому світі, з потреб жіночого 
руху поширювати через друковане слово ідеї фемінізму, від- 
стоювати й висвітлювати інтереси матерів, господинь, дівчат. 
Перші журнали «Лада» (1853) і «Русалка» (1868--1870) не 
відповідали потребам більшості українського жіноцтва. Про- 
вісниками справжньої жіночої преси були альманахи «Перший 
вінок» (Львів, 1887) і три випуски «Наша доля» (Стрий, 1893, 
1895, 1896), які видавала Н. Кобринська при співучасті Олени 
Пчілки, Ганни Барвінок, Лесі Українки, Дніпрової Чайки, Люд- 
мили Старицької. З ініціативи Н. Кобринської «Кружок украї- 
нок» випускав у 1908 р. журнал «Мета». Наступними виданнями 
жіночої преси були: додаток до львівського щоденника «Діло» -- 
«Наше діло» -- (1912), «Жіночий вісник» (1917), «Наша мета» 
(1919--1920), знову тижневий додаток до «Діла» -- «Жіночий 
вісник» (1921). У 1925 р. заходами О. Кисілевської та за допо- 
могою Коломийської філії Союзу українок почав виходити в 
Коломиї часопис «Жіноча доля», який популяризував ідеї Союзу 
українок і сприяв залученню жінок до громадського життя. Для 
жінок-селянок «Жіноча доля» видавала з 1932 р. окремий до- 
даток «Жіноча воля», а для дівчат з 1934 р. -- місячний «Світ 
молоді» (16, с. 691). Видавництво «Жіночої долі» випустило сім 
альманахів-календарів, а не чотири, як вважається. 

Треба зазначити, що існували в той час в Галичині й інші 
українські жіночі видання: «Нова хата» (1925--1939), «Жіночий 
голос» (1931--1939), «Жінка»  (1935--1938), «Громадянка» 
(1938), «Українка» (16, с. 692). 

Питанням розвитку жіночої преси в Галичині до Другої сві- 
тової війни може бути присвячене окреме дослідження, навіть 
«Українська літературна енциклопедія» не дає загальної ін- 
формації про жіночу пресу, крім статті «Жіноча доля» |26, 
с. 209), однак серед тих, хто співпрацював чи друкувався у цьо- 
му часописі, імені О. Дучимінської немає. Правда, в «Енцикло- 
педії українознавства» написано, що з «Жіночою долею» спів- 
робітничали У. Кравченко, С. Русова, Н. Королева, 0. Дучи- 
мінська (підкреслення наше, -- В. П.), Д. Віконська, С. Яб- 
лонська, І. Вільде...» |16, с. 689). 

«Жіноча доля» почала виходити у вересні 1925 р. і діяла 
до серпня 1939 р., рівно 14 років. У першому числі часопису в 
статті «від редакції» зазначалося: «Малими силами і засобами 
беремося за велике діло. Беремося видавати для жіноцтва ор- 
ган, якого у нас досі не було. Інші культурні народи давно 
нас у цьому випередили. Та краще пізно, як ніколи, особливе, 
коли того конче потрібно» |17, 1925, М» 1, с. 1). Редакція вва- 
жала, що треба писати про суспільне становище жінки в світі 
від давнини і до сучасності; вказувати їхні народні, громадські 

32



потреби; друкувати статті про видатних жінок, за також різні 
поради. «Хочемо допомогти нашому жіноцтву, -- читаємо у 
редакційній статті, -- щоб воно зі своєї праці могло витягти 
найбільше користі, щоб воно було моральне, патріотичне, щоб 
любило свою неньку Україну, щоб було добрими її зразковими 
жінками своїм чоловікам, а матерями своїм дітям» |Ї7, 1925, 
Мо І, с. 1). 

«Із тих імен, які десятиліттями були в Забороні та глухому 
забутті, назвемо майстра «малої прози», блискучого есеїста, 
критика, знавця народного мистецтва та ревного пропагатора 
його кращих зразків і традицій -- Ольгу Дучимінську. Саме 
тут, в журналі «Жіноча доля», на сторінках альманахів та ка- 
лендарів-додатків до цього періодичного видання -- розвивався 
талант письменниці, чию долю покривдила більшовицька ідео- 
логічна система. В «Жіночій долі» О. Дучимінська публікувала 
свої оповідання, новели, етюди, нариси, кореспонденції, етногра- 
фічні розвідки і студії, вірші», -- нише В. Качкан у книзі «Хай 
святиться ім'я твоє» і подає бібліографію 29 публікацій О. Ду- 
чимінської в «Жіночій долі» (17, с. 149--150). - 

До співпраці з «Жіночою долею» О. Дучимінська прийшла 
в зрілому віці, добре відома читацькій громаді. Вона була вже 
авторкою поетичної збірки «Китиця незабудків» (1911), яку 
схвально зустріли О. Коваленко, Н. Кобринська, І. Ющишин, 
І. Нечуй-Левицький, котрий, зокрема, відзначив: «Поєзії д. Ір- 
ми Остапівни написані доладними віршами ї всі проникнуті 
духом смутку і журби, але цей смуток поетичний, не доходить 
до одчаю... Ї вірші, і передмова написані чисто українською мо- 
вою з усіма її формами» |22, с. 16), «Першими пробами на літе- 
ратурному полі Ірми Остапівни щиро захоплювалась Ольга Ко- 
билянська», -- згадував упорядник поетичної збірки Ірми Оста- 
півни |25, с. 541) (О. Дучимінської - В. П.) М. Угрин-Безгріш- 
ний (М. Венгжин) |25, с. 541). І це щире захоплення не когось 
із критиків, а самої О. Кобилянської, судженням якої навіть 
авторитет І. Франка не міг стати на заваді, і яка в листі до 
І. Блажкевич від 7 грудня 1932 р. наголосила, що О. Дучимін-. 
ська «все-таки талановита жінка» |19, с. 654). До співпраці 
з «Жіночою долею» О. Дучимінська була вже і автором високо- 
художніх прозових творів і кваліфікованих науково-публіцистич- 
них розвідок, серед яких новели і оповідання «Дзвони» 13) і 
«Магит» |2), опубліковані в чернівецькому журналі «Промінь»; 
«Маляр» |5| -- в ювілейній збірці Б. Лепкому; «Перервана 
пісня» |9| і «Падає сніг» |8|, етнографічний нариє «Чех Люд- 
вик Файгль: Етнограф і знавець Гуцульщини» -- у тижневику 
«Наш світ», на титульній сторінці якого значилося: «У нашо- 
му світі» беруть участь та зголосили згоду співробітничати Но- 
то (псевдонім не вдалося розшифрувати. -- В. п., Тамара 

3-2321 33



Барабаш, Ф. Гудима, посол д-р Дмитричак, О. Дучимінська, 
проф. Заїкін, поет, П. Карманський, проф. Коваль (Берлін), 
Купальський, К. Лавринович, М. Левицький, д-р Є. Лукасевич, 
носол С. Любарський, М. Маланюк, арт.-мал. Мечик, проф. 
1. Огієнко, поет О. Олесь, Г. Орлівна, В. Островський, В. Павло- 
вич, поет А. Павлюк, М. Падолист, арт.-мал. 3. Подушко, К. По- 
ліщук, С. Русова, доц., Ю. Русов, М. Садовський, О. Саліковсь- 
кий, С. Сірополко, О. Сяг, Тавальга, Фірак (Югославія), І. Че- 
пига, Червенський, сен. Чернявський, посол Чучмай і інші» 

151. 
| Про, поважність названого складу авторів нема потреби 
писати. На жаль, прекрасні новели «Перервана пісня» і «Падає 
сніг» (присвячена пам'яті Н. Кобринської) не ввійшли у збірку 
«Сумний Христос». 

Отже, коли почала виходити «Жіноча доля», О. Дучимінсь- 
ка була майстром кудожнього і педагогічного слова (працювала 
тоді вчителькою в с. Тяпче Долинського повіту). Можна вважа- 
ти, що коли. редакція «Жіночої долі» вирішила випустити свій 
альманах на 1927 р. -- «На новий шлях», то вона запропонува- 
ла О. Дучимінській подати до нього свої твори. У цьому альма- 
насі була опублікована легенда «Христос і поет» |14), яка, на 
нашу думку, є першою публікацією О. Дучимінської, пов'язаною 
з «Жіночою долею», і яка ще раз підтвердила поетичне і жит- 
тєве кредо письменниці -- служити людям. Крім легенди «Хрис- 
тос і поет» у «Жіночій долі» або в її альманах поміщені такі 
прозові твори: «Сумний Христос» |12|, «Одурена» |17, 1929, 
М Зі, «Сніг» |10|, «Різдвяна казка» |17, 1931, М» 1--2)|, «Ве- 
ликодня легенда» (17, Ме 15--16), «Христос родився» (17, 1933, 
Мо ||. Остання новела, на жаль, теж не ввійшла у збірку «Сум: 
ний Христос», Названі твори об'єднані одним філософським зміс- 
том -- прагненням осягнути христнянські та загальнолюдські 
вартості, велика любов до божественного, до природи, жінки, 
добра, справедливості. Чотири новели присвячені Ісусу Христу -- 
Синові Божому, їх можна розмістити у хронологічному ряді сце 
за датами написання, а за дійством) -- «Христос родився» (Д 
ва Марія народила Бога Дитину), «Великодня легенда» рис 
тос вмирає на хресті і воскресає), «Христос і поет» (Христос 
воскрес і зустрівся з поетом, передав йому Свої скарби і Свій 
хрест), «Сумний Христос» (на роздоріжжі кам'яний Христос, 
про Якого забули люди, похилився у великім болю і смутку); 
оповідания «Різдвяна казка» пропагує християнські та водно- 
час національні ідеали (точиться боротьба за визволення нень- 
ки-України); новела «Сніг» продовжує висвітлювати проблеми 
людського існування; оповідання «Одурена» присвячене Матері, 
на цей раз -- земній. 

О. Дучимінська, як сама підкреслювала, «була глибоко релі- 

34 ;



гійна» |11, с. 188). Християнську мораль вона постійно возвели- 
чує і вважає, що кожна людина повинна осягнути ці християн- 
ські постулати, вони повинні стати її єством, людина має праг- 
нути своїми помислами, діяннями наблизитися до Бога, до бо- 
жественного. І нехай люди чекають від Бога дарів духа, а не 
матеріальних благ. У новелі «Христос і поет» народ хоче поба- 
чити Воскреслого. Їсус Христос дуже цікавив поета і насамперед 
тим, що за Свою віру дав Себе на хресті розіп'яти і, вмираючи, 
проголошував любов до ворогів. «Назареєць мусив бути поет! -- 
думав. -- Дати Себе розп'яти на хрест за царство, якого нема 
ніде на світі, умирати в болях з усміхом на устах, змочених жов- 
чю; молитися за ворогів, проголошувати любов до всього люд- 
ства... Це може лиш божевільний поет або поет -- Бог! Всі пое- 
ти криють в собі неперебрані скарби царства -- укриті перед 
очима звичайних смертників.. бо вони розуміють його! А цей 
проголосив про скарби духа, а вони Його небесне царство взя- 
ли за звичайне земне... Ї розіп'яли Його... А тепер юрба Його 
шукає, гопена цікавістю» П1, с. 7--8). 

Поет зустрів Воскреслого, бо він один воістину затужив і 
шукав. За це Христос влив у серце поета всі благодаті, які мав 
Сам: творчість, царство духа, уміння розуміти природу і го- 
ворити з нею. Але з усіма благодатями дав Христос поету і 
хрест Свій, і терпіння: «Ціле життя будеш його двигати на ра- 
менах своїх, юрба буде розпинати тебе, а ти будеїп страждати 
і відкуплювати людство, як Я. І будеш любити, як Я, і будеш" 
людям прикрашувати життя квітами.. Приймеш заразом всі 
напруги світу, всі його обіди, всі його поличники... І юрба буде 
над тобою насміюватись, як наді Мною» |ЇЇ, с. 9). Так філо- 
софськи переосмислює О. Дучимінська роль призначення поетів 
(митців), котрих Христос настановив Своїми заступниками на 
землі. - 

Особливе почуття в О. Дучимінської до жінки-матері, образ 
якої посідає центральне місце в її творчості, зокрема, в опові- 
данні «Одурена» з циклу «Жіноче царство». Героїня О. Ду-, 
чимінської одурена двічі: вперше -- власним чоловіком, який од- 
ружився з нею не з любові, а заради майна, а коли в них по-. 
мерла дитина, зовсім покинув її і виїхав в Америку, де про неї 
забув; вдруге її обдурив один із полонених, якого вона покоха- 
ла, продала все, аби виїхати з ним за його намовою до Аме- 
рики, але він, взявши гроші, назавжди зник з ними. І залиши- 
лась вона сама з майном у вузлику, а «під серцем дитинка» |17, 
1929, Хе 3, с. 7). Безіменна героїня твору О. Дучимінської зга- 
дує все це, лежачи на ліжку на третій день після народження 
сина: «Гарячі сльози палять її око і серце... Мати... Мати... А де 
дітися з ним... В воду, в воду, бо пемає де діти його...» |17, 1929, 
Мо 3, с. 71. Ми не знаємо кінця цієї історії, бо в творі одурена 

3" ЧИ; 15



стоїть на високому мості з вузликом і немовлям на руках: «Чи 
не прийдеться ночуватн у цих холодних хвилях?і» (17, 1999, 
Мо 3, с. 7). 

Сюжет не новий, відомий давно, а особливо вразливо від- 
творений у «Катерині» Т. Шевченка, але там одурена дівчина, 
у Дучимінської -- все жіноцтво, на захист якого письменниця 
стає у самому творі: «О, жінко! Благословенна весталко роду 
людського, жрекине невгасаючого вогню продовження існуван- 
ня. Благословенна і недооцінена в роді ліодськім» 117, .19201 
Ме 3, с. 7). Цей афоризм (афористичність загалом притаманна 
художній творчості письменниці) -- лейтмотив всієї «жіночої 
теми» у спадщини О. Дучимінської. . 

Із поетичних творів зустрічаємо єдину поезію О. Дучимінсь- 
кої під назвою «Наша пісня» з посвятою Олені Кисілевській в 
альманасі «Жіночої долі» на 1929 р, Поезія присвячена знову 
«жіночій темі»: 

Ми довго йшли, 
принижені, незнані, 

Рабинями були ми... 
Сказано: жінки! 

В терпіннях перші, 
в гаразді останні -- 

Тільки нас 
все бачили віки. 

Але «час минав», жінки «добились вільних людських прав», 
жінка стала «як вільна людина», «і світ її пізнав». 

Любов і гарт, | 
та правда із красою -- 

Отсе кличі | 
ю; жіночих всіх сердець. 

Авторка вірить, що «прийде перемога, недолі кінець» і «діло 
велике доведем до краю» |?, с. 63|. 

Навіть на основі цих восьми художніх творів, надрукованих 
на сторінках «Жіночої долі» або її альманахів, можна зробити 
певні (певною мірою умовні) узагальнення щодо літературної 
творчості О. Дучимінської: 

-- тематика її творів стосується насамперед християнських 
ідеалів, любові до Батьківщини, «жіночих питань», заголовки, 
як правило, розкривають зміст творів; 

. (тт Письменниця тяжіє до жанрів «малої прози» (новел, опо- 
відань), називання нею окремих творів легендами сприйма- 
ється як традиція, коли до легенд відносили поширювані в се- 
редні віки «житія» перших християн, святих; 

-- більшість творів О. Дучимінської комусь присвячені: «Хри- 
стос і поет» -- Стефанові та Галі Ванчицьким «на спомин про- 
гулки до Космача»; «Сумний Христос» що Ользі Кобилянській «В 
40-літню річницю її праці на полі літературнім»; Різдвяна каз- 

. 36



ка» -- Наталені Королеві; «Великодня легенда» -- рунгурським 
приятелям; «Христос родився» -- «усім тим, які нинішній Свят- 
вечір зустрічають на чужині з тугою за рідною землею»; «На- 
ша пісня» -- Олені Кисілевській; і 

-- Стиль творів лапідарний, сконденсований, іноді недомов- 
лений, місцями афористичний, нерідко переважає ліричний стру- 
мінь над епічністю; це стиль українських письменників початку 
ХХ ст., які йшли за В. Стефаником; 
зо епічні твори проникнуті поетичністю і, навпаки, поетич- 

ні -- епічністю; 
-- герої творів переважно безіменні, чим, мабуть, досяга- 

ється більше художнє узагальнення; герої частіше думають, ніж 
говорять; 

-- псИХОЛоОГічний струмінь нуртує в усьому: у темі, навіть 
у назві твору (заголовку), у висвітленні подій, вчинках героїв, 
їх світосприйманні, світобаченні, самоаналізі, авторських від- 
ступах; 

-- авторка присутня майже в усіх творах, не обов'язково 
через оцінювання зображуваного, а радше -- через певні афо- 
ристичні відступи; 

-- мова творів багата, образна, яскрава, надзвичайно чиста, 
літературна навіть за сьогоднішніми мірками; у мові є елементи 
покутського, рідше гуцульського діалекту, але вони використо- 
вуються вдало, створюють відповідний місцевий колорит; 

-- Твори О. Дучимінської закликають людей дотримуватися 
християнської моралі, шанувати загальнолюдські вартості, ут- 
верджувати благородні цілі, вселяють оптимізм. 

О. Дучимінська володіла п'ятьма мовами -- українською, 
польською, німецькою, російською, чеською (у такій послідов- 
ності подавала знання мов сама письменниця) і перекладала з 

чеської, німецької, російської. У «Жіночій долі» друкувався її 
переклад уривка повісті Божени Неємцової «Бабуся» |17, 1932, 
М» 21--29|, а також статті-поради жінкам, написані на основі 
німецьких та- чеських джерел, наприклад: «Віджива й жіночі 
недуги» |17, 1931, Хо 51--52| -- переклад з німецької за док- 
тором Еклером, «Серце й віджива» (17, 1932, М» 17) -- переклад 
з німецької за доктором Фалькенборном «Ощадна жінка-госпо- 

диня» (17, 1936, М» 3| і «Бережім найдорожчий скарб -- здо- 
ров'я» |17, 1936, М» 7-8) -- за чеським часописом «Господинсь- 
кі лісти». у 

На сторінках «Жіночої долі» розкрилася ще одна грань та- 
ланту О. Дучимінської -- як літературного критика і рецензен- 

та. У своїх рукописних замітках «Мої друковані твори» вона 

записала: «Я була головною рецензенткою нових книжок для 

«Жіночої долі». Тут вона помістила рецензії на 19 творів, які у 
той час публікувалися. Рецензії О. Дучимінської короткі, влучні, 

37



афористичні, науково обгрунтовані, доброзичливі; вона вміє від- 
найти характерне як у людини-автора, так і в самому творі. 
Наприклад, рецензію на збірку «У тьмі горю» Андрія Воло- 
щака критик починає так: «У тьмі горю... Справді, автор горить 

у тьмі, бо в першій битві 1914 р. втратив зір. І нутро шматує 
безмежна туга за сонцем: : 

Гей дайте сонця хоч на мить. 
Але він береже святий вогонь у свойому нутрі; бадьорість 

духа, творчість не заломліоється. Настрої передані читачеві в 

давніх і новіших формах лірики. Опис природи пластичний...» 

П7, 1934, Ме 7, с. 15). 
По-іншому О. Дучимінська будує рецензію на книгу «На: 

високій полонині» польського письменника Станіслава Вінцен- 

за: «Знаний на цілій Гуцульщині др. Станіслав Вінценз -- ви- 

дав свою книжку-поему про Гуцульщину. ..Автор родився і зріс 

на Гуцульщині. Він сам каже про себе: «Мене колихав шум Че- 
ремошу, а старий Гуцул був моєю пістункою» (17, 1936, Хо» 7--8, 
с-031. 

О. Дучимінська кваліфіковано рецензує критичну студію Да- 
рії Віконської про Джеймса Джойса на його твір «Уліс», збірку 
нарисів «Во дні) они» і повісті «І313» і «Сон тіні» Наталени Ко- 
ролеви |17, 1935, Х» 1; 1936, М» 1--2; 1938, ХМ» 6--7|, репортаж 
Володимира Ласовського про генерала Тарнавського, сонети 
Дмитра Николишина, книгу про інсценізацію вибраних тво- 
рів Тараса Шевченка Владислава Ковальчука, роман «Віднай- 
дений рай» Уласа Самчука |17, 1936, Хо 4, 7, 8, 17|, нариси 
Софії Парфанович, оповідання Марії Кремянірівської, новели 
молодомузівців (17, 1937, М» 15, 16, 18,24)|, повість Галини Жур- 
би, поезії Івана Колоса (17, 1938, Мо 8; 1939,о4| та інші нові 
твори (17, 1936, М» 19; 1937, М» 24; 1938, Мо 19; 1939, М» 1--2). 

Окремо треба розглянути діяльність О. Дучимінської на сто- 
рінках «Жіночої долі» як публіциста, есеїста, порадниці жінок, 
педагога, етнографа. Ці публікації можна тематично згрупува- 
ти. Значний інтерес становлять матеріали про матір. Стаття 
«Мати» |17, 1928, Мо 11) -- це перша публікація Дучимінської 
на сторінках власне часопису, а не його альманахів-календарів. 
Ця стаття дала поштовх для публікацій інших авторів на цю 
тему; до появи звернення «В справі Дня Української матері» 
117, 1929, М» 6), до офіційного його відзначення з 1929 р. як 
Свята Матері в Галичині. До цієї теми публіцистка поверта- 
ється і в наступних роках у статтях «Значіння Свята Матері», 
«Матерям у день їхнього свята» |(ЇІ7, 1930, Хе 19; 1934; М» 101). 
Всі три названі матеріали об'єднує показ величі матері як пер- 
шооснови всього сущого, як берегині роду і народу, головного 
начала у відбудові із занепаду будь-якого народу, вихователь- 
ки-майбутніх будівничих України. : | о 

:38



О. Дучимінська створила низку портретів україйських жі- 
нок від сивої давнини і до своїх сучаснинь. У статті «Українське 
жіноцтво в старовині» |13) авторка веде мову про княгиню 
Ольгу, Орисю Завісну, Ведмедівську Попівну (матір гетьмана 

Мазепи), Ганну Хмельницьку, Настю Маркович-Скоропадську, 

Єлисавету Гулевич, Роксолану. Дослідниця підготувала спе- 

ціальний реферат, який виголосила на святі княгині Ольги 

93 липня 1938 р. і який став основою статті «Княгиня Ольга» 

17, 1938, Мо 17, 18). Цими матеріалами авторка хотіла ще раз 

нагадати своїм співвітчизникам, що без минулого немає май- 

бутнього, що забути вчорашнє -- забути себе. Вона такої май- 

стерно виписала портрети Наталії Кобринєької, Софії Русової, 
Олени Кульчицької, Уляни Кравченко, стигматички Наєті Во- 

лошин |17, 1934, Хо 19--13; 1936, Ме 5--8; 1938, М» 15--16; 1939, 

Мо 11--19). Жіночі проблеми публіцистка порушила у статтях 
«Ювілей Мироносиць», «Ювілейна книжка Єоюзу українок 
Канади», «Дещо про кооперативи» |Ї17, 1931, Ме 30; Р936, М» 20; 
1937, М» 29), а також у рекомендаціях жінкам щодо ведення 

домашнього господарства |Ї17, 1931, Хо 27, 48, 51; 1932, Мо 9, 
13; 1936, М» 3, 14|, які переважно підписані псевдонімом По- 

важна і назви яких, як правило, вказують на те, про шо йде 
мова. | 

О. Дучимінська -- вроджений педагог, вихователь. Нро свій 

перший рік учителювання вона із захопленням розповіла в 

автобіографічній повісті «Весняні дні». Тема виховання присут- 

ня у всій її науково-публіциєтичній та художній спадщині, хо- 

ча спеціальних статей небагато: «Про виховання», «Молодим і 

старим», «Конференції на виховні теми» |1І7, 1930, М» 46--49; 

1932, М» 17, 20--22:; 1939, Хе 7--8|, які варто рекомендувати для 

вивчення па педагогічних факультетах. Зокрема, в статті. ««Про- 

виховання» авторка порушила багато «вічних» проблем. На й 

думку, немає важливішого завдання перед родичами 1 суспіль- 

ством, як «виховати будучу людину», бо «тільки виховання 

робить людину правдивою людиною», лише через виховання 

«кладуть фундаменти, на яких потім єпочине ціле життя». Вона 

палкий прихильник індивідуального підходу у вихованні: «не 

всі діти однакові, не одня матеріал, тож не може бути й одного 

верстату», «не збагнувши вдачі дитини, можемо йо не те, що 

не виховати, але й і знищити». Виховувати потрібно не лише 

душу, а й тіло дитини: «Є вік, де виховання тіла перевищає, 

знову приходить вік, де звертаємо більше уваги на/ душу». Ви- 

ховання дитини. О. ДуЧчимінська поділяє на три частини (вік 

дошкільний, вік шкільний; вік доростаючої молоді), які одна- 

ково важливі у формуванні майбутньої людини, і подає «ре- 

йепти» залежно від віку ЇР7, 1930, М» 46): Педагогічні погляди 

О, Дучимінської можуть бути предметом окремого дослідження, 

"39



ми лише подамо узагальнюючий внсновок статті «Про вихован- 
ня»: «Керуймося у вихованню ось такими чинниками: любов, 
примір, праця, добре товариство і книжка» 17, 1930, М» 49, 
с..2). Актуальність такого твердження незаперечна на віки і 
ал всього людства. У статті «Молодим і старим» авторка ана- 
лізує стосунки молодих і старих, звертається до молодих з 
проханням турбуватися про старих і до старих -- з суворою 
відвертістю: «А коли на старі роки ми самітні й опущені, то шу- 
каймо вини -- в нас самих» |17, 1932, Мо 21--22, с. 16). 

:0: Дучнмінська все життя (крім тюрми і Сибіру) мандрува- 
«Поза наукою мене манив широкий світ мандрівок» 16, 

ке "аа. Ці «мандрівки» вона описувала в статтях, які відзна- 
чались науковістю, позицією публіциста, а.місцями нагадували 
художні твори. У «Жіночій долі» вона опублікувала матеріали 
про свої враження з жіночого пластового табору в Сокалі |17, 
1999, М» І9|, з Поділля, з побуту в чеському селі (17, 1931, 
Мо 35--38, 481, Рогатина і Черче 117, 1936, Ж» 181, гудульщиня; 
першого українського літературного ярмарку П7, 1937, Мо 4 
19), з промислових виставок -- у Празі, Стрию, «Центросоюзі» 
ПУ, 1930, Ме 28--80; 1993, Ме 12; 1935, М» 13--14). 

«Мандрівниця» вивчає звичаї і традиції рідного краю, ро- 
зуміючи їхню роль у збереженні національної пам'яті народу, 
вихованні малоді, публікує етнографічні розвідки про різдвяні 
звичаї в селах Білоберезці Косівського, Тяпче Долинського, Вов- 
чім Турчанського повітів |17, 1985, Ме І; 1937, Хе І--2; 1939, 
Мо 1--2|, про великодні звичаї в селі Рунгурах Коломийськогомх 
повіту, в селах Дубовім і Жукові та Підкарпатті (17, 1934, М» 8; 
1939, ХМ» 7--8|, рунгурську коляду, яку сама записала |17, 1936, 
Мо 1-91. 

Як етнограф, фольклорист, О. Дучимінська у своїх стат- 
тях виступає не лише фіксатором подій, а й публіцистом з 
чіткою, позицією, закликає читачів узяти участь у розв 'язанні 
тих чи інших питань. Наприклад, вона опублікувала п'ять ма- 
теріалів, присвячених з'їздам і нарадам українських музейних 
працівників (17, 1933, М» І3--15; 1937, Мо 11, 12, 14--16; 1939, 
Зо 13--14|. 

У цих публікаціях не лише констатація фактів, а й ба- 
чешія авторкою проблем, які треба вирішувати, У статті «Дум- 
ки про. з'їзди музейників» тривога: «Будівля нашої народної 
творчості й мистецтва валиться, розсипається в руїну», заклик 
«рятувати те... що можна», «збирати найдавніші пам'ятки, до- 
ки час» (17, 1937, Мо 14, с. 12--13|. О. Дучимінська вважає, що 
обов'язак кожного інтелігента «познайомитися з народною твор- 
чістю», не. дати пропасти пісням, обрядовим звичаям, бо це «Їс- 
торія машої культури», і наводить слова І. Франка: «Кожний 
думай, зо на тобі мільйонів стан стоїть». Вона пропонує вста- 

40



новити День українського музею, в який би «кожен жертвував, 
що може, на річ українського музейництва» (17, 1937, Ме 15-- 
16, с. 8). | 

О. Дучимінська звертається з щирим словом до читачок «Жі- 
ночої долі» з проханням «зберегти часопис у скрутний для ньо- 
го час» |17, 1931, М» 48| -- і журнал був збережений. 

Ім'я Дучимінської зустрічаємо на сторінках «Жіночої долі» 
не лише під її публікаціями (таких ми виявили 78); її ім'я гі- 
потетично може бути зашифроване також за криптонімами Д. 

П 7, 1929, Мо 22), Ольга |17, 1936, Мо 121, 0. П. П7, 1935, Хо І7|, 
р. п6, 1929, Хо 16), Т.О. Д. |17, 1930, М» 1--3; 5, 6, 11, 12, 16-- 
17, 52|; серед тих, хто залучив до часопису нових передплатників 
П7, 1929, Хе 6|; в рекламних оголошеннях про авторів і зміст 

. наступних альманахів |17, 1926, Мо 10; 1928, Ме 18, М» 23; 1929, 
Хо 17|; планах публікування матеріалів на наступний рік - | 17, 
1935, М» 24; 1936, Мо 24|; у статтях, присвячених видавництву 
«Жіноча доля» (17, 1929, Мо 13|; в інформаціях про відзначення 

свят Матері (в одній з них повідомляється, що О. Дучимінська 
«відчитала артистично» частину поеми Т. Шевченка «Марія» 
П7, 1929, Хо 16, с. 6|; у «Заяві представниць зорганізованого 
жіноцтва на захист п. посолки Мілени Рудницької» (17, 1931, 
М» 41); у листуванні редакції у зв'язку з Великоднем |І7, 1934, 
Мо 8); у рецензії на книгу О. Дучимінської «Наталія Кобринсь- 
ка як феміністка» |17, 1935, Мо 3|; у кореспондеціях з нагоди 
річниць часопису |17, 1934, Ме 12--13; 17, 1935, Ме 17|, в одній 
з яких, присвяченій 10-літтю «Жіночої долі», редакторка Олена 
Кисілевська відзначила, що своєму існуванню й успіху часопис 
завдячує «великій безінтересовній прихильності, з якою під- 
держали скромну цю працю наші письменниці, а навіть пись- 
менники: імена Андрія Чайковського, Дм. Николишина з місце- 
вих; а з дальших: Ольги Кобилянської, Уляни Кравченко, 
С. Русової, Кл. Попович-Боярської, Марійки Підгірянки, Кон- 
стантини й Ліни Малицьких, Н. і В. Королевих, Марії Омель- 
ченкової, Ольги Ол. Дучимінської, Ів. Блажкевичевої, проф. 
В. Федоренка й багатьох інших відомих імен» (17, 1935, Х» 17, 
0.21. | 

У 10-літній ювілей журналу Ольга Дучимінська написала йо- 
го видавцям привітання, вміщене на сторінках часопису. Це 
зразок її журналістського, публіцистичного, взагалі творчого 
стилю, який відзначався, незважаючи на жанри, стислістю, влуч- 

ністю, афористичністю, любов'ю до тих і до того, про кого і про 

що писала: «Жіноча доля» -- це між часописами апостолка, яка 

йде послідовно раз наміченою дорогою до своєї ціли. П мурав- 
лина праця й заслуга в нашій суспільності велика й нічим не 
заступлена. Вона заходить у всілякі закутини нашого краю, і хоч 
скромно й тихо, але сповняє свою велику місію. Вона перша зай- 

41



- 

шла під стріху сільської хати й збудила жінку-селянку, Вивела 
її на поле громадської та суспільної праці. Зробила з неї лю- 
дину. Ні один часопис не може порівнюватися з «Ж. Д.» щодо 
збору овочів, від сіяних нею кличів. Бажаю їй, щоб якнайдовще 
апостолувала й заходила до всіх забутих і далеких, що ждуть 
щирого слова. А Видавцям її -- сили, доброї охоти й такої 
віри в своє апостольство, якими відзначувалися до сьогодні, 
хоч би й у найтяжчих хвилинах існування» |17, 1935, Мо 17, 
с. 5). І в те, щоб «Жіноча доля» стала апостолкою між часо- 
писами, своєю мурашиною працею, скромно і тихо, зробила 
значний внесок, ще нині не пошанована тією мірою, на яку 
заслуговує, велика добродійка, письменниця-гуманістка Ольга 
Дучимінська. 

1. Дей О. І. Словник українських псевдонімів та криптонімів (ХУМІ-- 
ХХ ст.). К. 1969. 2. Дучимінська О. ХУагит // Промінь. 1922, Х» ї1--19, 
3. Дучимінська О. Дзвонн// Промінь. 1922. М» 9--10. 4. Дучимінська 70. 
Еті. Львів, 1945. 5. Дучимінська О. Маляр // Золота липа: Ювілейна збірка 
творів Б. Лепкого з його життєписом, бібліографією і присвятами. Берлін, 
1924. 6. Дучимінська О. Наталія Кобринська як феміністка. Коломия, 1934. 

7. Дучимінська О. Наша пісня // Наша книга: Альманах «Жіночої долі» з 
додатками календаря на рік 1929. Коломня, 1928. 8. Дучимінська О. Падає 
сніг// Наш світ. 1925. М» І. 9. Дучцмінська О. ШПерервана пісня // Наш світ. 
1924. Х» 6, 7--8. 0. Дучимінська О. Сніг// Для неї все! Календар-альманах 
«Жіночої долі» на рік 1930. Коломия, 1929. 11. Дучижінська О. Сумний 
Христос. Львів, 1992. Ї2. Дучимінська О. Сумний Христос // Наша книга: 
Альманах «Жіночої долі» з додатком календаря на рік 1929, Коломия, 
1928. 13. Дучимінська О. Українське жіноцтво в старовині // Календар-аль- 
манах «Жіночої долі» на рік 1938. Коломня, 1937. 14. Дучимінська О. Хрис- 
тос і поет// На новий шлях: Календар-альманах «Жіночої долі» на рік 1927. 
Коломия, 1926, 15. Дучимінська О, Чех Людвик Файгль: Етнограф і знавець 
Гуцульщини // Наш світ. 1925. Ме ї. 16. Енциклопедія Українознавства: У 
10 т./За ред. Кубійовича В. Молоде життя, 1955--1988. Перевидання в 
Україні: Львів, 1993. Т. 2. 17. Жіноча доля. 1925, 1929--1939, 18. Качкан В. 
Олена Кисілевська // Качкан В. Хай святиться ім'я твоє, Чернівці, 1994. 
19. Лист Кобилянської до І. Блажкевич від 7 грудня 1932 р.// Кобилянсь- 
ка О. Твори: У 5 т. К. 1963. Т. 5. 20. Львівська наукова; бібліотека 
ім. В. Стефаника НАН України, відділ рукописів, ф. 232 (Є. Ю. Пеленсь- 
кого), оп. 30. 2Ї. Мороз О. Каралась, мучилась та боролась |// За вільну 
Україну. 1992. 6 жовт. 22. Нечуй-Левицький І. Китиця незабудьків Ірми 
Осталівни // Дніпрові хвилі. 1911, Ж» 20--91. 23. Остапівна Ірма (Дучи- 
мінська О.). Китиця незабудьків. Чернівці, 1911. 24. Полєк В. Бібліографіч- 
ний словник Прикарпаття, Івано-Франківськ, 1994. Зошит 10. 25, Угрин-Без- 
грішний М. Мій життєпис // Рогатинська земля: Збірник історично-мемуарних, 
етнографічних і побутових матеріалів. Нью-Йорк; Париж; Сидней; Торонто, 
1989. Т. 1. 26. Українська літературна енциклопедія: У 5 т. К., 1990. Т. 2.. 

Стаття надійшла до редколегії 05. 08. 95 

49



РОСТИСЛАВ ЧОПИК, х. Тьбів 

Пролог та епілог 
(«Енеїда» на тлі «Мойсея») 

«Великі роковини» -- «Пролог, говорений перед юві- 
лейною виставою «Наталки Полтавки» в пам'ять столітніх від- 
родин української народности», Іван Франко побудував за 
принципом антитези. Напочатку, «глухо, іронічно» продекла- 
мувавши першу строфу «Енеїди», оповідач козак- невмирака ки- 
дає нищівні докори на адресу парубка моторного та його непо- 
радного воїнства, що покинули Трою-Україну і «рушили на- 
родам на наругу! Пішли нової матері шукать». Тональність 
розпачлива. Козак шле прокляття навздогін легкодухам, що 
задля печених голубців, розкошів Карфагену та римського 
блиску зрадили рідні згарища: «Їдіть! Несіть народам всім для 
виду жебрацьку торбу і лице без за У половині твору лу-. 
нає сакраментальне: «Вкраїна вмерла..». Козак западається в 
землю. На сцені -- пітьма. 

Та по хвилі звільна прояснюється. Сходить сонце, і той са- 
мий, але відмолоділий козак-невмирака, продовжує. «Здорово 
проспався, бачу, по-козацьки сотню літ..». Він придивляється 
до змін, що зайшли в Україні за цей час, і з виразом найвищого 
захоплення вигукує: 

Ах, а тут! Предивне диво! 
Тайна поміж тайн страшних! 
Се ж Екеєві потомки! 
Та що стало ниші з них? 
Ті, що перед ста літами, 
Як згорів наш рідний дім, 
Накивать йому п'ятами 
Не задумались зовсім, -- 
Ті під материні кокла сяої М 
Зков згорнулися в любві, 
І бажають в рідній хаті, 
Рай зготовити собі. 

Замість розпачу мо рда Замість «Вкраїна вмерла...» -- 
«Ще не вмерла і не вмре». Замість 1798--1898. Сто літ. На 
зміну епохи Котляревського, що охопила собою скасування Ге- 
тьманщини, зруйнування Січі, закріпачення козацьких воль- 

ностей, стала епілогом старої, славної у минулому, а відтак 
зрушеної з вікових основ України, прийшла епоха Франка -- 
пролог до нового життя в іпостасі модерної нації. - 

Жанр епохи диктує жанрам літературним. «Енеїда» -- 
справді канонічний епілог. Головна подія -- позаду. Котлярев- 

(С) Чопик Ростислав, 1996



ський простежує дальшу долю героїв, дописує розпочате імпуль- 
сом колишньої сили. Рим? Так, але чи веде троянців ідея зас- 
нування Риму? Чи вона визначає логіку їхніх діянь? Чи взагалі 
їхній стихійній природі властиве підпорядкування ідеї чи логіці? 

Питання риторичні для кожного, хто читав «Бнеїду». У 

контексті сотень пишнющих її сторінок візія грядучого царства 
з'являється всього кілька разів. Та й то хіба у штучно накли- 
ханих випарах ворожбитського зілля, а чи в балачках олімпій- 
ців, котрі нагадують одне одному (так, між іншим, про не за- 
будь), що пора, мовляв, і честь знати: бавтесь, інтриганьте, а 
Енея не губіть -- йому Рим закладати. Самому ж Енеєві жод- 
ний дороговказ не світить. Він керується хвилинними емоціями 
(спокуса Дідониних приваб, лють через побачену на плечі в 
Турна Паллантову ладунку і т. д.). Він пливе хвилями інер- 
ції набутого колись військового досвіду. Він козакує, бо такий 
триб усього його дотеперішнього життя, бо така вже звитяжна 
його натура, бо звик. Та про це -- у головній частині статті, 
Поки що ж -- пролог. 

За кілька літ перед «Великими роковинами», зрікаючись за- 
непадництва, Франко маніфестував: «Я є мужик, пролог, не 
епілог». За кілька літ опісля видав інший, не менш знаменитий, 

пролог -- до «Мойсея». Пролог-аналог: ті самі гіркі нарікання 
лопервах, ті самі віра й надія -- потім. А головне, що потім, -- 
сама поема, поема-пролог, народжена духом прологу-епохи. | 

Передруковуючи для збірки «Давнє й нове» вірша «Дека- 
дент», із якого узято цитований щойно рядок, Франко висловив- 
ся точніше: «Я хлопський син, пролог, не епілог». Йдеться пе про 
селян, а про нове покоління інтелігенції, що виходило на арену 
суспільної боротьби просто з-під селянської стріхи. Воно не ма- 
ло за плечима козацько-старшинського родоводу із задавнени- 
ми комплексами поразок, зрад, безнадії, пристосуванства. Все 
було попереду в цього завзятого покоління хлопських синів, 
"звиклих покладатися тільки на себе. 

Чи знайдеться в українській літературі ще так разюче кон- 
трастна пара -- «Енеїда» й «Мойсей»? Відбитки душ великих 
українців кінця ХУПІ і кінця ХІХ ст. Над тектонічними злама- 
ми історії стоять ніжки їхніх письменницьких бюрець. Реаліс- 
тична фіксація того, що було, -- в «Енеїді», романтичне стверд- 
ження того, що буде, -- у «Мойсеї». Це тональність, жанр, на- 
прям. Тема ж одна -- шлях народу. Як же по-різному прохо- 
дять його герої Котляревського і Франка! Яке все у них діамет- 
грально протилежне! Хочеться розкреслити надвоє аркуш паперу 

і вписувати одну навпроти одної антитези і тези, пункт за пунк- 
том, крок за кроком. 

Крок за кроком долає безплідні піски арабської пустині 
Франків народ. Кожен -- полічений натугою, народжений тер- 

44



пінням задля мети. Де вже той Ханаан, за якою торою? Швид- 
ше б скінчилась дорога. 

Хай би дорога тривала завжди! -- міркують Енеєві козаки. 
Благодатними берегами Середземномор'я пролягає їхня ман- 
дрівка. На берегах мешкають гостинні люди, що люблять і на- 
ливають, і не відпускають з обіймів. Троянцям не хочеться вста- 
вати з-за, вилазити з-під столів, аби рухатись далі. Коли жінки 
палять кораблі, чоловіків охоплює панічний страх не через те, 
що вони не заснують Рим, а через те, що, об'ївши господарів 
ії набриднувши їм, не зможуть шукати нового злачного місця. 
«Не баріться! -- гнівно нагадує їм Зевс, -- вас чекають великі. 
справи». е 

«Не кваптесь, -- звертається до обранців Єгова, -- ви ще 
не гідні вступити в обітовану землю. Лише після того, як за- 
будете смак єгипського м'яса, зростете духом і захочете ма- 
ти Вітчизну. Лише після того, як сотворити її у власній душі». 

Ось де вам Вітчина осяйна 
З всіх найкраща країна, 
Лиш маленький завдаток Її 
Вам отся Палестина. 

Єгові важливо, аби людина, яку Він зробив за своєю по- 
добою, дорівнялась Йому у думках і вчинках, усвідомила Йо- 
го план і промисел, була не сліпим виконавцем, а гідним парт- 
нером. 

Богів олімпійських дущі троянців узагалі не цікавлять. 
Більше того, ці душі з найвищого благословення приречені ста- 
ти морально надщербленими. Троянці гинуть не за Вітчизну 
своїх дум і мрій, а за цілком матеріальний клаптик чужої зем- 
лі. Це перед ними, потенційними асиміляторами, Юнона про- 
сить Зевеса захистити аборигенів-латинців: 

Нехай Еней сідла рутульця, 
Нехай спиха Латина з стульця, 
Нехай поселить тут свій рід. 
Но тільки щоб латинське плем'я 
Удержало на вічне врем'я 
Імення, мову, віру, вид. 

Але троянці стали такими всупереч власному бажанню. Вони 
б не воювали, бо прийшли до Італії з миром. Тільки верховна 
воля перетворила їх на слухняних маріонеток і знай посмикує 
за шнурочки. 

Українець кінця ХУПШІ ст. почував себе іграшкою у руках 
незбагненних фатальних сил, що наче змовились проти нього. 
Громіздкий ридван імперії набирав розгону. Безумством було 
би чинити опір залишками порізненого, знекровленого козацтва. 
Котляревський пропагує заспокоєння, легітимність, порядок, 

5 45



послух на всіх рівнях організації суспільного життя -- від по- 
літичного до родинного: 

Вельможі! Хто царя не слуха, 
Таким обрізать ніс і уха 
І в руки всіх оддать катам. 

А ось якої характеристики удостоїлись бунтівні «чуприн- 
дирі»-запорожці: «Вдень п'яні сплять, а крадуть вніч». Тут пах- 
не Кулішем, та нам достатньо прикладів й у автора «Енеїди» 
і «Наталки Полтавки». Зокрема, в п'єсі наскрізною є ідея все- 
загального компромісу. «Де згода в сімействі, де мир і тишина, 
щасливі там люди, блаженна сторона», -- Співають щасливі ді- 
йові особи. Вони не стільки борються, скільки терплять. Натал- 
ка готова поступитись материним благанням і відмовитись від 
Петра. Петро, незважаючи на свої почуття, теж просить кохану 
не опиратись материній волі. Ця готовність віддати найдорожче, 
змиритися розчулює Терпилиху (1), а далі й самого Возного і 
врешті-решт заохочується гепіендом, з якого мораль: хочеш бу- 
ти щасливим? -- корися, терпи. Згадаймо «Украдене щастя», 
де надзвичайно схожа у зачині ситуація розв'язується цілком 
навпаки, і переконаймося ще раз, наскільки різну модель пове- 
дінки пропонували своїм сучасникам Котляревський і Франко. 
Отут ми підходимо до найсуттєвішого: з яким серцем пропону- 
вали? Чи всі підстави має гіркий докір козака-невмираки? Чо- 
го більше -- шкоди чи користі завдав українству дух «Енеїдн»? 
У чому головно виявляється цей дух: сюжеті? декларованих раз- 
по-раз сентенціях? Чи, може, у чомусь іншому? 

Навіть у перелічених захисних фортифікаціях архітектури 
твору трапляються віконечка, крізь які оте інше зазирає прямим 
текстом. І ми не лише відчуваємо -- чуємо (!), як душить поета 
мундир вимушеної чемності, як ностальгійно зітхає за безпосе- 
редньою, щирою своєю Україною слово царського офіцера: 

Так вічной пам'яті бувало 
У нас в Гетьманщині колись, 
Так просто військо шиковало, 
Не зпавши: стій, не шевелись; 
Так славнії полки козацькі 
Лубенський, Гадяцький, Полтавський... 

Стривайте, та це ж про латин.. Це рутульці задумали по- 
бить трояп і з того приводу «в шапках, було, як мак цвітуть». 
Де очі ілюстратора А. Базилевича, який так знаменито малював 
Турнове воїнство у римських сандаліях? Втім, що йому залиша- 
лось робити? Як розрізняти інакше ворожі стани? Усі в кунту- 
шах? Усі з оселедцями? Доводиться пензлем суперечити класи- 
кові, для котрого сюжет -- річ остання, Хто там звідки втік і 
куди, і кого побив, і за що -- за столицю світу чи за Аматиного 
цуцика -- байдуже. Аби по-українськи, аби про Україну, аби 
пізнавалась вона у кожній строфі, аби на кожній кісточці сю- 

46



жетного скелету (дарма -- троянській, а чи латинській) нарос- 
тала і пульсувала її жива плоть! Життя нації заморфлене, по- 
збавлене органічної, питомої структури, нація не владна про- 
креслювати наразі сюжети своїх шляхів, відповідати за логіку 
діянь, але ж сама вона зостається, її розкішна фактура -- ось! 

Костюми, зброя, страви, напої, ігри, танці, предмети домаш- 
нього вжитку, а головне -- мова! Нескінченні синонімічні ряди, 
гурти різного роду однорідних членів предовжелезних речень. 
Так рясно від ком та двокрапок, такою малою здається навіть 

максимально об'ємна зі строф (якщо не лічити сонета) -- де- 
цима. 

Котляревський хоче все «дрібненько описати». Він смакує 
кожну подробицю, оглядає її зусібіч, розгортає уздовж і вшир. 
Це справжня енциклопедія. Це рідкісний випадок, коли апофеоз 
багатослів'я є явищем позитивним, бо кожне слово -- це час- 
точка патріархальної Атлантиди, носій інформації про неї, ма- 
теріалізований згусточок її життєдайного, потужного колись, а 
тепер ослаблого, духу. Відроджувати цей дух будуть невдовзі 
Шевченко, Леся, Франко. Котляревський рятує плоть, заповнює 
візитівку своєї Вітчизни впізнаванними (згодом) реаліями. Без- 
таланні земляки зведуть їх до стандартів «котляревщини». За- 
мість десятків, сотень назв з арсеналу української кухні постане 
одна галушка, замість дивовижно багатого гардеробу -- самі 
шароварн. Це у ліпшому випадку, бо у гіршому, який, власне, 
і має на тривожній увазі поет, за уніфікацію приймається чу- 
жинецька рука. І уніфікує -- під свій, чужинецький, ранжир. З 
учорашніх козаків обдирають барвисті строї та запихають їх, 
розгублених, поголених «під нульовку», у монотонні солдатські 
мундири. Жахлива оця травестія, коли шати, в які убирався 
гордий дух, опиняються на лакеях, що натоптують люльки па- 
нам, коли козаки -- всього лише козачки по суті. Котляревсько- 
му ке треба парадоксів. Він показує козаків у тому, в що, на- 

родивши, одягла їх козацька мати. Він повертає козацький 
зміст у козацькі форми. Най благословиться оцей бурлеск! Ї 

якщо па ворожих троянцям латинах ті ж кунтуші, то й латинці 
воюють звитяжно -- теж по-козацьки. Еней -- улюбленець 
публіки, наймайстерніший воїн, торжество сили й краси. І са- 
ме тому він -- ватажок. п согрога 5апа! Так було від часів ан- 
тичних до часів козацьких, тобто в часи лицарські. 

Але «нині інші війни» («Великі роковини»). У «Мойсеї» 

статура «прямого, як Сосна, величавого» Енея; вже б надалася 

для цілком відмінної ролі. Кого лиш не просять рослини бути 
у них царем -- і пальму, і рожу, і березу, і дуба, і родича сос- 
ни вільного ліванського кедра. Всі відмовляють. І тільки те- 
рен, найнепоказніший з усіх, погоджується, аби почути згодом 

прокльони і нарікання за колючки своєї суворої правди: 

47 
-



Се Мойсей, позабутий пророк, 
"Се дідусь слабоснлнії, 
«Що без роду, без стад і жінок 
Сам стоїть край могили. 

Могутній дух оселяється в кволому тілі. Кволий народ. Дав- 
ня сила пішла від нього, але мусить прийти нова. Упосліджений 
повинен стати найпершим. Ворог заарканив на час тіло твоєї 
Вітчизни, але йому не подасться твій дух, якщо лишень сам 
ти цього не захочеш. У твоїх руках нині -- тільки він. Поема 
Франка -- про дух. Матеріальна фактура не просто не має жод- 
ного значення («долини марні» випеченої сонцем арабської 
пустині, «ржавії гори», «осети та будяччє», скупа манна не- 
бесна, дещиця вологи, захованої у скалі). Звертати на неї по- 
гляди, мріяти про діброви й мураву, про сапфіровий Йордан, що 
синіє десь у майбутньому, за голими скелями Моава, -- небез- 
печно, шкідливо: 

Хто вас хлібом накормить, той враз 
З хлібом піде до гною; 
Та хто духа накормить у вас, 
Той зіллється 30 мною. 

Жодна матерія не повинна відволікати. Немає права на роз- 
галуження, переліки й синоніми. Компактний катрен усічено на 
твердо заакцентованому найвлучнішому слові. Не до сміху. У 
«Мойсеї» тільки один жарт. Та й той концептуальний -- над 
Оріоном, що не досяг мети через власну сліпоту і наївність 
поводиря. Гіркий жарт. Це трагедія. Але з оптимістичним фі- 
налом, бо за ним -- безконечне продовження, бо він -- пролог. 

Поема Котляревського -- комедія. Та що робить читач, утер- 
ши останню сльозу від реготу над її сторінками? Зітхає. Немає 
вже того, що так веселило, не вернеться, дочитано епілог. 

Епілог 

«Великі роковини» Франко присвятив «столітнім відродинам 
української народности». Шо це -- недогляд? Адже мав на 
увазі відродини нового українського письменства, прологом до 
якого так звично іменується «Енеїда», а українців зразка 1798 р. 
таврував устами козака-невмираки, 

А може... у той момент передсвяткового поспіху його пером 
повела всевишня рука, аби засвідчити перманентну самовіднов- 
лювальну властивість нації. Нації, котра, умираючи в одних 
формах, одразу ж знаходиться в інших, не встигнувши захо- 
лонути, на Великоднім хресті перевтілюється у нову іпостась, 
пе зупиняється, а лише змінює осередки скупчення свого ду- 
ху, прологами переорює епілоги, пролягає у вічність -- неспо- 
відимістю своїх Господніх доріг. 

Стаття надійшла до редколегії 16, 08. 95 

48



ОКСАНА ДРАГАН, нм. Львів 

«Чесність з собою» -- етико-психологічна 
концепія Володимира Винниченка 

Під час аналізу тих чи інших літературних процесів, 
явищ часто виникають дискусії щодо доцільності порівняння 
української літератури з іншими. Для аргументації використо- 
вується пояснення про залежність нашої літератури від століт- 
ніх прагнень народу до національного і державного самови- 
значення, і відповідно, неправомірність висування тих самих 
вимог, що й до великих народів з досвідом державної та літе- 
ратурної діяльності. Проте даний метод зіставлення, на нашу 
думку, виправдовує себе і в даній ситуації, адже життя певної 
літератури, як і її носія, не проходить у замкненому просторі; 
завжди присутній обмін із сусідніми, більшими та меншими, да- 
лекими чи близькими нам культурами. Справжню, здорову лі- 
тературу не лякають такі впливи, вони лише підсилять її, да- 
дуть поштовх до нового вняву і реалізації невідкритих можли- 
востей. 

«Критикувати -- це прирівнювати: прирівнюємо дві величи- 
ни на те, щоб з'ясувати їх вартість» (13, с. 9). Керуючись цим 
принципом, можна порівнювати українську літературу з євро- 
пейськими на більш загальному філософському рівні, виділяю- 
чи такі характерні естетичні категорії, як краса, гармонія й 
енергія, тобто сила. На відміну від світової літератури, де 
завжди в порівняно сталих співвідношеннях культивувались 
краса й енергія, в українській літературі сповідувалась, за дея- 
кими винятками, лише релігія краси, якої письменники дошу- 
кувались у спокої та розміреності, уникаючи всепоглинаючого 
бунту і сили енергії людського духу. «Тому оминали з остра- 
хом наші поети одну з найбільш блискучих постатей нашої іс- 
торії, Мазепу, з якого можна було б зробити українського Мак- 
бета, Цезаря Борджію і Казанову нараз, полишаючи сю таєм- 
ничу фігуру натхненню чужих авторів... Внутрішній гін до 
чину, що прискав з сеї та їй подібних постатей, їх невгамовна 
воля мала забагато вибухової сили, аби заняти місце в царстві 
непорушної гармонії нашої літератури» 19, с. 353). У такому 
контексті Дмитро Донцов вирізняє, з характерною для нього 
запальністю та категоричністю, лише Тараса Шевченка, Лесю 
Українку й Володимира Винниченка. Якщо підійти до цього 
питання більш розважливо (за словами Ніцше, «ніколи ще іс- 
тина не спиралась на плече категоричного»), то дане коло пись- 
менників можна розширити, але це вже тема окремої дискусії. 

(0 Драган Оксана, 1996 | 

4-3327 49



Ще на одну причину відсутності в нашій літературі «героїч- 

них емоцій» вказав Д. Донцов. Це невизначеність етичного зміс- 

ту цих емоцій. Для нас вони є лише аморальними. Як гостро 

постала ця проблема при оцінці творчості В. Винниченка, поба- 

чимо далі. 
Отже, якщо вирізняти як визначальні такі естетичні катего- 

рії, то саме В. Винниченко є одним з нечисленних наших пись- 

менників, творчість яких детермінована красою та енергією. 

Поряд з об'ємністю й тематичною різноплановістю літературна 

спадщина В. Винниченка є неоднорідною за складом: одна її 

частина належить філософії, інша -- літературі. Проте навіть 

щодо його художніх творів не можна беззаперечно сказати, що 

вони повністю абстраговані від філософії. Адже В. Винничен- 

ко -- це й митець-мислитель, один з представників інтелектуаль- 

ної прози, такої бідної в нашій літературі. Письменник створив 

власну філософську систему, яку популяризував і випробовував 

у своїх художніх творах. Ця своєрідність творчої спадщини 

В. Винниченка стала гострою темою літературних дискусій. 
Таке явище літературні критики визнавати вперто не хотіли. 

Хоча, якщо взяти до уваги французьку літературу, то ще з 
часів пізнього Відродження у Франції з'явився тип культурного 

діяча, котрий у своїй творчості поєднував дві названі сфери у 

нерозривну єдність. Згадати хоча б ряд письменників, починаю- 
чи з Монтеня і Паскаля та закінчуючи Сартром, Валері, 

Камю. 
П. Христюк, в єдиній на той час праці |15|, де була зробле- 

на спроба грунтовно проаналізувати творчість В. Винниченка, 

писав, що так само як за Бальзаком можна вивчати історію 
французького суспільства середини ХІХ ст. так і за творами 
В. Винниченка -- політичну і культурну історію українського 

суспільства перших десятиліть ХХ ст. Власне, в його творах 
пізнаємо дух доби між двома революціями, атмосферу, в якій 
формувались- нові соціальні, культурні та моральні відносини. 

Як стверджує Г. Костюк, «Винниченко, що був активним органі- 
затором і діячем соціалістичного руху, ніколи не був його дог- 

матиком. Він ніколи не ідеалізував ні партійної програми, ні 
партійних діячів» |І1, с. 211). Письменник аналізував їхню 
психіку, ідеї та практику, і ця розходженість його дуже хвилю- 
вала: «Ще в той час, коли мепі кожний, хто звав себе револю- 

ціонером, уявлявся героєм, коли душа була піднесена до зраз- 
ків Радищева, Перовської, -- вже тоді я почав помічати якусь 

дисгармонію між оточуючим мене реальним життям і образа- 

ми, утвореними юнацькою фантазією... Я приглядався до всьо- 
го, вдумувався в учення соціалізму. Але що більше я робив це, 

З ню ставала перед моїми очима ця дисгармонія» 2, 

С, - 

50



У своєму філософському трактаті «Конкордизм» В. Винни- 
ченко писав про важливість балансу між інстинктами, субін- 
стинктами, розумом та волею. Та коли аналізувати реальну, 
поведінку персонажів його творів, то їм дуже важко зберігати 
оту рівновагу або взагалі її дотримуватись. Вони «являють 
поведінку дискордизму.. й ними правлять сексуальні та біоло- 
гічні інстинкти за Фрейдом і Дарвіном» |Ї, с. 167). 

Про реальний стан цієї життєвої проблеми В. Виниченко 
сам згадував у записках «Про драми», які зберігаються в його 
архіві у Колумбійському університеті: «Першою моєю літера- 
турно-драматичною працею була п'єса «Дисгармонія», написа- 
на в 1905 році. Темою її є вічний розлад між вищою свідомістю 
людини і практичною діяльністю, між проголошуваними понят- 
тями саможертовного альтруїзму та інстинктами егоїзму. Ро- 
ман «Чесність з собою» був розвитком ідей «Дисгармонії» (Ї, 
с24Ї671. 

Отже, «чесність з собою» -- це своєрідний синтез тем дис- 
гармонії ї розладу на різних рівнях. На суспільному -- роз- 
лад між ідеями і практикою, на морально-психологічному -- 
між свідомістю людини та її практичною діяльністю. 

Якщо вдатись до аналізованої нами концепції та філософії 
В. Винниченка загалом, то слід апелювати до багатовікової фі- 
лософської традиції Європи. У «Щоденнику» Винниченко писав 
про витоки своїх ідей: у Віденському університеті читав євро- 
пейських філософів Фрідріха Ніцше ", Ернеста Ренана, Анрі 
Бергсона, психіатрів Зігмунда Фрейда та Юліуса Вагнера фон 
Яврегга. На сторінках «Щоденника» знаходимо цікавий аналіз 
і коментар до творів німецького психіатра і філософа Вільгель- 
ма Вундта («Етика. Огляд фактів і законів морального жит- 
тя»), німецького філософа Артура Шопенгауера («Афоризми 
і максімн»). Уважно вивчав В. Винниченко творчість старо- 
давнього грецького філософа Епікура. А про близькість світо- 
гляду французького філософа Жана-Марі Гюойо писав: «Любий 
Гюйо знову зі мною. Знову прекрасний, ніжний і прозорий ро- 

зум його входить у мене...» |З, с. 566). 
Всі названі імена пов'язані з дослідженнями проблем мо- 

ралі, етики, естетики, релігії, психології, які стояли в центрі 

творчих зацікавлень В. Винниченка. Саме питання, як позна- 

з Щодо Фрідріха Ніцше, то зацікавлення ним В. Вининченка було на- 
стільки великим, що вплив німецького філософа на письменника можна 

виділити в окрему проблему. Свідченням цьому є як самі твори, в яких 

антропософська система В. Вивинченка є своєрідним продовженням «філо- 
софії життя», так і-те, що В. Винниченко перекладав «Так когзав Зара- 
тустра». Див: Панченко Володимир. Ми -- подорожні у власпому домі у 

серці світу... Драма Винниченкового «Закутку» // Культура і життя. 1995. 
о 

4" 51



чились і яку роль відіграли у філософії письменника ті чи ін- 
ші теорії й ідеї, погляди, залишається відкритим і потребує 
фундаментального дослідження. Проте можна з впевненістю 
сказати, що цей глибокий пласт філософської думки став тим 
грунтом, на якому зросло Винниченкове дерево життя, його 
світосприймання і, врешті, його філософія. 

В. Винниченко чи не найгостріше відчував пульс доби. Тим 
і пояснюється його звернення до тих проблем і питань, що 
хвилювали тодішнє суспільство. Як професійний револіоціонер, 
знаючи життя своїх однодумців, В. Винниченко в першу чергу 
писав про них -- соціалістичну інтелігенцію періоду першої 
революції. Вже кількома десятиліттями пізніше він згадував: 
«Головою ми тягнемося вгору, до неба, а тілом бабраємося у 
багні. Ми подібні до жираф з тілом свиней. І що далі, то цей 
розлад наших моральних тез з нашими діями, наша нечесність 
з собою, обдур самих себе все виразніше ставав переді мною і 
все гостріше та одвертіше остерігав проти цього явища своїх 
товаришів і суспільство, виявляючи його в різних літературних 
працях («Шаблі життя», «Божки», «Чесність з собою», «Рів- 
новага», «Записки кирпатого Мефістофеля» та їін.)» (4, 
с. 138). 

В. Винниченко шукає свій «еквівалент» суспільної моралі -- 
це оригінальна етико-психологічна концепція «чесності з со- 
бою», Власне, цей принцип він намагався гармонійно ввести в об- 
разну і символічну систему своїх творів. Це було нелегким зав- 
данням, бо через таке спрямування з'являлась небезпека вийти 
за межі законів творчості, збитись на голе моралізаторство. Все- 
таки, незважаючи на талант, інтуїція творчого мислення іноді 

зраджувала В. Винниченка, і закладена ідея робила твір тен- 
денційним. Це пояснюється бажанням письменника схилити чи- 
тача до розв'язання того чи іншого питання. Вважати це за не- 
долік -- необов'язково, адже йдеться про темперамент митця. 
Лише дехто з письменників дозволяв собі бути відкрито дидак- 
тичним, в той час як деякі уникали навіть натяку на повчання. 
На нашу думку, більш вартісними (з мистецької точки зору) 
є художні твори, в яких автори користуються своєю філосо- 
офією як потаємним інструментом. «З її допомогою формували 
вони і думки, і сюжет, і характери для того, щоб в закінчено- 
му творі, все просочуючи, вона не проступала на поверхню» (|З, 
с. 206). ; й 

За художніми творами письменника, у зв'язку з деякою іх 
суперечністю та тенденційністю, важко поетапно простежити 

за всіма аспектами концепції. Тому для більш об'єктивного 
аналізу варто звернутися до особистих, абстрагованих роздумів 

автора. Ключем для цього є «Щоденник», цитований вище. 
Перший крок до такого розуміння робить сам В. Випничен- 

52



ко, формулюючи мету ведення щоденника, а також (що в да- 
ному випадку для нас важливіше) вказуючи лише на одну умо- 
ву її досягнення. Умова ця -- щирість записок, Коли ж дивитись 
на неї крізь призму досліджуваної нами концепції, то ця щи- 
рість в основі своїй містить намагання будь-якого автора бути 
чесним з собою. В. Винниченко наводить такий приклад: «Лев 
Толстой, намагаючись бути чесним з собою, пробував бути щи- 
рим... Центр уваги свого вчення вважав у боротьбі з гріховністю 
в собі. «Царство Боже всередині нас». Толстой природою свого 
вчення примушений був до щирості, до найбільшої відвертості. 
Ї коли ми цього в ньому не помічаємо, то виною цього, є не 
його вчення, а він сам, його нечесність з собою, слабість, не- 
послідовність. Його щирість сягає тільки до признання в таких 
гріхах і хибах, які не понижують, не зменшують цінності його 
особи в очах тих, що знайомляться з його признаннями..» |З, 
т. 240. 287|. | 

Хоча за хронологією ці роздуми не є першими, але в них 
закладена етико-психологічна основа самої концепції та вказа- 
ні умови її практичного існування. В. Винниченко був одним з 
тих небагатьох письменників-філософів, які сповідувані ідеї 
та теорії втілювали в особисте життя. В нашій літературі лише 
Г. Сковорода зумів поєднати свою філософію з етикою особис- 
того життя і міг на схилі літ сказати: «Світ ловив мене, але 
не піймав». 

Основою, своєрідним стрижнем концепції, навколо якого 
формуються інші положення, є гармонійне поєднання бажань 
і вчинків вольової, активної людини. Суть свого морального 
«еквівалента» В. Винниченко сформулював так: «Будь чесним 
з собою. І коли ти сам перед собою почуваєш, що ти не зробив 
пічого гидкого, то май мужність перебороти біль і ясно диви- 
тись в очі собі й іншим. І коли ти почуваєш, що ні розум твій, 
ні почування не протестують проти твоїх вчинків, то тримай 
спокійно голову, не допускай болю. Ніяка образа, ніяка лайка 
не повинна бути для тебе образою і лайкою. Це або непоро- 
зуміння, або злосність не за те, за що лають...» (3, т. 1, с. 250). 
Одна з вимог, що випливають з такого визначення, -- це пряме 
співвідношення думок і вчинків: «Думка родить вогонь-чуття, 
зливається і стає неподільною з дією» |З, т. І, С. 462). 

Концепція «чесності з собою» не виникла в науковій лабо- 
раторії письменника як абстрактна теорія. Причина її появи 
приховується в реальному житті, яке спостерігав сам автор. 

Винниченко прагнув усунути розбіжності між прагненнями 
та ідеями, що існували завжди, але особливо відчутними для 
нього стали в той передреволюційний період, коли він разом з 
революційною інтелігенцією прагнув перетворити світ. У людей, 
від котрих вимагалися цільність, послідовність, етичність, дуже 

58



часто виникали протиріччя між проповідуваними ідеями та ре- 
альними вчинками: «Ї ніколи, мабуть, ще не було такої ідеоло- 
гічної, психічної дезорганізації, дисгармонії, такої «нечесності 
з собою» в сучасної інтелігенції, як тепер, тієї буржуазної й 
дрібноміщанської групи, яка прийняла комунізм, та навіть і 
тієї, яка не прийняла його». І далі Винниченко дає узагальнене 
визначення своєї концепції: «Нечесність з собою» -- це внут- 
рішня дезорганізованість. Вища внутрішня гармонія, організо- 
ваність є «чесність з собою» |З, т. 1, с. 465). 

Зі сказаного вище можна скласти певне уявлення і про носія 
філософської концепції В. Винниченка. Це людина, сповнена 
енергії та сили, свідома своїх життєвих принципів, що повинні 
йти від почування та розуму, в яких вона впевнена і може в 
будь-якій життєвій ситуації їх дотримуватись і відстоювати. Це 
людина, котра має стати володарем свого внутрішнього світу, 
як стверджує сам автор, без огляду на зовнішні умови, на ко- 
лишні розуміння власної гідності. 

При розгляді теорії, без сумніву, першою виникає проблема 
моралі. Концепція ні в якому разі не відкидає її. В першу чер- 
гу В. Винниченко ставить питання про сенс існування самих 
моральних принципів як своєрідного регулятора життя. Зрозу- 
міло, що людина може існувати серед їй подібних без пев- 
них норм і правил поведінки, тим самим доводячи, що мораль 
в нашому розумінні є незмінним супутником морального жит- 
тя. «Аморалізм, так званий, не є безморальність, -- писав 
В. Винниченко. -- І в тих, що ніби одкидають всяку мораль, є 
правила і навіть закони поводження. Нема ні однієї групи лю- 
дей без певних правил життя. Існують деякі дикунські племена 
без релігії, але без моралі немає» |З, т. 1, с. 305). Навіть найбіль- 
ший руйнівник, переоцінювач усіх існуючих моральних норм і 
принципів Фрідріх Ніцше поряд з питанням: «Вільний від чого?» 
ставив питання-проблему: «Вільний для чого?» («Так казав За- 
ратустра»). Що ж тоді переслідує людство, витворюючи мораль? 
«Усяка система моралі, починаючи від моралі тварин і кінчаю- 
чи мораллю християнства і прагматизму, має грунтом добробут, 
щастя люднни» |З, т. 1, с. 305). 

Виходячи з положення, що нічого абсолютного на світі не- 
має, В. Винниченко вважає за необхідне перегляд моральних 
норм. Адже закономірно, що процеси зміни й оновлення в людсь- 
ких стосунках на різних рівнях (соціальному, культурному) 
повинні позначатись і на моралі, яка є їхнім породженням. 
Тому на певному етапі розвитку вироблена раніше моральна 
система починає сковувати людину, її волю, бажання, гальму- 
вати розвиток. Проте відразу постає інша проблема. Врахо- 
вуючи наявність у психіці людини елементів консерватизму та 
силу звички, зрозумілою стає негативна реакція людей на будь- 

54



які спроби, які могли б похитнути підвалини їх традицій- 
ності. 

Отже, В. Винниченко, визнаючи її необхідність, застерігає, 
що «заповіді», правила моралі не повинні навчати, силувати, 
вони можуть лише організовувати досвід інстинкту та розуму. 

Принагідно можна згадати проблему інстинкту та розуму, 
яку В. Винниченко також намагається вирішити в контексті 
концепції. Вказує, зокрема, на обов'язкове розв'язання соціаль- 
ного питання як умову існування своєї теорії. Нарешті слід 
відзначити, що письменник багато уваги приділяв проблемі сен- 
су буття та щастя. І власне, концепцію разом з питанням при- 
значення людини вважав умовою досягнення мети і доцільності 
існування: «Великий, невмирущий закон «бути цінним для ко- 
лективу» лишається на кожному місці. Бути цінним для інших 
і чесним з собою -- це найвищі закони і найвища насолода 
для кожної людини. Змогти здійснити ці закони -- це змогти 
мати щастя |З, т. І, с. 481--482|. 

Концепція «чесності з собою» визначає поведінку багатьох 
героїв В. Винниченка. Початки, як зазначив сам автор, закла- 
дено в п'єсі «Дисгармонія» (1906), і далі вона проходила свою 
еволюцію протягом 42 років аж до останніх творів письменника 
(«Вічний імператив», «Лепрозорій», «Конкордизм»). Перші її 
герої-виразники (Грицько, Мирон) характерні запальністю ії 
спрощеною, схематичною аргументацією своїх ідей. Пізніше 
концепція формується у філософсько-етичну теорію. Герої остан- 
ніх творів -- видатні професори європейського масштабу і сла- 
ви -- розв'язують глобальні проблеми, їхнє життєве кредо по- 
стає перед читачами невимушено, в процесі розвитку сюжету. 

Отже, тією чи іншою мірою концепція відображена в пере- 
важній більшості творів В. Винниченка. Проте найповніше во- 
на втілена в однойменному романі «Чесність з собою», хоча 
сам твір далеко не високої мистецької вартості. У даному ви- 
падку нас цікавить суто ідейний бік. Тому саме на ньому слід 
зупинитись для подальшого і повнішого аналізу концепції, роз- 
початого вище. 

Сама концепція є дуже різноплановою, охоплює багато ас- 
пектів, так чи інакше пов'язаних між собою. Основою її є уз- 
годження досвіду життя та розуму з бажаннями і діями люди- 

Всі інші питання (обов'язок та ідея, свобода і несвобода 
волі, шлюб і кохання, вірність і зрада) безпосередньо по- 
в'язані та випливають з головного. У формулюванні кон- 
цепції було визначено кут зору, під яким вона повинна 
тут розглядатись. Візьмемо перший аспект -- психологічну 
сторону як базову. 

Перше пояснення знаходимо у Дари, єдиної прихильниці Ми- 
рона -- головного героя і проповідника «чесності з собою» у 

55



творі. «Чесність з собою, це -- нова мораль. Все старе треба 
відкинути. От тобі життя, дивись, живи і роби свої власні вис- 
новки. Ці висновки, думки довели до почуття. Коли доведеш, 
тоді мусить з'явитися вогонь. А вогонь цей є воля, котра й дає 
акцію. Вогонь цей спалить усі перепони, всі дрібні старі думки, 
почуття» (5, с. 27). Детальне пояснення своєї поведінки і, від- 
повідно, філософії дає сам Мирон на «товариському суді», де 
його звинувачують в аморальності: «Коли робиш що-небудь, 
роби цілим єством своїм. Ні розумом, ні почуттями, але й тим 
і другим разом» |5, с. 84). 

На перший план, як бачимо, Мирон ставить добру волю 
(бажання) яка, за його переконаннями, повинна керувати лю- 
диною в усіх її вчинках: «Досвідом життя свого і розумом пе- 
ревір бажання своє. І коли досвід життя твого та розум схо- 
дяться з бажанням твоїм, -- ти правий. Іди та роби, що хо- 
чеш.. Коли ж досвід життя твого та думка повстають, то зро- 
би їх остільки виразними для самого себе, щоб від їх родило- 
ся почуття огиди до бажання твого, І бажання зникне, ти будеш 
також правий» |5, с. 87). 

З точки зору Дари, Мирон є новою і цільною ліоОдиною. 
Дійсно, він намагається бути таким, бо цього вимагає від ньо- 
го, зрештою, сам автор. Проте йому важко зберігати оту рівно- 
вагу або гармонію між свідомістю та вчинками. Колишній дос- 
від сковує його в діях і помислах, часто (як у питанні щодо 
своєї сестри) беруть верх емоції. Другою причиною є те, що 
Мирон зі своїми поглядами випадає з моральної системи ло- 
дей, серед яких живе. В цьому і полягає детермінізм поведінки 
головного героя як часто парадоксальної та непослідовної. Оп- 
равданням Миронові може бути його бажання, незважаючи 
на складнощі, з'ясовані вище, все ж таки бути послідовним: «Я 
хочу бути таким. Це дуже трудно, але...» |5, с. 96). Водночас 
у його душі точиться прихована боротьба, яку вдало підмічає 
його сестра Маруся: «Думаєш, коли смієшся, то,й добре? Сла- 
бо твоє діло, все бачу! Думаєш, не знаю, як корчить тебе там, 
у середині? Знаю, хоч ти і скритний» |5, с. 20). Якщо розгляда- 
ти суть цієї цитати в одній площині, то може скластись "думка 
про егоцентризм концепції як основного принципу життя. Дій- 
сно, філософія В. Винниченка спирається на окрему людину як 
таку. Вона в нього передусім індивідуальність та особистість, 
а вже потім -- частка суспільства. Цю моральну систему мож- 
на вдосконалювати, інтерпретувати, бо вона не є ортодоксаль- 
ною і закритою. Разом з тим людина повинна узгоджувати свої 
дії зі вчинками інших. Добра воля як рушійна сила людських 
діянь, що за своєю специфікою не має обмежень, виступає в 
даному випадку ще й як зв'язок між людьми у філософській 
системі В. Винниченка. 

56



Можна говорити і про енергетизм концепції. Звернімося 
хоча б до Ф. Шіллера, котрий писав, що енергійні почування, 
незламна, хоч би й насильна, воля завжди мають у собі щось 
гарне і добре, навіть коли хиляться до зла й гидоти. Тому при- 
хильники такого енергетичного світогляду не завжди керува- 
лися моральною оправданістю вчинків, а часто силою духу і 
непохитною волею до дій. Увага зосереджувалась на самому 
прагненні, а не на його спрямуванні. Тому Мирон говорить, що 
«великим стражданням, упертою думкою» випалюються зі сві- 
домості людини поняття, що гальмують її розвиток. Тому так 
щиро він проголошував: «Люди для зручності поділили те, що 
в суті є неділиме, та й забули за це. І б'ються за те, що краще, 
духовне чи тілесне. Все є добре, що дає радість, і все є зло, 
що дає стражданнє. Душа в тілі, тіло в душі... Почуття життя. 
є важне» |5, с. 110). 

Етична система української літератури складалась під" впли- 
вом національних ознак, а також низки історичних обставин 
(коли для письменників майже не існувало проблеми вибору 
форми і стилю, взаємовідносин індивідуального авторського «я» 
з дійсністю, націлення на суспільну тематику і т. д.), автома- 
тично виключала зі свого кола моральні проблеми, які на той 
час вже активно розроблялись в європейських літературах. То- 
му звернення Володимира Винниченка до таких питань у своїх 
творах викликало стільки невдоволення і обурливих нападів як 
літературних критиків, так і багатьох читачів. Проте, як писав 
М. Вороний, коли В. Винниченко й помилявся у своїх мораль- 
них експериментах, то ті помилки його своєрідної, творчої нату- 
ри були набагато цікавіщими, ніж ліниві прояви шаблонної 
думки більшості українських письменників. «В більш куль- 
турних громадах до таких людей прикладали іншу міру, покла- 
дали їм іншу ціну» |7, с. 169). 

Проте культурна і прогресивна Європа не завжди однознач- 
но реагувала на твори такого спрямування. Взяти хоча б іс- 
торію з романом Д. Г. Лоуренса «Коханець леді Чаттерлей», 
написаним значно пізніше і все ж забороненим як на батьків- 
щині автора, так і у Франції. І через якихось два десятки років 
думки талановитого англійця перегукувались з роздумами 
В. Винниченка: «Довгі роки нам доведеться перевчатися чесно 
думати про секс, поки досягнемо, зрештою, того рівня справж- 
ньої моральної чистоти і цільності, які будуть можливі, коли на- 
ше плотське й духовне перебуватимуть у гармонії й одне не су- 
перечитиме іншому...» |10, с. 102). | 

Одностайність критиків, незважаючи на всю різноманітність. 
їхніх «платформ» (С. Єфремов, Д. Донцов, Д. Дорошенко), 
просто дивує. І марно було сподіватись на розуміння, якого 
потребував автор: «Дістав листа від Левіні й вирізки статтів 

5т



про «Чесність з собою». Лайка і злість мене тільки дивують. 
Я не розумію, чи ті люди щиро пишуть, чи вони цілком не по- 
мічають того, що я хотів сказати? Всі як один обурені, нема 
ні одного, щоб хоч трохи звернув уваги на ідею речі. Всі лю- 
тують за інтелігенцію. Не може ж бути, щоб усі помилялись, а 
я один був непомилковий. Де ж голоси за мене, чи хтось обіз- 
веться з словом розуміння ідеї речі» |З, т. І, с. 32). 

Попри всю начебто зовнішню простоту, реальність бага- 
тьох життєвих ситуацій і часту «повчальність» мало хто помітив 
глибоку філософічність творів В. Винниченка. В цьому й по- 
лягало його новаторство, коли, перетворіюючи соціальне середо- 
вище своїх героїв на тло, письменник зосереджував найбільшу 
увагу на їхньому внутрішньому світі. Це головним чином люди, 
котрі перебувають в активному пошуку серед довічних проблем 
сенсу буття, щастя, кохання, сім'ї і т. д. Це люди, котрі щиро 
прагнуть віднайти славнозвісну гармонію, узгодити свої помис- 
ли та вчинки. 

Зрештою, цього прагне і сам В. Винниченко, оскіль- 
ки дуже відчутною є авторська присутність у творах, зокре- 
ма першого періоду. Підтвердженням цьому є його лист до 
Є. Чикаленка, де В. Винниченко писав: «Я їх не видумую для 
оригінальності -- глибока це помилка Ваша -- ні один свій 
твір я не видумав -- кожний так чи інакше пережив, у кож- 
ному я в житті приймав більшу чи меншу участь.. Пишу я 
все щиро, бажаючи якомога менше лукавства вносити в свої 
роботи» (12, с. 12). І якщо його герої губляться в такому 
складному лабіринті життя, часто потрапляють у глухий кут 
або ці їхні поривання видаються дещо штучними, то чи можна 
ставити це авторові за провину? 

Власне тут ми підходимо до питання реальності даної кон- 
цепції, адже як і будь-яка філософська система, вона має свої 
раціональні та ірраціональні сторони. Теорія грунтується на 
двох основних поняттях: інтелектуальному індивідуалізмі та 
моральному колективізмі. Перше поняття, починаючи від Кан- 
та («Критика чистого розуму») і закінчуючи рядом філософів, 
які в дусі своїх концепцій модифікували його (Ніцше, Бергсон), 
у Винниченковій системі реалізувалось у твердження, що кож- 
на людина є своєрідним законодавцем і творцем. Щодо друго- 
го положення, то письменник відштовхується від кантівського 
принципу «морального колективізму», але зміщує акцент в 
його «категоричному імперативі» з колективного на індивідуаль- 
не. Тобто від узгодженості зі собою, з власним внутрішнім сві. 
том до гармонії з колективом, узгодженості зі світом зовніш- 
нім: «Коли щасливе життя є гармонічне життя, Коли гармоніч- 
ність є моральність, то чи можна на підставі життя якоїсь лю- 
дини судити про моральність її поглядів чи вчення? Здається, 

Ф 

58



це єдиний критерій, що його до певної міри можна вживати для 
перевірки тої чи іншої доктрини» |б, с. 195-- 196). 

Розглядаючи як обов'язкову умову гармонійного індиві- 
дуального життя узгодження з життям якогось колективу, 
В. Винниченко стверджує, що гармонійність індивідуального 
життя є вже гармонійність з погляду громадського. Таким чи- 
ном він дає кожній людині свободу вибору, творчості і т. д., 
тобто йде далі за Канта, наголошуючи на умові внутрішньої 
необхідності: «..Я хочу, чтобь Я не бьло затерто МЬЇІ, чтобь 
МЬБІ бьло составлено из больших оригинальньх Я, чтоби биьл 
синтез Я и ТЬ|І, а не абстрактное бескрасочное МЬІ, Уничтожить 
искание, иницнативу, творчество я не хочу. А ищут и творят 
те, которье недовольнь и сильнь..» (14, с. 55). Згадати хоча б 
Ф. Ніцше: «Хіба не відчувається категоричний імператив Кан- 
та як небезпечний для життя!. Що діє більш руй- 
нівно за те, якщо примусити людину працювати, думати, від- 
чувати без внутрішньої необхідності, без глибокого особистого 
вибору, без задоволення? як автомат «обов'язку»?» («Ан- 
тихрист. Прокляття християнству», аф. 11). 

По суті Володимир Винниченко передбачав нові «зовнішні 
умови», нове розуміння людської гідності, тобто цілком нової 
системи моральних принципів. Згадати хоча б цитований вже 
вище принцип модифікації моральних законів у зв'язку зі змі- 
ною самого життя. Тому в існуючій системі його концепція «чес- 
ності з собою» виступала як ірраціональний елемент. Без зміни 
її неможливо уявити, щоб вона «запрацювала» -- інакше вона 
буде постійно наштовхуватись на існуючі уявлення добра і зла. 
А результат показаний у творах В. Винниченка. 

Отже, специфіка художньої творчості В. Винниченка (її 
парадоксальність, складність, інтелектуальна та філософська 
насиченість) потребує і відповідного підходу до неї, інших кри- 
теріїв оцінки. Однозначний підхід тут неприпустимий. Поліфо- 
нічність заторкуваних проблем дає змогу їх інтерпретувати, від- 
творювати текст заново. В. Винниченко наситив свої твори 
енергією та силою, прагненням головних героїв до вдосконален- 
ня як внутрішнього «я», так і взаємин з інщими. У цьому й 
полягає багатоплановість підходу до творів письменника, часто 
насичених філософськими ідеями, а то й прямою публіцисти- 
кою. Чи розглядати їх у філософському зрізі з критеріями ви- 
правданості тих чи інших філософських ідей і положень, чи 
аналізувати в плані художньо-естетичному, де зовсім інші кри- 
терії підходу -- в даному випадку естетичні категорії краси і 
сили. (До речі, їх В. Винниченко культивує зі самого почат- 
ку -- приклад дуже характерний для даного випадку -- перша 
збірка оповідань називалась «Краса і сила»). В антропософсь- 
кій системі письменника ці критерії визначені як етичні, і вже 

59



окреме питання, яке є синтезом цих двох підходів, -- їхнє ху- 

дожнє втілення в тканині твору. 
В. Винниченко намагався узгодити як прагнення, так ії 

спрямування своїх персонажів. Фактично, робиться акцент на 

свідомість людини -- ще один ірраціональний елемент концеп- 
ції. Проте письменник все ж таки прагнув вийти з реального 

життя, з цієї «прокажельні» на радісний шлях «сонцеїзму» Її 

вселюдського узгодження. Провідною ідеєю всіх його філософ- 
ських концепцій, утопічних теорій є ідея Людського щастя на 
землі. «Нема більшої, нема почеснішої, нема великодушнішої і 
прекраснішої мети та існування як окремих людей, так і цілих 
націй, як творення щастя» |Ї1Ї, с. 214). 

І. Багрій Романа. «Записки кирпатого Мефістофеля», або секс, подружжя 
і ще деякі проблеми // Всесвіт. 1990. ХМ» 11, 2. Винниченко Володимир. Про 
мораль пануючих і мораль пригноблених (Одвертий лист до моїх читачів і 
критиків) // Наш голос (Львів), 1911. Ч. 9--10. 3, Винниченко Володимир. 
Щоденник: У 2 т. Едмонтон; Нью-Йорк, 1980, 1983, 4. Винниченко Володимир. 
Конкордизм (Машинопис. Т. 1. 1938--1945) /.Погорілий Семен. Неопубліко- 
вані романк Володимира Винниченка: Нью-Йорк, 1981. 5. Винниченко Во- 
лодимир. Чесність з собою, Київ, 1931. 6. Винниченко Володимир. Щоден- 
ник, Запис за Іб березня 1929 р.// Слово (Едмонтон). 1973. М» 5. 7. Воро-! 
ний Микола. В путах брехні // Театр і драма. Київ, 1989. 8. Джек Лондон. 
О писательской философни жизни // Писатели США о литературе. М., 1922. 
Т. 1. 9. Донцов Дмитро. Криза української літератури // ЛНВ. 1923. Кн. 4. 
10. Карпентьєр Алехо, Коханець леді Чаттерлей // Всесвіт. 1989. Хо 8. 11. Кос- 
тюк Григорій. Світ Винниченкових образів та ідей: До 100-річчя від дня на- 
родження письменника (1880--1980) // Слово (Едмонтон). 1981. Хо 9. 12. Мо- 
роз Лариса, «..Сто рівноцінних правд»: Парадокси драматургії В. Винничен- 
ка. Київ, 1994. 13. Рудницький Михайло. Від Мирного до Хвильового. Львів, 
1936. 14. Слово і час. 1993. Х» 2. 15. Христюк Павло. Письменницька твор- 
чість В. Винниченка (Спроба соціологічної аналізи). Харків, 1929. 

Стаття надійшла до редколегії 10, 07.95 

ПЕТРО ФЕДОРИШИН, м. Тернопіль 

М. Грушевський -- літературознавець 
і публіцист 

Літературно-публіцистична спадщина М. С. Грушев- 
ського надзвичайно багата. Водночас вона й досі грунтовно 
не вивчена, а твори не введені до наукового обігу. Скажімо, 
повз увагу дослідників пройшли статті М. Грушевського про 
таких малознаних письменників, як Цупкий, Певний, Спідко, 
Ашкаренко. Між тим у численних виданнях знаходимо десятки 

(СО Федоришин Петро, 1996 

60



інших літературно-публіцистичних статей, невеликих за обся- 
гом художніх творів -- здебільшого оповідань, -- які й нині 
не втратили своєї актуальності, можуть бути окрасою нашої 
літератури. Й хоча вперше характеристику літературно-публі- 
цистичної діяльності М. Грушевського дали ще І. Франко, 
І. Кравецький, С. Єфремов |5; 7; 1Ї; 12|, однак в радянський 
час про цю спадщину забули, оскільки вважали, що праці 
М. Грушевського пропагують безбуржуазність, підмінюють со- 
ціально-класову боротьбу культурною боротьбою за «загаль- 
ноукраїнський ідеал», «національну згоду і гармонію» (10, 
с..510). 

У літературно-публіцистичній спадщині М. Грушевського 
можна виділити три великих тематично-проблемних етапи, що 
відповідають певним історичним віхам: національно-просвітниць- 
кої літератури й публіцистики; національно-державницької пуб- 
ліцистики й науково-літературний етапи. Зрозуміло, що поділ 
цей умовний, бо в кожному етапі можна знайти стильово-тема- 
тичні напрями та особливості іншого періоду. Однак такий 
поділ зручний для вивчення літературознавчої й публіцистич- 
ної творчості М. Грушевського. | 

Спочатку М. Грушевський заявив про себе як прозаїк та 
літературний критик. На сторінках «Літературно-наукового віс- 
ника» («ЛНВ») він надрукував під псевдонімом Михайло За- 
волока декілька оповідань на історико-етнографічні теми («Яс- 
новельможний сват», «Неробочий Грицько Кривий» та ін.), ви- 
дав три збірки художніх творів, які ще й досі не одержали на- 
лежної літературної оцінки. Серед літературно-критичних статей 
М. Грушевського слід виділити передусім рецензію на повість 
І. Франка «Для домашнього вогнища» та окрему рецензію на 
оповідання О. Кобилянської «Царівна», що відзначаються ква- 
ліфікованістю аналізу змісту й форми цих художніх творів. Їм 
притаманна чітка композиція, добре продумана форма викладу 
матеріалу. Враховуючи, що читачі могли й не знати художнього 
твору, М. Грушевський нерідко робив у своїх рецензіях корот- 
кий переказ змісту твору, подавав невеликі дані про життя ав- 
тора. Ці дані здебільшого становили зачин рецензії, після чого 
рецензент переходив до аналізу образів головних героїв, в разі 
потреби зупинявся й на другорядних персонажах. Завершував 
свої рецензії М. Грушевський неодмінно загальним висновком. 

Звернення М. Грушевського до літературно-критичної й су- 
то літературно-художньої праці не було випадковим. Адже на 
початку ХХ ст. літературний процес розвивався досить повіль- 
но, бо на перешкоді йому ставала система заборон і обмежень 
функціонування української мови на Наддніпрянщині й «мовна 
війна» в Галичині. У цих умовах слід було піднести престиж 
мови, розвинути літературу, без чого «не можливе почутє на- 

61



ціональної гідности, рівнорядности його національности з куль- 
турними націями світа» |І|. Саме тому, редагуючи «ЛНВ», 
М. Грушевський певне місце на його сторінках приділяв літе- 
ратурному процесові. Але оскільки українська література пере- 
бувала на нижчому рівні, ніж зарубіжна, то це змусило М. Гру- 
шевського друкувати в журналі переклади творів світової лі- 
тератури. І навіть тоді, коли різниця у рівнях українських та 
перекладних творів півелювалася, за рішенням редколегії часо- 
пису переклади творів друкувалися дрібними шрифтами, щоб не 
зменшувати їхню частку у виданні при постійному зростанні 
частки оригінальних творів |б, с. 291). 

З виробленням стилів української мови, поступовим утверд- 
женням її в усіх сферах життя виникає необхідність піднести 
націю на вищий щабель боротьби за свої права. Так з оборони 
прав рідної мови нація починає пробуджуватися до активного 
політичного життя, Реалізувати ці вимоги самою літературною 
творчістю неможливо. Тому М. Грушевський усе частіше звер- 
тається до публіцистики. | 

Талант М. Грушевського-публіциста почав формуватися на 
сторінках «Записок НТЦ», «ЛНВ», російськомовної преси Пе- 
тербурга. Переважна більшість публікацій М. Грушевського, на- 
друкованих у цих виданнях, мала на меті національно-просвіт- 
ницьку діяльність. Адже поява науково-публіцистичних статей 
була зумовлена станом українства. За Україною не визнавалося 
право на самостійне державне існування. Український народ 
вважався лише однією з гілок російського чи польського, а ук- 
раїнська мова -- відповідним діалектом. Переяславська рада 
розцінювалася як добровільна відмова українського народу від 
своєї державності. Отож, українству доводилося утверджувати 
право на власну державу. Її корені, витоки, зрозуміло, треба 
було шукати у далекому минулому. Саме ці проблеми розгля- 
нув М. Грушевський у статтях «Меморіал Петербурзької ака- 
демії в справі свободи української мови в Росії», «Ганебній 
пам'яті», «При кінці року» та ін. |8, т. 29, с. 1--1Ї; т. 34, 
с. 570--571; т. 37, с. 145--154). 

Однак найцікавішим у творчості М. Грушевського-публі- 
циста є період, який охоплює час визвольних змагань українсь- 
кого народу. Маємо на увазі не лише значну кількість мате- 
ріалів, опублікованих у періодичних виданнях протягом 1917-- 
1920 рр. а й шигину тематики. Матеріали публіцистичних жан- 
рів М. Грушевського, опубліковані в тогочасній пресі -- це, по- 
перше, літопис годій, досі ще мало знаних в Україні. Серед 
них зустрітаємо промови, доповіді, оцінку прийнятих Ценпт- 
ральгою Радою актів. По-друге, у публіциєтичних статтях 
М. Грушевський накреслює принципи будівництва пової, віль- 
ної демократичної України. По-третє, живемо у час, коли на 

62



порядок денний знову поставлено питання збереження держав- 
ності Української держави, що надає особливої актуальності 
працям М. Грушевського. 

Майже відразу після перемоги Лютневої революції в Росії 
М. Грушевський повертається до Києва. Його обирають Голо- 
вою Центральної Ради. У ці перші дні формування Української 
держави роботи у Президента було надзвичайно багато. Від- 
сутність українських періодичних видань ще більше ускладню- 
вала діяльність уряду. Тому «немипучою потребою нашого жит- 
тя, -- писав М. Грушевський у «Споминах», -- було відновлен- 
ня преси» |2, с. 139). Завдяки діяльності М. Грушевського вий- 
шов у квітні 1917 р. перший номер «Нової ради». Тон у її ро- 
боті задавав сам Голова Ради -- лише протягом квітня-травня 
1917 р. на сторінках цього часопису надруковано десять статей 
М. Грушевського, частина яких вийшла згодом окремою брошу- 
рою під заголовком «Вільна Україна». 

Аналізуючи статті М. Грушевського у «Новій раді», від- 
значимо циклічність як характерну рису його публіцистики. 
Кожний матеріал -- це закінчена цілісність і однозначно нас- 
тупний -- продовження попереднього. Таким чином, М. Гру- 
шевський розглядає проблему з різних сторін, і водночас його: 
публікації об'єднані спільною ідеєю, що посилює вплив авто- 
ра на читачів. Такі серії матеріалів звичайно розпочинаються 
історичними екскурсами, як це видно на прикладі публікацій 
«Велика хвиля», «Повороту нема», «Від слова до діла», на- 
друкованих у перших номерах «Нової ради» |9). Провідною 
"тезою цих статей була федеративна ідея України. Однак вона 
не була сталою, а видозмінювалася відповідно до тих подій, які 

відбувалися в Україні і Росії. Зокрема, перший похід більшови- 
ків в Україну змушує М. Грушевського розвивати ідею федера- 

тивного устрою, наповнювати її новим змістом. Свідченням цьо- 
го є статті, видрукувані у газеті «Народна воля» наприкінці 

1917--на початку 1918 р. |12). 
У 1918 р. після визволення Києва М. Грушевський пише оди- 

надцять взаємопов'язаних статей, які вийшли окремою брошу- 

рою лід заголовком «На порозі нової України». Цей збірник-- 

незвичайне явище як для самого М. Грушевського, так і для 
української думки загалом. Адже досі в Україні теоретично об- 

грунтовувалася переважно федеративна ідея. Її розробляли ки- 
рило-мефодіївці, М, Драгоманов, народовці. Правда, лунали по- 
одинокі голоси самостійницько-державницького устрою Украї- 

ш, що їх висловлювали М, Міхновський, Ю. Бачинський, 

І. Франко. | 
Після втрати Україною державності М. Грушевський зму- 

шений був емігрувати, але через деякий час повернувся в Ук- 
раїпу. Однак уже відійшов від громадсько-політичної роботи, 

63



акцентувавши увагу на науково- літературній діяльності. Зав- 
дяки його зусиллям видавався журнал «Україна», на сторін- 
ках якого знаходимо цікаві матеріали до вивчення українсь- 
кої літератури й історії. Дле цей період тривав недовго: у бе- 
резні 1931 р. М. Грушевського було заарештовано. Так увірва- 
лася яскрава нитка М. Грушевського-літературознавця, вчено- 
го, публіциста. 

ї. Грушевський М. Українсько-руські наукові курсн// ЛНВ. 1904. Т. 27, 
С. 104, 2. Грушевський М. С. Спомини // Кнів, 1989, Х» 8. 3. з рашоасокий М. 
Очищення огнем // Народна воля. 1918. Х» 20. 4. Грушевський М. Повороту не 
буде // Народна воля. 1918. М» 27. 5. Ефремов С. На страже национального 
достоинства // Украйнская жизнь, 1916. М» 12. С. 64--70. 6. Зеленська Н,, 
Пилипів О. Михайло Грушевський і «Літературно-науковий Вісник»: перші 
кроки у Львові // Зб. праць наук.-дослід. центру періодики, Львів, 1995, Вип. 
2. 7. Кревецький І. 15 літ істновання ЗНТШ (1892--1906) // ЛНВ. 1907. 
т. 40. С. 64--70. 8. ЛНВ. 1905. Т. 29; 1906. Т. 34; 1907. Т. 37. 9. Нова рада. 
1917. Х» 1, 4, 5. 10. Українська Літературна Енциклопедія. К. 1988. Т. ї. 
1Ї. Франко І. Передмова // Покажчик змісту «ЛНВ» томів 1--20 (1898-- 
1902). Львів, 1903. С. ПІ--ХХУІ, 12. Чудао І. Українська трибуна в Ро- 
сії /, Літерату рно-науковий вісник. 1906. Т. 35. С. 335--340. 

Стаття надійшла до редколегії 06, 09. 95 



Поетика художнього твору 

ЛАРИСА БОНДАР, м. Львів 

Маловідомий твір Івана Нечуя-Левицького 
(казка «Скривджені й нескривджені») 

Світлій пам'яті Ростислава Міщука 

«Скривджені й нескривджені» -- твір, який посідає 
особливе місце в творчій спадщині І. Нечуя-Левицького. Перш 
за все, він незвичайний своєю долею: «за життя письменника 
не набув широкого розголосу, пройшов майже непоміченим 
повз увагу сучасників, публікувався тільки єдиний раз у га- 
зеті «Діло» за 1892 р. під псевдонімом «О. Криницький». Та 
сам письменник, очевидно, любив цю невеличку, та вартісну 
річ, дбав про те, щоб вона не загубилася серед газетних мате- 
ріалів, щоб дійшла до нащадків: у літературному заповіті, 
який склав 1910 р., нагадує про «Скривджених й нескривдже- 
них», висловлює побажання включити їх до повного видання 
своїх творів |6, с. 46). Проте лише через 64 роки після першої 
публікації твір було надруковано в четвертому томі «Творів 
І. Нечуя-Левицького» (1956), і після цього, по суті, він по- 
справжньому ввійшов у літературний обіг. У цьому ж виданні 
було вміщено грунтовну розвідку про Нечуя-Левицького ака- 
деміка О. Білецького, яка стала епохальною у вивченні спад- 
щини письменника. Уперше після більш ніж 30-літньої перерви 
було реабілітовано творчість видатного прозаїка, відкинуто всі 
вульгарно- соціологічні вигадки, якими намагалися зганьбити 
добре ім'я великого митця слова, виявлено справжнє обличчя 
демократа, який співчував найбільш радикальним ідеям свого 

м" часу. Для підтвердження своїх думок учений використав повер- 
нутих із забуття «Скривджених й нескривджених». Твір за- 

цікавив його передусім «як вираз затаєних думок Нечуя-Ле- 
вицького. Думки ці вели його до переконання про неминучість 
соціальної революції. Революція ця малювалася йому в напів- 
фантастичних образах... Єдиний раз, нехай і в алегоричній фор- 
мі, Нечуй-Левицький висловив свою заповітну мрію. І це його 

(С Бондар Лариса, 1996 

5-3827 і 65



єдине висловлювання було ствердженням того, що соціальна 

революція -- неминуча» 12, с. 361--362). 

Відтоді започаткувалася традиція -- наголошувати на соці- 

альному змісті «Скривджених й нескривджених», говорити про 

них як про твір, де Нечуй-Левицький прославляє революційний 

шлях перетворення суспільства (3. Кирилюк, Н. Крутікова, 

М. Походзіло, Р. Іванченко), відшукувати типологічні паралелі 

цього твору в російській революційно-демократичній літера- 

турі, зокрема, в творчості Гоголя, Чехова і особливо Салтико- 

ва-Щедріна. 
Типологічні збіги зі Салтиковим-Щедріним убачають зде- 

більшого в картинах здичавіння пашів (казки «Як мужик двох 

генералів прохарчував», «Дикий поміщик») і описові народного 

повстання-бурі («Історія одного міста»). Правда, великому са- 

тирикові, здається, ніхто не робив закидів, що в нього «соці- 

альну боротьбу повсталого народу показано в фантастичних 

образах» (М- Походзіло), що він «спромігся говорити про онов- 

лення суспільства тільки в алегоричних образах» (Р. Іванчен- 

ко). Справді, у «Скривджених й нескривджених» змальовано 

таку алегоричну грозу: «В той час в синьому небі десь взялася 

чорна хмара, освічена пекельним мідно-червоним кольором. 

Блиснула.. страшна блискавка.. Вдарив страшний грім раз, 

другий. Широка огняна смуга впала з неба, зверетенилась, як 

змія, і потрапила просто в велику башту палацу. Вдарив та- 

кий грім, що башта розснпалась на шматочки. Палац зайнявся 

одразу» (14, с. 136--137). 
Проте ця алегорія навела тих, проти кого вона спрямована, 

зовсім не на алегоричну думку: «Народ висадив браму і про- 

ломив стіну! -- крикнули в палаці» (14, с. 137). Це, либонь, 

тому, що їй передують цілком реальні картини всенародного 

тніву: «Обідрані, голодні люди гинули од чуми та од голоду. 

Народ не витерпів, кинувся в столицю. Великий натовп народу 

підступив під ворота Саїбового житла. Люде просили хліба, 

домагалися свого права нарівні з пашами.. Скільки можна бу- 

ло скинути оком, стовпище людей чорніло, неначе пооране поле» 

Г14, с, 134). Сила народного обурення така грізна, бо саме від 

неї, а не від небесної кари -- «небо спасло людей от наглої 

смерті» (14, с. 137) -- тікають навіки «паші й пашихи», щоб 

до кінця звиродніти, здичавіти, «Паші з переляку втекли од 

гніву розлютованого народу, порозбігалися в кам'яні гори, в 

дикі ліси та поховались в скелях, в печерах» |14, с. 137). Не 

лишень перегук з революційно-демократичними попередниками 

можна тут вчути у нашого сумирного класика, цього апологе- 

та патріархальної незмінності, статики (Ю. Меженко), а Й смі- 

ливе революційне пророцтво, яке згодом на повен голос зазву- 

чить в устах сучасника й співця революційного оновлення сві- 

6Б



ту: «Й були такі, що тікали в печери, озера, ліси» |9І, с. 89). 
Щоправда, революційна дійсність суворіша до своїх антигероїв: 
«І тільки їх мертві розплющені очі відбили всю красу нового 
дня» |21, с. 89), ніж соціальна утопія Нечуя-Левицького, хоча 
в своїй саркастичній гротесковості крах гнобителів дійсно по- 
щедрінському вражає жорстокою логічністю невідворотних тва- 
ринних метаморфоз: «В диких горах та скелях не було кому 
на них робити, а самі вони були незугарні й нездатні до будь- 
якої праці. Вони мусили жити з диким звіром і згодом. потім 
живились овощами й лопуцьками, самі обросли шерстю, як 
звірі» ГП14, с. 137). 

Зображення народного повстання як єдиного виходу з не- 
стерпних умов життя -- це одна з, так би мовити, кульмінацій- 
них точок «Скривджених й нескривджених» у соціальному пла- 
ні. Та є ще й друга. Мається на увазі -- антимілітаристська. 
В уста головної героїні селянки Паміри письменник вкладає 
емоційно наснажений монолог, спрямований проти всіх охочих 
до військового змагання: «Брязнуть ваші г шаблі, поллеться 
людська кров ріками. Загримлять гармати, стогоном застогне 
земля. Ви зарегочетесь побідним реготом, а ваш регіт виллєть- 
ся людськими сльозами. За вашими слідами поженеться по- 
жежа, голод та смерть. Доки ви бряжчатимете шаблями? Доки 
той брязкіт лунатиме в світі смертю, кров'ю та сльозами? Ви 
вороги людського спокою, щастя, людського розуму! Ви темна 
шкодлива сила: ви любите чужу смерть, неначе дороге якесь 
насіння» |14, с. 130). Як бачимо, цей антимілітаристський вис- 
туп звучить і сьогодні актуально. 

Соціальний пафос -- серцевина творчості Нечуя-Левицького. 
За твердженням П. Куліша, письменник «першим доторкнувся 
життя нашого товариського та тим поклав засновок до романів 
соціальних» |4, с. 34). Як відзначає Ю. Меженко, «з першого 
свого твору «Дві московки» він почав шукати причини людсь- 
кого страждання в соціальній неправді» |13, с. 14). Отже, уся 
творчість Нечуя-Левицького соціальна, а «Скривджених й не- 
скривджених» по справедливості можна назвати квінтесенцією 
соціального. Адже тут соціальний антагонізм неприхований, 
він ніби оголений, виведений назовні, покладений в основу кон- 
флікту, конфлікт у творі не особистий, а соціальний, точніше -- 
зі сфери особистого (Зірниця -- Громовик, потім Паміра - - Са- 
іб) переходить у сферу соціального (народ -- гнобителі), де й 
розв'язується остаточно. 

Соціальна суть конфлікту задана наперед уже самнм заго- 
ловком: «скривджені й нескривджені», тобто «пригноблені й 
гнобителі», «експлуатовані й експлуататори». Була, однак, ще 
й інша версія: «Нескривджені» -- це «небесні сили», це ті на- 
родні сподівання, що рано чи пізно приведуть народ до звіль- 

ч 

5» | 67



нення й перемоги над гнобителями» (2, с. 362); «нескривдже- 
ні -- це ті визвольні ідеї, озброївшись якими, скривджені звіль- 
няться від гніту і поневолення» (16, с. 118). Проте логіка ху- 
дожнього образу вимагає в даному випадку двох контрастних 
понять, як це розшифровувалося вище, так, до речі, витлумачує 
його зміст і Р. Іванченко |5, с. 129). До того ж, джерело образу 
слід, мабуть, шукати у фольклорі -- казці, пісні, де так разю- 
че й непримиренно зіштовхуються завжди з одного боку -- 
«правда», а з другого -- «кривда», причому народ цим, здава- 
лось би, абстрактним поняттям надає рис художності, яка йде 
в парі зі соціальністю: «А вже ж тая Правда тепер у темниці, 
а вже ж тая Кривда -- з панами в світлиці...» Ось тут ідейний 
ключ твору Нечуя-Левицького. Згідно з цим письменник роз- 
криває механізм соціального антагонізму, який виявляється 
передусім у соціальній відчуженості бідних і багатих. «Не- 
скривджені» прагнуть звести непереборний мур між собою та 
«скривдженими». Наївного царевича Саїба, який рветься в 
світ, щоб оглянути свої володіння, побачити підданих -- «го- 
родян і селян», суворо повчає хитрий царедворець Гарун- 
паша: «Не можна, не можна тобі й їздити та швендять по 
"селах, як простому чоловікові. Тебе Бог посадив на царство й 
панство і заборонив тобі бачитись з якимись нікчемними ство- 
ріннями» (14, с. 112). Через такі настанови Саїб опиняється 
в соціальній ізоляції, не може почувати себе щасливим. Зов- 
сім в іншій атмосфері живе дочка селянина Чонгара: «Паміра 
вставала рано на зорі, йшла в берег до річки по воду, ставала 
до схід сонця, співала і сама складала такі веселі пісні так, що 
всі сусіди прокидались од сну; всі пташки в гаях обзивались 
до неї.. Всі дівчата збирались кругом неї, слухали пісень, пе- 
реймали, а потім самі співали їх.. До неї приходили на пора- 

ду навіть старі розумні люде. Паміра всім, давала пораду... 
Всі хлопці на селі залицялись до неї» |14, с. 112--113)|. Соці- 
альній ізодяції Саїба протиставляється соціальна «відкритість» 
Паміри, соціальному відчуженню -- Соціальна «заангажова- 
ність». Цікаво, що коли Саїб зустрічається з Памірою, то не 
він, що виріс у мармуровому палаці, жаліє її, що живе в 

убогій хатинці, а навпаки: «Мабуть, на тебе і вітер не віяв, 

Ї сонце не світило» (14, с. 118), бо Саїб -- невільник, а Па- 
міра -- вільна. | 5 

Соціальна відокремленість «нескривджених» від «скривдже- 

них» культивується цілком свідомо. Цариця й Гарун-паша за- 

непокоєні рішенням царевича одружитися з селянкою: «В па- 

лаці запахне духом Чонгарів, і тоді одразу нам приборкають 

крила» (14, с. 124). Іде боротьба не просто за душу Саїба, 
снуючий порядок речей, звичний спосіб 

а за те, щоб відстояти 1 1 С 

життя, який для одних означає непомірну розкіш, а для ін- 

68



ших -- таку ж убогість. Соціальні контрасти загострюються 
описами житла, одягу, їжі -- недарма Нечуя-Левицького на- 
зивали великим майстром побутописання. Описи розголошують 
ніби приховані, однак виразні таємниці. Ось «палац раджі Ах- 
мата Вішни, гарний, як цяцька.. Високі башти палацу сяли 
золотом; білі марморні стіни лисніли, мов срібло. Вікна були 
обкладені квітчастою мозаїкою» |14, с. 110). А Чонгарева хат- 
ка складається з однієї кімнатки, що править і за світлицю, і 
за пекарню, де не привчений схиляти голову царевич відразу 
стукається лобом об одвірок, а потім ледве не дістає головою 
до стелі. Розкішним інтер'єрам відповідають розкішні убори: 
«Всі доньки пашів повбирались в дороге убрання, поначіплю- 
вали на себе золота та лиснючих дорогих діяментів» |Ї4, 
с. 115|, царівна Милексита «вся сяла в золоті. Довгий шлейф 
важкої сукні несли чорні арабчики. На голові в неї сяла діа- 
дема з усяких брилянтів» |14, с. 136), навіть на війну царевич 
вирушає розкішно вбраний: «Сяло золоте убрання, обсипане 
діяментами. На шапці блищали білі страусеві пера, облиті ро- 
сою з алмазів та ізумрудів» |14, с. 131), дійсно «не счесть алма- 
зов в каменньх пещерах далекой Индни..» Пильне і ніби без- 
стороннє око митця милується малярськими ефектами від гри 
дорогоцінного каміння, та його симпатії -- тим, хто в прос- 
тому вбранні. Війну виграє не вистроєна в золото й срібло Саї- 
бова армія, а «міцносиле, бадьористе, хоч невелике військо» 
противника, який на війну «виїхав простенько убраний, в чор- 
ному убранні» |14, с. 131). Особливу симпатію викликає Па- 
міра, яка в царську палату приходить без жодних прикрас, у 
простій вишиваній сорочці, з барвінковим вінком у руках. Тут 
не просто різні стилі вбрання, які протиставляються, це прин- 
ципова несумісність поглядів на життя, моральних принципів: 
«Коли в кого душа вбрана в добро, честь та любов, тому не- 
ма на що чепляти на себе півпуда каміння й золота», -- про- 
голошує Паміра (14, с. 128). І далі йде моральний двобій, де 
стикаються не різні погляди на красу, а різні способи мислен- 
ня й існування: «Я люблю працю, -- сказала в одповідь Па- 
міра, -- вмію і на сорочку собі напрясти. Та якби ваші двір- 
ські самі пряли собі на сорочки, самі шили собі убрання, 
то не впали б у гріх. Менше мали б часу на усякі збитки. А 
то вони живуть чужою працею, а самі тільки байдики б'ють та 
посиденьки справляють... 

-- Яка нахабність. Які безчесні мислі! -- зашепотіли двірсь- 
кі стурбовано. еча Я 

-- Вигадала якусь працю! Що вона плете? Зашийте її зараз 
в мішок та викиньте в море!» |14, с. 128). 

Контрастні погляди в народу й експлуататорів не тільки на 
працю, хоч це, звісно, принципове розходження, адже за рахунок 

69



праці одних створюється необмежена розкіш інших. Цікаво, що 
Нечуй-Левицький дуже тверезо оцінює джерело всякого багат- 
ства, що в нього немає жодних ілюзій щодо причин бідності 
простого народу. Надзвичайно промовиста деталь: «розповіда- 
ючи про вбогу родину Чонгара, що жила в низесенькій землян- 
ці, не мала ні худоби, ні грошей, він описує, як поліпшилося 
її життя з народженням дочки: «Засіє й засадить Паміра своєю 
рукою город, все сходить та росте, як на дріжджах; посадить 
вона дерево в садку, дерево швидко приймається і за літо виже- 
не паростки вище од хати; покропить бджоли росою, рої йдуть 
аж гудуть» (14, с. 113|. Здавалося б, усе фантастично зміниться, 
та Нечуй-Левицький несподівано підсумовує «Але все-таки він 
зістався незаможним чоловіком». І вже потім, коли подібно Фей5 
ех тасріпа з'являється царствений зять і залишає тестеві кап- 
шук із грішми: «Де вам, старі, на гостинець та курочка, що 
несе золоті яєчка» (14, с. 119), ми, хоч більше вже не зустріне- 
мося з Чонгарем і Чонгарихою, та, проте, не повіримо, що і їх- 

ня доля поліпшиться від царської милостині, коли не змінило 
її на краще навіть божественне втручання доньки-Зірниці. 
Имовірніше, що в тому чорному натовпі, який обступив Саїбів 
палац напередодні грізної бурі, був і Чонгар. Треба віддати 
данину тверезості автора твору, яка не дала йому засліпитися 
обнадійливим висновком про чудодійність праці (коли вона під- 
невільна) чи користь найщедрішого благодійництва. 

Апофеозом неправедно, кров'ю і потом зібраного багатства 
є опис царських скарбниць. Як спостережливий літописець, по- 
дає письменник детальний реєстр речей, що містилися в ній: 
«Довгі здорові скарбниці були повні золота, срібла та дорогих 
діяментів. На помості валялись здоровецькі купи срібних гро- 
шей, здорові шматки литого срібла та щирого золота. На сто- 
лах стояли повні мішки червінців. В шафах за шибками бли- 
щали рядками золоті, дорогі вінці, обсипані алмазами, рубіна- 
ми, ізумрудами. На полицях сяли рядки золотих тарілок, полу- 
мисків, здорових кубків. Шаблі з ізумрудними рубінами та зо- 
лотими держалнами висіли на стінах. Всі скарбницькі горниці 
блищали, лисніли, світилися без сонця, неначе скрізь буди роз- 
сипані по скарбах проміння сонця» |14, с. 134--135|. Ніби об'- 
єктивізована оповідь, однак тут приховано сильний вибуховий 
заряд: саме вигляд цієї дикої розкоші, зібраної в одному міс- 
ці, пробуджує в Саїбові найгірші якості -- жадібність, лю- 
тість, пиху і незабаром приводить до ганебного кінця. Мораль- 
ні якості «скривджених» і «нескривджених» вишиковуються в 
різко протилежні ряди: соціальна відчуженість, кастовість -- 
відкритість, демократизм; егоїзм -- альтруїзм; бездарність -- 

обдарованість; правдивість -- облудність; пригноблення інших -- 
волелюбність; войовничість -- миролюбність; ледарство -- пра- 

70



цьовитість. Усі позитивні якості зосереджені в ідеальному об- 
разі Паміри, усі негативні -- в образах експлуататорів. Селян- 
ська дівчина не може бути щасливою, коли навкруги неї страж- 
дають, навіть заміж вона збирається вийти за того, хто допомо- 
же бідним людям; натхненна трудівниця, вона наділена не 
тільки талантом спілкування, а й рідкісним пісенним даром. 
Образ пісні неодмінно супроводжує Паміру, його значення не- 
змірно ширше, ніж знаменитого сну пісні в «Миколі Джері», 
піснею Паміра розважає односельців, проти її пісні безсилі 
вороги, з ними на двобій вона виходить з піснею: «Я всім лю- 
дям даю щастя, всім волі бажаю», з піснею вона покидає зем- 
ний світ. З образом Паміри пов'язана в творі тема свободи й 
правди. Закохавшись у Саїба, Паміра не погоджується стати 
його невольницею: «Коли ти уподобав мене, то й я поїду з то- 
бою, хоч і на край світу, -- промовила Паміра, -- а як у тебе 
думка, щоб узять мене тільки за невольницю, то спасибі тобі 
за таку ласку! Я люблю волю більше, ніж тебе» 114, с. 118), 
а цариці у відповідь на питання про її слуг з гідністю відпюві- 
дає: «Я з простого роду і не маю невольників і люблю, щоб і я 
була і всі кругом мене були вольні» (14, с. 127). Паміра -- 
єдина людина в царстві, яка відкриває Саїбові очі на людські 
взаємини. Він сам каже: «Тільки од тебе я чув правду. Кругом 
мене одна неправда та облесливість» |14, с. 134). 

Коли Паміра -- втілення найвищих доброчесностей, то рад- 
жі, паші й пашихи на чолі з Гаруном-пашею уособлюють усі 
негативні моральні якості. Як не дивно, а така полярність ха- 
рактеристик проводиться ї в портретних опнсах. Прекрасна ду- 
шею Паміра -- взірець фізичної вроди: «Очі карі, великі та 
ясні, як зорі, брови чорні, тонкі, чоло біле, вид веселий, губи 
червоні, коса до пояса, стан тонкий та гнучкий» |14, с. 1121. 
Але ж і поспіль усі «чудові невольниці сяли красою, як зорі в 
вечірньому небі» (14, с. 115). Зате всі «поганенькі дочки па- 
шів -- одна губата, друга кирпата, третя чорна, інша криво- 
бока..» (14, с. 115). Така прямолінійність зумовлена умовно- 
фантастичною образністю твору, вся «соціальна програма» 
декларується просто «в лоб», що пояснюється його казковою 
природою. Казка, на думку дослідників, попри свою основну 
естетичну функцію, виконує ще й інші (побутову, дидактичну, 
розважальну), зокрема соціальну 123, с. 5). Є. М. Мелетинсь- 
кий вважав, що «Казка пройнята думкою про споконвічну рів- 
ність людей, оптимістичною вірою в справедливість» 110, с. 260). 
Нечуй-Левицький назвав «Скривджених ї нескривджених» ін- 
дуською легендою, проте нічого «легендарного» в творі немає, 
сюжет і персонажі не мають нічого спільного ні з біблійною, 
ні тим паче з реальною історією, казкове ж тут чи не основний 
структурний чинник. Отож, маємо справу з казкою літератур- 

зичу СИ й 
ті 

-- - зо-жьо з тотивобньно" те



ною, і завдання дослідника в даному і подібних випадках -- 
«розкрити в жанровому аспекті народних витоків авторських 
казок і вияв своєрідності, переломлення в них фольклорних тра- 
дицій» |8, с. 81. 

Що ж спільного в творі Нечуя-Левицького з казкою? Пере- 
дусім орієнтованість на вигадку, фантастичність ситуацій і пер- 
сонажів. Учені не одностайні у визначенні основної жанрової 
ознаки казки, одні вбачають установку на вигадку, інші -- при- 
сутність фантастики. Можна сперечатися, як сприймалася каз- 
ка в народі -- чи зі самого початку як небилиця, чи лише зго- 
дом втратилася віра в імовірність фантастичних епізодів, проте 
щодо літературної казки сумнівів бути не може: коли пись- 
менник звертається до цього жанру, то він зі самого початку 
(навіть уже заголовком чи підзаголовком «казка», «легенда») 
дає зрозуміти читачеві -- не слухачеві! -- що перед ним твір, 
заснований на принципах казкової умовності. 

Казкова атмосфера «Скривджених і нескривджених» ство- 
рюється вже самими іменами героїв: якщо можна мати сумнів 
щодо фольклорного походження царівни Милексити, що нагадує 
віддалено якусь Милетрису Кирбитівну, то родовід Івана Гро- 
мовика більш ніж прозорий, -- його породила щедра східносло- 
в'янська фантазія (згадаймо такі різні іпостасі цього образу, 
як Іван-дурник, Їван -- селянський син, Іван-царевич). Не цу- 
рається Нечуй-Левицький і постійних казкових формул, прав- 
да, ігнорує усталені народно-поетичні початки й кінцівки, проте, 
описуючи небуденну вроду героїні, не забуває попередити, що 
«такої краси ні змалювати, ні в казці розказати» |14, с. 112). 
Інша традиційна формула-запитання повторюється аж тричі: 
«Чи вона царівна, чи королівна? -- казали люде, дивлячись на 
Памірнну красу та слухаючи її пісень» (14, с. 113|; «Чия ти, 
дівчино? Чи ти князівна, чи царівна?» -- спитав у неї Саїб» | 14, 
с. 116); «Кого ти привів у наш садок? Чи царівну, чи князів- 
ну?..-- питала цариця в сина» |14, с. 124). У першому випадку 
запитання суто риторичне, а в двох наступних йому співзвуч- 
на відповідь-антитеза: «Ні, я не царівна і не королівна, я Чон- 
гарева дочка, Паміра» (14, с. 116|; «Я, мамо, нагледів в одному 
селі дочку селянина Чонгара та й привіз її в човні» | 14, с. 124|. 
Мотив протиставлення теж характерний для казок, тільки в 
«Скривджених і нескривджених» він проводиться не за прин- 
ципом «дідова дочка -- бабина дочка», а таким чином, що се- 
лянській дівчині Памірі протистоїть усе знатне жіноцтво: «Па- 
шихи та пашівни так само не знали, що й робити од цікавості: 
і їсти перестали, й спати не спали, і не вмивались, і не чепу- 
рились, та все просили: царицю, щоб вона впрохала й вблага- 
ла сина привести в палац те диво дивнеє, що співає в садку» 
П4, с. 125). Тут стилізована під казку оповідна інтонація до- 

72 
РРО ОО сна



помагає створити збірний образ-тип (не характер), при- 
таманний саме фольклорному способові відображення  дій- 
сності. 

Принцип трикратних повторень у «Скривджених і не- 
скривджених» не виступає як структуротворчий, його функція -- 
лише посилити, гіперболізувати враження від чого-небудь, на- 
приклад, від небесної краси героїні. В. Пропп вважав, що пов- 
торення дії у фольклорі має таке ж значення, як і гіперболізм. 
«Гіперболізм є збільшення розмірів; багатократність дій є пер- 
вісний спосіб висловити силу й інтенсивність цих дій і силу 
емоцій оповідача» (18, с. 199--200). У казці Нечуя-Левицького 
є ще один випадок потроєння, хоча він теж не стосується роз- 
витку дії, а є складовою частиною опису Громовикового царст- 
ва: «За наметом стояло напоготові все його військо, цебто всі 
вітри. По один бік стояли в опрічній купі холодні вітри з дов- 
гими бородами та вусами, в білій, як сніг, одежі, з білими ко- 
рогвами в руках. Сизий іней слався по їх зброї, по вусах, по 
бородах, висів на густих бровах та віях. З їх убрання та во- 
лосся сипався сніг. По другий бік намету стояли окроми дале- 
ченько гарячі вітри з смуглявими видами, чорняві, з червони- 
ми щоками та з палкими, здоровими, чорними очима. Вони бу- 
ли убрані й узброєні в усе червоне, як жар, і держали в руках 
червоні корогви, од корогов палало ніби полум'ям. Перед наме- 
том стояли теплі вітри, біляві, з білим видом, і русяві з роже- 
вими щоками, з розкішними русими кучерями та синіми очима. 
На них було зелене убрання, а в руках вони держали зелені 
корогви, обвиті рожами та чорнобривцями» |14, с. 109). Сенс 
фольклорної тріади полягає в тому, що в ній завжди міститься 
протиставлення двох її членів третьому, і тут маємо справді та- 
ку розстановку сил: холодні й гарячі вітри як антитеза теп- 
лим. Динамізм тріади посилений тим, що складовими частина- 
ми першого її члена виступають антиподи (холодні -- гарячі 
вітри), вони в творі виступають єдиним фронтом як руйнівна, 
зла сила, тоді як теплі вітри - - втілення доброго начала. «Ї од- 
разу холодні вітри полетіли низом, гарячі вітри шугнули, як 
орли, горою. Хмари захитались, рушилися, ніби страшні снігові 
гори рушили з місця: одні посунулись, другі впали. Здавалось, 
ніби настав кінець світу. А верх Гімалая стояв один непорушно: 
з червоним наметом зверху, а кругом його стояли гарні, як вес- 
на, тихі, теплі вітри і дивилися на ті страшні рушіння товаришів 
в небі та на землі» (14, с. 110). Навпаки, на заручинах Зірниці 
з Громовиком холодні й гарячі вітри відсуваються на задній 
план, настає час теплих вітрів: «Тихі, весняні вітри повіяли на 
срібні та брилянтові дзвоники, котрими була навкруги обвішана 
палата. Тихі вітри коливали дзвоники і розливали в небі райські 
мотиви» |14, с. 139). 

75



Усі вітри -- чудесні помічники Івана Громовика. Щоправда, 
у народній казці саме вітри в такій ролі, так би мовити, не ти- 
пові, найчастіше її відіграє чарівний кінь. Є такий кінь і в зга- 

даному творі: «На хмарах з'явився чорний баский кінь з огня- 

ними очима... Кінь басував, неначе грався на хмарах, з-під ко- 

питів сипались на хмари іскри й звивались блискавками» |14, 
с. 109), «Громовик свиснув. Перед ним стояв чорний кінь з зо- 
лотими підковами. З очей та вух сипались іскри» |14, с. 110). 
«Іван Громовик літав по хмарах на баскому, огнистому коні. 
Кінь вигравав, ставав дибки, а з-під його копит снипались 
жмутами страшні блискавки, обсипали і землю, і море, й пус- 
тині» (14, с. 113). Тут скрізь підкреслюється вогненна природа 
коня, його зв'язок з вогнем, блискавкою, усі деталі «працюють» 

в одному напрямі: чорна, золота та ще й огниста -- либонь, чер- 
воняста, барви, блискавки з-під копит, іскри не тільки з-під ко- 
пит, а й з вух і з очей. Перед нами справді фантастичний об- 

раз, хоча роль його як помічника полягає тільки в незвичайно- 
му, гіперболізованому русі, а специфічні казкові дії йому не при- 
писуються, він не дає порад героєві, не виконує за нього не- 
посильних завдань і т. п. Це швидше кінь не казковий, а просто 

фольклорний -- з балади, з думи, кінь «для настрою», не дивно, 
що на заручини з Зірницею Громовик їде вже на іншому -- не 
чорному, а білому коні, котрий символізує любов, гармонію і 
тишу: «В небі набігла хмарка і загримів тихий грім: то заїржав 
білий кінь, на котрому з'явився Громовик» |14, с. 138). 

До «помічників» можна зарахувати й орла, який укупі з ко- 
нем і вітрами «допомагає» в створенні «буремної» , ситуації: 
«Зверху на наметі сидів орел в золотому терновому гнізді і 
махав крилами. За кожним рушінням його крил бризкали пуч- 
ками на всі боки блискавки; сипались по наметі, падали на го- 
ри, розсипались в чорному небі» (14, с. 109). «А орел сипав 
блискавкою і обливав неначе кров'ю те пекло» (14, с. 110). Для 
посилення враження від опису страшної грози і зловісної ролі 
орла в ній застосовано так само казковий прийом потроєння: 
«од орлиних крил лився світ то білий, як світ сонця, і всі хма- 
ри біліли, ніби вдень, -- то знов лився світ синюватий, і хмари 
біліли, як і гори, вкриті снігом, синіли цвітом вранішнього не- 
ба. Лився світ червоний, і всі хмари ставали червоні, ніби 
облиті кров'ю» (14, с. 109). Зміна білого кольору на синій, по- 
тім на червоний означає досягнення найвищої кульмінаційної 
точки, червона барва асоціюється з картинами кривавих руй- 
нувань на небі й на землі. | 

У казці разом з помічниками героїв діють також чудесні 
предмети. Таким предметом у творі є чарівний вінок з рути, 
зеленого барвінку та павиного пір'я. Це єдина річ, котру, крім 
скромної одежини, забирає з собою Паміра з батьківської ха- 

74



"ти. Цікаво, що тільки ідеальна героїня володіє чудесним пред- 
метом (інші позбавлені цього дару), який вона використовує 
тільки на добро, хоч це добро так само не матеріальне, а ідеальне, 
як і сама Паміра. Чари вінка розкриваються поступово: спо- 
чатку він тільки називається, далі натякається на його здатність 
творити дива: «На скелі стояла Паміра в рутяному вінку і спі- 
вала пісню до зорі. Вінок тріпотів без вітру, тріпотів. сам по со- 
бі, з його лився світ на садок, на скелі, на море» (14, с. 123). Ї 
нарешті в сцені в царському палаці розкривається повністю йо- 
го фантастична сила: «Паміра встала й наділа на голову вінок з 
барвінку, рути та павиного пір'я. Зелене листя, павине пір'я 
затріпотіло; з вінка полився дивний брильянтовий світ. Пишна 
краса Паміри заблищала, як дорогий алмаз. Чорні великі очі 
засвітились розумом; біле чоло з тонкими бровами засяло. На 
щоках заграли рожеві рум'янці. Уста зацвіли, мов троянда. Не- 
наче вітром принесений, впав на її плече білий, довгий, прозо- 
рий серпанок, обсипаний рожами, й оповив її ніби весняними 
хмарами і послався кругом неї хвилями. Перед усіма одра- 
зу засяла краса небесна, висока, Здавалось, ніби зорі впали з 
неба на залу й вплелись у Памірин вінок. Світ од вінка лився, 
дрижав, розійшовся по всій світлиці. Духота в залі щезла. По- 
віяло прохолодою майського ранку. Зверху посипалась дрібна 
роса, мов бісер. Краплі падали на гостей, на столи, і вкупі з 
краплями посипались дрібнесенькі рожі та фіалки. Горниця 
сповнилась якимись нетутешніми дивними пахощами, од котрих 
мліла душа, а серце наливалось коханням, добром та щастям» 
14, с. 128--129)|. Вінок додає краси героїні, точніше, більшої 
одухотвореності цій красі. "Атмосфера краси й людяності, яку 
створює навкруг себе Паміра, змальовується не лише через, 
зовнішні прикмети (світло від вінка; прохолода травневого ран- 
ку; дрібна, мов бісер, роса і т. п.), йдеться про глибокий внут- 
рішній зміст цієї о («серце наливалося коханням, добром. 
та щастям»). Казково-гіперболізовано передано її вплив на Па- 
міриних антиподів: «Усі двірські панії та панни помліли» 14, 
с. 129|. Згідно з правилами гри, так само прийнятими в казці, 
героїня наділена вищою мудрістю. Вона передбачає всі можли- 
ві підступи своїх ворогів і не дає звести себе зі світу. Спокій- 
но, з гідністю відмовляється Паміра від отруєних напоїв та їжі. 
Цей поєдинок нагадує ситуацію з казки «Мудра дівчина», де 
героїня теж змагається з паном і перемагає його в двобої, який 
визначає, чий розум гостріший. Як і в фольклорній, так і в лі- 
тературній казці Нечуя-Левицького ситуація водночас і казко- 
ва, і реалістично приземлена: завдання фантастичні, а розста- 
новка сил -- буденна, звичайна. 

Фантастичні казкові дії Паміри обмежені рамками селянсь- 
кого життя: «Як часом не було довго дощу, Паміра до схід сон- 

75



ця обійде поле, і роса впаде, неначе густий дощ, і хліб вродить, 
як золото» |14, с. 113). Тут хоч і є елемент чародійства -- обход- 
ження поля (згадаймо первісні магічні обряди, де чільну роль, 
як правило, відігравали жінки, проте бажаний результат не 
наступає відразу, і тому казковий ефект дещо приглушено, а от 
в іншому випадку, де йдеться про раптові зміни, неможливі в 
реальній дійсності, він виявляється гостріше, виразніше. Він 
присутній у фантастичних описах «небесних інтер рів: «Як 
тільки Сонце прокинулось, палата засвітилась в небі ..золоті 
стіни засяли» |14, с. 107). Особливо разюче діє цей прийом 
(різновид казкової гіперболізації), коли небесні сили втруча- 
ються в земні справи, інколи навіть мимохіть. Після того, як 
Громовик поцілував Зірницю, «зацвіли мільйони рож, троянд, 
лелій та нарцисів», що, хоча й фантастично, та цілком зрозу- 
міло -- де любов, там і квіти, принаймні в уяві закоханих. Так 
само швидко здійснюється небесний порятунок доведеного до 
відчаю народу: «Од того грому одвологло й почистішало повіт- 
ря; зараз перестав помір на людях. Од великого тучного до- 
щу вродив хліб, перестав голод» |14, с. 137). 

Внаслідок цього прискорюється розвиток дії у творі. Як за- 
значив Д. Лихачов, у казці відсутній опір матеріального середо- 
вища, «герої пересуваються з незвичайною швидкістю, і шлях 
«їх не важкий і не легкий... Герой вирушає в дорогу і досягає 
мети, ніби не зустрічаючи опору; без утоми, дорожних невигод, 
хвороби, випадкових, незумовлених сюжетом зустрічей»  |9, 
с. 80). Цього не скажеш про героя «Скривджених і нескривдже- 
них», бо йому доводиться переборювати ще й який опір, при- 
чому з різних боків: з одного боку, на нього впливають «не- 
скривджені», а з другого -- наступають «скривджені». Та пе- 
решкоди на шляху героя справді по-Казковому усуваються, на- 
приклад блискавично відбувається сватання Саїба до Паміри, 
він заявляє їй про своє рішення взяти її за дружину, вона від- 
разу погоджується, зробивши лише застереження, що ніколи 
не буде невільницею -- і тут же молоді вирушають у дорогу. 
Про реакцію Паміриних батьків навіть не згадується. Справді, 
дія -- основний закон казки, у ній обов'язково щось мусить 
відбуватися, хай і невмотивовано. Коли треба для розвитку 
сюжету, то персонаж раптово усувається -- так у кінці несподі- 
вано вмирає царівна Милексита, бо цього потребує логіка сю- 
жету, мабуть, більше, ніж логіка образу, казка завжди розстав- 
ляє усі крапки над «і». 

Усі казкові персонажі мають чітко окреслену біографію -- 
чудесне народження, випробовування (дуже часто -- подорож 
в інше царство), шлюб, Усі ці три моменти можна простежити 
в життєписі основних персонажів твору Нечуя-Левицького |14, 
с. 111--112). Щодо випробування, то воно почалося для героя 

76



ще на небі, у постаті Івана Громовика. Настроєна альтруїстич- 
но Зірниця ставить таку умову згідному на будь-яку самопо- 
жертву заради неї коханцеві: «Тоді я буду навіки твоєю, як 
ти надаруєш людей щастям і не будеш їм шкодити своїм лег- 
ким серцем та вередливою волею... Їди між люди, направ їх на 
добро, і я твоя навіки!» (14, с. 105). Щоправда, у земному об- 
разі Саїба герой, підданий випробуванню, не утримується на 
належній висоті, терпить крах, гине (тут знову в Нечуя-Ле- 
вицького прозорий соціальний натяк -- нічого не може вдіяти 
з людською бідою найдобріший цар з найкращими намірами), 
зате невмирущий Громовик повертається на небо і творить 
справедливий суд і розправу над гнобителями, підвладні йому 
грім і блискавка руйнують гніздо кривди людської -- царський 
палац. Саме тому Зірниця віддає йому свою"руку й серце, 
випробовування щасливо завершилося, усе вінчає шлюб -- 
щасливий казковий кінець. ; 

Випробування, проте, є структурною одиницею не тільки каз- 
ки, а й міфу, як і чудесне народження, шлюб, подорож в інше 
царство, наявність чудесних помічників і предметів. Спільними 
для міфу й казки є прийоми гіперболізації, протиставлення, ви- 
користання числової атрибутики. Невипадково вчені дуже час- 
то зіставляли казку з міфом, знаходячи в них спільні риси аж 
до ототожнення. «Казка і міф... інколи настільки можуть збіга- 
тися між собою, що в етнографії і фольклористиці такі міфи 
називають казками» (17, с. 16). У ХІХ ст. оце змішування мі- 
фа з казкою найяскравіше відбилося в питанні про класифіка- 
цію казок. Так, І. Срезневський виділяв казки міфічні, побуто- 
ві й фантастично-гумористичні |20, с. 146); І. Снєгирьов -- каз- 
ки міфічні й фантастичні та богатирські; О. Міллер, представ- 
ник міфологічної школи, найбільш цінував «міфічні казки» |ЇЇ, 
с. 24|. Терміном «міфічна (міфологічна) казка» користувалися 
Є. Романов, В. Добровольський, П. Шейн, П. Чубинський. 
М. Федеровський називав такі фольклорні твори «фантастич- 
но-міфічними казками». 

Спільні риси казки й міфу часто пояснюють спільністю по- 
ходження: вважалося, що Казка виникла з міфу. Так, Ф. Бу- 
слаєв був переконаний, що казка містить у собі багатющий ма- 
теріал, який дозволяє з'ясувати, що кожен з індоєвропейських 
народів запозичив зі спільної міфологічної спадщини: «Як ула- 
мок доісторичної старовини, Казка містить у собі найдавніші 
міфи, спільні для всіх індоєвропейських мов, та ці міфи втра- 
тили вже зміст у наступних поколіннях, оновлених різними іс- 
торичними впливами, тому казка відносно пізнішого способу 
мислення стала нісенітнидею, «вигадкою», а не «бувальщиною». 
Але- в плані порівняльного вивчення індоєвропейських народ- 
ностей вона пропонує матеріал для дослідження того, що кожен 

77



із споріднених народів засвоїв собі зі спільних міфологічних 
набутків» |3, с. 308|. 

Щоб глибше зрозуміти джерела міфологізму в творчості 
Нечуя-Левицького, необхідно звернутися до його наукової пра- 
ці «Світогляд українського народа» |7)|. Це дослідження є пе- 
реробкою відомого дослідження О. Афанасьєва 11). Нечуй-Ле- 
вицький відповідно використав усе з цієї праці, що стосується 

міфології саме українського народу. Такий підхід свого часу 
був новаторським. Донедавна дослідники говорили про слов'ян- 
ську міфологію як певну цілісність, у ліпшому випадку -- про 
східнослов'янську міфологію, українською ж міфологією у, 
так би мовити, «чистому» вигляді почали займатися щойно те- 
пер. 

Отож, заслуга Нечуя-Левицького саме в тому, що він у 
теоретичному плані висунув питання саме про національну мі- 
фологію, причому розумів її не як строго замкнуту систему, 
ізольовану від усього світу, а, навпаки, скрізь показував її зв'я- 
зок з міфологією Стародавньої Греції чи Сходу. Таким чином, 
Нечуй-Левицький вперше дослідив національну міфологію. 
«Для свого часу праця Нечуя-Левицького відзначалася повно- 
тою матеріалу, сказати б, комплексним підходом до предмету 
дослідження» (12, с. 85). Письменник дуже ретельно дослідив: 
єдине на той час доступне джерело відомостей про пантеон ук- 
раїнських божеств -- національний фольклор. Та фольклор 
не весь є рівноцінним, на думку Нечуя-Левицького, коли гляну- 
ти на нього з точки зору дослідження міфології. На відміну, 
скажімо, від Ф. Буслаєва, він відкидав таке, здавалося б, най- 
ближче до міфології джерело, як казки, і, на противагу їм, най- 
ціннішим чинником для її вивчення вважав колядки: «Колядки 
й щедрівки були релігійними піснями, котрі співали на праз- 
ники богів світла й тепла. У них, як у зерні, дійшли до нас дав- 
ні поганські догми. Тим-то колядки мають перевагу над усіма 
усними народнопоетичними творами. Після колядок і щедрівок 
мають багато міфічного елементу самі обряди на Різдво, на 
святого Василя, на водохреща, весняні ігри, веснянки, купаль- 
ські пісні, приказки і народне знахарство» |7, с. 6--7). 

В процесі дослідження національної міфології Нечуй-Левиць- 
кий надавав найменше ваги казкам. Він уважав, що хоча в них 
основа міфопоетична, та зате багато всіляких побічних елемен- 
тів -- побутових, християнських, жартівливих, моральних, «бу- 
дувати на казках стародавню міфологію -- це все одно, що 
буцімто писати історію якого-небудь народу на основі історич- 
них романів про цей народ. У казках має вагу тільки самий 
грунт, безперечно міфологічний, сама канва, на котрій народ 
понашивав усілякого дива, та й у тій канві треба намацувати 
тільки найтовщі нитки справжньої міфології. На казки можна 

78



дивитися як на лишень нібито музичні варіації міфопоетичних 
тем, котрі часом сильно замазують грунтову тему, хоча буває 
часом і таке, правда, що вони і допомагають прояснити давню 
міфологічну тему. Колядки -- одна із перших і найглибших мі- 
фологічних формацій, тоді як казки -- найпізніша формація 
міфологічних уявлень. Тому-то в казках можна з певністю брати 
за правдиво міфологічне тільки те, теми котрого можна знайти в 
інших давніших усних народних творах» |7, с. 6--7|. Такі по- 
гляди на різні види фольклору щодо їх міфологічного наповнен- 
ня, безперечно, заслуговують схвалення. 

Так само цікавою уявляється класифікація українських бо- 
жеств, яку подає Нечуй-Левицький у своєму дослідженні. Він 
виділяв «світлих богів», зокрема, таких, як Господар, Сонце, 
Зоря, Хмара, Громовик-пастух, Громовик-хлібороб, Громовик- 
воїн, Громовик-ловчий, Вітер, Весна, Купайло та Коляда. Та є 
також і темні зимові сили. «Світлі боги» вмирають і знову на- 
роджуються -- таке міфологічне сприйняття, національне й ін- 
тернаціональне водночас, лежить в основі єдиного в спадщині 
Нечуя-Левицького чисто «міфологічного» твору -- індійської ле- 
генди «Скривджені й нескривджені». і 

У дусі української міфології, яку письменник реконструював 
на матеріалі колядок, зображена, зокрема, одна із героїнь цьо- 
го твору -- богиня Сонце. У своєму науковому трактаті Нечуй- 
Левицький зазначив, що в усіх наших колядках та веснянках 
сонце зображується як красна панна. «Золота стіна, за котрою 
вбирається панна, то червоно-золоте небо перед сходом сонця; 
золота ряска, золота кора на дереві, огнева широка сукня, од 
котрої палає діброва -- то блискуче проміння сонця, що обли- 
ває золотом сади й діброви і, як широкою блискучою одежею, 
вкриває світ. Двір, сіни, хата, церква, куди входить панна з-за 
золотої стіни, -- то світ, небо. В тій картині, що дівчина своєю 
огневою одежею запалює діброву, можна бачити або літню 
жару над лісами й садами, котру гасить дощ, що ллється з хмар, 
неначе його хто точить решетом, або небесну пожежу в хмарах, 
як їх освічує блискавка» |7, с. 11). З першим значенням (сонце 
запалює своєю вогняною одежею землю) зустрічаємося в тво- 
рі: «Розсердилась цариця неба й землі і впустила довгий поділ 
широкого золотого убрання, котре вона держала в руці. Золотий 
поділ розпустився гарячим, пекучим промінням над борами. 
Гаряче проміння влало огнем на ліси. Ліси одразу зайнялись 
і запалали. Пішла тихою ходою цариця над Поліссям, -- бо- 

лота й мочарі висихали; йшла вона понад степами, -- сохла 
трава в степах. Пшениці та жита в'яли й жовкли. Квітки, котрі 
порозцвітались уранці, опівдні в'яли й засихали. Закурила зем- 
ля димом та парою. Висихали річки та ставки. Товар та усякі 
животини ховались в ліси та очерети, звір утікав у нори. То 

79.



був страшний день спеки. Аж увечері цариця схаменулась, 
спам'яталась і вхопила в руку поділ свого серпанку, і спека 
спала» |14, с. 108). Таку страшенну руйнацію на землі чинить, 
проте, не Сонце -- красна панна, а Сонце -- цариця неба і 
землі. 

І. Левицький у колядках, крім Сонця-панни, знаходить 
ще й богиню Сонце, княгиню-господиню, що походжає по двору 
пана господаря, убрана в золотий пояс, а на поясі, на золотих 
ретязях носить золоті ключі. Образ княгині-господині, у який 
утілюється богиня Сонце, -- вважає дослідник, -- пізнішого 
походження. У казці «Скривджені й нескривджені» Сонце -- 
могутня владарка, котра керує не тільки небом і землею, а й 
своєю родиною -- добродушно-комічним Місяцем (чоловіком) 
і ніжною донькою Зірницею. Нечуй-Левицький незвичайно ко- 
лоритно змалював палати княгині Сонце, її розкішні убори: 
«Сонце сиділо коло здорового на всю стіну дзеркала, Дванад- 
цять служниць в срібній одежі вбирали Сонце. Вони завили їй 
кучері і присипали їх золотим порохом, наділи на голову ві- 
нок з червоних троянд, пришпилили його золотими шпильками, 
а зверху поклали другий вінець з діяментів. Срібну сукню во- 
ни підперезали золотим довгим поясом, а на плечі накинули 
золотий широкий серпанок...» |14, с. 107--108). Як бачимо, Не- 
чуй-Левицький відштовхується від фольклорного образу сонця- 
панни, сонця-княгині, сонця-господині і синтезує все це в од- 
ному образі Сонця -- дружини Місяця. Він створює оригіналь- 
ну колористичну тональність зі срібно-золотих та червоних барв, 
усе це разом узяте справляє враження розкішної зрілості й 
пишноти. 

Цікаво, що як дослідник міфології стародавніх народів Не- 
чуй-Левицький звернув увагу на те, що майже скрізь сонце 
виступає «в чоловічому образі». У давній Індії богом сонця був 
Індра, а згодом -- Вішну. «Вішну малювали молодим і дуже 
гарним, а поклонники його малювали собі на лобі між бровами 
червоний кружечок, а над бровами -- білі смуги, може, як 
знак з проміння. Інкарнації божества на землі належали до 
Вішну, як до сонця, котре щороку умирає і щороку народжу- 
ється» |7, с. 130). В Ірані богом сонця був Мітра, у Греції -- 
Геліос, Аполлон. Певною мірою зі сонячним світлом асоцію- 
ється і Христос (умер, щоб воскреснути). Отож, сонце майже 
завжди в світовій міфології -- чоловіче начало. Лише в литов- 
ській міфології знаходимо міф про сонце, втілене в жіночому 

образі: Місяць одружився із Сонцем. Як бачимо, Нечуй-Левиць- 
кий, хоча й творив свою казку за індійськими мотивами, та, 

змальовуючи образ Сонця, пішов за національною традицією, 

знехтувавши світову, зокрема індійську, у випадку ж із литовсь- 

кими джерелами маємо типологічний збіг, хоча й не виключено, 

80



що тут існує прихована генетична спорідненість -- балто-сло- 
в'янська спільнота, що існувала в глибоку давнину, а потім бу- 
ла втрачена. 

У «Світогляді українського народу» Нечуй-Левицький на- 
магається реконструювати на основі колядок ще один міфоло- 
гічний образ -- Зорі. Вона в народній уяві змальовується най- 
тоншими відтінками фарб, до того ж не таких яскравих, як барви 
Сонця, у них менше золота, більше срібла, смарагдів, пер- 
лів. «Склавши докупи всі ті фарби, зелені, перлові, коралові, 
більше срібні, ніж золоті, ми неначе бачимо пишну зорю з пер- 
ловим і зеленуватим блиском, з її мигаючим світлом, більше 
срібним, ніж золотим» |7, с. 14). В образі богині Зорі Нечуй- 
Левицький акцентує національні прикмети. Зоря виступає, в 
образі української дівчини-селянки чи давньої князівни, у керсе- 
ті, намисті, з вінком на голові. Либонь, письменник дещо спро- 
щує, обмеживши розуміння національних прикмет лище чисто 
зовнішніми їх проявами. Це справа набагато тонша й глибша. 
Та художня практика Нечуя-Левицького, видатного майстра 
зовнішньої та внутрішньої характеристики засвідчує високий 
рівень саме національного світовідчування. Особливо яскраво 
виявилася ця прикмета художника у змалюванні образу Зір- 
ниці-Паміри в «Скривджених і нескривджених». Вона виступає, 
так би мовити, у двох іпостастях -- «небесній» і «земній». 
«Небесний еквівалент» абсолютно точно відповідає народним 
уявленням про Зорю в колядках, що їх аналізував Нечуй-Ле- 
вицький: «Зірниця зійшла на небо й ніби гуляла по рожевих 
хмарах. Тихий рожевий світ обливав її чудове матово-біле 
лице та руки, одслонені до плечей, неначе виточені з слонової 
кості. Великі чорні очі блищали, як зорі. Чорні густі коси ви- 
лися локонами по білих плечах, На голові в неї блищала гір- 
лянда з троянд. Ясно-зелена сукня спускалася на хмари і була 
вся повита пишними гірляндами та букетами з рож та нарци- 
сів. Зірниця тихо ступала по хмарках білими ніжками, і за 
слідом її ніг хмари вкривались неначе рожами та білими ле- 
ліями» (14, с. 102). Як бачимо, у цьому розлогому, як завжди 
в Нечуя-Левицького, описі переважають ніжні, пастельні барви, 
які він відзначив в образі Зорі (в колядках -- рожеві, ясно- 
зелені, білі). Усе це, разом узяте, створює атмосферу ніжності 
й чистоти. Нечуй-Левицький уникає тут зовнішніх національ- 
них прикмет, на яких так наполягав, окреслюючи постать Зорі 
в колядках. Оці зовнішні національні прикмети з'являються 
в описі другої «земної» іпостасі Зірниці-Паміри: «..Висока на 
зріст та гарна, з дивними іскряними очима. Вона була убрана в 
білу довгу сорочку, вишиту чудовими взірцями, в червоні че- 
ревики й прикрита довгим серпанком, а в руці держала зелений 

- вінок-трепіток» (14, с. 127|. 

6-3327 ВІ



Звичайно, не біла сорочка, не вишивка, не червоні черевич- 
ки, не вінок і не серпанок визначають національне обличчя ге- 
роїні, а її внутрішні моральні якості -- чесність, працьовитість, 
талановитість, волелюбство, доброта. Зірниця-Паміра -- це вті- 
лена гармонія ідеальних національних зовнішніх і внутрішніх 
рис. Так само Громовик одночасно і дуже природно виступає і 
як «українець», і як «індієць». Причому з усіх численних і різ- 
номанітних функцій Нечуй-Левицький вибирає одну -- функцію 
бога-воїна (звісно, мається на увазі українська міфологія). 
Отож, за колядками, «Громовик -- роду княжого і найчастіше 
зветься Іваном. Він молодий панич, гарний, гордий і сміливий. 
Иого руки в залізі, а ноги аж горять сріблом та золотом... 
Громовиків двір обмурований білими стінами з мідними жов- 
тими ворітьми. Серед того двора стоїть білий шовковий намет, 
в наметі стоїть золотий стілець, а на стільці сидить Іван Кня- 
жевич.. Під ним кінь незвичайний: у коня золота грива, що 
вкриває його всього, срібні копита, шовковий хвіст, він вухами 
слухи слухував, очима лічив зорі, срібними копитами лупав 
гору» |7, с. 17-- 18). 

А далі Нечуй-Левицький звернув увагу на спільне, що є в 
цьому образі в українській та індійській міфології, навіть 
ширше -- в арійській. «Громовик справляє весілля, бо картина 
розбивання блискавкою хмари описується в стародавній індій- 
ській міфології як весілля. Ще давні арійці дивилися на грім 
як на бога-воїна, котрий оплодотворює богиню Хмару, із хма- 
ри ллється на землю живущий і плодющий дощ. У Ведах Інд- 
ра бог Громовик описується воїном, з мідним і золотим оруж- 
жям, а блискавка зветься золотими списами.. Помічниками 
Індри служать Марути, вітри, котрі в колядках служать ніби 
сторожею Іванового двору та його грізним військом» |7, с. 18). 

. «Такими рисами змальовано оточення Громовика і в «Скривд- 
жених і нескривджених». Це суворі холодні та ніжні теплі віт- 
ри, вогненний кінь, що викрешує блискавки з-під копит, орел, 
котрий ширяє під час страшенної бурі, осіняючи її своїми ве- 
летенськими крилами. 

Є й інші персонажі зі скарбниці національної міфології, які 
Нечуй-Левицький переніс у свою літературну казку. В образі 
Зірниці-Паміри він щедро використав також фольклорну ха- 
рактеристику богині Весни, котра завжди «описується в образі 
"дівчини такими ясними й розкішними фарбами, у таких ясних 
формах... Шшіла вона лугом, а коло того лугу була стежка, тією 
стежкою ішла дівчина; вона вмивалася водицею, втиралася чер- 
воною китайкою, повісила червону китайку на морі, посіяла 
жемчужину в полі, засіяли золоті стовпи, забряжчали срібні 
мости...» | і 

І нарешті, останній і дуже численний гурт міфологічних іс- 
і 

7 82 

-



тот із твору Нечуя-Левицького -- це русалки. У фольклорі ру- 
салки, богині земної води, «дуже гарні з лиця, із русявими або 
зеленими косами з осоки, з зеленими або з чорними очима. Во- 
ни розпускають по плечах розкішні довгі коси аж до самих ко- 
лін, ходять в одній сорочці або зовсім голі, у зелених вінках з 
осоки, або зіллячок, прикрившись косами... У воді русалки пус- 
тують, як дівчата, бризкаються, плавають, заманюють парубків 
чудовими піснями» |7, с. 47). Такими ж пустотливими, жвавими 
істотами виглядають русалки і в творі Нечуя-Левицького. Вони 
жартують зі старим Місяцем, зовнішність їх теж відповідає 
народним уявленням. 

Крім Афанасьєва, Нечуй-Левицький міг користуватися ще й 
працею Д. Овсяннико-Куликовського «Релігія індусів в епоху 
Вед», де, зокрема, розповідається про бога грози Інду, першо- 
джерело безсмертя -- священний вогонь. Понад 20 гімнів у 
Ведах присвячені богині Ушас-Зорі. «Красуня Зоря, дочка Не- 
ба, дружина чи наречена Сонця, сестра Ночі, змінює цю остан- 
ню, щоб пробудити сонний світ і заохотити людей і тварин до 
життя, праці й руху. Вона з'являється на блискучій колісни- 
ці, до якої запряжено червоних коней; вона везе всілякі блага 
людям і тому називається володаркою і дарувальницею всіля- 
ких благ. Цій світлоносній і життєрадісній богині було відведено 
вельми почесне місце в сфері космічного порядку. З'являючися 
з незмінною правильністю на зміну ночі, вона підкоряється на- 
казам того всесвітнього ладу, який називається «велика гіат». 
Як божество космічно-культове |05Па5, поруч із іншими божест- 
вами того ж типу, є безсмертною в абсолютному розумінні 
цього слова і тому називається адіага (аджара) -- нестарію- 
ча |15,,с. 241). Зірниця-Паміра у Нечуя-Левицького так само 
втілює безсмертний ланцюг вічних перетворень, вона спускаєть- 
ся на землю, щоб стати земною дівчиною-селянкою, і, не знай- 
шовши щастя, знову повертається на небо, щоб світити людям. 

Отже, у казці Нечуя-Левицького чимало міфологічних еле- 
ментів: чудесне народження, шлюб, подорож в інше царство, 
звикористання прийомів гіперболізації, числової атрибутики, 
протиставлення тощо. Міфологізмом продиктований також мо- 
тив циклічності часу, що в «Скривджених і нескривджених» 
передається за допомогою композиційної структури: усе повер- 
тається на круги своя, звідкіля починалася дія, там вона і 
закінчується, бог помирає (чи переходить в інший стан буття), 
потім воскресає, і все починається спочатку. Твір недарма 
має ще й підзаголовок, який часами трактується і як друга 
назва -- «індійська легенда». Тут виразно відчутні відгуки ве- 
дійської філософії, яку пильно вивчав Нечуй-Левицький, а пер- 
сонажі віддалено нагадують Крішну, Агні, Вішну, Ушас. Та ос- 
новне джерело твору -- національна міфологія, якій Нечуй-Ле- 

6 1183



вицький присвятив блискуче дослідження «Світогляд українсь- 
кого народу». Саме з цієї праці ведуть свій родовід образи Гро- 
мовика, Зірниці, Сонця, Місяця. Гімалаї і Дніпро, індійські 
палаци й українські хатки, індійські самоцвіття й українська 
вишивка дивно переплітаються в творі. Можна говорити про 
своєрідну травестію індійських божеств, перенесення їх на ук- 
раїнський грунт -- отже, про розвиток традиції Котляревського, 
але в іншій -- серйозній тональності. 

У руслі цієї ж традиції -- своєрідний гумор Нечуя-Левиць- 
кого, без якого не можна, мабуть, уявити жодного його твору. 
Додаймо до цього класичну пластику пейзажів. До неї ми при- 
звичаїлися, та в «Скривдженнх і нескривджених» персонажі 
вражають екзотичністю, незвичайною масштабністю, навіть ко- 
мізмом. Казка виразно засвідчує, що незважаючи «на весь тео- 
ретичний і практичний реалізм Левицького, все-таки сидів у 
йому і часто озивався голосно сущий романтик, який трощив 
приписані теорією умовні рямці і з любістю і замилуванням 
заглиблювався в ті невиразно-мрійні глибини, яким нема міс- 
ця в реальному житті, але які часто скрашують його сухі лі- 
нії» |4, с. 98). 

«Скривджені й нескривджені» -- незвичайно оригінальний 
твір Нечуя-Левицького. І справа не тільки в екзотиці, хоча й 
це важливо: письменник вирвався з-під влади звичних стерео- 
типів, дав волю своїй, як виявилося, буйній фантазії, зберігши 
при цьому найкращі риси -- гуманізм, соціальність, народність. 
Залетівши під небеса далекої Індії, залишився українським ху- 
дожником, поєднав, здавалось би, непоєднуване -- фантастич- 
ну наївність і прозірливу мудрість безжалісного суспільного 
провидця. 

Нечуя-Левицького в міфологічних образах зацікавлює на- 
самперед гуманістичний зміст, а також естетичні якості. Він, як 

і Достоєвський, вірив, що краса врятує світ. Одним із дже- 

рел земної гармонії він уважав народний світогляд і народну 
естетику, міфологію. Він лише єдиний раз звернувся до міфо- 

логічних джерел (українських, загалом. слов'янських, балтій- 

ських, індійських), та ця єдина спроба (літературна казка 

«Скривджені і нескривджені») ставить його в ряд тих письмен- 

ників (Шевченко, Франко, Леся Українка, Коцюбинський), кот- 

рі успішно поєднували в своїй творчості реалістичне й міфоло- 

гічне начало. 

. Афанасьев А. Позтическне воззрения славян на природу. М., 1866-- 

1869. нарис 9, Білецекий О, Зібрання праць: У 5 т. К., 1965. Т. 2. 3. Бу- 

слаєв Ф. Русская народная поззня. СПб, 1861, 4. Єфремов С. Іван Левиць- 

кий-Нечуй, К. Ляйпціг, б. р. 5. Іванченко Р. Г. Їван Нечуй-Левицький. К., 

1980. 6 Кирилюк 3. В. Невідомий твір Нечуя-Левицького // Рад. літерату- 

рознавство. 1956. М» 9. 7. Левицький І. Світогляд українського народа. Львів, 

84



1876. 8. Леонова Т. Г. Русская литературная сказка ХІХ в. в ее отношенни 
к народной сказке, Томск, 1982. 9. Лихачев Д. Внутренний мир художест- 
венного произведения //Вопр. литературь. 1968. М» 8. 10. Мелетинский Е, М. 
Герой волшебной сказки. М., 1958. | Миллер Ф. Опьт историй обозрення 
русской словесности. М., 1891. 12, Мишанич О. «Всеобіймаюче око Украї- 
ни» // Нечуй-Левицький Іван. Світогляд українського народа. К., 1999. 
13. М. Ю. Іван Семенович Нечуй-Левицький // Нечуй-Левицький І. С. Твори. 
К. 1929. Т. 1. 14. Нечуй-Левицький І. Зібрання творів: У І0 т. К. 1966, 
Т. 6. 15. Овсяннико-Куликовский Дм, Религия индусов в зпоху вед// Вестн. 
Европь. 1892. Хе 3. 16. Походзіло М. У. Іван Нечуй-Левицький, К., 1966. 
І7.  Пропп | В. Я. Историческне корни швволшебной сказки. Л., 1948. 
18. Пропп В. Я. Русская скдзка. Л., 1984. 19. Снегирев И. М. Лубочнье кар- 
тинки русского народа. М., 1861. 20. Срезневский И. И. Взгляд на памят- 
ники украннской народной словесности // Уч. зап. Москов, ун-та, 1834. Ч. 6. 
21. Тичина П. Зібрання творів: У 19 т. К., 1983. Т. ї. 29. Тудоровская Е.А. 
Позтика волшебной сказки // Тезисьї докл, на Всесоюзн. науч. кокференции 
«Прозанческиє жанрь фольклора народов СССР». 22--23 мая 1974 г. але 
1974. 23. Чистов В. К. К вопросу о принципах классификации устной народной 
прозь. М., 1964. 

Стаття надійшла до редколегії 06 07.95 

РОМАН КРОХМАЛЬНИЙ, м. Львів 

Дивосвіт метаморфози 

Метаморфоза як засіб художнього відображення 
дійсності -- явище складне і багатогранне. Вона охоплює не 
лише саму мить перетворення певного образу народної казки 
чи літературного твору. П треба розглядати значно ширше, з 
усіма передумовами та наслідками. | 

Розповідь про метаморфозу обов'язково містить два образи: 
той, який був до перетворення, і той, який утворився внаслідок 
перетворення, тобто метаморфоза тісно пов'язана з образом, 
який «входить» до неї (вхідний образ), і з образом, який «ви- 
ходить» із неї (вихідний образ). 

Герой української народної казки «Гонихмарник та його ві- 
щий слуга» |1, с. 30) «входить» у метаморфозу в образі хлопця, 
а «виходить» -- в образі золотого барана. У казці «Про са- 
мородну дівчину» |4, с. 5| героїні «входять» у метаморфозу в 
образі голубиць, а «виходять» -- в образі дівчат. 

Метаморфоза як логічно вмотивована цілісна конструкція, 
вказує на причини, що призвели до перетворення. Кризова си- 
туація змушує образ героя стати вхідним образом метаморфо- 
зи. Так, у баладі М. Костомарова «Чорний кіт» |б, с. 41) вхід- 
ним образом має бути «...дівка горделива, і спесива, і перхлива». 

СО Крохмальний Роман, 1996 

85



У цю горду дівчину закохався хлопець. Дівоча неприступність 
створює кризову ситуацію: хлопець не може далі жити без неї, 
але й ніяк че може знайти стежки до дівочого серця. Стара 
ворожка радить закоханому під Великдень, в темну ніч, зва- 
рити чорного кота: | 

Буде в кістках гапличок, 
Буде в кісточках гвіздок: 
Дівку гапличком поруш, -- 
Буде вік тебе любити; 

- Дівку гвоздиком поруш, -- 
Не захоче і глядіти! |б6, с. 42). 

«Гапличок» і «гвоздик» -- чарівні засоби, за допомогою 
яких герой мав би здійснити внутрішньопсихологічну метамор- 
фозу -- перетворити характер дівчини. Але у баладі метамор- 
фози не сталося. Причиною тому -- невдала спроба заволоді- 
ти інвертором (від лат. іпуегіо -- змінюю, перетворюю): ош- 
парений чорний кіт вискочив із окропу і, подряпавши обличчя 
недолугому парубкові, втік... 

Таким чином, підтверджується судження, що метаморфо- 
за -- логічно вмотивована цілісна конструкція, а тому від- 
сутність одного з її елементів (інвертора у даному випадку) 
унеможливлює здійснення самого перетворення. Нездійснена 
метаморфоза впливає на цілісне сприймання твору, надає йо- 
му гротескно-Комедійного забарвлення. У випадку здійснення 
метаморфози твір сприймався б крізь призму таємничості, за- 
гадковості. Таким чином, очевидна пряма залежність ідеї ху- 
дожнього твору від повноти вияву метаморфози. Головна ідея 
поезії «Чорний кіт» -- засудження використання містичних 
засобів. Повний же вияв метаморфози у даному творі засвід- 
чував би симпатії автора до містичного. 

Зразком використання метаморфози у її повному вияві 
(від вхідного до вихідного образів) є поезія М. Костомарова 
«Ластівка» |б, с. 128). Героїня твору -- жінка-удовиця, єди- 
ний син якої не зглянувся на материнську старість та самот- 
ність і вирушив у далекий похід. Постала кризова ситуація: 
суперечність між бажанням матері утримати сина коло себе як 
єдину опору в цьому житті та вірністю хлопця своєму патріо- 
тичному обов'язкові. Довго мати виглядала свою потіху йона- 
дію, навіть проклинала-його у розпуці, але потім «пожаліла 
та й молиться Богу». Кризова: "єнтуація переростає у метамор- 
фозну тоді, коли руські полку з: перемогою повертаються до 
Києва, і мати дізнається, що її"снй Загинув. 

Метаморфозна ситуація полягає-в тому, що серце матері 
рветься полетіти на могилу, "аби- сбмолитися, оплакати свою 
тяжку втрату, але реально здійснити це неможливо. Героїня 
потрапляє у «глухий кут» (власне у цьому й полягає мить, 

86



ві 

коли реальний розвиток сюжету унеможливлюється і дальший 
розвиток дії набуває ірреального, фантастичного характеру). 
Невимовна туга охоплює стареньку жінку: 

Якби я тепер, безщасна, 
Мала тії крила, 
Полинула б до синочка 
У чужу чужину... |6, с. 128|. 

Глибокі материнські переживання стали інвертором: 
Туга дива наробила: 
Мати пташка стала |б, с. 129). 

Далі -- детальний опис процесу перетворення: тіло жінки 
одягнулося пір'ям, руки стали крильцями, скоротилися ноги... 
Внаслідок метаморфози постав вихідний образ -- образ лас- 
тівки. Маємо приклад того, коли метаморфоза не тільки згаду-. 
ється як така, що відбулася («мати пташка стала»), а послі- 
довний вияв перетворення частин людського тіла. Щоб оцінити: 
залежність естетичного сприймання поезії «Ластівка» від пов- 
ноти вияву метаморфози, необхідно припустити, що метаморфо- 
зи у творі не відбулося. Одразу ж згасли б барви поетичної 
палітри: не було б того відчуття драматичної напруги, того тра- 
гізму материнського розпачу, який пориває душу вилетіти з 
грудей у далеку чужину, до сина... 

В українській народній словесності широкого застосування 
набули метаморфози жінок в образи, які є зовнішнім виявом 
глибоких внутрішніх переживань людини. М. Грушевський опи- 
сує одну з таких метаморфоз: «Чайка -- се удова жінка, яка. 
по смерті чоловіка перекинулася в чайку і літає над його моги- 
лою» |2, с. 164). Удова жінка тут -- вхідний образ метаморфо-: 
зн, кризова ситуація зумовлена втратою найближчої та найдо- 
рожчої людини, подальше загострення кризової ситуації при- 
зводить до створення метаморфозної ситуації, інвертором ста- 
ють глибокі душевні потрясіння. Чайка -- вихідний образ. Але 
опис метаморфози на цьому не закінчується -- метаморфована 
удовиця літає над могилою чоловіка, Останній елемент цієї ме- 
таморфози -- дії вихідного образу, які теж мають свою логіч- 
ну мотивацію. і | 

Таким чином, розповідь про метаморфозу охоплює: вхідний 
образ, кризову. ситуацію, метаморфозну ситуацію, інвертор, 
метаморфозу (як мить перетворення), вихідний образ, дії ви- 
хідного образу. і | 

Дії вихідного образу в народних казках, як правило, спря- 
мовані на ліквідацію кризової ситуації. Проте в деяких випад- 
ках (тоді, ноли метаморфоза героя, вчинена вищою силою з 
.метою покарання його за особливо тяжкі провини) дії вихід- 
ного образу не ліквідовують кризову ситуацію. 

87



У казці «Як Іван ходив до сонця» |З, с. 132| герой зустрічає 
«двох берестів, які зчепилися гіллям й так били один одного, 
аж листя летіло». Ці два берести -- два брати, яких Бог пока- 
рав за те, що «дуже збиткувалися над своїми рідними: на ста- 

рість їсти не давали, сорочки не прали, а перед смертю вигна- 
ли слабих на зелену пашу». У даному випадку дії вихідного 
образу (двох берестів) не можуть ліквідувати кризову ситуацію, 

бо скривдження батьків, за народною мораллю, є непрощенним 
гріхом. Два берести у казці є застереженням, повчальним прик- 
ладом. 

В основі балади М. Костомарова «Явір, тополя і береза» |б, 

с. 121) -- традиційний фольклорний антагонізм свекрухи та не- 

вістки. Нестерпні взаємини у сім'ї створили кризову ситуацію: 
невістка, шукаючи виходу, «до Бога взиває», а свекруха хоче її 
отруїти. Постала метаморфозна ситуація. Інвертором метамор- 
фози стає отрута. Та сталося так, що син, якого мати хотіла 
будь-що розлучити з дружиною, теж випив отрути. Але подруж- 
жя не вмирає, а йде у поле, де й відбувається метаморфоза: жін- 
ка стає білою тополею, чоловік -- зеленим явором. Це -- ви- 
хідні образи, їхні дії теж не ведуть до ліквідації кризової си- 
туації, а є свідченням тяжкого злочину матері. Дії вихідних 
образів (явора і тополі) спрямовані на те, аби подібних кризо- 
вих ситуацій не виникало. 

Дії вихідних образів не спрямовані на ліквідацію кризової 
ситуації і в поезії Тараса Шевченка «Коло гаю в чистім полі...» 
(7, с. 114). Дві сестри -- вхідні образи метаморфози у цьому 
творі. Обидві вони закохалися в одного хлопця, він дурив їх, 
кожну зокрема, але незабаром усе з'ясувалося. Жахливе відкрит- 
тя викликало у скривджених сестер бажання помсти, яке веде 
до створення метаморфозної ситуації. Після того, як дівчата 
отруїли кривдника, кризова ситуація не зникає, а набуває ще 
більшого загострення: 

Бо сестри ходили 
Що день Божий вранці-рано 
Плакать над Іваном; 
Поки самі потруїлись. 
Тим зіллям поганим |7, с. 114). 

Докори сумління і відчуття вини за скоєний злочин привели ге- 
роїнь до самогубства -- до ще одного тяжкого злочину, який, 
за народною мораллю, заслуговує на найбільший осуд і презир- 
ство. Це створило метаморфозну ситуацію. Інвертором наступ- 
ної метаморфози стала Божа сила: 

А Бог людям на науку 
Поставив їх в полі 
На могилі тополями |?7, с. 115). 

Як у казці «Як Іван ходив до сонця», у баладі М. Костома 

рова «Явір, тополя і береза», так і в поезії Т. Шевченка «Коло 

88



гаю в чистім полі...» дії вихідних образів мають на меті засте- 
рігати від скоєння подібних злочинів, прищеплювати засади на- 
родного звичаєвого права та моралі: 

Коло гаю в чистім полі, 
На самій могилі, 
Дві тополі високії 
Одна одну хилить, 
І без вітру гойдаються, 
Мов борються в полі. 
Ото сестри-чарівниці -- 
Отії тополі |7, с. 114). 

Порушення законів народного звичаєвого права знайшло ху- 
дожнє відображення у метаморфозі брата і сестри у квітку 
«братки» (уіоіа ігісоїог). Як одну із найпоширеніших у народ- 
но-поетичній образності, цю метаморфозу виділили Х. Ящуржин- 
ський |8, с. 554) та М. Грушевський |2, с. 164). М. Костомаров: 
використав цю метаморфозу у поезії «Брат з сестрою» |б, 
с. 117). Поет поєднав мотив перетворення з історичними подія- 
ми: брат і сестра не просто десь там мандрували і, не впізнавши 
по розлуці один одного, допустилися кровозмішання, як це по- 
дано у Х. Ящуржинського, а стали жертвою нападу ханських 
орд на Київ, коли 

Мужа й жону зарубали, 
Мале дівча полонили, 
Тільки хлопця не зловили |б, с. 118). , 

Кризова ситуація склалася тоді, коли герой твору Івась (хло- 
пець, якого не зловили ординці) став козаком і одружився з 
викупленою ним татарською полонянкою. Вже після одруження 
молодята довідалися, що вони -- брат і сестра... Реальний роз- 
виток подій заперечується: метаморфозну ситуацію зумовила не- 
можливість подальшого подружнього життя брата із сестрою, 
але водночас вони не можуть і розлучитися, бо 

Як зв'язали в церкві руки, 
Не було вже їм розлуки |б, с. 120). 

Отже, для виходу із глухого кута реальності народна фанта- 
зія знаходить ірреальний спосіб: метаморфозу! Інвертором тут 
стали тяжкі душевні потрясіння, розпач і ганьба, докори сум- 

ління (адже порушено моральні приписи, звичаєві закони), ії 
нічого вже неможливо поправити: | 

Ходім, сестро, горою, 
Розвіємось травою; 
Ходім, сестро, степами, 
Розвіємось цвітами. 
Ой ти станещ жовтий цвіт, 
А я стану синій цвіт |б, с. 120). 

М. Костомаров органічно вписав слова народної пісні у влас- 
ні поетичні рядки, бо неможливо краще передати цю сповнену 

89



трагізму метаморфозу, де із двох вхідних образів утворився 
один вихідний -- квітка. А згадування національних кольо- 
рів -- синього та жовтого -- наштовхує на певні аналогії, на 
ототожнення долі героїв поезії М. Костомарова із долею всього 
українського народу, якого так часто вбивали, грабували, гна- 
ли у полон, що безталанні його сини й дочки часом навіть не 

можуть впізнати одне одного, не можуть, як колись, дотримува- 
тись суворих законів прадавнього звичаєвого і морального пра- 
ва. Метаморфоза двох людей у квітку -- образ не тільки висо- 
кохудожній, унікальний, він -- глибоко повчальний, бо вихідний 
образ (квітка) завжди нагадує людям про те, що давній укра- 
їнський звичай велить: перш ніж одружуватись, обидві сторони 
повинні добре познайомитися. 

Український фольклор багатий поетичними образами, пов'я- 
заними з перетворенням людей. Так, у казці «Про дівчину-со- 
пілку» |З, с. 148| вхідним образом метаморфози є калинова со- 
пілка, яка промовляє людським голосом, коли у неї дмухнути. 
Дід, за порадою невідомого «чоловічка з довгою бородою», по- 

- просив журавлів, аби принесли йому цілющої води у дзьобах. 
Птахи виконали прохання, і покроплена цілющою водою сопілка 
стає дівчиною. Але ненадовго -- потім знову вернулась у вхід- 
ний образ (сопілку). «Відтоді вдень, коли дідо й баба виходили 
в поле, калинова сопілка завжди ставала дівчиною і прибирала 
в хаті, варнла. АД як старі верталися додому, робилася сопіл- 
кою». І лише після того, як її покропили живліюющою водою -- 
перетворилась у дівчину назовсім. Застосування таких відомих 
казкових інверторів як цілюща та живлюща вода до дерев'я- 
ного музичного інструмента могло б видатися досить оригіналь- 
ним, якби не те, що дід вирізав сопілку із калини. А калина в 
українців, за ствердженням М. Костомарова |5, с. 72|, - де- 
рево надзвичайно поетичне, і його образ часто зустрічається 
у народних піснях як символ краси, чистоти і непорочності, ко- 
хання. Білий буйноквіт -- дівоча невинність, червоні доспілі 
ягоди -- фізична досконалість і краса. Водночас, за М. Косто- 
маровим, у всіх слов'янських народів «шлюб і поховання, лю- 
бов і смерть мають між собою таємничу аналогію; часто один 
береться порівнянням для іншого» |5, с. 74). 

В українців є звичай садити в головах калину на могилі чи 
то козака, чи дівчини. У казках це дерево наділене фантастич- 
ними властивостями. Воно здатне" до перетворень. Тому й іс- 
нує кілька варіантів казки про калинову сопілку. В одному з 
них -- калинова сопілка, вирізана з дерева, посадженого на 
могилі убитої дівчини, промовляє людським голосом. Цей го- 
лос є частковою метаморфозою. Адже дівчини ми не бачимо, 
а лише чуємо її голос. Той голос виступає як свідок та обви- 
нувач у вчиненому злочині. і 

90



Дії вихідного образу у буковинському варіанті казки мають 
зовсім іншу мету. Тут калинова сопілка нікого не звинувачує 
у смерті дівчини, а лише просить: «Грай, грай, діду, грай і мене 
визволяй..» |3, с. 148). Ці слова спонукали діда до пошуків 
засобів метаморфози (інверторів) -- цілющої та живлющої 
води. Цікаво, що у період між застосуванням інверторів від- 
бувається серія прямих та зворотних метаморфоз: сопілка--дів- 
чипа, дівчина--сопілка.., Ритмічне повторення таких метаморфоз 
має на меті художніми засобами відтворити боротьбу життя і 
смерті, остаточну перемогу в якій принесло використання жив- 
лющої води. За допомогою дії сил Добра на наших очах ста- 
ється чудесна метаморфоза -- оживає Краса! Адже вихідним 
образом кінцевої метаморфози є дівчина, «така файна, як ру- 
жа». 

Отже, метаморфоза -- перехід з одного стану в інший, а 
також всі ті причини, засоби та обставини, які зумовили його. 
Метаморфоза -- ірреальний спосіб виходу з глухого кута ре- 
альних життєвих обставин у народній фантазії, спосіб досяг- 
нення чарівними засобами чогось дуже бажаного, необхідного 
ії реального для певної дійової особи. Метаморфоза має широ- 
кий спектр дії та впливу на композицію, ідею та естетичне 
сприймання твору. 

Розглянуті приклади заслосування метаморфози як Іху- 
дожнього засобу фольклору та літертури свідчать про те, що 
творчо переосмислені фольклорні метаморфози можуть слу- 
жити міцним фундаментом як для пошуків оригінальної ком- 
позиції, так і для створення нових поетичних образів. Чарів- 
ність і таємничість, висока поезія і логічна вмотивованість ме- 
таморфоз як у фольклорі, так і в літературі -- сповнені живої 
народної фантазії на тлі нерозривного зв'язку із загадково мін- 
ливою природою. 

ї. Гкатюк Володимир. Етнографічні материяли з Угорської Руси. Т. 2: 
Казки, байки, оповідання про історичні особи, анекдоти // Етнографічний 
збірник НТШ! Львів, 1898. с 2. Грушевський Михайло. Історія Укра 
ської літератури. К., 1993. п 3. Казки Буковини, Ужгород, 1973. 4. Каз- 
ки одного села. Ужгород, іди. 5. Костомаров Микола. НО міфо- 
логія. К. 1994. 6. Костомаров Микола. Твори: У 2 т. К. 1990. Т. І. 
7. Шевченко Тарас. Повне.зібрання творів: У 12 т. К., 1990. Т. І. 8. Ящу- 
ржинский Христофор. О превращеннях в малорусских сказках / Українці, 
Народні вірування, повір'я, демонологія: 36. статей. К., 1991. 

Стаття надійшла до редколегії 10 06, 95 



ЗОРЯНА ЛЯХОВИЧ, м. Львів 

Символ «білих островів» 
у ранній творчості Максима Рильського 

В особі поета Максима Рильського маємо в нашій 
літературі вияв тої високої класичності, під якою розуміють 
вишукану майстерність і тонке відчуття слова, наповненість 
вершинними здобутками світової культури. Схильність до такої 
рафінованої у своїй простоті поезії Рильський виявив у се- 
редовищі неокласиків у 20-ті роки. Український парнасизм, хо- 
ча й розвинувся пізніше від інших, але був, на думку І. Ка- 
чуровського, «найконсеквентнішим продрвженням  французь- 
кого» |2, с. 472--483|. Цей останній спочатку розвивається не- 
поміченим у традиціях романтизму, намагається знайти в кла- 
сичній чистоті та прозорості форм, викристалізованості ритмо- 
мелодики порятунок від недопустимого «спростачення» поезії, 
що посилилося через актуалізацію її утилітарності, службовості. 

В українській літературі, де поряд з поступовим, рівномірним 
характером розвитку виявляються «квантитативні, нерегулярні 
спалахи перманентних відроджень» |З, с. 112|, неокласицизм не 
передує появі модерністичних напрямів, визначаючи для них 
певний рівень, нижче якого вже не - Поезія, вставляючи правила 
«гри в бісер», під знаком якої розвиватиметься література всьо- 
го ХХ ст. | 

Повноцінно виявивши себе у 20-ті роки, українські пар- 
насці з'являються вже після імпресіоністичної прози кінця 
ХІХ ст. після перших модерних спроб молодомузців і «хатян», 
серед хаосу культурного відродження, в якому переплітаються 
всі можливі течії, з'являються і зникають нові. Українські нео- 
класики, духовно пов'язані з французькими парнасцями, висува- 
ють те саме завдання: формування і збереження культурного 
коду поезії, але мають перед собою вже зовсім іншу європейсь- 
ку літературу і живляться, поміж іншим, надбанням симво- 
лістської поезії, Часто знаходить себе в ній Максим Рильський. 
Його початкові поетичні спроби реалізуються у середовищі «Ук- 
раїнської хати», у середовищі перших модерністів, де ще від- 
бувалась адаптація західноєвропейської версії символістичної 
естетики і філософії, актуальним (чи, точніше, модним) був де- 
кадентський світогляд, відновлювалися невикористані, зрештою, 
українською літературою потенції романтизму. з 

Поява песимістично-занепадницького світовідчуття у цей пе- 
ріод була викликана кількома різноманітними чинниками. Се- 

(С Ляхович Зоряна, 1996 

92



ред них -- популярність ідей Артура Шопенгауера, де вперше 
прозвучав той урочисто-строгий тон усвідомленого трагізму бут- 
тя, що став визначним для цілої епохи і продовженням якого 
була доля Фрідріха Ніцше. Цей загальноєвропейський настрій 
викликав в українській літературі своєрідну реставрацію жур- 
ливої рефлексії романтичної поезії; вплив її відпувався майже 
постійно. Оцю незмінну присутність в літературному коді ро- 
мантичного елемента пояснює його органічність у національно- 
му менталітеті, де переважає кордоцентричність, рефлексивні 
світосприймальні настанови |4, с. 48--66)|. Звідси беруть свій 
початок і природний індивідуалізм, любов до безкінечного і аб- 
солютного, переживання миті як домірної вічності, відданість 
безмежному. Все це значною мірою нагадує думки, викладені в 
«Афоризмах житейської мудрості» Артура Шопенгауера, де 
зустрінемо твердження про спокій неминучості та покірність 
долі поряд з настановою насолоди життям і самоформуванням, 
що визначає і дві основні лінії організації української психіч- 
ної структури. 

Коло замикається. Усі ці чинники, взаємодіючи між собою, 
сприяють формуванню неоднозначного, переходово-мінливого 
явища поезії початку століття. Тож не дивно, що юний дебю- 
тант, Максим Рильський, теж піддається всесвітній журбі, за- 
непаду і розчаруванню. Саме до таких мотивів нав'язують ба- 
гато з віршів першої збірки «На білих островах» (1910). Ця 
«напівдитяча» збірка загалом демонструє «хатянські» впливи, 
які відчував на собі поет. Образна система тяжіє до тради- 
ційної, виробленої ще романтиками схеми. Особливо чітко це 
виявляється у любовній ліриці і в деяких спробах філософсь- 
кої, що часто обертається у розгорнуті народницькі гасла. Тож 
маємо тут і квіти-зорі-очі, пісню-струни-сум, муку-журбу-серце 
і т. д. Та поміж цим, ще з ХІХ ст. запозиченим прагненням 
«усе покинуть і в небо полинуть» є новітні, а деколи й оригіналь- 
ні мотиви чи їх трактування. Віддавши данину любовній рито- 
риці, поет звертається до так характерної для нього рефлексії 
чистого пейзажу («Осінні пісні»). Тут знаходимо вже розлогі 
метафоричні порівняння, що формують образне ціле (осінь- 
птах у вищеназваному циклі), що за характером своєї структу- 
ри наближаються до символічного і створюють атмосферу таєм- 
ничого, невизначеного смутку. Щось подібне відбувається і у 
вірші «Дівчина» з, де химерне переплетення створює персоніфі- 
кований образ літа, але витонченість дещо втрачається через 

. пряме називання. Символічна глибинність образу досягається 
поетом у ліричній поемі «На білих островах», в (основу якої 
покладено добре знайомий з романтичної поезії (пригадати 

2 Тут і далі цит. за |7). Далі в дужках вказуємо лише сторінки. 

93



хоча б «Дивлюсь я на небо..») і активно розроблюваний сим- 
волістами мотив втечі від земного світу в світ небесний. Ціка- 
во, що майже у цей час, у 1907 р. литовський композитор і 
художник Мікаєлюс Чюрльоніс створює триптих «Казка. Манд- 
рівка королевича». Життя хмар у манливих сріблисто-голубих 
далях, в чистих, променистих кольорах, що приводять на гадку 
звуки органу, породжує світлу, наївну казку про пошук щастя. 
Королевич, благословлений батьком, рушає в дорогу, бореть- 
ся зі страшним драконом і, нарешті, летить у своєму човні до 
прекрасного замку з білосніжних хмар -- казка про красу 
світу з бездонним небом ії безкрайніми просторами. Максим 
Рильський здійснив спробу оригінального трактування цього 
мотиву. Світ мрій та ілюзій, що перебуває в центрі уваги ав- 
тора, при всій своїй гармонійності та ідеальності дуже невиз- 
начений. Поет не може розпрощатись із землею, що принесла 
йому стільки горя і страждань. І він шукає свій світ, свій 
притулок, де спокій і гармонія, де він зможе віддатись повністю 
Красі, покинувши земний бруд. Тож де цей світ? 

Поема «На білих островах» стала для юного поста поемою 
пошуку і сумнівів. Та попри цю ідейну невизначеність у поемі 
приваблює майстерно вибудуваний, вишуканий символ білих 
островів, що становить своєрідну композиційну вісь твору. Слід 
зазначити, що образ хмар постійно присутній у збірці з перших 
же віршів, але функція його зводиться до одного з елементів 
пейзажу. Попри цю орнаментальність помітні певні закономір- 
ності появи цього образу в пейзажі. По-перше, як ознака до- 
щової погоди чи вісники зміни пори, хмари пов'язуються з еле- 
гійним благісним станом душі поета («Люблю похмурі дні...» 
(с. 39), «Літо останній справляє бенкет!.» (с. 56) та ін.). По- 
друге, хмари, облиті сонцем, у чистому блакитному небі спри- 
яють створенню особливої, піднесеної атмосфери -- «За гори 
вже сонце сховалось» (с. 31), «Після бурі» (с. 33). По-третє, 
цей образ має вже певне додаткове семантичне навантаження: 
хмари як носії чудової казки -- «Як вечір рожевий на землю 
злетить..» (с. 36), або могутньої сили дощу, що гасить спра- 
гу -- «Дощ» (с. 41). Невипадковість вживання поетом образу 
хмар в окремих віршах збірки, його додаткові ще не чітко ви- 
явлені значення, -- все це дає підстави до певних алюзій щодо 
поеми «На білих островах», де цей образ функціонує як повно- 
цінний символ. З перших же рядків поеми образ хмар взаємо- 
діє з метафорично насиченим контекстом («Блакитний океан 
небесний незмірянний розкинувся високо над землею..», с. 58), 
збагачується рядом епітетів і метафоричних порівнянь: хмари-» - 
-»острови-- «пливучі острови, неначе з снігу, білі»-»-білі, ле- 
генькі, сновійні-» «мов птах, хмара в безвість далеку летить» 
(с. 58) і т. д. Всі ці ознаки викристалізовуються в символ бі- 

94



"лих островів. Очевидно, що так розбудовуваний символ пови- 
нен мати кілька асоціативних рівнів. Поет намагається поки- 
нути землю хоча б у своїх думках чи мріях. Для української 
романтичної поезії дуже характерний образ думки-мрії, що 
становить в її системі певний архетип. Рильський, звертаючись 
до цього традиційного образу, використовує його внутрішнє 
значення, вибудовує нову асоціативну паралель. Слово «мрія», 
окрім основного значення «витвір уяви», пов'язується з маре- 
вом, напівтемрявою, млою, похмурою погодою або з грою сон- 
ця. Звідси мимоволі виникає образ хмари |, с. 527|, адже 
хмарі властива постійна мінливість, аморфність, що безпосеред- 
ньо пов'язує її з мрією. Крім цього, Хмара -- символ форми, 
завжди мінливої, що ховає від очей незмінну якість вищої іс- 
тини. Отже, на цьому першому рівні здобувається перехідний 
стан між реальним, чітко окресленим світом і чимось іншим, 
тим, що перебуває за межею. Здобувається очищення й освя- 
чення. Хмара перетворюється в острів, у щось, здавалося б, 
матеріальне і чітко окреслене. Острів посеред безмежного океа- 
ну -- притулок у небезпечному потоці «моря» підсвідомого, по- 
в'язаний зі самотністю, навіть смертю (за Карлом Юнгом), 
зосередження метафізичної сили. Отже, це пожаданий зати- 

шок, де поет спасається від самого себе й оволодіває силою, 
що піднімає його над земним брудом. Але мінливість, покла- 
дена в основу першого символічного рівня, просвічує і на дру- 
гому: бо хоч і острів, притулок, але гойдається на хвилях, пли- 
ве, розривається під поривами вітру, що нагнав чорні хмари. 
Оця змінність, Мінливість -- не лише основний конструктив- 
ний принцип символу білих островів, а і в композиції всієї 
поеми відіграє не останню роль. Ідилія пливучих островів і 

-ласкаво-могутнього сонця змінюється грою блискавки, дощу і 
-вітру, очищення землі -- приходом нових страждань, ілюзія 
спокою -- безнадійним розпачем. Зміни настроїв і станів поет 
намагається лередати і через інструментування: виділяється 
п'ятий вірш із зображенням бурі і накопиченням різкого про- 
ривного «р», що доповнює картину чітко окресленими переко- 
тами грому: 

Збірка «На білих островах» була книжкою початківця, який, 
хоча вже володів віршем і словом, все ще спирався на твор- 
чість Пантелеймона Куліша і Михайла Старицького і, як за- 
значалося вище, захопліовався (модерною тематикою «Укра- 
їнської хати». Особливо яскраво це простежується у ліричній 
поемі «На білих островах». 

Визначення змішаного жанру, а також вибір тематики свід- 
чать про романтичне спрямування автора. (Тут виявляється ха- 
-рактерна для Максима Рильського схильність до елегійності, 
.індивідуалістичне світовідчуття, рефлексивні настанови, що за- 

95-



талом були національною властивістю відчування і бачення сві- 
ту і виявились також у старшого сучасника поета Миколи Фі- 

лянського. У його першій збірці «Лірика» (1906) значна частина 
віршів пронизана думками про насолоду земного існування, про 

одухотвореність і божественність природи. Складні та невло- 
вимі настрої, пов'язані з життям природи, наповнюють пси- 
хологізовані пейзажі, які, перебуваючи в межах естетики ро- 
мантизму, вже несуть новий модерний заряд. Важливість пое- 

тичних пошуків Миколи Філянського для молодшого покоління 
поетів полягає у тому, що, як писав Михайло Степняк, він «єди- 
ний з представників українського модерну збагнув, у чому альфа 
і омега символізму, вбачав його не в майстерній строфіці, не у 
вигадливих ритмах, не в «європейській» лексиці чи в зовнішньо- 
му естетизмі, але в намаганні вивести слово за межі дотикаль- 
них речей і окреслених почувань» |8, с. 144). Новаторство його 
полягало, зокрема, у свідомому експериментуванні з архаїза- 
цією мови, у дослідженні її глибинних, історичних пластів, що 
давало змогу відкриття і нових знань поетичного слова. Максим 
Рильський не намагається йти цим шляхом, але у поезії Миколи 
Філянського його привабліоє саме бачення, відчуття світу, нат- 
хнення філософією Григорія Сковороди (що у Рильського яс- 
краво і повно виявиться у наступних збірках). Природа у всьому 
своєму вічному життєстверджуючому могутньому різноманітті 
однаково сильно володіє душами поетів. І обидвох їх хвилює 
небесна височінь, крізь яку промовляє до них вища гармонія і 
доцільність існування, обидвох приваблює химерно-мінливий 
образ хмар. 

У вірші «Полудень» (9, с. ХХІХ) Миколи Філянського зна- 
ходимо той же прорив «іп5 Біац», який втілено у поемі Максима 
Рильського «На білих островах». Автор хоче полинути за хма- 
рами (!) «в інший рай» і розчинитись у небесній синяві у час 
полудня, у час найбільшої височини небесних сфер, хоче досяг- 
нути стану досконалості абсолютного спокою без земних емо- 
цій і навіть думок. Звичайно, такі прагнення не зовсім збіга- 
ються з юнацькими мріями Максима Рильського. Зате дуже 
близьким є трактування символу хмар: у Філянського це та ж 
сама мінлива форма, перехідний стан, за якими -- досягнення 
Абсолюту. Хоча у «Полудні» символу хмар не властива розбу- 
дованість асоціативних рівнів, зате сам символ філігранно вхо- 
дить в образну структуру твору, формує відповідне настроєве 
поле. У циклі «Хмари. Саргіссіо» символ хмар переливається 
новими значеннєвими відтінками. У цьому контексті хмари ста- 
ють посланцями чи вісниками вищої істини, їм властива необ- 
межена (з погляду людини) воля, таємничість і благословен- 
ність, бо самі вони несуть у собі відблиски небесної істини і до- 

вершеності. Лише вони, свідки земного нещастя, дають людині 

96



надію і розраду, стають чи не єдиним знаком присутності в її 
. Житті небесного начала. У назві циклу слово «саргіссіо» при- 
сутнє як своєрідне визначення жанру, хоча його аж ніяк не 
можна віднести до формальних ознак циклу (при одноманітнос- 
ті ритмомелодики і строфічної побудови). Примхливість і неспо- 
діваність -- характерні особливості самого символу, який за 
структурою швидше належить до романтичного типу. Загалом 
тяжіння до романтичної поезії, поміж іншим, виявляється у Ми- 
коли Філянського у відсутності зовнішніх формальних ефектів, 
а також в антропоморфічності символу (у циклі оповідь ведеть- 
ся від імені хмар). 

Очевидно, така поезія не могла не бути близькою для Мак- 
сима Рильського. Але у поемі «На білих островах» центральний 
символ білих островів у контексті ще романтичного твору побу- 
дований вже за модерними принципами вертикальної розбудови 
асоціативних рівнів, неоднозначності, широкої валентності. Са- 
ме здатність такого символу на певні переливи змісту в різних 
контекстах виявилась у наступних віршах поета, де знову з'яв- 
ляється образ хмар. Валер'ян Підмогильний, аналізуючи твор- 
чість Максима Рильського за психологічними «комплексами», 
визначає серед інших комплекс «білих островів» (мрії) і у «не- 
поборній дисгармонії між мрією і дійсністю» |б6, с. 45--53| ба- 
чить внутрішній драматизм лірики поета. Прикладом такого 
драматизму може стати вірш «Їванові Косинину» (с. 83) зі 
збірки «Під осінніми зорями» (1918). 

Оскільки твір присвячено музиканту-скрипалеві, гра якого 
захоплювала поета і постаттю якого він цікавився, зрозуміло, 
йдеться тут про музику. Але автор уникає прямого називання 
чи конкретного опису, вже цілковито використовуючи засоби 
символістської поетики (розлогий метафоричний ряд, піднесен- 
ня і спадання інтонації, живописні образи, викликані слуховими 
враженнями і т. д.), виникає картина, навіяна, можливо, яки- 
мось конкретним музичним твором. Більше того, у вірші вражен- 
ня від самої гри музиканта («З тихих струн злетіли птиці і ше- 
почуть таємниці.», с. 83) переплітаються зі самим відчуттям 
музики, пережиттям через неї духовного очищення, катарсису. У 
зримих образах, викликаних звуками скрипки, з'являється вже 
знайомий нам далекий білий острів серед хвиль і бурунів, це 
та ж «пристань мрії». Про спорідненість цього символу з біли- 
ми островами юнацької поеми свідчать не тільки якісні його ха- 
рактеристики, а й місце перебування. Для Максима Рильського 
дуже часто водяна і небесна стихії зливаються в єдине ціле, 
становлять небесний океан, єдиний універсум. Приклад такого 
злиття ми вже зустрічали в поемі «На білих островах». Бе- 
зумовно, в основі тут лежить ідея єдності, загальної аналогії, 
синтезу всього світу, від якої відштовхуються символісти, тво- 

7-32 пр 9т



рячи поезію на межі з музикою, де часто народжується звукова 

аналогія зі звукових відтінків слова-предмета (дві строфи вір- 

ша -- як музична тема, повторена двічі, але з різною інтонаці- 

єю). Білий острів у вірші набуває і нових рис: зникає прита- 
манна символу з поеми мінливість і аморфність, увиразнюєть- 

ся один з асоціативних рівнів (острів) і тому актуалізується 

його значення як певного духовного центру ". У другій стро- 

фі, в момент найбільшого напруження, з'являється вісник очи- 
щення, прощення і прийняття -- «ясний янгол», який дарує 

надію і віру. 
Мрійливий політ на білих островах залишився у прекрас- 

ному чистому минулому. Зрілий поет серед «хвиль і бурунів» 

щоденного життя виявляє глибше містичне і релігійне бачення 
світу. Туга за вищим началом відчутна і в інших віршах збір- 

ки «Під осінніми зорями». Не з'являється вже білий острів, але 
безумовно пов'язані з ним символи білих хмар і неба часто ви- 
никають власне на означення Божої присутності, через них ема- 
нує особлива енергія одухотвореного спокою, вищої гармонії, 
здобутої через віру: 

Як різко одмежовані хмарки 
Од неба, од блакитного простору! 
Як тепло, приторк Божої руки, 
Втішаєш душу, ще недавно хору! (с. 160). 

Водночас Максим Рильський звертається до класичних форм 
вірша, що у наступних збірках (починаючи вже зі збірки «Синя 
далечінь», 1922) виявиться у неокласичному спрямуванні твор- 
чості поета. У класичному за формою вірші «Рондо» (с. 12) 
зустрічаємо ще несподівані, неоднозначні епітети: рожево-пере- 
мінні (про хмари), урочисто-наївне, незрозуміло-чисте (вже зга- 
дуваний нами ефект злиття глибини і вишини) -- про небо. 
Складні прикметники, що синтезують різнопланові характерис- 
тики (колір і рух, настрій і оцінка, абстракція і оцінка), пов'я- 
зані, мабуть, з розроблюваною символістами теорією відповід- 
ностей, в основі якої лежить ідея синтезу Всесвіту. Такі епіте- 
ти, як правило, дуже важко піддаються інтерпретації |5, с. 156). 
У даному випадку принаймні два останніх пов'язуються з об- 
разом Пречистої Діви, з очима якої порівнюються небеса. 

Максим Рильський, як зрештою і всі неокласики, не прой- 
шов повз здобутки сучасної йому євпропейської поезії. На той 

час вже почала усвідомлюватись роль символізму у витворенні 
нової моделі поезії -- автономного мистецтва з власною особ- 
ливою мовою, що спирається на посередню експресію, еквіва- 

лентизацію, на евокування почуттів, які можуть тільки під- 

ж Цікаво, що в індуїзмі білому острову відповідає «країна живих», 

тобто рай. 

98



казувати певні ідеї чи настрій. Безумовно, неокласики, орієн- 
туючись на вершини світової поезії, не могли не відчути, що 
символістська поезія намагалась відкрити глибинні потенції 
слова, відновити Його сакральність, тобто йшла у тому ж на- 
прямі, в якому і вони спрямовували свої творчі пошуки. У твор- 
чості Максима Рильського захоплення символізмом найяскраві- 
ше виявилось у поетичній збірці «Під осінніми зорями» (1918). 
Саме тут можна знайти чудові зразки символістської поезії, орі- 
єнтованої на класику. Якоюсь мірою такі вірші нагадують про 
«класичність» Стефана Маллярме. І навіть пізніші, цілком «нео- 
класичні» твори Максима Рильського далекі від однолінійності 
образних побудов, приховують у собі сугестивну енергію, роз- 
раховані на неоднозначність інтерпретацій. 

ї. Етимологічний словник української мови. К. 1989. Т. 3. 2. Качуров- 
ський Ігор. Український парнасизм // Визвольний шлях. 1983. Ч. 4. 3. Кова- 
лів Юрій. Лабіринти відроджень // Слово і час. 1994. Хо 4--5. 4. Кульчицький 
Олександр. Світовідчування укргїінця // Українська душа. К., 1992, 5. Ласло- 
Куцюк Магдалена. Щукання форми: Нариси з української літератури ХХ ст. 
Бухарест, 1980. 6. Підмогильний Валер'ян. Без стерна // Життя й революція, 
1927. М» 1. 7. Рильський Максим. Зібрання творів: У 20 т. К. 1983. Т. 1. 
8. Степняк Михайло. До проблеми поетики Павла Тичини // Червоний шлях, 
1930. Ме 5--6. 9, Філянський Микола. Лірика. М., 190Б. Т. І. 

Стаття надійшла до редколегії 12. 06. 95 

та



До 100-річчя з дня народження 

Максима Рильського 

ЛЕОНІЛА МІЩЕНКО, м. Львів 

Максим Рильський у Львові 
(Спогади) 

Він любив це місто. Ходив його старими, вузькими 
вулицями, задивлявся на стрімкий лет високих шпилів готики, 
ра пишно декоровані фасади барокових храмів, зупинявся в 
-задумі біля підточених часом підмурівків з тесаного каменю по 
вулиці Руській, біля вичовганої сотнями ніг багатьох поколінь . 
бруківки, що ще тоді була біля університету. Обличчя мудре, 
«добре, прижмурені очі, повільна хода. І думав. Не був веле- 
мовним, Більше мовчав і думав. 

В цім сивім камені, у темних цих будовах 
Живе історія, сім сотень літ живе... 

Симпатії до Львова були давні й випливали з глибини віків. 
Не випадково уповільнював крок біля Чорної кам'яниці, що на 
площі Ринок. Казав, що вперше на цьому місці будинок спо- 
рудив Андрій з Києва на початку ХУЇ ст. і тому він називався 
Київським. | 

Вперше Максим Рильський побачив Львів у 1939 р. З того 
часу все більше й більше притягав він творчу уяву поета, кли- 
кав до художнього осмислення історії міста. 

У пам'яті твоїй булатний меч Данила, 
І Казимирів кінь, і Кривоноса клич, 
У пам'яті твоїй Франка безсмертна сила, 
Що виросла з руїн твоїх семи сторіч. 

І оживали в образній уяві «сміх кривавого Бадені» і «Франца- 

Иосифа сльоза», й «тупого Гітлера хода...». 
Та наше місто пробуджувало й інші думки поета, інші на- 

строї навіювало, Під віршем «Лист до загубленої адресатки» 

стоїть напис: «Жовтень, 1939, Львів». Якийсь особливий теплий 

спогад юності народив цей твір про перше кохання. Тут витво- 

рювався настрій, стан душі, які не давали згасати, в янути най- 

(С) Міщенко Леоніла, 1996 

100



світлішим поривам і на все життя зберегли відчуття, про яке 
лоет скаже: «як вічність, молодий». 

.. У 50-х--на початку 60-х років Максим Тадейович часто бу- 
вав у Львові. Тут мав багато друзів, знайомих. Коли приїздив 
з Києва, зупинявсь не у готелі, а в домі Семена Васильовича 
Стефаника. Це була тривала, щира приязнь з родиною вели- 
кого Стефаника, якого шанував безмірно, У 1948 р. зробив та- 
кий характеристичний дарчий напис на своїй книжці «Мости» 
синові письменника: «Дорогому Семену Васильовичу Стефани- 
ку від початківця». Як і Франко, він завжди вважав себе тільки 
«5етрег іїго». У жовтні 1963 р.-- за кілька місяців до смерті -- 
Рильський один зі своїх віршів назвав «Кленові листки»: 

Кленові листки -- це Стефаника смуток великий, 
Печаль дощова підкарпатських полів... 

Особливо бажаним гостем він був у Львівському університеті. 
Тодішній ректор Євген Лазаренко знаходив щоразу різні на- 
годи, щоб запросити Рильського: творча зустріч зі студентами, 
наукові конференції, свято Лесі Українки, захисти дисертацій. 
І Рильський приїздив. Дивно, але навіть захист докторської 
дисертації відомого київського літературознавця Олега Бабиш- 
кіна на тему «Драматургія Лесі Українки», де опонентом вис- 
тупав Максим Рильський, відбувався не в Києві, а у Львові. До 

речі, так само, як відзначення 50-річчя Андрія Малишка. Саме 
в нашому університеті в жовтні 1962 р. відбулась республікан- 
ська наукова сесія, на якій вшановувався прибулий з Києва 

ювіляр, який у ті роки перебував під твердим ідеологічним пре- 
сом влади. 

На початку 50-х років Максим Рильський зацікавлюється 
літературною студією «Франкова кузня», що діяла при Львів- 
ському університеті. Він підтримував багатьох літераторів, які 

пізнйше стали відомими письменниками. Поет-академік рецен- 
зує альманах, що видавали студійці (1954). «Читаючи спроби 
молодих віршників, -- писав він у статті-рецензії «Студійцям 
Львівського університету», -- і знаючи, що не тільки не кожен 
з них стане не те, що Пушкіним чи Міцкевичем, а й просто хо- 
рошим поетом, розуміючи, що дехто й зовсім «відсіється», по- 
кине «служити музам» для якоїсь іншої корисної справи, -- 
знаючи й розуміючи це все, ми, проте, повинні підходити до 

молодечих віршів не тільки з «належним критицизмом», а й З 
теплою увагою як до голосів молодого життя». Серед тих го» 
лосів виділяв автор імена Дмитра Павличка, Ростислава Бра- 
туня, «до котрих уже ніяк не можна прикласти слово «почат- 
ківець». Голос молодого життя він чує і в оповіданні Р, Івани- 
чука «Скиба землі», називає імена Миколи Петренка, Дмитра 
Молякевича (його «Парусинові туфлі»), Петра Маха, Володи- 

101



мира Маняка та ще чимало інших. Закінчується стаття сло- 
вами «Річ ясна: літературна студія Львівського університету 
стоїть на добрій дорозі і праціоє плідно. Побажаємо їй щастя!», 

І пізніше Рильський не раз підтримував колишніх студійців 
на їх нелегкій творчій дорозі. Так, коли в Павличка виникли 
проблеми у зв'язку із захопленням сонетом, він за допомогою 
подався до Гранослова, «У жовтні 1957 р. прийшов я до Мак- 
сима Рильського, -- згадує Павличко, -- з маленькою книжкою 
своїх сонетів і з великою просьбою написати рецензію на ті 
вірші, Мені потрібна була порада майстра і його авторитетна 
підтримка». і 

У розмовах про творчу молодь, до яких не раз звертався 
поет-академік, він все підкреслював щасливу рису молодого 
віку -- свіжість світосприймання. І додавав, що таку якість 
зберігають у своїй творчості до кінця життя тільки великі поети. 
Як приклад називав лірику останніх літ Тараса Шевченка. Але 
Шевченка кінець життя застав на 47-му році. А Рильський у 60 
і пізніше дивовижно внявляв саме цю якість у власній творчо- 
сті, У ці старші літа, коли поет меланхолійно згадує глібовське 
«А молодість не вернеться..», його Муза творила справжнє 
чудо. В останні вісім років одна за одною, як з рогу достатку, 
посипались його кращі поетичні збірки: «Троянди й виноград», 
«Далекі небосхили», «Голосіївська осінь», «В затінку жайво- 
ронка», «Зграя веселиків», «Зимові записи». У періодичній пре- 
сі раз-у-раз публікуються його нові ліричні цикли, А як за: 
читувалась молодь його мудрими «Вечірніми розмовами»! І всю- 
ди просвічується оте особливе, свіже, молоде сприйняття світу, 
що йшло від безупинного самооновлення цієї самобутньої, уні- 
кальної особистості. 

А вчитаймося в рядки інтимної лірики сивого поета, який з 
самоїіронією може сказати: 

Був шатеном я, мила, і був молодим, 
Був дурним -- і боюсь, що лишився і досі такнм. 

Не кожен з молодих може здобутися на почуття, які зберіг у 
своєму серці Рильський і висловив у циклі «Остання весна»: 

| Я приношу тобі наболілого серця дари, 
Я кладу своє серце гаряче, криваве: бериї!.. 

Ти приснилась мені у якомусь заплутанім сні, 
Може, ти найрідніша з усіх, може, Й ні! 

Або: 

Все на світі повік не вмирає, 
І в ефірі живе кожен звук, 
Через тисячу літ хтось ліймає 
Білий стиск твоїх трепетних рук... 
Всі закохані -- завжди безстрашні: ; 
Тільки б болю їм, тільки б їм мук,.. 

102



Молодість його душі, прагнення нових вражень, безупинний 
внутрішній розвій гнали в світ, кликали в мандри до спогля- 
дання. вічного цвітіння життя. «Я щоліта вирушаю з друзями 
в мандрівку... Не було ще поїздки, яка тою чи іншою мірою 
не відбилась у моїх віршованих рядках», У тих своїх подоро- 
жах набував душевної снаги, вдихав красу живого життя, умів 
у кожній краплинці, кожній комашці -- ніби у звичному, помі- 
тити незвичайне, побачити чудо. 

Був теплий дощ, в траві стоїть вода, 
На гілці синя бабка обсихає, 
Запах буркун гостріше. Молода 
Уперше в небі ластівка ширяє. 
...Червоних маків розгорівся ряд 
Після дощу. 

«Т нині, -- говорить поет, -- підходячи до шостого десятка років 
життя, я чую в серці той трепет, про який так чудесно сказано 
в пісні. Мені знову «мандрівочка пахне»... 

Отой незвичайний стан душі дав змогу в останньому сонеті 
(кінець 1963 р.) написати: 

Що сталося? Хто серце розбуднв? 
Чому так віриш, що нежданих днів 
От-от надійде хвиля урочиста? 

І одночасно -- якась туга. Глибока, невимовна, якийсь не- 
вгамовний, незгасаючий внутрішній біль, відчуття самотності. 
У посланні до «Галі і Богдана Рильських» читаємо: 

Не гнівайтесь на мене, діти! 
Старий я став, сумний, сердитий, 
Боюсь німої самоти, 
Коли нема куди іти 
І ні до кого прихилиться... 
Так у степу осіннім птиця 
Махає раненим крилом 
Услід за радісним гуртом, 
"Що в синю далеч відлітає... 
Гукнути б -- голосу немає. 

Ось таким -- мудрим і добрим, із багатим і складним ду- 
ховним світом був цей великий поет, вчений-академік, коли я 
вперше особисто зустрілася з ним. 

Зима 1959 року. Київ, вулиця Володимирська, 98. Я у вес- 
тибюлі президії Академії наук, чекаю Максима Рильського, До- 
сі знала його лише з фотографій, один раз бачила здалеку в ак- 
товому залі Львівського університету. 

. Двері відчиняються, і з січневого сніговію з'являється Риль- 
ський, Неквално йде до гардеробу, кількома словами привітно 
перемовляється з жінкою, яка приймає у нього пальто, і прямує 
в бік конференц-залу. Тут я перетинаю йому дорогу: 

і 103



-- Здрастуйте, Максимс Тадейовичу! 
-- Добридень. 
-- Я зі Львова, з університету. Написала дисертацію про 

Лесю Українку і хочу просити Вас бути моїм опонентом на за- 
хисті, -- з поспіхом намагаюсь видати максимум інформації. 

-- Де ваша робота? 
Несміливо дістаю із-за спини свій «гросбух» і простягаю 

Рильському. Він уважно дивиться заголовок, перегортає кілька 
сторінок. 

-- Добре, -- говорить спокійно, тихо. 
-- Що? -- не розумію я. 
-- Буду у вас опонентом. 
Я не чекала відразу такої відповіді. Приготувала багато ар- 

гументів, якими збиралась переконувати, щоб отримати згоду. 
І раптом от так просто: «добре». 

-- Але я буду захищатись у Львові, -- тепер вже натякаю 
на складності. 

-- Я приїду. На коли призначається захист? 
-- Орієнтовно на квітень. Чи зможете Ви прочитати до того 

часу? -- запитую, розуміючи його щоденну граничну заванта- 
женість. 

-- Так. Відгук пришлю попередньо, а про своє прибуття 
зателеграфую. 

Мене мов затяло, Не знаю, що й говорити далі, А він розу- 
міє мою розгубленість, посміхається ледь примруженими очи- 
ма. Тепло прощається і піднімається сходами у конференц-зал. 
За п'ятнадцять хвилин там почнеться засідання... 

Виходжу на вулицю. Сніг б'є в розпашіле лице і зразу тане. 
Чую приємну прохолоду -- таке воно гаряче, збуджене. Я щас- 
лива, і одночасно трохи лячно, бо лише тепер усвідомлюю ве- 
лику відповідальність: буду вести наукову дискусію з Максимом 
Рильським! 

Захист відбувся 20 квітня 1959 р. у Львівському універси- 
теті. Все було так, як обіцяв Максим Тадейович: вчасний від- 
гук, телеграма, прибуття. Присутність Рильського зібрала ве- 
личезну аудиторію. І тут я знову зі страхом подумала, при якій 
великій громаді буду «ганьбитися»! 

Та його виступ як опонента, цікаві наукові спостереження 
-Ї одночасно дотепні, іноді жартівливі репліки в процесі захис- 
ту зробили цю строгу процедуру живою, позбавленою холодно- 
го офіціозу. Так, дякуючи, я згадала, що була вражена: Риль- 
ський мене зовсім не знав, ніколи не бачив і відразу погодився 
бути опонентом, -- він жартома кинув: «Спочатку побачив, а 
тоді ПОГОДИВСЯ». 

19 березня 1960 р. я мала честь вітати Максима Рильського 
у Києві в день його 65-річчя від імені Львівського університету, 

104



який делегував мене на цю урочистість, У привітанні, підписа- 
ному ректором Лазаренком, деканами багатьох факультетів, за- 
відуючими провідних кафедр, говорилось: «Ми пишаємось хви- 
люючою дружбою нашого університету з Вами і сердечно дя- 
куємо за цю дружбу від імені молодих поетів, яких Ви наста- 
новили на творчу путь, від імені філологів, яких Ви як академік 
настановили на шлях науки, Вітаємо Вас, красу і гордість ук- 
раїнського поетичного слова, що піднісся на верховини світової 
культури, від імені тих, хто вивчає Ваші твори, а головне, від 
імені тих, хто читає Ваші твори завжди з сердечним 
трепетом». 

Зустрічі в поетовому голосіївському будиночку в Кнєві забу- 
ти не можна. Частими гостями тут були Андрій Малишко, бра- 
ти Платон і Георгій Майбороди, Іван Козловський, Сергій Ко- 
зак, Платон Воронько, Пісні, музика, поезія, дискусії. Троянди 
й виноград. 

У наступні роки ще кілька разів Максим Тадейович був у 
Львові. Спілкування з ним було святом. Енциклопедичні знан- 
ня, висока культура, інтелігентність, порядність цієї людини 
притягали як магніт. Ніби астральне тіло, він світився зі сере- 
дини, випромінюючи дивовижне сяйво тепла, доброти, лагідно- 
сті, і цим світлом наділяв тих, хто мав щастя з ним спілкува- 
тись. - 

Рильський умів слухати, але й умів оповідати. Бував такий 
настрій, коли охоче і багато розказував. Важко охопити теми 
тих розмов -- від наукових, філософських, літературних до жар- 
тівливих побутових пригод. І тут відкривався ще один, менш 
відомий його хист -- почуття гумору. В очах веселі жаринки,. 
в пальцях незмінна цигарка. Мова йде про Остапа Вишню, 

якого дуже любив, довгі роки вони були друзями. Обоє -- затя- 
ті рибалки. , . | 

Ось якось звечора вибрались порибалити на озері, щоб вдо- 
світа потрапити на ранішній кльов. Полягали спати на березі. 
Вранці встали і почали закидати вудки. Та щось не клює. Рап- 
том Остап гукає: 

-- Максиме, у мене наживка кришиться. 
ш- Та й я не можу населити черв'яка, -- відгукується Риль- 

ський. Підходить Остап, присвічують, дивляться: а то не чер- 
в'яки, то вони макарони насилюють. «Звечора взяли ми з собою: 

дві банки, -- серйозно розказує далі Рильський. -- В одній бу- 

ли черв'яки, а в другій -- макарони на вечерю. Так оце ми,. 
виходить, черв'яками повечеряли, а макарони лишились». 

Або: якийсь російськомовний письменник каже до Рильсько- 

го: «От ви багато перекладаєте з російської, навіть цілого «Єв- 

генія Онєгіна» переклали. Чи не краще вам перекласти щось 

сучасне, актуальне», «А що, наприклад?» -- запитує Рильський. 

і 105:



-- Ну, хоча б мою книжку про трудові будні робітничого 
класу -- дуже актуальна тема. 

-- Та я вже почав вас перекладати, -- каже Рильський. 
-- Справді? 
-- Справді. Почав з прізвища -- Калюжний. Кал-южний. 

Г-но південне... 
У травні 1963 р. ректор Є. К. Лазаренко запросив Максима 

Рильського очолити наукову сесію, присвячену 50-річчю смерті 
Лесі Українки. Задумано було велике свято української куль- 
тури. А ідея виникла ось з якої причини. Студенти Львівського 
університету, побувавши на Волинському Поліссі в урочищі 
Нечімне, у тій лісовій пущі, де відбувались події «Лісової пісні» 
Лесі Українки, замість пралісу побачили занедбану місцину і 
великий пеньок старого дуба. Того самого дуба, якого врятував 
дядько Лев, не полакомившись на німецькі таляри великі. З 
вдячності Лісовик «на бороду заклявся, що дядько Лев і вся 
його рідня повік безпечні будуть в сьому лісі». Ї ось, лишився 
лень. Студенти його сфотографували і з тим поїхали в Луцьк, 
поклали на стіл завідуючого культури облвиконкому, сказавши: 
в культурної нації це заповідник, а у нас -- пеньок. Волиняки з 
розумінням поставились до цієї заяви. І ось заходились разом, 
і Львів, і Луцьк, звернути увагу громадськості на цей край, 
відновити лісові насадження, зробити тут заповідник націо- 
нальної культури -- Край «Лісової пісні», Так виникла ідея 
"наукової конференції та великого свята Лесі Українки. 

Воно відбувалось три дні -- 15--17 травня в Луцьку, Ковелі, 
Колодяжному, Скулині, Зійшлась і з'їхалась на це свято сила 
-людей -- зі Львова, Києва, Москви, Івано-Франківська, Хар- 
кова, Краматорська, з навколишніх міст і сіл. Були тут студен- 

сти, письменники, композитори, скульптори, літературознавці, 
"був Юрій Косач (племінник Лесі Українки) зі США. Організа- 
"ційно очолив все це Євген Костьович Лазаренко. Максим Риль- 
"ський був серцем свята. Він головував і виступав на науковій 
конференції, промовляв у Колодяжному і Скулині, садив де- 
рева в садибі Косачів і в урочищі Нечімне, побував на озері 
"Світязь і острові на ньому. Дуже радів, коли побачив там ре- 
-ліктову траву тирсу -- давню степову траву козацької Ук- 
раїни (у Рильського є вірш «Тирса і хохітва»), Дививсь виста- 
ву «Лісова пісня» у виконанні студентів серед того краєвиду, 
"який, за спогадами сестри Лесі Ольги, «був би найдокладнішою 
декорацією до «Лісової пісні». Вистава справді була унікаль- 
ною, стільки трапилось тут загадкових, на грані містики, неспо- 
діванок. Так, коли після слів Мавки «Солов'ї весільним дзво- 
ном дзвонять» наш музикант мав відтворити ці звуки, раптом 

:на повну силу включився справжній соловей. Русалка вийшла 

«(випадково) мокра з озера... І ще багато дива там було. 

-106



Максим Рильським стояв зачарований. Про свої враження 
він розказує у статті «Слово про Лесю Українку»: б цього ро- 
ку мав щастя побачити оті місця... Ту галявину, на тверде 
переконання волинян, відбувалась дія «Лісової доні» показу- 
вали пень (на жаль, тільки пень!) від дядькового Левового дуба, 
чудесне озеро, з якого колись виринали Русалка й Водяник,. 
берези, на яких любила гойдатися Мавка... Ї я ладен був пові- 
рити, що так воно й було. Увечері я був глядачем незабутньо- 
то видовища, коли студенти Львівського університету викону- 
вали сцени з «Лісової пісні» під відкритим вечірнім небом, на 
поляні, що бачила «лісові великі таємниці». Місцеві люди й 
тості тісно обступили поляну, деякі -- і діти, й дорослі -- пови- 
лазили, щоб краще бачити, на дерева... І здавалось мені, що 
серед глядачів незримо присутня сама геніальна поетеса...». 

Це свято зафільмоване львівським телебаченням, фотокора- 
ми, матеріали зберігаються в Києві, в музеї Максима Риль- 
ського. 

Та в кінці свята сталася прикра несподіванка: Є. К. Лазарен- 
ка нагло викликали в Київ, у ЦК. Ми вже знали, що це біда, 
бо останнім часом вже згущувались над ним хмари. Такий рек- 
тор не задовольняв начальство. 

Надто багато зробив Лазаренко для розвитку національної 
культури: 100-річчя Франка на Дрогобиччині, музей Франка" в в 
Криворівні, урочистості та музей Маркіяна Шашкевича у Під 
лиссі, в університеті щорічні Шевченківські вечори, які не мог- 
ли вмістити всіх бажаючих, аудиторії Франка і Шевченка, де 
на повний зріст стояли скульптурні постаті Гонти й Залізняка, 
і ще багато подібного, Його треба будо прибрати зі Львова, 
І ось почалось.. 

Максим Рильський знав, що діється З Лазаренком. Того 
дня вони говорили довго, серйозно. Поет мав власний великий 
тіркий досвід. 

.На одній із львівських зустрічей Максим Тадейович читав 
вірш із циклу «Зимові записи». Я пам'ятаю, як дрижав його 
голос. 

Вони між нами ходять -- і на зборах 
Розмови проголошують гучні, 
"Вони не знають тонів небадьорих, 
Та очі в них -- пригляньтеся -- склянії... 
Братопродавці з білими руками 
І з чорними серцями -- Ось вони, 
Що вслали анонімними листамн 
Дорогу у кар'єру і чинні! 
І ходять ще! І ще земля їх носить, 
І ми їм досі руку подаєм, 
І піт кривавий їм чола.не росить 
Під каяття нестримним тягарем! 

107



Вірш написаний в новорічну ніч ЗІ грудня 1961 р. Хрущовська 
«відлига» закінчувалась, починався новий наступ на українську 
культуру. На черзі були шістдесятники. 

І пригадалась сцена, про яку розказував мені Малишко, 
що був її свідком. 

..1947 рік. Каганович, тоді «повелитель» України. викликав 

до себе кількох письменників, серед яких -- Максим Рильський. 

Як тільки відчинились двері й письменники ввійшли, Кагано- 
вич зупинив їх гнівним окриком. Так і простояли вони біля 
дверей цілу зустріч. А в глибині кабінету за великим столом 

сидів Лазар Мойсейович, збоку два консультанти: І. Стебун та 
Л. Санов. Каганович грізно допитував Рильського, про які ради 
говорить він у вірші «Я син країни Рад» -- про Центральну 
Раду?! 

Це були чорні, страшні часи. У чому тільки не звинувачува- 

ли Рильського: в ідеалізації минулого в поемі «Мандрівка в 
молодість», у непереборенні «впливів давно розгромлених і 

зліквідованих літературних організацій» (мались на увазі нео- 
класики), шельмували за «оспівування запеклих буржуазних 
націоналістів», за статтю «Київ в історії України», докоряли 
«отруйними обіймами хвильовізму», за те, що добрим словом 
пом'янув Михайла Драгоманова, його статтю «Українська літе- 
ратура, заборонена царським урядом», що Рильський, як і Ми- 
хайло Возняк в книзі про Франка «Титан праці», -- обмежений 
буржуазний об'єктивіст.. Почав бити О. Корнійчук на розши- 
реному пленумі правління Спілки письменників (15--20 верес- 
ня 1947 р.). 

А далі били всі -- і недруги, і навіть друзі, били учні. Це 
був пленум, на якому нещасний Тичина видушив з себе слова 
про «зрив Рильського націоналістичного порядку», де мудрий 
Бажан (лісля трьох вечірніх викликів до Кагановича) мусів 
сказати: «Рильський скочується в націоналістичне болото», зга- 
давши при тому «страшну» постать Михайла Грушевського. 
Його розвінчували одночасно з виключенням зі Спілки письмен- 
ників львів'ян -- поета Петра Карманського і професора уні- 
верситету Михайла Рудницького (17 листопада на відкритому 
засіданні президії Спілки письменників), яких підтримував 
Рильський. А далі пішли наклепи в періодичній пресі, шельму- 
вання на всіх зборах. («Він їм простив? Він їм усім простив?» -- 
Міріам про Месію в «Одержимій» Лесі Українки). 

В кращі часи Рильський ніколи їм не мстився, інакше -- 
«чим я буду від них відрізнятись?» 

Цикл «Зимові записи» закінчуєтсья глибоко ліричного пое- 
зією про дитячі сліди у снігу. Цей вірш йде відразу за остан- 
німи словами цитованого вище рядка: 

108



Нехай їх вітер вічності розвіє, 
Нехай в огні останнім спопеліє 
Наклепника останнього ім'я! 

А наступний, заключний вірш циклу починається так: 
Сліди маленьких ніг на вогкому снігу... 
Як стало тепло враз у серці і навколо! 
Як темні тіні хмар дитя це побороло, 
Що вчора тут пройшло! Яку воно снагу, 
Очам невидиму, у серці пробудило! 

У цьому -- весь Рильський! 
На другий день після закінчення свята Лесі Укранки на 

Волині Ангеліна Кабайда, що виконувала там організаційні 
доручення Є. Лазаренка, несподівано зустріла його в центрі 
Львова і відразу запитала: «Що в Києві?» -- «Спочатку ска- 
жіть, як завершилось все на Волині», -- відповів Євген Ко- 
стьович. | коли вона йому розказала про останній день в Ску- 
лині, аж тоді коротко сказав: «У Києві мене зняли». 

У листопаді 1963 р. Максим Тадейович знову в Львівсь- 
кому університеті, цього разу з нагоди захисту докторської 
дисертації Олега Бабишкіна. Після захисту багато читав Олек- 
сандра Блока. 

У червні наступного року я була в голосіївському будинку 
Рильського. Він лежав смертельно хворий. Біля будинку ліс 
насторожено мовчав. Я сиділа під сосною і плакала. 24 липня 
його не стало. 

Та у Львові він продовжував жити. 27--29 травня 1965 р. - 
три дні в університеті відбувалась республіканська міжвузів- 
ська конференція, присвячена 70-річчю з дня народження пое- 
та. Приїхало багато киян -- Л. Новиченко, В. Іванисенко, 
Г. Сидоренко, С. Крижанівський, М. Грицюта, вчені з інших 
міст України -- Одеси, Дніпропетровська, Херсона, Ужгорода, 
Дрогобича, Рівного. Працювало кілька секцій: «Рильський |і 
світова культура»; «Рильський у літературному процесі»; «Пи- 
тання теорії літератури»; секція мовознавства, секція естетики. 
Понад 50 вчених виступили з доповідями. Конференція засвід- 
чила шану до поета та інтерес до творчості незабутнього Мак- 
сима Рильського. Засвідчила його безсмертя, яким він переміг 
пігмеїв-наклепників. 

Відтоді минуло вже 30 років. А мені зається: варто поїхати 
до Києва, зайти в Голосіїво і.. Велика гостинна кімната. Чор- 
ний рояль. На стіні портрет господаря: він у хутряній шапці, 
трохи легковажно прихиленій набік, хутряний комір. Молодий, 
красивий... Живий! | 

Є люди, подібні до зірок. Зірка вже згасла, зникла, а світло 
від неї ще довгі-довгі роки струмує з високого неба, йде до 
людей, світить їм. Живе! 

Стаття надійшла до редколегії 10.08,95 

109



ТАРАС САЛИГА, м. Львів 

Максим Рильський і Євген Маланюк 

Як в нації вождя нема, 
тоді вожді її ПОСТИ... 

Є. Маланюк 

Десь лід кінець літературно- критичних баталій, у 
1928 р. в умовах безкомпромісних полемік між пролеткуль- 
тівськими масовістами та ваплітянцями і неокласиками, Фелікс 
Якубовський зронив фразу, що українська література має «ці- 
кавого й талановитого поета Євгена Маланюка, учня Донцо- 
ва» |11, с. 22). 

На спростування такої думки довго чекати не довелось. 
«Літературна газета», «Пролетарська правда» та журнал «Кри- 
тика» не забарились із дискусійними матеріалами О. Чепурного, 
В. Гудими та А. Хвилі (Мусульбаса) |2; 3; 8). Члени харківсь- 
кої групи ВУСПП, визнаючи «талановитість і оригінальність 
творчої манери Є. Маланюка», виступили з відкритим листом 
проти позасоціальних оцінок, до речі, які стосувались не тільки 
Євгена Маланюка, а й Володимира Винниченка та Миколи 
Хвильового. 

Зміст листа відкрито демонстрував лояльність до більшо- 
вицької політики і прихильність до офіційної критики, його під- 
писали І. Микитенко, І. Кулик, Михайло Доленго, А. Шмигель- 
ський, Мечислав Гаско, Н. Забіла, Л. Первомайський та А. Ди- 
Кий. 

Андрій Хвиля як критик виразних тенденційно-пролетарських 
позицій мав відповідний погляд і на автора збірок «На білих 
островах», «Під осінніми зорями», «Синя далечінь» і «Тринад- 
цята весна», Він умів у своїх критичних «вироках» підібрати 
такі оціночні критерії, які б говорили і «за», і «проти». Та біда, 
що розставляв акценти так, аби в його позитивних ставленнях до 
обстежуваного факту чи тієї або іншої творчої особи часто вмі- 
щалось якнайбільше політичної провини. Отож, включившись У 
полеміку щодо асоціальності поезії Є. Маланюка, Андрій Хви- 
ля, зокрема, писав: «А хто може сказати, що Маланюк не є 
талановитий? У тім-то й справа, що він талановитий. Що ж тут 
«не приведи Господи» такого страшного? Невже Д. Чепурний, 
В. Гудима такі наївні, що думають, ніби всі наші вороги кри- 
вецькі, сліпенькі, маленькі, дурненькі, а розумних людей там 
чорт-ма? Що ж до соціальної характеристики Маланюка, то ко- 
ли навіть припустити, що Ф. Якубовський тільки всього Й ска- 

(С Салига Тарас, 1996 

по



зав, що то учень «Донцова» -- це, безумовно, дає йому відповід- 
ну соціальну характеристику» |2, с. 20--26). 

Можна б і не апелювати до цього факту, якщо б за критикою: 
Є. Маланюка стояла тільки критика на його адресу, а не щось 
більше. Ревні будівничі нової пролетарської літератури відали, 
що Маланюк в еміграційній «Веселці», яка вийшла у травні 
1922 р. в Каліші, якнайвище оцінив поезію П. Тичини й М. Риль- 
ського. Більше того, він написав поетичний диптих-присвяту 
«Сучасники» («Ще молитесь, далекий брате...» -- М. Рильсько- 
му і «На межі двох епох...» -- П. Тичині) "7, 
Отже, за логікою охоронців «честі мундира» пролеткульту- 

ри, П. Тичина мав би обуритись на Маланюків висновок: «...Від 
кларнета твого -- пофарбована дудка зосталась... в окривавле- 
ний Жовтень -- ясна обернулась Весна», а М. Рильський не по- 
винен би з уст антирадянського поета прийняти за належне: 

Ще молитесь, далекий брате, 
Серед звенигородських піль. 

Ще не стомнлись карбувати 
В коштовних ямбах вічний біль. 
Краси веселий кондотьєре, 
Несете хрест свій там, ген-ген, 
Серед похмуро-рідних прерій; 
Ви -- еллін, схимник і Гогені! 

Навколо хащі й печеніги, 
А в кельї -- тиші ніжний спів, 
Реторти, циркуль, колби, книги 

Ї Ви, алхімік мудрих слів. 

Але і Рильський, і Тичина не реагували. Рильський мовчав і 
тоді, коли Маланюк у грудневому числі «Літературно-наукового 
вісника» за 1926 р. вмістив велике «Посланіє» до нього. Тут 
уже Маланюк судив Рильського за його суспільну пасивність, 
за позицію, виражену словами: «А я б хотів у тиші над вудками 
своє життя непроданим донести», дорікав українській нації за 
її синів, що більше цінять «теплий супокій», ніж борню за дер- 
жавність. 

Володимир Сосюра, який кілька років тому боровся по один 
бік національно-визвольних змагань разом з «імператором за- 
лізних строф» -- Євгеном Маланюком, тобто на стороні Симона 
Петлюри, взяв вогонь на себе -- він написав «Відповідь» -- 

- сувору й злобну інвективу: 

Вирує в кожному краю... 
Уже пливуть грозою тучі.... 
Шановний пане Маланпюче, 
Ми ще зустрінемось в боюі.. 

-. . . . - . - . - - 

» М. Рильському Є. Маланюк присвятив свій твір у січні 1923 р., після 
прочитання його «Синьої далечіні», а ГІ. Тичині -- у листопаді 1924 р, 

Її



Ви перелякані і так. 
Це почуття у вас незмінне 
Ще з тих часів, з тих днів, коли 
Нам росіяни помогли 
Прогнать Петлюру з України. 

Так, ми йдемо... ми прийдем, пане, 
у віршах мойого пеану!.. 
«Симфонія мускулатур» 
вам не такої заспіває... 
Ми вам «Посланіє» згадаєм, 
коли ви станете під мур... 

. г . . 

Критики відразу зреагували громом аплодисментів. Скажімо, 
М. Доленгс писав, що: «В. Сосюра в цій поемі виконав, із прав- 
дивим художнім захопленням, важливе соціальне замовлен- 
ня» |, с. 86). 

Отже, Рильський залишився збоку -- не взяв участі в соц- 
замовленні. Безперечно, йому це запам'ятали. А Сосюра?.. Со- 
сюра підвищив свій «громадянський рейтинг», йому конче тре- 
ба було спростувати своє ліричне одкровення, вилите у вірші 
1924 р.: 

Г тоді я пішов до Петлюри, 
Бо надією серце цвіло, 
Скільки нас, ось таких, попід мури 
Від червоної кулі лягло! 

Тепер Сосюра, наче б мав моральний дозвіл на іншу правду: 

І пішов я тоді до Петлюри, 
бо у мене штанів не було. 
Скільки нас, отаких через журу, 
покидали востаннє село! 

Строфа уже зазвучала не як тяжка політична провина перед 
радянським ладом, а як оправдання, як соціальне звинувачення 
старого часу. 

Максима Рильського заарештували 19 березня 1931 р. У 
в'язниці він вже змушений був згадати Маланюкові вірші. Хоч 
і припертий тяжкими «фактами» енкавеесівських звинувачень, 
він все ж, мов між іншим, говоритиме про них: він не надавав, 
їм значення, він Маланюка майже не знає. Тепер він кається; 
розуміє, що треба було засудити, дати належну відсіч цим 
присвятам. 

М. Рильський писав І квітня 1931 р.: «...Було вже років, зда- 
ється, три чи чотири тому -- коли закордонний український поет 
Маланюк (не знаю -- емігрант чи галичанин) надрукував у 
якомусь органі (здається, в тім же «Віснику»?) віршоване «По- 
сланіє», не називаючи мене на ім'я, але весь час з епіграфами з 
моїх речей і тим самим явно на мене натякаючи, і винуватив 

там мене (мабуть, не тільки мене) з своєї фашистської, націона- 

119



лістичної точки зору в «злочинній» байдужості до «громадських 
справ» (так він їх розуміє), то я не дав йому належної гострої 
відсічі, і гнівну заслужену відповідь почув Маланюк не від мене, 
а від іншого поета -- Володимира Сосюри, що з багном змішав 
убогі й справді таки злочинні ідейки цього співця «меча й хрес- 
та». Це, повторюю, було вже кілька років тому, але ж я міг і 
пізніше -- «краще пізно, як ніколи» -- виразно відмежувати від 
себе прихвосня фашизму, що, очевидно, бачив для себе якісь 
надії повернути мене в свою віру і зробити з мене слухняне 
знаряддя тих, кому він сам служить. Моє мовчання ворожі 
Радянській Спілці кола могли зрозуміти та напевне й зрозуміли 
як небажання говорити, як, може, навіть до деякої міри пота- 
ємне співчуття Маланюкові» |10, с. 85). 

Та цього самозвинувачення для слідчих ДПУ не вистачило, 
і М. Рильський 28 квітня 1931 р. знову згадує Маланюка: «...Я, 
наприклад, ніде ані словом, -- писав він, -- не виявив націо- 
налізму, навіть рр. 1917--18, коли співробітничав у журналах 
«Шлях» та «Літературно-науковий Вісник» (Київський) і готу- 
вав збірку «Під осінніми зорями», -- але ні в кого не було під- 
став бачити в мені людину, здатну для організаційної чи агіта- 
ційної політичної роботи. Недарма не тільки радянська крити- 
ка, а й протилежний табір (Маланюк) сміялися з мого нахилу 
до «ідилій», до «рибальства» ", з моєї далекости до життя. Я 
сам тепер надто добре розумію, що коли Маланюкова лайка для : 
мене тільки приємна, то над докорами радянської критики, яка, 
визначаючи мій талант і технічні досягнення, картала мене за 
неактуальність тем, -- над цими докорами треба було задума- 
тись» (10, с. 99). 

ДПУ працювало без браку: щойно закінчено судовий процес 
над членами СВУ, в якому 12 його членів -- друзів і однодум- 
ців М. Рильського -- С. Єфремова, В. Чехівського, В. Дурдуків- 
ського, Й. Гермайдзе, А. Ніковського, Л. Старицьку-Черняхівсь- 
ку, О. Гребенецького, О. Черняхівського, В. Ганцова, М. Гавлуш- - 
кова, А. Барбара, В. Удовенка було засуджено на кару смерті. 
Тридцять три інших члени СВУ одержали різні терміни тюрем- 
ного покарання. Щоправда, «смертній» дванадцятці вирок до- 
зволялось замінити тюремним ув'язненням. 5 

На лаві підсудних, як писав відомий український вчений Ва- 
силь Плющ, сиділи не лише 45 українських патріотів, -- 
«на лаві підсудних сидів увесь український народ, всі борці за 

" Є, Маланюк до «Посланія» взяв епіграф із  «Синьої  далечіні» 

М. Рильського: «А я б хотів у тиші над вудками своє життя непроданим 
донести». Крім цього, у творі Маланюка е рядки: «Отсе писав мені недав- 
но Юрій Липа: «Рибальські настрої весь час у Рильського -- як не обрид- 
не!», - і 

8-3827 - 13 ; -



його волю й долю в минулому -- оті запорозькі козаки, що бо- 
ролися з окупантами України з півночі, півдня, заходу й сходу, 
оті гетьмани, як Петро Сагайдачний, Богдан Хмельницький, Іван 

Виговський, Ізан Мазепа, які впродовж століть боролися з 
Москвою. Безпосередньо до судової відповідальности були при- 
тягнені діячі визвольних змагань українського народу 1917-- 
1921 рр. на чолі з головним отаманом Симоном Петлюрою, во- 
яки українських армій, повстанці 1920--1924 рр., на лаві під- 
судних сиділи тисячі й десятки тисяч діячів української науки, 
культури... і нарешті мільйони українських селян, які невдовзі 
заплатять за свої «провини» голодовою смертю» |?7, с. 27). 

Отже, судячи М. Рильського, ДПУ щонайменше розрахову- 
вало: і 

1) зізнаннями поета оправдати своє ганебне свавілля над 
цвітом національно свідомої української інтелігенції, над чле- 
нами СВУ; 

2) домогтися від поета самокомпромату власної творчості; 
3) одержати від Рильського критичні оцінки на позитивні 

факти та явища української літератури. 
Звичайно, Є. Маланюк не міг знати, які слова про нього в 

тюремних пояснювальних листах напише М. Рильський і, оче- 

видно, не міг припуститись здогаду про таку високочесну і шля- 
хетно-вирозумілу поведінку поета, котрому «шили справу» із 
найзлочиннішого антирадянського матеріалу, але, що В. Сосю- 
ра включився в негласний конкурс відповідей на «Посланіє» і що 

. Сосюра у цьому організованому органами ДПУ конкурсі пе- 
реміг, Маланюк знав. Знав, що Володимир Коряк назвав його 
«мобілізатором зарізяк з битого шляху», а Я. Савченко -- 
«духовним Квазімодо», знав і багато інших конкретних випад- 
ків, у яких припасовували до нього найзлісніші та найбруталь- 
ніші вирази. 

На усе це він реагував по-своєму. «Історія підсовєтського 
періоду нашої літератури, -- читаємо у його статті «З київсь- 
кого Парнасу останніх літ», -- дасть немало класичних прикла- 
дів «традиційної пристосованости».. в атмосфері совєтського 
сірководня безкарно для своєї артистичної природи, але ми 
вже бачили, коли й досить національної конструкції ліричні 
інструменти немилосердно різали істінно русского камарінска- 
во". | 

Вже не згадуємо зовсім про той історичний випадок, коли 
поет, та ще й «поет українського ренесансу», та ще й екста- 
тично-серафічний лірик цілком таки несерафічно -- «поцілу- 

" Тут мається на увазі тонкого лірика В. Сосюру, який написав далеко 
не ліричну «Відповідь». Малюнок жартував, що тішиться за Сосюру, який 
«хоч щось на нім заробив». 

4



вав пантофлю папи» (в дійсності і не «пантофлю», і не «папи», 
а просто -- реквізований переможцем чобіт розстріляного пов- 
станця)» |4, с. 272|. 5 

При цих суворих оцінках Маланюк розрізняв письменницьку 
працю, диктовану режимом, вимогами партлітературного офіціо- 
зу, і -- працю догодовську, пристосовницьку з власної авторсь- 
кої волі, із запопадливих бажань вислужитись, постати на всю 
висоту зросту свого малоросства. 

Рильський, Тичина, як і Бажан, Яновський, Довженко, влас- 
не їхня художня продукція, в критичних інтерпретуваннях Ма- 
ланюка розглядалась як творча драма митця в умовах деспо- 
тичного суспільства, яке виразно ділило письменницькі сили на 
протилежні табори. 

М. Рильський на цей час за допомогою таких критиків, як: 
Самійло Щупак, був зачислений до табору «націоналістичного 
волюнтаризму», до класових ворогів «радянської дійсності», а 
Володимир Коряк назвав його збірку «Синя далечінь» «апофео- 
зом феодальної ідеології». 

Отож, Рильського «обстрілювали» з двох фронтів. Шкода, 
але Маланюк не міг тоді зрозуміти, що, воюючи за Рильського 
як виразно українського поета, допомагав йому «пролетаризу- 
ватись», стати під прапор соцреалізмівських доктрин. Перебу- 
ваючи між двома вогнями, Рильському не залишалось іншого 
виходу, як перед органами ДПУ дипломатично шукати в собі 
світоглядних провин. Він писав 4 квітня 1931 р. «Еволюцію 
мого світогляду можна змалювати кривою з трьох ліній. Перша 
іде вгору -- в бік революційности -- приблизно до зближення 
з Ніковським, друга -- падіння вниз, у «традиції українства»; 

третя -- після здемаскування учасників СВУ -- хвилясто, зиг- 
загами іде знову вгору. Тут, з одного боку, обивательські 
скарги на «утиски», на тяжкий економічний стан і т. д., а з дру- 
гого -- те, чого тільки сліпий не бачить: могутній зріст індуст- 

ріалізації нашої країни» | 10, с. 88). 
Чи вірили в такі зізнання Рильського? Сьогодні вже безза- 

стережно можна твердити, що якби «сповідь» Рильського була 

й найсокровеннішою, то для працівників спецслужб вона не 
мала суттєвого значення. Важливішим було те, що поет себе 

звинувачує, картає, а це вже стане наукою для інших. 
- Власне, це для Рильського боліло, позбавляло внутрішнього 

спокою, гнітило душу, «Батько пояснював, -- напише через ба- 
гато років йогогсин Богдан, - - що тривале перебування у в'язни- 
ці, одноманітні, від допиту до допиту, повторювані запитання, 
безглузді звинувачення слідчого, усвідомлення власної безпо- 

радності та цілковитої незахищеності -- все це психологічно 

ламало не тільки кволих духом. Уривався терпець, людина 
вже не мала сили перебувати в невідомості щодо своєї подаль- 

8» 115.



шої долі і зважувалась на самообмову, і на гірше, хай буде 
табір із реальним строком, аби тільки щось змінити, тільки б 
припинити це животіння..» |З9|). 

В умовах такої «цілковитої незахищеності» Рильського ви- 
нуватили в націоналізмі та водночас у недостатності національ- 
ного почуття, русофільстві, космополітизмі, навіть ледь не в ре- 
негатстві. «Золотий вік» фальшування літератури, шовіністично- 
го контрабандизму із зореносної столиці, політичної сваволі роз- 
цвітав. 

Для М. Рильського наступила творча криза. Він не хо- 
тів відійти від самого себе, але й не міг ним залишитися. Внут- 
рішній голос говорить одне, а умови диктували інше. Йде бо- 
ротьба за самозбереження, за честь імені та гідність, а з боку 
партлітературно-державного офіціозу -- «агонії». Не писати, 
відкласти перо дорівнювало моральному дизертирству, а то й 

- чомусь більшому. 
Приходить пора вимушеного зламу. «Я енергійно перекла- 

дав, -- писав він, -- атеїстичну та протипопівську поему Воль- 
тера «Орлеанська діва», працював над поемою «Марина» (одна 
глава надрукована в «Червоному шляху», одна -- в «Літератур- 
ному ярмарку», мета якої -- не тільки показати весь жах крі- 
пацтва, а й виявити фальшивість усього панського «лібераліз- 
му» та «любови до народу»; звузив коло особистих знайомств 
до меж сім'ї та кількох приятелів-«собутильників», од усякої 
й літератури, і політики далеких. Ця криза завершилась на 
початку 1931 р. моїм прийняттям «примусової тематики» (вір- 
ші про засівкампанію, першотравнева -- безплатно, до речі, 
написана -- Кантата; плани оперового лібретто на замовлення 
Наркомосу) як єдиноцільної в наш час літературної політи- 
ки» |10, с. 95). 

Певна річ, що поняття «примусова тематика» у покаяльній 
сповіді перед охоронцями соцрежиму М. Рильський не міг 
інакше вжити, як у значенні наче б антонімічному. Насправді 
ж протирелігійна, героїко-трудова і всіляка подібного харак- 
теру тематика на злобу дня для Рильського була тільки приму- 
Совою. 

Напівграмотні кличі «машинізації» та «енергетизації» (ви- 
слів М. Зерова) Максима Рильського підкупити не могли. Він 
просто мусив «здатись», хоч добре знав, що, наприклад, Ми-. 
кола Хвильовий (і не тільки!) уже давно оголосив війну літера- 

турі з-під знамен подібних гасел. «Великій соціалістичній ре- 

волюції, -- Каже його герой, -- завжди бракувало на талано- 
витих поетів-агітаторів, а халтурили всі за гонорар. Ах, як ме- 
ні важко писати про халтуру! Я дивлюсь в майбутнє, а звер- 
таюся до нащадків: -- Заплюйте темну тінь моїх сучасників 

від халтурні». 

116



Для М. Рильського така позиція була самозрозумілою. Він 
стояв під естетичним стягом неокласиків, і уготовані формули 
сучасності були для нього чужими, хоч йому їх і довелося 
прийняти. Але він залишався майстром. Навіть прискіпливий 
цінитель поезії Євген Маланюк писав: «Культури Рильському 
не бракувало ніколи, не бракує тепер і, певно, не забракне до 
кінця його днів. В найризикованіших проявах виконуваних ним 
позатворчих завдань («соціальних замовлень», вірніш -- по- 
ліційно-адміністраційних) Рильський ніколи не спадає зі свого 
культурно-літературного рівня, ніколи не губить свідомости 
майстра, і його літературно-мистецький смак не паралізується. 
Найближчий і, може, найхарактеристичніший приклад -- слав- 
новідома в СССР «Пісня про Сталіна», якої «технічно»-мис- 
тецькі вартості є безсумнівні навіть для найбільш упередженого 
літературознавця. Навіть такі «перлини», як: 

Боротьба за цукровий буряк 
Варта більш, ніж борня з вітряками..» |5, с. 303). 

Цю високу атестацію від Є. Маланюка М. Рильський отримає 
у 1951 р., тобто вже тоді, коли один із них пройде усіма ко- 
лами «щасливого радянського раю», а другий -- «колами капі- 
талістичного пекла». Та істина між ними залишалась істиною. 
Згадаймо, через рік після постанови ЦК ВКП(б) від 23 квітня 
1932 р. «Про перебудову літературно-художніх організацій», 
тобто в час, коли М. Рильський скаже: «Де він, той квітень 
торішній, поміг мені восени здати збірку «Знак терезів», коли 
Рильський перед чекістами вже осудив і засудив Євгена Ма- 
ланюка, він до свого програмного вірша «Декларація обов'язків 
поета і громадянина» пише строфу й про Маланюка, в якій се- 
бе наче категорично йому протиставляє, а в підтексті її на- 

справді бриннть невимовлений біль душі: 
Право -- це слово дрібне! 
От обов'язок -- слово! 
Хай тут легенько ікнеться 
Панові Маланюкові! 
Він із хрестом та з мечем 

(Бутафорська тандита!) -- 
Серп і молот несемо 
Ми у.-світ! 

Недарма, що строфу редактори вилучили чи не з усіх передру- 
ків вірша. Її не надруковано і в 20-томному виданні творів пое- 
та. | 

Максим Рильський і Євген Маланюк -- далеко не надумана 
проблема у нашому літературознавстві. В даній розмові окрес- 
лено її, сказати б, у сюжетах найбільш видимих, у конкретних 
«контактах» двох велетнів української поезії ХХ ст. Але вона 
вимагає дуже глибокого розгляду, наприклад, через певну ти- 
пологічну зіставленість окремих поетичних речей обидвох пись- 

17



менників, через аналіз їх естетичних засад у поглядах на ті 
чи інші проблеми та через різні інші площини. 

На жаль, М. Рильський не мав змоги стежити за творчістю 
Є. Маланюка і добре знати її. Маланюк -- якщо мав, то не 
найкращу. І все ж він жив у вільному світі. Він стежив за всі- 
єю українською літературою, а за доробком М. Рильського -- 
особливо. Він писав про нього статті. На поетову смерть від- 
гукнувся болючим  некрологом: «Максим Рильський помер. 
Один з найбільш справжніх, органічних поетів нашого століт- 
тя (аналогії могли б лише бути з Р.-М. Рільке), але й один з 
найчинніших творців сучасної нашої літератури й культури. 
За останні десятиліття -- це можна ствердити -- виразно ви- 
датний національний діяч. РЕЯ 

..Зі смертю Максима Рильського відходить у вічність іс- 
торична постать письменника, що був архимайстром нашої пое- 
зії, великим- сенйором нашої мистецької культури і людиною 
"щедрого серця та виняткового особистого чару. 

Та й це -- не все. Не головне. Максим Рильський -- в на- 
шу страшну, цинічно-підлу добу був фактично бранцем і за- 
кладником національної культури в лапах немилосердного во- 
рога, який кожної хвилини! -- міг його не лише кинути до бу- 
цегарні з забороною «писати й малювати», а й просто «злікві- 
дувати», змусивши перед тим перейти всі стадії морального 
душогубства: каяття, визнання «помилок», поганьблення друзів 
праці й життя та, хоч і вимушеної, але завжди жахливої хули 
на власний Народ і власну Батьківщину. | 

З пошаною мусимо ствердити над свіжою могилою, що істо- 
ричну ролю закладника нашої культури й нашої духовності, 
ролю, до якої він не був призначений, і до якої, як уроджений 
поет, не був здібний, -- Максим Рильський виконував як свій 
твердий національний обов'язок, ніс, як свою невблаганну до- 
лю: гідно і неослабно до кінця... 

..П якщо в його творчості траплялися «пісні про Сталіна», 
оди до Ілліча, похвали до Маяковського й навіть одна посвята 
Молотову, то автор їх прекрасно знав, що то все -- то така са- 
ма данина, як пиття кумису в ханськім наметі ХІЇЇ ст. І знав 
також, що для нащадків то будуть лише літературні курйози, 
хоч і досить шибеничного стилю... 

Рильський залишався фізично -- живий, і, хоч полонений, 
чим далі, тим виразніше намагався продовжувати ту чинність, 
яку вже не могли виконувати замордовані ворогом Зеров і Фи- 
липович, Нарбут і Леонтович, Курбас і Куліш. 

Без галасу і зайвих жестів. Як той вояк, що до кінця від- 
стрелюється на останній заставі, хоч бачить, що залога вже 
Я а підмога жахливо спізнюється..»  |б, с. 327-- 

118



І. Доленго М. Творчість Володимира Сосюрн // Критика (Харків). 1930. 
М» 4. 2. Критика (Харків), 1928. М» 11. 3. Літературна газета. 1928. Ме 22 (38). 
4. Маланюк Євген. З київського Парнасу останніх літ // Книга спостережень: 
Проза. Торонто, 1962. 5. Маланюк Євген. М. Рильський у п'ятдесятиліття // 
Книга спостережень: Проза. Торонто, І962. 6. Маланюк Євген. Над могилою 
Максима Рильського // Маланюк Євген. Земна мадонна: Вибране. Пряшів, 
1991. 7. Плющ Василь. Спілка визволення України та Спілка української 
молоді. Мюнхен, 1975. 8. Пролетарська правда, 1928. 19 жовт. 9. Рильсекжий 
Богдан.  Лаштуючись в далекий  шлях// Літ. Україна. 1992. І9 берез. 
10. Рильський Максим: написано у в'язниці, рік 1931-й// Київ, 1991. Ме 2. 
11. Шелест Володимир. Буремна поезія Євгена Маланюка. Чікаго, 1965. 

Стаття надійшла до редколегії 10. 06.95 

ЛЮДМИЛА ТАРАН, м. Київ 

Між стилосом і молотом 

(До проблеми самототожності поета: 
Максим Рильський) 

Таки є у поетів пророчі твори -- 1 їхній пророчий сенс 
стає осяжним, буває, далеко після написання. 

Щое 1992 р. молодий Рильський написав сонета «Діана»: 

Заснув Ендіміон на місячній поляні, 
Де смольний дух трави і сосон прастарих. 
До милих уст його, рожевих і пухких, 
Богиня хилиться в нестримному бажанні. 

А сонце вигляне із-за снігів гірських, 
Скупавшися в дзвінкім зеленім океані, -" 
І сором стане їй, незайманій Діані, 

І чуть лиш здалеку її мисливський ріг. 

Так смертного душа у тиші чарівничій 
Розкриє погляд свій і глибинну свою 
Назустріч рідному і заглядає в вічі. 

Так я в час творчости нічого не таю, -- 
Але як день прийде і день мене покличе, 

Я, стилос кинувши, до молота стаю. 

Поезія антологічного плану, вічна тема: творчість та її сто- 

сунок до дійсности. Та твір цей, як на мене, надається й іншому 

"тлумаченню, і ми ще повернемося до цитованого сонета. 

Коли тепер. згадуємо письменників, яких ще не так давно 

називали українськими радянськими «класиками, то так чи 

інакше постає питання: поет і влада, поет.і держава, тоталітар-. 

| Таран Людмнла, 1996 

119



на держава. Художник і свобода, точніше, відсутність зовніш- 
ньої і внутрішньої свободи. Є інший аспект проблеми: доля елі- 
тарної, високої поезії у такому суспільстві. 

Можемо тільки гадати, як склалася б творча дорога Мак- 
сима Рильського, коли б вона розгорталася за тільки їй прита- 
манними законами. Мета держави, у котрій поетові довелося 
все творче життя фактично перебувати на правах «попутни- 
ка» -- попри всі нагороди й титули -- була проста: шляхом 
психологічного й фізичного терору, тотального маніпулювання 
привчити художника до накинених ідеологем, аби він зму- 
шений був «трансплантувати» їх у свій поетичний «організм», 
ізжитися з ними і відтак видавати їх потім за власні пере- 
конання. 

Отже, згадаймо цитований сонет кіна», зокрема рядок 
«Я, стилос (кинувши, до молота стаю.. Здається, драма роз- 
половиненої душі ще відсутня: немає  ртівтУ між «денною» 

працею («молот») і «нічною» («стилос» -- як творчість). Є спів- 
існування праці рутинної та казенної («панщини» заради хліба 
насущного). -- і душевної самовіддачі в слові. Але намічена 
тріщина волею страшних зовнішніх обставин мусила розрос- 

- татися -- і єство поета мусило розколотися, роздвоїтися... 
Є сенс перечитати М. Рильського не тільки розумом істори- 

ка нашої літератури, а й очима сучасного читача. Як на мене, 
існує блискуча спроба поєднати два такі підходи до поетичної 
спадщини радянського періоду: вона стосується творчості П. Ти- 
чини. Маю на оці розлогу статтю В. Стуса «Феномен доби». 
«Писати, що Тичина живіший од живих і мертвіший за мерт- 
вих», було нелегко. Але його горе стало нашим горем, а над 
своїм горем ми можемо мислити, хай ії жорстоко, бо ж «поетів 
геній обернувся проти нього прокляттям, став йому за най- 
більшого ворога, з яким треба було постійно боротися, щоб не 
виявити свій найбільший «гріх» перед добою» -- це з комента- 
ра В. дев на вирок суду з приводу його «Феномена доби» 

с. 
Чи надовго вистачило сил у М. Рильського на «подвійну 

бухгалтерію»? Поетичний інструмент, точніше, духовний інстру- 
мент, -- надто тонкий, делікатний, щоб не здеформуватися від 
силуваного оптимізму, кліше, стереотипів «у рамках постано- 
ви»... 

Згадаймо ФРильського-неокласика. Загалом кажучи, твор- 
чість неокласиків, елітарна їхня спадщина, стала чи не най- 
більшим набутком нашої поезії 20-х років. Їм був принципово 
чужий соціалістичний реалізм-сервілізм, бо ж засади неокла- 
сиків відкидали ужитково-прикладне розуміння мистецтва, ігно- 
рували вимоги поставити культуру на коліна перед «базисом» 

і «масами». Питомою темою для п'яти «нездоланих співців» 

120



була тема мистецтва, призначення художника. Безперечно, особ- 
ливої ваги набрав вплив парнасців. Однак не варто перебільшу- 
вати їхньої ролі, особливої підлеглості неокласиків французьким 
поетам. Було тут зосереддя різнопланових настанов: і спротив 
«сентиментальній кваші» (М. Зеров), і виклик наступові різного 
кшталту лівацьких р-р-революційних форм. Зрештою, цікава 
«еллінізація» внутрішнього світу неокласиків. Античний кут 30- 
ру на життя -- своєрідний знак опозиції, протистояння черво- 
ному хаосові, що був посіяний жовтневим переворотом. Від- 
так -- «ПОЖЕРТИ МУСИЛА НОВА ДОБА», -- як писав М.Зе- 
ров, викінчуючи один із сонетів, присвячених книжникові Гор- 
ленку (1933). На ту пору далеко позаду лишилися ілюзії, омани 
т. зв. українізації зверху.. По життях уже пройшов коток ре- 
пресій. І -- вимушений і болісний процес «вписування», «вжи- 
вання» у реальну ситуацію розпочався. Як свідчення -- інтона- 
ція самовмовляння, самоповчання: так перековувалася душа 
поета. Або, як писав О. Білецький про М. Рильського: «револю- 
ція його випрямила..» Реалії були жорстокими, нищівними. 
Жахливими є і самооблуди поета, що прямували до самооб- 
мов -- і в поезії, і в тюремній «прозі»: маю на увазі «додатко- 
ві свідчення», писані ШФРильським у  Лук'янівській в'язниці 
1931-го. Поет -- як один із тисячі -- мусив стати не внутріш- 
ньою людиною, а зовнішньою. Ця пекельна і трагічна робота 
над власною душею -- поряд зі самозбереженням -- тривала 
чи не до кінця життя. Отже, вимушена зрада митця самому 
собі розпочалася фактично після розгрому неокласиків. А 
неокласичний вишкіл був ніби раптово втрачений поетом, бо 
йдеться, власне, про спосіб сприйняття й відтворення внутріш- 
нього неповторного світу, що ми називаємо поезією... 

Якою постає творчість Рильського 1941--1946 рр.? Відповідь 
на це запитання якнайповніше намагається дати академік 
Л. Новиченко у другій книзі монографії «Поетичний світ Мак- 
сима Рильського» |2|. Відповідні глави названо: «Слово про 
рідну матір» (воєнний період), «Ялова земля» (пора «розквіту» 
сталінізму) і «Третє цвітіння» (післясталінська відлига). Як 
бачимо, очевидною є цілковита залежність поета від «кардіо- 

грами доби» (Л. Новиченко). | 
Наводячи зізнання М. Бажана «Я міг писати, не силуючи 

себе», Л. Новиченко прагне довести, що і Рильському порів- 
няно легше -- в моральному плані -- писалося якраз у роки 
війни, що називалася Вітчизняною... Так, окрасою того періоду 
є «Слово про рідну матір», поеми «Мандрівка в молодість» ії 
«Жага». Дослідник досить детально аналізує здобутки й «не- 
дохопи» Рильського у цих творах, згадуючи і «гріх ілюстратив- 
ности та ідеалізації всього «жовтневого» і радянського» (2, 
с. 37). Коли ж говорити про «віршовану публіцистику» 

121



М. Рильського, то навряд чи можна погодитися з думкою, ні- 
би і вона є «повноцінна лірична поезія», за певними малими ви- 
нятками. Не рятує зразки цієї котурняної продукції те, що во- 

на, на думку дослідника, є «певним стильовим продовжен- 
ням» лінії «Слова про рідну матір» |2, с. 99). Бо ж відмова 

- поета від психологізму, експлуатація чи не поспіль наративних 
структур і загалом зредукованість творчої фантазії з відомих, 
як кажуть, причин -- дали відтак заримовані рядки, позначе- 
ні відвертими трюїзмами й кліше. Та й у тих випадках, де 
М. Рильський, за визначенням дослідника, сягав «органічної 
особистісної тональності», наприклад: «Я слова розгубив по 
дорогах чужих..», «До пограбованого дому..», «На власний 
день народження...» тощо, -- проблематично добачити «досте- 
менного Рильського», яким він був у пору свого неокласициз- 
му. Хіба що найбільшою мірою автентичности позначені поеми 
«Мандрівка в молодість» та цикл «Остання весна». Увесь дра- 
матизм, а то й трагізм ситуації у тому, що, тільки-но почавши 
відтавати душею, поет був змушений знову -- з настанням 
47-го року, -- приховувати себе, відмежовуватися від себе са- 
мого... 

«Ялова земля» -- глава про творчість М. Рильського 1946-- 
1956 рр. Це був період розгромної критики поета і його това- 
ришів. На новому повороті він був змушений «доводити свою 
вірність, або, принаймні, лояльність», -- зазначає Л. Новичен- 
ко. Таким чином, з'явилися вірші, «створені за методом серій- 
ного виробництва і сповнені одноманітних «хвала! хвала!» |?2, 
с. 86). Дослідник, переживаючи «біль за поета і його слово», 
змушений із гіркотою констатувати: «етикетна поезія» Рильсь- 
кого стала виявом звичайного «літературного ремісництва», 
перетворилася на «поквапні віршовані агітки». По-своєму по- 

"ет був до цього готовий: «Хіба не пройшли вони (М. Рильський 
і П. Тичина, та й не тільки вони. -- Л. Т.) вже досить давно 
радянську систему?» |2, с. 16). Власне, йдеться про те, що ціла 
когорта літераторів обслуговувала Хистему, виконувала -- 
більш чи менш талановито -- її замовлення. Гірка правда, що 
її свідчення п'ємо сьогодні великими дозами. 

Л. Новиченкові хотілося б випеченому краєвидові «ялової 
землі» протиставити наступний етап творчості М. Рильського, 
котрий дослідник так і назвав -- за однойменним віршем -- 
«Третє цвітіння». Що ж, на загальному тлі тієї «літератури», 
що ниділа в 50-х роках, може, збірка «Троянди й виноград» 
(1957) і значила щось під кутом зору історика літератури. 
Але на явище культурного життя, навіть на «книгу другої моло- 
дості поета» |2, с. 141) вона навряд чи тягнула. «Нові поезії» -- 
підзаголовок збірки -- треба розуміти, швидше, у сенсі хроно- 
логічному, ніж художницькому. У збірці таки значно менше 

122



ідеологічної «піни», в репертуарі -- переважно пейзажна ліри- 
ка. Та й у той краєвид обов'язково мусила бути вписана «лю- 
дина праці»: «Бригадир», «Дівчата на винограднику» (між ін- 
шим, разючий контраст із неокласицистичним сонетом «У теплі 
дні збирання винограду»!). Не обійшлося й без одробітку «пан- 
щини»: «В Кремлівському подвір'ї», «Чайка над Крем- 
лем» тощо. 

Не можна погодитися із концепцією Л. Новиченка про те, 
що філософське осмислення ідеї краси «у часи його (Рильсь- 
кого. -- .Л. Т.) молодості існувало для нього, головним чином, 
у мистецтві... ії поставало здебільшого у вигляді краси далекої, 
таємничої, болісно недосяжної..., потім це романтичне томління 
за красою змінюється вже реальним конфліктом між нею... і 
накинутим ззовні, а втім, і до певної міри усвідомленим обов'яз- 
ком, і різкі противенства попередніх часів наче знімаються 
умудреним синтезом «красивого» і «корисного», іншими слова- 
ми, переконаним ствердженням єдності духовного і практично- 
го, прекрасного і буденного» |2, с. 114). Знаємо хрестоматійний 
вірш «Троянди й виноград», котрий, за задумом дослідника, най- 
характерніше ілюструє концепцію, на яку покликається він. Та 
цей програмний твір, ця «автологічна, дискурсивна медитація» 
вирішена так простолінійно, голо-риторично, що з одного при- 
кладу розумієш: соцреалізм вимагав від митця послідовного 
сервілізму, остаточного витлумачення «змісту», аби не виникало 
«побічних» ефектів неясности. . До слова, зразковий соцреалізм 
представлений у названому вірші ще й «класичною парою» ге- 
роїв: робітник і колгоспниця.. 

Прагнучи довести, що період «третього цвітіння» -- пора 
«поетичного відродження» творчости М. Рильського, Л. Нови- 
ченко намагається «дотягнути» до цієї оцінки чи не все, що 
було написано поетом у післясталінський час. На жаль, це ма- 
ло відповідає правді. Порівняно з «яловою землею», може, 
останній період і був свідченням «творчого розвитку поета», 
але тільки у цьому сумному невдячному порівнянні. Критик 
силкується трактувати першовзір значно глибше й ширше, ніж 
на це є реальні підстави: і це часто творить зворотний ефект. 
"То ж очевидні натяжки і в таких характеристиках поетики «тре- 
-тього цвітіння», як-от: «пишноткані пейзажі», «саморідні аполо- 
ги» і «мало не антологічні портретні фрески добрих людей». До 
багатозначної структури поетичних образів, до рельєфної «ма- 
терії» та «аури» слова на тому рівні, як це було у Рильського- 
неокласика, він не повернувся ніколи. Узяти до прикладу чи 
деградацію жанру сонета, чи бодай улюблений замолоду при- 
йом -- «звукову метафору», що про неї згадує і Л. Новиченко. 
Надзвичайно рідкісні, наче зовсім випадкові, зблиски «музики 
асонансів», які вирізняв у Рильського ще М. Зеров, свідчать 

123



про заникування версифікаторської техніки, що нею так вір- 
туозно володів поет. 

Згадувалося, що тема мистецтва, культури була визначаль- 
ною для Рильського як неокласика, вона ж є своєрідним тес- 
том на міру художницької свободи загалом й зокрема -- для 
нашого поета. Даремно шановний дослідник не хоче бачити, 
що ця ідея зредукувалася до таких поверхових, риторично-арма- 
турних схем, як маємо у «Діалозі, навіяному дискусією в «Ком- 
сомольской правде»» тощо. І даремно історик літератури не хо- 
че бачити, що «засада верховенства класицистичного раціона- 
лізму», начебто притаманна М. Рильському, була, по суті, 
підміною: бо ж насправді йдеться про верховенство канонів 
соцреалізму, яких послідовно дотримувався поет. Щоправда, 
в межах цього «творчого методу» він зумів створити цілісну й 
більш-менш органічну збірку «Голосіївська осінь». У цьому 
разі слушно говорити про неї як про книжку, «в якій Рильсь- 
кий уперше за багато років «відчинив двері» таким настроям, 
як туга, моральний неспокій і тривога, жаль за тим, що було в 
минулих днях...» |2, с. 132). Це важливий момент. Ще 1945 р. 
Рильський написав «Медитацію», віддавши тугу й жаль її ряд- 
кам. Беру сміливість стверджувати, що так знаходив свій вияв 
істинний і, може, прихований навіть від себе самого настрій, 
який громадився у підсвідомості. Пізніше, в написаному перед 
відходом за вічну межу вірші «Туга за молодістю» (1962), зву- 
чить не лише жаль за всім минулим і проминущим, дорогим, 
рідним, неповторним. Це -- глибоко схована туга за тим, що 
жорстокий час же Ідав поетові самореалізуватися так, як 
заповідалося від Бога: бо ж він дав Рильському рідкісний дар 
тонкого лірика. «Максим Рильський у нашу страшну, цинічно- 
лідлу добу фактично був обранцем і закладником національ- 
ної культури в лапах немилосердного ворога, який кожної хви- 
"лини міг його не лише кинути до буцегарні з забороною «пи- 
сати й малювати», а й просто «зліквідувати», змусивши перед. 
тим перейти всі стадії морального душогубства..», -- писав 
Євген Маланюк |Ї, с. 327--328). Так, світ піймав поета. Ї не 
наша воля вдаватися нині до присудів; але.збагнути уроки 
Рильського, уроки поневоленої душі, страченого дару, таки му- 
симо. Легко тепер говорити багато про що. Ставлю поряд ряд- " 
ки з двох поезій -- до питання про конкретний час і вписування 
художника себе в той час. 1929-й рік: 

Епоху, де б душею відпочить, 
З нас кожен має право вибирати, 

- Найдемо тут до вибору багато 
Народів, царств, богів, людей, століть, 

Але любить, чи не любити те, 
Що вколо нас і в нас самих росте, 
Що творить нас, що творимо самі ми, -- 

124



Лише сліпець, що замість крові в нім 
Тече чорнило струмнем неживим, 
Питаннями тривожиться такими. 

| Далі -- б грудня 1963 р. -- січень 1964 р.: 

Ніч, лампа, роздум, самота, 
Сніги паперу ще німого. 
Спокійна творчості тривога, 
В мовчанні зімкнені вуста, 
Ледь-ледь окреслена мета 
Знов серце манить у дорогу. 

Творити в умовах перманентної межової ситуації, повсякчас 
маючи настанову на «доцільний» і «недоцільний» компроміс, 
звикнувши до трагічної податливості, пластичності душі... -- ми 
також знаємо, що це означає. І щоразу гірко стає, коли наївно 
гадаєш: а що було б, коли... Скільки віри було, які грандіозні 
заміри заповідалися! «А ми ; збудували Арго! Між нами були 
б досвідчені керманичі -- Зерови, і захоплені мрією про золоте 
руно невідомих берегів Тичини... І це було б. мистецтво» (з лис- 
та М. Рильського до М. Зерова від 4 квітня 1923 р.) |З, с. 138). 

І. Маланюк Є. Над могилою Максима Рильського // Маланюк Є, Зем- 
ча мадонна: Вибране. Пряшів, 1991. 2, Новиченко ЛІ. Поетичний світ Мак- 
сима Рильського. К. 1993. Кн. 2. 3. Рильський Максим. Зібрання творів: 
У 20 т. К., 1985. Т. 19. 4, Стус В. Феномен доби. К., 1993. 

Стаття надійшла до редколегії 08. 07, 95- 

М 

ЗОРЯНА КОЦЮБА, м. Львів 

Максим Рильський як перекладознавець 

Внесок Максима Рильського у розвиток української 
культури вагомий, адже у-його особі маємо рідкісне поєднання 
талановитого поета, перекладача та глибокодумного вченого. 
Властиво поєднання, без переваги однієї із граней його таланту 
над іншою. Проте навіть філологам М. Рильський, на жаль, 
відомий головно як поет. Подібна ситуація склалася і з науко- 
вим осмисленням його доробку: поряд з численними працями, у 
яких досліджується творча спадщина Рильського-поета, знахо- 

. димо лише окремі думки про його роботу на терені художнього 
перекладу (нам відома лише єдина грунтовна стаття Г. Кочу- 
ра, присвячена аналізові спадщини Рильського-перекладача 
ПП), а про праці з теорії перекладу вехредияямо на скупі згад- 
ки). 

ФО Коцоба Зоряна, 1996 

125



Однак саме переклади становлять більшу частину творчого: 
доробку М. Рильського. Перекладацька праця поета протягом 
цілого життя окрилювалась щирим уболіванням за долю рід- 
ного слова, бажанням збагатити українську культуру безцінни- 
ми здобутками інших літератур. Ще 1925 р., розповідаючи про 
роботу над «Паном Тадеушем», М. Рильський підкреслив: 
«Перш за все ми повинні б погодитися на тому, що всі дійсно 
великі твори старої культури маємо завести до вжитку нашої 
української мислі, якщо тільки надалі не хочемо залишитись 
«простаками» й провінціалами, творцями цінностей виключно 
«для домашнього вжитку» чи навіть зовсім для нкИтку негодя- 
щих...» |3, с. 691: 

У далеко не повному списку перекладів М. Рильського по- 
над 50 книг, що охоплюють близько 30 літератур і понад 200: 
авторів. 

Уже до перших своїх поетичних збірок «На білих островах» 
(1910) та «Під осінніми зорями» (1918) поет включає по одно- 
му перекладу із Гейне: «От до мене прилетів» і «Ти ніби свіжа 
квітка». У цьому ж 1918 р. в одному з номерів журналу «Шлях» 
було вміщено виконаний у співавторстві з М. Мухіним переклад. 
сатиричної комедії бельгійського поета і драматурга Щарля. 
ван Лерберга «Пан». 

Двома публікаціями 1918 р. завершується підготовча стадія 
перекладацької діяльності М. Рильського, її передісторія. Це 
була, за словами Г. Кочура, лише скромна обіцянка, слабке 
передвістя того, вже недалекого, надзвичайного злету, що о03- 
нан вав новий етап в історії українського перекладу |Ї,. 
с 

Протягом першої половини 20-х років М. Рильський перекла- 
дає ряд творів для антології російської поезії, для вибраних 
творів В. Брюсова та О. Пушкіна українською мовою. Майже 
водночас починає перекладати з польської та французької мов. 
У 1924 р. з'являються перші. згадки в пресі про його працю над 
перекладом «Пана Тадеуша» А. Міцкевича, а перші публікації 
цього перекладу датуються 1925 р. 

Тоді ж поет написав і вірш про цей видатний епічний твір: 

І знов «Тадеуша» я розгорнув, 
Розклав папір, вікно завісив синє, 
Знов шляхта гомонить передо мною, 
Драпується у романтичність Граф, 
Знов ріг мисливський грає над борами 

І кида в небо тріумфальний клич. 
Знов я дивую майстрові, що вмів 
Такою певною вести рукою 
Свавільне панство. Знов слова, міцні, 
Як темна мідь, у тиші залунали |?2, т. 1, с. 255). 

126



Перед нами постає творча лабораторія М. Рильського, який 
умів «вживатись» у творіння іншого поета і робити його деякою 
мірою своїм. 

Переклад поеми А. Міцкевича, як і творів О. Пушкіна, фран- 
цузьких класиків, вимагав неабиякої майстерності. М. Рильсь- 
кий блискуче виконав це важке завдання, що потребувало ба- 
гатьох років наполегливої праці. Він передав епічний розмах 
А. Міцкевича в описах життя й побуту польського народу, від- 
творив своєрідний гумор поеми, а також картинність одного з 
найкращих творів польської літератури. Саме цей переклад. 
М. Рильського здобув найвищу оцінку: 1949 р. -- премію польсь- 
кого ПЕН-клубу, а 1950 р. -- Державну премію СРСР. 

Аналізуючи переклад «Пана Тадеуша», Г. Кочур виділяє 
характерні риси Рильського-перекладача: недовіра до експери- 
менту, до неходжених доріг, схильність до традиційних розв'я- 
зок (адже не погодився він із пропозицією В. Самійленка від- 
творити широку епічну манеру А. Міцкевича українським на- 
роднопісенним розміром). Його сила у віртуозному володінні 
класичним віршем, бездоганному стилістичному такті, диво- 
вижному багатстві та яскравості мови |Ї, с. 14). 

Крім перекладу «Пана Тадеуша», М. Рильський дав укра- 
їнським читачам зразкові переклади інших творів А. Міцкеви- 
ча, Ю. Словацького, Ю. Тувіма. 

У збірці «Вибраних творів» А. Чехова (1927) було опублі- 
ковано першу солідну статтю М. Рильського- -перекладознавця 
«Чехов по- -українському», з якої видно багатий творчий дос- 
від і широкі знання молодого автора. М. Рильський починає 
свою працю (яка була результатом його редакторської роботи 
над українськими перекладами з Чехова) з того основного, що, 
за його переконанням, має зробити кожен перекладач, беручись 
до роботи, -- зрозуміти письменника в цілому, простежити фор- 
мування авторського стилю, провести паралелі до творчості ін- 
ших майстрів слова і лише тоді вирішувати конкретні пробле- 
ми перекладу |2, т. 16, с. 183--186). 

Уже в цій праці виявляється хист М. Рильського говорити 
про тонкі професійні питання зрозуміло, образно й дотепно. 
Ось, наприклад, спостереження над стильовими особливостями 

- прози А. Чехова: «Ранній Чехов, ідучи дорогою, і квітку зірве, 
понюхає та й кине, і на метелика полюбується, і на ворону гру- 
дочкою кине; пізній Чехов іде до мети не збочуючи, і Коли на 
початку розповіді в нього «висить на стіні рушниця», то в кін- 
ці вона доконче таки «вистрелить». Отже, перекладаючи оті піз- 
ніші, достигліші його твори, треба особливо стерегтись будь- 
якого приоздоблення, доповнення, хоч би воно й видавалося пе- 
реминааневтя доречне, законне, влучне чи ще там- яке» |2, т. 16, 
с. 186) 

127:



Не минає автор і проблем суто мовних, безперечно, тісно 
пов'язаних з проблемами перекладацькими. Говорячи про зба- 
гачення лексики, М. Рильський, крім відомих способів -- випи- 
сування з книжок і записування з уст, -- указує перекладачеві 
на «три допоміжні стежки» пошуку слова. Перша -- поширю- 
вати значення слова, давно вживаному слову надавати нового 
відтінку, суто конкретне слово переводити у сферу абстрактних 
категорій. Друга -- вивчення усіх значень слова в його історії. 
І третя стежка -- неологізми, «ковані слова» -- «свідомі й не- 
свідомі, аби щасливі -- це живий фермент у мові, запорука її 
розвитку, цвіту й буяння» |2, т. 16; с. 191--192|. 

Цікавими і повчальними є спостереження М. Рильського над 
особливостями чеховської фрази, словопорядку, мелодією йо- 
го творів, характерними рисами синтаксису, що різнять укра- 
їнську та російську мови і водночас викликають труднощі при 
перекладі. 

Цінний ії останній розділ праці, присвячений проблемі від- 
творення народної мови. Це передача каламбурів, гри слів, 
на звуках побудованих дотепів, зумисне зіпсованого мовлення 
героїв, народної говірки тощо, а також особливостей перекладу 
народної мови деяких персонажів А. Чехова саме по-українсь- 
кому. У передаванні народної мови, як підкреслює М. Рильсь- 
кий, «боялись ми, проте, і уникали того, що надто сміливо ро- 
бить, наприклад, Аполлон Григор'єв у своїм цікавім "перекладі 
«Ромео і Джульєтти» Шекспіра: Джульєттина мамка говорить 
у нього такою замоскворіцькою гутіркою, що, хоч воно і про- 
диктоване законним бажанням віддати «простонародність» її 
мови, читач інколи ніяк не може повірити, ніби живе тая мамка 
«у розкішній Вероні» |2, т. 16, с. 202). 

цьому ж таки 1927 р. виходить у світ перше українське 
видання вибраних творів О. Пушкіна, в якому вміщено ряд 
перекладів лірики, зокрема «Пам'ятник», «Три джерела», «Еле- 
гія». А незабаром М. Рильський перекладає також епічні твори 
видатного поета. Так, до 200-річчя смерті поета з'являється ок- 
ремим виданням переклад «Євгенія Онєгіна». Йому також нале- 
жать переклади: «Мідний вершник», «Бахчисарайський фонтан», 
казки та кращі ліричні вірші О, Пушкіна. 

Праця над перекладом «Євгенія Онєгіна» сповнювала 
М. Рильського глибокими емоціями, відбитими у віршах та чис- 
ленних висловлюваннях, зокрема у короткій статті-інтерв'ю 
«Творча радість», де.він писав: «Я не перший рік перекладаю 
Пушкіна... Скрізь намагався я, віддаючи можливо точно і ха- 
рактер лексики, і семантику, і звукове "забарвлення, дбати про 
максимальне відображення того, що в даному творі є, кажучи 
кучеряво, художньо домінантного, жертвуючи іноді другоряд- 
НИМИ рисами Але тільки працюючи над «Онєгіним», я побачив - 

128



у ньому таке гармонійне поєднання логіки, образу, звуку, що 
кожна «жертва» викликає буквально біль. Через те ні один 
переклад не давав мені такої радості і такої муки» |2, т. 16, 
с. 206). і 

М. Рильського цікавила й історія перекладів творів О. Пуш- 
кіна українською мовою. На ШПушкінському пленумі Спілки 
письменників України, який відбувся 16 лютого 1937 р., М, Риль- 
ський виголосив доповідь, що лягла в основу статті «Пушкін ук- 
раїнською мовою». У цій праці автор висвітлює історію перек-: 
ладання О. Пушкіна від перших спроб Л. Боровиковського,. 
Є. Гребінки, С. Руданського, від перекладів М. Старицького,. 
В. Самійленка, М. Чернявського, І. Франка до кращих зразків. 
сучасних йому перекладів. 

Поет говорить і про ті труднощі, що постають перед перекла- 
дачами загалом і перед перекладачами О. Пушкіна -- зокрема. 
Основними принципами при перекладі О. Пушкіна, як наголо- 
шує М. Рильський, були: додержування висоти сучасного розу-. 
міння перекладу, збереження віршової структури, метру, ритму, 
строфіки, порядку рим, не кажучи вже про елементарні вимоги: 
до перекладача: передача стилю, тону, характеру, а отже, ідей-, 
ного забарвлення твору |?, т. 16, с. 22ЇЇ. нава 

У російській класиці, безсумнівно, О. Пушкін був предме- 
том творчих захоплень М. Рильського, однак низку перекладів. 
він здійснив і з поезій І. Крилова, М. Лермонтова, М. Некрасо-: 
ва, В. Брюсова, у співавторстві переклав «Горе от ума» О. Гри- : 
боєдова. є 

Широтою й фундаментальністю відзначається його добір, 
творів з французької літератури, яку він досконало знав.ї лю-- 
бив. Серед перекладів -- віршовані п'єси. «Сід» П. Корнеля, 
«Федра» Ж. Расіна, «Мізантроп» Ж.-Б. Мольєра, «Орлеанська : 
діва» Вольтера; «Ернані» та «Король бавиться» В. Гюго, «Сіра- - 
но де Бержерак» Е. Ростана, лірика А. Мюссе, Т. Готьє, П. Вер- 
лена (загалом внесок М. Рильського в антологію французької 
поезії становив близько 20 перекладів із різних поетів, хоч у 
друк потрапила менша частина). А ще ж були «Король Лір» та 
«Дванадцята ніч» В. Шекспіра, «Пекло» Данте (спільно з. 
П. Карманським), численні зразки лірики Й.-В. Гете, Г. Гейне,, 
книга «Сербські епічні пісні» та сучасною українською мовою 
перекладене «Слово про Ігорів похід». Перекладав поет і ба- 
гатьох своїх сучасників. 

Однаково вартісні прозові переклади М. Рильського -- «Ту- 
нель» Келлермана, новели Мопассана, роман «Саламбо» Фло- 
бера, оповідання Тургенева. | о | 

М. Рильський був також редактором багатьох перекладів, 
зокрема О. Пушкіна, М. Гоголя, М. Лермонтова, А. Чехова (ук- 
раїнською мовою), А. Міцкевича, Ю. Словацького (українською 

- 

д-зат 129



та російською мовамн), Т. Шевченка, І. Франка, Лесі Українки 
(російською мовою). | 

У 1954 р. М. Рильський у співаторстві з П. Антокольським 
та М. Ауезовим підготував доповідь на П Всесоюзний з'їзд 
письменників «Художні переклади літератур народів СРСР». 
Окремі положення цієї праці увійшли до виголошеної на ТУ 
Всесвітньому конгресі славістів у Москві (1958) доповіді «Ху- 
дожній переклад з однієї слов'янської мови на іншу», яка була 
невним підсумком діяльності М. Рильського-перекладознавця. 
За кожним твердженням цієї праці відчувається глибоке мислен- 
ня, широкий світогляд, знання безлічі «підводних каменів» пе- 
рекладацької справи, бездоганний художній смак і стилістич- 
не чуття. Згодом ця доповідь стала частиною основної теоретич- 
ної праці М. Рильського «Проблеми художнього перекладу». 

Однією з важливих рис таланту перекладача М. Рильський 
вважав здатність уживатися в інонаціональну мовну стихію, а 
отже, у світ психології, літературних традицій та індивідуальної 
манери перекладуваного поета. З цього приводу він писав: «Пе- 
рекладач поетичного твору передусім повинен бути сам пое- 
том -- з властивою поетам здатністю перевтілюватись, від- 
гукуватись на часто несхожі одне на одне літературні явища, 
бути чутливим, як пушкінське «Зхо»...» (2, т::16; с; 2941. 

Різко вступає М. Рильський в полеміку з російським пись- 
менником Є. Пермяком, який у статті «О переводчиках» твер- 
див, що письменники пишуть оригінальні твори, а перекладачі 
їх повторюють іншою мовою. Отже, не відтворюють, а тільки 
ловторюють? -- запитує М. Рильський. «Може, автор статті, -- 
продовжує він, -- не відрізняє перекладачів художніх творів 
від перекладачів ділових паперів чи навіть машин, що пе- 
рекладають» |2, т. 16, с. 326). М. Рильський переконливо дово- 
дить, що перекладач -- теж письменник, справжній художній 
переклад стає надбанням рідної літератури і відіграє важливу 
роль у збагаченні рідної мови. 

Не раз повертався Максим Тадейович і до питання про суть 
творчої індивідуальності перекладуваного поета, а звідти і про 
точність у відтворенні духу і стилю оригіналу, винахідливість 
у передачі ідіом, відсутність безкрилого копіювання та ін. Так, 
у згадуваній праці «Проблеми художнього перекладу» він ви- 
соко оцінював дослідження А. В. Федорова «Введение в теорню 
перевода», хоч і підкреслював, що автор розглядає проблему 
перекладу як лінгвістичну, «випускаючи з уваги, що це насампе- 
ред проблема мистецька». І одразу ж починав дискусію щодо 
тези А. В. Федорова, що переклад повинен «висловити точно і 
повно засобами однієї мови те, що вже висловлене засобами ін- 
шої мови у непоривній єдності змісту і форми». Щодо повноти, 
зауважує М. Рильський, то, «перекладаючи англійські сонети 

130



слов'янськими мовами, неможливо повно відтворити оригінал 3 
його короткими, односкладовими словами, доводиться жертву- 
вати другорядним в ім'я головного, Перекладів без жертв не 
буває. «Точної» За цим словом приховується небезпека букваль- 
ності... Ми наполягаємо на старій гадці: треба перекласти «не 
букву, а дух», треба пам'ятати ще гоголівську вказівку про 
те, що для наближення до оригіналу слід інколи відходити від 
нього» |2, т. 16, с. 280). Доповнює і уточнює цю думку М. Риль- 
ський у доповіді на республіканській нараді перекладачів: 
«Вільність перекладу, при якому передається тільки дух тво- 
ру, може перейти в довільність, «свобода» -- в «произвол»» |З, 
пеСТО, с. 921. 

Властиво, через усі його праці проходить думка, що пере- 
кладач у кожному конкретному випадку повинен дотримуватися 
почуття міри, зберігати особливості оригіналу, але без на- 
сильства над рідною мовою: 

І в ті рядки, що на папері стали, 
Ти маєш влучити, мисливцю вдалий 
І кревним людям принести, як друг. 

Не вбити, ні! До всяких аналогій 
Межа буває, і треба, щоб слова 
З багатих не зробились убогі, 

Щоб залишилась думка в них жива 
І щоб душі поетової вняв 
На нас, як рідний, з чужини повіяв |2, т. 2, с. 365). 

Численні й влучні міркування та спостереження автора вта- 
ємничують читача у «секрети» перекладацької майстерності. 
Такий, наприклад спеціальний розділ у статті «Проблеми ху- 
дожнього перекладу», присвячений «небезпекам і труднощам», 
з якими часом стикається перекладач. Серед них -- рід іменни- 
ків, який у мові оригіналу може драматично або й комедійно 
не відповідати родові аналогічного слова у цільовій мові. Так, 
у вірші Щарля ван Лерберга дощ малюється у вигляді чарів- 
ної дівчини. Це зрозуміло, адже дощ (Іа ріцшіє) французькою 
мовою -- жіночого роду. А українською і російською -- чоло- 
вічого. Єдиний вихід, який знайшли перекладачі (М. Рильський 
і В. Брюсов) із цієї ситуації, -- змінити образ: дати дощ у виг- 
ляді прекрасного юнака. | | 

Ще одна небезпека, що чигає на перекладача, особливо з 
близькоспорідненої мови: міжмовні омоніми. Наприклад, ук- 
раїнська лексема «баба», на відміну від російської, -- це ста- 
ра жінка, а тому перекладати російське «молодая баба» як «мо- 
лода баба» (а не «молода жінка», «молодиця») -- безглуздя. 
Чи, скажімо, польське «ріїпу», що є відповідником українського 
«пильний», дало привід одному перекладачеві словосполучен- 

9г і 131



ня «пильна робота» передати російською мовою як «пьмльньй 
труд», хоч російське «пьльньй» має значення «вкритий пилом, 
запорошений». 

Щодо передачі іноземних текстів у перекладі, то М. Риль- 
ський однозначно стверджує, що їх слід залишати недоторка- 
ними. 

Теоретичний і практичний інтерес становлять роздуми вче- 
ного про еквіритмічний та еквілінеарний переклад, складні пи- 
тання відтворення мовного колориту в перекладі тощо. 

Один з розділів своєї праці М. Рильський присвятив власній 
практиці перекладання «Євгенія Онєгіна», «Мідного вершника», 
лірики О. Пушкіна. Вчений також звернув увагу на творчий 
внесок українських поетів-перекладачів у відтворення україн- 
ською мовою творів В. Маяковського, Дем'яна Бєдного, 
М. Тихонова, М. Ісаковського та ін. 

Поряд з розглядом найширшого кола питань, пов'язаних: з 
перекладами світової літератури українською мовою, значну 
частину його спадщини становлять праці, в яких аналізуються 
переклади творів українського письменства (передусім поезії 
Т. Шевченка, І. Франка, Лесі Українки) російською мовою. Не 
обійшов увагою вчений і два російських переклади «Енеїди» 
Ї. Котляревського -- І. Бражніна та В. Потапової. У всіх 
працях він був однаково зацікавленим і компетентним. 

Крім того, М. Рильський перекладав російською мовою свої 
вірші; у його бібліографії налічується близько 20 автоперекла- 
дів. 

Мистецтво перекладу невіддільне від проблем культури мо- 
ви та лексикографії. Заслуги М. Рильського у цих галузях ві- 
домі, хоч сам академік і не вважав себе мовознавцем. Практич- 
но жоден із тогочасних словників не обійшовся без участі вче- 
ного. Теоретичні погляди М. Рильського на згадані мовознавчі 
питання зафіксовані у працях «Словник і питання культури мо- 
ви», «Про російсько-український словник», «Мова нащої про- 
зи», «Про іноземні слова» та інших численних статтях, оглядах, 
рецензіях. 

Вагомий творчий і науковий доробок М. Рильського у царині 
художнього перекладу та перекладознавства, осмислення якого 
(а працювати є над чим!) буде гідною шаною людині, митцеві, 
вченому, якому сучасна школа українського -- і не тільки ук- 
раїнського! -- перекладацького мистецтва значно зобов'язана 
своїм розквітом. 

1, Кочур Г. Штрихи к портрету Максима Рильского // Мастерство пе- 
ревода: Сб, М., 1970. С. 7--28. 2. Рильський М. Зібрання творів: У 20 т. 

7», 1983--1987. 3. Рильський М. Адам Міцкевич та його «Пан Тадеуш» // 

нття і революція. 1925. М» 3. 
ев де Стаття надійшла до редколегії 10, 09. 95 



З діаспорної полиці 

ВОЛОДИМИР ШЕЛЕСТ, м. Оттава (Канада) 

Поезія Леоніда Мосендза 

Леонід Мосендз увійшов в українську літературу в 
добі її поновного відродження після української революції 
1917--1920 рр. Його особиста палка вдача й нахил до філософіч- 
них міркувань, складна ситуація, у вирі якої перебував, і туга 
за батьківщиною -- це ті основні чинники, що розширили межі 
його світосприймання та вказали напрям до літератури. Можна 
сказати, що першу серйозну пробу творчих сил у поезії Мосендз 
здійснив уже на еміграції. Ті перші поетичні проби він грунту- 
вав на зразках київської школи неокласичного стилю, започат- 
кованої відомою групою українських неокласиків -- М. Зеров, 
М. Рильський, П. Филипович, М. Драй-Хмара, 0, Бургардт 
(Ю. Клен). 

Особливо захоплювався Мосендз творчістю Максима Рильсь- 
кого, який саме тоді вирізнявся в літературному колі неокла- 
сиків особливостями поетичного вислову, і Мосендз не випадко- 
во звернув на нього увагу. Тут же слід вказати, що згадана ки- 
ївська школа неокласиків мала у Празі своїх послідовників се- 
ред гуртка тамтешніх українських літераторів і впливала на 
розвиток української еміграційної поезії, звертаючи її до дже- 
рел кращих зразків поетичного змісту й форми. Цього й тре- 
ба було Мосендзові для висловів думок, що впливали навкру- 
ги питань і проблем тогочасної дійсності. 

Питання були складні. Для того, щоб їх належно висловити і 
не звернути на віршовану публіцистику, яка могла б заглушити 
привабу поетичного звучання, -- був потрібний справжній мис- 
тецький хист. Крім того, перед Мосендзом як поетом стояла 
дилема: чи поетичну тематику втримувати лише в межах укра- 
їнського виміру, чи висувати її поза українські територіальні 
межі й тим самим наближатися до тем загальнолюдського, 

СО Шелест Володимир, 1996 

135



світового поетичного мистецтва, вкладаючи в нього й свою куль- 
турно-духову частку. 

осліджуючи ранню поетичну творчість Мосендза, бачимо, 

що в поезії він намагався відбивати ті мотиви, які були най- 
ближчими його почуванням. Це мотиви покидання батьківщини, 

що з'явились у час його перебування у Ченстохові, зараз же піс- 

ля еміграції. 
На інженерних студіях у Подєбрадах він не покидав поезії. 

Він виступив там на літературному вечорі 5 липня 1924 р. з 

уривками зі своєї поетичної праці «Вічний корабель». Мотив 
«Вічного корабля» -- це мотив добре відомої легенди про «ЛІі- 
таючого голландця», яка віддавна привертала до себе увагу 
багатьох митців. Захоплювалися нею поети і прозаїки, а компо- 

зитор Ріхард Вагнер під час своєї подорожі 1839 р. з Піллау 

до Лондона через Північне море поклав собі за мету збагатити 
її ще й тонами музики. . 

У «Вічному кораблі» Мосендз змальовує сумну долю слабо- 
духого купця Ганса ван Лооса, котрий відмовився боротися ра- 
зом з мешканцями свого міста проти іспанських напасників і за- 
здалегідь готувався покинути рідну країну, щоб знайти спокій і 

вигідне життя за океаном. За це його картала власна родина, 
оскільки не хотіла покидати місць, «освячених предками»: 

Ти собі іди, 
та це ганебний буде вчинок -- 
лишити край батьківських могил... 

Ганс ван Лоос з одним сином і гуртом подібних собі шука- 
чів спокою за морями відплив від рідних берегів. Відплив на 
вічне блукання десь коло Рогу Доброї Надії, бо за гріхи втечі 
його корабель ніколи не знайде пристані: 

«ти віднині 
блукатимеш в просторах моря 
цим галеотом без упину... 

Мосендз 1930 р. надрукував у «Літературно-Науковому Віс- 
нику» вірш уже іншого змісту «Що перед океаном каравеля?». 
Тут він узяв інший акорд, яким деякою мірою можна виправ- 
дати вчинок Ганса ван Лооса: 

Що перед океаном каравеля? 
-- Безсила тріска в просторах забута. 
Але вона моїм велінням скута 
І мчить до гір західних «Мія Стелля». 

Нехай на сході доля нас завела, 
Та закувать проте не встигла в пута... 
На захід, каравельо! Східня скрута | 
не перейде через Сарганські зела. 

О, лет часу! О, простори безкраї! 
В вас розплилась остання крапля болю. 
Могутня хвиля ходить, виграває. 

134



І плюскотом віщує близьку волю, 
Таку жадану: стануть за метою, 
За пінним пасмом грімкого прибою. 

Зі змісту наведеного вірша випливає, що Мосендз почав 
глибше вдумуватися в причини емігрантської долі й хитався 

між протиріччями. Бо, йдучи за тематичним стрижнем, що йо- 
го він розвивав у своїй поезії майже до кінця життя, бачимо, 
що між «Вічним кораблем» і «Канітферштаном» були поезії, 
в яких Мосендз робив спроби поетичної дискусії зі самим со- 
бою на тему покидання батьківщини й відходу на еміграцію. 

Можна ствердити, що ранній період поетичної творчости Ле- 
оніда Мосендза позначений творчою різноманітністю. Наприк- 
лад, працюючи над тематикою якогось циклу і не знаходячн 
відповідної розв'язки, він залишав ту тематику на певний часі 
заглиблювався у щось інше, в якусь поетичну формальність, 
як «Сонет сонету», або линув у космічну даль думками. Ча- 
сом вдавався до мови математичного інтегралу, то знову по- 
вертався до земних тем -- оповивав свої почування смутком і 
посилав їх разом з поетичною уявою в простори батьківщини, 
щоб зводити давнє з сучасним. Святослав Гординський писав 
з приводу цього у рецензії на збірку поезій Л. Мосендза «Зоді- 
як»: «Мосендза не легко вкласти в рамки якогось поетичного 
напряму. Можна б при цьому сказати, що його поезія, як і ба- 
гатьох сучасних наших поетів, втримуючи формально загально- 
прийняті класичні закони версифікації, намагаєтья заповнити 
їх романтичним змістом. Мосендзів романтизм (проявляється 
передусім у своєрідній «філософії космосу» та в намаганні вир- 
ватись у світові простори. І там, і тут автор залюбки вживає 
астрономічних або географічних назв: вони надають віршам 
широкої образності й одночасно розбурхують фантазію... Побіч 
цих тем у Мосендза стрінемо й історіософічні, такі улюблені 
сучасними нашими поетами, що прагнуть знайти розв! язку ба- 
гатьох національних проблем минулого, теперішнього й май- 
бутнього» (12, с. І3). 

Ця творча різноманітність, передусім у поетичній тематиці 
Мосендза, є додатним показником ширини його спостережливос- 
ті й універсальності в засобах поетичного засягу, що також є 
мірилом його інтелектуального рівня. Ця різноманітність не 
перешкоджала йому втримувати відповідне сліввідношення між 
основним і другорядним. Це стосується більшості його поезій 
(«Сонет сонету», «Ми були», «На лекції математики» та ін.). 

Для прикладу розглянемо вірш «На лекції математики», на- 
писаний, як випливає зі змісту і самої назви, під час студій в 
Українській господарській академії: 

Навіщо, канторе учений, 
Ця злісна павза, злісний рух? 

135



Чи ж не твоїм взірцем надхненний 
-Стремить в зеніт звитяжний дух? 

Сувору мову інтегралу 
Мотор у пісню перелив -- 
Яку ти можеш більшу славу 
укласти в блідність власних слів? |7, с. 13|. 

Цього вірша Мосендзів колега по академії Є. Маланюк"'ви- 
користав як аргумент у своїх доводах про те, що Мосендз не 
був поетом, ні письменником з покликання, бо дійсним покли- 
канням Мосендза, на думку Є. Маланюка, були прикладні нау- 
ки. Але Є. Маланюк все ж визнає, що Мосендз «був одним з 
найцікавіших письменників 30-х років», «піонером у своїй те- 
матиці і стилі». Другий вірш, також не пов'язаний з якимось 
циклом, -- це «Сонет сонету». В ньому автор зробив спробу 
надати абстрактним поняттям стислого шліфованого вигляду. 
Це є доказом Мосендзового шукання форми, Б. Кравців писав, 
що форма сонета «відповідала прецизній та організованій вдачі 
Мосендза і його стислому спрямуванню науковця» |5, с. 11). 
деко Улюблений мій -- різьблений сонет, 

Коштовний подарунок з ренесансу: 
Серед нової зброї декадансу 
Блискучий все його вузький стилет. 

Обчислений і точний, як брегет, 
В гойданні слів сформованого трансу 
Покірний зовам кожного нюансу -- 
Він відбива ряд дорогих сильвет.. |8, с. 100). 

Далі в цьому сонеті Мосендз згадує видатні імена доби 
Ренесансу: Данте, Петрарка, Тассо та ін. Доба Ренесансу, ма- 
буть, привертала творчу уяву Мосендза не тільки формальними 
приписами сонетної віршобудови, а й усіма іншими своїми про- 
'явами в царині гуманістичної думки. 

Досліджуючи поезії Мосендза, спостерігаємо процес його 
зростання як поета, еволюцію його творчої лабораторії. Це сто- 
сується як тематики, якій він надавав перевагу, так і зразків, 
якими наближався до творчих манер інших поетів. Для прик- 
-ладу наведемо деякі строфи Мосендза і Рильського: 

: «Ми всім були колись»... блукає зір 
По жменьках попелу в німім музеї... 
А там, за склом вітрин, життевий вир, ; 
Кипить життя в життєвім апогеї (Л. Мосендз). 

Ми ще ніколи не були собою, 
, Не піднімали стяга на морях, 

Ні по чужих невиданих краях, | 
Де квіти квітнуть барвою новою (М. Рильський). 

Лише шляхи майбутні без границь. 
. Ї, якби все минуле ми й забули, 
Прийдешній вік нас будить снломіць: і 
«Ми будем, хоч бн й ніколи не булн» |9, с. 402. 

136



Народи й царства, Днів і поколінь, 
Моря дзвінки, Дивуйтесь не могутнім. 
У давнім ваше, наше у майбутнім. 
Для вас земля, а наша далечінь (11, о, 10--11). 

Їз наведених прикладів видно, що подібність помітна не 
тільки в підході до історіографічної тематики, а й у компози- 

- ційній манері. Наведені уривки мають спільні слова. Наприкін- 
ці автори доходять одного оптимістичного висновку: «Ми бу- 
дем...», «Наше у майбутнім...». 

Вже згадано, що в поезіях Мосендза подекуди зауважується 
нахил до «космізму». Тему космосу знаходимо і в інших поетів: 
у поезіях Тичини («В космічному оркестрі», «Міжпланетні інтер- 
вали»); у Зерова («Діва», «Скорпіон», «Близнята», «Вод- 
ник») -- об'єднані спільною назвою «Зодіак». Під такою самою 
назвою («Зодіак») Мосендз видав збірку своїх поезій. 

Отже, тема космосу з'явилась у поезіях Мосендза не внаслі- 
док його студій у ділянці прикладних наук, а швидше внаслі- 
док знайомства з творчістю інших відомих поетів. То була 
тогочасна мода. Тема космосу надавала поетичній уяві динамі- 
ки й простору, як це видно в поезії Є. Маланюка: 

Так зродився ти з хвиль злотосиніх космічних вібрацій, 
Метеором огнистим ударив в дніпровські степи... |б, с, 13). 

У поезіях Мосендза, як і в інших українських поетів-емігран- 
тів, котрі створили літературний осередок у Празі, помітні релі- 
гійні мотиви. Молитовні благання у віршах, що їх висловлюють 
Маланюк, Стефанович та інші, прохаючи кращої долі для себе і 
для батьківщини, мов спільний знаменник, зближують та упо- 
дібнюють їхні настрої та почування. У вірші-молитві Мосендза 
сплелася туга й турбота за майбутнє: 

Як хочеться молитися часом 
Тому, хто. вибачливий і ласкавий, 
Не приведи загинути рабом 
Чужої ласки і чужої справи. 
Не приведи загинути мені 
На чужині під чужинецьким дахом, 

і Дай ще хоч раз пройтися по межі 
Старим закуреним подільським шляхом. 

Що ж до суспільно-політичних поглядів Л. Мосендза, то мож- 
на вважати: його співпраця в «Літературно-Науковому Віснику», 
а пізніше у «Віснику» значною мірою позначилася в поглядах 
на життя і громадський обов'язок письменника, творця худож- 
нього образу. Він був свідомий своєї ролі громадянина, який 
має дар художнього слова; з цим словом як зі зброєю він ішов 
туди, куди його кликало сумління. 

У шуканнях середовища, співзвучного з його творчим спря- 
муванням, Мосендз знайшов для себе місце в колі вісниківців, 
де зібралися тоді творці «пробоєвої поезії»: Є. Маланюк, 

137



Ю. Клен, О. Ольжич, Олена Теліга та ін. Ця група постів-віс- 
никівців ставила собі за мету творити таку поезію, яка б без 
втрати естетичної красн породжувала нові імпульси думання 
в українському суспільстві. Отож, творчість цієї групи поетів- 
вісниківців грунтувалася на ідейних засадах національного від- 
родження. Власне ці засади були основним складником «фор- 
мули літературного вісниківства», про яку писав Ю. Шерех: 
«..Імперіалістичний романтизм. Рух, бій -- а не спокій. Втру- 
чання -- а не споглядання. Безмежне прагнення -- а не вдово- 
лення даним. Панування волі, активної і рвучкої -- а не регла- 
ментованість раціоналізму. Захоплення життям -- а не втеча 
від нього. Жадоба життя і уміння бути володарем над ним -- 
а не пасивізм і самозречення» (| 18, с. 2). 

Ці напрямні, які Ю. Шерех назвав «формулою літературног 
го вісниківства», були близькими і співзвучними роздумам |і 
темпераменту Мосендза. Крім того, вони мали своє джерело в 
колах української еміграції. Зрозуміло, настрої, які випливали 
із критики минулого та обмірковування майбутнього, не могли 
не знайти для себе місця в українській художній літературі. 
Навіть і ті, що критикували ідеологічні концепції Д. Донцова, 
погоджувалися, що час вимагав тоді певної переоцінки вартос- 
тей. Так, С. Доленго писав у своїй полемічній праці «Донцов- 
щина»: «Прийшла пора на новий тип письменника, що був би 

буревісником і віщуном нової епохи -- на письменника, що, за 
окресленням Велса, який прикладав це до Кіплінга, «допоміг 
би розширити географічний змисл, передав вислови, потрібні 
до віддзеркалення туги за дисципліною, саможертвою та ор- 
ганізованим напруженням». У нас такий тип письменника мусів 
би використати всі осягнення останніх років культурного на- 
пруження Української Нації...» |З, с. 47--48). 

Прихід Мосендза та інших згаданих уже поетів до «Вісни- 
ка» був зумовлений, власне, такими міркуваннями. Процеси, 
які тоді відбувалися в Україні й-на еміграції, були глибокі сво- 
їм значенням. Ті процеси певною мірою подібні до сьогодніш- 
ніх. Отже, діяльність «Літературно-Наукового Вісника» і «Віс- 
ника», або, загально кажучи -- вісниківства, вимагає докладні- 
шого розгляду, щоб відшукати ідейний кут зору Мосендза, бо 
відомо, що він певний час розглядав сучасність з ідейних по- 
зицій вісниківства. Це потрібне тим більше, що сьогодні вісни- 
ківство трактується по-різному. Деякі критики узагальнювали, 
чи просто брали, як писав Петро Голубенко, в основу оцінки 
тільки «відомі переяскравлення публіцистики Донцова» (|?2, 
с. 20), поминаючи глибшу суть понять. 

Літератори-вісниківці відобразили в своїй творчості зі сві- 
жою яскравістю той період, що наступив після революції 1917-- 
1920 рр. Вони пильно: стежили за розвитком важливої дискусії, 

138



яка розгорталася в Україні навкруги літературних питань І яка 
стосувалася принципових засад української національної куль- 
тури загалом. 

В Україні кращі письменники не зрікалися визначених до- 
лею завдань в обороні національних інтересів, Навіть А. Хвиля 
вказував, що «дискусія дійшла до протиставлення в умовах 
диктатури пролетаріату української культури й літератури -- 
російській, до спроб конкретизувати боротьбу двох культур» 
Ос. бі. | 

В Україні тільки культурна ділянка була місцем, з якого 
можна було ще певною мірою й до певного часу боронити 
українство. Через це, як зазначив Микола Скрипник на від- 
критті Інституту літератури ім. Т. Шевченка, «майже кожний 
політичний діяч був водночас і письменником, де письменницька 
літературна робота була одним із головніших проявів визволь- 
ної роботи на нашій Україні» |13, с. 3). 

То був винятковий час, коли поети і письменники в Україні 
й на еміграції творчо перегукувалися між собою. «Еміграційні 
поети розширювали географічний змисл і віддзеркалювали ту- 
гу за дисципліною», як писав С. Доленго, вони взялися до нових 
тем: «Мосендз пише про барвисту «мапу», якими йшли Пісар- 
ро, Колумб і Поло, «Іржуть осідлані коні до куряви доріг» у 
віршах Романа Завадовича, перед Юрієм Кленом встає Кортео 
ії «золоте царство Монтесуми», Гординського хвилюють порти, 
шум моря...» |З, с. 50). 

Вони не були самотні. В Україні поети писали в подібному 
дусі. «До них з великої України, співаючи про «загартовані 
сонцем вітрила», відгукувався Влизько, десь із Дарданелл пи- 
сав свої радісні вірші совєтський моряк Голованівський. Юрій 
Яновський марив про «фрегати», про «веселі дні», «вино на 
палубі» і «брязкіт зброї», І так само, як і у них, вставало «гріз- 
ним світанням зоряне Ельдорадо» в неоцінених ще вповні ба- 
ладах Марка Вороного» |3, с. 51). 

Тут треба підкреслити, що імена поетів цієї еміграційної 
«пробоєвої фаланги» -- Маланюка, Мосендза, Дажбожича та 

- інших -- згадувалися на сторінках літературно-критичних ви- 
дань в Україні, де їм давали характеристику культурних воро- 
гів, котрі спрямовували вогонь своєї поезії проти совєтської 
дійсності (Критика, 1930, ч. 4). | 

Але боротьба на літературному фронті дійшла до трагічного 
кінця. Більшовизм знищив непокірних творців української лі- 
тератури,й культури, а слабших духом змусив іти контрольо- 
ваним шляхом. З того часу творче перегукування з еміграцій- 
ними літераторами припинилося й українське красне письмен- 
ство обабіч кордону ще виразніше розмежувалося, ще виразні- 
ше поглибило різницю своїх ідейних спрямувань. 

139



Леонід Мосендз увів до своєї поезії мотиви української ви- 
звольної боротьби. Українська тематика наповнена нотами ви- 
сокого патріотизму. Наприклад, у вірші «Помона Мілітанс» 
він на тлі чудового українського краєвиду подав образну кар- 

тину трагічного відходу на чужину українських військових ча- 
стин: 

Рясні були тоді серпневі дні, 
Що їх ми покидали, недобиті, 
Над нами -- злотний щит в височнні, 
А долі -- яблунь віти гроновиті. 

Мосендз послуговувався й іншою формою поетичної матряки: 
щоб динамічно- ритмічним звучанням передати перелік триво 
них історичних моментів: 

За нами -- князівські змови, 
За нами -- погрозн Калки, 
з гребель берестецьких стогін, 
пожеж батуринських згар... 

Див захлиснувся зовом, 
від крику зайшлися галки, 
обида раба тривоги 
чатує вже на Базар... 

Автор розкриває широку панораму історичного часу. Тво- 
рить кілька вихідних місць для уяви, але не вдається до істо- 
ричної деталізації окремих моментів. 
-Мосендз шукав кращих форм поетичного вислову. Цьому 

сприяли його переклади поезій видатних поетів інших народів: 
- Сари Тіздел, Аделаїди Крепсі, Райнера Рільке, Едгара По та ін. 
Мосендз особливо цікавився біографією й творчістю Едгара По. 
І справді, коли порівняти життя й творчість Мосендза і Едгара 
По, то помічається деяка подібність. Е. По був майстром більш 
ніж одного жанру, поетом-ліриком, новелістом, повістярем (ав- 
тором пригодницько-морської повісти), пародистом, літератур- 
ним критиком, автором філософського трактату «Еврика» |Ї, 
с..81--82). 

Мосендз також пробував сили в поезії, новелі, повісті, паро- 
дії, літературній критиці, написав глибоко- -проблемний змістом 
філософський твір «Останній пророк». 

Обидва зазнали гіркої долі земного життя. Обидва з ранньо- 
го дитинства залишилися напівсиротами (мати Е. По померла, 
коли йому було лише три роки; Мосендз залишився без бать- 
ка, коли мав шість років). Обидва виховувалися в інших лю- 
дей (Е. По в родині Джона Аллана; Мосендз -- у Пафнутія 
Чупруна). Е. По помер 1849 р. від надмірного вживання алкого- 
лю; Мосендз -- 1948 р. від туберкульозу. Мабуть, Мосендз при- 
рівнював свою біографію до біографії Е. По, коли перекладав 
його «Ельдорадо», але не знав того, що й смерть розмежує їхні 
останні дні життя майже рівним століттям. 
1 

140 і



Вже згадувалося, що Мосендз, вийшовши на першу емігра- 
цію, розпочав писати поетичний твір «Вічний: корабель», в якому 
порушував проблему покидання батьківщини. Під час дальшого . 
відступу на Захід, точніше, в час другої еміграції, він почав 
писати поему «Канітферштан», розвиваючи тематичні зариси, 
подібні до тих, які були стрижнем «Вічного корабля». Чи це 
випадок, чи плановий тематичний вибір, зумовлений примхою 
долі? В усякому разі, ці поетичні твори Мосендза як часом, 
так і темою пов'язані з двома фазами еміграційного пережи- 
вання. Через це й мотиви покидання батьківщини підкреслені 
сильним наголосом в обох згаданих творах. 

У поемі «Вічний корабель» автор карає свого героя Ганса 
ван Лооса карою, страшнішою від смерті. У «Канітферштані» 
він вже не вдається до таких трагічних ситуацій. Не карає дя- 
ка Гордія, а щасливо повертає до пагорбів його рідного тока- 
рівського краю, кращого й привітнішого за ту «невтішно-сіру 
далечінь». 

У «Канітферштані» зустрічаються й жартівливі травестійні 
вставки з народного побуту, щось на зразок уривків з «Енеїди» 
Котляревського, і ноти високого патріотизму, що їх можна ста- 
вити поряд з кращими поетичними висловами. 

Гей, постривай! Бо ж скінчиться мандрівка, 
а на кінці напевно вже чека 
така сама чужинна Токарівка, 
щоб пригорнути блукаря дяка. 
А в ній, дякові на старі коліна 
(підтоптаному парубкові й слід), 
якась чужа приманлива Горпина , 
зав'яже спритно до сконання світ |10). 

Автор приводить свого героя до щасливого місця й дає йо- 
му нагоду самому вибратися з лабіринту уявного марева. Для 
цього він ще творить ситуацію зустрічі дяка Гордія з колиш- 
нім приятелем, котрий уже встиг, як кажуть, вибитися в люди 
й наповнити гаманець капіталом. Під час багатого панського 
обіду настає момент спокуси-дилеми для Гордія, бо приятель- 
купець робить йому звабну пропозицію: 

то йди до мене. У моїй крамниці 
пізнаєш торговельне ремество, 
купецькі практики і таємниці, 
цілої щтуки нашої єство, 
І в світ! А вперта праця й приязнь долі 
напевно вже наповнять твій гаман 
дукатами і зробишся поволі, 
як другий -- ха-ха:ха -- Канітферштан, 

Гордій чемно відмовляється від пропозиції приятеля-купця: 
Вертаюся, Степане, я додому, 
щоб там, на межах токарівських піль 
здать геть з душі чужинную оскому, 
свої скарби поставити за ціль. 

141



Пожартувавши над своїм героєм, Мосендз щасливо повертає 
його на батьківщину і повною силою свого авторського голосу 
висловлює чудову, як за формою, так і за змістом, присягу вір- 
ности своїй землі: 

О, Україно! Токарівський краю! 
Хай проклянуть мене синів снни, 

коли тебе на іншу проміняю, 

на заклики чужої далини, 

коли земель твоїх святому диву 

скарбів душі своєї не віддам, 
коли твоїм жалям 1 твому гніву . 

не офірую серця свого храм. 

В поемі «Канітферштан» автор відвів досить місця описам 
природи. Ці рельєфні описи шляху мандрівки прикрасили поему, 
додали їй колоритної свіжости. Ритміка й будова строф відпові- 
дають змісту. Поведінку мандрівника Гордія, що знайшовся в 
конфлікті з самим собою, автор показав у згущених барвах. А 

комізм слова «канітферштан», що його мандрівний дяк Гордій 
пов'язував з якоюсь всевладною людиною, був засобом зв'язку 
між окремими місцями поеми ". 

Друга поема -- «Волинський рік», яку Мосендз присвятив 
дочці, відзначається більш вишуканою архітектонікою й більш 
особистими ліричними настроями. Цього можна сподіватися вже 
зі слів заспіву, якими він звертається до дочки: 

Легенди, доню, ці з минулих літ 
прийми у дар, а дещо в заповіт. 

Крім заспіву, поема складається з десяти співів, одного до- 
співу та чотирьох сторінок пояснень деяких слів тексту. Увесь 
зміст поеми поділений на нумеровані строфи: семирядкові стро- 
фи заспіву (12 строф) і доспіву (12 строф) нумеровані римсь- 
кими числовими знаками, а восьмирядкові строфи співів -- 
арабськими. Всього в поемі сто строф, якими автор висловив 
дочці поетичну пам'ятку про безбережне море її роду, що «зда- 
ля рокотом легенд гуде». 

Із приватного листування Мосендза випливає, що поема «Во- 
линський рік» мала з'явитися друком наприкінці 1946 р. Але її 
видано аж 1948 р. 

Мосендз розпочав поетичну розповідь філософськими мірку- 
ваннями над примхами власної долі, ставлячи питання: 

" Леонід Таманський (Ю. Гернч) запевняв, що поема «Канітферштан» 
написана Мосендзом в Альпах протягом одного тижня. «Не в самому Рав- 
рісі, а в недалечкому присілку (здається, Форстандсдорф) кілометра з пів- 
тора в глибину гір.. Десь коло, 10 травня Мосендз зачав писати... У присвяті 
Мосендз поставив дату 30.8. 1945, але це дата пізнішого перепису для дру- 
ку. Насправді поема була готова за шість чи сім днів, отже, враховуючи 
деякі перерви, коло 20 травня» (15), 

142



де знайдуть відпочинок рими, 
де спиниться розбриканий Пегас, 
щоб, скинувши їздця разом із ними, 
вернутись знову вільним на Парнас? 

Далі поет пояснює дочці, чому він, її батько, «вже давно 
чужі ключкує двері», чому «був змушений шукать нового краю», 
і опісля розгортає картини спогадів дитинства та переказів зі 

свого родоводу. Згадує, як він у дитинстві слухав розповідей 
діда: 

Ходи, ж но, хлопче, в давні ті часи, 
в рік тисяча чотириста десятий, 
коли через Литовщини ліси 
у передліття тишині нап'ятій 

перекликались сурем голоси... 

Поет майстерно використав доступні йому композиційні мож- 
ливості, красу волинської природи та багатство фольклорних 

" мотивів, пов'язаних з традиціями пір року. Ось, наприклад, по- 
ет змальовує Волинь і Полісся зимою: 

А прийде час зимової хуги -- 
виходять на узлісся бистрі тіні, 
і тяглий заклик вовчої туги ; 
почути у завивній хуртовині. 

Тут виразно вчувається відгомін «Волинських сонетів» Олек- 
си Стефановича, Мосендзового сучасника, який писав: 

. Як дико тут.. А що уже зимою, 
коли усе обгорне білий сон, 
коли вовки нічною чередою, 
мабуть, не раз підходять до вікон (14, с. 939). 

Про це пише й сам Мосендз, згадуючи Олексу Стефановича: 

клав його в свої волинські вірші 
Олекса Стефанович не сугірше. 

Далі Мосендз показує інші пори року: весну, коли «запаш- 
ний буревій шпурляє заклики могутні», і Великдень: 

Христос Воскрес... Тендітний брязк кадила... 
Старих хрестів заквітчане чоло... 
І жайворонків пісня многокрила... 

Згодом наступає пора Зелених Свят З «чарівною принадою», 

а далі осінь і зима. 

І знов зима. Завершилося коло, 
вернувся вітер на свої круги, 
і плеще знов, як океан об моло, 
волинський рію в ті самі береги... 

У поемі помітна організована проекція тематичного задуму, 

якій автор підпорядковував відповідне плетиво образів. Ось, на- 

приклад, згадка про дохристиянські пережитки в культі різдвя- 

них святкувань: 

143.



Прокннувсь і старих богів гурток, 
вже приспаних батьками і віками, 
і полинув на крилах колядок 
через віків навстіж розкриті брами. 

У поемі багато чудових образів, як, наприклад: «За сафіро- 
вим бором вечір гасне». Між пейзажними картинами знаходимо 
також вдумливі філософські вставки: 

ви розумом міцні, а серцем кволі, 
прислухайтесь до тихої ходи 
прадавніх благовість про царство волі... 

Родовідно-біографічні вставки розміщено так, що вони не 
випинаються на перший план, а витримані в своєрідних співвід- 
ношеннях з іншими композиційними елементами. 

Хворий, пригнічений, прибитий трьома нещастями -- тубер- 
кульозом легень, розлукою з родиною та скитальним поневі- 
рянням -- Мосендз звертається до читачів з хвилюючим моно- 
логом. Наближений до присмерку свого життя, до «розмежів'я 
світла й темноти», він поринає в задуму на тлі спогадів, навія- 
них з батьківщини його матері, з Волині: 

Як мріється глибоко і таємно 
на розмежів'ї світла й темноти, 
Вступилось до буденности буденне, 
у присмерку так ясно бачиш ти 
все, що за дня розшукував даремно 
під променистим дахом сяйнотин... 

Поему «Волинський рік» можна справедливо вважати най- 
кращим здобутком поетичного таланту Мосендза. У цій поемі 
він зумів пов'язати довге тривання часу в замкнуте коло пір 
року, переплівши текст вишуканими компонентами образности 
та глибокими філософськими роздумами, в яких його особиста 
трагедія пов'язана зі вселюдськими тривогами того часу. 

Перед нами ще один різновид творчості Леоніда Мосенд- 
за -- пародійні вірші, що ввійшли до збірки «Дияволічні па- 
раболи». Збірка складається з віршів Л. Мосендза і Ю. Кле- 
на, яку вони опублікували під спільним псевдонімом -- Пор- 
фирій Горотак. Сьогодні вже важко сказати, хто з них писав 
того чи іншого вірша, хіба що вірш має типову характеристи- 
ку стилю котрогось з авторів, але таких віршів небагато у 
збірці. є , 

У придуманій біографії Порфирія Горотака, що її написав і 
підписав своїм прізвищем Леонід Мосендз, сказано, що Горотак 
народився в Горотаківці на Зеленому Клині. Після пригодниць- 
ких мандрів по Далекому і Близькому Сході він прибув до 
Австрії. Далі Мосендз натякає, що читач зупиниться "перед 
питанням: чи то насправді вірші молодої душі, чи, може, «тон- 
ка гайнівська іронія досвідченого мандрами поета». Власне цей 

144



натяк підсилював різні міркування й припущення. Довший час 
збірка була містифікованою сенсацією і служила приводом до 
жвавих дискусій у літературних колах української еміграції. 

Іван Кошелівець писав з цього приводу: «Поза сумнівом 
автор збірки мусів мати велику ерудицію в питаннях поезії, а 
додана до збірки його біографія досить фантастична...» (4). Ко- 
шелівець стверджує, що в 1947 р. Клен признався, що збірку 
написав він з Мосендзом. Через рік те саме підтвердив Мо- 
сендз у листі до А. Шумовського (17 червня 1948 р.): «Ах, Го- 
ротак. Як можете -- пришліть мені 2 примірники. Я один з 
них виправлю, доповню і Вам перешлю. Так, це ми з покійни- 
ком Кленом написали за два дні. Деякі речі вдвох писані, де- 
що не ввійшло. Навмисне дали туди і чепуху останню, щоб ні- 
хто не пізнав». 

Згадка Мосендза про те, що збірка написана «за два дні» -- 
мабуть, помилка в листі (замість двох місяців помилково на- 
писано -- два дні). Зрозуміло, для написання 77 вірщів потріб- 
но більше часу. | Я У ви 

Збірка «Дияболічні параболи» довший час планувалася до 
видання і мала бути навіть ілюстрована Мироном Левицьким, 
який брав участь в обговоренні її змісту, щоб ілюстрації відпо- 
відали задумам авторів. Так, у вірші йдеться про триєдине єс- 
тво -Горотака: «одна бере усе кпини» (Леонід Мосендз), 
«друга пестує ліризм» (Юрій Клен), «третя олівцем. .ї тушем 
страшний малює катаклізм» (Мирон Левицький). 

І в триєдиній моїй 
тобі явлюсь, як у порфірі -- 
Трьох різних постатів носій, 
ніким не збаданий Порфирій. 

Однак план ілюстрацій відпав, бо для їх виготовлення треба 
було більше часу. Крім того, друк тексту з ілюстраціями вима- 
гав значно більших фінансових видатків. 

Гр. Шевчук прихильно оцінив «Дияболічні параболи» і, при- 
рівнюючи їх з пародезами Є. Стріхи (К. Буревія), писав: «Най- 
досконаліший або в усякому випадку найскладкіший вияв паро- 
-діювання можна констатувати тоді, коли в процесі творення па- 
родії виростають не тільки поодинокі пародійні твори, а цілі 
лародійні автори: явні автори лпародійних текстів, персонажі 
з видуманою -- і в суті речі, звичайно, теж пародійною біогра- 
фією. Тоді пародії існують уже не як окремі більш.чи менш до- 

-«телні витвори. Вони об'єднуються тоді уявною особою їх авто- 
ра, панизуються на стрижень його біографії, творять заверше- 
ний у собі цикл. Центр ваги переноситься тоді з поодиноких 
місць і влучних стилістичних ходів на цілість психологічного об- 
разу. У гротесковій формі відбуваються ті процеси, які звичай- 

М. 1043327 1, | 145



но звуть типізацією. Саме так побудована збірка Порфирія Го- 
ротака.. Хрещеним батьком цього, сміємо думати, містичного 
поета виступає Леонід Мосендз, автор передмови... а хто його 
справжній літературний батько (чи батьки) -- це розкриє 
майбутнє» (17, с. 10--11). 

Деякі вірші збірки через свій ліризм не співзвучні з осйо- 
вою пародійного мотиву, і їхнє місце у збірці між пародіями 
якесь випадкове й не зовсім умотивоване. Зокрема, сонет «Ас- 
тральна фуга»: 

Я прагну дальніх обріїв астралу, 
ле скрізь рояться духи добрі й злі, 
де, як забуті Богом кораблі, 

- ще мріють риштування ідеалу. 
І в гострі рифи купчаться корали, 
криваві мрії мертвої землі... 

У збірці є також місця, які сенсом змісту і своєю формою 
взагалі не вкладаються в рамки пародії. Наприклад, згадка 
про Ганді. Ці рядки -- данина Горотаковій біографії, його на- 
чебто справжніх блукань по країнах Далекого і Близького 
Сходу: 

«але пильнує ще замовклий Ганді 
душі східньої замкнений кордон. 

Авторство Мосендза помітне у таких віршах, які мають 
елементи технологічної лексики («Залізобетонна елегія», вірш 
про нафту та «Ода до трактора», де Мосендз залюбки повер- 

тається до переліку чоловічих імен): 
І м'язність Гната чи Кирила, 
Петра, Павла, або Данила -- 
усіх минулих батраків... 

Подібний перелік чоловічих імен зустрічаємо у Мосендзовій 

«Баладі про побратима»: 
Носив багато він імен: 
Петро, Данило, Гнат... 

Серед різноманітних за формою і гостротою пародійної ти- 

пізації віршів у збірці вміщені два вірші, присвячені авторами 

один одному взаємно, -- «Леоніду Мосендзові» та «Архисонет 
Юрію Кленові», У першому згадуються поетичні твори Мосен- 

дза: «Зодіак», «Вічний корабель» і «Канітферштан»; у друго- 

му -- твори Клена «Конкістадори» та «Попіл імперій». 
У статті «Року Божого 1946», присвяченій оглядові україн- 

ського письменства, Юрій Шерех писав про Порфирія Горота- 

ка, признаючи йому талант та вдале «балансування між паро- 

дійністю й літературною містифікацією» (1932). Юрій Шерех, 

як видно з критичної замітки, розглядав тоді збірку «Дияболіч- 

ні параболи» як творчий здобуток одного автора. Він тоді або 
ще не знав, або не вважав за потрібне розкрити містифікацію- й 

146



"заявити, що авторами її були два видатні майстри літературно- 
«художнього слова -- Мосендз і Клен, які показали в збірці де- 

«які факти тогочасної таборової дійсності через призму пародії 

і водночас відобразили еліотівську суміш жарту, іронії, туги 
за нормальним людським життям -- ту суміш, яку можуть ви- 
явити тільки шляхетні душі спостережливих, або, за висловом 
Л, Мосендза, досвідчених мандрами поетів. 

У своїх пошуках естетичної сутності творчості Месендз не 
завжди йшов стежками попередників. Він розвивав власне ро- 
зуміння прекрасного, показуючи його навіть у тих місцях і си- 
туаціях, де воно залишалося непоміченим. Страшна недуга ле- 
гтень, журба за долею родини й матеріальна скрута не завжди 
сприяли пошукам прекрасного. Але прекрасне завжди зали- 
шається прекрасним. І, за висловом Шопенгауера, «чарівна кар- 
тина заходу сонця завжди буде гарна--- все одно, чи спостері- 
гтаєте ви її з вікна тюрми, чи палацу». 

1.8. Д. (В. Державин). Едгар По // Авангард. Лондон; Мюнхен, 1953--. 
1954, Ч. 10--11. 2. Голубенко Петро. Чи криза людини визвольного руху. 
Берхтесгаден, 1947. Ч. 10. 3. Доленго Святослав. Донцовщина. Варшава, 
1938. 4. Кошелівець Ів: Зустрічі з Юрієм Кленом // Укр. літ. газета. Мюн- 
хен, 1957. Ч. 11 (29), 5. Кравців Богдан. Леонід Мосендз і його «Останній 
пророк». Нью-Йорк; Торонто, 1960. 6. Маланюк Є. Поезії. Нью-Йорк, 1954, 
7. Мосендз Л. На лекції математики // Вісник ООЧСУ, Нью-Йорк, 1953, Ч. 6. 
(60). 8. Мосендз .Л. Сонет сонету // Літературно-Науковий Вісник. 1929. 
Кн. 9. 9. Мосендз Л. Ми були//Вісник. Львів, 1933. Кн. 6. 10. Мосендз /Л. 

Канітферштан. Інсбрук, 1945, 11. Рильський М. Так, ми пролог // Гомін і від- 
гомін. К. 1929. 19. С. Г. Святослав (Гординський), Рецензії // Наші дні. 
Львів, 1942. Ч. 4. 13. Скрипник М. Актуальні завдання українського літера- 

турознавства // Критика, Харків, 1929, Ч. 4. 14. Стефанович Олекса. Велика- 
Глуша // Літературно-Науковий Вісник. 1930. 15. Тасмансекий Леонід. З 

останніх років життя Мосендза // Укр. літ. тазета. Мюнхен, 1959, Ч. 1 (43). 

16. Хвиля Андрій. Нотатки про літературу // Критика, Харків, 1928. Ч. 11. 
І7. Шевчук Гр. (Шерех Ю.). Історія Едварда Стріхи // Арка. Мюнхен, 1947. 
Ч. 6. 8. Шерех Ю. Пам'яті поета, Мюнхен, 1947. Ч. 6. 19. Шерех Юрій. 

Року Божого 1946 // Арка. Мюнхен, 1947. Ч. 2-3. 

Стаття надійшла до редколегії 10. 08. 95 

10?



К писноконивиткпонинко 

Критичні нотатки 

|ТАМІЛА ПАНЬКОЇ, м. Львів 

Роздуми над творчістю Василя Стефаника 
з позиції теорії експресіонізму 

Про В. Стефаника як майстра художнього слова на- 

писано немало. Дослідників приваблює простота і ліризм його 
коротеньких нарисів із життя гуцульських селян, причому лі- 

ризм психологічного плану, яким ми так захоплюємося в Аль- 

фонса Доде. Його розповідь далека від сентиментальності, роз- 
думи про життя розважні й ненав'язливі, підхід до смерті фі- 

лософськи зважений, бо смерть для нього -- це лиш момент 

космічного буття. Він добре знав життя і душу селян, та вод- 

ночас не ставив своїм завданням відтворити типове їхнє жит- 

тя. От саме це та висхідна позиція, з якої підійшла до нове- 

лістики В. Стефаника Олександра Черненко в своїй моногра- 

фії |3|. 
Стефаник умів жваво, переконливо коментувати сцени сіль- 

ського життя, Він. не переобтяжував розповідь, постійно дотри- 

мувався художнього тексту. Ні на хвилину не виникають сумні- 

ви в глибокому співчутті автора до страждань своїх героїв. «Він 

міцно настроював і натягував струни селянина, -- Писала до- 

слідниця, -- їх суб'єктивно, по-своєму обробляв і так опрацьо- 

вував, щоб із його творчості «вийшла велика музика Бетхове- 
на», симфонія життя людства» |З, с. 99). І вона вийшла -- оця 
нерозгадана музика, бо ніколи до кінця не збагнеш, що нади- 

хнуло письменника на певну грань сприйняття нашого плинного 
життя. Що вело ним у глибину нашого внутрішнього, такого 

мінливого світу, що нарешті стало для нього тим каркасом, який 

єднає покоління, дозволяє з погляду наступних віків ближче 

підійти до справжнього митця, ніж це могли зробити його су- 
часники. 

У В. Стефаника немає надмірностей у деталях, він не тво- 

рить непотрібних напружених ситуацій, не намагається ви- 

(СО Панько Таміла, 1996 

148 -ЇД



кликати зайвих аналогій. Для нього основче -- психічний Світ 
людини. Від знаного, буденного свого героя письменник сягає 
в площину вселіодських психічних потреб. На цей момент 
О. Черненко звертає виняткову увагу, бо саме «гола душа» 
людини становила основу експресіоністичного світогляду, носієм 
якого, ка її думку, був і В. Стефаник, Звернемо тепер увагу 
на специфіку експресіонізму В. Стефаника. Подивимося на 
нього очима О. Черненко і постараємося піти за ходом її роз- 
думів. Насамперед, зіставлення-Контраст як один із прийомів 
розгляду художньої творчості: Стефаник і ШПшибишевський. 
Читаємо: «Станіслав Пшибишевський, який жив переважно се- 
ред богеми німецької і польської інтелігенції, шукав для своєї 
творчості «голої душі» в психічних конфліктах, психозах, не- 
врозах і еротичних переживаннях своїх вигаданих героїв. Ва- 
силь Стефаник шукав «голої душі» в тому селянському середо- 
вищі, що його найкраще знав і в ньому виріс» |З, с. 98). 

В. Стефаник не стояв осторонь європейських ідей і водно- 
час був глибоко прив'язаний до своєї землі. Він виріс на укра- 
їнських традиціях Бориса Грінченка і Олени Пчілки, Лесі Ук- 
раїнки та Івана Франка, Михайла Павлика і Василя Щурата, 
Осипа Маковея і Наталії Кобринської. Тому ми, з одного боку, 
погоджуємося з О. Черненко, що для змалювання порухів ду- 
ші індивіда в площині вселюдських психічних потреб «треба 
позбутися емоційного прив'язання до села і землі», а з дру- 
гого -- для нас Стефаник не тільки «носій експресіонізму, що 
відчужував його від тодішньої галицької інтелігенції» (|З, 
с. 98|. Так, «він прищепив експресіонізм на український грунт, 
втілив його в українську народну тематику, до того ж надихав 
його чаром української природни та фольклору» |З, с. 8|, --. 
тут ми з критиком у повній згоді. Та, йдеться водночас і про те, 
що В. Стефаник збагатив європейський експресіонізм саме зем- 
ним звучанням, українським національним єством, духовним 
світом людини праці, тієї, що стоїть обома ногами на землі, а 
серцем прагне небес. І саме тому не вся галицька інтелігенція 
відчужувалася від Стефаника; не вся його не розуміла. І. Фран- 
ко, зокрема, писав, що вже на підготовленому грунті українсь- 
кого письменства «виросла (тепер найновіша генерація, яка 
прагне цілком модерним європейським способом зобразити сво- 
єрідність життя українського народу. Як найвизначніших пред- 
ставників цієї генерації слід тут назвати Ольгу Кобилянську, і 
Василя Стефаника, Леся Мартовича, Антона Крушельницько- 
го, Михайла Яцкова та Марка Черемшину» |Ї, т. 33, с. 142). 
Отже, «модерним: способом зобразити своєрідність життя, ук- 
раїнського народу» -- це значить збагатити й модерні течії зоб- 
раження і збагатити саме змістом українського національного: 
життя, а не тільки «чаром української природи та фольклору». 

149



Не випадково І. Франко називає В. Стефаника другим після 
О. Кобилянської. І не випадково саме до Стефаника вона пи- 
сала: «Мені голосу Вашої душі треба», бо наскрізним мотивом 
повістей О. Кобилянської була невпинна туга за найвищою 
формою духовного життя, яке б могло оновити людство. У світ- 
лі ідей експресіонізму з його підходом до мистецтва як відтво- 
рення експресії ритму та руху життя, відображення динаміки 
свідомості людини й найтонших порухів її душі, сприймаємо 
і деякі моменти творчості Ольги Кобилянської. Ще чекають 
свого дослідника її «Людина», «Апостол черні», «Ніоби», «Че- 
рез кладку», притім не з позиції ніцшеанства, хоч він і «займав» 
й своєю глибиною й деякими думками на будуче», а з погляду 
зіставлення з тими письменниками заходу, яких вплив вона 
відчула, хоч б із Єнсом Якобсеном, що його письменниця 
назвала «своїм справдешнім учителем». Не тільки з позиції 
реалізму сприймається й повість О. Кобилянської «Земля», 
коли вдумаєшся хоча б у роздуми про неї С. Смаль-Стоцького: 
«Душа чоловіча -- поєдинча, ясна, гармонійна, звита до прос- 
того виразного думання (як у Івоніки), в ній любов перемагає 
ненависть, до неї і в найбільшому горю Христос вступає, во- 
на чує силу якусь незнаної могутності, відчуває на сліпо, не 
ясно існування ще іншого світу, якоїсь таємничої опіки, якоїсь 
незнаної, невидимої власті, що все веде, розслідує, засуджує, 
і вливає в розбурхану душу спокій, відвертає зір від землі до 
себе» (1, с. 282). Порівняємо те, що сказав В. Стефаник у листі 
до О. Гонорак, з тим, на що звертає увагу О. Черненко: «А 
ще одно я роблю. Вириваю з корінням моє прив'язання до зем- 
лі, бо воно мене путає. Не дає підлетіти». Думки О. Кобилян- 
ської, як і В. Стефаника, літали в пошуках розуміння глибин 
людського життя з його болями, трагедіями й тими краплинами 
радощів, що їх знавці й художники людської долі хотіли б 
зібрати в свої поетичні пригорщі й віддати рідному народові. 

Ніхто з сучасників так не зрозумів В. Стефаника, як 
І. Франко. Він першим сказав, що «ті трагедії й драма, які 
малює Стефаник, мають небагато спільного з економічною 
нуждою, се трагедії душі, конфлікти та драми, що можуть ти- 
іаб5 тиіапдї5 повторитися в душі кождого чоловіка і, власне, 
в тім лежить їх велика сугестійна сила, їх потрясаючий вплив 
на душу читача» |?2, т. 35, с. 109). 

«Коцюбинський і Стефаник -- найхарактерніші, але зов- 
сім не одинокі представники нової, молодої української літе- 
ратури» |2, т. 35, с. 104). Не одинокими, але й не однаковими 
були ці два новелісти. Однак вони обидва вміли сприйняти ре- 
альність, «видиму й невидиму, відчутну й ще не схоплену, збаг- 
нену й тьмяно усвідомдену, теперішню, пригадану й передчу- 
ту на тлі вічності» |3, с. 124). М. Коцюбинський і як імпресіо- 

150



ніст все ж був далекий від теорії відчуженості людини від люди- 
ни, від утвердження «безсенсовності існування людини». Він, за 
словами О. Черненко, «показав, що не самим захопленням кра- 
сою природи людина може знайти гармонійну цілісність і до- 
вершеність у своєму житті, Імпресіоністичні враження в твор- 
чості письменника є неначе ланкою, яка сполучає матеріально- | 
зовнішній світ з психічно-внутрішнім світом людини, а навіть 
з непроминальною духовністю «далекого і невідомого» |З, 
с. 124). Для В. Стефаника, неперевершеного майстра психоло- 
гічної новели, «поєднання свідомості з підсвідомістю означає 
сполуку всіх суперечностей цього світу, в якому ми живемо, у 
повноту тотальної свідомості та пізнання безсмертя» |З, с. 72). 
О. Черненко прекрасно передала «полярну напругу В. Стефа- 
ника, який виснажувався психічно до повної втрати фізичних 
сил, коли писав свої новели, бо він не писав, а об'єднував 
свою творчість в одну цілість з життям усіх людей, переживаю- 
чи їх болі та радощі, невдачі та прагнення» |З, с. 74). У по- 
шуках істини М. Коцюбинський заглиблюється у внутрішній 
світ героя і зрештою знаходить «в людській душі красу світла» 
(4, с. 127). М. Коцюбинський, як і всі імпресіоністи, намагався 
збагнути сутність дійсності через раптові враження від неї. 
Узяти хоча б ібсенівську теорію раптового розкриття сутності 
людини. «Василь Стефаник, -- слушно говорить дослідниця, -- 
як і всі експресіоністи, відкидав емпірично-зовнішнє пізнання 
моментальних вражень» |З, с. 172). При такому підході душа 
людини сприймається як така, що залишається іманентною, але 
ії свідомість проходить, можна сказати, «вишкіл», потрібний 
для духовного росту свідомості у різних формах позитивної або 
негативної віталізації смерті, себто новонародження |З, с. 173). 
При такому підході «Всесвіт стає духовною власністю людини». 
Таке сприйняття світу -- надбання не тільки Ван Гога і Поля 
Сезана, Поля Гогена і Анрі Матісса, Марка Шагала й Василя 
Стефаника, воно не завжди видиме, та, проте, присутнє їі В «На 

полі крові» Лесі Українки, і в «Ніобах» О. Кобилянської, і в тих 
роздумах про людське буття, які залишили нам Вернадський 1 
Ціолковський, люди «технічного розуму», для яких ідея віталі- 
зації смерті була апріорною. ія - 

В. Стефаник -- логічне продовження розвитку української 
літератури в загальноєвропейському контексті, його образність, 
обробка фольклорних мотивів перегукуються з шевченківськими. 
У Шевченка Перебендя сидить на високій могилі і, літаючи ор- 
лом-думкою, розмовляє з Богом, у Стефаника цей же фольклор- 
ний мотив, тільки «висока могила» як висхідний момент стає 

-для нього вербою: «сядь на вербу та дивися на став тихий». 

І все ж у Шевченка, -- підмічає дослідниця, -- щоб «розмов- 

ляти з Богом» -- треба літати, як орел, думкою вгору -- «до 

151



неба». А в Стефаника теорія експресіонізму, що ка відміну від. 
романтизму не вимагає «високого польоту», а постійного заглиб- 
лення в свій внутрішній світ, розуміння того, що наше життя 
це «предовга нитка, що ніколи не кінчається і руху якої ніхто пе 
може зупинити» |З, с. 172). Символ нитки як вічності життя зпа- 
ходимо вже в грецькій міфології, Мойра Антропос плете з нитки 
життя і долі, яку виткали мойри Клотос та Лахезіс, довгий сувій, 
якого ніхто вже не може змінити. У новелі Стефаника «Нитка» 
мати Марія, що єднає свою родину невтомною працею й тур- 
ботами, «не визначає довжини життя своєї родини, а навпаки, 
посвячується для неї, плекаючи чистоту їхніх душ» |З, с. 172). 
На цьому можна було б поставити крапку, однак О. Черненко 
доходить ще одного висновку: «І коли в грецькому міфі натиск 
покладений на життя людини на землі, то у творчості Стефани- 
ка чесна праця, любов і чистота душі дають запоруку перетво- 
рення його на вічне блаженство» |З, с. 172). Чи це так? Чи 
це таке прочитання новели критиком? Ми схильні до більші 
земного її трактування, бо не думаємо, що «для Стефаника 
смерть взагалі не існує» (3, с. 174). Вона існує для кожного. Ін- 
ша річ, навчитися її сприймати як закономірний процес «пере- 
творення і духовного росту людини», шляху до себе, точніше, в 
себе, в свою глибинну сутність, внутрішньо закладене духовне 
«я», Саме на це натякає В. Стефаник, коли говорить, що кож- 
на хвилина життя записана на небі та водночас захована в чор- 
ній скрині, себто у підсвідомості людини. Тому саме людина, як 
трактує ідею Стефаника О. Черненко, «ніколи не може втекти 
від себе самої» |З, с. 171). Втекти не може, не може не змінити- 
ся під впливом суспільних обставин життя. І вцьому трагедія лю- 
дини, а може, й глибше. Чи не в цьому буває й трагедія суспіль- 
ства? В. Стефаник це бачив, проце писав. Пише процеї О. Чер- 
ненко, бо це те, що лежить на поверхні, що тягне людину від 
життя душі до життя тілесної істоти з усіма атрибутами, що пи- 
ми наділена людина як фізіологічно-психічна істота. Узяти хо- 
ча б людину, що пориває з рідним середовищем. «Чи дійсно 
Стефаник відчув своєю творчою інтуїцією цю велику проблему 
не тільки українських, але й усіх емігрантів, що прибувають до 
чужих країн нового поселення, а саме: проблему безсумнівної 
боротьби за збереження своєї духовності та ідентичності?» -- 
запитує дослідниця. І дає ствердну відповідь -- «підсвідоме, 
інтуїтивне відчуття цієї майбутньої духовної кризи» пропизує 
героїв В. Стефаника. В. Стефаник бачив: залишаючи рідні тере- 
ни, ліодина йде водночас і від себе, вступає в протиріччя сама 
з собою, бо вона суспільна істота і внутрішнє «я» не завжди бе- 
ре в неї верх. Якби було інакше, світ би був далеко привабли- 
вішим. І в тому цінність В. Стефаника, підсумовує дослідниця, 
що він «навчив нас, що пізнати себе самого -- це не значить 

152



знати, що кожний з нас думає про себе, але пізнати себе само- 
го -- це значить усвідомити себе й знати, як діють наші думки, 

слова і вчинки на інших людей» |З, с. 248). у 
Багато написано про В. Стефаника, та О. Черненко нікого не 

повторює. Вона читає його і думає, плете своє мереживо думок 
і роздумів у контексті європейської концепції екснресіонізму, у 
своїй концепції духовності, Цим самим дослідниця робить для 
нас В. Стефаника ближчим і складнішим: Перед нами В. Сте-, 
фаник -- не тільки український письменник, а й європейський 
інтелектуал зі своїм світобаченням, основа якого -- знайти 
«правду в собі» як найтвердішу позицію в житті. 

І. Кобилянська О. Альманах у пам'ятку її сорокалітньої діяльності. Чер- 
ківці, 1928: 9. Франко І. Твори: У 50 т. К., 1982. Т. 33, 35. 3. Черненко 0, 
Експресіонізм у творчості Василя Стефаника. К., І989. 4. Черненко 0. Коцю- 
бинський-імпресіоніст. К. 1977. і 

Стаття надійшла до редколегії 10. |І, 94 

ЛІЛІЯ НЕВІДОМСЬКА, м. Тернопіле 

У свічаді слова 5 
(Роздуми над творчістю Сидора Твердохліба) 

Сидір Твердохліб (1886--1922) увійшов в українську 
літературу в колі талановитої творчої молоді, котра на початку 
нашого століття у Львові об'єдналася під гаслом «Служити 
красі» у гурт «Молода Муза». До цієї групи належали також 
Михайло Яцків (1873--1961); Петро Карманський (1878--1956), 
Василь Пачовський (1878--1942), Богдан Лепкий (1872--1941), 

Степан Чарнецький (1881--1944), Остап Луцький (1883--1941), 
близьким до неї був і Михайло Рудницький (1899--1975). Вона, 
як зауважує М. Ільницький, «не являла собою власне органі- 

зації, а радше клуб літераторів, до якого тяжіло чимало моло- 

ді, що працювала в різних галузях мистецтва: композитор Ста- 
ніслав Людкевич, скульптор Михайло Паращук, живописець 
Іван Северин, скрипаль і маляр Тван Косинин, фейлетоніст 

Осип Шпитко..» |9, с: 10). Цікаво зазначити, що, крім С. Твер- 

дохліба, ще п'ятеро українських письменників-молодомузівців 
народилися на Тернопіллі -- Б. Лепкий, С. Чарнецький, М. КІ- 

чура, Ф. Коковський, М. Рудницький. Та й меценатом «музаків» 

(так називали себе «молодомузівці») був сільський священик з 

Тернопільщини Михайло Світенький. Саме мистецька 1 Ддовко- 
/ 

(СО Невідомська Лілія, 1996 

ід 10-3327 153



ламистецька атмосфера, яка павувала в цьому клубі, отозувала 
його, впливала ва творчість поста. М. Ільницький у розвідці 
«Поети «Молодої Музи» |2| ма основі спогадів відтворює цю 
атмосферу творчих пошуків молодих літераторів, серед яких 

. Твердохліб вирізняється тим, що носиться з планами видань 
перекладів творів «молодомузівців» іншими мовами |2, с. 11). 
До речі, автор названої розвідки відсилає до роману Р. Івани- 
чука «Шрами на скалі», в якому письменник звертається до об- 
разу І. Франка. Тут змальовується згадана атмосфера: «Львів, 
1907 р., кав'ярня «Монололь», у якій збирається па розмови 
львівська богема -- П. Карманський, М. Яцків, О. Лупький, 
В. Пачовський та ін. |1, с. 87--112|. 

їз творчої спадіцини С. Твердохліба поціновуються пасампе- 
ред переклади. Він перекладав шольською мовою українську 
поезію і прозу (твори І. Франка, М. Філянського, 0. Олеся, 
«молодомузівців», зокрема М. Яцківа). Відомий його переклад 
польською мовою поеми Т. Шевчешка «Гайдамаки». 

Відтукуючись на переклад польською мовою свого твору 
«Каменярі», здійснений С. Твердохлібом, І. Франко написав 
статтю «Дещо про штуку перекладання», в якій, як зауважив 
Сидір Твердохліб, досить незвичайний перекладач, бо й сам 
дав себе пізнати як талановитий поет збіркою українських вір- 
шів «В свічаді плеса». «Притім він визначається тим, що дуже 
добре володіє польського, мовою, надто живе в близьких | при- 
язних зносинах із многими польськими письменниками молодо- 
то докоління, притім успів вабути собі незвичайно широку як на 
галицького русина духову культуру ти виробити досить есте- 
тичний смак» |б, с. |. С. Твердохліб перекладав не лише ук- 
раїнську прозу і поезію польською мовою. Звертався він також 
до творів польської та інших літератур, перекладаючи їх укра- 
їлською мовою. 

Оригінальний поетичний доробок. С. Твердохліба досить 
скромний, За життя побачила світ лише ддна збірка поезій 
«В свічаді плеса» (Львів, 1908). Його поезії у 1906 р. друку- 
вались також на сторінках журналу «Світ». У наш час поєзії 
С Твердохліба опубліковані у збірках ««Молода Муза», Анто- 
логія західноукраїнської поезії початку ХХ ст.» (упорядник 
В. Лучук), а також «Розсипані перли. Поети «Молодої Музи»» 
(упорядник М. Ільницький). У цих виданнях подаються короткі 
біографічні відомості про поета, з яких можемо довідатися, що 
Сидір Антонович Твердохліб народився 9 травня 1886 р. в Бе- 
режанах на Тернопільщині. Закінчив народну школу в Дрого- 
бичі і гімназію в Ярославі. Навчався у Львівському та Віден- 
ському університетах. Після повернепня в Галичину працював 
гімназійним учителем у Львові. Вбитий 16 жовтня 1922 р. на 
Золочівщині під час виборчої кампанії до польського сейму. 

164



. Згадує про С. Твердохліба і П. Карманський у книжці-есе про 
«молодомузівців» «Українська богема» (1936). Тут змальову- 
ється психологічно не досить привабливий портрет молодого: 
поета |4, с. 296--297). Хоча саме П. Карманський співчутливо 
відгукнувся ма смерть С. Твердохліба, який загинув, коли йому 
було лише 37 років. Та життя окремої ліодини, грішної чи пра- 
ведної, на жорстких терезах суспільних катаклізмів часто втра- 
чає свою вагу і цінність. Але стюшується бурхливий плин істо- 
рії і лишається щемливе відчуття втрати і болісне усвідомлення 
того, що Україна й українці впродовж століть були приречені 
на подолания виснажливих і нещадних обставин підневільного 
існування і пристосуванства, що деформували світогляд, ніве- 
чили і ламали душі людей, яким не ставало сили духу, внут- 
ришньої лсихологічної стійкості та готовності протистояти цим 
згубним обставинам. 

По-різному приходять у літературу поєти. У кожного з них 
своя дорога у житті (інколи доволі звивиста і трагічна), а та- 
кож і та стежка, якою поет неодмінно повертається навіть із 
сутінків забуття, оскільки лишається його слово. Саме у ньому 
віддзеркалюється не лише минула епоха, її сприйняття поетом, 
а й якась частка його душі, що могла бути неломітною, губити- 
ся. ва перехрестях складного вертелу -- людського життя. 

Ознайомлення з поезією С. Твердохліба наштовхує на думку 
про зе, що її шастроєве і почуттєве звучання, образний світ не- 
мов перегукуються з трагічністю долі самого поета. Його твори 
вщерть паповзені тугою, журбою | смутком. Ці настрої доміну- 
ють, а вірш із промовистим заголовком «Фінал» завершують 
рядки, в яких відчувається фатальна неспроможність здолати 
горе, пеможливість уникнути його: 

- За сонцем лугами веліь меле туга 
| туск сього світа на тори, 
Верпув я па доли -- ії знов темна смуга, 

Жура йде за мною і горе..." 

У мінорну, журливу гаму звучання вплітається мотив людської 
смерті, який простежується у таких творах, як «Батьковим ті- 
ням», «Далеке море, срібне море», «Амулет», «Жовнярські по- 
хорони», «Журба поорала чоло моє бідпе», «Загуділи водопа- 
ди» та ін. У частині поезій зображується сама подія (смерть 
батька, друга, жовняра). В інших -- натрапляємо на асоціа- 
тивні деталі, знаки смерті: 

В скалі шайтап чи чоловік 
Поклав мраморні сходи. 
У гріб -- ідуть.. Я проти сів 
І - жду... («Каміль черянціз). 

з Переважну більшість поезій С, Твердохліба цитуємо за виданням (5). 
В інших випадках подаємо відповідне джерело. 

УВО | 155



А в «Бажанні» мотив смерті виявляється у формі заповітного 
прагнення: 

Час, в якому прийде моя смерть, як зов'яну, 
Хай се квітень буде, 
Райське сонячне рано! 

- Однак поетове життя обірвалось восени, у ту пору, до сим- 
волів якої він також неодноразово звертався. («Осінній вихор», 
«Пізня осінь», «Як я вибирався з журбою») і які відчутно по- 
силюють настроєве звучання мотиву смутку, жаліо, туги: 

Пізня осінь блудом блудить 
Між кущами в'ялих рож. 
Квітів вже вона не збудить, 
Сіє сльози сірих рос («Пізня осінь»). 

Виявляючи певну почуттєву співзвучність образного світу 
поезій С. Твердохліба його юності із трагічними подіями поето- 
вого життя, віддаленими в часі на десятиріччя, не прагнемо 
інтерпретувати це як прояви якоїсь надміру містичної передба- 
чуваності змісту його творів, хоча в контексті пошуків і про- 
стувань «Молодої музи» до модерністичних філософсько-есте- 
тичних засад творчості такий підхід виглядає досить звабли- 
вим для інтерпретатора. Зауважимо лише, що певний потяг до 
містичності все-таки характеризує творчість поета. Але при цьо- 
му не зайвим буде зазначити, що згаданий мотив всепоглинаю- 
чої журби, суму, мінорні тони -- це риси, властиві не тільки 
поезії С. Твердохліба, а й раннім творам інших «молодомузів- 
ців». І цей мотив, без сумніву, частково привнесений ззовні. Не 
маємо на думці якісь прямі запозичення, наслідування (хоча 
і це, мабуть, можна знайти у молодого поета). Йдеться насам- 
перед про вплив тогочасної поетичної доби, її настрої, художні 
ідеї, естетичні декларації і под. Правда, впадає у вічі цікавий 
момент. Якщо у попередників С. Твердохліба: (наприклад, 
П. Карманського, В. Пачовського) сум і туга йдуть у парі з од- 
вічним мотивом молодих поетів -- коханням, то у С. Твердо- 
хліба вони не пов'язані з цим почуттям. Серед його поезій, умі- 
щених у згаданих збірниках, майже не знаходимо зразків подіб- 
ної інтимної лірики. Печаль, журба, смуток -- це: постійний 
стан поетової душі, її домінанта. 

За своєю природою поетичне слово здатне не лише вбирати 
в себе і виражати затаєні порухи внутрішнього світу людини, 
що формує особистість, впливає на її вчинки, життєвий вибір, 
позицію, долю, а й породжувати такі образи-символи, які зго- 
дом можуть асоціативно пов'язуватися із тими чи іншими ре- 
альними подіями життя самого поета. Тут хотілося б зверну- 
тися ще-до одного вірша С. Твердохліба -- «Бездонний про- 
вал сатаніє», філософсько-змістову наповненість образів якого 

156



супроводжує відчуття неминучості пекельної спокути за внут- 
рішню нездатність, неготовність людей здійснити праведні та 
святі поривання: 

Бездонний провал сатанік, 
І грозить, і звіриться хлінь, 
Із хлані, що вітер повіє, 
Морозить тьма стонів, зітхань... 
То пекло! У нім херувими, 
Що впали в визвольній борбі, 
Риданнями плачуть страшними, 
Що сили не мали в собі!.. 

Елементи символічно-образного, почуттєвого передбачення 
(усвідомлюваного чи неусвідомлюваного поетом) виявляють 
себе у творах С. Твердохліба такою мірою, якою вони взагалі 
притаманні поезії, спрямовані у глибини індивідуального «я», 
сферу особистих вражень, почувань і передчувань, А саме та- 
кою є поезія його та інших ранніх «молодомузівців», яких об'єд- 
нує не тільки близькість настроєвого звучання творів, а й спіль- 
ність низки образів (море, гори, осінь, хмара, танець, зорі та 
їн.), частина яких, до речі, є загальнопоетичними. Проте суть 
не в образах, а в тому, як із них твориться поетичний світ, якою 
мірою вони відбивають індивідуальне. поетове світобачення і 
світовідчуття. й 

У цьому плані цікаво простежити, як у поезії С. Твердохлі- 
ба виявляє себе почуттєве звучання і символічний зміст окре- 
мих мікрообразів, зокрема сонце, пропасть..У творі «Перед схо- 
дом сонця» зображається трагічна подія -- смерть сина, але 
розпочинається твір контрастною картиною, сповненою світла, 
чарами весни, радості (зауважимо, що такі мажорні тони -- 
окремі острівки у нескінченних хвилях жалю, які переповнюють 
поезію С. Твердохліба): 

-- Мамо! Ти мовиш; що в день, 
В якому я народився... | 
Усе сміялось, а сонце 
Брильянтів сипало рій 
В світлиню, в наше віконце? 

В інших віршах змістове навантаження образу сонця роз- 
гортається в напрямі загальнопоетичної семантики. Воно сим- 

волізує світлі, палкі пориви молодої душі («За сонцем лугами 
все лине туга..»). Однак у С. Твердохліба поряд із сонцем -- 

відчуття бездонної прірви: 

Загуділи водопади, 
Заридали серед скал, 
В сонці сяють дві каскади, 

3 зойком мчиться в пропаєть вал. 
Що одна -- то біла шарфа 
З похоронного вінця, 

11-3827 157



А що друга -- ревна чо 
Жалкується без кіпця.. («Загуділи водоспади»). 

Пропасть притягує своєю таємничістю 
Самотня сосна одинока 
Верхів'ям хилиться, тяжить 
У пропасть.. Пропасть чорноока 
Своєю тайною манить..(«Самотия сосна»). 

Падіння вниз, у прірву, асоціюється з похороном, однак і праг- 
нення до високості сонця теж віщує смерть: 

Сонце!.. Сонце!.. Я спинився, 
Посумків мій дух в безмеж, 
Там на плямах пише вічність 
Загадочне слово: вмреш! («Їкарів плач»). 

Сонячні висоти, висоти блакиті або гір і чорнота глибокого 
провалля -- це крайні точки, своєрідні координати -- символи 
поетичного простору, у межах якого відтворюється дійсність 
у тих звуках, емоційній тональності, кольорах, які заакценту- 
вала душа поета: 

..без плину блукає 
По сірому-сірому світі 
Човенце моє... («Мойра»). 

У поезії С. Твердохліба не декларуються (хай і в поетичній 
формі) ідеї, вона не відбиває картин реального людського жит- 
тя у всій його матеріальній повнокровності. Иого вірші -- це 
часто низка словесних мікрообразів, які об'єднуються в ціле 
насамперед настроєво-почуттєвим звучанням і метафорично- 
символічним змістом: 

Шпиль вінчають хмар отари, 
Мов з вулканів темний дим,. 
Зорі сяють, через хмари 
Блиском блимають блідим. 
По узбіччям стогнуть дуби, 
Лине гомін, чути шум, -- 
В хмарах трублять дивні труби, 
Иде на доли жах і сум. 
Дін... Дон, дін, дон... Дзвін півночі! 
Иде черців до шпилю сім... 
Відверніть лице і очі -- 
Сусе Христе!.. Вдарив грім («Гомін гір»). 

Саме тому персонажі поетичного світу С. Твердохліба -- це 
уособлені реалії природи («нічка сріблисті тче основи», «роз- 
нісся плач хвиль», «осінній вихор... скиглить, завиває», « Госінь! 
розпустила. косу білу», «і плаче береза, й зітхає») або міфоло- 
гічно-казкові чи релігійно-містичні образи (ельфи, царівна ГПріс, 
Мойра, Зевс, титани, столітній Криван, херувими, черці, мона- 
хині, шайтан). Тут подекуди зачаївся страх. Це відчуття без- 
посередньо називається, втілюється у слові («страх душу пи- 

158



«В пітьмі» воно супроводжує зображення внутрішніх душев- 
них пошуків, сумнівів і оповите серпанком містичності: 

Ляк прошибає, дух завмирає, 
Глуша діймає, тихо, ні згук! 
Щось забіліло.. Дух чи дріада? 
Щось зашуміло серед мряк... 
Иду по вселенній, путник-монада -- 
Иду чи найду ж я -- камінний знак? 

Однією з характерних рис цього світу є те, що він позбавле- 
ний яскравих барв.. Переважають чорно-білі тони, мережані 
сріблом, зрідка золотом: чорна рама (барка); чорне крило, чор- 
ний мотиль (вуж); чорноока пропасть, темний бір (дим), темні. 
плями (ночі), темне плесо, темна смуга (темінь); білі серпанки 
(мрії, крони вишень); біла шарф; сріблистий танець (місяць); 
срібна мрія, срібні струї, студено-срібна біль, золотисті вози 
і под. Органічно доповніоює цей колірний ряд епітет сірції: сіра 
смута, сірий-сірий світ. Інші кольори -- майже виняток: синява, 
блакить, фійолет, смарагдові краї, мідяні ряди,, рожеві уста,;: 
червоний поклін. Та й не може бути іншою колірна гама. Во-, 
на -- природний фон домінуючого поетичного мотиву: . 

На веретені мого серця 
Смуток сріблисті тче десені, 
Різноманітні творить взори... («Зорі міркують»). 

Цей смуток одвічний: 
Ліг смуток століття на душу скалою, 
Скривавились серце і крила... 
(«Журба поорала чоло моє бідне»). 

Це й почуттєва реакція не лише на особисті болі й переживан- 
ня. Поетове серце відгукується на горе, яке панує навкруги: 

Співаче! Най громом поллється твій зов! 
Той сльози лиш сіє, сей виточив кров? 

Навіщо збільшати знемогу? ' 

Сліз нині по світі у кожного вбрід, 
О, будь моя пісне -- дорожний граніт! 
"Скрізь горя так много, так много... («Серце»). 

Вселюдське горе й сум подекуди набувають обрисів конкрет- 

них подій, як у творі «Жовнярські похорони». Саме на нього 

звернув увагу М. Ільницький, зауважуючи: «З-поміж поезій 

С. Твердохліба виділяється вірш «Жовнярські похорони», в яко- 

му трагедія реального життя посилена фольклорними інтонація- 

ми» |2, с. 19). Життя вщерть напоєне сльозами. Цей мікрооб- 

раз повторюється у багатьох поезіях: «сльози, що в серці ле- 

деніють», (демон) «німо залився сльозами», «попеліли сльози в 

бур'янах», «коралі вітер вдаль поніс, розвіяв в полі». «Ліг на 

гори дощем кривавих сліз», «вікно вмивається сльозою», «осінь 

холодні сіє сльози», «вийде людина у лахміттю, перехреститься, 

1 150-



ме орати, скибу сльозами поливати», «дорогі перли, людські 
сльози». «Ї всюди на світі є зло». Такого світу не можна прийня- 
ти. Він викликає передчуття якоїсь планетарної катастрофи, за- 
гибелі («вже всесвіт сповився в смертельний саван»), яка по- 
стає у страшних, кривавих картинах, видивах: 

Крапля, повінь, море крові! 
Мре до щаду людський ріді.. 
Птах скиглить -- 

На клич Єгови 
Так, звільна гине світ!. («До упаду»). 

Або ж у поезії «Туча»: 
Над нами местна повисла десниця, 
Все нищить до щаду таємний проклін, 
Ми молимся, небо -- студене, як криця!.. 
Поклін тобі, Боже, червоний поклін! . 

Серед інших поезій С. Твердохліба вирізняються своїм зву- 
чанням твори «Крик душі» і «Тим, що в болоті». Це болюча і 
гостра реакція на людську облуду, глухоту і «безстидпу дрімо- 
ту», а тому слово поета таврує, проклинає. Ні «клич Верниго- 
ри», ні «пекло» не збудить тих, що «посліпли, поглухли -- в бо- 
лоті»: 

Хай сплять, не буди їх на Ивана Купала, 
Як блиснуть їх лиця світлами блудними, 
Мов Сфінкс, похилися студений над ними, 

Щоб песя душа їх сконала! («Тим, що в болоті»). 

В окремих творах простежується мотив визвольної бороть- 

би -- битви, яка в посзії «Гляньте на шпилі» постає перед чи- 

тачем в абстрактно-символічних образах («б'ються з богами 

грішні титани»). Однак уже в поезії «Попри шпилі мідяними 

рядами» в символічне зображення вплітаються реалії, які кон- 

кретизують цей мотив вселюдських змагань за волю. З'являють- 

ся образи «лицарів із рушницями», які «триста років заховані 

в хмари», і «дні і ночі, рано й вечір чекають, чи не йде зов сте- 

пів від Славути». Та «йдуть літа, води в море тікають, але го- 

мону труб -- не почуть». І поет заклично звертається: 

-- Лицарі! Товариство! В пожарі! 

Ваші чола скам'яніли від болю, 

Лице стидом загоріло у хмарі, 

Що народ не скине неволю! 
А всі хмари розійдуться імлою, 

Як народ підійметься до бою! 

Провідним є цей мотив і в поезії «Три сурми» (в антології, 

яку упорядкував В. Лучук), де він переплітається Із поетовим 

світовідчуттям: 

Оглухли всі на зов, що йшов з минулих громів, 

Я видів, як лягли в нікчемнім, сірім пилі 

160



Булава, меч, печать -- в малих синів -- в сіромі -- 
І дух, мій хмурий дух, поник в мовчанню сумно... 

Поет із гіркотою усвідомлює, що «в смертельній стомі дня, 
прибитий літ судьбою, понурив голову мій рідний люд, заснув». 
І це усвідомлення переростає в гостре звинувачення («Не варті 
волі ви!.. Господь дав волю смілимі») та пророче застереження: 

На білих сорочках буде калину знати, 
"Заколеним сто раз наймете парастас -- 
Се твій вчорашній день, твоє та й завтра, брате, 
Як нині всіх зі сну не збудить грому глас! 

Заклична тональність виявляє себе і у звертанні до співця, 
яке можна інтерпретувати як прагнення поета осмислити сус- 
пільну значущість своєї творчості. Проте навіть у ці життє- 
стверджуючі заклики вплітається нота сумніву: ; 

Най нині шукають в піснях забуття!.. 
В тобі най могуча життя б'є струя!.. 
Сіроми ждуть світла, розрадні! 
Твій спів будь -- веселка, будь сонце і сталь, 
Най люди забудуть всю людську печаль... 
Ой, серце! Чи я би не радий!.. («Серце»). 

Та серце переповнене іншими почуттями: 

Я радо б журбу свою кинув, 
Що серце від неї холоне, 
Хай слід би за нею загинув! 
Плитка на се пропасть бездонна... («Пропасть»). 

Вони звучать у переважній більшості поезій, тексти яких за- 
свідчують домінанту мінорних тонів і на лексичному рівні. Тут 
спостерігаємо часте використання слів, що творять відповідне 
семантично-почуттєве поле: смуток, смута, смутний, сум, сум- 
ний, сумно, сумовито, жаль, жалість, жалісно, печаль, журба, 
зажура, туга, туск. Саме на ці тужливі ноти передусім відгуку- 

ється поетова душа («в душі великий жаль тремтить»), сповпе- 
на сумнівів, зневіри і марності творчої праці: 

Я даром, даром дав усе, 
Що мав святе, усе їм дав! 
Нащо ж кудись ріка несе 
В нещадну даль мій бідний сплав? 

(«Я даром, даром дав усе»). 

Єдина збірка поетичного доробку С. Твердохліба має наз- 
ву «В свічаді плеса». Це також заголовок одного з віршів цієї 
"збірки. Образ «плеса» простежується ще у кількох поезіях 

«Над озером щирбським», «На озері підземнім». У текстовій 
тканині цих творів формується багатоплановість лоетичної се- 

мантики, яка творить яскраву і глибоку метафору. Так, у плесі 

срібного озера-моря умиває лице столітній Криван, який іноді 

. 161



«з свічада мені добуває, стає на високий, найвищий курган, 
монголам грозу присягає». Але озеро спокійне: 

Ні рожі не дишуть.. ні пташка не пирхне... 
І плесо не плеще.. не плеще, 

(«Над озером щирбським»). 

А ось плесо підземного озера-моря, містичне і темне, асоцію- 
ється зі смертю: 

Судно тне чорні броди, 
На плесі сунесь темнім, 
Я верну звідси нині, 
Побачу сонце, днину. 
"Та виб'є час в годині -- 
Не верну вже на світ.. 
(«На озері підземнім»). 

В свічаді плеса 

Ідуть кругн від берегів 
На глкбинь ринуть, ринуть, 
Встає, то тихне гнів кругів, 
Зриваються, то гинуть... 

Саме це рухливе плесо порівнюється з душею: 

Змінчиві людські думи йдуть, 
Душа думками грає -- 
І мруть, і йдуть, і йдуть, і мруть, 
І цілі в них немає!. («В свічаді плеса»). 

Принагідно зауважимо, що символічна місткість метафори сві- 
чадо плеса виявляє себе не лише в контексті поезій С. Твердо- 
хліба. Так, Б. Лепкий, образно характеризуючи «Молоду Музу», 
писав: «Була се дівчина гарна, та невгамовна і химерна. Роз- 
сипала перли, плила по морі та приглядалась У свічаді плеса» 
(3, с. 57). А сучасний критик і літературознавець М. Ільницький 
свою передмову до збірника, присвяченого творчості молодому- 
зівців, називав «Краси свічадо». 

«Молода Муза» вписала свою сторінку в історію української 
літератури |З, с. 16). Важливе місце на цій сторінці по праву 
посідає С. Твердохліб, поетичний голос котрого звучав, мож- 
ливо, не так примітно й гучно, як інших молодих галицьких пое- 
тів цього періоду. Але це був його власний голос -- з індивіду- 
альними інтонаціями й акцентами. У його душі, як у глибоко- 
му плесі, зароджувалися образи поетичного мерехтливо-срібля- 
стого світу, переповненого сумом, тугою; мрії і поривання до 
сонячних висот супроводжувались сумнівами, а чуттєва реаль- 
ність подекуди ховалась під покровом містичності. І все це вби- 
рало в себе поетичне слово. У ньому, як у свічаді, відбивається 
"сьогодні не тільки віддалена від нас доба, а й літературна по- 
стать С. Твердохліба, творчість котрого повертається до укра- 
їнського читача. У ній можна віднайти і те, що зумовлене про- 

162



бою пера автора-початківця. І риси, притаманні справжній пое- 

зії, здатній долати час, незважаючи на десятиліття иеєправед- 
ливого забуття. 

1. Іваничук Р. Шрами на скалі. Львів, 1987. 2. Ільницькції М. Поети 
Молодої Музи // Українська мова і література в школі. 1990, Ме 4. 3, Лрп- 
кий Б. Три портрети. Львів, 1937. 4. Молода муза: Антологія західноукраїн- 
ської поезії початку ХХ ст./, Упор. Лучук В. І. К., 1989. 5. Розсипані перлиг- 
Поети «Молодої Музн». К., 199ї. 6. Франко /. Каменярі. Український текст 

ї польський переклад. Дещо про штуку перекладання // Франко Ї. Зібрання 
творів: У 50 т. К., 1983. Т. 39. » і г; 

Стаття надійшла до редколегії 10, 08. 96 

, 

ТАРАС САЛИГА, м. Львів 

Свічка на осінньому вітрі 2 
(Роман Р. Федоріва «Єрусалим на горах») 

Василь Бережан навчався в інституті і мав своє уяв- 
лення про вартість старовинного мистецтва, його дивовнжну 
життєздатність, сповнену сили чару й краси, філософську сут- 
ність. Він випадково забрів до сільської церковці, де його стрий 
Федір Стригач чепурив старий перехняблений часом та вітра- 
ми храм до Великодня і буквально вирвав з вогню стару-пре- 
стару ікону. Вона, понівечена, зчорніла, мала згоріти разом їз 
церковним мотлохом та сміттям. 

Але цей, може, невипадковий випадок у Бережановому жит- 
ті значитиме стільки, як значить щось те, що якось непомітно 
входить у людське єство і там залишається назавжди,.аби по- 
тім стати «привідною» чи внутрішньою силою, що цим життям 
«керуватиме». Якщо б молодий Бережан-.не врятував від вог- 
ню старої ікони на дерев'яній дошці і не «добув»-на ній сяйва 
Вифлеємської зорі, то, напевне, вже потім у своєму зріламу 

професорському віці не мав би тієї духовної моці, щоб на стіні 
церкви Святого Духа оживити стародавню фреску із сюжетом 
української дороги до Єрусалима, шляху, народу, кривдженого 
століттями, на свою Голгофу. ь є: 

Церква Святого Духа стояла на околиці села не тільки для 
молитов і краси, не лише для любування. Ця маленька фортеця 
стерегла Черчен протягом століть. Вона встояла й теді, коли 
«мудрагелики-атеїстики відняли у людини право, на розмову з 
Богом». Вона стояла як пам'ять і докір. Комусь вона муляла зір, 

«ОО Салига Тарас, 1996 

163



хтось наполегливо не помічав її присутності, а з деким вона 
розмовляла. 

Данило Вербень відав, що церква походить із ХУІЇ ст. і що 
намальовані на її північній стіні Страсті Господні -- від Тайної 
Вечері до Покладання у Гріб -- не тільки констатують релігій- 
ний сюжет, а й «оприсутнюють» -у сучасному житті Крицуна, 
автора цього мальовидла, художника-самоука із Черчена. 

Цей сюжет, здається, умовно можна визначити як основну 
епічну лінію нового твору Романа Федоріва «Єрусалим на го- 
рах» |2|. Навіть, може, не епічну лінію, а, швидше, епічну пло- 
щину, в яку спливають усі сюжетні ручаї, сюжетні відгалужен- 
ня твору. Їх багато -- образно кажучи, стільки, скільки було 
чорних і світлих днів у долях героїв, котрим випало орати і за- 
сівати своє життєве поле десь у 30-х роках і орати та засівати 
його зараз. Їх навіть більше, бо можна говорити про дальші й 
ближчі ретроспективи, які для твору є вельми суттєвими. 

А втім чи варто взагалі наголошувати на сюжетних лініях 
твору, коли сам автор пише: «Це роман про кожного з нас, про 
наші страждання, про нашу землю, її минуле й сучасність; це 
роман про воскресіння душ наших, що прагнуть дійти Єруса- 
лима». . 

Отже, це твір-медитація, медитація історіософської сутності. 
Врешті, Федорів у всіх своїх попередніх романах сюжетності 
особливого значення не надавав. Його завжди вабили концеп- 
ція людини в її життєво-психологічному вимірі, її соціальні, 
політичні, морально-етичні стосунки з суспільством. Іншими сло- 
вами, вабить людина як продукт епохи, Тому і пам'ятаємо, на- 
приклад, Вуйну Парасольку, Гліба Вербіжа, бухгалтера Ма- 
тайка, Юрашка Поліного, Лейбу Циглера, Мацюпіньку, Мен- 
деля Каца із роману «Ворожба людська», або Тимка Ширшуна 
з «Турецького мосту», чи, скажімо, бабу Явдоху зі «Знаку кі- 
мерійця». 

Цього разу письменник знайомить нас із колоритними поста- 
тями, такими, як Василь Бережан, Павло Ключар, Іван Слобо- 
дян, Данило Вербень, Северин Гайдаш,. На їхніх раменах три- 
мається «всесвіт» роману, твориться його емоційна атмосфера 
й атмосфера медитативна. У цьому всесвіті поряд з їх надлом- 
леними й понівеченими долями протікають не менш, як не більш 
поруйновані життя епізодичних героїв -- Софії Корчуватої, 
Гриня Семка Королькового, Гайдашевого сина, хлопчини-дзво- 
наря, Данишукового Їлька чи отця Данила. У цьому всесвіті - - 
галицьке село з йога мораллю, а точніше, село, що несе свого 
важкого хреста. 

Роман Федорів -- прекрасний майстер творення характеру. 
Він часто вихоплює із життя лише одну деталь, але таку, яка 
не тільки промовляє сама за себе, а й багато чого уособлює, 

164



узагальнює, яка несе у собі певний підтекст. Наприклад, у селі 
Гимка Шинкаря ніхто б ніколи не назвав Францом Йосипом, 
якщо б він не носив цісарських бакенбардів, розкішних вусів і 
осінніми та зимовими вечорами з лицаркувато-парубоцькою 
ГІДНІСТЮ не оповідав сільським молодикам про першу світову 
війну; як до нього у Відні залицялись австрійські панни; як він 
втікав з полону чи «обшахровував» ворога. 
- Усього цього у романі нема, але фраза «..дзвінок Франца 
Йосипа (себто шкільного сторожа Тимка Шинкаря)... завершив, 
здається, історію з розп'яттям..», -- дає волю читацькій фан- 
тазії. Цієї фрази з незначним її деталізуванням про вуса і ба- 
кенбарди досить, щоб читач (очевидно, читач-галичанин) «при- 
гадав» собі образ свого сільського філософа-«штрамака», при 
якому він виростав і набирався життєвого досвіду. У кожному 
селі такий  «фільозоф» був і для села своє, як кажуть, 
коштував. 

Та Федорів «із того віку виріс», аби тільки любуватися по- 
дібними персонажами та розповідати про них із сентименталь- 
ними «приправами». Він знає, що подібного у пашій прозі біль- 
ше, ніж досить. І все ж він їх «приписує» на своєму романному 
полі, але «приписує» з мето відтворення у ньому багатого 
колориту села, змалювання його у природній гармонії, у пси- 
хологічних барвах. | 

У романі село не тільки тло, де відбуваються події та жи- 
вуть герої, а значно складніший організм. Крізь нього пропли- 
вають історія, час і полишають на його обличчі, на його душі 
свої карбн. 

Село -- це і Софія Корчувата, котра не знає, де похоронені 
її три сини, що впали за волю України, це і могили Василюків, 
Семигенів, Коритків, Косачів -- рядових стрільців Української 
Галицької Армії, і ворожа пропаганда у ньому про «щасливу» 
Червону Україну, і Катерина Юрчишина, на очах якої енкаве- 
дисти скручували руки її синові Михаськові, це і оперуповно- 
важений Ступа з найбрутальнішою і найлютішою сваволею 
вчинків, і життя тих, що обрали дорогу сексотства, зради, під- 
купу і, звичайно, життя таких, як Северин Гайдаш чи Павло 
Ключар. 

Село -- це Страдча долина у ньому із церквою Святого Ду- 
ха, це, як висловлюється один із героїв твору, -- «історичний 
досвід, який сидить у кожній краплині крові, в кожній судинці... 
у кожному з нас, він сидить, ми тільки про це не знаємо або 
ж не хочемо знати, часто він замурований від нас нами таки 
самими, а ще замурований обставинами, освітою, щоденним 
життям; він сидить припилюжений, часом висхлий, немов му- 
мія, і тисячі, мільйони з нас умирають, не підозрюючи навіть 
про первоцвіт, який вони носили в собі». 

165



Северин Гайдаш якраз знає, що несе у собі цей досвід. Він 
провчителював усе своє життя. Воно немов і складається із 
доль його учнів, яких він учив розуму, які знають кожен його 
крок. Він любив їх і перед ними ні з чим не таївся, як і вони 
перед ним. Він вірив, що його наука проросла у кожного в душі 
ї витворить колись загальний урок добра, сконденсується у 
щось таке, що нікому не вдається понівечити й потоптати. Він 
був у цьому впевнений -- інакше не зміг би називатися вчи- 
телем. 

Але Федорів як досвідчений майстер слова не витрачає 
письменницьких зусиль, аби творити образ народного вчителя 
із тих, сказати б, складових, що вчителя роблять вчителем. Він 
змальовує конкретну життєву ситуацію, яка водночас екзаменує 
й учнів, і Гайдаша, стає перевіркою на гідність. 

Оперуповноважений Ступа зібрав у сільському клубі жите- 
лів Горопах, щоб у присутності громади столочити Гайдашеве 
життя, щоб змусити вчителя зізнатись у своїх антирадянських 
провинах, покаятись, що давав дітям читати ворожі книжки, 
вчив шанувати історію, любити Шевченка, приносив на урок 
розп'яття Христа, в якому учні впізнавали своїх сільських 
страждальців. «Розкажіть ще селові, -- походжав по сцені роз- 
палений Ступа, -- як ви їздили в район в енкаведе, де, піддав- 
шись намові бандерівської вовчиці, а може, бандери вас ку- 
пили, і ви, куплені, продані, випрошували трупи синів тієї вов- 
чиці, щоб могла їх поховати нібито по-християнському, по-ліод- 
ському, начебто вони чогось людського заслужили, окрім пре- 
зирства. Я маю на увазі Софію Корчувату. Що, може, неправ- 
да? Та Гайдаш не зламався. Він складав свій найголовніший 
у житті іспит, він чекав бодай якогось одного сміливця, що за- 
ступиться за нього, але не знайшлося, село його зрадило. Він 
не дочекався цього оборонця і тоді, коли його вивозили, не під- 
біг до стрибків принаймні школярик з п'ятого класу і не спи- 
тав: «За що берете нашого директора? Що він винен?». 

Горопахи переживали «щасливий» будень радянської дійс- 
ності, день вивезення до Сибіру. «Люди кусали губи, аж кров 
виступала, але ніхто не плакав, не кричав, не пробував, від- 
прошуючись, комусь цілувати роки, навіть діти пройнялися 
затятим нелюдським оціпенінням, таким надлюдським болем, 
що аж замерзав їм цей біль у душах, і потім ціле життя вони 
ходили із цим тягарем замерзлим». 

З подібних драматично-життєвих реалій могло б ткатись 
усе полотно твору, але письменник спрямовує читача іншим 
шляхом. Він зводить в одну площину конкретні факти чи ок- 
ремі сюжети. Вони потрібні для того, аби стати матеріалом роз- 
думів, оцінок, висновків, Певні оцінки та висновки робить сам 
автор і подає їх читачеві у готовому вигляді, але в більшості 

166



випадків чи навіть всуціль роману він спонукає до цього чита- 
ча. Можна навіть сказати, що «Єрусалим на горах» -- це твір, 
у якому персонажем виступає також читач. 

Він, читач, має сам збагнути, докопатись істини, суті, чи 
село зрадило свого вчителя, чи вчитель справедливо «вмуру- 
вав» у своїй душі гнів на нього, Власне, читач сам відповідає, 
він у художньому підтексті твору пізнає образи Страху, Бай- 
дужості, Лицемірності, Гріха, Зради. 

Ні, Федорів їх не пише з великої букви, як імена персонажів. 
Він хоче, щоб вони, як казав Л. Первомайський, жили в «суб- 
станції рядків незримих». Вони впродовж усього тексту твору 
так і живуть, хоч, правда, інколи виступають дуже відкрито. 
«Мушу признатися: я не був на Янівському кладовищі по- 
між стрілецькими могилами, -- знітився Бережан. -- Як хочете 
це розцінюйте, але не був. Не мав часу? Відкладав назавтра? 
Боявся, що хтось із сексотів сфотографує мене й однесе, куди 
треба? Пояснення, мабуть, можна знайти... пояснення, але не 
виправдання... Гей, чого ми такі підлі, що боїмося самих себе, 
своєї історії, чому топчемося по ній та возимо по ній гній?. 

«Але ж страх лишився... страхі -- аж простогнав Бере- 
жан. -- Сталін смертний, а страх незнищимий. -- Бережан зно- 
ву запалив люльку; він ковтав дим; кашляв й знову ковтав, і 
виглядало збоку, що він димом тамує страх, Я так подумав. -- 
Знаю по собі: видавлюю з себе страхопудство, вичавлюю, як 
гній з болячки, інколи здається, що я уже вільний від нього, 
що його нема, а він раптом показує роги і б'є тебе в груди. І ти 
мертвієш. -- Він розвів руками і подивився на мене благально, 
немовби прошучи: «Ну, не суди мене, грішного, сам знаю свої 
гріхи. Каюся, очищаюся од них і знову грішу». 

Мабуть, кожна чесна людина, яка вміє говорити собі прав- 
ду, дивитися на себе збоку, аналізувати й поцінювати власні 
вчинки, готова повторити: «Каюся, очищаюся..»., Наше вчораш- 
нє життя ставило кожного із нас у такі умови, що мало хто 
міг пе згрішити. Хіба не треба покути тому, хто з боязні за 
своє становище вчора не охрестив своїх дітей, а нині «став» 
найбільшим православним, греко-католиком чи конфесійним 
«центристом». Але нині він переконаний, що йому не треба 
«перебудови» душі, що він не має у чому каятись, Він із висо- 
ти свого запічка вже встиг замельдувати світові про свою вчо- 
рашню хресну дорогу й оголосити себе незаплямованим чи пак 
"найбільшим патріотом. і 

Герої Федоріва, якщо комусь дорікають, то бачать і себе, 
вони очищаються від вчорашнього соціального лукавства ни- 
нішніми нелукавими вчинками та переоцінкою і гордовитого 
«я». Северин Гайдаш, затявшись у безкомпромісності, не при- 
йняв горопахівського хліба у свою найтяжчу сибірську дорогу. 

167



Він був суддею «всім і вся», але й дорікав собі самому, картазв 
себе, що не вберіг рідного сина від комуністичної облудності, 
хоч чужих синів умів гартувати на героїв УПА. 

Він не тільки корив своїх учнів за те, що ставали стрибка- 
ми, що допомагали енкаведистам вивозити сусідів до Сибіру, 

робились есбістами і часом вішали невинних людей в ім'я Ук- 
раїни, що повивчались на педагогів і не вміли або боялись на 
своїх уроках промовити слово «Україна», що писали в газетах 
брехливі статейки про «щасливе життя», що, ставши художни- 
ками, писали образи доярок «із золотою зіркою Героя на гру- 
дях, знаючи, що вона ніякої героїчної роботи не переробила і 
що зірка золота на її цицьці -- не золота», але він Й у собі 
бачив провину, що не міг їх від цього врятувати. 

Роман Федорів запропонував у своєму творі еволюцію мо- 
рального і духовного конформізму як явища соціального, дик- 
тованого умовами більшовицьких чи якихось інших режимів. 
Він з дослідницькою ретельністю простежує шлях падіння 
своїх героїв і їх здатність протистояти, виживати й тоді, коли 
життя стає пеклом. Зрозуміло, для цього йому необхідно ана- 
лізувати найрозмаїтіші реальності життя, входити в атмосферу 
людських клопотів, гризот, соціальних упосліджень часу, сприй- 
мати людські трагедії та драми не через скельця сентименталь- 
них ,окулярів, а розуміти їх як конкретну історичну даність. 
яку треба об'єктивно оцінити і вилущити з неї зерно досвіду. 
Він для його письменницької честі це зерно вилущує і засіває 
його в душах читацьких. 

Про особливий письменницький успіх можна говорити й то- 
ді, коли йдеться про так зване внутрішнє роздвоєння душі ге- 
роя, для художнього втілення якого Федорів недаремно докла- 
дає багато зусиль. У силу нашої кількасотлітньої бездержавно- 
сті українцям, крім того, що треба було пам'ятати про шаблю 
та підпільно формувати національну армію УПА, доводилось 
звиробляти життєву дипломатію до тих, які нас «з братерською 
любов'ю» звільняли від попереднього загарбника, аби загар- 
бати самим. 

Така дипломатія насамперед полягала в тому, що нам по- 
стійно доводилось одне думати, а друге робити. Це входило у 
нашу кров. Лише одиниці могли бути одвертими протестаптами; 
нас настільки понівечено й сплюндровано, що разом стати в 
один ряд ми не вміли, нам для цього не вистачало національної 

сконсолідованості. Отож, не від щасливого життя нам доводи- 

лось справді «двоїти» свою душу. У такий спосіб ми намагались 

виживати. 
Василь Бережан написав картину «Дорога на пасовище», 

яка, як йому здавалось, стала його найулюбленішим творчим ди- 

тям. Картина була осяяна сонцем, облита радісним світлом, 

.168



. 

теплом, що «струмилося з дороги, з полів, з далекої смужки 
-лісу..». Золотисте сяйво мовби підбадьорювало юну хлоп'ячу 
душу «тривожною загравогю». 

Проте кон'юнктурна критика писала, що Василь Бережан 
згадує трикляте минуле Кам'яного поля, малює нам образ ма- 
лолітнього сільського сірачини, голодного пролетарія, нужда 
якого послала пасти чужу худобу. 

Та художник не міг публічно протестувати проти цього кри- 
тичного фальсифікату, навіть нікому не тлумачив справжньої 
суті свого твору, хоч у душі сміявся з цього «мудрого» критика. 
Він не продав картину ані Міністерству культури, ані знайомо- 
му грошовитому хірургові, а повісив її на чільному місці у влас- 
ній майстерні поряд з образом Різдва Христового, який колись 
врятував від вогніо. 

Словом, Федорів ставить своїх героїв завжди в складні умо- 
ви, де вони швидше виживають, а не живуть. У суті своїй так 
проходить і Бережанове життя. Щоб «бути», Бережан все ж 
поступається принципами, але поступається у меншому, аби 
одержати більше, Він змушений краяти свою душу і лише на- 
одинці з самим собою або серед найдовіреніших друзів спові- 
датись, висловлювати себе «до дна». 

До речі, сповідальність -- одна із найкращих і найхарактер- 
ніших ознак твору. Вона визволяє героїв від панцерних оков, 
руйнує стереотипи їхнього мислення. Але це, коли йдеться про 
роздуми, історіософські узагальнення з висоти нинішнього дня. 
Л ось стара Когутячка змушена жити «роздвоєною», Вона, бі- 
долашна, «не впізнала», не мала права впізнати серед пострі- 
ляних героїв-бандерівців свого сина Петра, відомого в підпіллі 
«Сагайдачного», бо коли б призналась до нього мертвого; то 
вся родина відразу стала б бандитською і щонайменше опини- 
лась би десь у сибірах. Вона змушена була переборювати себе 
цілу вічність, гасити у собі «розпечені слова», клекіт яких з 
літами улягався в її душі. і 

Більше цього, вона не змогла сказати підготовлені нею ж 
'найлютіші слова жінці з Великої України, матері Сашка Коза- 
ченка, який геть «озвірів від засідок», перестрілок і пересліду- 
вань, від «пиятики також і від енкаведистського свавілля». Ця 
жінка й допустити не могла, що «її син вирізував на своєму 
офіцерському паску із звіздою карб за карбом на кожного вби- 
того бандерівця і цим, бувало, вихвалявся». На цьому паску 
був карб і на «Сагайдачного», сина Когутячки. 

А тепер зустрілись матері -- могло статися щось найстраш- 
ніше. Та вийшло навпаки. Замість підготовлених лютих слів 
Когутячка несподівано віднайшла у своєму серці слова не зло- 
биві, а такі, що зігрівають, що здатні хоч трохи применшити 
материнське горе. 

169



Для федорівського сюжету така новелістичність дуже ха- 
рактерна. Адже Федоріву важлива не зовнішня традиційна по- 
дійність сюжету, а подійність внутрішня. Це означає, що пись- 
менник у «рухову основу» сюжету ставить щось звичайне, май- 
же елементарно буденне, але цьому звичайному надає винят- 
кової ваги, Відбувається не «рух» подій, а «рух» думки, суть 
якої вміщає величезне смислове та емоційне навантаження. За 
допомогою такої художньої «схеми» Федоріву вдається досяга- 
ти високого ефекту драматизації тексту та його ліризації. 

При цьому випадає сказати, що стильовій стихії Федоріва 
взагалі характерна поетичність мислення. Інтенсивна художня 
осмисленість будь-якого факту чи явища вимагає зворотного. 
Виражально-зображальна система теж мусить бути художньо- 
інтенсивною, Тут Федорів якраз на своєму коні. Ось для при- 
кладу кілька фраз: «коні вже не мали сили... вози були важкі 
від вчорашнього зойку і сліз»; «..ваш Святий Дух відбіг від 
села, йти до нього на молитву далеко», «...хліб у Сибіру -- Бог 
у церкві...». 

Поетика прози Р. Федоріва -- це особлива розмова. Багат- 
ство образного мислення не тільки концентрує в собі естетич- 
ну специфіку української мови, а й несе навантаження суспіль- 
но-історичного та психологічного характеру, персоніфікує певні 
морально-філософські поняття. «Слова, -- писав колись Юрій 
Липа, -- що Є зав'язками образу, завжди можуть зацвісти жит- 
тям, як зрошені вологістю сухі єрихонські троянди. Але без жи- 
вої води творчої дійсності вони не будуть цвісти» |, с. 29|. 

Роман Федорів якраз знає, як зачерпнути «живої води» ре- 
альної дійсності, як вдихнути в артерії слова життєвого просві- 
чення, щоб воно спалахнуло не підлакованим ідеалізмом, а 
правдивістю, єдністю стверджень і заперечень конкретики бут- 
тя. Ї дуже важливо, що реалії та деталі, з яких твориться образ- 
на фактура федорівського художнього тексту, завжди зігріті 
авторським емоційним теплом. 

Вчитель приніс у клас різьблення розіп'ятого Ісуса і пустив 
його поміж учнів, щоб розглядали. Отже, деталь у сюжеті твору, 
яка сприяє розмаїтості асоціацій. Власне так і є: вчитель має 
змогу будити уяву, говорити про високу суть мистецтва та його 
незнищимість, про спустошеність душ тощо. «Вчитель ходив по 
класу поміж рядами лавок високий, прямий, задивлений ку- 
дись.. задивлений понад паші голови, і нам, школярам, здава- 
лось, що він зримо видить того митця, який із пензлем, пером 

чи різцем стоїть на сторожі, щоб ми, народ, пе звиродніли, «Той 
майстро прадавній, -- казав нам Гайдаш, -- творінням своїм 
стверджує: ми були на цій землі, ми єсть, ми будемо...». 

І ось, коли б аналізувати смислову суть опорних у тексті 
слів «майстро», «різець», «перо», «пензель», «вчитель», то хіба 

170



не відчуємо тієї авторської безпосередньої праці, завдяки якій 
«зав'язки образів» зацвітають життям. 

«Єрусалим на горах» -- твір багатоплановий. Очевидно, ін- 
ші його рецензенти говоритимуть про його історіософічну кон- 
цептуальність, що є, по-моєму, однією із дуже яскравих варто- 
стей, оцінюватимуть лінії роздумів письменника над проблема- 
ми: митець і суспільство, творчі компроміси і некомпромісність, 
свобода душі та духовне рабство, людське «я» у вирі життя 
тощо. Усіх параметрів можливих розмов про роман, звичайно, 
не окреслити, Це твір, який своєю змістовою основою поліфо- 
нійний, а-отже; заслуговує різнопланового вивчення. 

І. Бій за українську літературу // Народний стяг. 1935. 2, Федорів Ро- 
ман. Єрусалим на горах. Львів, 1993. 

Стаття надійшла до редколегії 10. 06. 95 



Зміст 

ІСТОРІЯ ЛІТЕРАТУРИ 

Михайлин Ігор. Навколо Омеляна Огоновського (Дискусія в критиці 
з приводу «Історії літератури руської») чити 

Любащенко Вікторія. Перші УКрАВноВм біблійні переклади: історико- 
текстологічний аналіз 

Пахомов Володимир. «..Між часописами апостолка.. » "(Ольга Дучи- 
мінська на сторінках «Жіночої долі») - 

Чопик Ростислав. Пролог та епілог («Енеїда» ла тлі «Мойсея») 
Драган Оксана. «Чесність з собою» -- етнко-психологічна концепція 

Володимира Винниченка . 
Федоришин Петро. М. Грушевський -- літературознавець | і публіцист 

ПОЕТИКА ХУДОЖНЬОГО ТВОРУ 

Бондар Лариса. Маловідомий твір Івана Нечуя- Левицького (Казка 
«Скривджені й нескривджені») зла 

Крохмальний Роман. Дивосвіт метаморфози. 
Ляхович Зоряна. Символ «білих островів» у ранній творчості "Макси- 

ма Рильського РОН ЗР т ран 

до 100-РІЧЧЯ З Дня НАРОДЖЕННЯ МАКСИМА 
РИЛЬСЬКОГО 

Міщенко Леоніла. Максим Рильський у Львові (Спогади) 
Салига Тарас. Максим Рильський і Євген Маланюк . . 
Таран Людмила. Між стилосом і молотом (До проблемк самото- 

тожності поета: Максим Рильський) : 
Коцюба Зоряна. Максим Рильський як перекладознавець 

З ДІАСПОРНОЇ ПОЛИЦІ 

Шелест Володимир. Поезія Леоніда Мосендза . . . . - - .- 

КРИТИЧНІ НОТАТКИ 

) Панько Таміла Ї. Роздуми над творчістю Василя Стефаника з позиції 

теорії експресіонізму 
Невідомська Лілія. У свічаді слова (Роздуми над творчістю "Сидора 

Твердохліба) 
Салига Тарас. Свічка на осінньому вітрі (Роман р, Федоріва «Єру- 
ко ра У Ми РИ р УР Б ОЧНА 

153 

163



ЗБІРНИК НАУКОВИХ ПРАЦЬ 

МІНІСТЕРСТВО ОСВІТИ УКРАЇНИ 
ЛЬВІВСЬКИЙ ДЕРЖАВНИЙ УНІВЕРСИТЕТ 

УКРАЇНСЬКЕ 
ЛІТЕРАТУРОЗНАВСТВО 

Міжвідомчий науковий збірник 

Видається з 1966 р. 

ВИПУСК 63 

Художній редактор Е. А. Каменщик 

Технічний редактор І. Г. Федас 

Коректори К. Г. Логвиненко, Л.І. Сідлович 

Передано | на складання 02.09.96, Підп. до друку 14.01.97. 

Формат  60Х84И/. Літ. гарн. Вис. друк. Умов. друк. арк. 

10,0, Ум, фарбовідб. 10,34. Обл.вид. арк. 11,51. Вид. Ме 109. 

Тира:х 500 прим. Зам, 3327. 

Державне спеціалізоване видавництво «Світ» 

при Львівському університеті 

290000 Львів, вул. Дорошенка, 41 

Львівська обласна книжкова друкария 

290000 Львів, вул. Пекарська, 11



НБ ЛНУ Ім. ізана Франка 

в 9в 042 

155М 0130-528Х. Укр. літературознавство. 1996, Вип. 63, 1--172,


