
-ЦКршнсьКє 
Апсрпщро;набстс 

Бцпис]е 

53





МІНІСТЕРСТВО ВИЩОЇ І СЕРЕДНЬОЇ 
СПЕЦІАЛЬНОЇ ОСВІТИ УРСР 

ЛЬВІВСЬКИЯЙ ОРДЕНА ЛЕНІНА 

ДЕРЖАВНИЙ УНІВЕРСИТЕТ Ім, ІВАНА ФРАНКА 

УКРАЇНСЬКЕ 
ЛІТЕРАТУРОЗНАВСТВО 

РЕСПУБЛІКАНСЬКИЙ 
МІЖВІДОМЧИИЙ 
НАУКОВИЙ 

ЗБІРНИК 

Виходить з 1966 р. 

ВИПУСК 53 

ЛЬВвВІВ 

ВИДАВНИЦТВО ПРИ ЛЬВІВСЬКОМУ 

ДЕРЖАВНОМУ УНІВЕРСИТЕТІ 

1989



Збірник о містить розділи, присвячені ювілейним датам -- 
50-річчю возз'єднання західноукраїнських земель у єдиній Україн- 
ській Радянській державі в складі СРСР і 175-річчю з дня 
народження Т. Г. Шевченка,-а також розділ «Теорія і історія 
літератури», де розглядаються особливості творчості таких пись- 
менників, як В. Стефаник, Леся Українка, І. Нечуй-Левицькнй, 
Ю. Яновський, П. Загребельний, У новому розділі «Публікації» 
читачеві пропонується маловідома стаття Лесі Українки. 

Для викладачів вузів, наукових працівників, аспірантів, вчи- 
телів, студентів. 

Бібліогр. у кінці статей. 

Сборник содержит раздель, посвященнье юбилейньм датам -- 
90-летию  воссоединення западноукраннских земель в единном 
Украннском Советском государстве в составе СССР и 175-летию 
со дня рождення Т. Г. Шевченко,-а также раздел «Теорня 
и исторня литературь», где рассматриваются особенности твор- 
чества таких писателей, как В. Стефаник, Леся Украннка, И. Не- 
чуй-Левицкий, Ю. Яновский, П. Загребельньій. В новом разделе 
«Публикацни» читателю предлагаєтся малоизвестная статья Леси 
Украннки. 

Для преподавателей вузов, научньх работников, аспирантов, 
учителей, студентов. 

Библногр. в конце статей, 

Редакційна колегія: проф., д-р філол. наук Л. І. Міщенко 
(відп. ред.), проф., д-р філол. наБ Т. І. Комаринець (заст. відп. 
ред.), проф., д-р філол. наук І. О. Денисюк (відп. секр.), проф., 
д-р  філол. наук З. (С. Голубєва, проф., д-р філол. наук 
Р. Т. Гром'як, доц., канд. філол. наук О. І. Губар, доц., канд. 
філол. наук Г. С. Домницька, доц., канд. філол. наук Л. С. Дем'я- 
нівська, доц., канд. філол. наук П. К. Загайко, доц., канд. філол. 
наук. О. С. Кухар-Онишко, проф., канд. філол. наук М. П. Лакиза, 
д-р філол. наук М. М, Ільницький, проф., д-р філол. наук. 
П, М. Лісовнй, доц,., канд. філол. наук В. Є. Панченко, доц., канд. 
філол. наук Б. І. Мельничук, доц., канд. філол. наук М. С. Федор- 
чук, проф., д-р філол. наук К. П. Фролова, І%Оф.. д-р філол. 
наук П. П. Хропко, доц.,, канд. філол. наук М. Й. Шалата, доц., 
канд. філол. наук В. П. Крутнус. 

Відповідальний за випуск проф., д-р філол. наук 7. /. Комларинець 

Адреса редколегії: 
; 290000 Львів, вул. Університетська, 1. 

Університет, кафедра української літератури. Тел.: 79-41-90 

Редакція історико-філологічної літератури 
Зав. редакцією Д. СЄ. Карпин 

4603000000-102 (0) Львівський державний 
У М225(04)-89.7234-89 університет 1989 



До 50-річчя возз'єднання 
західноукраїнських земель 

в єдиній Українській Радянській державі 
у екладі СРСР 

Р. Т. ГРОМ'ЯК, проф., 
Тернопільський педагогічний інститут 

Основні тенденції художнього освоєння 
теми Золотого вересня 

Боротьба західноукраїнських трудящих за своє со- 
ціальне і національне визволення, за возз'єднання з єдинокров- 
ними братами з Наддніпрянщини була тривалою, нелегкою 
ії ніколи не відбувалася ізольовано від історії східнослов'янських 
народів. Її особливості, закономірності стали предметом числен- 
них історичних праць та наукових досліджень. Водночас це про- 
цес такого колосального людинознавчого сенсу, що здавна при- 
вертав і продовжує привертати увагу митців, які працюють у 
різних сферах художньої творчості. Можна впевнено стверджу- 
вати: уже створено художній літопис боротьби за возз'єднання, 
за соціалістичну перебудову всіх сфер життя західноукраїнських 
земель. 

Провідну роль у художньо-естетичному освоєнні теми рево- 
люційного оновлення краю відіграли письменники. Літератори, 
які не втратили і до сьогодні права називатися народними 
письменниками, ніколи не мислили України як суми частин різ- 
них державних утворень, хоч мусили визнавати і таку історичну 
реальність. Відторгнута в середині ХІМ ст. від східнослов'янсько- 
го кореня західна галузка тих племен, з яких формувалася 
українська народність, завжди тягнулася до крони українського 
дерева. Віддані після третього поділу Польщі в 1772 р. під 
австрійсько-габсбурзьку корону західні землі України потрапили 
під подвійний національний (польсько-німецький) і потрійний 
соціальний гніт. Наддніпрянська (Східна) Україна входила до 
складу Російської імперії, в якій самодержавно-царська машина 
вичавлювала соки з українців так само, як і з російського тру- 
дового люду. 

Так тривало до 1918 р., коли розпалася Австро-Угорська 
клаптикова імперія, а за Збручем йшла боротьба за владу Рад. 

Якщо українська буржуазія поквапилася скористатися «істо- 
ричною нагодою» для задоволення своїх самостійницьких амбі- 
цій на грунті соціальної демагогії (проголошено УНР, ЗУНР), 
то комуністи відразу ставили питання про єдину Україну на 
власне демократичних засадах. 

Уже на пленарному засіданні мирної конференції в Бресті 
19 січня 1918 р. представник Радянської України заявляв: 

З:



«Народний секретаріат прагне створення таких умов, за яких 
весь український народ, що живе на Україні, в Галичині, Буко- 
вині та Угорщині, незалежно від державних кордонів, які роз- 
діляють його нині, міг би жити, як одне ціле»|2|. 

На жаль, для досягнення цієї мети мусило пройти ще двад- 
цять літ запеклої боротьби, яку вели (кожен своїми засобами) 
західноукраїнські трудящі і радянські люди з-за Збруча. 

Представники польської держави, до якої включалися землі 
Східної Галичини, підписуючи Ризьку угоду, зобов'язувалися на- 
дати «особам російської, української і білоруської національ- 
ності, які перебувають у Польщі, на основі рівноправності на- 

ціональностей, всі права, що забезпечують вільний розвиток 
культури, мови і виконання релігійних обрядів |(2|. 

Процеси насильницької полонізації з допомогою «шляхетних» 
засобів пацифікації-умиротворення українців і білорусів на «схід- 
них кресах» тепер добре відомі і засвідчують «щирість» переко- 
нань і вагу офіційних документів буржуазної Польщі. 

Розчетвертовані між різними державами українські землі 
почали возз'єднуватися 17 вересня 1939 р., а закінчився цей істо- 
ричний процес аж 1945 р. після встановлення Радянської влади 
на Закарпатті.:- 

Прогресивні письменники, що в різний час жили на україн- 
ських землях, які входили до складу буржуазних держав, звер- 
талися до минулого свого народу, щоб плекати його вільнодумні 
мрії і спонукати трудящих до боротьби за національне визволен- 
ня через соціальну свободу. Згодом вони орієнтувалися на життя 
тієї галузки української нації, яка формувалася як нація со- 

ціалістична у складі СРСР, і готували своїх земляків до рішучої 
битви |1; 7). 

Їх переслідували дефензива і сигуранца, політична поліція 
Чехословаччини і Угорщини, а вони залишалися вірними кому- 
ністичному ідеалу і пропагандистами дружби народів, здобутків 
соціалізму. Так закладалися ті традиції, на грунті яких, освою- 

ючи досвід радянських митців, творився художній літопис со- 

ціально-економічних, політичних і культурних творень на за- 
хідноукраїнських землях. 

На сьогодні це вже поважний корпус прозових, драматичних 
і віршованих творів. Серед їх авторів - письменники різних по- 

колінь: ті, що задивлялися в будущину, учасники і сучасники 
подій, ровесники визволення, які пам'ятають події з дитинства, 
осмислюючи їх крізь призму історії. Опублікували твори наймо- 
лодші, що живлять свою уяву спогадами батьків і скупими свід- 

ченнями документів. 
Збагнути особливості художньо-естетичного осмислення теми 

Золотого вересня можна тільки при панорамному погляді на 
творчі здобутки поборників і речників возз'єднання. Складне це 
завдання -- надто розмаїтий і багатий матеріал неоднакової ху- 

дожньої вартості. То ж спробуємо бодай контурно відтворити 

літературну картину Золотого вересня. .Береьдто до уваги найпри- 

мітніші твори -- не обов'язково найвартісніші в художньому пла- 

4



Зважаємо на те, що вони були свого часу фактами літера- 
турного процесу і ставали факторами суспільного життя: їх 
обговорювали, про них сперечалися. Ці твори вловлювали якісь 
нові тенденції в житті, готували грунт для появи справжніх ху- 
дожніх відкриттів. 

ІЇ березня 1940 р. в республіканській газеті «Комуніст» Степан 
Тудор писав: «Історичний акт визволення Західної України ста- 
новить величну межову грань у літературному житті народів 
колишньої Західної України, це він -- джерело зворушень і ідей, 
що ними довго ще кормитисьме наше літературне слово, ще довго 
бойова ритміка маршових колон буде піддавати ритм для наших 
поезій, а героїчна радість наших днів буде широким диханням 
нашої прози» І6|. 

Мав цілковиту рацію письменник: незважаючи на те що в 
життя радянських людей невдовзі увірвалася страшна війна, яка 
на тривалий час стане темою для багатонаціональної радянської 
літератури, все нові і нові покоління митців повертаються до 
днів Золотого вересня. 

Відтоді теми визволення з-під чужоземного гніту і фашист- 
ського ярма переплітаються у збірках поетів, в епічних творах 
прозаїків, а проблема боротьби з націоналістичною ідеологією 
стає наскрізною. Процеси соціально-економічних перетворень 
зображуються як причини і наслідки духовного прозріння людей 
праці, звільнення їх з-під влади землі, приватної власності. 
У визволених районах пліч-о-пліч працюють письменники, що 
формувалися за умов соціалізму, і ті, що займали різні позиції 
до визволення. Перед радянськими митцями, що приїхали на за- 
хід, стало завдання --- тактовно передавати досвід літератури 
соціалістичного реалізму, перед місцевими літераторами -- ово- 
лодівати ідеологією марксизму-ленінізму, новим творчим мето- 
дом, доносити до широкого кола читачів написане в підпіллі, 
художньо освоювати нові життєві процеси. Провідним, часто 
уживаним композиційним прийомом стає контраст, антитеза, 
а ритміко-інтонаційним рисунком - пісенна, маршова наспів- 
ність, задушевний пафос ліричного героя чи персонажа. Зміню- 
ються навіть суворі ритми революційних поетів О. Гаврилюка 
і С. Тудора. Схвильовані вірші, присвячені визвольному походо- 
ві Червоної Армії, створили П. Тичина, М. Рильський, М. Бажан, 
В. Сосюра, А. Малишко, А. Турчинська. Поезії перших років 
радянського життя сповнені світлої радості, теплих почуттів до 
трудової людини. Їх поетику визначають соціальні контрасти, 
що зумовлюють антитезність засобів художнього освоєння дійс- 
ності. 

Мистецький досвід основоположників української радянської 
поезії був доброю школою для західноукраїнських письменників 
і давав підставу критикам, які аналізували нові вірші львів'ян, 
говорити про схематизм і поверховість в освоєнні важливої теми 
оновлення життя за радянських умов. Поети -- учасники і сучас- 
ники соціалістичних перетворень -- уже в першому наближенні 
до теми Золотого вересня виявили ряд її граней, виразили світо- 

5



відчуття, перші радощі звільнених і звитяжців, та залишався 
ще за межами поетичного слова драматизм ідейних битв, розгуб- 
леність частини обдурених фальшивими гаслами людей, підступ- 
ність прихованих ворогів. Ці теми чекали огнистого слова сатири, 
проникливого психологічного аналізу, яким володіє епічна проза, 
яка поки що заявила про себе у нарисах і коротких оповідних 
жанрах. 

Вже тоді письменник Степан Тудор писав філософський роман 
«День отця Сойки», П. Козланюк виношував задум «Юрка Кру- 
ка», Я. Галан -- нової драми із сучасного життя, переосмислю- 
вала свій досвід Ірина Вільде... У Львові працювали відомі 
прозаїки П. Панч, О. Десняк, Ю. Шовкопляс, пробував перо 
В. Речмедін, писали про галичан і верховинців Ю. Яновський, 
Іван Ле, А. Шиян, О. Кундзіч, А. Турчинська. Літературний про- 
цес на оновленій землі все глибше занурювався в сучасність, 
яка давала значний матеріал для художніх відкриттів. 

У репортажах, нарисах і оповіданнях радянських письменни- 
ків, які пильно вдивлялися у життя трудівників, у суспільні про- 
цеси після 17 вересня, є провідна прикметна риса: про що б не 
йшлося в них (найбільше про втечу шляхти, про встановлення 
Радянської влади на місцях), неодмінно буде показано, як від- 
кривається чутлива душа людини до краси. 

Критика свідчить, що тільки ті прозові твори привернули 
увагу читачів і залишилися в історії літератури (та й в актив- 
ному фонді художнього літопису Золотого вересня), які висвіт- 
лювали сутність подій через бодай більш-менш окреслені харак- 
тери, через живу інтонацію учасників чи очевидців зображених 
подій. У тодішніх оповіданнях і повістях цілковито панувала 
оповідна манера. Ірина Вільде немовби розчинялася у своїх опо- 
відачах, майстерно вела монологи і діалоги, ніде не схибивши 
в колориті покутської чи буковинської говірок. І на лексичному, 
і на синтаксичному рівнях психологія мовця й особливості мови 
виражалися з філігранною точністю («Володко», «Орися», «Ро- 
ман жениться», «Шукаю праці»). 

Майстром гумористичної оповідки виступав П. Козланюк, 
тонко передаючи мовлення селян і великосвітський жаргон міщан 
(«Іван Довбня», «Золото»). У вихідців із Західної України не 
відчувалося різких перепадів між мовою автора ї мовою персо- 
нажів, хоча міра і функції діалектизмів і полонізмів у мовних 
партіях творів була різною. 

Прозаїки із Східної України з метою індивідуалізації мови 
гтероїв, відтворення місцевого колориту вдавалися до стилізації, 
дуже часто зберігаючи польську, українську літературні мови 
і покутську чи гуцульську говірки у їх самостійних формах. У та- 
ких творах характер типового (етнографічно точного) верховин- 
ця виявлявся насамперед через стилізовану ЦІЇІОЗПОВЇДЬ («Василь 
Палійчук, гуцул» у Ю. Яновського, Микола Шпагарук у «Верхо- 
винці» О. Кундзіча, Петро Гранюк у «Твердому характері» Івана 
«Ле). Найголовнішим, з точки зору радянських письменників, 
у характерах цих людей було те, що ці люди самостійно внявля- 

6



ли рішучість і брали на себе відповідальність за долю громади 
у нелегкі часи. 

З усіх передвоєнних творів на тему визволення західноукраїн- 
ських трудящих і їх возз'єднання з наддніпрянцями повість 
О. Кундзіча мала найбільший розголос, була перекладена по- 
російськи, і вже у травні 1941 р. «Правда» писала, що вона 
«звучить, мов пісня. Весь лад її мови -- урочистий, романтично- 
піднесений... Художні образи органічно пов'язані з духом подій, 
з характером прикарпатської природи, з самим побутом гупу- 
лів» |51|. 

Безперечно, повість привернула увагу своїм романтичним 
пафосом, ідейною спрямованістю, відповідністю історичним фак- 
там. Однак і вона відбивала скоріше зовнішній погляд на події, 
ніж сам вияв історичної правди через саморух характерів, вона 
доводила (щоб не сказати ілюструвала) ідею, а не досліджувала 
її пульсування в соціально-психологічних ситуаціях буднів. Прав- 
да, у цьому творі відбито і такі психологічні явища, з яких зго- 
дом розростеться свій «самостійний» бюрократизм: щойно обра- 
ли люди Колу до комітету, а вже вітаються з ним всі разом 
«в один голос, і чинять церемонію». Ота церемоніальність у сто- 
сунках виборців і обраних тоді ще не давалася взнаки, але 
проблема «влади і людини» вже впліталася в реальну конкретику 
нового життя... 

Твори на гуцульські теми, надруковані ще в журналі «Захід- 
на Україна» і згодом у перші роки вільного розвитку літератури 
на визволених землях, давали підставу для обговорення серйоз- 
ної проблеми, яку дещо пізніше чітко поставив О. Кундзіч. Йшло- 
ся про екзотику і художній такт, естетичну міру в літературі. 
Автор «Верховинця» в світлі своїх епігонів побачив небезпеку 
і 1945 р. писав: «Екзотика виникає внаслідок зневажливо-зверх- 
нього сприймання, без інтересу до самої суті буття народу, до 
його інтересів і прагнень. Таке сприймання ображає народ... Де 
виникає екзотика, там нема знання, розуміння народу» (4|. 
Одначе «байдужість до тонів і мотивів колориту,- твердив 
письменник,- неминуче позначилася б на художній правді тво- 
ру». Спостереження О. Кундзіча над «повною автономністю лі- 
тератур у кожній частині нашої землі» мало принципове значен- 
ня для розуміння джерел різноманітності стилів і форм у межах 
національної літератури. «Наша література,-слушно вважав 
О, Кундзіч,- не призвичаїла нас мислити українську державу 
в єдності всіх її земель, в усій розмаїтості її пейзажів, топогра- 
фії, флори й фауни, економічних укладів, звичаїв і характерів, 
не створила образу країни в її цілості. Література минуло- 
го-за винятком окремих представників--не піднялась над 
штучними кордонами... Нова Україна, від Дінця до Тиси, розгор- 
тається сьогодні перед нашими очима і жде свого мистецького 
втілення, свого художнього становлення і ствердження» (4, 
249--250|. 

Реалізацію невідкладних завдань художньо-естетичного по- 
глиблення теми Золотого вересня тимчасово відсунула Велика 

7



Вітчизняна війна, яка, щоправда, по-своєму зміцнила єдність 
українського народу на класовій основі, випробувала життєвість 
соціалістичних ідеалів і шляхів їх соціального та художнього 
втілення. 

У післявоєнні роки література здійснила немовби перший під- 
хід до цілого комплексу проблем становлення соціалістичного 
способу життя на західних землях України. Нариси, памфлети, 
оповідання, поезії -- ці наймобільніші жанри відобразили окремі 
грані складних процесів, ті чи інші факти з життя різних соціаль- 
них верств, виразили спостереження і почуття учасників історич- 
них подій. Осмислення їх причин, простеження того, як соціально- 
політичні, економічні зміни відбиваються на настроях людей, 
на їхніх долях, характерах, вимагало історичної ретроспекції, 
епічного погляду на події -- великих жанрів. Початок і перша 
половина п'ятдесятих років принесли читачам роман П. Козла- 
нюка «Юрко Крук», повісті В. Речмедіна «На верховині», 
М. Стельмаха «Над Черемошем», «Буковинську повість І. Мура- 
това, роман С. Скляренка «Карпати», С. Чорнобривця «Визволе- 
на земля». Тоді ж творилися «Сестри Річинські» Ірини Вільде. 
Період становлення проходили Михайло Томчаній, Іван Керекеш, 
Юрій Мейгеш на Закарпатті, Василь Лозовий, Яків Стецюк, 
Григорій Тютюнник у Львові. До Луцька прибув Микола Олій- 
ник, до Тернополя -- Олекса Корнієнко, до Чернівців -- Володн- 
мир Бабляк. У радянських вузах навчалася когорта голосистих 
початківців: Ростислав Братунь, Дмитро Павличко, Роман Іва- 
ничук, Петро Мах, Віктор Лазарук, Олександр Богачук, Борис 
Харчук, Василь Фольварочний. Покоління за поколінням ішли 
в літературу люди, покликані Золотим вереснем, мобілізовані 
комуністичною партійністю. Навіть ті, що довго мовчали, знову 
взялися за перо: по-новому глянули на давно написані твори 
Михайло Яцків, Денис Лук'янович, звернулася до онуків своїми 
віршами Іванна Блажкевич. 1956 рік став визначною віхою у 
ставленні до минулого і сучасного, до людської особистості -- 
врешті, до Правди і Честі. Відновлювалися ленінські норми пар- 
тійного життя, поверталася із вимушеного забуття в історію 
КПЗУ. Читачі заново знайомилися з творами Василя Бобинсько- 
го, Мирослава Ірчана, Володимира Гжицького, Дмитра Загула. 

Війна як ратний труд, подвиги партизанів, відбудова заводів 
і шахт, відновлення колгоспів, перші подуви «холодної війни», бо- 
ротьба з новими формами націоналізму -- саме ці суспільні про- 
цеси покликали митців, визначили теми їх творів, сфери діяльності 
літературних героїв. Настрій бадьорий, як у переможців; світо- 
відчуття оптимістичне -- такий пафос більшості тодішніх творів. 

Мирні часи і ясні перспективи суспільного розвитку створили 
українським митцям умови для переходу від нарисів, оповідань 
до більших жанрів. Повісті, поеми, романи гронами публікують- 
ся вже на грані десятиліть. «Професор Буйко» Я. Баша (1946), 
«Лейтенанти» О. Копиленка (1947), «Прапороносці» О. Гончара 
(1946-1948), «Жива вода» Ю. Яновського (1947), «Чорномор- 
ці» В. Кучера (1948), «Хазяїни» С. Скляренка (1948), «Таємниця 

8



Соколиного бору» Ю. Збанацького (1949), «Микита Братусь» 
О. Гончара («1950), «Велика рідня» М. Стельмаха (1949--1951І), 
«Буковинська повість» І. Муратова (1952), «Над Черемошем» 
М. Стельмаха (1952), «Карпати» С. Скляренка (1952--1954), 
«Юрко Крук» П. Козланюка (1947, 1950, 1957) -- ці епічні по- 
лотна учасників і сучасників найважливіших суспільних подій 
не тільки відбивають свій час, але більшість з них вийшла за 
його межі, окремі стали класичними. 

Знаменно: географічні виміри тематики української літерату- 
ри розширилися, письменники Наддніпрянщини, Наддністрянщи- 
ни, Буковини і Закарпаття виступають єдиним фронтом. Нарешті 
випала нагода і з'явилися поважні причини говорити про літера- 
турний процес як єдиний потік без сакраментальних лапок. Цьо- 
му сприяла надзвичайна мобільність письменників. І незважаючи 
на це, гострі баталії в літературі не вщухають: хвиля за хвилею 
перекочуються кампанії проти явних і позірних націоналістів, 
космополітів, прихильників «теорії» безконфліктності. 

Така атмосфера відбилася і на характері повістей і романів 
про боротьбу трудящих України за возз'єднання і соціалістичне 
перетворення західноукраїнського села. Два наскрізних ідейних 
струмені проймають їх: утвердження споконвічного прагнення 
трудівників до возз'єднання, піднесення як найвищої моральної 
цінності дружби народів і розвінчування антинародної, антигу- 
манної сутності українського буржуазного націоналізму. Для 
художнього втілення цього пафосу, як правило, обирався мате- 
ріал з недавнього минулого (підневільне життя українців під 
чужоземним ігом, їх соціальне й національне гноблення) і най- 
гарячішого сучасного (боротьба з націоналістичним підпіллям 
і колективізація села). 

Причину пильної уваги письменників 40--950-х років до захід- 
ноукраїнської тематики Л. Коваленко визначив досить «об'ємно: 
«Масштабність соціальних змін, гострота класових зіткнень, фор- 
мування нового світогляду, розмаїтість характерів, колоритні 
особливості побуту, звичаїв, народної творчості, не кажучи вже 
про історичне минуле та красу природи цього чудового краю,-- 
все це не могло не приваблювати митців» |З). 

Справді, причини вагомі, життєвий матеріал дуже вдячний, 
а наслідки в художньо-естетичному аспекті... скромні. Це усві- 
домлювали й автори (правда, в історичній ретроспекції): дехто 
свої давні твори доопрацьовував (І. Муратов), дехто ніколи не 
передруковував (В. Речмедін), інші-не любили згадувати 
М. Стельмах). 
Критика кінця 60-х років, оцінюючи нові романи про станов- 

лення радянського способу життя на західноукраїнських землях, 
з попередньої виділяла тільки твори І. Муратова, М. Стельмаха, 
вказуючи при цьому на їх серйозні художні вади. Критерії по- 
цінування змінювалися швидко, бо рецензії, написані в 950-ті ро- 

ки, навіть називалися велемовно і гучно: «На світлому шляху», 

«Дума про людську долю», «Правда про Буковину», «Так на- 
роджується світло», «Король Лір Верховини». Кілька із цих 

9



назв стосувалися роману В. Речмедіна. Наміри їх авторів можна 
зрозуміти: письменник, як уже згадувалося, бував на цих землях 
і до, і після війни. Герой роману «На Верховині» Василь Степа- 
нович Чаленко також знав цей край з 1939 р., зараз він, недавній 
фронтовик, секретар райкому партії в одному з гірських районів. 
Це його очима подає Речмедін читачеві красу прикарпатської 
Оосені. Але яка у цьому описі естетична глухота, яка стильова 
еклектика, яка глевкість фразин! «Чудова осінь у Прикарпатті,- 
читаємо на початку твору.-- Всіма барвами райдуги прикраше- 
ні простори. На схилах верховин з темної гущавини смерекових 
гаїв спалахують жовтогарячі, яскравозолоті протуберанці листя- 
них дерев -- пишно прикрасив їх великий декоратор -- природа». 
Не могла така епічна спокійність (чи не байдужість?) не те що 
захопити читача, а й просто спонукати його бодай до зацікавле- 
ного читання. Не дивно, отже, що після 1951 р. роман «На Вер- 
ховині» немов «випав» з літературного процесу... 

Із середини 50-х років, коли склалися сприятливі умови для 
глибшого проникнення у складне переплетіння причин і факто- 
рів, що визначали політичну боротьбу на поневолених землях 
за возз'єднання з Радянською Україною, з'являються нові рома- 
ни, в яких панорамність зображення подій не заступає яскравих 
людських доль. Контрастну єдність минулого і сучасного, бороть- 
би за возз'єднання і перших соціалістичних перетворень найви- 
разніше, художньо повноцінно передають романи Б. Харчука 
«Волинь», «Майдан», «Кревняки», М. Томчанія «Жменяки», 
Ю. Мейгеша «Верховинці», «Кам'яний ідол», М. Олійника «Жи- 
люки». 

Зберігають пізнавальне значення як «причинки» до вивчення 
політичної боротьби в 30--40-х роках твори С. Скляренка «Кар- 
пати», В. Лозового «Колосу треба налитися», І. Долгоша «Під- 
карпатська Русь» і «Мир дому твоєму». 

Та вершиною художніх здобутків того часу залишаються 
і досі романи П. Козланюка «Юрко Крук» і особливо Ірини 
Вільде «Сестри Річинські». Присвячені соціалізації суспільної 
свідомості на західноукраїнських землях, вони через точне від- 
чуття людських характерів, глибоке знання реальних стосунків, 
звичаїв всіх верств місцевого населення стали не тільки докумен- 
тами свого часу, а й високої проби художніми цінностями. Роман 
«Сестри Річинські»-- монументальний соціально-психологічний 
твір, досі не перевершений за розмаїтістю змістових проблем, 
способів психологічного аналізу, форм мовного викладу, засобів 
художнього зображення. : 

Виділяється група романів, які з вершини сучасності проли- 
вають світло на минуле, що подається крізь призму спогадів 
мудрих людей з народу: «Птахи полишають гнізда» І. Чендея, 
«Кам'яне поле», «Жорна», «Ворожба людська» Р. Федоріва, 
«Страж-гора» С. Пушика. 

У творах епічного звучання, присвячених тематиці й пробле- 
матиці Золотого вересня, центральними є сошальнч-класові, ан- 
тагоністичні суперечності, що реалізуються як соціально-психо- 

10



логічні конфлікти, руйнуючи великі сім'ї чи роди (сім'я Річин- 
ських в Ірини Вільде; сім'ї Гнатюків, Волянюків, Туріїв у 
Б. Харчука; Жилюків -- у М. Олійника). Ці процеси зумовлюють 
і типові фабули, і систему персонажів. Як правило, в романах 
діють представники декількох націй, бідні протистоять багатим, 
борючись під проводом комуністів (навіть після розпуску КПЗУ), 
орієнтуючись на Радянський Союз. Після возз'єднання боротьбу 
очолює партійний актив, підтримуваний місцевими комуністами. 
Бідняки добровільно вступають до колгоспів, їм шкодять бан- 
дерівці. Труднощі колгоспного руху обминаються або про них 
говориться скоромовкою. 

Переакцентовування уваги письменників з подій на людські 
долі простежується як тенденція вже у динаміці назв художніх 
творів. Спочатку у заголовках домінують згадки про місце дії, 
географічні регіони: «На Верховині», «Над Черемошем», «Буко- 
винська повість», «Волинь» (подібно до того, як до війни миго- 
тіли назви оповідань «Гуцул», «Верховинець»). Згодом заголов- 
ки привертають увагу читачів до провідних характерів, до 
людських доль: «Сестри Річинські», «Жменяки», «Жилюки», 
«Верховинці», «Кревняки». Все частіше з'являються образно- 
концептуальні назви: «Край битого шляху», «Птахи полишають 
гнізда», «Колосу треба налитися», «Довга гора», «Кам'яне поле», 
«Страж-гора», «Липовий цвіт сорок першого...» 

У поезії тема Золотого вересня найповноцінніше відбилася 
у творчості Д. Павличка, поемах Р. Братуня, окремих віршах 
І. Гнатюка, Р. Лубківського, О. Богачука, П. Скунця, Г. Петрука- 
Попика, В. Вихруща, П. Маха, Й. Струцюка, М. Петренка. 
Спогад про дитинство, монологи ліричних героїв осердечнюють, 
здавалось би, віддалені події, виявляють їх загальнолюдську 
моральну значимість. 

Досвід художнього осмислення подій, що відбулися на захід- 
ноукраїнських землях за роки Радянської влади, наочно показує 
роль особистого переживання життєвого матеріалу як для ство- 
рення місцевого колориту, так і для відтворення багатства со- 
ціально-психологічних типів. Орієнтація митців тільки на соціаль- 
но-класові конфлікти і типи приводила здебільшого до надмірної 
соціологізації художнього мислення, схематизму характерів і, 
врешті,- до спрощення складного процесу будівництва соціаліз- 

му («Зорі на Верховині» А. Турчинської, «Визволена земля» 
С. Чорнобривця, «На Верховині» В. Речмедіна, «Сурми кличуть» 
П. Гузюка, окремі романи Є. Куртяка, О. Лупія). Серед художніх 
орієнтирів наших письменників конструктивну роль, очевидно, 
відігравали традиції історико-революційної прози -- передусім 

твори М. Шолохова, А. Головка, О. Толстого, а потім ії колег 

із сусідніх республік-- В. Лаціса, М. Слуцкіса, І. Мелєжа, 

Є. Мальцева, Ф. Абрамова, А. Іванова. Думається, що досвід 
художньо-естетичного осмислення однотипних проблем на мате- 
ріалі з життя братніх народів такими митцями, як Й. Авіжюс, 
А. Беляускас, В. Бубніс, В. Биков, І. Друце, Ч. Айтматов, 
Н. Думбадзе, не міг не стимулювати творчих пошуків україн- 

1



ських письменників Б. Харчука, Р. Федоріва, Р. АНДРІЯЩ,ИКЗ-, 
Б. Бойка у сфері характеротворення, жанрово-композиційних 
різновидів. В усякому разі строга аналітико-реалістична манера 
першого, асоціативно-говірна проза другого, інтелектуально- 
психологічний потенціал слова третього, стильова експресивність 
четвертого, еволюція творчого мислення Ю. Мейгеша мають чи- 
мало типологічних сходжень з творами згаданих манстрів сучас- 
ної радянської багатонаціональної прози. - те 

На жаль, при всіх відрадних змінах, які ыдбулися і ыдбхра- 
ються у творчості старших і молодших митцІіВв, ЩОо поОстТІННО 
осмислюють тематику Золотого вересня, доводиться констатува- 
ти, що далеко не всі грані історичного процесу, психологІЧНИХ 
колізій і моральних проблем, пов'язаних з тими часами, здобули 
вичерпне художньо-естетичне розкриття. Дослідницько-аналітич- 
ний потенціал художнього літопису соціалістичного перетворен- 
ня життя західноукраїнських трудящих ще не реалізованни пов- 
ною мірою так, як в російській, білоруській, литовській літера- 
турах. Історія КПЗУ, складнощі колективізації, процес втрати 
частиною наших колгоспників почуття господаря своєї землі, 
драматизм ломки ідеологічних ілюзій, світоглядних стереоти- 
пів - все це потребує справді епічного погляду на життя і чер- 
гового повернення до традиційної теми. Нові твори І. Чендея, 
Ю. Мейгеша, Р. Федоріва, Д. Павличка, Р. Лубківського потвер- 
джують, що ці митці, народжені Золотим вереснем, створивши 
непроминальні картини торжества ідей інтернаціоналізму на 
своїх землях, заповнять ще нові сторінки великої Книги Життя... 

1. Дубина М. Сурмачі возз'єднання. К., 1976. 2. Історія УРСР: У 8 т. К., 
1977. Т. 5. 8. Історія української літератури: У 8 т. К., 1971. Т. 8. 4. Кунозіч 0. 
Слово ії образ. К., 1966. 5. Острик М. Олексій Кундзіч // О. Кундзіч. Твори: 
У 2 т. К., 1985. Т. 1. 6. Тудор С. Твори. К., 1982, 7. Трофимчук С. М. Розви- 
ток революційної літератури в Західній Україні (1921--1939). К., 1957. 

Стаття надійшла до редколегії 04,01.88. 

О. Г. ОЛЕКСЮК, доц,., 
Львівський університет 

Західноукраїнські революційні 
письменники у боротьбі за возз'єднання 

Найістотнішою рисою літературного руху на Західній 
Україні в період її окупації буржуазно-поміщицькою Польщею 
було виникнення та розвиток соціалістичної літератури. «З усією 
повнотТою в ті 2Ч років жорстокої класової боротьби стверджува- 
лося велике ленінське слово про партійність літератури,-- писав 
Степан Тудор.-- В ті страшні роки слово стало зброєю в безпо- 
середній класовій сутичці, в боротьбі, змагання йшло, за словами 
нашого ворога, не на стилі, а на стилеті мистецького слова. 
Ї незважаючи на те, що за псевдохудожнім словом нашого кла- 

12 

с
 

АР
 У
 
З
 
Р
я
 
о 
ь
н
 
т
 

о 
ь
ш
е
і
с
л
 

-
н
я
н



сового ворога в літературі стояв поліційний штик і шпик, нове 
революційне мистецьке слово родилося й мужніло за гратами 
тюрем і в березівській катівні, зростало і мужніло для боротьби, 
для перемоги» |8, с. 148|. 

Пролетарська література відіграла винятково важливу роль 
у поширенні і пропаганді серед найширших верств населення 
ідей Великого Жовтня. Більшість західноукраїнських пролетар- 
ських письменників під час революції та громадянської війни 
перебували на Східній Україні і брали участь у боротьбі за Ра- 
дянську владу. Це мало вирішальний вплив на формування їх 
світогляду. 

Боротьба за возз'єднання була головною метою в діяльності 
та художній творчості західноукраїнських прогресивних письмен- 
ників, зокрема В. Бобинського, Степана Тудора, О. Гаврилюка, 
Я. Галана, П. Козланюка та ін. 

Василь Бобинський увійшов в історію радянської літератури 
як зачинатель західноукраїнської пролетарської літератури. 
У перші післяреволюційні роки поет пише ряд віршів («Буря», 
«Вий, буре!» тощо), оспівуючи в них велич революційної бороть- 
би за новий світ. У 1920 р. поет створює один з кращих творів -- 
«Пісню галицького злидаря», в якій виступає проти світу експлуа- 
тації та сваволі. Вірш сповнений ненависті до панівних класів: 

Ні, кати! Піду в світ, 
Піду на схід сонця. 
Буду йти уночі, 
Як гукають сичі, 
Шукають оборонця. 
ІЇ повернуся з ним. 
до рідної хати. 
На панів, на катів, 
Буде помста і гнів -- 
виб'є день розплати! (І, с. 34|. 

- Поет вселяв віру у перемогу трудового народу, якому допо- 
можуть рідні брати зі Сходу: 

Засміються поля 
без дзвона, без дзвона. 
Затанцює магнат, 
Як замає з палат 
корогов червона (1 с. З5|. 

Повернувшись у 1920 р. на землі Східної Галичини, В. Бо- 
бинський у центр своєї творчості та громадсько-політичної діяль- 
ності висуває боротьбу за возз'єднання всіх українських земель 
з Радянською Україною. У 1995 р. він стає редактором і видав- 
цем неофіційного органу КПЗУ -- газети «Світло». Важливим 
завданням газети була популяризація радянської культури на 
західноукраїнських землях. Під рубриками «Життя на Радян- 
ській Україні», «З Радянської України» систематично друкува- 
лися матеріали про розвиток української радянської економіки, 
промисловості, сільського господарства, соціалістичної за змістом 
ї національної за формою української радянської освіти, куль- 
тури, літератури. Водночас висвітлювалося нужденне життя 

ІЗ



українських трудящих на окупованих буржуазно-поміщицькою 
Польщею українських землях. У статтях неодноразово підкрес- 

лювалося, що вихід з неволі є тільки один -- ліквідація експлуа- 

таторського ладу, встановлення соціалістичних принципів спів-. 

життя. Тільки возз'єднавшись зі своїми братами з Радянської. 
Укршни, писала газета, трудящі маси знайдуть свободу і щастя,. 

інших шляхів немає і бути не може. | 
За участь у революційно-визвольному русі В. Бобинський 

в 1926 р. був заарештований. У львівській тюрмі він написав 

поему «Смерть Франка», яка відзначена другою премією на кон- 

курсі радянських письменників України, присвяченому десятій. 

річниці Великого Жовтня. | 

Серед прогресивних журналів 20--30-х років, які виходили 

на західноукраїнських землях, особливе місце займає журнал 

«Вікна» -- орган літературної групи західноукраїнських проле- 

тарських письменників. Він почав виходити в десяті роковини 

Великої Жовтневої соціалістичної революції. Першим його ви- 

давцем і редактором був Василь Бобинський. З самого початку 

своєї діяльності журнал послідовно і систематично виступав за 

возз'єднання західноукраїнських земель з Радянською Україною. 

Навколо «Вікон» згрупувалися прогресивні культурні сили. Вна- 

слідок організаторської діяльності «Вікон» 12 травня 1929 р. 

відбулася перша нарада пролетарських письменників Західної 

України, на якій була створена літературна організація «Горно». 

У журналі В. Бобинський виступив як публіцист, викриваючи 

українських буржуазних націоналістів, одним з перших затавру: 

вав антирадянську писанину одного з вождів «новітнього» на- 

ціоналізму Д. Донцова («Ланцетом у чиряк»). 
Переїхавши у 1930 р. на Радянську Україну, письменник про: 

довжує боротися за звільнення поневоленого народу західно- 

українських земель. Він пише цілий ряд творів («Марш», «Слова 

в стіні», «Рука на бруку», «Народження республіки» та ін.), 

закликаючи трудящих західноукраїнських земель порвати пута 

неволі і возз'єднатися з рідними братами з Радянської України. 

Громадська і літературна діяльність Василя Бобинського були 

взірцем служіння ідеям революції, ідеям возз'єднання. 

Велика Жовтнева соціалістична революція і перші роки со: 

ціалістичного будівництва на Радянській Україні відіграли ви: 

рішальну роль у формуванні світогляду та мистецького таланту 

Степана Тудора (С. Й. Олексюка). Письменник був свідком 

і учасником соціалістичної революції на Україні, активно пра: 

цював на ниві народної освіти. Повернувшись на Західну Укра!: 

ну, він спрямував діяльність у русло боротьби за соціальн: 

і національне визволення окупованих буржуазно-поміщицькок 

Польщею українських земель, за їх возз'єднання з 
Радянською 

Україною. 
Все життя Степан Тудор постійно боровся проти українсько 

го буржуазного націоналізму. Наприкінці 20-х -- початку 
30-х ро 

ків письменник пише чимало рецензій, оглядів, фактомонтажів 

літературно-критичних статей на цю тему. Брудними 
наклепам! 

14 



на Великий Жовтень і першу в світі соціалістичну державу, пи- 
сав Степан Тудор, класові вороги хочуть відвернути увагу тру- 
дящих від найсуттєвіших питань дійсності, від революційної 
боротьби за визволення та возз'єднання з Радянською Україною. 
Але даремні їх надії-- Великий Жовтень вказав усім людям 
праці шляхи виходу з Еа'бства і неволі..Письменннк вірив у тор- 
жество ленінських їдей ії вселяв цю віру в найширші верстви 
трудящих. 

Про визволення, яке прийде зі Сходу, про возз'єднання пише 
Степан Тудор у нарисі «Батьківщина». Для трудящих мас Захід- 
ної України єдиною Батьківщиною була Радянська Україна, 
Радянський Союз -- іншої Батьківщини вони не хотіли. Саме за 
цю Батьківщину боролися вони проти польських окупаційних 
властей, проти українських буржуазних націоналістів і клери- 
калів. 

Протягом десяти років письменник працював над повістю 
«День отця Сойки». Це один з найвидатніших атеїстичних творів 
не тільки української, а й світової літератури. Майстерно зма- 
льовує письменник зростання класової свідомості трудящих на 
західноукраїнських землях. Уніатське духовенство фанатично 
бореться за збереження капіталістичної дійсності, зміцнення 
влади капіталістів, поміщиків, куркулів, 

Великим ідейно-художнім досягненням у повісті є створення 
образу В. І. Леніна та подій революції. Ім'я Леніна --- це «хліб на- 
сущний», «клич до збройної боротьби з імперіалістичним гнітом» 
і «гасло волі», це «смертельний засуд старому світові капіталіз- 
му», «план щоденної боротьби з експлуатацією», це -- «шлях 
виходу з ненависного ладу... до комунізму». У повісті В. І. Ленін 
виступає не тільки вождем російського пролетаріату, а й вождем 
всесвітнього революційного руху. 

У художній творчості Степан Тудор постійно звертався до 
висвітлення тяжкого життя трудящих Західної України, їх ре- 
волюційно-визвольної боротьби, відображав споконвічні мрії на- 
роду про возз'єднання. Вже після визволення західноукраїнських 
земель Червоною Армією поет писав: 

Колись боліла мене річка Збруч, 
Як ранка, що кривавила, 
Спливала кров'ю серед круч 
І серце ранила (|І, с. 34)|. 

Визволення західноукраїнських земель і возз'єднання їх з Ра- 
дянською Україною Степан Тудор зустрів з захопленням. Він 
активно включився у громадсько-політичне життя -- був обраний 
головою Золочівського повітового комітету, членом Тимчасового 
управління. З депутатами Народних зборів письменник голосу- 
вав за возз'єднання західноукраїнських земель з Радянською 
Україною. Ось що писав Степан Тудор у нарисі «Друге народжен- 
ня»: «Хай буде вам зрозуміле моє слово: десять хвилин тому, 
стоячи в масі депутатів українських Народних зборів, голосуючи 
високо піднятим мандатом за встановлення Радянської влади 

І5



на Західній Україні, народився я вдруге в свойому житті» 
ее о90Цх 
У 1939--1941 рр. письменник створив цикл публіцистичних 

нарисів («Крок у Жовтень», «У бистрині», «Друге народження», 
«Імені Леніна», «Пісня пісень», «Народ-господар» та ін.), в яких | 
по-марксистськи осмМмислив ЇСТОРИЧНУ ЗаКОНОМЇРНЇСТЬ визволення 

і возз єднання, назвавши його «кроком у Жовтень», «другим на-. 
родженням». 

| 

Соратником і однодумцем В. Бобинського та Степана Тудора 
був Ярослав Галан. Великий Жовтень мав вирішальний вплив 
на формування світогляду письменника. «Незабутніми днями» 
назвав пізніше Я. Галан дні соціалістичної революції в Росії. 

Першим твором письменника про події Великого Жовтня 
є оповідання «У дні незабутні», надруковане в журналі «Вікна». 
Письменник написав його під впливом вражень і спогадів, зв'я- 

заних з роками його перебування у Радянській Росії. Наступне 
оповідання -- «Невідомий Петро» висвітлює героїчну боротьбу 
західноукраїнських трудящих проти соціального й національного 
гніту, за возз'єднання з Радянською Україною. 

Проблемам революційної боротьби Я. Галан цілком присвятив 
публіцистично-критичну творчість. Більшість памфлетів, фейле- 
тонів і літературно-критичних статей було надруковано на сто- 
рінках «Вікон» на початку 30-х років. 

Слово Галана-публіциста залишається і сьогодні грізною 

зброєю в боротьбі проти суспільно-політичної реакції та україн- 
ських буржуазних націоналістів. У памфлеті «Ні, на Сході -- ми», 

який був відповіддю на антирадянську писанину одного з націо- 

налістичних писак, Я. Галан переконливо довів, що плани інтер- 
венції проти молодої Радянської держави приречені на провал, 

трудящі маси не будуть воювати проти своєї соціалістичної Бать- 

ківщини. 
Особливо гостро виступав Я. Галан проти Д. Донцова, най- 

більш войовничого проповідника збройного нападу на Радянський 

Союз («Календарна бігунка», «Лицарі чорної руки», «Божеські 

герці» та ін.). «Дрібною наволоччю» назвав письменник україн- 

ських буржуазно-націоналістичних писак, які спеціалізувалися 

на фальсифікації історії Великого Жовтня, соціалістичного бу- 

дівництва на Радянській Україні. 
Тавруючи українських буржуазних націоналістів, Я. Галан 

закликав до зміцнення дружби українського народу з великим 

російським народом. 
Я. Галан--один з найбільш послідовних борців проти като:- 

лицизму й уніатської церкви. Письменник переконливо доводив, 

що союз уніатського духовенства з найреакційнішими силами -- 

фашистськими окупантами, польськими загарбниками та україн- 

ськими буржуазними націоналістами зміцнювався на основі не- 

нависті до комунізму, більшовизму, СРОР і Радянської України. 

У памфлетах «З хрестом ії мечем» і «Що таке уніяг» Я. Галан 

засудив вищий клір уніатської церкви на чолі з А. Шептицьким, 

який з перших днів перемоги Великої Жовтневої соціалістично! 

16



революції робив усе, щоб не допустити возз'єднання західно- 
українських земель з Радянською Україною. 

Про що б не писав Я. Галан -- про героїчні події Жовтня, 
про життя трудящих в умовах окупаційного режиму буржуазної 
Польщі, про антинародну суть українського буржуазного націо- 
налізму -- він завжди виступав пристрасним борцем за возз'єд- 
нання українських земель в єдиній Українській Радянській дер- 

і жаві. 

Коротким, але змістовним було життя О. Гаврилюка. Він 
увійшов у західноукраїнську революційну літературу як людина 

о глибокої принциповості, геройської самопосвяти, як відважний 

е
 

щ
 
й
 

комуніст. . 
Події Великої Жовтневої соціалістичної революції міцно за- 

карбувалися в пам'яті О. Гаврилюка. Повернувшись на західно- 
українські землі, письменник включається у боротьбу трудящих 
мас проти окупаційного режиму. За приналежність до КПЗУ та 
революційну діяльність О. Гаврилюк кілька разів був заарешто- 
ваний. У 1937 р. він перебував у Березі Картузькій. 

У травні 1936 р. О. Гаврилюк разом з Степаном Тудором, 
Я. Галаном, іншими прогресивними діячами Західної України. 
брав активну участь в Антифашистському конгресі у Львові. Тут 
він виступив з полум'яною промовою, закликаючи боротися про- 
ти фашизму, стати на захист демократії та завоювань Великого 
Жовтня. 

Беручи активну участь у визвольній боротьбі трудящих за 
возз'єднання, поет підкреслював, що боротьба соціально та на- 
ціонально поневоленого західноукраїнського пролетаріату і тру- 
дового селянства за возз'єднання є закономірною. 

Влітку 1939 р. О. Гаврилюк закінчив поему «Львів», в якій 
кульмінаційним моментом є похорон безробітного В. Козака. Поет 
наголошував, що все передове, прогресивне на західноукраїн- 
ських землях було «зачароване» на Радянський Союз: 

На Схід дивились наші лиця, 
Зі Сходу струї наших сил, 
Там нашої снаги столиця... 
-..на сході 
росла країна наших мрій, 
крізь сик гадюк, крізь перешкоди 
упертий щлях значила свій (8, с. 49--50). 

Визвольний похід Червоної Армії в 1939 р. був для поета 
завершальним етапом багатовікової боротьби українського на- 
роду за возз'єднання: 

Це гнила розпалася держава, 
Мов би снився неймовірний сон, 
А зі Сходу, вся у сяйві слави, 
Армія змела лихий кордон |3, с. 56|. 

Після одноголосного рішення КНародних зборів Західної 
Укрепни про встановлення на західноукраїнських землях Радян- 
ської влади і включення її до складу УРСР О, Гаврилюк пищшще 

2 1175.9 
17:



вірш «Жовтень у Львові», в якому цей важливий акт розглядає 

як історичну закономірність, здійснення мрії трудящих. 
Важливу сторінку в історії визвольної боротьби вписав 

П. Козланюк. У квітні 1925 р. в одній з львівських газет було : 
надруковано фейлетон письменника, а вже через два роки твори 
його друкуються і на Радянській Україні. В 30-х роках виходить 
на Радянській Україні книжка П. Козланюка, схвально оцінена 
критикою. 

Уже в перших творах письменник висвітлив нужденне життя 
трудящих західноукраїнських земель, їх ненависть до гнобителів, 
надії на возз'єднання з Радянською Україною. В оповіданнях 

«На рибу», «Пасинки життя» та інших П. Козланюк показав 

симпатію та любов трудового народу Західної України до со- 

ціалістичної Батьківщини. ' 
На початку 1930 р. за завданням ЦК КПЗУ організовано ви- 

дання спеціальної газети для західноукраїнського селянства. 

Такою газетою стала «Сила», її редактором був П. Козланюк. 
У роки страшного наступу польської реакції на революційно- 

визвольний рух в Західній Україні, на завоювання Великого 
Жовтня газета «Сила» велику увагу приділяла популяризації 
першої в світі соціалістичної країни, її великих досягнень у бу- 

дівництві нового, вільного світу. Правдивим словом про СРОБ, 

Радянську Україну «Сила» давала гідну відповідь західноукраїн- 

ській буржуазно-націоналістичній реакції. В цьому велика за- 

слуга П. Козланюка. Ось що писалося в газеті в одному з пер- 

ших номерів: «Наші читачі повинні собі добре запам'ятати всі 

ці справи і ставитись до всіх повідомлень буржуазної, а зокрема 

ундо-петлюрівської преси про Радянську Україну і Радянський 

Союз з найбільшою обережністю і недовір'ям. Усі повідомлення 

буржуазної преси про Радянський Союз є переповнені ненавистю 

до робітничо-селянської влади і тому не мають в собі крихти 

правди» |4). 
Завдячуючи П. Козланюкові, «Сила» повела рішучу і послі- 

довну боротьбу проти українських буржуазних націоналістів, 

які робили все можливе, щоб не допустити до возз'єднання укра- 

інських земель. 
Багато років працював письменник над романом «Юрко 

Крук». Саме в цьому творі він з найбільшою повнотою та ху- 

дожньою силою показав вплив ідей марксизму-ленінізму проле- 

тарської ідеології на зростання революційно-визвольної боротьби 

на західноукраїнських землях. Знаючи добре становище трудо- 

вого народу окупованих українських земель, письменник в романі 

переконливо довів, що саме життя, сама дійсність штовхала ро- 

бітників і селян на боротьбу проти світу експлуатації і гноблення. 

Показуючи шлях становлення і змужніння героя роману - 

Юрка Крука, П. Козланюк підкреслив, що ідеїї В. Ї. Леніна, 

ідеї Великого Жовтня впливали на формування світогляду мо- 

лодого юнака, вивели його на шлях революційної боротьби. 

«Чуєте, пани? Юрко Крук не зганьбив ім'я Леніна»,-- говорить 

герой роману. Засуджена панами на смерть Марія, прекрасно 

18



! 

| 
| 
Ї 

| 
| 

| 

! 

розуміючи, що віддає життя за справу трудящих, за справу ре- 
волюції, кидає ворогам у вічі слова: «Хай живе Леніні!» 

Наприкінці 20--початку 30-х років письменник виступав на 
сторінках прогресивної преси з цілою серією статей і фейлетонів, 
спрямованих проти українських буржуазних націоналістів і кле- 
рикалів -- найлютіших ворогів Великого Жовтня та Радянського: 
Союзу. Особливо рішуче виступив письменник проти брехливих 
тверджень, нібито українська нація є безкласовою, безбуржуаз- 
ною нацією, а це значить, що шлях соціалістичної революції не 
може бути її шляхом. Подібну писанину українських буржуаз- 
них націоналістів П. Козланюк назвав «протирадянською маку- 
латурою». 

В. Бобинський, Степан Тудор, О. Гаврилюк, П. Козланюк --- 
це найкращі представники західноукраїнської революційної лі- 
тератури. Поряд з ними в 20--30-х роках на окупованих землях. 
Західної України працювала ціла плеяда представників молодої 
пролетарської літератури -- Я. Кондра, М. Сопілка, А. Волощак,. 
А, Іваничук, К. Ткач, В. Мизинець, С. Масляк та ін. Чимало 
українських прогресивних письменників, уродженців західно- 
українських земель, творили в межах СРСР (Д. Загул, В. Гжи- 
цький, Д. Бедзик, М. Ірчан, Л. Дмитерко, А. Шмигельський та 
ін.). Тема возз'єднання всіх українських земель в єдиній україн- 
ській Радянській державі була провідною в їх творчості. 

І. Бобинський В. Вибране, К., 1960. 9. Гаврилюк 0. Вибрані твори. Львів, 
1949. 3. Тудор Степан. Твори: У 2 т. К., 1969, Т. 9. 4. Сила. 1930. 920 берез. 

Стаття надійшла до редколегії 14. 01. 88 

Є. М. АНТОНЮК, доц,, 
Вінницький педагогічний інститут 

З історії періодичних видань 
Спілки революційних письменників 
«Західна Україна» 

З 1927 по 1982 рік поруч з багатьма творчими об'єд- 
наннями УРСР працювала Спілка революційних письменників 
«Західна Україна», до складу якої входили політичні емігранти, 
біженці --вихідці з-за Збруча, що різними шляхами потрапили 
до Країни Рад. З перших місяців створення Спілка боролася за 
видання власного друкованого органу. Попередниками його були 
два альманахи і чотири зшитки «Західна Україна», які стали 
помітним явищем тогочасного загальноукраїнського літератур- 
ного процесу. 

Ці видання виходили тритисячним тиражем з 1927 по 1930 рік 
за редакцією В. Атаманюка, Д. Загула, Н. Заклинського, С. Тка- 
чівського, С. Семка, Д. Рудика. Тут друкувалися художні та публіцистичні твори членів об'єднання -- не лише тих, хто про- 
2* 

19!



живав на території Радянського Союзу і на Західній Україні, 
а й авторів -- емігрантів з США, Канади, Бразілії, Німеччини, 
Чехословаччини та ін. 

У передовій статті першого альманаха зазначалося: «...Це 
перша, так би мовити, організаційна спроба, що мусить покласти 
початок об'єднанню всіх революційних письменників Західної 
України; це не є демонстрація досягнень, а лише початкове 
вниявлення сил з метою притягти й організувати все те, що стало 
Й стає на шлях соціалістичного розвитку» |83, с. 7|. 

Проте це була не лише вдала «організаційна спроба», а й 
визначне літературне явище на Радянській Україні. Ф. Якубов- 
ський з цього приводу писав: «Ми не чекали, що вони (західно- 
українські письменники в УРСР.-- Є. А.) зможуть закласти та- 
кий міцний і великий камінь у підмурівки того великого діла, 
до боротьби за яке вони стали.. альманах «Західна Україна» 
в історії революційної української культури, безперечно, відіграє 
роль першорядного революційного чинника» (10, 27 липня|. 

Альманахи та зшитки публікували цікавий матеріал про жит- 
тя й боротьбу трудящих Західної України. Видавці прагнули, 
щоб збірники «стали не тільки книжками для читання західно- 
українських трудящих мас, але й були самим голосом тих же 
мас |4, с. З|). У виданнях йшлося про радянських і зарубіжних 
письменників, їх твори, друкувались огляди прогресивних україн- 
ських видань за кордоном, вони висвітлювали питання теорії 
літератури та суміжних мистецтв (живопису, музики, театру). 

Збірники були тепло зустрінуті культурними організаціями 
Радянської України. Позитивні відгуки вміщені у «Комуністі», 
«Пролетарській правді», «Червоному шляху», «Зорі», «Житті 
і революції» та інших радянських журналах і газетах. Паризькі 
«Українські вісті» радили всім бібліотекам придбати ці видання 
Спілки «ЗУ». Критика відзначала їх високу ідейність, «здоровий 
настрій революційної боротьби та бойового наступу» |2, с. 322|. 
Після кожного випуску редакція одержувала велику кількість 
листів від читачів, в яких висловлювались подяки й побажання. 
«Аж душа радується, що за нас не забувають, що ми не покину- 
тії-писав читач зі Львова,- шкода, що так рідко до нас дохо- 
дять ці зшитки... вони багато би добра тут зробили» |5, с. 63). 

Матеріали видань часто передруковувалися радянськими га- 
зетами «Комуніст», «Робітнича газета Пролетар», «Харківський 
Пролетар», журналами «Червоний шлях», «Зоря», а також закор- 
донною робітничою пресою: «Українські вісті» (Париж), «Укра- 
їнські робітничі вісті» (Вінніпег), «Щоденні роб1тннт.п вісті» 
(Нью-Йорк), журналами «Робітниця» і «Світ молоді» (Вінніпег), 
«Вікна» і «Світ» (Львів) тощо. ! 

Все частіше лунали голоси про те, що Спілці необхідно мати 
власне періодичне видання: «Хай почують про нас вороги, хай 

знають, що й ми на сторожі, хай почують і наші галицькі брати, 
що ми, вільні громадяни вільної Радянської України,-- перемі- 
нимо, як тільки цього треба буде, свої молоти, серпи та пера на 

зброю» (5, с. 71|. 

20



Перед громадськими організаціями висувалася вимога про 
видання принаймні тижневої газети «Західна Україна», яка 
могла б об'єднати не лише всіх галичан, а й революційних за- 
хідноукраїнських письменників в усіх країнах світу. Така газета 
могла б стати джерелом широкої інформації про суспільне ста- 

новище й боротьбу трудящих західноукраїнських земель. 
«Журнал, якого треба!» -- під таким заголовком була опуб- 

лікована стаття В. Атаманюка в 4-му зшитку. «Тут би на вільній 
Радянській Україні мусив бути орган пролетарської думки за- 
хідноукраїнських мас... Тут би мусіли розвиватись і зростати мо- 
лоді таланти літератури, наукові, яким нема змоги друкуватись 
там, під гнітом буржуазії... Питанням Західної України мусить 
бути присвячено окреме видання, де б, як у фокусі, сконцентро- 
вувались усі питання сучасного життя Західної України... Відо- 
мості, розпорошені по радянській пресі, не досягнуть ніколи 
цієї мети, по-перше, що вони неповні і випадкові, по-друге, що 
ця багатюща і різноманітна преса не потрапить до читачів, яких 
найбільше цікавила б ця справа» |5, с. 401|. 

У 1928 р. «Західна Україна» направила Народному Коміса- 
ріату освіти УРСР лист з проханням допомогти організувати 
видання двомісячного журналу. «Потреба ця зростає з кожним 
днем і тільки через брак коштів Спілка не має можливості її 
задовільнити» |11, од. зб. 4, с. 64). Організація вислала Народ- 
ному Комісаріату освіти кошторис і просила його затвердити, 
«а тим самим дати Спілці можливість виконувати й надалі зав- 
дання, накреслені в Статуті Спілки» (11, с. 64|. 

ЩШаомісячний літературно-мистецький і громадсько-політичний 
журнал «Західна Україна» почав виходити у Харкові. З лютого 
1930 по серпень 1933 року вийшло 44 номери видання. Журнал 
на відміну від альманахів був великого формату. Кількість сто- 
рінок у ньому зросла від 64 до 150, тираж -- з 2000 до 6000 при- 
мірників. Відповідальним редактором часопису був затверджений 
Мирослав Ірчан, відповідальним секретарем -- Іван Ткачук. До 
складу редакції входили В. Гжицький, Д. Загул, Й. Зазуляк. 

Перший номер журналу «Західна Україна» вийшов у лютому 
1930 р. Передова стаття «Наші гасла та завдання», відзначаючи 
важливу роль художнього слова у суспільному житті, висувала 
перед спілчанами конкретні завдання: відтворювати у художніх 
творах бурхливий процес соціалістичного будівництва, висвітлю- 
вати складність класової боротьби у місті й на селі; практичне 
здійснення ленінської національної політики в Країні Рад; боро- 
тися проти занепадницьких впливів у літературі та мистецтві; 
працювати над створенням нового стилю, який був би співзвуч- 
ний грандіозній добі соціалістичного будівництва. 

Поруч з цими завданнями відзначалися й специфічні, які по- 
винні були здійснюватись саме Спілкою революційних письмен- 
ників «Західна Україна». Полягали вони в тому, щоб «...переда- 
вати у художній формі трудящим масам Західної України 
1 Інших капіталістичних країн той велетенський досвід, що його 
набули трудящі Радянського Союзу у класовій боротьбі і будів- 

21



у 

| 
ництві соціалізму... широко інформувати західноукраїнські ма-. 
си... про будівництво української пролетарської культури. Ви-. 
світлювати всі революційні змагання та класову боротьбу укра-. 
Іінських трудящих під фашистською Польщею, Чехословаччиною, 
Румунією, на трудовій еміграції в буржуазній Німеччині, Фран- / 
ції та на землях капіталістичної Америки» |(6, с. 4|. | 

Матеріали для друкування у щомісячнику добиралися дуже 
дбайливо. Адже для значної маси читачів, зокрема зарубіжних, 
Бін був єдиним джерелом, з якого вони могли дізнатись про 
життя на"Радянській Україні, про становище трудящих на за- 
хідноукраїнських землях. 

Часопис «Західна Україна» орієнтувався на інші видання, 
що видавалися тоді на Радянській Україні: «Плуг», «Гарт», 
«Життя і революція», «Червоний шлях», «Молодняк». 

У кожному номері «Західної України» були відділи художній 
(поезія, проза, зрідка драматургія) і суспільно-політичний. Біль- 
шість матеріалів обох відділів присвячувалася Західній Україні. 
Вони цікаві й різноманітні за змістом. Дослідницьким характе- 
ром і новизною відзначалися статті суспільно-політичного від- 
ділу, опубліковані під рубриками «Голос поневоленої землі», 
«Листування», «Матеріали і документи до історії революційного 
руху на Західній Україні». Часопис першим підніс голос протесту 
проти звірств фашизму, вміщував листи з в'язниць Львова 
і Луцька. Практикувалися випуски номерів, повністю присвяче- 
них емігрантам. Так, у шостому номері журналу за 1930 р. чи- 
таємо: «Наступний журнал вийде подвійний і буде присвячений 
українській трудовій еміграції в Північній та Південній Амери- 
ці, у Франції, Югославії тощо. В цьому номері окрім статей, за- 
міток, фотографій та листів будуть надруковані поезії та опові- 
дання українських революційних письменників, що живуть і 
працюють в капіталістичних країнах світу» |б, Ме 6|. 

Для дослідників і на сьогоднішній день становлять великий 
інтерес «Бібліографічні матеріали з політичного та соціально- 
економічного життя західноукраїнських земель». Вони дають 
багатий матеріал для аналізу і висвітлення складних суспільно- 
політичних процесів, що відбувалися на Західній Україні. 

На сторінках журналу друкувалася хроніка з діяльності 
Спілки і літературна критика -- рецензії на твори членів орга- 
нізації, на творчість радянських і зарубіжних авторів. 

Кожен номер видання присвячувався певній темі. Так, про- 
відна тема другого номера -- протест проти поневолення західно: 
українських земель; 3--4-й розповідав про наступ Червоної 
Армії на Захід у 1920 р., 5-й присвячувався Івану Франкові, го- 
ловна тема 0б-го--життя на Західній Україні, 7--8-го -- про 
українську трудову еміграцію; 9-й містив чимало матеріалів про 
Галицьку Радянську Соціалістичну Республіку 1920 р., 10-12-й 
спрямовані проти погромів, вчинених фашистами. ї 

Матеріали кількох видань висвітлювали життя на Буковині. 
Найактивнішу участь у їх підготовці взяв М. Марфієвич. У листі 

до Мирослава Ірчана він обіцяв зробити, незважаючи на велику 

22



| 
зайнятість, усе, «щоб тільки буковинський номер був якнайкра- 
щим... я зараз відключаю всю роботу й беруся за це велике й по- 

" чесне завдання, яке ви мені доручили» |(11, од. зб. 1, с. 31)|. Були 
о номери, присвячені Закарпатській Україні й українській трудо- 
о вій еміграції. На сторінках «Західної України» широко популя- 

| ризувались видання Радянського Союзу й зарубіжних країн. 
| Відзначимо високе ілюстративне оформлення часопису. Цьо- 
му сприяла діяльність В. Касіяна, Я. Струхманчука, М. Панасю- 
ка, інших художників і скульпторів -- членів Спілки. Їхні по- 

о лотна були окрасою художніх виставок Радянської України, 

[ 

популярністю користувалися ілюстрації, виконані ними до тво- 
 рів радянських письменників, в тому числі членів Спілки. 

Щомісячник «Західна Україна» був тепло зустрінутий і на 
Радянській Україні, і в інших республіках СРСР, і за кордоном. 
Культурно-освітнє об'єднання українських робітників у Німеччи- 
ні «Воля» в листі до редакції журналу писало: «Шлемо вам 
нашу щиру пролетарську дяку за журнал «Західна Україна» 
-.українське робітництво в найменших закутках вітає його як 
свого вчителя і провідника працюючих мас в щоденній боротьбі 
проти гніту і утисків капіталістичної системи... просимо і надаль- 
ше піддержувати нас своєю літературою» |11, од. зб. 1, с. 261. 
Редакція щомісячника одержала чимало листів від робітничих 

організацій Польщі, Чехословаччини, Австрії, Німеччини, Фран- 
ції, Америки, Канади, Аргентіни, Бразілії, в яких вітали праців- 
ників з приводу виходу журналу. Читачі пропонували своє спів- 
робітництво, висилали замовлення на передплату, вносили про- 
позиції щодо його видання. 

Від імені українських емігрантів Буенос-Айреса В. Марусяк 
писав: «Скільки ці журнали перечитував, все ще маю що в них 
читати, і за кожним перечитуванням мені на чужині нагадується 
моя сторона... Я кожне слово перечитую, я учусь з нього, я учусь 
дивитись на землю нашу поглядом Вашим, бо раніше я не бачив 
цього, мені показав це журнал... Ми гордимося тими здобутками, 
що зараз має наша пролетарська батьківщина» |8, с. 1011. 

Журнал «Західна Україна» здобув популярність серед тру- 
дящих у найвіддаленіших куточках світу. Про його високу ідей- 
ність промовляв хоч би той факт, що в багатьох буржуазних 

' країнах (у Польщі, Румунії, Чехословаччині, Югославії, в усіх 
провінціях Канади) часопис був офіційно заборонений |8, с. 1011. 

Це є ще один доказ того, наскільки важливу роботу проводи- 
ла Спілка революційних письменників «Західна Україна» через 
друкований орган, знайомлячи читачів з політико-економічним 
ї культурно-мистецьким життям на Західній і Радянській Украї- 
ні. З перших днів існування він був пристрасним пропагандистом 
кращих здобутків української радянської літератури й мистецтва, 
трибуною, з якої лунало полум'яне слово таких письменників, 
як Мирослав Ірчан, Василь Бобинський, Дмитро Загул, Іван 
Ткачук та ін. Це було видання, у якому велася ділова розмова 
про розвиток літератури соціалістичного суспільства, про роль 
книги, про життя всієї радянської культури. 

23



| 
е - | 

Із зростанням популярності щомі.сячнг'ікг
% збільшувався иок.-оіг 

тираж і число читачів. Своїх співробітників 
і передплатників він 

ї і | нії, Чехосло. мав у 22 країнах світу, зокрема в Польщі, Румунії, ло- 
пн : т І гентіні, Бразілії, ччині Франції, США, Канаді, Аргентіні, Бразілії, 

ВВЗ к АЄ СВЗБК, ал і на Західній Україні, хоч. 
Японії тощо. Передплачували журнал 1 ! | 

тут і передплатник опинявся під підозрою, а часопис не
рідко за., 

тримувався поліцейськими установами. : | 

Багата географія видання сприяла змідненню інтернаціо
наль., 

ної солідарності, дружби між трудящими різних країн. Ц
е ж 

більшого зацікавлення чле. якоюсь мірою послужило причиною . Е 

нів Спілки життям трудящих інших національностен, появи на 
ів, зміст яких мав інтернаціо., сторінках щомісячника ряду творі 

нальний характер. : ї 
Зображуючи свавілля окупантів за Збручем, зародження і на. 

ростання послідовної революційної боротьби західноукраїнських 
трудящих за соціальне й національне звільнення 1 возз єднання 

всіх українських земель з Українською Радянською Соціалістич. 
ною Республікою в складі СРСР, письменники не забуваль 
водночас і про долю трудящих інших національностей: поляків, 
євреїв, німців. Так, в оповіданні М. Паньківа «Купіть сина» 
(«Західна Україна», Ло 10) йдеться про гірку долю поляка Янг 
Рогуцкі. Доведений до відчаю гіркими злиднями, втративши на. 
дію знайти хоч якийсь заробіток, він продає багачеві сина. Опо.- 
відання має чимало спільного з новелою В. Стефаника «Нови. 
на». Одна й та ж причина приводить Яна Рогуцкі і Гриця 
Летючого до злочину. Чимало спільного й у художньому оформ.- 
ленні творів. Як і В. Стефаник, М. Паньків не дає детального 
опису героїв і обставин їхнього життя. Тут лише окремі штрихи, 
що виразно передають нестерпні страждання Рогуцкі. Основою 
напруженого динамічного сюжету є не сам опис життєвих фак. 
тІв, а психологічний стан головного героя, наростання бурі в його 
душі. М. Паньків майстерно зобразив соціальну трагедію поль: 
ської б1д1.ютн, її крайні злидні й відчай. 
«Во%ііїрдй%оіі ;з;г%%иччютю вражає оповідання В. Гжицького 

раїна», альманах І). В центрі уваги авто: 
ра нужденне життя єврейської родини. У пошуках засобів нг 

ОвВКІВ, ВІ; аки вдалося втекти. Але від жандармів ті 
Зїщтах Їд?гім врятуватися не може. Найстрашнішим лихом для 

дашея іжандарм, » опорою якого виступа: 
олідарність украї й ; 

Ірчана «Батько» і «Протокол%, циклах В. п енИНОСЯР 

; Інтерндціональний характер 
ні проти і1мперіалістичної війни 
«Західна Україна» за 1932 р. др 

24 

м%ють твори спілчан, спрямова: 
-З 5-го по 19-й номер журна/ 
укував роман І. Ткачука «Міль:



; 

йони йдуть». Тема його -- викриття злочинності, антилюдяності 
світової бойні, зображення тих страждань, які вони приносять 
людству. | 

Байдужих, доведених до відчаю жахливими солдатськими 
буднями солдатів різних національностей женуть кривавими 
військовими шляхами, «щоб обороняти свого царя, свій народ та 
Батьківщину від нападу ворога». Тут не вершаться надзвичайні 
героїчні подвиги -- тут лише кров, бруд траншей та короткі не- 
спокійні перепочинки між боями. Події жорстоких буднів приму- 
шують героїв твору глибше вникнути в суть подій, що відбува- 
ються. І путилівський робітник Захар Щукін, й український 
селянин Пилип Сиротюк, німецькі кулеметники Франц і Ганс 
починають розуміти, в чинїх інтересах ведеться ненависна війна. 
Вони доходять висновку: «Революції нам треба, а не війни, ре- 
волюції такої, щоб потрощила всіх царів, панів та багачів, тоді 
тільки настане воля і для України, і для інших народів, що стог- 
нуть у неволі і не мають людських прав» |9, с. 551. 

Безглуздя численних вбивств синів народів-братів, зодягне- 
них у солдатські шинелі, грізно засуджує А. Турчинська в поезії 
«На верхах», М. Кічура в циклі «Відблиски криці», М. Марфієвич 
у поемі «Іван Розтік». «Хижими круками», що «дзенькають 
зброєю» на чужих землях, називає паліїв війни М. Гаско. В умо- 
вах фашизації на Заході ці твори звучали як прямий заклик до 
боротьби за гуманізм, за щастя людини, якої б національності 
вона не була. 

Символом у визвольній боротьбі трудящих світу є Країна 
Рад, до якої спрямовані їхні думки і погляди. Користуючись тим, 
що видання Спілки мали чимало передплатників поза межами 
СРОСР, письменники організації розповідали зарубіжним читачам 
про ті зміни, що сталися на вільній Радянській землі, оспівували 
творчу працю. 

Твори, які друкувались у виданнях організації, висловлюва- 
ли віру в те, що трудящі поневолених країн також підуть шля- 
хом, уторованим народами соціалістичної Батьківщини. У вірші 
«Перше травня» Л. Дмитерко показує боротьбу трудящих Ки- 
таю, Берліну. Солідаризуючись з ними, поет радіє, що револю- 
ційні події, з якими пов'язані його сподівання на визволення 
західноукраїнських земель, набувають все ширшого розмаху. Він 
бачить: 

-.всі материки у полум'ї червонім, 
В червонім полум'ї гуцули ї індуси. 
Бо іскри кидає велике горно 
Із кремлівської кузні... |(5, с. 211|. 

З твором Л. Дмитерка перегукується поезія І. Стефаника 
«За Дністром ї Збручем», М. Паньківа «Нота» та «Ротфронт». 
Наближення «світового Жовтневого страйку» пророкує герой 
поезії Я. Зіньківа «У шляхетному серці Європи». «Майбутнього 
володаря світу», що вийшов волю зустрічати, вітає М. Тарнов- 
ський у вірші «Наші дні». Про всесвітній виступ пролетарів мріє 
ліричний герой поезії Мирослави Сопілки «Державо білого 

25



орла». Від імені трудящих Радянської України
 М. Гаско у вірші 

«Західній Україні» заявляє: 

Ми хочемо знищити визнекК ішкіт
асн, 4 

Звільнити від гноблення нації й раси (95,с 

Такі твори були в дусі епохи, вони користувалис
ь успіхом 

і відігравали значну політичну роль. 

У роботі журналу були й певні нед : ; 

лися твори, ідейно-художній зміст яких не відповідав вимогам 
українські письмен. часу. Шукаючи новий творчий метод, деякі 

ники потрапляли в полон натуралізму та примітивізму, відмов. 

лялися від психологічного аналізу персонажів, нехтували ман. 
стерністю мови. Це була неминуча пора шукань та експериментів, 
на яких виховувалось і зростало молоде покоління українських 

радянських письменників. ПЕ о у: і 
Не міг задовільнити вимоги організації 1 відділ ЛітТературної 

критики: мало було критичних матеріалів ї рецензій, зокрема 
на твори спілчан, хоч вона вимагала особливої уваги з боку 
марксистської критики. За 1930 р. у виданні було вміщено лише 
22 рецензії на твори радянських та зарубіжних письменників, 
Будучи органом Спілки революційних письменників «Західна 
Україна», щомісячник недостатньо висвітлював її діяльність, на, 
що й вказував Мирослав Ірчан у листі до Спілки (11, од. зб. 1,. 
с. 7). У 1933 р. на восьмому номері журнал «Західна Україна». 
самоліквідувався. 

Загалом роль видань організації була велика, і не лише в 
діяльності щомісячника, а й у літературному та громадсько: 
політичному житті Радянської і Західної України, в тому числі: 
й у популяризації революційної західноукраїнської літератури, 
що мужніла в жорстокій боротьбі за соціальний шлях розвитку. 

Академік 0. І. Білецький зазначав, що без вивчення періоди: 
ки, «цього великого поля національного духовного життя та аре- 
ни ідейної боротьби, не можуть всебічно ї повно висвітлюватися 
НІ історія суспільної думки, ні національний літературний процес 
у всьому його багатстыз своєрідності й складності» Меясо 76157 

Альманахи, зшитки і журнал «Чахідн? Україна»т нассвогодні 

;ОІЇЇЗІЬЧЇ І'ЇЇЇ.:ЇЕЇОІЇЕ ;%ї;е%нїр ЗгкРщнськщ радянської літературі. 
рмування і становлення. 

оліки. Тут часом друкува.- 

І. Основні проблеми розвитку літературознавств 1 і 
Т ! ав ї 1958. 2. Життя ї революція. 1997, Л» 9, 3, Західна Україіьїзґрі:її:;;хр?-% :Ї[Е 1927. 4. Західна Україна. Зшиток 1-й. К., 1997 ; ї | 4-й. К., 1929. 6. Західна Україна, 1930. Л2 1, '6?.7??3?:[;3 рн ЗшН И 

Хе 10. 8. Західна Україна. 1931. М» 10, 9, Західна Україна 192.;:21 М О 7--9. 10. Пролетарська правда. 1930, 11. Центральний Державний дохі. Кнн революції ї соціалістичного будівництва, ф. 369, оп. 1 рхів )Ковтнево] 

Стаття надійшла до редколегії 15, 11. 87 

Ї 

1 
! 
!



175 років від дня народження 
Т. Г. Шевченка 

 Є. І. СОХАЦЬКА, доц,., ! ; 
і- Кам'янець-Подільський педагогічний інститут 

Відгомін статті М. Г. Чернишевського 
«Національна безтактність» 

- у західноукраїнській періодиці 
, 60-х років ХІХ ст. 

Незаперечним свідченням пожвавлення суспільно-по- 
ї літичного і національно-культурного руху в Галичині була поява 
а народовських видань «Вечерниці» (1862--1863), «Мета» (1863-- 
у 1865), «Нива» (1865), «Русалка» (1866). Народовський рух мав 
е У цілому ліберально-культурницьке спрямування, його суспільно- 
м політична програма характеризувалася національною обмеже- 
а ністю, австрофільськими симпатіями і схилянням перед уніат- 
а ською церквою. 
- Однак у питаннях про шляхи культурно-національного роз- 
» витку Галичини ранні народовці, далеко неоднорідні, посідали 
історично прогресивні позиції. Так, на сторінках своїх органів, 

в що з'явились як антипод москвофільської журналістики, як три- 
"буна нового політичного напряму Ц(10, с. 170|Ї, вони обстоювали 
і необхідність вільного розвитку національної культури на західно- 
, українських землях, закликали до вивчення життя народу, його 
.усної поетичної творчості, до культурно-національного єднання 
- всього українського народу. Особливо гостро ставиться питання 
«-про важливість і потребу звернення письменників до живої мови 
я народу. К. Климкович у статті «Гадка ученого о руськой словес- 
сності» проголосив: «Жива література... може процвісти лише на 
народнім живім язиці» І|З, М» 21, с. 183). 

і Велика увага приділяється пропаганді української класичної 
и літератури, зокрема творчості Т. Г. ЩШевченка. Народовські орга- 
ни перш за все орієнтувалися на мову творів Шевченка, на по- 
зитивне змалювання ним образу селянина-трудівника. Маємо 
-промовисте свідчення соратника І. Франка, представника рево- 
упюцино-демократичного напряму О. Терлецького про сприйняття 
) Щевченка У Галичині в 60-ті роки: «Переворот у поглядах моло- 
здіжи зробив аж могутній талант Шевченка. Тепер і гадки «Ве- 
ічерниць» не показалися нам дивними, і Федьковичеві пісні ми 
побачили в правдивім світлі. Внутрішній неспокій, інстинктивне "невдоволення зникло, як роса перед сонцем. Новий, нечуваний світ створився нам із «Кобзаря»; і молоде, свіже, незіпсоване сер- 
це відразу полюбило його. Зовсім інакшим показався нам тепер 
ного мужик. Погорджений і зневажений донедавна, він нараз 
піднісся на висоту народного ідеалу і став в очах молодіжи ні- 

21



мим, довготерпеливим мучеником, ЯКОГОб ВСІТЬ%%-;;И,Закату%адн 
надуживали, а який своєю довговіковою боро свобод); 

іру і ав перед судом історії честь (укр.| імеві 
ннн і і були служити, не Мужн» Не мужик нам, а ми мужикові повинні бу ї у ї ; ужик 
а ми заслуговували на погорду і зневагу» | .БС- шЕ 

Однак, як справедливо зауважив М. Д. ШЄРНШТЄИН, у т 
матеріалах, які з'явилися в Галичині про Шевченка (йдетьсу 
про початок 60-х років.-- Є. С.), ще немає яского і чіткого розу. 
міння творчості великого поета, але прагнення поширити його 
твори, загальне захоплення ними як зразками національної лі. 
тератури було, без сумніву, прогресивним фактором» (ЦІ, с. 108), 

Публікації творів Шевченка, як і інших письменників На/. 
дніпрянської України, як правило, супроводжувалися зауважен. 
нями редакції, де висловлювалися прогресивні погляди на пер. 
спективи літературного розвитку Галичини. Приміром, у примітці 
від редакції до оповідання Марка Вовчка «Козачка» «В%чернп: 
ці» писали: «Дай боже нам якнайшвидше навчитися української 
словесності, а тоді наша письменність певніше, ніж коли, розпу- 
тається з всякого чужеродного впливу, а станеться така, як по- винна бути: народна, самостійна, руська! Єще ж доложім праці, науки, а буде вона і-- учена» І|З, М» І, с. 29). За вірним спостере- женням М. Л. Гончарука, «нові українські періодичні видання, які в пошуках шляхів розвитку національної культури в Гали- чині орієнтувалися на здобутки Східної України, бачили в твор- чості Марка Вс?вчка визначне явище не тільки літературного, 

с; 21.2]. Ще з більшим правом ці слова можна віднести до твор- чості Тараса Шевченка. Молоде літературне покоління зростало ПІД ЙйОГО вплиИВОМ. 
Прогресивний демократизм народовської пе іодики К 60-х років ХІХ ст. забезпе о початку 

тех пор неизвестнье соч 

;Жнїїд?гїит? ЗЇЇОІБОЗЇМЛСЯ ннтерес украннофильской моло- ї ринципово важливе значення для підтримки і оборони кра- 
Інського художнього слова і культури взагалі Ма%а с?г!а*гтя ММ Чернишевсьдого «Національна безтактність», ви К а вперше в журналі «Современнику І861, т. 87, Ле 7 дрьэ; унані аналізувалися обставини суспільного ; націон нееений стаІгт- личини середини ХІХ ст. Вона зразу ж стала відомої ЖиГ"гтя а 
ні (і за «Современником», і за передруками з нього )0 ?вїїкла::ач:а- 

28



у своїх культурно-національних домаганнях спиралася значною 

мірою на положення статті Чернищшевського. Їй були близькі 

слова великого російського критика про національну єдність 

українського народу, про єдину літературну мову, про орієнта- 
цію на літературу Східної України, зокрема на творчість Шев- 

ченка. На жаль, питання про обговорення знаменитої статті 

Чернишевського на сторінках народовської періодики першої по- 

ловини 60-х років ХІХ ст. обійшли мовчанкою дослідники взає- 

мин Чернишевського з українською культурою. Не йдеться про 

це також у працях, присвячених зв'язкам Шевченка із Західною 

Україною."" 
Які ж основні положення статті М. Г. Чернишевського «На- 

ціональна безтактність»? 
Великий російський критик, роблячи огляд львівської «москво- 

фільської» газети «Слово» (1861, річн. І, ч. 11 2), аргументова- 

но піддає критиці політичний сервілізм, антинародну суть 

прагнення галицьких «москвофілів» створити свою окрему літе- 

ратурну мову, що було шкідливим для розвитку національної 

культури. Чернишевський керувався при цьому «найщирішим 

бажанням добра», «найщирішим співчуттям до галицького на- 

роду». Особливо не до вподоби були йому антипольські тенден- 

ції «Слова». У цей час він підтримував дружні зв'язки з поль- 

ськими революційними діячами і від них, напевне, знав про 

підготовку до нового збройного виступу проти царського само- 

державства, який відбувся у 1863 р. Дбаючи про зміцнення все- 

російського антисамодержавного табору, Чернишевський крити- 

кує політику розпалення національної ворожнечі між галицьки- 

ми українцями і поляками, яку і називає національною безтакт- 

ністю. У цьому плані Чернишевський, за вірним спостереженням 

Г. Ю. Гербільського, виявився гідним продовжувачем О2ії. 
Гер- 

цена, який на сторінках «Колокола» у статтях 
«Росія і Польща? 

(1859) закликав до українсько-польського єднання в Галичині 

(5, с. 270)|. Він прямо говорить, що це на руку австрійському 

урядові, якому «вигідно розпалювати в кК
ожнІнй частині Австрій- 

ської імперії ворожнечу народностей, щоб тримати кожну нар
од- 

ність у покорі силою іншої національності» (15, Т. ее 
Корінь суперечок, стверджує Чернишевський, в пита

нні соціаль- 

ному, а не національному. Він ганьбить «С
лово» за підміну со- 

ціального питання національним, виступає 
проти спроб приглу- 

шити соціальні суперечності марними ілюзіями 
про спільність 

інтересів українського селянина і українського поміщика. Наго- 

« Див.;: Шаблиовский Б. С. Черньішевский и Укранна. К., 1978; Волин- 

ський П. К. Російські революціонери-дем
ократн 40--60-х рр. ХІХ ст. і україн- 

ська література // З творчого доробку. К., 1978; Бернштейн М. Д. Род]і: 

журналу «Современник» в боротьбі за реалізм 1 народність в українській 

літературі кінця 50--60-х рр. // Російсько-українське літературне єднання. 

К., 1953; Комиганченко М. П. Українськ
а прогресивна критика в боротьбі за 

українсько-російське літературне єднанн
я (за матеріалами періодичної преси 

50--70-х років ХІХ ст.). К., 1959. Е А 

"ж Див.: Дубина М. Шевченко ї Західна Украї
на. К., 1969; Дей 0. І. Бо- 

ротьба за Шевченка в Галичині // 3б. праць Х
І наук. Шевченк. конф. К., 1968. 

29



лошуючи на класовому змісті соціального питання, Чернищев. 

ський посилається на Шевченка як на великий авторитет у пду, 
таннях «побуту малоруського народу»: «Воно (львівське «Сло. 

во».-- Є. С.) не розуміє, що малоруському селянину не було б ві 
на волосину легше, якщо б усі пани в Малоросії були малоросу, 
напроти, було б малоросу важче від цього, як засвідчував нам 

Шевченко.. ніякі голослівні заперечення не похитнуть нашої 

думки, яка опирається на такий авторитет, як Шечченко» (15, 

т. 7, с. 792|). Сам Шевченко добре знав життя українського на. 

роду, причому не лише на Схщнщ, а й на Захп.п-пи Україні. 

Є свідчення В. Білозерського, що вірш «Подражаніє ІЇ псалму» 
поет написав під враженням розмови в колі однодумців про 

становище Галицької Русі. Тому М. Возняк мав рацію, коли 
стверджував: «...Шевченко був компетентним інформатором Чец- 

нишевського не лише про Наддніпрянщину, але й про Наддні. 
стрянщину» |(4, с. 188)|. - 

Великий російський діяч піддав осуду і мовну практику 
«Слова», так зване «язичіє». Він називає цю «мову» ламаною, 
мішаниною «місцевого галицького наріччя з нашим літературним 
і з церковнослов'янською мовою» (15, т. 7, с. 786)|. Українська 
літературна мова уже створена, і створювати штучні мови, на- 
голошує Чернишевський,- це значить підривати загальнонарод- 
ну українську мову, яка є важливою ознакою «народності і на- 
ціональності». 

Зі статтею Чернишевського перегукувався виступ К. Климо- 
вича в журналі «Мета». Тут було вміщено статтю «Письмо до 
громади» Невідомого з-поміж гурту (псевдонім прогресивного 
громадського діяча Західної України того часу Данила Танячке- 
вича). В історію культурного життя Галичини Танячкевич уві- 
йшов як людина, що була біля початків народовського руху. 
У статті «Українські народовці і радикали» (1891) Ї. Франко 
назвав його «чоловіком не без таланту», відзначав, що він мав 
великий вплив на українську молодь (14, т. 28, с. 199--2001. 
Заслугою Танячкевича Франко вважав його вплив на молодого 
Ю. Федьковича. 

Про великі організаторські здібності Д. Танячкевича маємо 
свідчення О. Терлецького. Він характеризував його як «найліп- 
шого організатора молодої партії». «Як який знаменитий артист 
із своїм інструментом,-- писав О. Терлецький,-- так він умів по- 
водитися з молодіжжю» |13, с. 124-125|. Саме завдяки Таняч- 
кевичу в Гал-ичині створюються українські громади, пропагують- 
ся українські книги, зокрема творчість Шевченка. Відомо, що він 
був автором листа до української інтелігенції, датованого 
1860 роком, у якому боронив права української культури і мови, 
зневаженої, як 1 Інші слов'янські мови, новою конституцією 
Австрійської імперії (1860 р.) (152, с. 80--82|. З часом діяльність 
Танячкевича, як і інших галицьких народовців, набуває обмеже- 
ного характеру, вступає в суперечність з революційно-демокра:- 
ТИЧ;ІІЧІІІ:СЇЇІХОМ, що почав розвиватися в Галичині з 70-х років. 

о до громади» -- це гостра публіцистична стаття, про" 
30 



йнята ідеєю народолюбства, відданості заповітам ШЩШевченка. 
Автор пристрасно проголошував: «Одна підстава, на котрій 
опертись можемо, єсть наш люд. Утративши ту підставу, будем, 
мов баньки миляні, що хвилину літають по повітрі, та отак зни- 
кають» (9, 1869, 9 8, с. 248|. 

Критикуючи галицьких «москвофілів», Танячкевич твердив, 
що єдино вірною запорукою на шляху до народності є вико- 
ристання і наслідування творчого досвіду прогресивних письмен- 
ників Східної України, зокрема Т. Г. Шевченка. Він посилається 
при цьому прямо на статтю Чернишевського, погоджується з пра- 
вильними його закидами на адресу галицьких «москвофілів». Він 
писав, що «Современник» дорікає нам «..справедливо... що ми 
одриваємося від спільності з нашими братами на Вкраїні, не 
обробляємо разом із ними письменне наше слово, що там у тіль- 
ко чудних письмах виявилось і в устах незвичайних писателів 

так споважніло, а хочем заводити для себе окремішню літерату- 

ру, не маючи за собою ані одного поважного голосу» |9, 18563, 

Ме 3, с. 251-252)|. Лист Д. Танячкевича викликав незадоволення 

в шовіністичних колах. Про нього як про публікацію, що викрив- 

ляє національні взаємини у Росії, писав «Вестник» у статті яко- 

гось Земляка «Новьй взгляд на хохломанию» (|2, т. 2, с. 239|. 

: Наро'довська періодика виступала проти російської шові- 

ністичної преси, яка в часи реакції звинувачувала українську 
літературу на чолі з Шевченком у сепаратизмі і твердила про 

її нібито приховану «польську інтригу», таким чином відмовля- 

ючи українській літературі у праві на самостійний розвиток. 

Відомо, яку запеклу боротьбу вів Чернишевський на сторінках 

«Современника» проти шовіністичної преси, зокрема видань 

М. Каткова «Русский вестник» і «Современная летопись», проти 

реакційних доктрин слов'янофілів. 
Після виходу статті М. Чернишевського «Національна без- 

тактність» слов'янофільська газета «День» вмістила реакційні 

статті В. Ламанського «О малорусской литературе» (1861, Ме 2) 

і Г. Соковенка «О степени самостоятельности малорусской лите- 

ратурь» (1862, М» 23). Обидві статті були спрямовані проти спра- 

ведливого твердження Чернишевського про шляхи і перспективи 

розвитку української літератури, про плідність напряму, утвер- 

дженого в творчості Т. Г. Шевченка. Починаючи з нападок на 

самого Чернишевського, дорікаючи йому за нібито незнання 

предмета дослідження, автори сходилися в одному: в циніЧНОМУ 

глузуванні над українською літературою. «Думк
а про можливість 

особливої малоруської літератури видається нам великою нісе- 

нітницею»,- твердив В. Ламанський |7, Ле 2, с. .1"8].”Реакцщна 

преса висунула для української літератури реакціннин лозунг 
- 

література «для домашнього вжитку», спрямованни на відрив 

літератури від суспільно важливих проблем..Цього ж дотриму- 

вався і «День» І. Аксакова, друкуючи статті Ламанського, Со- 

ковенка та ін. Ї е З 
Чернишевський гостро засудив слов'янофілів за їх спроби 

заперечити існування національних літератур (15, т. 7, с. 849). 

ЗІ1



і засуджувалися пасквільні напродовських видань 
засу 

н ло си, захищалося ІМ'я Шевчен
ка. «Мета», 

вигадки реакційної пре 
' | 

напр%їкла%, вмістила допис з Х
арКІВЩИНИ,бВ ЯК::;ІЇУЩЩІЗЬ;(

; нг:бвО. 

рилося про «Вестник» К. 
Говорського, де було ну 

статтю І. Кулжинського про Шевченка. %суду
 П;%івїлдї;:осдд;%ва 

«ці Кулжинського на адресу .КО заря, у и- 
реавщювера у чним підривачам якого-небудь ге- 
ся: «..треба було сепаратистич еов нінВ СА 

нія на вивіску, щоби замаскувати нею г- К ря (О, 1863 
порання, так і зробили вони генієм "Шевчєжка...» , ! 

Ме 1, с. 89--90). Кореспонденцією Українця ( -ОЗЗЄЖЩЗЇЗЇ] 
«З України» журнал «Мета» теж 'ЗЗСУ:Ц%УВЗВ ш О, 1863, е 52* 

зування з української культури, З ІМені евченка (, » М , 

с. 148--154). Ремінісценції зі статей М. Чернишевського
, друко- 

ваних у «Современнике», згадки про «Современник» -- часте 

явище на сторінках народовської перІіодики. Ці факти -6 яскрава 

сторінка російсько-українських літературних взаємин. Однак, на 

жаль, і досі вони майже не згадуються, не вводяться в ліТерат
ур- 

ний обіг. К. Студинський, маючи на увазі ті часи, правильно 

зазначив: «Могли ще культурні діячі України боронити свою 

культуру і право на життя в «Современнику» та інших виданнях 

молодої Росії, але й тут треба було великої обережності, щоби 

не наразити їх на переслідування цензури» |(8,с. 509). 
Полемізували з реакційною пресою «Вечерниці». Тут було 

вміщено статтю «Як гадає «Основа» про галицьку писемність», 

що була, по суті, передруком уривку з «Основи» -- «Ответ «Со- 
временной летописи» («Основа», 1861, Мо 2). Цей матеріал заці- 
кавив галицьке видання ідеєю відстоювання українського куль- 
турно-національного розвитку в дусі Чернишевського. У названій 
статті «Основа» полемізувала з «Русским вестником», який заяв- 
ляв, що мова галицьких літераторів ближча до російської літе- 
ратурної мови, ніж те «малоруське наріччя», яким пишуть україн- 
ські письменники на Східній Україні. «Основа» твердила, що 
мова Наддніпрянської України ближча і зрозуміліша народові, 
ніж галицько-руське «язичіє». У примітках від редакції «Вечер- 
ниць» нишлося про солідарність із цим твердженням «Основи», 
зазначалося, що для них є взірцем мова Т. Г. Шевченка і Марка 
Вовчка, на чому наголошував і Чернишевський |(|3, Мо 27, 
с. 2401. 

Сп;взвучдзсть зі статтею М. Чернишевського відчувається в 

Петебосот " зтороженка під назвою «Санкт- 
ю роургекне ведомости» о галицькій літературі», в якій він 

личині, ігнорував мов їім шаржував мовне питання в Га- 
: у ову галицьких народовців. Стороженко заяв- :І;яє, що «українська мова - це мова Шевченка, Квітки Марка ов'чка»..Вхн" доводить, що досвід Ше : 

дження принципу народності в західно літературі: «Мова Шашкевича, Устия 
32 

українській демократичній 
новича, Млаки (С. Вороб- 



кевича.-- Є. С.), Федьковича -- це і є мов ін- Кека)» П, М 96, с. 208). ц ова руська (тобто україн 

У одусі Чернишевського народовська преса висміювала 
«москвофілів», ставлячи їх в один ряд з російськими шовіністич- 
ними колами щодо пасквільних вигадок про українську літера- 

туру, мову і культуру |9, 1865, Ме 3, с. 24--25; Мо 7, с. 206; 11, 
1867, Ме 19, с. 151-152; Ме 21, с. 167-168)|. З цього погляду 
важливою була публікація у «Меті» віршованого фейлетону під 
назвою «Галицьким москвофілам», присланого з Києва, в якому 
галицьких москвофілів зачислили до табору реакціонерів типу 
Каткова і Аскоченського |9,1865, М»о 10, с. 317|. Тут же «Мета», 

критикуючи російське самодержавство за його деспотизм, засте- 

рігала не змішувати ного з російським народом і відзначала, 

шщо в Росії є чесні люди, «ізвістні більше під іменем Молодої 

Росії, що видала із-проміж себе Іскандера (Герцена.-- б. б.) 

і Бакуніна». Отже, з пієтетом говорилося про героїчних представ- 

ників російського революційного руху. 
Таким чином, обговорення статей Чернишевського з питань 

української культури, оцінок творчості Шевченка на сторінках 

народовських видань є промовистим свідченням російсько-україн- 

ських літературних взаємин, плідного впливу передової росій- 

ської культури на становлення й дальший розвиток української 

літератури на позиціях реалізму і народності. 

Наведені конкретні факти, зокрема стаття Д. Танячкевича 

«Письмо до громади» («Мета», 1863, Ло З3), розширюватимуть 

наші уявлення про ці взаємини. 
Однак культурно-просвітницькі рамки народовського руху, 

відмежування від соціальних устремлінь і революційних прагнень 

народу заважали глибокому проникненню революційних ідей в 

Галичину. Лише з виступом революційної молоді -- І1. Франка, 

М. Павлика, О. Терлецького -- в 70-х роках починається боротьба 

за втілення в життя революційних ідеалів. 

І. Бернштейн М. Д. Літературна критика 40-60-х рр. ХІХ ст. // Істор
ія 

української літератури: У 8 т. К., 1968. Т. 8. 2. Вестник Юго-Западной н За- 

падной Россни. 1864. 3. Вечерниці. 1862. 4. Возняк М. Перше в
идання Кобзаря 

// Світова велич Шевченка: У З т. К., 1964. Т. 2. 5. Гербильський Г. Ю. Га- 

лициня в «Колоколе» А. И. Герцена н Н. П. Огарева // Связи револю
цнонеров 

Россни н Польши в ХІХ--начале ХХ в. М., 1968. 6. Гончарук М. Л. Твори 

Марка Вовчка в Галичині // Марко Вовчок. Статті і дослідження. К., 1985. 

7. День. 1861. 8. Епізоди боротьби за українство в 1863 р. Львів (Б..д.). 

9, Мета. 1863, 1865. 10. Нечиталюк М. Ф. Народовська преса 60-х років Л 

Історія української дожовтневої журналістики: Навч. посібник. Львів
, 1983. 

11. Правда. 1867. 12. Суспільно-політичний рух на Україні в 1856--62 рр. К., 

1963. 13. Терлецький О. Галицько-руське письменство 1848
--1865 рр. Львів, 

1903. 14. Франко І. Я. Твори: У 50 т. К. 1976--1986. 
15, Черньишевский Н. Г. 

Полное собранне сочинений: В 15 т. М., 1950. 
Стаття надійшла до редколегії 01, 06. 88 

З 2019 
33



А. І1. ПАШУК, проф., 
«Львівський університет 

Проблема прометеїзму 

у творчості Т. Г. Шевченка 

Величаву поему «Кавказ», що є втіленням глибокс[го 
гуманізму, революційного демократизму та людинолюбства.ік. 
тернаціоналізму, Т. Г. Шевченко починає такими словами: 

За горами гори, хмарою повиті, 
Засіяні горем, кровію политі. 

Споконвіку Прометея 
Там орел карає, 
Що депь божий довбе ребра 
И серце розбиває. 
Розбиває, та не вип'є 
Живущої крові,- 
Воно знову оживає 
Ї сміється знову |(2, т. 1, с. 281|. 

Хто ж то є Прометей? Що то за явище у сфері людського 
духу? кек У старогрецькій міфології Прометей є одним із титанів (ті- 
гантів), народжених богинею землі Геєю від краплин крові бога 
Урана. Володіючи неймовірною силою, титани повстали проти 
олімпіїських богів на чолі з Зевсом, але зазнали поразки ї були 
скинуті у Тартар. 

По-іншому склалася доля Прометея. Він допоміг олімпійсько- 
му вседержителеві перемогти титанів і здобути владу пад світом, 
він же створив із глини першу людинпу. Непокора Зевсові зумов- 
лювалася не бажанням здобути більшу владу, а прагненням 
ощасливити людей, яких Зевс прирік на загибель. Пройнятиїй 
цією високоблагородною ідеєю, Прометей здійснює вселіодський 
гуманістичний акт--він викрадає вогонь, який приховували 
боги, ї передає його людям, за що вкрай розгніваннії Зевс ве- лить його жорстоко покарати-- прикувати до скелі (власне Кавказьких гір) на вічні муки і страждання (бо коженй день прилітав орел ї роздзьобував печінку, яка знову відростала). Муки скінчилися аж тоді, коли Геракл стрілою убив орла ї звільнив Прометея. 

У цьому міфі закладений глибокий філософський зміст. На- самперед слід врахувати те, що вогонь в античніїї міфології, філософії подається як життєдайне джерело енергії, тепла, сили у становленні ї розвитку світу, суспільства, усього живого. Зга- даймо вчения Геракліта, за яким світ, єдиний з усього, не сотво- рений ніким із богів.і ніким з людей, а був, є і буде вічно живим вогнем, що закономірно спалахує і закономірно згасає. Ї той вогонь, який приховували боги від людей, приречених Зевсом на загибель, Прометей дав людям. 

виступ проти свавілля богів лоба рн е бунт:::рськнн , деспотиї ї тиранії Зевса в ім'я за- 
34 



хисту людей, їх ущасливлення. Ця б 
ленням людшюлюбс':гва, гуманізму. 

Але вселюдськни життєтворний подвиг Прометея цим не 
вичерпується, до мотиву викрадення вогню грецька традиція до- 
дала ще їнші, не менш важливі елементи, які вже показують 
Прометея не просто як викрадача готового вогню, але як першо-, 
відкривача, навіть творця усіх культурних благ, які лягли в осно- 
ву людської цивілізації. У своїй трагедії «Прометей прикутий» 
Есхіл показує, що Прометей навчив людей будувати житло і до- 
бувати металдобробляти землю 1 робити кораблі, писати, раху- 
вати, спостерігати за зірками і т. д. Кинувши сміливий виклик 
Зевсові, Прометей Есхіла мужньо переносить покарання за лю- 
бов до людей, будучи сповненим рішучості незламно відстоюва- 
ти свою правоту. К. Маркс назвав есхілового Прометея найбла- 
городнішим святим і мучеником у філософському календарі.: 
ее- 25: 

Античний образ Прометея -- це образ захисника людства, по- 
борника справедливості, бунтаря-мученика. Образ Прометея 
втілив у собі вселкщцсркнй ідеал нескоренності перед злом, не- 
справедливістю, тиранією, ідеал незгасного прагнення утвердити 
правду, свободу, справедливість, людинолюбство як непохитні 
підвалини людського життя. Тим-то міфічний образ Прометея, 
піднявшись до найвищого рівня узагальнення, трансформувався 
в концепцію прометеїзму, філософська суть якої полягає у не- 
примиренності до насильства й всякого зла, у жертовній боротьбі 
за прогрес в ім'я добра й щастя людей, в утвердженні правди, 
свободи, справедливості у людському житті, у звеличенні люди- 
ни та її гідності. Прометеїзм став принципом гуманізму та лю- 
динолюбства. 

Не випадково образ Прометея як бунтаря-мученика приваб- 
лював поетів (Дж. Байрон, П.-Б. Шеллі, М. Т. Огарьов та ін.), 

композиторів (Ф, Ліст, А. Н. Скрябін та ін.), художників (Ті- 

ціан, Ф. Г. Гордєєв та ін.). : 
Гуманістичний образ бунтаря-мученика Прометея глибоко 

пронизує і творчість Т. Г. Шевченка. Він не просто приваблює 
поета зовнішніми проявами яскравої символіки, мужності, пое- 
тичності,-своїм змістом він поєднується у його творчості з вог- 

нем революційності, демократизму, гуманізму, людинолюбства. 

В конкретно-історичних умовах соціального, економічного та на- 

ціонально-духовного розвитку Росії і в цьому комплексі й Украї- 
ни зміст образу бунтаря-мученика набуває своєрідного звучання 

і характеру, породжених епохою, трансформуючись у творчості 

евченка у принцип боротьби проти самодержавства та кріпос- 

ництва, експлуатації та гніту, за свободу трудового люду. Як 
вселіодський ідеал бунтаря-мученика, що не вагався на самопо- 

жертву в ім'я добра і щастя для,людей, Прометей у творчості 
Шевченка не тратить всезагального характеру. Переломлюючись 
крізь призму національних особливостей і набуваючи своєрід- 
ності свого конкретного втілення, збагачуючись свіжими силами, 

прагненнями, стремліннями, що породжуються новою епохою 

д 35 

унтарська непокора і є вті-,



визвольних змагань народних мас, боротьбою проти тиранії та 
свавілля, експлуатації та гніту, цей образ бунтаря-мученика під- 
носиться у творчості Шевченка до вселюдського ідеалу борця 
проти зла, несправедливості, неправди, де б вони не були, і за 
утвердження добра, справедливості, свободи всюди, де трудовий 
люд терпить жорстокий гніт і тиранію. 

Якщо Прометей передав людям вогонь, то Шевченко дав лю- 
дям «Кобзаря», у якому з найбільшою поетичною силою та у най- 
величнішій художній красі змальований вселюдський ідеал 
свободи, рівності та братерства, що розкриває безмежний потен- 
ціал революційно-перетворювальної дії, невичерпне джерело 
життєтворчої сили, вічний вогонь очищення від зла і утверджен- 
ня правди і добра. Поет ніби інтуїтивно відчуває цю вселюдську 
історичну місію «Кобзаря», який несе в собі спасенні ідеї для 
трудового та поневоленого люду, гуманістичний ідеал, вогненну 
енергію революційно-творчої дії. Тому, перебуваючи на засланні, 
він стурбовано переживає дальшу долю «Кобзаря» та його вплив 
на суспільне життя, чекаючи водночас не слави, а доброї і чесної 

жпоради від людей для зміцнення свого духа. 

Либонь, уже десяте літо, 
Як людям дав я «Кобзаря», 
А їм неначе рот зашито, 
Ніхто й не гавкне, не лайне, 
Неначе й не було мене. 

Мені було аж серце мліло,- 
Мій боже милий! як хотілось, 
Щоб хто-небудь мені сказав 
Хоч слово мудре; щоб я знав, 
Для кого я пишу? для чого? 
За що я Вкраїну люблю? 
Чи варт вона огня святого? |(2, т. 2, с. 165|. 

Звичайно, згодом довелося почути різне--ї святую правду, 
і гірку неправду. Але не це основне й головне. Велике духовне 
багатство «Кобзаря» і зміст реального життя, боротьба народних 
мас проти неволі, гніту і тиранії, за свою свободу знаходяться 
у повній відповідності. Це є вирішальне і визначальне для ро- 
зуміння історичної ролі і суспільного значення «Кобзаря» як 
безсмертного твору людського духу, що світлом незгасного го- 
ріння прояснює шлях до правди, добра, справедливості. 

У нову історичну добу Шевченко насамперед дарує трудово- 
му людству вогонь слова -- носія невичерпного потенціалу муд- 
рості, знання, моральних цінностей, усього духовного багатства. 

Возвеличу 
Малих отих рабів німих! 
Я на сторожі коло їх 
Поставлю слово (|2, т. 2, с. 215). 

Слово у Шевченка -- носій правди й справедливості, символ 
божественної мудрості, яку не може перемогти жодне зло, жодна 
темна сила, воно своєю правдою всесильне. 

36



Тойді, як, господи, святая 
На землю правда прилетить 
Хоч на годиночку спочить, 
Незрячі прозрять, а кривії, 
Мов сарна з гаю, помайнуть. 
Німим отверзуться уста; 
Прорветься слово, як вода |(2, т.2, с. 217). 

Велика морально-психологічна сила слова як носія правди: 
воно в найтяжчу хвилину життя вносить розраду і полегшу, спо- 
кій душі і втіху, радість і надію, впевненість і любов, воно на- 
дихає на нові дії. Адже в трагічну хвилину розпяття Ісуса -- сина 
Марії - його учні пережили тяжкий морально-психологічний 
удар, впавши у розпач. Тільки мудре слово Марії повернуло їм 
упевненість, силу, віру. 

Отож вони якось зійшлись 
Вночі круг тебе сумовати. 
Ї ти, великая в женах! 
Ї їх униніє, і страх 
Розвіяла, мов ту полову, 
Своїм святим огненним словомі! 
Ти дух святий свій пронесла 
В їх душі вбогії! Хвала! |2, т. 2, с. 2391|. 

У найтяжчі хвилини Шевченко йде до народу зі словом- 
правдою, яку він осягає своїми глибокими роздумами над долею 
поневоленого люду, над тяжкою долею матері-України і хоче 
тим запалити народ до боротьби за свободу. 

Може, верну знову 
Мою правду безталанну, 
Моє тихе слово. 
Може, викую я з його 
До старого плуга 
Новий леміш і чересло 
І тяжкі упруги... (2, т. 1, с. 19БІ|. 

Слово вогнем правди та справедливості здатне запалити люд- 
ську душу на безсемертні подвиги, викресати іскру непокори та 
людської гідності, збудити зі сну рабства. Тому поет і надіється 
своїм словом збудити народ на ратні подвиги, щоб силою меча 
здобути волю. 

Може, зорю переліг той, Розпанахають погане 
А на перелозі... Гниле серце, трудне, 
Я посію мої сльози, Ї вицідять сукровиту, 
Мої щирі сльози, ІЇ наллють живої 
Може, зійдуть і виростуть Козацької тії крові, 
Ножі обоюдні, Чистої, святої !!! (2, т. 1, с. 195--196)|. 

Поставивши слово на сторожі коло «рабів німих», поет перед- 
рікає неминуче знищення неправди і кривди, хули і насильства, 
панування і гноблення. Поет звертається до насильників ї лице- 
мірів 

37



............. ІЇ пониче 
Неначе стоптана трава, 
ІЇ думка ваша, ї слова |2, т, 2, с. 215). 

Але слово правди у творчості Шевченка всією силою спрямо- 
ване не просто проти неправди, а не меншою мірою і проти но- 
сіїв неправди, несправедливості, проти тих, хто зраджує і гнобить 
свій народ, свою батьківщину. Пост тяжко переживає сумну до- 
лю народу, руйнування України не тільки царизмом, а й «своїмн 
чадами», яка терпить тяжку кару, «гріхи синовії несучи». Звер- 
таючись до скорбної Матері-України, пост благально закликає: 

....... скажи, 
Прорци своїм лукавим чадам, 
Що пропадуть вони, лихі, 
Що їх безчестіє, і зрада, 
Ї приводушіє огнем, 
КРОВЗШІМ, пламенним мечем 

Нарізані на людських душах, 
Що крикне кара невснпуща, 
Що не спасе їх добрий цар, 
Їх кроткий, п'яний господар... (|2, т. 2, с. 242 

Шевченко глибоко переконаний, що правда непереможна, не- 
переможний і той, хто правдою живе. ІЇ нехай можновладці і во- 
лодарі, царі і їх підручні, усі, хто є невільником неправди, зна- 
ють, що їх чекає повна поразка і загибель, а народ, що терпить 
гніт і насильство, неволю і руїну, вже через своє становище має 
незаперечене право на святу правду і боротьбу за неї. А коли цей 
трудовий народ у всій повноті і снлі усвідомить її, пого перемога 
неминуча. І скорбна Мати-Україна провіщає це синам: 

Скажи, що правда оживе, 
Натхне, накличе, нажене 
На ветхеє, на древле слово 
Розтлєнноє, а слово нове 
Меж людьми криком пронесе 

ІЇ люд окрадений спасе 
Од ласки царської |(2, т. 2, с. 243|. 

Шевченко непохитно вірить у справедливий суд і кару над 
царями, в перемогу правди, адже на стороні правди стоїть все- 
сильний небесний вогонь в образі сонця. 

Чи буде суд! Чи буде кара! 
Царям, царятам на землі? 
Чи буде правда меж людьми? 
Повинно буть, бо сонце стане 
І осквернену землю спалить |2, т, 2, с. 961). 

Долю України, визволення її з тяжкого ярма Шевченко неод- 
мінно пов'язує з священним вогнем. Поет безмежно любить 
Україну, тяжко вболіває за її долю, за поневолений і окрадений 
народ. У пориві тяжких роздумів він запитує: «Чи варт вона огня 
святого?» -- вогню спасенного? А може, вона й заслужила тако- 
го покарання через «свої лукаві чада» |(2 т. 2, с. 165, 242|. Адже 
бачили, що розпинають Україну, проте «мовчали та мовчки чуха- 
ли чуби». 

З8



Німії, подлії раби, 
Підніжки царськії, лакеї 
Капрала п'яного! Не вам, 
Не вам, в мережаній лівреї 
Донощики ї фарисеї, 
За правду пресвятую стать 
Ї за свободу. Розпинать, 
А не любить ви вчились брата! 
О роде суєтний, проклятий! 
Коли ти видохнеш?.. |2, т. 2, с. 209)|. 

Тільки «люд окрадений» може піднятися на священну бороть- 
бу за правду і свободу, а для цього треба дати йому вогонь 
прозріння, збудити зі сну рабства. Тим-то, використовуючи біб- 
лійну символіку, Шевченко ставить на захист «людей закова- 
них», «убогих, нищих» божеські істини правди, добра і справед- 
ливості 

Неначе срібло куте, бите 
І семикрати перелите 
Огнем в горнилі,- словеса 
Твої, о господи, такії. 
Розкинь же їх, твої святиє, 
По всій землі... |2, т. 2, с. 215|. 

У цьому контексті свобода, правда, справедливість, за Шев- 
ченком, не лише мета боротьби, а й рушій безустанного поступу 
людства, незгасна сила людського змагання, творіння, пошуку 
і, ставши найвищими цінностями людського буття, вони підно- 
сяться до рівня гаранта успіху визвольної боротьби, а хто запа- 
люється їх вогнем, неодмінно переможе. 

Борітеся -- поборете, 
Вам бог помагає! 
За вас правда, за вас слава 
І воля святая! |2, т. 1, с. 282)|. 

Своєю творчістю, багатством та глибиною ідеї, їх вселюд- 
ською значущістю Шевченко, піднявшись до найвищих висот 

людського духа, подарував народу ідеал свободи, вогонь якого 
огріває пригноблених теплом правди, добра й справедливості, 
надихає знедолених надією та сподіваннями, запалює нескорених 
до боротьби. Як вогонь Прометея незгасним горінням живить 
прогрес людства, так і духовна скарбниця Шевеченка є неви- 
черпним джерелом ідей революційного оновлення світу. «Коб- 
зар», що возвіщає велике слово правди, це -- вічний вогонь, який 
посилає людям незгасні проміння істини і надії, віри в свої сили 
та справедливість боротьби проти зла. І цього не в силі ніхто 
ні змінити, ні зупинити, бо не лише Зевс, але усякий цар-деспот 
перед правдою та справедливістю безсильний. 

Не вмирає душа наша, 
Не вмирає воля. 
Ї неситий не вноре 
На дні моря поле. 
Не скує душі живої 
Ї слова живого |2, т. 1, с. 281). 

39



Шевченко -- це Прометей нашої доби, слово правди його па- 
лає незгасним вогнем у серцях мільйонів трударів світу. Але 
Шевченко поділив долю Прометея і своїми стражданнями і по- 
каранням, якими його наділили земні «боги» за той же вогонь 
«правди святої», за непокору та бунтарство. Все життя поета 
насичене і перенасичене стражданнями, тяжкою недолею. «Не 
зробив я, і не думав я... кому-небудь лихого, а терплю горе, і бог 
знає за що. Така, мабуть, уже усім кобзарям погана доля, як 
і мені, недотепнику, випала» |2, т. 5, с. 275)|. 

Особливо тяжке горе випало на долю поета, коли «царское 
веленне» заслало його в солдати без права писати і малювати, 
А що означала ця кара для Шевченка? «Мне запрещено писать 
стихи, я знаю за что и переношу наказанне безропотно, но за 
что мне запрещено рисовать? Свидетельствуюсь сердцеведцем 
богом -- не знаю. Да и судьни мони столько же знают, а наказанне 
страшноеє! Вся жизнь била посвящена божественному некусству. 
И что же? Не говорю уже о матернальной пьітке, о нужде, 
охлаждающей сердце. Но какова пнтка нравственная? О, не при- 
веди господи никому на свете испьітьівать ее, хотя с великим 
трудом я, однако ж, отказал себе в самом необходимом. Но как 
отказаться от мьсли, чувства, от зтой неугасимой любви к пре- 
красному нискусству. О, спасите меня, или еще один год--и я 
погиб. Какое мое будущее?» |2, т. 5, с. 304-305|. 

Поет глибоко осмислював свою самітність, покинутість, при- 
реченість на духовне омертвіння, які були для нього найжорсто- 
кішими тортурами. «Как грустно я стою между людьми! Ничтож- 
нь матернальньне нуждь в сравненни с нуждами души-- и я 
теперь брошен в жертву той и другой!.. руки и голова заковань! 
Едва ли кто-нибудь терпел подобное горе!» |2, т. 5, с. 248|. 

Як і Прометей, великий поет мужньо переносив муки і стра- 
ждання, страшне горе в ім'я торжества «правди святої» та волі 
«отих рабів німих». 

О думн мої! о славо злая! 
За тебе марно я в чужому краю 
Караюсь, мучуся ...але не каюсь., (2, т. 2, с. 401. 

Проте між долею Прометея і долею Шевченка є різниця. Мі- 
фічного титана від мук звільнив Геракл. Шевченка також звіль- 
нили завдяки зусиллям добрих і чесних людей від долі кріпака 
і долі солдата-каторжника, але у всіх випадках його страждання 
не закінчилися, лише смерть їх забрала. 

Шевченко-солдат, маючи на увазі свободу після викупу його 
з кріпацтва, писав: «Хоть тоже, правду сказать, в моей прошлой 
жизни немного бьіло радостей, по крайней мере, все-таки бьло 
что-то похоже немного на свободу, а одна тень свободьї человека 
возввішает. Прежде, бнвало, хоть посмотришь на радости людей, 
а теперь и чужого счастья не видишь. Кругом горе...» |2, т. 5, 
с. 264|. 

Не зменшилися його страждання й після звільнення з заслан- 
ня. Хоч йому й засвітила зірка животворним вогнем, проте ще 

40



з більш контрастною силою і вразливим болем вдарило й рани- 
ло його серце гниле багно «фельфебеля-царя», в яке повернувся 
поет,., 

О зоре ясная моя! 
Ведеш мене з тюрми, з неволі 
Якраз на смітничок Миколи, 
І світиш, і гориш над ним 
Огнем невидимим, святим, 
Животворящим, а із гною 
Встають стовпом передо мною 
МЙого безбожнії діла... (2, т. 2, с. 210). 

Прометей здійснив великий подвиг не лише тим, що передав 
людям вогонь, а й тим, що виявив непокору верховному волода- 
реві Олімпу. Непокора Шевченка земним «богам» -- не тільки 
виклик «сильним світу цього», це вияв динамізму внутрішнього 
життя суспільства. Шевченко дав своєму уярмленому народові, 
як і всьому людству, оцей «огонь невидимий, святий, животворя- 
щий» свого великого слова правди, свободи та справедливості, 
вогонь революційного оновлення людського життя, що є суттю 
його філософського осмислення буття. Звідси -- заклик револю- 
ціонера: 

Поховайте та вставайте, 

Кайдани порвіте 
ІЇ вражою злою кров'ю 
Волю окропіте |(2, т. 1, с. 306|. 

Водночас доцільною стає пересторога від ілюзії про доброго 
царя, який нібито дасть волю. Волі ніхто не дарує, її здобу- 
вають. 

Мабуть, ти ждеш? Добра не жди, 
Не жди сподіваної волі-- 
Вона заснула: цар Микола 
Її приспав. А щоб збудить 
Хиренну волю, треба миром, 
Громадою обух сталить; 
Та добре вигострить сокиру -- 
Та й заходиться вже будить |(2, т. 2, с. 214). 

Отже, прометеїзм у творчості Шевченка не є чимось випад- 
ковим і частковим, він з нею органічно зв'язаний і їй сутнісно 
іманентний, є суттю філософського осмислення суспільного буття 
людини і людства загалом, що виявляється у революційному 
демократизмі, гуманізмі, патріотизмі, інтернаціоналізмі, людино- 
любстві мислителя. Прометеїзм є змістом пророчого слова та 
дружнього посланія поета усьому людству, яке промінням віч- 
ного вогню свободи, правди запалює поневолених, покривдже- 
них, знедолених на подвиги, на боротьбу за своє визволення, за 
свою кращу долю. 

1. Маркс К., Знгельс Ф. Из ранних пронзведений. М., 1956.2. Шевченко 
Тарас. Твори: В 5 т. К., 1984--1985. 

Стаття надійшла до редколегії 03. 06. 88 



Теорія та історія літератури 

Б. І. МЕЛЬНИЧУК, доц., 
Чернівецький університет 

Ще раз про художній вимисел 
і художній домисел 

Процес трансформації історичної (ширше -- життєвої) 
правди в правду художню невіддільний від таких понять, як ху- 
дожній вимисел і художній домисел. У тлумаченні цих понять, 
у практичному користуванні ними спостерігається великий різно- 
бій, на що звернув увагу майже два десятиліття тому Анатолій 
Погрібний: «...мовимо про роль домислу, а розуміємо це поняття, 
як кому заманеться. Тут не місце переповідати зміст численних 
і трохи вже набридлих дискусій з цього приводу, а проте «камі- 
нець» на адресу теоретиків літератури кинути все ж варто: час 
уже навести лад у трактуванні понять «домисел» і «вимисел», 
дати відповіді істинні визначення і в підручниках з теорії літе- 
ратури, і в «Словнику літературознавчих термінів»...» (12|. 

Якщо бути справедливим, то спроби навести такий лад 
здійсни"валися задовго до цієї поради. 

Чи не першу з них в українському літературознавстві було 
зроблено саме авторами «Короткого словника літературознавчих 
термінів» В. М. Лесиним та 0. С. Пулинцем. «Вимисел у худож- 
ній літературі,-читаємо тут,-це те, що створене творчою 
уявою, фантазією письменника. Вимисел --- один із засобів ство- 
рення художніх образів і картин на матеріалі, здобутому митцем 
при вивченні життя. Без нього неможлива справжня література» 
Іб, с. 49). Друге поняття тлумачилося в такий спосіб: «Доми- 
сел -- це такий здогад чи припущення, для якого немає достат- 
ніх підстав і яке не підтверджують життєві факти; надумані 
й непереконливі картини та образи твору. Цим відрізняється до- 
мисел від художнього вимислу, заснованого на глибокому знанні 
життя й широко використовуваного письменниками у творчій 
роботі» |6, с. 83-84|. 

Наведене визпачення домислу повторене без жодних змін 
У двох наступних виданнях «Словника літературознавчих термі- 
нів» (1965 і 1971 р.). Що ж до художнього вимислу, то його тлу- 
мачення в них трохи відрізняється від поданого в першому ви- 
данні: «Вимисел художній -- мистецька творчість як процес 
і наслідок творчої діяльності уяви художника» |7, с. 59). А в 
третьому виданні «Словника», крім того, зроблено ще й заува- 
ження: «Бажано розрізняти поняття художній вимисел і доми- 
сел» |9, с. 661. 

42



Запропонована авторами «Словника» диференціація понять 
«художній вимисел» і «домисел» не знайшла підтримки в посіб- 
пику О. М. Бандури «Теорія літератури». Тут, зокрема, читаємо: 
«У «Словнику літературознавчих термінів» В. М. Лесина та 
О. С. Пулинця термін «домисел» тлумачиться як вигадка, довіль- 
пе вимислювання. У живому слововживанні «домисел» означає 
«здогад», а «вимисел» -- «вигадка», що й зафіксовано в україн- 
ських словниках (див. словники під редакцією Б. Д. Грінченка, 
ІЇ. М. Кириченка, М. Я. Калиновича). У практиці школи та науко- 
вих закладів давно усталилось вживання терміна «домисел» в 
позитивному значенні (художній домисел), а «вимисел» -- в не- 
гативному (довільне вигадування). У своїй роботі ми будемо 
дотримуватися цього визначення» ||1, с. 8|. 

Як і слід було сподіватися, ця версія Бандури не залишилася 
без відповіді. Дав її один із авторів «Словника» В. М. Лесин 
у матеріалі «Вимисел чи домиселе?» І8). Звертаючись до відповід- 
них статей тих же словників, на які покликалася й О. М. Банду- 
ра, а ще більшою мірою -- інших, російськомовних,- В. Даля, 
С. Ожегова, Д. Ушакова та академічного «Словаря современно- 
го русского язьїка», він стверджував: «Таким чином, словники 
дають більше підстав для того, щоб саме в позитивному значен- 
ні вживати термін «художній вимисел», а не «домисел». Що ж 
до посилання О. Бандури на практику школи та наукових закла- 
дів, то воно видається непереконливим. Адже вчителі спирають- 
ся на відповідну літературу, передусім на підручники, Не вига- 
дують же вони своєї термінології» (|8)|. Загальний висновок 
В. М. Лесина був такий: «Думається, термін «художній вимисел» 
потрібно взаконити. А словом «домисел» варто позначати те, що 
в російських словниках Д. Ушакова та С. Ожегова характерн- 
зується, як необгрунтоване та безпідставне припущення, здогад, 
який не підтверджується життям (неперевірені, пусті домисли)» 
ІВЇ. Отже, позиція відомого дослідника у газетному матеріалі 
була така ж, як і в «Словнику літературознавчих термінів». 

Ставлення до цієї позиції в різних літературознавців не- 
однакове. Скажімо, вже згадуваний А. Погрібний вважає, що 
в «Словнику» В. М, Лесина та О. С. Пулинця «термін «домн- 
сел» з незрозумілою категоричністю запречується взагалі» (|12)|. 
А В. Полтавчук, який присвятив з'ясуванню дискусійного питан- 
ня цілий розділ («Безмежність і межі вимислу») кандидатського 
дослідження, навпаки, бере на озброєння дане в «Словнику» тлу- 
мачення: «Далі автор дисертаційної лраці чітко (яка впевненість 
у непогрішності зробленого! -- Б. М.) розмежовує функції ви- 
мислу і домислу. Що стосується «домислу», то тут, на думку ди- 
сертанта, мають. цілковиту рацію ті дослідники, які тлумачать 
цей термін, грунтуючись на глибинному аналізі специфіки твор- 
чої праці письменника, як «припущення, для якого немає достат- 
піх підстав і яке не пітверджують життєві факти» (йде посилання 
на третє видання «Словника...» -- Б. М.), і саме в цьому значен- 
ні вживають його в судженнях про біографічну прозу. Поділяю- 
чи думку критиків, які не залишають за домислом права на місце 

43



в біографічному творі, дисертант головну увагу зосереджує на 
дослідженні функції вимислу в процесі створення характеру» 
о, с. 10: 

Отже, запропоноване в «Словнику літературознавчих термі- 
нів» і відстоюване в матеріалі В. М. Лесина на шпальтах «Літе- 
ратурної України» розрізнення понять «художній вимисел» і «до- 
мисел» має своїх прихильників і служить відправним пунктом 
навіть для розгорнутих досліджень. Та, незважаючи на це, воно 
не видається прийнятним. Як, зрештою, і спрямована проти нього - 
диференціація, дана О. М. Бандурою. Чому? 

Основні аргументи, до яких вдаються при відстоюванні своїх 
позицій ії О. М. Бандура, і В. М. Лесин,- це відповідні статті 
лінгвістичних словників. Та коли приглянемося пильніше до цих 
статей, то побачимо, що вони фактично не дають підстав для 
узагальнюючих висновків про «позитивність» чи «негативність» 
термінів «художній вимисел» і «художній домисел». 

У більшості згаданих сперечальниками словників українських 
авторів (двох із трьох) відповідні лексеми при тлумаченні збе- 
рігають нейтральне звучання. У Б. Д. Грінченка «домисел» пере- 
кладається як «догадка, предположеніє». Слово «вимисел» тут 
відсутнє, зате є «вимишляти», що передається по-російськи: «вн- 
мБІШЛЯТЬ, ВБІДуУМмьІВвать, ввІДумать» і наводиться в українському 
контексті з Марка Вовчка: «Я тобі таку кару вимислю, що ти й 
не бачила, й не чула». Подібна «нейтральність» спостерігається 
і в «Російсько-українському словнику» (головний редактор 
М. Я. Калинович): «вьімьсел -- вигадка, вигад, вимисел», «до- 
Ммісел, домБІСЛ -- домисел, здогад». В «Українсько-російському 
словнику» (головний редактор І. М. Кириченко) лексема «доми- 
сел» так само тлумачиться безоціночно: «домиьсел, догадка, 
предположение» і супроводжується перекладним прикладом 
з О. Пушкіна: «Всі говорили про неї з різними догадками й до- 
мислами». І тільки одне із значень слова «вимисел», подане тут, 
притому не основне, має відтінок «негативності». 

А що засвідчують російські тлумачні словники, на які покли- 
кається В. М. Лесин у статті «Вимисел чи домисел?»? Зауважу- 
ючи, що в «Толковом словаре живого великорусского язька» 
В. Даля лексема «ввімьішлять» пояснювалася прикладом: «Не 
складна (красна) сказка письмом, складна вьімьіслом», літера- 
турознавець підкреслював: «У слово «вбІМьсел» не вкладалося 
ніякого негативного значення» |8|. Це справді так. Але ж так 
само нічого негативного не вкладав В. Даль і в тлумачення іншої 
дискусійної нині лексеми: «Домиьсел -- догадка, разумное заклю- 
ченье», тлумачення, що його обминув В. М. Лесині! 
Що ж до російських тлумачних словників радянської доби, 

то подані в них пояснення вимислу та домислу, як правило, по- 
збавлені оціночної однозначності. 

Так, в академічному «Словаре современного русского лите- 
ратурного язьвіка» вимисел -- це, по-перше,- «созданне вообра- 
жения, творческой фантазни», а по-друге,- «ложное ошибочное 
представленне; не соответствующая действительности вьідумка; 

44



неправда». А ще: «создаванне, вбідумьвание чего-либо (пренму- 
щественно о процессе художественного творчества)», «измьІшШле- 
ние», Домисел же тлумачиться тут як «догадка, достигнутая 
путем размьшления; предположенне», а також: «предположе- 
нне, гипотеза» - тобто без жодного натяку на «негативність», 
Ї лиш стосовно гіпотези в галузі наукових досліджень, зауваже- 
но: «употребляется преимущественно с оттенком иронни». 

Двояко розшифровується лексема «вьімьісел» у «Словаре 
русского язьіка» С. І. Ожегова. Перше її значення -- «То, что 
создано воображением, фантазней» -- підкріплено прикладом: 
«Позтический вьімисел», друге -- «Вндумка, не соответствующая 
действительности, ложь» -- фразою: «Не верить вьімьіслам». До- 
мисел кваліфікується як «догадка, основанная на каких-н (нбудь) 
предположениях» -- тобто, як і в тому ж академічному словни- 
ку, нейтрально з оціночного погляду. Щоправда, в поданому тут 
прикладі: «Пустье домьісль» це слово має негативний відтінок. 
Та, очевидно, можливі й «непусті домисли», якщо вони засновані 
на припущеннях, здогадках відповідного характеру?.. 

Ї, нарешті, в «Толковом словаре русского язьіка» за редак- 
цією Д. М. Ушакова лексема «вьімьісел» пояснюється, з одного 
боку, визначенням: «Фантазия, что-н(ибудь) созданное вобра- 
женнем (книжн. позт.)» і прикладом з О. Пушкіна: «Порой 
опять гармонней упьюсь, над вьІмМьБслом слезами обольюсь». 
З другого боку, тут же знаходимо пояснення: «Вьдумка, что- 
н(нбудь) несуществующее в действительности» та ілюстрацію: 
«Как вь можете верить зтим вбімБІСЛам?» Що ж стосується сло- 
ва «домнісел», то Д. М. Ушаков тлумачить його так: «Неоснова- 
тельное предположенине, догадка» і наводить приклад: «В зтих 
рассуждениях много непроверенньх домьіслов». Якщо перша 
половина цього пояснення («неосновательное предположенне»), 
підкріплена відповідним прикладом (хоч, очевидно, не виключе- 
ний інший, протилежний, варіант -- «перевірені домисли»), має 
виразне негативне забарвлення, то цього не скажеш про другу 
(«догадка») -- нейтральну за значенням. Отже, й у даному ви- 
лпадку слово тлумачиться неоднозначно. 

Подібну картину спостерігаємо в ряді тих лексиконів, до 
яких не вдавався В. М. Лесин. Тритомний «Русско-украннский 
словарь» (1968) перекладає «вьімнісел» як «вигадка, вигад» і як 
«вимисел», а «домьісел» у його інтерпретації - це «домисел» 
і «здогад». В однотомнику «Українсько-російський словник» (від- 
повідальні редактори Л. С. Паламарчук і Л. Г. Скрипник), де 
лексема «вимисел» відсутня, «домисел» перекладено так: «домн- 
сел, домьісл (уст.), догадка». 

Набагато докладніше тлумачаться обидва слова в одинадця- 
титомнику «Словнику української мови». «Вимисел» подається 
тут з двома значеннями. «Перше:« Те, що вигадане, чого немає 
в дійсності» (за ілюстрацію править фраза з «Фауста» Гете в 
українському перекладі М. Лукаша: «Облиш химерні вигадки 

та вимисли»). Друге (з позначкою: літ.): «Те, що створене 
уявою, фантазією письменника, один із засобів творення худож- 

45



ніх образів і картин життя» (приклад--їз журналу «Мистец- 
тво»: «Художній вимисел -- це не вигадування того, чого нема 
в житті, а зображення реального в його можливому розвитку»). 
Що ж стосується «домислу», то він спершу пояснюється одно- 
значно (і цілком позитивно): «Здогад, заснований на припущен- 
нях, розмірковуваннях». | лиш подальші приклади диференцію- 
ють у ньому два різних відтінки в значенні. Один, узятий з по- 
вісті Івана Франка «Лель і Полель»,- відтінок негативності: 
«Може, це лише домисли, позбавлені фактичної основи?» Дру- 
гий -- позитивності, принаймні нейтральності: «У біографічних 
творах про письменників закономірний і художній домисел ї де- 
яке зміщення історичних фактів» (з журналу «Вітчизна», 1961, 
Хо 3, с. 140). 

Отже, як і три згаданих тут останніми, так і ті словники, що 
на них посилались і В. М. Лесин, і О. М. Бандура, не дають 
переконливого матеріалу для того, щоби вживати лексему «вн- 
мисел» лише в позитивному значенні, а «домисел» -- у негатив- 
ному чи навпаки. Та навіть і в тому разі, коли вони й давали 
такий матеріал, то не зайвим було б враховувати, що це словни- 
ки лінгвістичні, а не літературознавчі, що в них багатюща літе- 
ратурна практика відбивається лише частково. 

Якщо ж звернутися до літературознавчих довідників чи від- 
повідних праць іншого характеру, то, як правило, художніїй 
вимисел і домисел не наділяються в них чи то позитивним, чи то 
негативним значенням. Зокрема це стосується вміщеної в «Крат- 
кой литературной знциклопедни» статті «Вьмнсел художествен- 
НЬІй» і згадуваного в цьому ж виданні поняття «домисливанне» 
реальности» («домьісел» тут не фігурує), відповідної статті 
(«Вьімьісел художественньй») в «Словаре литературоведческих 
терминов» Л. І. Тимофєєва та С. В. Тураєва. Про «нскусство 
домьісла (н вьімМьіІсла)» пише Ї. П. Мотяшов у спеціальному 
дослідженні «Жизненная правда и художественньй вьімьсел» 
|(10, с. 64|. Л. І. Климович, автор праці «Правда, домиьсел, вь- 
мьісел» зазначає: «..У художньому творі вимисел, як і догадка, 
домисел,-- мистецтво і засіб творчої праці письменника» |(4, с. 60). 

Окремо треба сказати про «вимисли» і «домисли», тобто про 
вживання дискусійних понять у формі множини. Тут так само 
спостерігається різнобій. 

Коли один із учасників дискусії з питань історико-біографіч- 
ної літератури в Ленінграді говорив, що «...бомисли в біографінч- 
них книгах не тільки допустимі, але й бажані...» |2, с. 13)|, то 
він, зрозуміло, не вкладав негативного значення у виділене сло- 
во. Не робив цього і рецензент книжки Любові Забашти «Київ- 
ська гора», коли писав: «Спираючись на окремі фольклорно- 
історичні джерела, авторка дає простір поетичній фантазії, 
досягаючи художньої переконливості домислів» |11|, (курсив 
наш,.- Б. М.). 

Та, як засвідчують спостереження, «вимислам» і «домислам» 
надають здебільшого негативного забарвлення. Так, гострокри- 
тичну статтю, в якій ішлося про серйозні відступи від історичної 

46



правди в біографічних повістях серії «Життя славетних», С. Ша- 
ховський назвав «Факти і домисли» (15). Про такі ж прорахунки 
однієї з книжок цієї серії «Іван Манжура» В. Заремби пишуть 
літературознавці В. Бородін та М. Яценко в праці «Історична 
правда й антністоричні домлисли» |З| (курсив наш.-- Б. М.). До- 
дамо сюди й приклади з лінгвістичних словників типу «пустье 
домІсльЬІ», «непроверенньое домьісль», «химерні вигадки та ви- 
мисли», які вже наводилися. 

Отже, «вимисли», а надто ж -- «домисли» вживаються пере- 
важно з відтінком негативності. Але, як правило, не самі, а в не- 
одмінному поєднанні з відповідним означенням «антиісторичні», 
«пусті», «неперевірені», «химерні» і т. д., що й надає їм цього 
відтінку. А без означення зберігають нейтральний зміст, що, 
зрештою, відбувається з цими поняттями і тоді, коли їх вжива- 
ють в однині. 

Напрошується висновок, що немає рації різко протиставляти 
«вимисел» і «домисел», а тим більше «художній вимисел» і «ху- 
дожній домисел», як, звичайно, й ототожнювати їх. Доречнішим, 
думається, буде інший підхід, що його підказують як декотрі 
з прикладів, що вже наводилися, так і ті, до яких доведеться 
звернутися далі. 

А полягає цей підхід у тому, щоби, як то робилося в уже 
згадуваних словниках Д. М. Ушакова та С. І. Ожегова, в ака- 
демічних «Словаре современного русского литературного язнка» 
тлта «Словнику української мови», стосовно лексем «вимисел» 
і «домисел» диференціювати два протилежних значення і в по- 
няттях «художній вимисел» і «художній домисел». Одне -- з від- 
тінком позитивним, друге -- негативним. 

Спробу такої диференціації, хоч і принагідну та не доведену 
до кінця, вже робив І. П. Мотяшов. В одному місці згадуваної 
книжки він писав про «досужий вьімьсел», про «пустоеє, не имею- 
щее никакого отношення к правде жизни фантазирование», що 
не мають відношення до справжнього мистецтва. Тут же дослід- 
ник зауважував: «Та є інший вимисел -- вимисел, який допома- 
гає проникнути в сутність дійсності, в потаємну глибину люд- 
ських характерів, який допомагає відтворити побачений і осяг- 
нутий художником світ так, щоби читач, глядач, слухач безза- 
стережно повірив у нього, побачив у ньому «найточніший опис 
події, яка сталася в дійсному світі» (слова В. Г. Бєлінського.-- 
Б. М.), хоча б ця подія і була відома одному лише авторові, 
тобто, простіше кажучи, була б ним вимислена» (10, с. 7--8). 
В іншому місці праці І. П. Мотяшов підкреслював: «...Є вимисел 
і вимисел. Є вимисел, який відводить від дійсності, силкується 
підмінити правду «красивенькою» брехнею. ! є вимисел, який 
допомагає сказати правду про життя яскравіше, сильніше, ху- 
дожньо переконливіше. Вимисел першого роду завжди прагнуло 
взяти на своє озброєння реакційне, занепадницьке мистецтво 
класів, які сходили з суспільної арени. Вимисел другого роду 
?іавжл.и служив передовому, життєво правдивому мистецтву» 

Юм 7515 

47



Отже, за І. П. Мотяшовим, є два діаметрально протилежних 
художніх вимисли -- один, що сприяє глибшому пізнанню і яскра- 
вішому відтворенню життєвої правди, і другий, що не тільки не 
допомагає осягненню цієї правди, а й спотворює її, робить своїм 
антиподом. Дослідник ніде не говорить про такого ж характеру 
художні домисли, але діалектичний підхід до мистецьких понять 
підказує правомірність розрізнення домислу, спрямованого на 
досягнення художньої істини, і такого, що не відповідає цій меті. 

1а перш ніж сказати про це докладніше, з'ясуємо, що стоїть 
за поняттями «художній вимисел» і «художній домисел», не 
супроводжуваними, так би мовити, епітатами «позитивності» чи 
«негативності». 

У відповідних довідкових виданнях та в літературно-критич- 
них працях тлумачиться здебільшого лише перше поняття. 

«Краткая литературная знциклопедня» розглядає художній 
вимисел як «один з осн. моментів літ.-худож. творчості, який по- 
лягає в тому, що письменник, виходячи з реальної дійсності, 
створює нові, худож. факти», як один «із способів худож. відтво- 
рення і осмислення життя» |5, с. 1069|. 

У «Словаре литературоведческих терминов» художній вими- 
сел кваліфікується як «акт художнього мислення; все те, що 
створюється уявою письменника, його фантазією», як «засіб ство- 
рення художніх образів» та підкреслюється: «Вимисел, творча 
фантазія художника не протистоїть дійсності, а є особливою, при- 
таманною лише мистецтву формою відображення життя, його 
пізнання і узагальнення» |14, с. 55--56)|. 

Відповідаючи на поставлене в заголовку одного з розділів 
згадуваної книжки питання «Що таке вимисел?», І. П. Мотяшов 
писав, зокрема, що «...в найширшому і найзагальнішому розумін- 
ні слова -- це те, що міститься в творі мистецтва від творця, від 
художника, це те, що художник додає до безпосередньо даного 
життям матеріалу від себе» (10, с. 14| (курсив автора.-- Б. М.). 
А в іншому розділі - «Мистецтво домислу» - це поняття кон- 
кретизовано в такий спосіб: «Звичайно словом «вимисел» ми на- 
зиваємо в художньому творі те, чого насправді, можливо, ї не 
було, але що неодмінно повинно було бути, не могло не бути за 
даних, зображених автором обставин». І тут же дається тлума- 
чення другого розглядуваного нами поняття: «Однак часто трап- 
ляється, що автор зображує те, що справді існувало: реальну 
особу, історичний факт і т. п. Проникаючи в їх сутність, пізнаю- 
чи їх, автор також вдається до вимислу, який в таких випадках 
прийнято називати домислом (курсив автора.-- Б. М.). Особли- 
во велика роль домислу в творах історичного жанру, де автор 
користується фактами історії, які дійшли до нас без багатьох 

характерних і таких, що потребують відновлення, подробиць» 
(10, с. 58|. 

Отже, художній вимисел - це приналежність творів, де зма- 
льовуються обставини і люди, яких насправді не було, а худож- 

ній домисел має місце там, де інтерпретуються реальні особи та 

достеменні історичні факти. Це з одного боку. З другого вихо- 

А8



дить, що за допомогою вимислу проникають у суть інтерпретова- 
ного, а домисел дає змогу воскресити характерні історичні де- 
талі. 

За ілюстрацію до цих теоретичних міркувань править, зокре- 
ма, зроблений І. П. Мотяшовим аналіз двох картин на одну 
тему, пов'язану з переслідуванням боярині Морозової слугами 
царя Олексія Михайловича за її відданість ідеям старообрядни- 
цтва. В першій, що належить пензлю В. Сурикова, геніально 
передано правду про розкол, яка полягала в тому, що він був 
чисто церковним, релігійним рухом лише за формою, що ж до 
змісту, то в ньому поряд з релігійними мотивами був протест 
народних мас проти гніту, несправедливості й насильства з боку 
правлячої верхівки. Друга «Бояриня Морозова», написана А. Ли- 
товченком у дусі офіційної версії, що бачила в розколі виключно 
релігійний рух,- то посередня ілюстрація до однієї із сторінок 
вітчизняної історії. «Художник,-резюмує у зв'язку з цим 
І. П. Мотяшов,-- побоявся широко подивитися на події, домислив 
масу деталей... але не проник з допомогою вимислу в сутність 
(курсив автора.-5Б. М.) зображеної ним події і характерів 
і в результаті не зміг виразити всієї правди життя» |10, 
олобе 

Наведений приклад і висновок з нього перебувають у цілко- 
витій згоді з тим тлумаченням художнього вимислу й домислу, 
яке дав дослідник попереду. Але далі, коли він веде мову про 
знамениту картину І. Рєпіна «Іван Грозний і його син Іван» 
у зіставленні з маловідомим неглибоким полотном В. Шварца 
на аналогічну тему («Іван Грозний біля тіла вбитого ним сина»), 
то забуває про зроблену раніше диференціацію, називаючи одне 
і те ж то домислом («Завдяки сміливому переосмисленню, домис- 
лу, пов'язаному з глибоким розумінням життя, історичний сюжет 
виріс у грізне звинувачення сучасного художникові кривавого 
режиму») (10, с. 58), то вимислом («Як бачимо, вимисел, дивля- 
чись на те, з якою метою і яким чином застосовується він ху- 
дожником, може або сприяти вираженню життєвої правди, або, 
навпаки, послаблювати її») |10, с. 58--99). Забуває І. П. Мотяшов 
про свої визначення художнього вимислу та домислу й тоді, коли 
коментує таке зізнання Олександра Фадєєва: «Я старався не 
пропустити жодної з видатних справ «Молодої гвардії»: страту 
зрадника, розгін худоби, яку німці переганяли в Німеччину, 
звільнення військовополонених. Але деталі того, як це відбувало- 
ся насправді, в більшості випадків не збереглися, і мені доводи- 
лося вдаватися до вимислу». Згідно з диференціацією дослідника 
згадану роботу О. Фадєєва, пов'язану з відновленням втрачених 
деталей, слід було б назвати домислом. Але він іменує її так 
само, як і автор «Молодої гвардії»: «Письменник хотів сказати 
правду, всю правду, і це змусило його не раз вдаватися до ви- 
мислу» (10, с. 77|. 

Запримічена непослідовність І. П. Мотяшова спричинена, ду- 
мається, не стільки неуважністю дослідника, скільки нечіткістю 
зробленої ним диференціації художнього вимислу й домислу. 

4-2019 49



Очевидно, варто дещо інакше, ніж це робить дослідник, підходи- 
ти до розрізнення обидвох понять. 

Розцінюючи художній вимисел як спосіб проникнення в сут- 
ність дійсності і як продукт цього проникнення, не слід, думаєть- 
ся, робити його прерогативою лише тих творів, де моделюються 
обставини й люди, яких насправді не було в житті. Хоч і не та- 

кою мірою, як у подібних речах, але художній вимисел прита- 
манний і творам, заснованим на інтерпретації справжніх істо- 
ричних подій та реально існуючих осіб. В обох випадках він 
стосується досить важливих моментів і здатний істотно вплину- 

ти на художню трансформацію життєвої чи історичної правди. 
До сфери вимислу, за І. П. Мотяшовим, належить передусім 

відбір матеріалу, представленого письменникові самою дійсністю, 
його поєднання, компонування, авторське ставлення до нього. 
На останньому дослідник наголошує спеціально: «Суб'єктивність 
авторського сприйняття дійсності - це також свого роду вими- 
сел (курсив автора.-- Б. М.). З огляду на різну глибину розумін- 
ня дійсності, різне ставлення до неї автор мимоволі «змінює» 

дійсність, дає їй своє «тлумачення». Подібна суб'єктивність -- 
невід'ємна властивість мистецтва. Вона знижує життєву правди- 

вість твору, якщо художник чужий своєму народові, далекий від 

розуміння об'єктивних законів суспільного розвитку і, навпаки, 
посилює її, якщо особистість художника, його погляди, його сві- 

тогляд невідривні від світогляду, від характеру народу, якщо 
художник партійний у своєму ставленні до дійсності і в погляді 
на неї перебуває на рівні сучасної йому передової науки» 

ПО, с. 15). 
Крім того, до сфери вимислу І. П. Мотяшов зараховує «...до- 

думування, уявлення таких картин життя, таких слів і вчинків 
героя, яких художник не спостерігав і не чув, але які логічно 
випливають з характеру героя, з пізнаної художником суті дійс- 
ності...» (10, с. 14)|. 

Щодо цього моменту, то за дослідником, думається, можна 
визнати хіба що часткову рацію. Адже якщо є сенс вважати ху- 

дожнім вимислом таку, скажімо, картину, як змальовану Павлом 
Тичиною зустріч двох видатних письменників ХМПІ ст.-- грузин- 
ського й українського («Давид Гурамішвілі читає Григорію 
Сковороді «Витязя в тигровій шкурі»), зустріч, не підтверджену 
жодним документом, то цього не скажеш про зустріч того ж Ско- 
вороди з монахами Києво-Печерської лаври, які обіцяли зробити 
його «стовпом церкви і окрасою обителі», зустріч, змальовану 
в низці прозових творів на підставі розповіді, запозиченої з відо- 
мого біографічного твору Михайла Ковалинського. Тут доречні- 
ше говорити про художній домисел, а не про вимисел, як і тоді, 
коли йдеться про «додумування, уявлення» «слів і вчинків ге- 
роя», тобто про подробиці, деталі. 

У цьому зв'язку не зайвим буде приглянутися до семантики 
слів, якими характеризуються відповідні процеси. 

За одинадцятитомним «Словником української мови», «до- 
мислювати», «домислити»,- то насамперед - «придумувати що- 

5О



небудь додатково до того, що вже є» (друге значення -- «обду- 
мувати до кінця»). Ілюстраціями служать тут два приклади: 
з Амвросія Бучми -- «Актору часто доводиться багато домислю- 
вати самому, договорювати за драматурга те, що не привернуло 
його уваги» та з Дмитра Бедзика -- «Він школяр, його виховала 
комсомолка Пасій, і те, що не побачить око, домислить хлоп'яча 
фантазія». 
Що ж до дієслів «вимишляти», «вимислювати», «вимислити», 

то одне з першопланових тлумачень, поданих у тому ж словни- 
ку,ї- «придумувати, створювати» -- підкріплюється прикладами 
з першого тому «Історії української літератури» (1954): «Проко- 
пович вважав, що поезія повинна наслідувати або вимислювати 
людські дії» та з Михайла Коцюбинського: «Довго, дуже ще 
довго треба було працювати, щоб вимислити годинник, вигідні- 
ший та дешевший». 

Отже, обидва поняття -- художній вимисел і художній доми- 
сел - невіддільні від придумування, уявлювання, фантазування. 
Але міра цього в кожному з двох випадків неоднакова. В пер- 
шому маємо справу з фактично повним, мало не, так би мовити, 
стопроцентним придумуванням, до того ж таким, що стосується, 
як правило, істотного, визначального в творі. 

Письменник вимислює тоді, коли з найрізноманітнішого ма- 
теріалу, спостереженого в житті чи виявленого в архівах, виби- 
рає найважливіше, здатне допомогти передати певні життєві й 
історичні закономірності, коли в світлі свого розуміння цих 
закономірностей організовує його в художню композицію, коли 
моделює образи-персонажі в творі на неіїсторичну тему чи в 
історичному полотні оточує загальновідому особу людьми, які 
ніколи не існували, коли подає важливі для характеристики 
образів-персонажів картини, сцени, епізоди, яким немає жодних 
документальних підтверджень. 
Що ж до художнього домислу, то він являє собою дофанта- 

зовування, допридумування, інакше кажучи, додавання до того, 
що справді існувало чи існує, чому можна знайти документальне 
чи якесь інше підтвердження, і полягає в тому, що письменник 
художньо розробляє задокументований чи просто відомий факт, 

розгортаючи його в картинку, діалог, пейзаж, портретну харак- 
теристику та інший, сказати б, локального значення образ При 

зведенні споруди, якою є той чи інший твір, домисел у порівнян- 
ні з вимислом, що має, так би мовити, статегічне значення, ви- 

ступає в ролі допоміжного інструмента, стосується деталей, 

штрихів - тобто менш істотного, хоч і не малозначного, як і все 
в достеменному художньому творі. 

Залежно від того, як художній вимисел і художній домисел 
узгоджуються з історичною, ширше - життєвою правдою, можна 
говорити про різні, протилежні за характером види цих понять. 

Якщо створене письменницькою уявою не суперечить дійсності, 
якщо, познайомившись із ним, ми погоджуємося, що так справді 
було, а коли, можливо, й не було але цілком могло бути за да- 

них змальованих у творі обставин, згідно з логікою поведінки 

42 51



зображених у ньому персонажів, то такий вимисел кваліфікуємо 
як виправданий, вірогідний, правдивий. Що ж до вимислу, який 
розходиться з життєвою чи історичною реальністю, то його на- 
зиваємо необгрунтованим, безпідставним, неправдивим. У та- 
кий же спосіб диференціюємо і художній домисел. 

Зрозуміло, що неправдивий художній вимисел і домисел не 
можуть сприяти осягненню життєвої та історичної істини, транс- 
формації її в істину художню. Навпаки, вони неодмінно призво- 
дять до викривленого, спотвореного відображення реальної дійс- 
ності. Інша річ - вимисел та домисел обгрунтований, правдивий. 
Вони спроможні надати творові тієї справжності, якою наділене 
саме життя. 

1. Бандура О. М. Теорія літератури: Посібник для вчителів. К., 1969. 
2. Бнографическая книга: проблемь: и трудности жанра // Дет. лит. 1977. М»е 5, 
3. Бородін В., Яценко М. Історична правда й антиісторичні домисли // Рад. 
літературознавство. 1973. Ме 4, 4. Климович Л. Историзм, ндейность, мастер- 
ство: ИЙИсследования. Зтюдь. М., 1985, 5. Краткая литературная знциклопедия. 
М., 1962. Т. 1. 6. Лесин В. М., Пулинець О. С. Короткий словник літературо- 
знавчих термінів. К., 1961. 7. Лесин В. М., Пулинець О. С. Словник літерату- 
рознавчих термінів: Вид. 2-ге, перероб. і доп. К., 1965. 8. Лесин В. Вимисел 
чи домисел? // Літ. Україна. 1969. 18 лип. 9. Лесин В. М., Пулинець О. б. 
Словник літературознавчих термінів: Вид. З-тє, перероб. і доп. К., 1971. 
10. Мотяшов И. Жизненная правда н художественньй вьІМмьсел. М., 1960. 
11. Пільгук І. Слава народу дзвенить над віками // Молодь України. 1984, 
о лют. 12. Погрібний А. Орієнтири, суперечки, вимоги: Продовжуємо розмову 
про історико-біографічний жанр // Літ. Україна. 1972. 30 трав. 13. Лолтав- 
чук В. Г. Проблема характера в украннском советском историко-бнографи- 
ческом романе 60-70-х гг: Автореф. дис. канд. филол. наук. Одесса, 1985. 
14. Словарь литературоведческих терминов, М., 1974, 15. Шаховський С. Фак- 
ти і домисли // Літ. Україна. 1973. 5 трав. 

Стаття надійшла до редколегії 01. 06. 88 

І. Ф. ПРИХОДЬКО, доц,., 
Тернопільський педагогічний інститут 

Своєрідність композиційних прийомів 
у ранній прозі Ю. Яновського 

Важливим структурним компонентом прозового твору 
є мотив. Перебуваючи на суміжжі стилістики й літературознав- 
ства, мотив належить до кола таких проблем поетики, як сюжет 
ії стиль, форми оповіді, оповідач, система мовних призм тощо. 
Грунтовні дослідження з названих та інших проблем належать 
В. В. Виноградову, О. М. Соколову, М. М. Бахтіну, М. Б. Храп- 
ченку, О. І. Білецькому та ін. Українське літературознавство 
займається питаннями поетики, як правило, принагідно; до не 
вивчених спеціально належить і поняття «мотив». 

Полісемія цього слова передбачає нетермінологічне (мотиви 
поведінки, тобто причини певних дій, вчинків тощо) і терміноло- 
гічне значення. Нормативним став термін «мотив» у фолькло- 
ристиці чи коли йдеться про поетичні твори. «Мотивом» означа- 

52



ють нерідко другорядні теми у драматургії та епосі. О. М. Весе- 
ловський, чиї дослідження не втратили і сьогодні ваги, визначав 
мотив як найпростішу одночленну розповідну одиницю, «комбі- 
нація яких становить собою сюжет твору» |1, с. 11). Різноманіт- 
ні інтерпретації терміна дає зарубіжне літературознавство: мо- 
тив як поняття генетичне (те, що породило творчу уяву письмен- 
ника); як поняття рецептивне (те, що будить уяву читача); як 
поняття літературно-історичне (те, що є не в одному творі); як 
поняття морфологічне (те, що можна виявити в одному творі 
шляхом аналізу його структури). Вивчаються зв'язки мотиву 
і сюжету, мотиву і ситуації; при цьому мотиви поділяють на гру- 
пи, залежно від функціональної ролі ситуації у творі -- чи вона 
є ядром зв'язку всієї художньої структури, чи виступає як дина- 
мічне явище |докладніше про це див.: 9, с. 189--191|. ' 

В усіх численних трактуваннях поняття «мотив» -- і вітчизня- 
них, і зарубіжних -- домінує виразне тяжіння до сфери змістов- 
ної, «мотив» визначається переважно як «стійкий змістовний 
елемент літературного тексту» |2, с. 290)|). Щоправда, у пізніших 
енциклопедичних виданнях при констатації того, що сучасне ро- 
зуміння «мотиву» не має чіткої теоретичної визначеності, це по- 
няття подається вже як «стійкий формально-змістовний компо- 
нент літературного тексту» |З, с. 230|. 

На нашу думку, мотив є однією з ланок зв'язку сфер, тільки 
на перший погляд нерозривних,- формальної і змістовної. Так, 
у їхній єдності --запорука гармонії твору, але на чому вона 
тримається, ця гармонія? Як підступитися до її секретів? Слів, 
як відомо, у кожній мові відносно небагато, а варіантів їх сполу- 
чень -- безліч. І саме тут, можливо,-- секрети і краси, і гармонії, 
й емоційно-естетичного впливу на читача. Мотив, гадаємо,- десь 

на отих невловимих стиках, він зринає й ховається, він, як ідея, 
«матеріалізується» десь очевидніше, а десь невидимо, він створює 
пульсацію твору. У ньому -- «рух». Та й у первісній семантиці 
закладено саме це (лат. томео-- рухаю; італ. тойуо, франц. 
тоїйї буквально: спонукання, привід). 

Полісемія слова завжди на перешкоді у термінологічному 
його вживанні, тому виділимо з усіх можливих розуміння моти- 
ву як імпульсу, поштовху до розгортання образу-ідеї і спробуємо 
розглянути цей процес на конкретному матеріалі. Об'єктом ана- 
лізу беремо один із ранніх творів Ю. Яновського -- тонкого сти- 
ліста, художника з дуже точним чуттям слова і чуттям міри. 

Твір цей -- «Байгород» (першодрук -- ВАПЛІТЕ, 1927, е 3), не 
раз вульгарно критикований у 30-ті та пізніші роки тими, хто не 

утруднював себе уважним прочитанням поетики, хто з плеча на- 

вішував кривдні ярлики: «ідеалізація махнівщини», «абстнакт- 
ний романтизм», «однаковою мірою романтизує 1 позитивне и не- 

гативне» і т. п, (І. Ткаченко, Ф. Якубовський, Я. Хоменко, 
С. Шупак, О. Килимник, А. Тростянецький, М. Наєнко та ін.). 
Осягнути глибинну сутність і справжню вартість раннього -- 
20-х років -- Яновського, коли вироблявся його творчий почерк, 
можна, гадаємо, лише через поетику. 

53



Повість «Байгород» змальовує один із епізодів громадянської 
війни на півдні України, точніше -- у Єлисаветграді (нині Кіро- 
воград). Ситуація характерна для того періоду: зміна влад, 
кривава боротьба. Місто захопила анархістка-отаманша Маруся 
Нікіфорова, місто не скорилося, повстало. Час дії -- три дні. Під- 
готовка повстання, реалізація задуманого, коротка любовна лі- 
нія головного героя та його загибель - ось фабульний каркас. 
Але як зроблено цю незвичну для сприймання, оригінальну по- 
вість? Яка її загальна тональність, які інтонації домінують, яка, 
зрештою, роль у її структурі належить мотиву? 

Ю. Яновський, загальновизнано, романтик за світовідчуван- 
ням, «суб'єктивіст» за зовнішніми виявами -- з відкритими сим- 
патіями та антипатіями, вибухом емоцій, патетикою. Він ї почи- 
нає й закінчує «Байгород» звертанням до «молодості буйної», 
численними окличними реченнями, образами «оазів», що «ви- 
ростають у пустелях розуму», «чистих і прозорих» струменів 
думок (6, с. 65|. Ті струмені думок «поять верблюдів і лицарів». 
«Лицарів» -- зрозуміло, але «верблюдів» -- тут, у романтично- 
патетичному зачині? Далі йде перелік загадкових речей -- при- 
йом від романтиків: «фотографічна картка дівчини», «гравюра 
«Дон-Кіхота Ламанчського», «недогарок воскової свічі», «шма- 
ток шовкового чорного прапора», «старомодна жіноча рукавичка 
з невеличкої руки», «пом'ята бинда з іржавими плямами». Все 
це «обв'язала ниткою тремтяча рука» |6б, с. 65--66|-- отже, речі 
комусь про щось нагадують, когось хвилюють. Одразу скажемо: 
перелік не випадковий, бо це -- ті «рушниці»-деталі, що всі «ви- 
стрелять» по ходу дії. Але ось що цікаво -- у лірико-патетичний 
ніби виклад раз у раз вклинюються «дрібнички», які контрасту- 
ють з високими словами. Це згадані вже «верблюди», це «сідла 
й ослячі шлеї», що їх стереже Дон-Кіхот перед посвятою в ли- 
царі, а свічку «надгризли трохи миші». З оцих контрастуючих 
штрихів виникає іронія. І вона буде супроводжувати весь по- 
дальший виклад оповідача, який називає себе «ми, байгородці». 

Інтригуючо-експозиційний розділ (а всіх 25) містить і ключо- 
ві слова, що служать імпульсом, поштовхом. Саме від них буде 
розгорнуто потім центральний, на нашу думку, мотив. Ці сло- 
ва -- «лицарі» та «гравюра» з «Дон-Кіхота Ламанчського». Екс- 
позиційними, крім першого, ще можна вважати, гадаємо, і три 
наступних розділи, оскільки вони (тобто чотири перших) пере- 
дують безпосередньому розгортанню фабули. У них оповідь орга- 
нізовується двома шляхами: нагромадженням інформації («зараз 
Маруся стоїть з ешелоном у Байгороді» (6, с. 68); «Цодня вона 
посилає одного чи другого свого помічника у місто по контрибу- 
цію» І6б, с. 69| ї т. ін.) та медитативно-ліричними викладками 
про рідне місто, його історію, про місто і село, труд і любов. Все 
пересипане запитаннями типу: «Тобі дивно, читачу? Ти морщиш 
чолог» |6, с. 74), звертаннями до дерев («Розпустіть скоріше свої 
бруньки» |6, с. 71)), до інших сил природи («Ударте в литаври, 
гуси, перелітаючи над Байгородом. Ну, допоможіть же їй завіта- 

ти -- весні» |б, с. 71)|. Чи випадково? Ні. Це розширює інтона- 

54



ційну сферу, ліризує оповідь -- все передує любовній лінії, ко- 
роткій, як спалах. 

Автор-оповідач, закінчуючи четвертий розділ, «визнає», що 
це була «передмова»: «Коли десь далі треба буде згадати пахи 
і безконечні степи Байгорода, нічні симфонії та сюїти, жаб'ячі 
скрипки та гобої, любов байгородських істориків до свого міста -- 
звертайтеся до перших цих розділів. Ми викидаємо прапор Ла- 
манчі» (|б, с. 74|. Уривок показовий для мовлення Яновського: 
патетика врівноважується лагідно-сумовитою іронічністю. Ще 
двічі зринало ключове слово -- у тоМЦо (епіграфі) із Сервантеса 
до третього розділу та в кінці четвертого. Мотив, отже, все біль- 
ше «матеріалізується». 

Чи тільки «передмовними» були перші розділи? Є у них і ма- 
люнок дії, але свідомо ламаний --із забіганнями наперед та 
поверненнями назад, з дієсєловами в майбутньому часі: «Після- 
завтра все почнеться з сонцем і розгорнеться в героїчну карти- 
ну», «Байгород піде на ворога. Він немилосердно поливатиме 
свої затишні вулиці, падаючи від ран» (6, с. 68|; «Марусин еше- 
лон прокинеться рано і вмиється лапою як поганий кіт» (6, с 691 
тощо. У тому малюнку «спрацює» одна з речових деталей на по- 
чатку -- «рукавичку» загубить Маруся, коли куля влучить її 
під час об'їзду міста на стріляючому панцирнику. Оповідач 
«знає» все наперед, тому й «дозволяє собі» оті зигзаги в малюнку 
дії, тому так широко, розлого метафоризує («Гніт повстання тліє 
й шипить» (|6, с. 90| та ін.). Автор, безумовно, трохи кокетує 
з читачем такою формою оповіді, такими синтаксичними, а особ- 
ливо інтонаційними перепадами. Але не можна не віддати йому 
належного -- все це зроблено свіжо, нестандартно. 

Події в «Байгороді» розгортаються так, а ситуації обирають- 
ся такі, що на перший план виходить мотив лицарства, безко- 
рисливості, синівської прив'язаності до рідних «каменів дитин- 
ства» (б, с. 68, 104| («камені» --- дотичне до ключових слів, під- 
силює їх). Герой, наречений автором Кіханою (небіж «славного 
ламанчця») І|6б, с. 74), не зносить самої думки про рабську покір- 
ливість і приниження (у даному випадку з боку банди анархіс- 
тів), активно піднімає на повстання мешканців міста, а в прикін- 
цевій сцені гине. Гине на злеті двох яскравих почшів-до 
жінки і до рідної землі. Яновський дає свою, цілком оригінальну, 
модифікацію однієї з «вічних» тем -- дон-кіхотства у найблаго- 
роднішому розумінні. х 

На перший погляд, прийом початку розгортання мотиву ціл- 
ком «оголений» -- є прямі «заяви» автора: «...вВикидаємо прапор 
Ламанчі» (|6б, с. 74). Разом з тим тут усе складно монтується 
асоціативним шляхом, мотив реалізується багатопланово= його 
епіцентр «готується» не лише ключовими словами, але й під- 
текстом. І прямі авторські декларації якраз посилають сигнали 
У глибину образно-підсвідомого: «верблюди» і «лицарі» у пер- 
шому ж абзаці -- ось імпульс, ось пружина, яка, «вистреливши», 
рухає сюжет і «озивається» у різних точках тексту. Верблюди 
живуть у пустелях, а лицарі опиняються нерідко у «пустелях» 

55



ії серед людей, особливо серед таких, що «обросли шерстю і ще- 
тиною» |6, с. 106). Так несподіванка на початку твору у двадця- 
тому розділі «вистрелила», діючи перед тим то зримо, то незри- 
мо. Кіхана пішов «вербувати резерви» для повстання у критич- 
ний момент: «Він прийняв людську отару за лицарство і поліз 
промовляти до їхнього серця! А вони ж обросли шерстю їі ще- 
тиною» (|6, с. 106). І пізніше, коли святкуватимуть перемогу, 
визволення міста, виявиться, що дехто урвав і собі незаслуженої 
слави: «Якісь розхристані юнаки, викачавшися в багні, ходять 
гордо по вулицях, вислуховуючи компліменти. Їхні ноги сміють 
ступати на ті місця, де лежали, попрощавшися з життям лица- 
рі!» І(6, с. 105). Ю. Яновський протиставив обивателя й громадя- 
нина. Так гостро зіткнув, як пізніше те зробив Гр. Тютюнник в 
«Облозі», в багатьох оповіданнях. 

У повісті «Байгород» той мотив прозвучав як натягнена стру- 
на у прикінцевих розділах. І цей майже афоризм про оброслих 
«шерстю і щетиною» стрімко наближає до епіцентру мотиву -- 
у сцені загибелі Кіхани. Там знову з'являться «спис» ї «лати», 
що, «дзвонячи, полетіли на камінну підлогу» |(6б, с. 112). Розділ 
виписано віртуозно. Не багато знайдемо в літературі рівних 
йому художніх малюнків психічного стану людини на грані життя 
й смерті. Вся ситуація тут умовна, як і передсмертне видіння героя 
(це і ретардаційний прийом композиції). Насправді тіло Кіхани 
було прошите кулями, і смерть настала відразу. Але -- поране- 
ний Кіхана немовби повзе полем. Стало холодно, «шаруділо сон- 
це, заходячи за гору. Воно було зовсім червоне. Дивний вечір 
настав. Закриваючи і відкриваючи очі, він не бачив нічого. Зу- 
силля волі допомогло перебороти цю неприємність. Він примусив 
себе бачити дорогу. Хитаючися, йшов, як корабель на хвилях. 
Чудно й швидко росла трава по боках! Чорні стеблини здійма- 
лися вище й вище. Від великого почуття наче груди вщерть ви- 
повнилися теплим зерном. ЩШедро він брав його руками і розки- 
дав по обидва боки» (курсив наш.-- /. ЛІ.) |7, с. 971 х. 

Цей психологічний малюнок, зітканий із тропів, що передають 
найтонші нюанси людської психіки, багато в чому показовий, 
концентрує в собі особливості письма Яновського. Тут -- і роман- 
тично-експресивне порівняння («йшов, як корабель на хвилях»), 
і умисний добір кольорів (зовсім «червоне» сонце і «чорні» стеб- 
лини). Червоно-чорна гама асоціюється із жалобою, наближен- 
ням невідворотного. Стеблини «чорні», бо ось воно -- небуття, 
а трава «швидко» росте, бо минають останні секунди життя, 
швидко збігають у те небуття. Вражає і алегорія -- «...груди 
вщерть виповнилися теплим зерном. Щедро він брав його руками 

« У виданні творів Ю,. Яновського (6, с. 112| пропущено частину тексту: 
«Щедро він брав його руками і розкидав по обидва боки. З кожною жменею 
всі звуки зокола глухли й зменшувалися до бджолиного гудіння. Серце по- 
довгу зупинялося, набираючи сили». У текстах інших творів цього видання 
також є суттєві пропуски без застережень. : 

Процитований уривок нам доводилось уже аналізувати в статті «Незви- 
чайність, як самоцвітний камінь...» (Прапор, 1972, Ле 8). 

56



і розкидав по обидва боки». «Щедро» розкидав -- від широти 
душі, серця. А рух той - від сівача. У цій тонкій метафорі -- 
ще одна точка матеріалізації мотиву лицарської прив'язаності 
до рідної землі. Прадіди Кіхани -- українці, сівачі, трудівники 
землі. І в ньому, інтелігенті, озвалося в останню мить життя це 
прадідівське, одвічне, злите з землею. Глибокий підтекст в епіте- 
ті «тепле» зерно: суть живого, символ земного, тепло людських 
рук. «Тепле» зерно тут -- антитеза «чорним» стеблинам. 

В аналізованому уривку впадає в очі незвичне поєднання 
драматичних і ледь іронічних нот: експресивно-романтичні, уро- 
чисті тропи і раптом -- «шаруділо сонце, заходячи за гору». Про- 
те ще психологічно виправданий штрих -- Кіхана-бо, осліплий, 
немов «чує» сонце. Тут включається ніби хід думок самого Кіха- 
ни. Автор використовує терпкувату іронію, що уживається з па- 
тетикою. Те саме й далі: «Серце трохи постукало й стало знову. 
Все почало терпнути, руки й ноги перестали існувати. Наче увесь 
ізробився з повітря. Лати, дзвонячи, полетіли на камінну підло- 
гу» Іб, с. 112)|. Знов у буденне вривається скорботний, немов 
прощальний дзвін уявних Ллат, що падають на камінь. Тут -- 
епіцентр мотиву лицарства, а, виходячи з усього сказаного,-- 
лейтмотиву, що організовує композицію повісті. 

Допоміжно-рецептивним мотивом (що будить уяву читача) 
у цій повісті ми виділили б мотив тривоги. Він дістає декілька 
трансформацій і має функцію підтримувати домінуючий тон, 
власне, є основою того тону. Ось для передачі гостроти реакції 
Кіхани на руїну, що несе громадянська війна, письменник, пере- 
плітаючи авторську мову й мову персонажа, вдається до ритмі- 
зації. Знову звук «дзвону»--як сигнал тривоги: «Поля стоять 
без колосу, трави плачуть без голосу, обрії потопають у вишне- 
вих загравах, дзвін страшний і мовчазний б'є» |6, с. 81). Образ 
несподіваний, побудований на смисловому парадоксі-метафорі: 
безголосий плач трав і «мовчазний» дзвін, на сполох -- у скро- 
нях, у серці? Цей останній троп нагнітає тривогу, словесно ма- 
теріалізує суть мотиву і дає поштовх до динамічнішого, ніж на 
початку повісті, розгортання драматичних подій: підготовка 
повстання, бій, загибель Кіхани. 

Наведений щойно уривок із «плачем» трав, «дзвоном» разом 
із наступними реалістичними штрихами руїни («заводи зупинили 
свою кров, викинули людей на вулицю, на дороги, і течуть люди 
у всі кінці, як потоп») завершується авторською, дуже суголос- 
ною з Довженковою, настановою на монументальність: «А серце 
знає, що це мине, труд знову відродить лице землі, ї наші на- 
щадки, перелистуючи жовті, струхнявілі сторінки історії, ска- 
жуть тільки: «Вони були велетні!» |6, с. 81). 

Мотив тривоги присутній в усіх авторських характеристиках. 
Представляючи читачеві героїню повісті Лізу, Яновський дає їй 

«музичний супровід»: «Кілька нот, мотивів, що весь час настир- 
ливо звучать в її життьовій арії. Її мотив тривожний. Бренить, 
бренить. Стріла з дзаангом шелестом простує в тіло. Вихор зри- 
вається на верхах дерев, шурр - засвистить усе листя. Отара 

57



десь далеко тікає з гір у долину. Здалеку, здалеку. Мовчки 
мчить сонце у хмарах, і дивно, що від нього немає звуку. Гобой 
заведе зворушливий речитатив. Флейта простягне тонке паву- 
тнння. Баритонова труба проглаголе бучний гімн. Тривога'» І6, 
с. 77)|. Цей уривок концентрує, гадаємо, вміння того магічного 
сусідства слів, що створює психологічні ряди ї має таємницю 
асоціативного впливу на емоційно-розумові центри сприймання, 
має здатність давати відчуття гармонії. У наведеному уривку 
є образні «несподіванки»: спершу, здавалося б, констатація від- 
носно «нот» у «життьовій арії». Але ось стрімко вриваються зву- 
кові й зорові образи -- «стріла», «вихор» у верхівках дерев і особ- 
ливо несподіваний - отой далекий біг отари з гір у долину. 
Викликає неясну тривогу, а ще більше вражає те «мовчки мчить 
сонце у хмарах», і ми починаємо й справді «дивуватися» (під- 
свідомо!), чому «від нього немає звуку». Чому? Чим хвилюють 
усі оці сполучення? Нема сенсу домагатися доконечного препа- 
рування тонких асоціативних зчеплень, але справа тут саме в них 
і в них -- загадка таланту в слові, загадка пластичного симбіозу 
словесної музики й словесного живопису. 

Ї «сонце», що «мовчки мчить у хмарах», і те, що Кіхана ба- 
читься Лізі «ніби в тумані, крізь ліс, коли сіє теплий дощ 
і блищить кожна крапля на сонці», передає не просто вкрай 
схвильований її стан, але й сліпучу яскравість почуття, подаро- 
ваного їй долею, почуття щасливого й трагічного. У відтворенні 
того почуття теж є свої точки словесної матеріалізації мотиву 
тривоги, як про це щойно йшлося. І в портретній замальовці па- 
тетика урівноважується легеньким усміхом. Ось як ретельно 
й оригінально виписує Яновський портрет Лізи: «Ії обличчя, су- 
хорляве й матове, прикрашували чудного кольору очі та такі ве- 
личезні вії, що здавалося, ніби й не вії то, а віти якогось сосно- 
вого дерева. Очі були чудні. Удень їхній колір зеленавий і набли- 
жався до відтінків неглибокої морської води. Надвечір колір 
переходив до блакитного, як південне повітря, воно наче висить 
блакитним молоком над мовчазними горами. Вночі, при світлі, 
очі ставали сірими й прозорими, і завше глибоко на їхньому дні 
лежало по краплі янтарного меду» |6, с. 82|. Від традиції тут -- 
виписування деталей, спосіб досягнути виразності завдяки широ- 
кому вживанню експресивних епітетів, порівнянь, розгорнутих 
метафор. Водночас тут маємо не традиційний опис, а компози- 
цію деталей, асоціативний монтаж, ремінісценції народної симво- 
ліки («молоко», «мед» -- здоров'я). У композиції розлито тепло, 
лагідність (морська вода «неглибока», повітря «південне»), уро- 
чистість («мовчазні» гори), а разом -- ледь уловима тривога. 

Мотив тривоги набуває в композиції повісті безлічі відтінків: 
тривога-передчуття, тривога-біль, тривога-відчай, тривога-радість 
і т. д. Для передачі того всього широко, розкуто застосовуються, 
як уже говорилося, образи із суміжних мистецтв. Промовистий 
приклад -- ремінісценція з дуже земного Ван-Дейка допомагає 
передати і весняну тривогу, і зримо відчутну предметність та 
об'ємність інтер'єру, але заради нього самого -- це суттєва схо- 

28



динка у тому, що прийнято іменувати психологізмом. «До кімна- 
ти заглянуло сонце, що було сховалося за хмару. Як на картині 
веселого, бородатого Ван-Дейка, засвітилася вся кімната. Речі 
стали міцними, і кожна з речей упевнено займала місце --дво- 
мірність зникла, і третій вимір заніс сюди сонячний промінь. 
Стояло і ліжко, стіл перед ним і м'яка канапа, скриня дерев'яна 
і рядно на ній. Весняна тривога почувалася і в кімнаті -- наче 
хтось вийшов із неї швидко, позрушував із місць стільці й меб- 
лю, поспішав, бо надворі -- весна, і зараз повернеться назад, 
з повітрям у легенях і з веселою піснею на устах» |6, с. 79)|. 
У цій кімнаті -- закохані, Ліза й Кіхана, і це його очима «поба- 
чена» кімната, це його відчуття передано через умовно-автор- 
ський опис із виразним прозиранням мотиву радісно-весняної 
тривоги. 

На тривожній ноті виписано й авторський відступ «У нас мало 
в кого є радість зустрічі» (розділ десятий). Це своєрідний ескіз 
на мистецько-філософські теми («дія» у ньому немовби у Берлі- 
ні, і гарний невідомий віддалено нагадує Довженка), ескіз, що 
виливається у сон Кіхани. Але далі -- від 11-го до 19-го розділу 
включно мотив тривоги ховається вглиб, і на перший план висту- 
пає гумор. Ці розділи -- про хід повстання проти анархістів на 
вулицях Байгорода. Ним керували далекі від військових профе- 
сії звичайні громадяни міста, без досвіду в такій справі, фактич- 
но і без зброї, розраховуючи на захоплену в анархістів. Чи 
правомірно було малювати все оце із значною долею гумору? 
Критики дошкуляли Яновському за те. А ще гірше -- не розібрав- 
шись, вбачали тут «ідеалізацію» стихійності чи навіть і махнівщи- 
ни. Особливо насторожували їх фігури «полковників», і те, що 
навіть дяк із півчою капелою приєднався до повсталих. Що 
«ідеалізації» тут нема,- це неважко побачити в тексті повісті. 
.«Цвітом Байгороду» називає письменник робітників заводу, а Ма- 
русин ешелон - «вмився лапою, як поганий кіт», сама вона, 
отаманша, «опецькувата», «взірець похітливої жінки» тощо. 
Ї «червоний прапор» десь за сотню кілометрів б'ється із «золо- 
тим погоном». Що ж до гумористичного відтінку у змалюванні 
учасників повстання (Г. Майфет кваліфікував це як прийом 
«учуднення») ІЦ4, с. 185), то за тим, на нашу думку, криється лиш 
співчуття і прагнення підкреслити, як по-різному виявлялася 
громадянська сутність і які різні людські індивіди розкриваються 
у такі критичні й трагічні моменти, як пробуджувалося в людях 
високе, лицарське. 

Може, одна лише патетика була б і недоречною, зате крізь 
легкий гумор виразніше просвічує те світле, безкорисливе, що 
не спиняло людей і перед такою ціною, як життя. Адже повста- 
ли, повторюємо, звичайні мешканці Байгорода, не навчені вій- 
ськовій справі. «Одного з полковників ми знаємо -- того, що 
почав повстання,- пише Яновський.-- Настрочивши армію Кіха- 
ни на геройські вчинки, він перекинув свої бойові корпуси пра- 
воруч, трохи потіснивши іншого полковника, що з ним він має 
тепер бесіду. Третій полковник прислав сказати, що йому набрид- 

59



ло сидіти без ворога і він вирушає на поміч центральній колоні. 
Він передавав посланцеві, що з ним іде ціла тисяча війська, а по- 
тім, подумавши, додав іще одну. Два полковники сиділи на 
автомобілі, звіснвши ноги. Цей грузовик був трофеєм першого, 
коли він ще був звичайним громадянином...» |(6, с. 97|. Звісно ж, 
ніякої «армії», ніяких «корпусів», «тисяч» і «полковників»-- 
були групи озброєних громадян, що мали на меті звільнити від 
анархістів місто, в якому вже встановлювало свій порядок на- 
родовладдя, яке вже націоналізувало завод, фабрику, банки 
і записало те у фонд республіки. Уважне прочитання тексту дає 
змогу бачити, що саме через гумористичні штрихи постають реа- 
лії часу -їі картини безвладдя в місті, і грабунки магазинів 
з мануфактурою, і дорожнеча («Хазяйка, закутана хусткою, ніби 
в неї зуби вічно болять, відшукує свою ціну десь на небі в астро- 
номічній плутанині») |6б, с. 78| ї т. д., тобто постає конкретна 
обставин. 

Мудрою іронічністю, добрим співчутливим поглядом на «ді- 
тей, що вчилися ходити», проливали кров за революцію, за люд- 
ську гідність, манера оповіді Яновського близька і до віддалених 
у часі класичних зразків, близька до того ж Сервантеса -- саме 
інтонаційно, саме доброю іронічністю. 

Від 20-го розділу і до кінця повісті іронія відступає і все вн- 
разніше знову «озивається» мотив лицарства. Місце дії -- окопи 
перед Байгородом, час -- ніч і ранок перед вирішальною атакою. 
Повсталих мало. «Відчувати себе без підтримки, розчарувати- 
ся в людях, за яких приніс сюди голову, важко й боляче. Чим 
могла кінчитися баталія? Ранком люди побачать, що їх мало, 
жменя, з міста зміна не підходить, і розійдуться вони по домівках, 
невідомо для чого проливши кров. Знову Маруся повернеться 
в місто і плодитиме й виховуватиме бандитів, грабуватиме склепи, 
доки десь за сто верстов од міста битимуться зайшлий ворон та 
червоний прапор. Місто без влади--кожному ласий шматок, 
і хіба Байгород знову мусить ним зробитися?» |6, с. 110). Долю 
повстання вирішив вчинок Кіхани: раптово він підняв свою тран- 
шею в атаку, побіг першим. Цим врятував ще й чоловіка, котрий 
прибився вночі, повертаючись здалека. З нічної розмови Кіхана 
знав, що то чоловік його коханої-- Лізи. І хоч юнак «п'ять хви- 
лин тому не пошкодував би гранати» для того чоловіка, тепер 
він благородно рятує його. Знов -- лицарство! 

Два останніх, зовсім коротких розділи являють собою своєрід- 
ну післямову-реквієм: коли загиблому Кіхані відсалютували на 
сході сонця дві відбиті в анархістів гармати, в природі було тихо 
й лагідно. «Молодість летить наша, перед нею лежать обрії, а по- 
заду рідний Байгород висушує кров дітей, що вчилися ходити» 
(6, с. 113). Коротким спалахом зблиснуло у прикінцевих рядках 
лейтмотивне -- «Привітно махають руками вітряки» (6, с. 119|. 
«Вітряки» тут, безумовно, не просто деталь степового колориту, 
вони асоціативно вивершують лейтмотив, є кінцевою точкою 
ряду «лицарі», «спис», «лати», «вітряки». 

Мотив, таким чином, об'єднав матеріал, зцементував компо- 

60



зицію, він постійно рухав дію з аритмічним малюнком. Мотив 
«проступав» у багатоманітних інтонаціях, знайшов словесну ма- 
теріалізацію через асоціативні деталі -- стики формально-змістов- 
них сфер. У прозі раннього Яновського спостерігається виразне 
прагнення вирватися з традиційної оповіді, шукання розкутості 
аж до навмисного оголювання фабульного каркасу, аж до засто- 
сування своєрідних ремарок до авторської лабораторії. Манерою 
спілкуватися з читачем, грайливо-іронічним освітленням усіх 
«кадрів» він протиставляє себе -- навіть і викликом --і натура- 
лістичності (про це Яновський писав у статті «Я Вас тримаю за 
гудзика»), і надмірній патетичності, при цьому не втрачаючи 
реалістичної основи. 

У «виявах» мотиву, цього композиційного фактора, відчутно 
таку яскраву рису індивідуального стилю Яновського, як «роман- 
тична іронія» (це точне словосполучення застосували до манери 
Яновського критики 20-х років). У тих «виявах» особливо очевид- 
но, як іронія врівноважує патетичні ноти і глибинний ліризм. 
Письменника ніколи не зраджувало почуття міри, ніде не пору- 
шено в нього тієї мудрої пропорції, яку так тонко відчуває на- 
род, коли звеличує у фольклорі своїх героїв. Підносячи їх, гіпер- 
болізуючи, українська народна творчість завжди вміла вчасно 
зупинитися на грані патетики, щоби це не стало неприродним, 
знала межі і знала, коли докинути до патетики жарину не- 
дошкульного, доброго усміху. Народнопоетичні традиції живили 
творчість великих митців. Засвоєння їх давало явища глибоко 
оригінальні, свідченням чому є творчість Ю. Яновського. 

І. Веселовский А. Н. Собранне сочинений. СПб, 1913. Т. 2. Вип. 1. 2. Лер- 
монтовская знциклопедня. М., 1981. 3. Литературньй знциклопедический сло- 
варь. М., 1987. 4. Майфет Г. Природа новелі. Х., 1929. Зб. 2. 5. Русская 
литература ХІХ в. Вопросьь сюжета и композицин: ІЇ межвуз. сб. Горький, 
1975, 6. Яновський Ю. Твори: В 5 т. К., 1982-1983. 7. Яновський Ю. Байгород 
// ВАПЛІТЕ. 1927. М»е 3. 

Стаття надійшла до редколегії 22. 01. 88 

К. Є. ДУБ, доц., 
Дніпропетровський університет 

Про поетику роману Ю. Яновського 
«Чотири шаблі» 

Нелегко зараз віднайти в новелах, п'єсах, романах 
Ю. Яновського рядки, яких би не торкалося прискіпливе око 
вченого, критика, літературознавця. Романтично озорене, ритма- 
ми революції озвучене, безсмертне слово майстра суворого і ніж- 
ного,- його французькі літератори називали Гомером двадцято- 
го століття, письменником першого плану в сім'ї європейських 
літератур,- знайшло багатогранне дослідження в монографіях, 
дисертаціях, книгах і статтях О. Бабишкіна, М. Бажана, Я. Бе- 

б1



резницького, Л. Бондаренко, О. Гончара, В. Дроб'язка, П. Коно- 
ненка, О. Килимника, С. Плачинди, А. Тростянецького та бага- 
тьох ін. 

Бурхливий час вносить нові корективи, чіткіше розставляє 
акценти, велить з нових ідейно-естетичних позицій розглянути 
ті аспекти творчості Ю. Яновського, що стосуються джерел і ви- 
токів новаторських, концептуально важливих експериментів, які 
привели до «Вершників». 

Такими етапними новелістичними романами в творчій біогра- 
фії Ю. Яновського стали «Майстер корабля» і «Чотири шаблі». 
Без копіткої підготовчої роботи, затраченої на них, не було 6 
і «Вершників». Часом критика вдається до аналізу вершинного 
явища, відмежовує цей твір від попередніх романів, не висвіт- 
лює творчого зростання Ю. Яновського, що засвідчувало процес 
росту багатонаціональної радянської літератури. І як тут ще раз 
не згадати думку М. Горького про роман «Чотири шаблі». У листі 
до Л. Леонова великий письменник подав схвальне слово про 
роман Ю. Яновського: «В першій книзі «КрІасной| нови» мені 
сподобались «4 шаблі»; якщо вони написані молодою людиною, 
то з неї, вочевидь, буде толк» |2, с. 209|. 

Інерцію упередженого ставлення до «Чотирьох шабель» від- 
кинули М. Пархоменко та К. Волинський. Вони аргументовано 
зняли безпідставні звинувачення, висунуті проти Ю. Яновського, 
щодо ідеалізації партизанського анархізму, виступили проти то- 
го, щоб з художніх недоліків робити політичні висновки. 

На думку М. Пархоменка, в романі нема навмисних перекру- 
чень, а лише є недоліки в художньому розв'язанні теми, «вибра- 
ної молодим письменником, безмежно відданим справі революції, 
який щиро і глибоко вірив у перемагаючу і перетворюючу силу 
пролетаріату і його ідеології -- комунізму» |4, с. З161|. 

Ї ось через 53 роки після першого видання у п'ятитомнику 
Юрія Яновського знову побачив світ роман «Чотири шаблі», сво- 
го часу досить суворо розкритикований. Залучаючи досвід 
М. Пархоменка, К. Волинського, в своїй інтерпретації художньої 
своєрідності роману ми будемо виходити з такої тези С. Крижа- 
нівського: «Об'єктивна, принципова оцінка «Чотирьох шабель» 
лежить у площині не безоглядної реабілітації хиб і зривів рома- 
ну, а тверезого аналізу його достоїнств та вад» |9, с. 48|. 

Простежимо закономірні, ловчальні ідейно-творчі пошуки 
письменника в царині романістики, що відбивають якоюсь мірою 
процес становлення радянського багатонаціонального роману. 

Як письменник Ю. Яновський зростав стрімко і впевнено. 
Майстерність його вдосконалювалась одночасно з глибинним 
усвідомленням класових сил революції. Осмислюючи ще не під- 
няті пласти оновленого революцією життя, автор прагнув подни- 
витися на героїку громадянської війни «з високої поетичної 
конструкції», під новим політичним кутом зору. Це нове світо- 
бачення і світосприйняття своєрідно відгранюється в його поезії, 
постає в німбі незвичайної краси. Радянська країна асоціюється 
з тією красою, про яку мріяли віками трудящі. Ленінська ідея 

62



революції як творчої сили була втілена пізніше в образі залізної 
троянди. Романтика книги віршів «Прекрасна УТ» заземлюється, 
вщерть наповнюється соціальним змістом вплетених у текст ро- 
ману революційних пісень: 

Нація не вернеться 
назаді 

Десять літ у землю заросли, 
Ради, як могутній 

водоспад, 
гетьманські клейноди занесли. 
Бачу неоспівані 

моря. 
Бачу кораблі у далнні. 
Димарями, 

щоглами 
уряд 

наближаються крізь сонця німб |7, с. 121. 

Про своє прагнення дати синтез життя в сконденсованій фор- 
мі пісні і новели, яке було реалізоване у романі «Чотири шаблі», 
розповів Ю. Яновський у «Коментарях до книжок «Прекрасна 
УТ», «Кров землі», «Майстер корабля» та «Чотири шаблі». 

«Наш автор розділи роману називає піснями. Цим він дає 
зрозуміти побудову книги. ЇІ ми, видавець, прегарно добрали 
були мотиви вміщення отих семи початків віршованих. Ми бачи- 
ли провалля часу поміж пісень книги, ми фіксували доста думок 
і немало непоказаних подій, і кожен вірш на початку нової пісні 
допомагав нам перемкнути думку на розповідь дальшу. 

Розділи звуться в книзі піснями. Кожну пісню побудовано як 
окромішню річ. Пісні-хроніка найвищих пунктів задуму, хроніка 
героїзму виконання» (|7, с. 228|. 

Пісенне обрамлення сюжету «Чотирьох шабель» має на меті 
налаштувати читача на сприйняття героїчно-романтичного пафо- 
су книги. У самій пісні в символічних образах виражена основна 
ідея, яка й реалізується в новелі. Водночас перша пісня є про- 
логом (заспівом), остання -- епілогом (уславленням). Таке об- 
рамлення, за задумом автора, повинно було передати ще й про- 
цес становлення героїчного характеру у його діалектичній ди- 
наміці. 

«Кожна з семи пісень,- пише К. П. Фролова,-- має однакову 
композицію. Це невеличкі драми, де діє герой і хор, а разом всі 
сім пісень становлять один сюжет -- історію змужніння і перемо- 
ги борців» |(5, с. 1081. 

«Перша пісня» визначає характер дії, накреслює перспективу 
розвитку, ніби визначаючи часові й просторові рамки художньо- 
го твору, його ритм. За допомогою форми недоконаного часу 
письменник показує довготривалість процесу гартування револю- 
ційної хоробрості: 

Ми стаємо плечима до плечей. 
І світ відчинено, як двері! |(6, с. 164|. 

Герої ніби входять у прекрасний світ боротьби за перемогу 
революції, відчиняючи браму, де «синє море майорить музично», 

63



«на вітрі рухаються руки рей». «На обрії -- омана заозерій...», 
«чудесні дива ходять по морях, і манять нас і закликають ніж- 
но» |б, с. 164). 

Похід змальовується в дусі історичних пісень і народних дум, 
всі пісні мають речитативний характер, їх структура продовжує 
традиції народних дум. 

Сюжетні лінії семи пісень, їхню образну структуру, симоьолі- 
ку, романтичну образність, зміст кожної з них не можна зрозу- 
міти без новел. Ідея пісні найповніше втілюється в новелі. Сам 
зачин (пісня), її тональність створює ритм новели, розвиток 
і характер дії: ліричний, драматичний чи трагічний. Тому не 
можна відривати пісні від новел. Кожна з пісень є, отже, не ли- 
ше своєрідним обрамленням, а й сконденсованим виразом основ- 
ного змісту. 

Своєрідну функцію у пісенних обрамленнях виконує Голос та 
Хор. Голос ніби висуває завдання, накреслює план, подає пер- 
спективу боротьби, її напруженість і трудність. Хор -- стверджує, 
висловлює спроможність, рішучість, готовність перетворити ви- 
словлене в дійсність. Маємо: тезу -- ствердження -- виконання. 
Слова Хору -- це ніби рефрен, у ньому зливається голос лірич- 
ного «я» з голосом мільйонних «ми». Пісні, які перегукуються, 
виконують функцію психологічного нагнітання, розкривають пси- 
хологічний стан героїв від початку формування бійця і до най- 
вищого духовного змужніння. Цей процес зрушення людської 
свідомості, злиття «я» з «ми» викликаний соціальним переро- 
дженням людини. Такий шлях від анархічних дій до самоусві- 
домлення революційної дисципліни проходять всі герої «Чотирьох 
шабель». Але глибині виразу цього задуму завадила, на жаль, 
гонитва за романтичними ситуаціями. 

Створюючи нові романні форми, захоплюючись новаторськи- 
ми прийомами сюжетобудування, письменник на сторінках рома- 
ну намагався створити героїчні характери людей -- творців ре- 
волюції, показати складність боротьби, драматизм і трагізм 
нової епохи. Сюжетні колізії в «Чотирьох шаблях» підпорядко- 
вані цьому задуму - передати соціальні, психологічні зміни в 
характерах під впливом революційної дійсності, у зв'язку з ре- 
волюційними подіями і конфліктами. Втілюючи цей задум суто 
романтичними засобами, Ю. Яновський прагне утвердити героїку 
і романтику революції, створити. новий тип роману. Центральне 
місце в ньому належить героям громадянської війни. Галат, 
Остюк, Марченко, Шахай діють у винятково складних, драматич- 
них ситуаціях, спрямовуючи анархічні сили в русло залізної ре- 
волюційної дисципліни. Але в них самих чимало анархічних рис, 
і письменникові не вдалося повністю втілити задум. 

Події в романі зображені не в логічній послідовності, а в їх 
розвированому вигляді. Це породило новелістичну мозаїчність 
структури твору. В кожній з новел досліджується характер лю- 
дини у різноманітних зв'язках з конкретно-історичними процеса- 
ми. Принципи розкриття героїчних характерів зумовлювали і сю- 
жетні колізії, які допомагали з окремих картин «розвированого 

64



цілого» створити широкоформатне епічне полотно революційної 
дійсності. Визрівання революційних сил в селянських масах, про- 
будження їх свідомості в горнилі громадянської війни визначи- 
ли пафос твору, його емоціонально-патетичний тон, характер 
художніх пошуків, в результаті яких з'явилася своєрідна форма 
роману в новелах і піснях. 

Ідейно-творчі пошуки Ю. Яновського в жанрі роману (врахо- 
вуючи, що це був період становлення), формування радянської 
літератури були новаторськими. Радянський роман з'явився як 
форма відображення революційних процесів Жовтня. В ньому 
центральне місце належить зображенню формування нового ха- 
рактеру в умовах революційних перетворень,. Звідси й прагнення 
багатьох романістів знайти містку форму для змалювання гли- 
бинних соціальних процесів. У Яновського -- це форма нове- 
лістичного роману, де важливу функцію у розкритті психології 
героїв відіграє пісня і новела. У новелі конкретизується те, що 
виражено в пісні. Новела у «Чотирьох шаблях» ніби розділена 
введеними в неї позасюжетними елементами, які зв'язують її з 
іншими, побудованими за таким же принципом. 

Правомірно говорити, що в цьому специфічному жанрі маємо 
взаємодію новели, роману і створення якісно відмінної романної 
структури. Позасюжетні компоненти в такій тканині (сон, ма- 
рення, наплив, спогад, монолог, відступ тощо) виконують кон- 
структивну роль, зв'язуючи новели; вони самі є ніби новелами 
у новелі. 

У підсюжеті відбувається паралельне розкриття сил, які ста- 
ють причиною розвитку дії та змін у внутрішнім світі героя. Деякі 
новелістичні мотиви мають самостійне значення і продовжують 
окрему пригодницьку лінію. Подібна манера розповіді започат- 
кована в «Майстрі корабля». Пригодницькі сюжети заінтригову- 
вали читача. Введення в систему оповіді позасюжетних елементів 
розсуває рамки новели, створює можливість для стикування. 
з іншими частинами новели. Різні типи новел у «Чотирьох шаб- 
лях» сполучені між собою і створюють цілісне епічне полотно. 
Варіанти новел допомагали Ю. Яновському вибрати тип новели, 
який би найповніше розкрив тему. Наприклад, у «Майстрі кораб- 
ля» є новели з суцільною дією або такі, канва котрих перери- 
вається вставними напливами. У «Чотирьох шаблях» напливи, 
спогади виконують теж з'єднувальну функцію. Зв'язки між цими 
зведеними частинами різноманітні. Справу введення в дію або 
виключення певних частин у «Майстрі корабля» бере на себе 
автор. Приблизно такий же принцип використано і в «Чотирьох 
шаблях». Але напливи, марення, сни тощо вводяться автором 
вже не так прямолінійно. Розкриваючи внутрішній світ, психо- 
логію героїв, вони створюють підсюжет, є ланкою у фабульному 
ланцюзі і не порушують логічного характеру дії. Розкриваючи 
внутрішній світ героїв, автор використовує прийом перемикання 
планів. Це здійснюється за допомогою фраз: «Остюкові здало- 
ся», «Сниться чудний сон маршалові» тощо. Такого типу речен- 
ня - своєрідні містки-зачини до напливів, марень, спогадів, ви- 

5 2019 65



дінь тощо. Між ними, як між мотивами пісень і новелами, 
виникають складні асоціативні зчеплення. 

Як рефрен звучать в новелах слова: 

Червоного прапора красна зоря 
Обійде із нами далекі моря! 

Ці повторення створюють єдиний асоціативний ряд. Образ зорі 
в романі набирає символічного змісту, увиразнює ідею, є засобом 
романтизації: «Зоря замигтить несподівано, тоненьке, ледве по- 
мітне проміння звисне від неї вниз і як лавутиння, нестиметься 

на землю...» (|6б, с. 251|. У «Вершниках» зоря -- Альдебаран 
і світло зорі наберуть ще чіткішого ідейного звучання, стануть 
символами безсмертя героїв революції. 

У «Чотирьох шаблях» зустрічаємо чимало образів, картин, 
які потім у «Вершниках» наповняться новим змістом. Сама струк- 
тура роману, ритм, принцип стилістичного оформлення, зобра- 
ження батальних сцен, пейзажів дають підстави провести ана- 
логії з «Вершниками» і побачити зростання художньої майстер- 
ності письменника: «Степ наче позеленішав за ніч. Не по днях, 

а по годинах росла трава. Можна було взяти травинку в руку 
й почути, як в'ється вона й росте. До самого обрію лежав шлях, 

вибитий підковами. Коні мчали. 
Раптом брязкіт шабель, льот шапок і кінське іржання спо- 

вістили Шахаєву перемогу. Вихором вилетів на шпиль могили 
вершник і став там, як пам'ятник. Простягнута рука застигла, 
показуючи вперед, ніби бронза раптом потекла в її жилах» |6, 
с. 249|. 

Ю. Яновський застосовує також світлоефект, прийом освіт- 
лення як засіб героїзації: «Сонце вдарило його з полудневого 
неба стрілами, наче зупиняючи. І він зупинився» |6, с. 229), «Сон- 
це просвічувало крізь цей пил, і здавалося, що стоїть Остюк за 
чудесним кущем, що кущ узявся весняними бруньками й пухом 
і через те прозорий» |6б, с. 230|. Герої «Вершників» теж діють 
у німбі сонця, воно освітлює їх шлях у трагічні моменти бороть- 
би з ворогом. 

В художній тканині «Чотирьох шабель» своєрідну зображу- 
вальну роль виконує система тропів. Використовуючи зображу- 
вальні можливості тропів, Ю. Яновський проникає в психологію 
героїв, передає почуття і думки дійових осіб. «Кволі серцем 
і нервами метушилися по теплушках, як птахи. Коли б їхню 
предсмертну енергію можна було перетворити на крила, то, пев- 
но, все небо закрив би розпачливий шелест людських крил» |6, 
с. 257|. «Все робилося в такій страшній і нервовій тиші, що всім 
здавалося -- нічого на землі немає: ні міст, ні сіл, ні людських 
звичаїв, тільки вони самі зійшлися тут на герць, самі на весь 
світ - вони та їхній ворог...» |6, с. 2933|. 

Увесь роман складається з багатьох словесних рядів моноло- 
гічного типу, які допомагають рухові сюжету, надають зображу- 

ваному епічної широти, схвильованості, драматичної напруже- 
ності, сповнені пафосу. Таку ж функцію виконують у новелах 

66



обрамлення після кожного вставного епізоду. Часто одне обрам- 
лення-наплив закінчується і починається нове. З їх допомогою 
автор фіксує процес психологічного переродження під впливом 
революційної дійсності. Такі мікроновели входять у художню 
тканину як складові елементи. 

Дещо умовно можна говорити про концентричну будову «Чо- 
тирьох шабель». Якщо увесь твір прийняти за велике коло, то 
в ньому маємо безліч малих кіл. Наприклад, пісня (як своєрід- 
ний зачин) становить мале коло. Вона ж входить у більше ко- 
ло -- новелу і розпочинає його. Сім пісень вінчають сім розділів. 
Сім малих кіл, зливаючись зі стількома більшими, створюють 
єдине велике коло -- твір. Це складна замкнута новелістична 
структура. Така композиція роману і своєрідне використання 
в ньому новели і мікроновели його складової частини дає право 
визначити жанр «Чотирьох шабель» як новелістичний роман із 
специфічними жанровими особливостями. 

У новелістичній формі роману найяскравіше проявилась ху- 
дожня манера Ю. Яновського, своєрідність бачення і відтворення 
світу. Пошуки структури роману як активної форми щодо змісту 
були плідними, вони збагатили митця необхідним досвідом. 
У процесі невпинних пошуків визрівали класові і соціальні кри- 
терії художнього осмислення явищ життя; письменник виробляв 
свій стиль, поетику, принципи зображення. Все це з неповторною 
поетичною силою знайшло вираження у «Вершниках». «...Ко- 
жен, хто хоче з'ясувати для себе таємницю появи і переможної 
ходи «Вершників»,- писав О. Гончар,-- мусить знати їхню твор- 
чу передісторію, щоб побачити, з якими труднощами чесний ху- 
дожник крізь тумани блукань пробирався до істинного бачення 
найскладніших явищ життя» |І1, с. 123-124|. 

Безумовно, без «Чотирьох шабель» не було б і «Вершників». 
Їх ідейно єднає тема революції. Самі принципи романтичного 
піднесення героїчного характеру втілюються у «Вершниках» ще 
з більошою силою, набираючи глибокого соціального і філософ- 
ського звучання, епічної широти охоплення життєвих пластів. 
у сконденсованих новелістичних формах. Без врахування ідейно- 
творчих пошуків Ю. Яновського у попередніх романах не можна 
зрозуміти таланту письменника, що розкрився у «Вершниках», 
які стали неповторним явищем у багатонаціональній радянській 
літературі, збагатили українську художню прозу новаторським 
поетичним арсеналом. 

І. Гончар О. Майстер суворий і ніжний // Письменницькі роздуми. К., 
1980. 2. Горький А. М. Сочинення: В 30 т. М., 1955. Т. 30. 3. Крижанівський С, 
Про висвітлення літературного процесу 20-30-х років // Рад. літературознав- 
ство. 1974. Мо 1. 4. Пархоменко М. Еще о романтизме Юрия Яновского // Об- 
новленне традиций. М., 1970. 5. Фролова К. Розвиток образної свідомості в 
українській радянській ліриці, Дніпропетровськ, 1970. 6б. Яновський Ю. Тво- 
ри: У 5 т. К., 1983. Т. 2. 7. Яновський Ю. Твори: У 5 т. К., 1983. Т. 5. 

Стаття ноадійшла до редколегії 01. 02. 88. 

5 67



С. И. МИКУШ, асист., 
«Львівський університет 

Ремінісценції фольклорних жанрів 
у новелах В. Стефаника 

Проблеми «література і фольклор», «письменник і на- 
роднопостичне джерело» належать до центральних питань істо- 
рико-літературного процесу. 

Вивчення даної проблеми має велике значення для розуміння 
особливостей розвитку літературного процесу як дожовтневого, 
так і радянського періодів, для розкриття ідейно-естетичних 
концепцій народності, ідейності, самобутності культури, традицій 
і новаторства в художній творчості, художніх методів у літера- 
турі, способів акумуляції народнопоетичних жанрів і образів. 

«У своєму зверненні до фольклору,- твердить П. С. Виход- 
цев,-- література цілком закономірно зупинилась на таких круп- 
них, капітальних категоріях, як, наприклад, національний харак- 
тер сприйняття, категорії, які, виражаючи корінні особливості 
національного художнього мислення, передбачають широкі сфери 
застосування і, головне, дозволяють знайти найбільш природну 
і тому найбільш повну форму вираження» |(2,с. 191|. 

В українській літературі фольклор відіграв виняткову роль 
і в розумінні становлення її, і в розвитку естетичної думки, 
у поетизації художнього образу та філософського осмислення 
життя. Народна творчість -- «це народна історія, жива, яскрава, 
сповнена барв, істини, що розкриває все життя народу... В цьому 
плані пісня для Малоросії все: і поезія, й історія, ї батьківська 
могила. Хто не вник у них глибоко, той нічого не дізнається про 
минулий побут цієї квітучої частини Росії» |З3, с. 701|. 

У першій половині ХІХ ст. почалося активне спілкування лі- 
тератури з фольклором. Збирання, систематизація і видання на- 
родних перлин пов'язано з такими іменами фольклористів 
і літераторів, як І. Срезневський, Л. Боровиковський, М. Косто- 
маров, А. Метлинський, М. Максимович, О. Афанасьєв-Чужбин- 
ський, О. Маркович, В. Білозерський та ін. Зауважимо, що майже 
в усіх названих популяризаторів народної творчості захоплення 
фольклором переросло у вищу форму літературної діяльності -- 
олітературення фольклорних жанрів. Це явище значною мірою 
пов'язане з романтизмом, який «формувався у фарватері літера- 
турних пошуків доби, в умовах боротьби за соціальне визволення 
і національне самовизначення народу. Зберігаючи спільні, типо- 
логічні ознаки з романтизмом взагалі, він виражав тенденції 
соціального прогресу і національного відродження, змагання за 
розвиток літературної мови і культури інших народів, зокрема 
слов'янських. Детермінований закономірностями розвитку на- 
ціональної самосвідомості, він заклав основи самобутньої літе- 

ратури, розчистив дорогу народному письменству, вивів його на 
широкі простори світового мистецтва. Вершиною українського 
романтизму стала творчість Т. Шевченка» |6, с. 19). 

68



У прозі літературознавці визначають декілька етапів творчого 
засвоєння народної творчості. «Перша стадія,- пише І. О. Дени- 
сюк,-почалася творчістю Квітки-Основ'яненка і завершилась 
творчістю Ю. Федьковича. Це була стадія фольклорної стиліза- 
ції прози. Спочатку фольклор не лише орнаментував стиль, а й 
був джерелом сюжетів. Марко Вовчок та її наступники черпають. 
сюжети не з народної творчості, а з живого народного життя. 
Однак у способах творення характерів, психологічного аналізу, 
у мовному оформленні твору ще відчувається фольклорна, часто 
народнопісенна стилізація, ідеалізація позитивного героя, позбав- 
леного, як правило, людських недоліків» (4, с. З35|. 

Вже у творах Івана Франка нема спеціальних вкраплень 
етнографізму, чітко окреслених фольклорних згущень. Народно- 
поетичну творчість він використовує на вищих, ніж раніше, 
регістрах. В;дбувається перерозподіл не лише типажу, а й мовно- 
стилістичних прийомів. Продовжується процес перетворення на- 
родної поетики в поліфункціональні асоціативно-умовні образи 
в структурі твору. Цей рух знайшов свою найвищу концентрацію 
(рух від етнографізму до переплавлення його в художньому тво- 
рі) у новелах В. Стефаника, унікальному явищі української до- 
жовтневої літератури. 

У «покутського Бетховена» животворний дух народної пісні 
пронизує кожен його твір. Проте прямої фольклорної інкруста- 
ції, як, скажімо, у Марка Черемшини, майже нема. Натомість 
натрапляємо на народнопоетичні фрагменти, осколки, вкраплення 
і поетичні паралелізми й кліше, утворені на основі покутського 
діалекту. Це, зокрема, і знаки-натяки на фольклор, що викону- 
ють роль перемикача свідомості читача на хвилях народнопоетич- 
ної образності. Мова йде і про так звану настроєву функцію 
фольклору. Так, у новелі «Камінний хрест» поряд з цілим рядом 
художніх прийомів- -жестів, виступає, наприклад, образ старої 
скрипки: саме цей інструмент ототожнює Іван Дідух із трагічним 
станом своєї жінки. 

«А дивіть-ко си,-каже Дідух,-на ту стару скрипку, та 
пускати єї на гиндель?! Таже то дуплава верба, кини пальцем, 
та й сєде! Та гадаєте, що вона зайде на місце? От, перевернеси 
десь у окіп та й пси розтьигнут, а нас поженуть далі і подивити- 
си не дадуть!» |7, с. 67|. 

Чим керувався герой при виборі такого метафоричного пара- 
лелізму? Очевидно, далека мелодія пісні про той інструмент, що 
«плаче, сліз не має», виринає у відособленій свідомості Дідуха 
не випадково: нелегка доля дружини, повна невсипущої турботи 
про прийдешнє, так висушила цю селянку, що вона, ридаючи, 
справді подібна до старої скрипки. 

Новаторською у новелах В. Стефаника є й така знахідка, як 
символічна проекція фольклорного образу, що виражається у 
контексті фольклорним кліше, настроєвою нотою. Як правило, 
такий прийом залучає читача до якогось народнопоетичного 
акту. Так, мелодія пісні про молоді літа пронизує тугою не тіль- 
ки сцену прощання з односельчанами, але й є епіграфом до всієї 

69



новели: «Іван та Михайло так співали за молоді літа, що їх на 
кедровому мості здогониш, а вони вже не хотіли назад вернути- 
ся до них, навіть у гості» |7, с. 70). 

Треба зауважити, що тональність фольклорного образу у 
В. Стефаника плюральна. Новеліст майстерно вплітає у ткани- 
ну твору різноманітні фольклорні знаки: народнопоетичні обра- 
зи, символіку кольору, звуку музики і рельєфність рухових мо- 
ментів, які О. Л. Гаєвська називає фольклорними жестами ". 

У першій частині «Кленових листків» радісний акт народжен- 
ня у сім'ї дитини затьмарений народнопоетичним образом опу- 
щених крил - символом горя, фатальної невідворотності. Адже 
у багатодітній сім'ї ще одна дитина -- біда: «Вони (діти.-- С. М.) 
поспускали рукави, як стадо перепелиць, що спочивають, але все 
готові летіти» (|7, с. 137|. «Іван встав від стола, спинився посеред 
хати, спустив рукави так, як діти на печі, і почав до них бала- 
кати» |7, с. 137)|. Крім того, трагізм ситуації підсилюється 
скульптурною застиглістю кумів: «Кумн зате сиділи як вкопані, 
лише руками досягали хліб або порцію горілки, але й руки най- 
радше не рухались би, лише спочивали би зігнені в кулак на 
колінах. Нерадо вони брали хліб і порцію. Каганець блимав на 
припічку і потворив з кумів великі, чорняві тіні й кинув їх на 
стелю. Там вони поламалися на сволоках і також не рухались» 
ІХеси 197 

У третій і четвертій частинах, де мова йде про дітей, письмен- 
ник вводить білий колір - символ невинності, чистоти і ніжності: 
«Дріботів ногами по грубій верстві пороху і лишав за собою 
маленькі сліди, як білі квіти» |7, с. 142|. 
А вся новела обрамлена піснею про кленові листки -- симфо- 

нією тривоги матері за долю дітей. Так новеліст знаходить «свою 
велику мову», підносячи буденний факт до вселюдської пробле- 
ми «сина і матері». Це добре підмітив болгарський письменник 
і критик Петко Тодоров: «Без будь-якої навмисності,- пише 
критик,- без усіляких розумувань Стефаник уловлює і розкри- 
ває в найпримітивнішому, простому середовищі почуття і пере- 
живання свого європейського сучасника: не раз в його творах 
відкриваються у поетичному ясновидінні духовні проблеми на- 
шого часу. І хоча ці твори пройняті національним духом, їхня 
художня форма і вміння автора піднести найпростіші мотиви 
до загальнолюдської ваги й об'єктивності великою мірою нада- 
ють їм загальнолюдського значення, чого не змогли досягти не 
тільки російські народники,-вони розміняли своє поетичне 
натхнення на етнографічні дослідження і суперечки навколо по- 
літичної економії,-але й інші геніальні російські письменники, 
що впливали на Стефаника і яких ріднить з ним м'яке й співчут- 
ливе ставлення до будь-якої істоти, що має образ і подобу люд- 
ську» |І, с. 158|. 

" Див,: Гаєвська О. Л. Василь Стефаник. Поетика стилю // Індивідуальні 
стилі українських письменників ХІХ -початку ХХ ст. К., 1987, с. 284. 

70



Василь Стефаник -- майстер кольору. Справді, вже у перших 
новелах Стефаник вдається до послуг пензля: «Синя книжечка», 
«дзелений мох на хаті» у першій новелі, «червона хмара», «Від 
заходу било на них світло, як від червоного каменя», «Здавалося 
ім, що та голова, що тепер буяла у червонім світлі, то має впасти: 
з пліч...» у новелі «Виводили з села». Причому, вже тут новеліст 
не просто фіксує кольори, залучає до максимально експресивно- 
го зображення, а подає їх у дусі народнопоетичної естетики, вво- 
дить читача у певну тональність. 

А, скажімо, у новелі «Кленові листки» В. Стефаник прово- 
дить вже спектральний аналіз одного кольору -- білого. «Постіль 
застелена полотном». Не потрібно нагадувати «білим полот- 
ном» - воно завжди біле. Натяк на білий колір мигнув, як у 
кадрі, без претензій. Що хоче підкреслити новеліст? Чи не ствер- 

джує він торжество природи -- народилася дитина. Урочистий 
колір полотна несе на собі і знак біди, асоціюється з передчут- 
тям трагічного, яке раптово переходить у білий колір радості 
і ніжності: «лишав за собою маленькі сліди, як білі квіти», коли 
мова йде про Семенка. 

Велегранність письменника в опрацюванні мікроструктури 
фольклорного образу вражаюча. У цій же новелі білий колір 
стає кольором приреченості: чоловік породіллі вже не вірить у її 
видужання. Ні часу, ні грошей, щоб завезти до лікаря жінку, 
нема. Все покладено на ласку божу. За звичаєм, умираючому 
потрібно вкласти в руки свічку: тато каже це зробити шестиріч- 
ному хлопчикові: «Дєдя зсукали ще свічку та й казали, що якби- 
сте умирали, аби вам дати в руки і засвітити. Коли я не знаю 
коли давати?...» (|7, с. 143|. 

Дитяча безпосередність приголомшує маму. Вона «подивилася 
великими, блискучими очима на сина. Безодня смутку, увесь 
жаль і безсильний страх зійшлися разом в очах і разом сплоди- 
ли дві білі сльози. Вони викотилися на повіки і замерзли» (|7, 
с. 144)|. 

Одним з улюблених мистецьких прийомів Стефаника є вве- 
дення фольклорного кліше у контекст і обробка його скульптур- 
ним долотом до такого стану, що виникає підвищена умовність 
сприйняття конкретно-почуттєвих ознак фольклорних зразків 
пісні, голосінь, колядок, щедрівок, веснянок, обрядових пісень 

та ін. 
«Камінному хресті» психологічна ситуація відчаю нагні- 

тається до такого ступеня, що «якби горе людське загату розір- 
вало--такий був плач» (|7, с. 68|. У народних піснях символ 
Дунаю завжди є вісником якоїсь прикрої фатальності, тяжкого 
горя, біди: у Дунаї топить дівчина нешлюбну дитину, молода 
дружина посилає за Дунай на вірну смерть нелюбого чоловіка. 
«Далась мене, моя мати, за Дунай, за Дунай, тепер, моя мати, 
подумай, подумай»,- співається в коломийці. У «Камінному 
хресті»х плач є своєрідним катарсисом: гіркий плач прориває 
дунайську загату сумного розставання з рідною землею. 

У Стефаника ми знайдемо такий справді новаторський прийом, 

71



як контамінація українських народних дум, стилізованих спе- 
ціальним підбором слів (часто діалектних) під речитатив: 

«- Семенку, абни-с не дав Катрусю і Марійку, і Василька 
бити мачусі. Чуєш? Бо мачуха буде вас бити, від їди відганяти 

"і білих сорочок не давати» («Кленові листки»). Або: 
«Чуєш, Маріє, та й ти, Васильку, та й ти, Юрчику, тепер дєдя 

ме у рахунтових сорочках ходити та жидам води доносювати...» 
(«Синя книжечка»). 

Таке інтенсивне вживання інфінітивів характерне для дум. 
Ось, наприклад, уривок із думи «Бідна вдова і три сини»: 

Як стали сини жити-проживати, 
Стали в себе разні монети мати, 
Стали молодих княгинь до себе заручати, 
Стали бідну вдову з свого подвір'я зсилати: 

«Ой та же йди ти, 
Вдова старая, 
Куди-небудь проживати, 
Бо будуть до нас гості-панове заїжджати, 
Будуть пить-гуляти». 

Поіїменна назва теж запозичена з фольклору. Оце перелічу- 
вання звертань у Стефаника, як і у фольклорі, примушує читача 
акцентувати увагу на певних предметах. Наведений уривок із 
«Синьої книжечки» нагадує, приміром, думу «Хмельницький та 
Барабаш»: 

Тоді ж то король Радислав листи читає, 
Назад одсилає, 

У городі Черкаськім Барабаша гетьманом настановляє: 
«Будь ти, Барабаш, у городі Черкаськім гетьманом, 
А ти, Книше, у городі Білій Церкві полковничим. 
А ти, Хмельницький, у городі Чигирині хоть писарем військовим». 

В. Стефаник вплітає в тканину новели і такий вид народної 
творчості, як голосіння: 

«В хаті на лаві лежала його Катерина -- велика і груба, аж 
страшно. Федір тримав коло себе двоє дівчат: одинайцятилітню 
Настю і восьмилітню Марійку і все їх питався: 

-- Що мемо, доньки, без мами діяти? Котра з вас дєдеві обід 
зварить? 

А як жінку ложили в труну, то він заридав: 
- Беріть її полегоньки, бо в ній тіло дуже зболене. Ой Ка- 

теринко, я ще не встиг добре з тобов наговоритиси, а ти огніва- 
ласи та й пішла собі від мене. 

Він припав до небіжки і цілував її в лице. 
- Люди, люди, я до неї ніколи слова не заговорив, я за 

роботов за нею забув та й за бесіду. Прости мені, Катерино, 
приятелю мій добрий!» («Палій»). 

У новелі «Виводили з села» батько рекрута не витримує 
напруження і голосить: 

«- Синку,- питався тато,-а мені хто, небоже, кукурудзки 
вісапає? 

Хлопи заревіли. Тато впав головою на віз і трясся, як лист. 

12



- Гай, ходім. 
Мама не пускала. 
- Михайлику, та не йди-бо! Та заки ти обернешси, то поро- 

ги в хаті поскривлюютси, то вугли погниють. Мене не застанеш 
уже, і, відай, сам не прийдеші» |7, с. 16)|. 

«Винятковість самої форми мовної діяльності героїв,-- пише 
М. П. Кодак,-зумовлюється винятковістю обставин, у яких 
вона відбувається. Маємо на увазі відсутність прямого співроз- 
мовника, а часто -- навіть слухача, який був би зайнятий спе- 
ціально сприйманням слова героя. У «Синій книжечці» Антін 
не звертається до когось конкретно, а «рахує, аби село чуло, 
кому продав поле, кому город, кому хату». Батько, син якого, 
не витримавши цісарської муштри, повісився, плакав у вагоні 
і- «аби його ніхто не бачив, що плаче, то ховав голову у писа- 
ну «Тайстру» («Стратився»), виповідаючи своє горе в нестрим- 
ному монолозі» |5, с. 34|. Цілком слушні слова. Тільки не мо- 
жемо погодитися з автором у тому, що «так у Стефаника всюди». 
Адже знову таки, не можна не помітити у названих новелах сліду 
голосінь. Адже не до людей звертаються прибиті горем персона- 
жі, а самі до себе: 

«Тато припав на коліна у ногах Михайла та молився. Цілу- 
вав ноги в сина, бив головою у плиту. 
- Ой дитинко, ми тобі з мамов весіллє лагодили та музики 

наймали, а ти собі геть від нас пішов. 
Потім підніс трупа, обійняв за шию та й питався, як коли би 

радився: 
- Скажи ж мені, кілько служб найняти, кілько на бідні роз- 

дати, аби тобі бог гріха не писав?...» («Стратився»). 
Майстерно оперуючи фольклором, Стефаник створює у чита- 

ча відповідний настрій. Образ каменя, наприклад, у народній 
поезії -- це символ твердості, непіддатливості, відсутності життя. 
Коли мова заходить про твердість або черствість характеру, по- 
рівнюють з каменем. 

Коли треба підкреслити пропащу, безнадійну ситуацію, то 
кажуть, що скоріше камінь би заговорив, ніж це станеться. У но- 
велі «Синя книжечка» хата для Антона -- це жива істота, яка 
мала душу, характер, а також свій конкретний вняв у просторі. 
У ній народжувались діти, вона голубила, пригортала Антона. 
Все це було до того, поки не «пішло все коміть головою». І Ан- 
тін продав хату. Тепер вона для нього не жива, а камінна, хоч 
йому конче потрібно уявити, ніби вона ще за ним плаче -- була ж 
бо рідна: «Віхожу я надвір та й ні, таки обмарило. Дзелений 
мох на хаті, треба би її пошивати. Камінь,-аби камінь, та й 
розпук би си із жьилю!... Заплакала за мнов хата. Як дитина 
за мамов -- так заплакала. Обтер-єм полов вікна, аби за мнов 
не плакали, бо дурно, тай відступив-єм цалком» (7, с. 14|. 

Персоніфікація живої і неживої природи -- улюблений сти- 
лістичний прийом В. Стефаника, який так поширений у народній 
творчості. У «Синій книжечці» хата плаче, шепчуть стерні (нове- 
ла «Марія»), віконце ллє кров на хату («Злодій»). 

73



Рух природи у часі і просторі передається новелістом у кон- 
кретних предметних реаліях селянського побуту. Земля -- як. 
корито, в котрім весна її розчинила («Сини»). Хто розлучається 
із рідною стороною, тому здається, що земля плаче, як за орачем 
(«Виводнли з села»). Подібних прикладів можна наводити чи- 
мало. Але це вже матеріал для окремих досліджень. 

Закінчуючи, відзначимо, що у художній світ В. Стефаника 
органічно вплелися ремінісценції загальнолюдської і народної 
культури, з частин якої письменник творив «органну музику» 
болю і жалю за нестерпне становище галицького селянина. 

1. Василь Стефаник у критиці та спогадах, К., 1970. 2. Виходцев П. б. 
Русская советская поззня и народноє творчество. М., Л., 1963. 3. Гоголь Н. В. 
Собранне сочинений: В б т. М., 1959, Т. 6. 4. Денисюк !. О. До проблеми но- 
ваторства новелістики Івана Франка // Укр. літературознавство. Вип. 46. С. 35. 
5.Кодак М. П. Психологізм і постика творчості Василя Стефаника // Укр. мо- 
ва і літ. в шк. 1980. М» 9, 6. Комаринець Т. !. Ідейно-естетичні основи україн- 
ського романтизму. Львів, 1983. 7. Стефаник В. С. Повне зібрання творів: 
в пеавц к ядпеш В 

Стаття надійшла до редколегії 16. 01. 88 

Л. М. КЛІМКОВА, доц., 
«Львівський університет 

Збірник «Народнне песни Галицкой 
и Угорской Руси» Я. Ф. Головацького 
і його місце серед зібрань 
слов'янського фольклору ХІХ ст. 

У 1989 р. виповнюється 175 років із дня народження 
видатного галицького вченого, члена славнозвісного гуртка 
«Руська трійця» Якова Федоровича Головацького. Він відомий 
також як талановитий літератор, фольклорист, етнограф, славіст, 
історик літератури, бібліограф, публіцист. Я. Ф. Головацький 
зробив вагомий внесок у суспільне і культурне життя Галичини 
першої половини ХІХ ст. Справою всього життя Головацького 
став його збірник фольклору «Народнье песни Галицкой и Угор- 
ской Руси». Але спадщина його як вченого і суспільного діяча 
з належною повнотою ще не досліджена. 

Перші виступи Я. Ф. Головацького припадають на 30--40-ї ро- 
ки ХІХ ст., епоху так званого слов'янського Відродження, коли 
в слов'янських країнах розпочалася боротьба проти іноземного 
гноблення і становлення національної самосвідомості і культури. 

Головним завданням, до розв'язання якого прагнули передові 
діячі слов'янського Відродження, було створення монументаль- 
них збірок фольклору слов'янських народів, які б засвідчи- 
ли багатство їх традиційної культури, суспільного життя, право 
на незалежне існування. Епоха висунула когорту талановитих 
фольклористів. Це Вук Караджич -- видавець чотиритомної праці 

74 



«Народні сербські пісні», яка вийшла у світ з 1823 до 1833 рр. 
(2-ге видання -- 1841-1862 рр.), де були опубліковані не лише 
твори народної поезії, а й теоретичні статті. 

Широкий розмах збирацька і видавнича робота набула в Чехії., 
Одним з перших її натхненників став Йосип Добровський. Його 
видатні праці «Слов'янин» (1806--1808) ії «Слов'янка» (1814-- 
1815) містили відомості з історії, культури, народної поезії слов'ян, 
в тому числі зразки російського й українського фольклору. Піз- 
ніше з'являються збірки чеських та словацьких пісень, видані 
Шафариком, Колларом, Ганкою, Ербеном та іншими вченими. 

В Росії у 1820--1840 рр. розгорнулася збирацька діяльність 
Петра Васильовича Киреєвського. Він видав унікальне за кіль- 
кістю текстів і різнобічністю жанрів пісень зібрання російського 
фольклору. 

Польські діячі Казимир Бродзинський і Август Бельовський 
переклали польською мовою зразки слов'янського фольклору 
і надрукували збірку «Слов'янські народні пісні» у двох томах 
(1822--1827). 

Починає розвиватися збирання українського фольклору: ви- 
ходить у світ книга Н. А. Цертелєва «Опит збирання малоросій- 
ських пісень» (1819), «Малоросійські пісні», видані М. Макси- 
мовичем (1827), збірник І. Срезневського «Запорізька старина» 
(1833--1838) тощо. Під впливом ідей слов'янського Відродження 
ці процеси розвиваються в Галичині і на Закарпатті, де корінне 
населення -- «русини» (так називали себе у ХІХ ст. жителі те- 
перішньої Західної України, яка знаходилася тоді в складі 
Австрійської імперії) також зрозуміли необхідність захисту на- 
національних прав. Перші галицькі просвітителі -- Маркіян 
Шашкевич, Яків Головацький, Іван Вагилевич створили гурток 
передової молоді під назвою «Руська трійця». Серед важливих 
завдань, які висували члени гуртка, було вивчення народної пое- 
зії, видання народних пісень, що допомагало розкрити духовні 
багатства, творчі можливості пригнобленого народу, його істо- 
ричне споріднення з єдинокровними братами -- росіянами. У вті- 
ленні цих завдань у життя провідна роль належить видатному 
галицькому вченому і просвітителю Я. Ф. Головацькому (1814-- 
1І888), який підготував і видав фольклорний збірник «Народннье 
песни Галицкой и Угорской Руси». 

Діяльність членів «Руської трійці» привертала увагу багатьох 
дослідників, зокрема Ї. Я. Франка (14)|, М. С. Возняка (2)|, 
О. І. Білецького |11, І. І. Пільгука І9), О. Петраша (8), Т. В. По- 
ляніної |(11|, Т. І. Комаринця |5)|), М. И. Шалати (15) та ін. 
У 1987 р. у Києві видана колективна праця «Руська трійця» 
в історії суспільно-політичного руху і культури України» (13|. 
Однак праці Я. Ф. Головацького в галузі фольклористики і етно- 
графії з належною глибиною ще не досліджені. 

Зараз вже не викликає сумнівів заслуга Головацького у ви- 
данні чотиритомного зібрання «Народнье песни Галицкой и 
Угорской Руси», яке зробило надбанням науки безцінні скарби 
народної поезії. За словами дослідника О. А. Купчинського, 

15



«збірка знайшла широкий резонанс у загальнослов'янській науці. 
Її прирівнювали до кращих фольклорних зібрань світу» ЕІЗ. 
с. 206). Проте склад збірки, наукове значення зібраного мате- 
ріалу, цінність теоретичних поглядів Головацького на фольклор 
вивчені недостатньо. 

Ми намагаємося розкрити роль Головацького у вивченні 
українського фольклору Прикарпаття і Закарпаття, історію ви- 
дання збірника «Народнье песни Галицкой и Угорской Руси», 
його місце серед збірок слов'янського фольклору, своєрідність 
та прогресивність теоретичних поглядів вченого на фольклор, 
Доля збірки та її видання дуже складна. Хоч це зібрання 
створювалося переважно у 30--40-х роках ХІХ ст., як і всі ви- 
датні збірки народної поезії епохи слов'янського Відродження, 
проте у зв'язку з численними перешкодами австрійської цензури 
збірка Я. Ф. Головацького побачила світ лише у 60--70-х роках 
ХІХ ст. Але і Головацький, і Вагілевич повідомляли про свої пі- 
сенні матеріали Шафарика, Гануша, Ербена, Погодіна, Срезнев- 
ського, що давало можливість познайомити слов'янський світ 
з народною поезією Галичини. 

У виданні збірника Я. Ф. Головацькому допомагали одно- 
думці. Так, відомий російський славіст І. І. Срезневський, який 
під час перебування у Львові познайомився з вченим, запропо- 
нував йому передати збірку пісень для друку професору О. М, Бо- 
дянському. Налагодити листування Бодянського з Головацьким 
допомогли чеські вчені Павел Шафарик і Владислав Зап ЦІ16, 
с. 68). Це було тим паче важливо, що Головацький знаходився 
у 40-х роках під наглядом поліції як неблагонадійна особа. 

Наприкінці 1845 р. Головацький вислав свою збірку через 
Прагу Бодянському. Але кінець 40-х років, відзначений револю- 
ційними подіями у Західній Європі, викликав у Росії посилення 
реакції, жертвою якої став Бодянський. Тому друкування збірки 
Головацького професор зміг здійснити лише у 60-ті роки. 

Публікація збірника Головацького почалася з третьої книги 
«Чтений общества исторни и древностей Российских» за 1863 р. 
і продовжувалася до 1877 р. Протягом усіх цих років Голова- 
цький присилав для друку нові матеріали. Бодянський незадовго 
до своєї смерті ще встиг добитися, щоб «Общество историй й 
древностей Российских» прийняло рішення надрукувати за свій 
рахунок окреме видання збірника Головацького під назвою «На- 
роднье песни Галицкой и Угорской Руси». Воно вийшло у евіт 
1878 р. у трьох томах (третій том складається з двох книг) |4|. 

Так внаслідок дружнього співробітництва слов'янських діячів 
з'явився, хоч і з деяким запізненням, один з найвидатніших збір- 
ників слов'янського фольклору, який включив пісенні багатства 
західноукраїнських земель. 

Збірник «Народнье песни Галицкой и Угорской Руси» був 
справою всього життя Я. Ф. Головацького. Полум'яний патріот 
і невтомний вчений, він не тільки збирав і видавав рідний 
фольклор, а й пристрасно пропагував фольклорну роботу серед 
сучасників, залучав до збирання народної поезії якомога біль- 

76 



ше її прихильників. Завдання було розв'язане успішно. Про це 
свідчить список його кореспондентів, які представили вченому 
свої фольклорні записи для друкування, Так, у передмові до 
першого випуску пісень, що з'явився у третій книзі «Чтений об- 
шества историни и древностей Российских» за 1863 р., Бодянський 
повідомляв: опубліковані матеріали включають не тільки записи 
самого Головацького, а й твори, передані йому його друзями 
ин соратниками. 

Серед збирачів пісень передусім названий Маркіян Шашнке- 
кович, який записував пісні у Золочівському районі, потім йдуть 
імспа Івана Вагилевича, збирача пісень у Стрийському, Стані- 
славському, Чортківському і Золочівському районах, Івана Бі- 
линського (пісні з Бережанського району), Маркела Кульчицько- 
то (пісні зі Стрийського району), Івана Гушалевича (пісні 
боїїків зі Стрийського району), Григорія Ількевича (пісні з Ко- 
ломийського району), Олексія Торонського (пісні лемків з Сяно- 
цького, Ясельського і Сандоцького районів) та ін. Прислали пісні 
збирачі із Закарпаття, зокрема Олександр Духнович і Олександр 
Павлович, які знайшли пісні в околицях Пряшова. Проте до того 
чзасу, коли було завершено друкування збірника, Головацький 
став нові записи пісень і зумів включити їх у збірку. Тому 

в останньому томі окремого видання він вмістив «Сведения о со- 
бирателях народньх песен, не упомянутьх в предисловии, но 
лостававших онніе во время печатания». Тут названі Фелікс Сала- 
мон, Тит Бурачинський, Анатолій Краліцький та інші ентузіасти. 

Цей перелік дає можливість уявити, з якою наполегливістю 
Головацький залучав до роботи щодо збирання фольклору місце- 
ву інтелігенцію. Знаходячись далеко від Батьківщини, вчений 
продовжував жити її інтересами і служити рідному народові. 

Великі труднощі відчував Головацький при розподілі пісень 
під час їх видання. У перших томах він намагався дотримувати- 
ся жанрового принципу, виділивши такі розділи: думи, думки, 
обрядові пісні, коломийки тощо. Але пізніше, отримуючи нові 
записи, він починає групувати твори за місцевістю, де були про- 
ведені записи. Для полегшення орієнтації читача у надрукованих 
піснях Головацький в останньому томі помістив додаткові спис- 
ки -- «Систематическое оглавление песен в порядке, в каком сле- 
довало им бьіть» (тобто за жанрами) і «Азбучньй (тобто алфа- 
вітний.-./Л. К.) указатель по началу песен». 

Цінну частину окремого видання пісень становить велика 
вступна стаття Головацького «Карпатсекая Русь. Географически- 
статистическне и историко-зтнографические очерки Галичинь, 
сесверо-восточной Угрии и Буковиньі», де викладені теоретичні 
погляди вченого. Статті характерний гарячий патріотизм, ста- 
рання відтворити складну історію краю. Автор дав відомості про 
давнє заселення карпатських земель східнослов'янськими племе- 
нами, які, за його переконанням, є корінними жителями Карпат. 
Це був важливий для того періоду аргумент у боротьбі проти 
іноземних гнобителів. 

Для Головацького було безумовним і те, що народна поезія 

71



зберегла важливі свідчення про минуле народу, який вороги 
позбавили колишньої величі і свободи. 

У трудовому народі Головацький-фольклорист бачив носія 
і охоронця кращих національних традицій. Справедливо зазна- 
чаючи, що вищі класи швидко підпали під вплив чужої культу- 
ри, автор підкреслював: в умовах іноземного гноблення передусім 
трудовий народ зберігає справжнє національне обличчя. За його 
словами, тільки «один сільський народ зберіг свою народність, 
свою мову і свої давні легенди» |(7, т. 1, с. 629)|. 

З глибоким знанням матеріалу, здобутому ще під час числен- 
них «ходжень у народ», Головацький змальовує життя, побут, 
господарство гуцулів, бойків, лемків та інших груп населення. 
Саме тому, що вчений виходив з власних спостережень, його ха- 
рактеристики виразні і переконливі. Цю рису Я. Ф. Головацького- 
дослідника підкреслив академік М. С. Возняк: «Кожну мандрів- 
ку, кожну нагоду використовував Головацький, щоб побільшити 
свій збірник пісень. І не є ніякою самохвальбою слова Головаць- 
кого: я перейшов усю руську Галичину в різних напрямках 
вздовж і поперек збираючи пісні, приповідки тощо» |2, с. 781|. 

Дослідник особливу увагу приділяє описам трудової діяль- 
ності народу, яка багато в чому визначала побут, світогляд, 
поезію народу. Так, при характеристиці гуцулів автор зупиняєть- 
ся на зображенні їх укладу життя при весняному та літньому 
випасі худоби в горах (головним заняттям гуцулів було скотар- 
ство), дає зразки того, як поетично це життя оспівується самим 
народом. 

У народній пісні Головацький побачив відображення соціаль- 
них протиріч, не пройшовши повз таке складне явище, як поети- 
зація опришків -- народних месників. Поява опришків, повага 
до них трудящого люду свідчили, на думку вченого, про тягу 
народу до свободи, ненависть до гнобителів: «По тій-то причині 
в минулі часи вважалось молодецтвом «піти в опришки хоть на 
три неділі». І до цієї пори гуцули співають пісні про Добощука, 
Марусяка, Джемеджука та інших славетних опришків, прослав- 
ляючи їх богатирські подвиги» |7, т. 1, с. 7091. 

Якщо чимало слов'янських фольклористів вбачали у творах 
народної поезії передусім пам'ятки далекої давнини, то прогре- 
сивність поглядів Головацького на фольклор полягала в тому, 
що він помічав у народній поезії не лише спогади про минуле, 
а й живі відгуки на сучасність, вважав фольклор «здатним до 
-розвою» фактором культури. Безпосереднє спілкування з наро- 
дом дало йому можливість дійти висновку: у піснях народ вира- 
жає свої погляди і на сучасні події, створює нові твори, які від- 
повідають новим історичним обставинам. 

«Нерідко нові події,-зазначав Головацький,-- втілюються 
в оновлену поетичну форму, залишаючи в основних рисах коло- 
рит. За зразками давніх пісень складаються молодим поколінням 
нові пісні, які вражають нас своєрідністю картин, свіжістю самих 
природних барв» |7, т. 1, с. 724|. 

Цікавим моментом у поглядах Головацького-фольклориста 

78



є його увага до ролі обдарованої людини в розвитку народної 
поезії. Він підкреслював: «У кожному селі є люди обдаровані 
або поетичним настроєм, або щасливою пам'яттю, є свої співаки 
і співачки... на все село: вони й зберігають, підтримують і роз- 
повсюджують народну пісенність» (|7, т. 1, с. 724|. Однак це 
правильне спостереження не було ще перетворене у визначальний 
принцип збирацької роботи, тому в збірнику нема вказівок на 
те, від кого записані пісні, нема також і характеристик виконав- 
ців,ї- це стане обов'язковим у пізніших зібраннях фольклору. 
Їмена виконавців з'являються подекуди лише в останніх части- 
нах видання. 

Головацький розумів необхідність чіткої класифікації творів 
фольклору, пропонуючи, щоб основним принципом розподілу ма- 
теріалу було розміщення його за родами та жанрами. Про це 
він писав у статті «Распределенне и оглавление народньх песен 
Галицкой и Угорской Руси», надрукованій в останньому томі 
(7, т. 3, ч. 2|. Стаття повинна була пояснити деяку хаотичність 
у розміщенні матеріалу в збірнику. Ту нечіткість автор думав 
усунути в новому виданні, але здійснити це Головацькому вже 
не вдалося. 

Вивчення пісень, вважав учений, повинно починатися з обря- 
дової поезії, адже вона становить один з найстаровинніших роз- 
ділів народнопоетичної спадщини. У запланованому новому ви- 
данні цьому розділові Головацький думав відвести перше місце. 
У виданні 1878 р. обрядова поезія займає другий том і другу 
частину третього тому. Твори, які представлені в розділі обрядо- 
вої поезії, звернули на себе увагу сучасників Я. Ф. Головацько- 
го. Так, А. А. Потебня в рецензії на збірник «Народнье песни 
Галицкой и Угорской Руси» заявив: «все его отдельї в настоящее 
время незаменимьї, а отдел колядок и щедривок по количеству 
позтических мотивов и красоте образцов значительно превосхо- 
дит соответствующий отдел сборника г. Чубинекого» |(12, т. 97, 
додаток е 4, с. 981|. 

В обрядовій поезії Головацький вважає за необхідне виділити 
два великих розділи: обрядові пісні, які виконувались при гро- 
мадських святах і розвагах, тобто, за сучасною термінологією, 
«календарну обрядову поезію», і обрядові пісні, які виконували- 
ся при сімейних святах і розвагах, тобто «сімейну обрядову 
поезію». Обрядові пісні, включені у збірник, записані багатьма 
збирачами в різних районах, що дає можливість судити і про 
місцеві особливості пісень, їх варіанти. Записи часто супро- 
воджуються описом обрядів, тому представляють інтерес і для 
фольклориста, і для етнографа. 

У збірнику вміщені рідкісні тексти колядок з дуже давніми 
космогонічними мотивами, наприклад, колядки, в яких зберегло- 
ся давнє уявлення про виникнення світу. Сучасний дослідник 
українських колядок О. І. Дей відносить ці колядки до пам'яток 
глибокої давнини: «В них чітко проглядають сліди язичницької 
слов'янської космогонії. Символ світового дерева і птахів -- твор- 
ців світу є дуже старовинний» |8, с. 191|. 

79



Але найбільше у збірнику колядок-заклинань, в яких містить- 
ся побажання господарю і членам його сім'ї повного щастя, уда- 
чі в господарстві, щедрого врожаю. У цих текстах особливо 
відчутний зв'язок пісні з трудовою діяльністю людини, з мрією 
селянина про щасливе життя. 

Багато представлена в збірнику і весільна обрядова поезія. 
Сюди включені пісні з різних районів Галичини і Закарпаття, 
в тому числі весільні пісні, зібрані самим Головацьким у Стрий- 
ському районі |7, т. , ч. 2|, з вказівками, до якого етапу обряду 
належать ці пісні. Особливо детально описаний весільний обряд 
і супроводжуючі його пісні в списках, представлених Гнатом 
Галькою -- обрядові пісні в околицях Збруча, у селах Дубров- 
цях, Роштовцях і Сороках |7, т. 2|, Гнатом Торонським (весіль- 
ні пісні або ладкання, зібрані у лемків, горян Саноцького райо- 
ну |7, т. 3, ч. 2|, Олександром Митраком -- весільні пісні із За- 
карпаття |7, т. 3, ч. 2| та ін. 

Чільне місце у збірнику займають пісні, які Головацький 
назвав думами. Вони виникли на Україні, але внаслідок своєї 
популярності проникли і в Галичину. Це думи про Байду, Моро- 
зенка, Нечая, Хмельницького та інших улюблених у народі ге- 
роїв. Тексти пісень-дум були важливими й для видавця, адже 
вони свідчили про безперервний зв'язок між Україною і захопле- 
ними чужоземцями східнослов'янськими землями, високу оцінку 
народом героїчних і свободолюбивих мотивів у піснях. 

Серед так званих побутових дум вирізняються пісні, зазначе- 
ні як гайдамацькі, тобто твори, що прославляють подвиги 
«опришків», місцевих народних борців з поневолювачами. Так, 
у збірник ввійшли варіанти пісень про Довбуша, прославленого 
народного героя та ін. У цих різновидностях дум знайшла яскра- 
ве відображення любов народу до свободи, незламність і муж- 
ність за різних обставин. Так, у пісні про Штолюка, записаній 
У Криворівні, герой на запитання ворогів про його друзів: «Кіль- 
ко в тебе у Штолюка того товариства?» -з посмішкою ї гор- 
дістю відповів: «Кілько в лісі у дуборі букового листя...» |7, т. 8З, 
чо е:в0 , 

Так зібрання Головацького донесло до сучасного читача чи- 
сельні прекрасні зразки протестантського фольклору. 

Ті твори, які сам Головацький зазначив як «думи билевиє 
про події звичайних осіб», за сучасною термінологією стоять 
ближче всього до балад і також відрізняються великою худож- 
ньою досконалістю. Проблематика балад різноманітна, вона 
включає і соціальні, і сімейні драми, передає невлаштованість 
особистого життя людини в класовому суспільстві. Відомий 
дослідник балад П. В. Лінтур зазначає: «Пісні-балади займають 
у відомому збірнику Я. Головацького «Народні пісні Галицької 
ї Угорської Русі» домінуюче місце. В першому і третьому томах 
цього збІрника балади надруковані під назвою «Думи про події 
звичайних осіб». Але ї серед «Дум билевих, військових, рекрут- 
ських, господарських нерідко можна знайти баладні сюжети... 
Глибоким ідейним змістом і високою художньою формою відзна- 

80



чаються зокрема записи Павловича, талановитого поета Пря- 
шівщини, ідеолога закріпаченого селянства» |6, с. 5|. 

Безумовно, після обрядових пісень баладні пісні займають 
у збірнику Головацького важливе місце, 

Серед дум побутових цікаві пісні, пов'язані з різними видами 
трудової діяльності: чумацькі, господарські (з побуту землеро- 
бів), скотарські (з побуту пастухів). Вони також становлять 
значну частину опублікованого пісенного репертуару і відобра- 
жають всебічно народне життя. Серед них зустрічаються пісні 
з гострою викривальною тенденцією, наприклад, сатирична пісня 
про «добрих панів», тяижку панщину, про спроби протесту проти 
гноблення |7, т. 1, с. 201. 
До збірника включено також чимало думок -- власне лірич- 

них пісень про кохання, сімейні та побутові події. До них приля- 
гає багатий розділ коломийок, коротеньких танцювальних пісень 
ліричного характеру. Образно пояснюючи різницю між ліричною 
піснею і коломийкою, Головацький писав: «Коломийки і думки 
вельми подібні одно на одне, а по змісту свойому іноді майже 
одне і те ж. Коломийка -- це зерно окремо взяте, одинока польо- 
ва квітка або розприскане джерело води; думки ж -- це з'єднані 
в ланцюгу ланки, пучок зв'язаних квітів або зібрані краплі дже- 
рела» |7, т. 2, розділ 2, додаток, с. 6|. 

Ліричні пісні -- це дзеркало душі народної, за висловом ро- 
мантиків, яких у багатьох випадках наслідував Головацький. 
Вони доповнювали загальну уяву про красу народних почуттів, 
прагнень та ідеалів, про його поетичну обдарованість. 
Збірник пісень, підготовлений до друку І. Ф. Головацьким, 

займає гідне місце серед фундаментальних зібрань слов'янського 
фольклору, створених під впливом ідей слов'янського Відроджен- 
ня. Збірник -- цінний внесок Головацького в українську фолькло- 
ристику, важливе джерело для вивчення фольклору Галичини, 
Буковини і Закарпаття. Та багате зібрання пісенної творчості, 
видане ще в 1878 р., стало бібліографічною рідкістю, мало відо- 
ме широкому колу читачів і потребує перевидання з урахуван- 
ням сучасних наукових вимог. 

1.Білецький О. І. «Русалка Дністровая» // Русалка Дністровая (фотокопія 
з видання 1837 р.). К., 1972. 2. Возняк М. С. У столітті «Зорі» Маркіяна 
Шашкевича (1834--1934). Львів. 1935. Ч. 1. 3. Дей О. І. Величальні пісні укра- 
їнського народу // Колядки і щедрівки. Зимова обрядова поезія трудового 
народу. К., 1965. 4. Клілкова Л. М. Я. Ф. Головацький та О. М. Бодянський. 
До історії створення й опублікування збірника Я. Ф. Головацького «Народнне 
песни Галицкой н Угорской Руси» // Слов'ян. літературознавство і фолькло- 
ристика. К., 1971. Внп. 7. 5. Комаринець Т. І. Ідейно-естетичні основи україн- 
ського романтизму. Львів, 1983. 6. Лінтур П. В. Народні пісні-балади Закар- 
паття /? Народні пісні Закарпаття. Львів, 1966. 7. Народнье песни Галицкой 
н Угорской Руси, собраннье Я. Ф. Головацким: В 4 т. М., 1978. Т. 1-3. 8. Лет- 
раш О. «Руська трійця». Маркіян Шашкевич, Іван Вагилевич, Яків Голова- 
цький. К., 1972. 9. Пільгук 1!. !. Літературне відродження на Західній Україні 
// Письменники Західної України 30-50 років ХІХ ст., К., 1965. 10. Поляни- 
на Т. В. Я. Ф. Головацький -- пропагандист славянской культурь // Культура 
и общество в зпоху становлення наций. М., 1979. 11. Полянина Т. В., Клим- 
кова Л. Н. Некоторне проблемь славянского единства в трудах галицких 
просветителей ХІХ в. // Очерки по нсторин славянских литературнь»х связей. 

6 2019 81



«Львов, 1978. 12. Лотебня А. А. Отзьів о сборнике «Народнье песни Галицкой 
и Угорской Руси» // Записки Императорской Академин наук. СПб., 1887. Т. 37 
(Прилож. Ме 4). 13. «Руська трійця» в історії суспільно-політичного руху ї 
культури України. К., 1987. 14. Франко !. Я. Вибрані статті про народну твор- 
чість. К., 1955. Шалата М. ЙИ. Маркіян Шашкевич. Життя, творчість і громад- 
сько-культурна діяльність. К., 1969. 16. Ярема Я. Я. Українсько-чехословацькі 
літературні взаємини і початок літературного відродження галицької України 
(30-40 року ХІХ ст.). К., 1965. Вип. 1. 

Стаття надійшла до редколегії 16.01. 88 

О. 1І. ГУБАР, доц., 
Сімферопольський університет 

-Ї ми -- як прапор над віками 
(М. Подвойський і П. Тичина) 

Про роль і значення революціонера-ленінця М. І. Под- 
войського у житті і творчості талановитого співця «краси нового 
дня» уже сказало своє слово радянське літературознавство. Роз- 
робку цього питання започаткував академік АН УРСР Л. Новн- 
ченко у монографії «Поезія і революція» (1956, 1979), вперше 
ввівши до наукового обігу ряд нових важливих фактів біографії 
поета, зокрема тих, що відносяться до років його навчання 
у Чернігівській бурсі, коли М. І. Подвойський був його виховате- 
лем ії репетитором із загальноосвітніх дисциплін. Нові штрихи 
і доповнення в цьому плані зробив професор С. Шаховський 
у книзі «Павло Тичина. Життєпис поета і громадянина» (1968). 

Використовуючи архівні документи, чимало яких згодом 
увійшло до книги П. Тичини «Із щоденникових записів» (14)|, 
Л. Коваленко підкреслив, що під впливом М. І. Подвойського 
П. Тичина захоплювався музикою, живописом, літературою, 
театром -- «всім передовим» |9, с. 160|. Про значення М. Под- 
войського у формуванні світогляду поета знаходимо цінний ма- 
теріал у монографії Б. Корсунської (10), у працях О. Губаря 
1: 2; 35 4; 5; 6; 7)|. Ролі М. Подвойського у виробленні музичних 
інтересів П. Тичини торкається у своєму дослідженні В. Юді- 
на (|18). 

Мета нашої статті-показати нові грані у стосунках між 
Миколою Іллічем Подвойським і Павлом Григоровичем Тичиною 
на основі нових документів, які відшукано в хаті-музеї П. Тичи- 
ни в с. Піски, у Київському літературно-меморіальному музеї- 
квартирі П. Тичини, в Центральному державному архіві-музеї 
літератури і мистецтва УРСР, в музеї М. І. Подвойського у його 
рідному с. Кунашівці, а також в архіві родини Подвойських 
у Москві. Величезну допомогу надали авторові листи, спогади 
дочок М. І. Подвойського -- Ніни Миколаївни Подвойської- 
Свердлової та Ольги Миколаївни Подвойської. 

Тичинознавці, не маючи в руках документів про роль М. Под- 
войського в житті П. Тичини, досі змушені були обмежуватись 

82



фактами, які стосуються лиш одного року -- 1900--1901, коли 
Микола Ілліч був репетитором у групі хлопчиків-хористів Трої- 
цького та Єлецького монастирів Чернігова. Тепер же на основі 
архівних документів стало відомо, що спілкування М. Подвой- 
ського і П. Тичини тривало майже півстоліття--3 1900 по 
1948 р.- до останнього року життя Миколи Ілліча. Буквально 
за кілька днів до смерті Микола Ілліч розмовляв по телефону 
з Павлом Григоровичем. Н. М. Подвойська-Свердлова наголо- 
шує, що взаємини між її батьком і П. Тичиною були «сповнені 
високого духовного смислу». В одному з автобіографічних запи- 
сів ", що зберігається у Центральному державному архіві-музеї 
літератури і мистецтва УРСР (ф. 464, оп. 1), П. Тичина підкрес- 
лює, що М. І. Подвойський «в дитинстві моїм найбільший мав 
на мене вплив..., а також у 20--30-х рр.» У телеграмі до родини 
Подвойських-Свердлових перед новим 1958 роком він говорить 
про вплив Миколи Ілліча на його талант, який іще в роки дитин- 
ства був у «зародковому стані». 

розповідей Н. Подвойської-Свердлової стало відомо, що 
П. Тичина як поет був у центрі уваги родини М. Подвойського. 
Микола Ілліч багато розповідав про свого учня з любов'ю і по- 
шаною. Він високо цінував його талант, любив читати його вір- 
ші, стежив за розвитком його творчості. На думку Ніни Мико- 
лаївни, точкою відрахунку стосунків поета з їхньою родиною 
можна вважати 1927 р. Восени цього року Микола Ілліч знахо- 
дився на лікуванні у Кисловодську з донькою Лідою. Він часто 
зустрічався з Павлом Григоровичем. При цих зустрічах завжди 
була присутня Ліда. Якраз у той час (6 вересня 1927 р.) Микола 
Ілліч надіслав листа з Кисловодська дружині Ніні Августівні -- 
своїй безстрашній супутниці в революційній роботі, члену ленін- 
ської партії з 1902 р., яка була працівником Інституту марксиз- 
му-ленінізму при ЦК КПРС з часу його заснування. Він відгуку- 
вався про П. Тичину як про «великого українського поета», 
а також згадував про подаровану йому П. Тичиною книгу. Це 
була перша книга П. Тичини в перекладі російською мовою -- 
«Избраннье стихотворения. Авторизованнье переводь с укранн- 
ского (Под ред. Александра Гатова, Х., 1927. До книги увійшли 
переклади з трьох збірок поета - «Сонячні кларнети» (1918), 
«Плуг» (1920), «Вітер з України (1924). Книга відкривається 
двома статтями -- А. Гатова «Павло Тьічина» и А. Белецького 
«Творчество Павла Тьічинь». Всього 40 творів склали цю книгу, 
серед яких ті, які стали класикою радянської поезії,- «На 
майдані», «Як упав же він з коня», «Листи до поета», «Псалом 

залізу», «Вітер з України», «Ходить Фауст по Європі», «Перед 
пам'ятником Пушкіну в Одесі», «Харків», «Плач Ярославни», 
«Живем комуною», «Фуга» та ін. Вони не могли не схвилювати 
лолум'яного «солдата революції». Людина високої культури, ви- 
тонченого естетичного смаку, М. Подвойський ще в молодості 

ж Місце збереження листів, телеграм, книг з автографами подається 
у тексті нашої статті. 

6 83



- 

захоплювався музикою, поезією, живописом, театром і зумів дати 
правильну оцінку П. Тичини як «великого українського поета». 

У своїй діяльності М. Подвойський керувався одним важли- 
вим принципом -- «все повертати на комунізм». Йому якраз 
у цей час доводилося дуже багато займатися проблемами мисте- 
цтва і літератури. Треба гадати, що, зустрівшись з П. Тичиною, 
він намагався допомогти поетові в подальшій роботі, такій 
потрібній оновленню життя,. Микола Ілліч робить усе для того, 
щоб зустрічі з П. Тичиною були регулярними. Він сам їде до 
санаторію, де лікувався поет, пише йому листи. Ось один з них, 
що зберігається у Київському літературно-меморіальному музеї- 
квартирі П. Г. Тичини (Ло КВ 762 Р-223): 

«Милий Павлушо! 
Чекаю тебе в ці дні. Зайшов до тебе не дочекавшись. Будемо 

в ці дні говорити після восьми годин вечора. Буду щодня чекати 
тебе в санаторію, наверху. М. Подвойський. 3.І1Х.27. 11 годин 
І0 хвилин». 

З листа М. Подвойського до П. Тичини від 24--26 листопада 
1935 р. дізнаємось, про що говорили поет і його вчитель при 
зустрічах. У першій частині листа читаємо: 

«Дорогий Павлушо! 
Чекаю, що наші бесіди в Кисловодську під Ребровою балкою 

про Жовтневе повстання, про Червону гвардію, про Червону 
Армію, про громадянську війну і про вождя, організатора цієї 
історії, яка перевернула світ, воскреснуть у твоїх поемах. 

Дуже шкодую, що в мої приїзди до Харкова і в твої приїзди 
до Москви не побачились. 

За «Партію веде» кріпко дякую. Твій М. Подвойський. 
Які ідеї і мотиви займають зараз твою творчість? М. П. 

Москва, 24.ХІ.95; 12 годин. 
Будинок уряду, кв. 280.» 

М. Подвойський розпізнав у П. Тичині великий талант 
і намагався всіма силами сприяти його розвиткові шляхом слу- 
жіння «загальнопролетарській справі», прагнув скерувати творче 
натхнення поета в русло розробки важливої революційної тема- 
тики. Енергійні зусилля М. Подвойського дали практичні наслід- 
ки. Показово, що в подарованій П. Тичиною збірці «Партія веде» 
(1934) прозвучали усі ті мотиви, котрих торкався при бесіді 
М. Подвойський сім літ тому у Кисловодську. Наприклад, тема 
керівної ролі партії -- у віршах «Партія веде», «Пісня про Кіро- 
ва», тема В. І. Леніна -- у вірші «Ленін», тема Великого Жовт- 
ня-у вірші «І од царів і од вельмож» (вірш присвячений 
М. 1. Подвойському), тема Червоної Армії -- «Пісня Червоної 
Армії». Все це аж ніяк не можна назвати випадковістю. 

Уособленням прекрасного і величного виступає революція 
у повних захоплення образах: 

Ти ділиш світ на два руками: 
Ї ми - як прапор над віками. 

84



Чи не розповідями Миколи Ілліча Подвойського стимульова- 
на оця патетика, щире поетичне збудження поета подіями, що 
потрясли світ? За словами дочок, Микола Ілліч був прекрасним 
оповідачем, умів полонити співбесідника, був натурою бурхли- 
вою, артистичною, діяльною. У нього всі ідеї, задуми негайно 
перетворювалися в дію. Уособлення вулканічної енергії, «генера- 
тор ідей», фантастичних ініціатив -- це М. І. Подвойський. На 
зустрічах з П. Тичиною М. Подвойський виступав у всеозброєн- 
ні історичного знання, наснажений враженнями безпосереднього 
учасника подій. Уже тоді були опубліковані праці М. Подвой- 
ського з історії Великої Жовтневої соціалістичної революції -- 
«Комната Мо 85. Октябрь в Ленинграде», про В. І. Леніна -- 
«Ленин в Военно-революционном штабе (в дни Октября)», про 
Червону гвардію -- «Красная гвардня в Октябрьскне дни». У цих 
працях М. Подвойський виступив як один з перших істориків 
Жовтня, розкрив видатну роль В. І. Леніна в перемозі Жовтня 
і в захисті його священних завоювань. 

Час зустрічі М. Подвойського з П. Тичиною збігся з підготов- 
кою до десятиріччя Великого Жовтня, у проведенні якого брав 
найактивнішу участь Микола Ілліч. Донька М. І. Подвойського 
Ольга Миколаївна Подвойська, член партії більшовиків з 1929 р., 
кавалер ордена Жовтневої Революції, кандидат технічних наук, 
яка відповідає за архів батька, згадує, скільки енергії батько 
віддав створенню в 1927 р. чудової кінокартини «Октябрь», до 
роботи над якою були залучені сотні більшовиків Ленінграда -- 
учасників штурму Зимового. В момент грізного штурму палацу 
в картині знято і М. І. Подвойського. 

М. Подвойський, який завжди закликав «учитись найтоншому 
мистецтву оновлювати, розвивати життя», гострим зором підмі- 
чав новаторів у мистецтві. Особливо він захоплювався тими 
людьми, які шукали незвіданих ще шляхів творчості. Саме таку 
людину він побачив у П. Тичині. «Солдат революції» умів раді- 
ти чужому успіхові, підтримувати, надихати творців. У другій 
частині аналізованого листа від 24--26 листопада 1935 р. (лист 
зберігається в Київському літературно-меморіальному музеї- 
квартирі П. Тичини під Ле КВ 582 Р-7І) М. Подвойський, захоп- 
лений збіркою «Партія веде», пише поетові: «Ти піднявся на 
справжню висоту». Так видатний діяч ленінської партії дав прин- 
ципову оцінку громадсько-політичній і мистецькій зрілості митця. 
Водночас він заохочує поета до нових творчих звершень, закли- 
кає зробити все для того, щоб «усім, хто іще не сягнув висоти», 
стали зрозумілими прагнення партії: «Піднімати їх ти зараз мо- 
жеш своїм словом». Завершується лист повідомленням про го- 
товність допомагати поетові «воскрешати історію» -- події Вели- 
кої Жовтневої соціалістичної революції, роль в них партії, Лені- 
на, про які йшлося «на початку листа». Микола Ілліч обіцяє 
надсилати потрібний для цього матеріал. 

Микола Ілліч Подвойський любив безмежною любов'ю Лені- 
на. В серпні 1926 р. у листі до дружини він писав: «Мене ніхто 
і ніщо не зіб'є, тому що я учень Леніна. Леніна розумію, його 

85



шляхом іду, його методами намагаюся працювати» (з родинного 

архіву Подвойських). 
В особистих розмовах з митцями, у виступах перед діячами 

мистецтва з розповідями, яким був Ленін і як його треба малю- 
вати. Ці розповіді вражали, переконували. Показово, що якраз 
до нього звертався за порадами видатний художник, у творчості 

якого провідне місце посіла ленінська тема,-- Петро Васильо- 
вич Васильєв. Під впливом таких бесід П. Васильєв створив 

портрет-«М. І. Подвойський розповідає про В. І. Леніна. 
14.М1.47. Музей Леніна В. 1.» 

Про Леніна, як свідчать архівні документи, розповідав 

М. І. Подвойський і П. Г. Тичині. У одному із записів поета чи- 
таємо: «Про Леніна мені найбільше розповідав мій ще з дитин- 

ства учитель Микола Ілліч Подвойський» (Центральний держав- 

ний архів-музей літератури і мистецтва УРСР, ф. 464. спр. 3060). 
Ці розповіді лишили глибокий слід в душі поета. Нагадаємо 

щоденниковий запис, що відноситься до 1919 р., коли через ві- 

сімнадцять літ поет зустрівся з дорогим вчителем: «ПЛУГ». 
1919 р. Наркомвоєн М. Подвойський. Він про Леніна розказував 
мені». І далі: «Подвойський у Києві. (Через нього я так «близь- 
ко-близько Леніна відчуваю» (підкреслення наше.- 0. Г.) (14, 

с. 339, 376|. 
У записах П. Г. Тичини не випадково вказується збірка 

«Плуг» у зв'язку з зустріччю з М. І. Подвойським і його розпо- 

відями про В. І. Леніна. Зрозуміло, що збірка «Плуг» писалася 
ним якраз у цей час і що вона була стимульована міркуваннями 

про В. І. Леніна, про революцію, висловленими М. І. Подвой- 
ським, тим, що М. Подвойський дав поетові відчути Леніна 
«близько-близько», послужило сильним поштовхом у розробці 

ленінської теми. Уже в збірці «Вітер з України» (1924) було 
вміщено перший вірш П. Тичини лро Леніна -- «Ненависті моєї 

сило...», написаний після смерті вождя. З Леніним пов'язує поет 

і цикл «Живем комуною», також вміщений у збірці «Вітер 
з України»: «Живем комуною» -- там відчувається все (курсив 
П. Г. Тичини.-0. Г.) про Леніна,--тільки не сказано» |(14, 

с. 3391. 
М. І. Подвойський у своїх працях раз у раз повторяє думку 

про Леніна як воїстину народного вождя. Без сумніву, він її 
висловлював і в розмовах з П. Г. Тичиною. Ідея народності Ле- 
ніна пронизала класичний твір П. Тичини «Ленін». Одне ім'я 
вождя володіє такими потужними силами, які приводять у дію 

мільйони: 

ЛЕНІН! 
Одне тільки слово, 

а ми вже як буря: 
Готово! 

Напружим в один бік, направим в другий -- 
ІЇ крешем, і кришим, і крушим як стій, 

Відразу ж поет акцентував увагу на улюбленому образі 
В. І. Леніна -- образі бурі-революції. Саме в образі бурі Іллічу 

86



одкривалася велична поезія, горда окриленість і віра в могут- 
ність революційної сили народу. 

М. І. Подвойський був свідком того, як волею самої історії 
В. Ї1. Ленін став могутнім штурманом бурі, про яку згадував 
ще О. І. Герцен. М. Подвойський писав: «Над пролетаріатом 
пронісся «грізний, але живодайний вітер» і пролетаріат, і його 
партія нарешті підняті революційною бурею на гребінь револю- 
ції і проносяться по хвилях, хоча й не на цілком іще оснащеному 
кораблі, але з таким керманичем, який не тільки знає, куди йти, 
але знає і як дійти до мети швидше і не втрачаючи класової 
гідності, і що сутичка з буржуазією... недалека» (родинний архів 
Подвойських). 

В іншому місці М. І. Подвойський знову використовує ті ж 
образи: «Він (Ленін.-- О. Г.) стояв, як керманич корабля під час 
бурі, стояв спокійний, ясний, простий і величний, тому що знав 
і бачив, куди вести корабель» (родинний архів Подвойських). 

Не один раз в архівних документах згадується про задум 
П. Тичини написати поему про М. Подвойського. Поет намічав 
розробити лінію Ленін -- революція -- Подвойський. Для цього 
він зібрав силу-силенну матеріалів. Серед них не тільки доку- 
менти українською, російською мовами, а й французькою, іта- 
лійською, сербською. В особистому архіві П. Тичини знаходимо 
спогади М. Подвойського: «Ленін в 1917 р.», «Так було», «Това- 
риш Ніна», копії відкритих телеграм М. І. Подвойського до 
В. І. Леніна у справі замаху на Леніна. Ніна Миколаївна Под- 
войська-Свердлова надіслала П. Тичині стенограму виступу 
М. Подвойського перед скульпторами і художниками про розроб- 
ку у мистецтві ленінської теми. Про роботу М. Подвойського під 
безпосереднім керівництвом Леніна є дані в копії реєстраційного 
бланку члена ВКП (б) М. І. Подвойського для обміну партійних 
документів (1996 р.). 

Поет звернув увагу на розробку теми -- В. І. Ленін і М. І.Под- 
войський у поемі В. Маяковського «Хорошо». У Київському літе- 
ратурно-меморіальному музеї-квартирі П. Г. Тичини зберігається 
зібрання творів М. Маяковського в шести томах, видане «Моло- 
дой гвардией». У четвертому томі видання (1951) на с. 119 від- 
мічені рядки: 

А в Смольном, 
в думах 

о битвах и войске, 
Ильнч 

гримированньй 
мечет шажки, 

да перед картой 
Антонов с Подвойским 

втнкают 
в местах атак 

флажки. 

А на с. 127 цього ж тому у тексті поеми «Хорошо» читаємо: 
До рассвета 

осталось 
не больше аршина,- 

87



руки лучей 
с востока взломлень. 

Товарищ Подвойский 
сел в машнну, 

сказал устало: 
«Кончено... 

В Смольниьй». 

Кому не відомо, про яку історичну мить йдеться у цих віршо- 
ваних рядках і який зміст закладено у слові «кончено». «Конче- 
но»-це значить, що Тимчасовий уряд повалено, що влада 
перейшла в руки Рад. 

Про важливість для П. Тичини тих місць поеми В. Маяков- 
ського, де йдеться про М. Подвойського, свідчать не тільки за- 
кладки в книзі російського поета. П. Тичина зробив іще й 
запис у щоденнику: «Товарищ Подвойский сел в машину, 
сказал устало: «кончено... В Смольньй» і т. д. (Центральний 
державний архів-музей літератури і мистецтва УРСР, ф. 464, 
спр. Ло 3060). 

Тема--В. І. Ленін і М. Ї. Подвойський, якої торкнувся 
М. Маяковський у поемі «Хорошо», спонукала П. Тичину до 
вияснення особистих зв'язків, котрі, як він думав, могли скласти- 
ся між М. Подвойським і В. Маяковським. Він записує для себе: 
«Чи знав Маяковський М. Ілліча? Або ж навпаки: М (иникола) 
І(лліч) Маяковського. Поглянути в В. Катаняна» (Центральний 
державний архів-музей літератури і мистецтва УРСР, ф. 464, 
спр. Ле 3060). 

Скориставшись наміром поета як підказкою, ми шукаємо від- 
повіді у відомій праці В. Катаняна «Маяковский. Литературная 
хроника» (М., 1961). І знаходимо її. На с. 33 читаємо: 

«В Москву в одному вагоні з ним їхав один з учасників штур- 
му Зимового палацу М. І. Подвойський. І Маяковський запросив 
його в наше купе послухати кілька глав «ХОРОШО!» Подвой- 
ському дуже сподобалось. Він зробив тільки кілька зауважень 
і вніс поправку: голова не Реввійськради, а Реввійськкомітету, 
що Маяковський і виправив у рукописі. Але в першому виданні 
він не встиг це виправити, тому що в цей час книжка уже дру- 
кувалася. 

Факти про зв'язки М. Подвойського з В. І. Леніним привер- 
тають увагу П. Тичини і в інших історико-літературних працях, 
спогадах. Ось книга Джона Ріда «10 дней, которье потрясли 
мир» (М., 1957), яка зберігається в особистій бібліотеці П. Ти- 
чини в Київському літературно-меморіальному музеї-квартирі 
П. Г. Тичини. Читаючи книгу, поет переносився у самісінький 
вир подій, у штаб революції - в Смольний. Тут В. І. Ленін -- 
серце революції. П. Тичина не минає жодного епізоду, де появ- 
ляється вождь. М. Подвойський у безпосередніх, безперервних 
зв'язках з Леніним. Він виконує волю партії, її ЦК, діє під ке- 
рівництвом Ілліча. М. Подвойський -- один з найближчих сорат- 
ників Леніна. Поет робить помітки в книзі, де надруковані перші 
декрети радянської влади і під якими стоїть прізвище М. І. Под- 

88



войського поряд з прізвищем В. І. Леніна. На с. 314 вміщено 
«Декрет об уравнении в правах всех военнослужащих», у якому 
висувалося питання про повну демократизацію армії, про скасу- 
вання всіх чинів і звань, починаючи з єфрейторського і кінчаючи 
генеральським. Документ підписали -- Голова Ради Народних 
Комісарів В. Ульянов (Ленін), Народний Комісар військових 
і морських справах М. Криленко, Народний комісар військових 
справ М. Подвойський та ін. 

Прізвище М. Подвойського поет підкреслив простим олівцем, 
На с. 315 вміщено іще один важливий документ про перебу- 

дову в армії - «Декрет о вьіборном начале и об организацни 
власти в армии». Він відтворює наступний крок Радянського 
уряду по демократизації армії. Армія служить волі трудового 
народу, підкоряється виразникові цієї волі -- Раді Народних Ко- 
місарів. Вся повнота влади належить відповідним солдатським 
комітетам і радам у межах кожної військової частини і їх з'єд- 
нань. Цим документом вводилася виборність командного складу 
і посадових осіб. Декрет підписали ті ж члени уряду. 

ІЇ тут П. Тичина підкреслив прізвище М. Подвойського прос- 
тим олівцем. 

Читаючи книгу М. Подвойського «Год 1917» (М., 1958), 
І. Лейберова «Пламенньй солдат революцини (Н. Подвойский) » 
(М., 1962), книгу дружини Я. М. Свердлова К. Свердлової «Яков 
"Михайлович Свердлов» (М., 1957), П. Тичина робить помітки 
на полях, підкреслення різнокольоровими олівцями тих місць, де 
їдеться про роботу М. І. Подвойського на відповідальних постах 
в період підготовки та проведення Жовтневого революційного 
повстання на чолі з В. І. Леніним. 

Цінні й цікаві факти про зв'язок М. Подвойського з В. І. Ле- 
ніним знайшов П. Тичина у згаданій раніш стенограмі виступу 
М. Подвойського перед скульпторами і художниками: «Мені 
з Володимиром Іллічем, починаючи з 3.1М., а по-новому з 
16.1ІМ.1917 р., ї можливо, майже до дня його смерті доводилося 
зустрічатись по кілька разів на день, а часто й по кілька разів на 
.добу,- згадує Микола Ілліч.-- Якщо взяти жовтневі дні, то ми то- 
«ді дійсно вимірювали все добами» (Родинний архів Подвойських). 

П. Тичині були органічно близькими думки М. Подвойського 
про Леніна -- народного вождя, про необхідність митців відтво- 
рити це в художніх творах. М. Подвойський запитував: «Що 
в цьому образі, страшенно простому, треба знати художникові? 
Треба знати, що Володимир Ілліч тоді почував, як ніхто, що в 
ньому говорить голос народу і в цьому розумінні потрібно зро- 
бити портрет Ілліча, в якому б відображалась народність, яка 
відчувалася в ньому і-яку він виражав такими чіткими і ясними, 
майже командними словами, з такою внутрішньою переконли- 
вістю, що ця переконливість передається як послання. Це треба 
неодмінно мати на увазі» (Родинний архів Подвойських). 

Першою спробою П. Тичини розкрити лінію М. Подвойський -- 
Ленін є вірш «Щоб Україні твердо стать (Київ, 1919 року)», на- 
писаний 1957 р. Подвойський прибув від Леніна, «щоб Україні 

89



твердо стать», щоб її народ дістав змогу «рукою власною тво- 
рить» нове щасливе життя. Вірш -- це ліричний спогад поета про 
«вчителя з дитинства» Миколу Ілліча, який був йому «рідним 
батьком». 

Певною мірою уточнюють, доповнюють наші уявлення про 
взаємовідносини М. Подвойського і П. Тичини автографи на кни- 
гах. Внявлено кілька автографів П. Тичини на книгах, які він 
надіслав М. Подвойському та членам його родини. Спільним 
для них є підкреслення ролі М. Подвойського в його життєвій 
і мистецько-творчій діяльності як учителя і вихователя. У музеї 
М. І. Подвойського в його рідному с. Кунашівці зберігаються 
дві книги П. Тичини з дарчими написами М. Подвойському. 
Обидві вони надіслані Миколі Іллічу 29 червня 1948 р. Перша -- 
Павло Тичина «Избранноє» (М., 1946). Автограф поета росій- 
ською мовою: «Дорогому Николаю Йльичу Подвойскому от 
воспитанника его, автора оригиналов зтой книги в переводах. 
29.М1.48. Кнев». 

Друга -- Павло Тичина «Вибрані твори» (В З т. К., 1946. Т.1) 
з автографом: «Дорогому Николаю Ильичу Подвойскому -- мое- 
му учителю, воспитателю. Павло Тьчина. 29.М1.48. Кнев». 

Склалося так, що ці дві книги надіслані були поетом своєму 
«духовному батькові» рівно за місяць до смерті: 28 липня 1948 р. 
Миколи Ілліча не стало. 

У хаті-музеї П. Г. Тичини у с. Пісках три книги з автографа- 
ми поета--дітям М. Подвойського. У всіх них звучить зворуш- 
ливе слово поета про Миколу Ілліча, висловлюються важливі 
думки, які конкретизують суть впливу Подвойського на підлітка 
Павлуся Тичину, а також розуміння співцем «нового дня». 

Дуже цінну інформацію несе автограф на титульній сторінці 
книги - Павло Тичина «Вибрані твори» (В З т. К., 1957. Т. І), 
подарованій доньці Миколи Ілліча Ніні Миколаївні Подвойській- 
Свердловій: «Шановній і дорогій Ніні Миколаївні Подвойській 
від автора, який в свої дитячі роки вчився у Миколи Ілліча 
й правдивості і прямоти, і строгості і доброти, і чистоти душев- 
ної і твердості, й людяності. 31.Х.57». 

Який надійний матеріал, високі моральні цінності віддав Ми- 
кола Ілліч -- педагог, вихователь на закладку духовного фунда- 
менту майбутнього поета: правдивість, прямота, строгість, добро- 
та, чистота душевна, твердість, людяність. 

А ось іще одна книга, подарована П. Тичиною Н. М. Подвой- 
ській-Свердловій,- Павло Тичина, «Стихотворения» (М., 1957), 
з автографом: «Дорогой Нине Николаєвне на добрую память 
от ученика Николая ЙИльича Подвойского -- бесценного, замеча- 
тельного человека и великого революционера. Павло Тиьчина. 
19.Х11-57 г.». 

Велика любов, захоплення і ліричне тепло випромінює цей 
напис. Точні, влучні, виважені епітети знайшов ІІ. Тичина -- 
«бесценньій, замечательньій человек», «великий революционер». 

Такою ж задушевністю ії щирістю овіяний автограф на кни- 
зі- Павло Тичина «Ми свідомість людства» (К., 1957), подаро- 

90



ваній синові М. І. Подвойського Льву Миколайовичу Подвой- 
ському: «Прийміть від мене на спомин цю книжку, дорогий Лев 
Миколайович. У Вашій глибокій творчій натурі я ще раз побачив 
прекрасні риси високо талановитого Вашого батька, а мого 
улюбленого вчителя -- Миколи Ілліча Подвойського. П. Тичина. 
18.У-585». 

Іще один промовистий автограф П. Тичини, зроблений ним 
на першому томі УРЕ: «До бібліотеки колгоспу імені Миколи 
Ілліча Подвойського дарую 16 томів УРЕ -- Української Радян- 
ської Енциклопедії в день урочистого святкування 85-річчя від 
дня народження мого улюбленого вчителя. 16.11.65. Київ. Павло 
Тичина». 

Цей подарунок поета зберігається тепер у школі с. Куна- 
шівки. 

Зауважимо, що П. Тичина давав автографи російською і укра- 
їінською мовами. З листів до дітей М. Подвойського, з їхніх 
спогадів про Тичину дізнаємося про бажання поета допомогти 
їм оволодіти українською мовою. Згадує Н. М. Подвойська- 
Свердлова: «П. Тичина почав передплачувати для мене на власні 
кошти дуже багато української літератури, періодичних видань. 
Мене це дуже зворушувало. Він буквально засипав нас книжка- 
ми, журналами. Нам дуже подобалось читати сатирично-гумо- 
ристичний журнал «Перець». Згодом ми почали надсилати через 
земляцтво книжки, періодику в українські села, де в них була 
нагальна потреба» (родинний архів Подвойських). 

«Дерзновенне і сміливе новаторство» М. Подвойського-педа- 

гога П. Тичина вбачав, як уже відомо, в тому, що він учив своїх 
учнів «пісень проти царя» (7, с. 20)|. Але Микола Ілліч використо- 
вував у виховних цілях і народні пісні. Він знав «величезну кіль- 
кість українських пісень» |8, с. 18), вчив дітей не тільки україн- 
ських, а й білоруських народних пісень (13, с. 46)|. Які народні 
пісні перейняли діти від Миколи Ілліча? В архіві ІП1. Тичини про 
це документів не виявлено. Якоюсь мірою допомагають мате- 
ріали з родинного архіву Подвойських. Вони одкривають репер- 
туар улюблених пісень М. Подвойського, до якого входили ї на- 
родні пісні. Сестра Миколи Ілліча Феофанія Іллівна Матусевич- 
Подвойська у листі до брата Івана лисала: «Дома в нас інколи 
збирались великі молодіжні компанії. Йшли кататись на живо- 
писній річці Судості, і звичайно, зі співами. Виконувалися такі 
пісні, як «Вниз по матушке по Волге», «Вечерний звон», «За- 
свистали козаченьки», «Барвіночку зелененький», «Дубинушка», 
«Як умру, то поховайте» і багато інших. Або влаштовувалися 
в лісі пікніки, де «кашоваром» часто був Коля. Він на диво смач- 
но вмів готувати її, здобрювати дичиною» (родинний архів Под- 
войських). - 

Любов до української пісні передавав М. Подвойський своїм 

дітям. В одному з листів дочка Ольга Миколаївна Подвойська 
розповідає: «Батько навчив нас багатьох із своїх улюблених на- 
родних пісень, рідних українських -- бойових, жартівливих, лі- 
ричних: «Закувала та сива зозуля», «Реве та стогне Дніпр 

91



широкий», «Пішла мати на село», «Ой що ж то за шум учинився», 
«Ой у полі три криниченьки», «Ой у лузі та ще й при березі», 
«Дивлюсь я на небо», «Стоїть гора високая», «Засвистали коза- 
ченьки» і багатьох інших» (родинний архів Подвойських). 

Н. М. Подвойська-Свердлова, вказуючи на багатство натури 
батька, відмічає, що він був «відчайдушним гумористом», дуже 
любив співати в сім'ї жартівливі пісні «Ой лопнув обруч», «І твій 
батько, і мій батько були колись козаками» та ін. 

Лиш одну улюблену пісню, з тих, що назвали дочки М. Под- 
войського, називає і П. Тичина у щоденникових записах: «Він 
(М. І. Подвойський.--0. Г.) знав «Закувала та сива зозуля» 
(Центральний державний архів-музей літератури і мистецтва 
УРСР, ф. 464). 

«Цю класичну річ композитора Ніщинського Микола Ілліч,- 
згадує Н. М. Подвойська-Свердлова,- надзвичайно любив і 
часто співав у сімейному колі. Співав натхненно, захоплено. 
Артистично. Буквально перероджувався на очах. Спочатку він 
перевтілювався в невольника-страдника. Народним голосінням 
відлунювали слова про страждання козаків у турецькій неволі. 
Ї зовсім іншим поставав перед нами батько, коли відтворював 
те місце пісні, де йдуть слова -- «як зачули теє турецькі султани.., 
Кайдани кували, кували...». Його голос набував суворості, грізної 
потрясаючої сили. Можна уявити, яке незабутнє враження зали- 
шав Микола Ілліч виконанням твору Ніщинського у своїх «ду- 
ховних дітей», Павлуся Тичини, коли він мав чудовий голос. Ми 
слухали ж батька, коли його голос уже втратив свої можливості 
після катувань під час демонстрації у жовтні 1905 року в Ярос- 
лавлі, де він дістав сімнадцять ран в голову. І навіть за цих умов 
вражав нас своїм виконанням» (родинний архів Подвойських). 

«Ні наше, ні наступні покоління не зможуть розгадати таєм- 
ницю дару Павла Тичини,- наголошував Д. Павличко.- Цей 
дар належить до найвищих вимірів людського духу. Монастир- 
ський хлопчик, бурсак задзвонив у такі дзвони, що їх нині чує 
весь світ!». В тому, що голос Павла Тичини набув планетарного 
звучання, заслуга і ленінця, лицаря Жовтня Миколи Ілліча Под- 
войського. 

І. Губар О. Павло Тичина. Літературний портрет. К., 1958. 2. Губар О0. 
Павло Тичина. Літературний портрет. К., 1962. 3. Губар О. Павло Тичнина. 
Літературно-критичний нарис. К., 1981. 4. Губар О. Павло Тичина і театр // 
Укр. літературознавство, 1985. Вип, 45,. 5. Губарь А. Крепко благодарю // 
Университет. жизнь, 1986. 5 марта. 6б. Губар О. І ми--як прапор над віка- 
ми // Крим. правда. 1987. 30 трав., ЗІ трав. 7. Губар О. «Він рідним батьком 
був мені...» (М. Подвойський і П. Тичина) // Рад. літературозкавство. 1987. 
Ме 1. 8. Дрейден С. Солдат революцни // Музькальная жизнь, 1981. е 1. 
9. Коваленко Л/І. З народом, для народу // П. Тичина. Про літературу ї мисте- 
цтво. К., 1981. 10. Корсунська Б. Філософські мотиви у творчості Павла Ти- 
чини. К., 1977. 11. Новиченко Л. Поезія ії революція. К., 1979. 12. Тичина П. 
З минулого--в майбутнє. К., 1973. 13. Тичина П. Читаю, думаю, нотую. К., 
1974. 14. Тичина П. Із щоденникових записів. К., 1981. 15. Тичина Л. Подорож 
з капелою К. Г. Стеценка. К., 1982. 16. Тичина П. Зібрання творів: У 12 т. 
К., 1983-1986. Т. 1, 7. 17. Шаховський С. Павло Тичина. Життєпис поета і гро- 
мадянина. К., 1968. 18. Юдіна В. Музика в житті Павла Тичини. К., 1976. 

Стаття надійшла у редколегію 01, 03. 88 

92



В. Г. ЧУМАК, доц., 
Ужгородський університет 

Людина в історії, історія -- в людині 
(образ Хмельницького в романі 
П. Загребельного «Я, Богдан») . 

Як підкреслювалось на ювілейному пленумі правління 
Спілки письменників СРСР, зростає вплив радянської літератури 
і мистецтва на формування особи, ідейно-моральний розвиток 
підростаючих поколінь, виховання культури почуттів. Важливим 
інструментом громадянськості, радянського патріотизму, інтер- 
націоналізму є виховання історією. У літературі, мистецтві інтен- 
сивне відродження переживає історична тема. Вміння говорити 
про минуле серйозно, зважено, з позицій марсистсько-ленінського 
світогляду -- ось що приносить, як показує практика, успіх у цій 
справі. Ні переписувати історію, ні підчищати її не можна» |1, 
с 14|. 

Важливу функцію виховання у читача радянського патріо- 
тизму виконує сучасний історичний роман: він помножує життє- 
вий досвід народу, збагачує його історичний розум, допомагає 
передати нащадкам кращий трудовий, ратний, державний, мо- 
рально-етичний набуток попередніх поколінь, освітлює наші су- 
часні дороги, веде у майбутнє. Одним із таких творів є історичний 
роман П. Загребельного «Я, Богдан» (1983). Про історичну ро- 
маністику прозаїка сказано уже чимало такими відомими дослід- 
никами, як ЛІ. Новиченко, С. Шаховський, М. Жулинський, В. Фа- 
щенко, В. Дончик, М. Ільницький, Л. Федоровська та ін. Не 
оминуло більшість із них своєю увагою і нового твору романіста, 
високо його оцінивши. 

«Я, Богдан»--то продовження художнього осмислення в 
українській літературі особистості Хмельницького в історії Укра- 
їни, його місця у всесвітній історії, ролі для майбуття і нашої 
Країни Рад. Зрозуміло, що письменнику довелось уважно озна- 
йомитись із досвідом своїх найближчих попередників -- О. Кор- 
нійчука, Н. Рибака, П. Панча, Івана Ле. П. Загребельному, як 
завжди у таких випадках, довелось вивчити, прочитати, перегля- 
нути і чимало історичних досліджень, хроніку записів літописців- 
«самовидців». Роман, як і попередні історичні твори автора, має 
полемічний характер. Епіграф із Т. Шевченка «...Чия правда, 
чня кривда і чиї ми діти» є своєрідною ідеєю, а уривок із начерку 
М. Гоголя про те, як створити драму із української історії, вка- 
зує творчий шлях, котрим піде П. Загребельний. 

У розмові з болгарським літератором Г. Пенчевим, що відбу- 
лась у липні 1982 р., П. Загребельний повідомив, що працює над 
романом про Богдана Хмельницького. На запитання, чи буде це 
роман біографічний, історичний, романіст відповів: «Я визна- 
чив би його як історико-психологічний. Обрав для нього незвичну 
форму. Богдан наче живий, він розповідає про те, що було, оці- 
нює людей і події. Він дивиться на все із висоти нашого часу, 

93



" навіть прочитав усе написане про нього, бачив і пам'ятники собі. 
Розповідає, наприклад: моє кохання було отаке, а романісти 
зображують його інакше. І навіть наводить цитати з тих романів. 
Такий спосіб писання дуже складний. Треба і мову стилізувати 
під епоху, і психологію, та й зв'язок з нашим часом не втратити. 
Адже це головне» |(9)|. 

То як упорався з цим завданням письменник? 
Він обирає незвичайну, здавалось би, для роману монологіч- 

ну форму «сповіді» Богдана Хмельницького «у славі». Розпочи- 
нається сповідь героя напередодні смерті, коли він у думах огля- 
дає перейдене житейське поле, а далі, що особливо дивно, дає 
собі оцінки й протягом наступних віків: що про нього скажуть, 
напишуть, як судитимуть про дійсне й вимислене, який резонанс 
викличуть у світі його діла і його ім'я в майбутньому. Така не- 
звична композиція твору, його задум -- власна оцінка своїх дій... 
після смерті, полеміка з недругами -- насторожує і дивує: адже 
тут наявні елементи своєрідної історичної фантастики, тих 
художніх прийомів, якими, скажімо, майстерно користувався 
О. Довженко у своїх кіноповістях (котрі, може, закорінені ще 
в народній демонології). Але хіба письменник не має права на 
творчий пошук, який обіцяє авторові шлях до мети: показати 
нерозривний зв'язок часів, пряму залежність сучасного і майбут- 
нього від минувшини. До речі, обрана романістом художня фор- 
ма повіствування нікого із критиків, що писали про твір, не 
шокувала, а навпаки, знаходила підтримку, повне розуміння 
і навіть певні аналогії. Так, в одному з розділів книги В. Дончи- 
ка про П. Загребельного «Істина -- особистість», побудованому 
у вигляді діалога автора із критиком М. Слабошпицьким, остан- 
ній, говорячи про дві концепції історичного роману болгарського 
дослідника Бояна Нічева, підкреслює: «Для другого підходу ха- 
рактерне вільніше поводження з матеріалом, подеколи навіть 
гіпотетична його інтерпретація, відхід од канонів «класичного» 
історичного роману навіть у сюжетних прийомах. Скажімо, в ро- 
мані чеських письменників Йозефа Томана і Мирослави Томано- 
вої «Сократ» історичний герой приходить до автора в кімнату, 
читає ії коментує те, що він про нього пише. Як тут не згадатн 
Богдана Хмельницького П. Загребельного, який прочитав усі тво- 
ри, йпому присвячені, бачив навіть пам'ятники собі, полемізує 
з оцінками істориків його діяльності! В оповіданні німецької 
письменниці Анни Зегерс «Зустріч у дорозі», вийшовши зі своїх 
часів і соціальних середовищ, в одному празькому кафе зустрі- 
лись Гоголь і Кафка (|2, с. 167|. Далі подаються приклади тако- 
го ж «вільного поводження» з персонажами у романі Л. Мештер- 
захі «Загадка Прометея», Ф. Фюмана у повісті «Прометей. Битва 
титанів», у романах Ч. Аміреджібі, О. Чіладзе та ін. П. Загре- 
бельний іде в руслі нових художніх пошуків для глибшого вті- 
лення творчого задуму, як це він робив ії в попередніх своїх рома- 
нах -- «Диво, «Первоміст», «Левине серце» та ін. 

Монологічна форма «сповіді» допомогла прозаїку глибше 
розкрити психологічну і філософську сутність образу Хмельниць- 

94



кого, «пропустити» історію народу крізь особистість героя, по- 
новому висвітлити діалектичні зв'язки історія--видатний Її 
діяч. У попередніх історичних романах українських радянських 
письменників у реалістично-об'єктивізованій манері оповіді про 
діяльність Хмельницького йшла мова про певний відрізок часу 
(під час козацько-селянських визвольних війн -- у О. Корнійчу- 
ка і П. Панча; напередодні і під час возз'єднання України з Ро- 
сіїю ї в останні роки гетьманування Богдана--у Н. Рибака; 
фрагментарно --від малих літ до керівництва молодою держа- 
вою -- в Івана Ле). 
Якщо попередники П. Загребельного здебільшого змальову- 

вали Хмельницького в діях, у «ділі», то автор нового роману 
показує гетьмана найчастіше у підготовці до цих дій або після 
їх звершення - у розмовах, планах, перспективі. Хмельницький 
П. Загребельного передусім людина гострого, глибокого розуму. 
Розум -- домінанта образу героя. У Богдана глибоко розвинуте 
також почуття справедливості, людяності, гідності -- спочатку 
власної, а потім -- і всього народу. 

Зрозуміло, що складно протягом цілого роману відтворити 
постать гетьмана тільки з допомогою внутрішнього монолога чи, 
як відзначили критики, шляхом «потоку свідомості» (11, с. 188)|. 
Одночасно наділяючи свого героя знанням того, що відбулося 
уже після смерті Богдана Хмельницького, того, що може автор 

знати, але не міг знати герой, як пише М. Ільницький, передаючи 
авторські функції гетьману, вкладаючи в його уста власні думки, 
романіст руйнує демаркаційну лінію між історією і сучасністю, 
малює минуле наче зсередини, оголює приховані пружини подій 
і фактів, посилює людський фактор історії, прагне націлити чи- 
тача на сприйняття подій минулого із висоти сучасного розумін- 
ня історії, передає Богданові власні знання, наче розчиняється 
в героєві. «Художній принцип, покладений автором в основу 
твору,- продовжує М. Ільницький,-- випливає з вищої мети авто- 
ра: показати свого героя як втілення сутності народу з початком 
його самоусвідомлення. В серці Богдана «вмістилася вся Украї- 
на». В ньому вмістилася також вся її історія як до, так і після 
Богдана Хмельницького, і від імені цієї історії ведеться мова 
в романі «Я, Богдан» |7, с. 114] 

До речі, прагнення тісно пов'язати минуле в нерозривний лан- 
цюг із сучасністю і майбутнім помітно уже в першому історич- 
ному романі прозаїка -- «Диво». Здійснено це з допомогою трьох 
часових площин у композиції твору. У романі «Я, Богдан» -- 
шляхом злиття авторського «я» з особою гетьмана, наданням 
йому права судити людину й історію, світ, пропущені крізь неї 
«з погляду вічності», незгасної пам'яті, що завжди живе з люд- 
ством, концентруючись, синтезуючись. Так постає ще одна риса 
характеру героя -- вічної пам'яті історії, її повчального досвіду 
й уроку прийдешнім поколінням. «Людина без пам'яті,-- наголо- 
шував П. Загребельний,- перекотиполе на бурхливих вітрах 
часу, ледь помітна пір'їнка на протягах історії. Що глибша лю- 
дина, то глибша її пам'ять |4, с. 11|. Тут, у романі «Я, Богдан», 

95



звучить та ж тенденція, що й, скажімо, у «Циклоні» О. Гончара, 
де кінорежисер Богдан Колосовський, роздумуючи про морально- 
духовні цінності сучасника, прагне засобами кіно показати йому 
правдиву картину Вітчизняної війни, повернути молоді сувору, 
величну і трагічну пам'ять тієї епохи як урок для сьогодення 
і досвід -- для майбутнього. 

Кожен із митців слова, що пише про визвольну війну Хмель- 
ницького, не може обійти питання про мотиви виступу Богдана 
проти польської шляхти. Письменники й історики дожовтневого 
періоду (М. Старицький, Г. Хоткевич, А. Чайковський, М. Косто- 
маров) подавали справу так, ніби гетьман вступив у боротьбу 
за свої особисті образи. Та вже П. Панч у романі «Гомоніла 
Україна» відмовився від цієї антиісторичної тези. Чи ж міг на- 
род виступити на захист ображеного шляхтою Богдана, підня- 
тись на визвольну боротьбу за його особисті кривди? Зрозуміло, 
що причини тут були глибші, класові: гніт трудящих України 
польською шляхтою дійшов до апогею. Потрібна була лише 
іскра, щоб спалахнуло всенародне повстання. Ось чому П. Панч 
так мало приділяє уваги особистим конфліктам Хмельницького 
із шляхтичем Чаплинським, переносячи їх у класову, стратегічну 
площину (10, с. 243--244|. 

Дещо по-іншому розв'язує цю проблему про злочини шляхти, 
ставлення Чаплинського до Богдана П. Загребельний: вороги 
переслідують Хмеля за його сміливі плани. Розповідаючи про 
поїздку Богдана зі скаргою до короля, прозаїк підкреслює: у 
Варшаву пробився не просто козак, «а чоловік, за яким стояв 
народ цілий, і привіз той чоловік не лише образу свою власну, 
а обурення свого народу» |5,с. 13|. 

Усі відносини козаків, Хмельницького з польською шляхтою, 
королем, їх образи інтерпретуються в дусі сучасних наукових 
досліджень, зокрема праці В. О. Голобуцького «Запорожекое 
казачество» (1957). Форма «сповіді» Богдана дає змогу письмен- 
никові передати роздуми гетьмана про попередні взаємини Украї- 
ни з Литвою, Польщею, виступи селян і козаків проти панів, 
згадати образливу книгу Г. Сенкевича «Огнем і мечем», де в кри- 
вому дзеркалі показано визвольну війну українського народу, 
заглибитись у далекі віки Київської Русі. Такий широкий погляд 
на історію доступний, можна зробити висновок, тільки людині 
вченій, ерудованій, людині-патріоту, політику, філософу: «Віки 
цілі минали, а народові моєму відмовляли в праві на розум 
і мудрість, бо мав годувати світ не розумом, а хлібом. Кого лиш 
не годував народ мій? І греків, і персів, і римлян, і орду, і литов- 
ських панів, ії шляхту ненажерливу. Цілі цивілізації вигодувані 
хлібом з наших степів, а нам тицяли під ніс святе письмо...» 

(, с. 95). У цих роздумах Богдана про долю рідного краю і на- 
роду почуття гідності й образи за вітчизну, глибоке розуміння 
ролі і місця України у світі., 

П. Загребельний ще не раз скаже про вченість гетьмана, його 
високу культуру: знає сім іноземних мов, часто цитує напам'ять 
українських письменників-полемістів, постійно має при собі кни- 

96



ГУ.ГІлатона «Республіка», твори Арістотеля, власноручно пише 
універсали до народу, веде змістовні розмови на найрізноманіт- 
ніші теми зі своїм духовним двійником генеральним писарем 
Самійлом, по-своєму високо оцінює і розуміє роль в українській 
культурі київського митрополита Могили та ін. Цим образ геть- 
мана також вигідно виокремлюється з-поміж створених поперед- 
никами І1. Загребельного, котрі більше уваги приділяли воєнній, 
дипломатичній, політичній діяльності Хмельницького. Не поли- 
шаючи і цих питань, прозаїк їх розв'язує по-своєму. У романі 
значно менше, ніж в інших творах на цю тему, описів битв, зате 
частіше йдеться у роздумах гетьмана про значення цих перемог, 
мовиться про той резонанс, який вони викликають серед народу, 
у світі -- Московії, Польщі, в Криму, Туречинні, навіть у Франції. 

Новаторськи малюється тема дружби народів через постать 
Хмельницького. Якщо Н. Рибак, П. Панч, Іван Ле відтворювали 
ії шляхом зображення окремих представників трудящих різних 
націй, то Загребельний прагне, скажімо, показати співчутливе 
ставлення гетьмана до простих польських воїнів за їх хоробрість 
і мужність (бої під Жовтими Водами). Ніби відповідаючи тим 
буржуазним історикам і політикам, які звинувачували Хмеля 
у повільності, нерішучості в боротьбі зі шляхтою, «жалості» до 
короля, Богдан у суперечці з полковником Чарнотою каже: 
«В своїй малості замахуєшся на те, що існує віки цілі без тебе 
її так само існуватиме ще тисячі літ. Польща не може загинути... 
Поляки -- великий, мужній і мудрий народ. Для поляків іноді 
щось можна зробити, з поляками ж -- ніколи» |5, с. 328--329|. 

Багато уваги приділяє гетьман взаєминам із Росією. Головне 
завдання, що ставить перед собою Богдан -- через дружбу з ро- 
сіянами забезпечити майбутнє і свого народу. На єднання з Ро- 
сією спрямована вся політична, дипломатична, державна енергія 
Хмельницького. Одночасно автор показує і реальні складності 
у цій дружбі: російські бояри стримують царя, боячись постало- 
го народу, загострень у відносинах із Польщею, Швецією. 

По-новому осмислено П. Загребельним проблему видатний 
державний діяч -- народ. Часто у попередніх історичних романах 
малювалися «представники» народних мас і їх взаємини з вождя- 
ми. У Загребельного Богдан сам обдумує свої зв'язки з народом. 
І з кожною новою перемогою над ворогом Хмельницький усе чіт- 
кіше починає розуміти силу трудящих -- від обрання гетьманом 
на Січі до першої перемоги під Жовтими Водами: «Повстати 
можуть змовники, розпочати визвольну війну здатен тільки на- 
род... Народ створюється іноді й за одну ніч, в одній битві, 
а просторікують потім про нього цілі віки!» |5, с. 185)|. Головне 
завдання, що ставить перед собою гетьман,-- забезпечити наро- 
ду майбутнє, вихід на світову арену, бо він достойний цього -- 
мужній, винахідливий, молодий. 

Після перших перемог Хмельницький ніби заново народжуєть- 
ся, не перестає вчитись у народу розуміти його турботи і тривоги, 
сподівання і надії, а для цього постійно радиться, адже це най- 
кращий засіб до дії. Зріднює Хмеля з народом не лише спільна 

7 2019 97



доля й мета, а й любов до сердечної народної пісні (він їх ї сам 
складає, грає на бандурі), повчальної думи, гучного бенкету, щи- 
рої бесідни з простими людьми. Із кожним днем турбот у гетьмана 
додається -- твердиться ж бо молода держава: як нею керувати? 
Твориться і нова олігархія: на зміну шляхетській приходить ко- 
зацька, яка у визиску часто не поступається першій. Починає 
зростати невдоволення народу. А треба керувати -- збирати по- 
датки, судити, милувати. Деякі переможці стають гультяями. Як 
зупинити стихію? Татари забирають ясир на Україні, а він не в 
силі оборонити рідний край, люд; ллється ріками кров -- не сія- 
но, не збирано, голод: по селах залишилися самі вдови та діти- 
сироти. У Києві гетьмана називають спасителем, а він бачить, 
скільки горя довкола, з якого може врятувати тільки віра і надія 
на цей народ. Ось чому образ Богдана в романі, як справедли- 
во відзначили М. Жулинський і В. Фащенко,-- трагічна постать 
ІЗ, с. 9). Це особливо помітно в картинах інтимних взаємин геть- 
мана, яким приділено чи не найбільше уваги у порівнянні зі всі- 
ма попередниками прозаїка. Центральне місце посідає кохання 
Богдана і Мотронки -- чисте, пристрасне до самозабуття. Відки- 
нувши попередні версії романістів про підступну шпигунку-шлях- 
тянку, П. Загребельний змальовує палку, беззавітну любов 
гетьмана зі всіма її нерозгаданими таємницями, іноді, правда, 

занадто гіперболізованими, які суперечать характеру Богдана 
(кидає військо після перемоги під Жовтими Водами і мчить до 
коханої, або однією з причин поразки під Берестечком є ніби 

підступна зрада і загибель Мотронки). Але ж хіба автор не має 

права на свою версію, якщо вона вибудувана логічно і психоло- 
гічно переконливо? Романіст робить спробу показати гетьмана 
не у вигляді бронзової статуї, а як просту людину зі всіма її ра- 
дощами і стражданнями. 

Полемізуючи з «Книгою пам'ятною» Михаловського, де йдеть- 
ся про бенкети гетьмана, останній згадує, що він був одночасно 

і простим смертним, а в побуті траплялось усяке. Дорогий Бог- 

дан читачеві не тільки своїми перемогами, але й сумнівами, 

поразками, розчаруваннями і помилками, які властиві людині. 

Автор позбавляє Хмельницького іконописного полиску. У своїй 
«сповіді» гетьман нещадний до себе, але справедливий: «Ті, що 

хвалять, хочуть звести мене до свого рівня. Нікчемні люди хоті- 

ли, щоб я теж став нікчемним. Одномірні істоти хотіли звести 
мене до одномірності. Не знаючи ні страху, ні риску, ні жаху, 

ні захвату самі, хотіли, щоб я був теж з ними. Тільки стояти 

і махати булавою?» |5, с. 496|. 
Уже один такий монолог «сповіді» свідчить про натуру палку, 

невпокорену і в своїй величі, і в своїх вадах. Вибрана письмен- 
ником монологічна форма оповіді дала необмежені можливості 
показати гетьмана у багатовимірності - мудреця, полководця, 
політика, дипломата, державного діяча молодої держави. Голов- 
на заслуга П. Загребельного полягає в тому, що здійснено ху- 
дожнє дослідження особистості історичного діяча через філософ- 
ські, психологічні, морально-етичні оцінки самого героя. Історія 

98



пропущена крізь його серце. Як відзначав М. Жулинський, коли 
в романах Ю. Смолича «Реве та стогне Дніпро широкий», Н. Ри- 
бака «Переяславська Рада», Івана Ле «Хмельницький» досліджу- 
валась не стільки особистість, скільки ціла суспільна категорія, 
увага концентрувалась на кардинальних для історії подіях, то 
тут головна увага романіста перенесена з класу, епохи, важливої 
історичної події на особистість, на індивідуальну психологію |З|. 
Додамо лише, що в творі не ігноруються і важливі для історич- 
ного роману проблеми -- соціальні, класові відносини й події, 
але вони часто передані засобами самоаналізу головного героя. 

У попередніх історичних романах П. Загребельного в реаліс- 
тично-об'єктивізованій манері письма змальовано сильні, вольові, 
цілісні особистості, які не ламаються під ударами долі, уміють 
вийти із складних обставин переможцями, досягти задуманої 
мети. Такими стали Сивоок, Євпраксія, Роксолана. Таким є їі 
Богдан Хмельницький. Тільки він ще глибше, тривкіше вписаний, 
закорінений в епоху. Його погляди й судження про світ допома- 
гать філософськи підійти до оцінки історії, минувшини, віднайти 
у ній коріння, на яких зростає сучасність, майбутнє. На арену 
української літератури виходить новий Богдан Хмельницький із 
його правдивою і щирою сповіддю. 

Новий роман П. Загребельного -- твір полемічний, політич- 
ний, філософський і - експериментальний. Головний його ге- 
рой -- філософ, а потім уже -- полководець. Одночасно це люди- 
на з народу, якій дорогі усі його радощі й болі. 

У згадуваній уже бесіді з болгарським літератором Г. Пенче- 
вим П. Загребельний підкреслив, що наш погляд спрямований 
у майбутнє: якою буде людина? А для цього і звертаємось до 
історії -- історії людства, країни, міста. В кожній своїй книзі, 
сказав прозаїк, він наполегливо й свідомо шукає оцього повер- 
нення до минулого, щоб показати багатство людини. Вона бага- 
тлта, бо живе на цій землі не один день і має історичну пам'ять. 
Цей задум і здійснений автором у романі «Я, Богдан» |9|. 

З'явилися останнім часом у періодиці і різко критичні оцінки 
твору. Так, у Б. Олійника викликав сумнів як авторський спосіб 
оповіді -- монолог умираючого гетьмана з ретроспекціями в ми- 
нуле та «пророкування на майбутнє»,-- так і інтерпретація особи 
Хмельницького, зокрема в сценах, пов'язаних з його розгульним 
життям, наївне пояснення берестечкової трагедії (про це вже 
йшлося у критиці), викривлене зображення народного побуту, 
моралі. Хмельницький, на думку Б. Олійника, в романі супермен, 
який страждає комплексом богообранства, «психологією надлю- 
дини», а тому не відповідає історично реальному Богданові. 
Письменника, мовляв, цікавить не стільки визвольна війна, скіль- 
ки боротьба за владу (8|. На наш погляд, Б. Олійник в оцінці 
роману «Я, Богдан» занадто суб'єктивний, особливо у тих місцях 
своїх «Заміток», де звинувачує П. Загребельного в антипатріо- 
тизмі і навіть політичних прорахунках, відмовляючи автору у вн- 
борі форми оповіді, права на домисел і вимисел, власну концеп- 
цію образу гетьмана. 

ї 99



Інша річ, що деколи П. Загребельний у прихованій полеміці 
зі своїми попередниками, які писали про Хмельницького, прагну- 
чи зняти з нього ореол «забронзовілості», малює гетьмана людя- 
ним, земним, зі всіма властивими простій людині недоліками, 
Ї місцями Богдан П. Загребельного (тут можна погодитись з 
Б. Олійником) переходить певну грань у вчинках, поведінці, грі- 
ховних утіхах, що не відповідає історичному характерові героя. 
На жаль, захопившись епатажем, автор інколи справді забуває, 

що Хмельницький -- народний вождь, святе ім'я нашої історії. 
Ї все-таки, якщо говорити в цілому про створений П. Загре- 

бельним історичний образ Хмельницького, то, незважаючи на 
деякі доказові, справедливі аргументи Б. Олійника, ближчий до 
істини, як нам видається, відомий український прозаїк Р. Івани- 
чук: «Нічого не приховує автор, виписуючи психологічний образ 
Хмельницького: ні слави, ні хули, ні звитяг, ані програшів -- твір 
П. Загребельного оптимістичний, проте наскрізь пройнятий пеку- 
чим болем за кожну краплю крові, пролитої народом за волю. 
Ї в цій правдивій оголеності історичних фактів новизна твору» 
(6, с. 1161). 

1. Под знаменем партийности и народности: Матернальї юбилейного пле- 
нума правлення Союза писателей СССР, посвященного пятидесятилетню созда- 
ния Союза. М., 1984. 2. Дончик В. Істина -- особистість: Проза Павла Загре- 
бельного. К., 1984. 3. Жулинський М. Сповідь у безсмерті // Літ. Україна. 
1983. 7 лип. 4. Загребельний П. Під сонцем дружби і братерства // Рад. літе- 
ратурознавство, 1979. Ме 7. 5. Загребельний П. Я, Богдан. К., 1983. 6. /вани- 
чук Р. Минувшину згадують, дбаючи про майбутнє: Роздуми над романом 
Павла Загребельного «Я, Богдан» // Жовтень. 1984. Ме 1. 7. /льницький М. 
Голос героя - голос автора // Жовтень. 1985. Ме 4. 8. Олейник Б. Исторня 
не любит суесловья... Заметки о странностях художественного вьімьсла // Сов, 
культура. 1986. 21 жовт. 9. Письменницька справа і людська доля // Літ. 
Україна. 1982. 29 лип. 10. Сиротюк М. Й. Український радянський історичний 
роман. К., 1962. 11. Фащенко В. В. Павло Загребельний. Нарис творчості. 
К., 1984. 

Стаття надійшла до редколегії 03. 08. 88 

Н. Є. ПОЛЯРУШ, асп., 
ЖКиївський педагогічний інститут 

І. Нечуй-Левицький та А. Кримський 

Творчі змагання Агатангела Кримського -- явище своє- 
рідне і помітне, а внесок в українську літературу, оригінальну 
й перекладну,- незаперечний. А. Кримський не мав такого ти- 
танічного багатогранного таланту, як І. Франко, не мав геніаль- 
ного поетичного хисту Лесі Українки. Але він з ними не тільки 
дружив і не лише у них учився: поет-академік нагадує своїх 
друзів-учителів тим, що багато зробив для розширення рамок 
української літератури, для здобуття їй почесного місця в сім'ї 
літератур народів світу (10, с. 4|. 

Художня творчість А. Кримського, що припадає на кінець 

100



ХІХ -- початок ХХ ст., не була обділена увагою і в дожовтневий 
період. У щорічному огляді «Наше літературне життя в 1892 ро- 
ці. Листи до редактора «Зорі» (1893) І. Франко, «завжди спраг- 
лий нового», виділяючи групу молодих письменників (Б. Грін- 
ченка, М. Коцюбинського, П. Грабовського, Лесю Українку, 
В. Самійленка) і серед них називає А. Кримського. Саме на ці 
творчі сили великий критик покладає свої надії в майбутньому, 
пов'язуючи головні досягнення української літератури з новими 
іменами. Пізнавальними і відправними є для нас і сьогодні при 
вивченні творчої індивідуальності Кримського аналітично-уза- 
гальнюючі праці І. Франка «З останніх десятиліть ХІХ в.» (1901), 
«Южнорусская литература» (1904), «Наша поезія в 1901 р.» 
(1902). І. Франко, який стояв на чолі поезії «нової енергійної 
дикції», називає Кримського «високооригінальною появою в літе- 
ратурі». «Чи пише він чисто філологічні статті, чи літературно- 
критичні, чи прозові оповідання, чи поезії, всюди він вносить 
своє власне я в такій мірі, як мало котрий наш письменник» 
ІВ, с. 188)Ї). Про Кримського-письменника напише Б. Грінченко, 
детальний аналіз дістане його роман «Андрій Лаговський» у 
листах авторки «Досвітніх огнів» і «Давньої казки». 

І. Нечуй-Левицький -- демократ і послідовний борець за реа- 
лізм і народність літератури, людина високоосвічена, яка добре 
знала і любила світову літературу і мистецтво, вміла правильно 
оцінити окремі художні факти, розібратися в літературних напря- 
мах свого часу і завжди обстоювала літературу високої ідейності, 
глибокого демократизму і реалізму, високо цінував А. Кримсько- 
го як видатного українського філолога і поета. Автора «Пальмо- 
вого гілля» І. Нечуй-Левицький виділяє у своїй рецензії на анто- 
логічні збірники «Досвітні огні» та «Розвага» як «одного з най- 
більш талановитих із пишучих на Україні» |5, т. 10, с. 172|. 
Критик не боїться назвати майстра близькосхідних пейзажів 
«справдешнім поетом», творчість якого заслуговує детальної роз- 
мови, бо «усе, що він видав в своєму «Пальмовому гіллі», 
промкнуто подихом чистої поезії, почуванням краси в природі, 
краси людського духу» |5, т. 10, с. 172|. У віршах цієї збірки 
дивує майстерно об'єднане і втілене в гармонійній художній фор- 
мі близькосхідне і своє, рідне, українське. Поетові, який щиро 
любив природу, однаково є милими і ліванські кедри, і задумли- 
ві українські верби та тополі. А. Кримський, перебуваючи у нау- 
ковому відрядженні в Сірії та Лівані, не просто полюбив екзо- 
тичну природу їх гір та долин. Він пройнявся нею, зрісся 
настільки, що любов ця є невіддільною від любові до рідної Зве- 
нигородки. Ця особливість лірики поета дала змогу Нечую-Ле- 
вицькому провести паралель між автором «Пальмового гілля» 
і Гі де Мопассаном, який так любив природу, гори, ліси на го- 
рах, «неначе їв ті ліси», почував їх «в себе всередині». Почуття 

" ліричного героя Кримського він порівнює із почуттям любові до 
природи у великого Байрона, «що ночей не спав в Альпах, коли 
в горах гуркотів грім, коли верхи Альп та Юри розпочинали 
"між собою розмову» |95, т. 10, с. 172). 

101



Зображення неповторної природи Малої Азії, своєрідно пере- 
даної крізь призму спостережень українського поета, посідає 
значне місце у «Пальмовому гіллі». «Зачарованим світом» нази- 
ває А. Кримський незнаний досі край: «Ліван! Щасливий, любий 
звук! Священнеє ім'я!» |4, т. І, с. 45). Поет тонко і глибоко від- 
чуває східні пейзажі, малюючи їх українським словом. Колорит- 
ного відтворення пейзажу митець досягає не лише панорамністю 
у зображенні незвичних краєвидів й художньою точністю в пере- 
дачі деталей, відтіненні кольорів і барв, а й щедрим, раніше не 
відомим в українській поезії відтворенням пахощів Сходу. Вірші 
А. Кримського, на що звертає увагу І. Нечуй-Левицький, завдякн 
цілому арсеналу вдалих порівнянь, не є абстрактними, раціо- 
налістичними роздумами. Як відзначає рецензент, природа у 
майстра пейзажу завжди співзвучна настроям і почуттям героя: 
«Чи він співає про любов, про зраду, чи він виявляє смуток,- 
скрізь в його віршах береться гарненька картинка з природи або 
якесь порівняння, підхоже до психічної направи людини, і через 
те в усіх його віршах чуєш подих дійсної поезії і природи й люд- 
ського духа» |65, т. 10, с. 172). Нечуй-Левицький акцентує також 
увагу на суб'єктивності поета, в чому вбачає його спорідненість 
із Гейне. Саме завдяки цій суб'єктивності деякі вірші Кримсько- 
го позначені тією ж схвильованістю, що й поезія Гейне. Автор 
передає свої власні почуття й переживання, радощі й любов, 
смуток і болі, що надає його творам щирості й задушевності, по- 
силює їх емоційну наснаженість; одвертість поезій Кримського 
хвилює «серця й фантазію усякими картинами і викликають в 
душі багато усяких почуваннів» |05, т. 10, с. 172|. 

Збірка «Пальмове гілля», зокрема її цикл «Самотою на чу- 
жині» з'явилася тоді, коли Схід пробуджувався, а в царській 
Росії назрівали революційні бурі. А тому деякі вірші сприйма- 
лись читачами як осуд порядку, що суперечить людській природі. 
Нечуй-Левицький підкреслює соціальну спрямованість лірики 
Кримського: «...Поезія, почування вилились не в теоретичних 
думках та гадках, що нагадують прозаїчні статті соціал-демокра- 
тичного змісту, а в картинках або в фантазії, ніби спів» |65, т. 10, 
с. 177)|. Водночас рецензент відзначає, що у збірці трапляються 
вірші, до кінця не відшліфовані в художньому плані, і радить 
авторові ще раз звернутися до своїх творів, поліпшити їх стиль. 

Роздуми І. Нечуя-Левицького про мову художніх творів вза- 
галі є показовими у плані боротьби за реалізм і народність літе- 
ратури. Видатний письменник обурювався тим, що дехто з укра- 
їнських поетів нехтував живим народним мовленням, засмічуючи 
твори віджилими чи канцелярськими лексемами. Він засуджував 
недбайливе ставлення письменників до мови, завжди стояв на 
сторожі живого слова. Серед тих, хто йшов магістральним шля- 
хом демократичного письменства, він називає й А. Кримського. 
Письменник-реаліст високо оцінює наукову статтю Кримського 
«Деякі непевні критерії для діалектологічної класифікації старо- 
руських критеріїв» (1906). На його думку, стаття написана «ви- 
щою, академічною українською мовою, вартою університетської 

102



кафедри» (6, с. 224|. Такою ж народною живою мовою написано, 
на думку І. Нечуя-Левицького, й роман А. Кримського «Андрій 
Лаговський». Він схвалює високу мовну культуру творів Крим- 
ського, відзначає, що молодий літератор, як і Б. Грінченко та 
М. Коцюбинський, не перевантажував свою мову незрозумілими 
словами. Безперечно, І. Нечуй-Левицький високо і справедливо 
оцінював А. Кримського -- поета і філолога. Він поділяв погляди 
передових діячів української культури, був солідарний з ними 
в цілому ряді питань. 

У нашому розпорядженні немає відомостей про те, як реагу- 
вав А. Кримський на критичні статті І. Нечуя-Левицького. Але 
ознайомлення з листуванням видатного вченого-сходознавця, 
спогадами про нього |(21| дає змогу виразніше уявити творче 
обличчя А. Кримського, визначити його місце в літературному 
житті кінця ХІХ -- початку ХХ ст. Ще з молодих літ майбутній 
письменник цікавився творчістю Нечуя-Левицького. Герой опові- 
дання Кримського «В народі» у своїй діяльності орієнтується на 
поведінку інтелігента-культурника Павла Радюка, виведеного 
в романі Нечуя-Левицького «Хмари». Цей твір є першою спро- 
бою в українській літературі відійти від селянської тематики до 
зображення життя інтелігенції. До цієї теми письменник звер- 
тався неодноразово: «Над Чорним морем» (1890), «Неоднакови- 
ми стежками» (1902), «Навіжена» (1891). «Але роман «Хмари» 
іза часом своєї появи, і за тим інтересом, який він викли- 
кав у читачів, залишається документом, цікавим для історика 
суспільного руху і для історії української художньої прози» |ЦІ1, 
с. 327|. Син дрібного чиновника, студент Павло Радюк в романі 
письменника-реаліста постає носієм ідей передової молоді. Про- 

грама його дій, проголошена в розмовах з батьком у вітальні 
професора Дашковича, перед начальницею інституту благород- 
них дівиць, архімандритами, протоїєреями, в бесідах з коханою 
дівчиною, починається з необхідності одягтися в український 
народний костюм. Саме цей одяг, на думку Радюка, скаже про 
ідеї, «коли нам рот затулений, коли нам зв'язали руки й ноги» 
Іо, т. 2, с. 136|. Цим герой Нечуя-Левицького нагадує поміщика 
Любозвонова, виведеного І. Тургенєвим в «Записках мисливця». 
Батько Радюка скептично дивиться на цей «маскарад» сина. 
А далі Павло Радюк мітингує: «Наша земля на Україні, як зо- 
лото, а народ наш часто голодує. В нас нема промислівства, 
а про народ ніхто не дбає... не наводить на розум...» |5, т. 2, 
с. 137)|. «Для початку 60-х років програма Радюка, при всій 
своїй абстрактності,-як відзначає О. І. Білецький,-- прогре- 
сивна» (, с. 327|. Ставлення І. Нечуя-Левицького до свого ге- 
роя, як людини «нової», є суперечливим. Він то співчуває йому, 
то насміхається з нього. «Нові» люди І. Нечуя-Левицького, без- 
перечно, є виразниками ідей самого автора. Стриманий від при- 
роди, письменник-реаліст не міг просто висловити прямо і все- 
бічно свої погляди. Але чи не ці твори письменника підготували 
появу у нашій літературі натур сильніших, відкритих, цілеспря- 
мованих. 

103



Уже після І. Нечуя-Левицького звертає увагу на участь 
української інтелігенції в народницькому русі О. Кониський, свід- 
ченням чого є його повість-хроніка «Семен Жук і його родичі» 
(1875). Герої І. Нечуя-Левицького його не зовсім задовольняють. 
Своїх героїв він бачить тихенькими, які працюють, «вважаючи 
не на чин і хрести, не на гроші, не на егоїзм, але на гро- 
мадську національно-народну користь» |3, с. 813|. Ідейний задум 
письменника знаходить реалізацію в зображенні діяльності Се- 
мена Жука, який на практиці втілює теорію «малих діл». Як 
аргументовано твердить П. Хропко, «світоглядна обмеженість 
Кониського виявилася передусім у тому, що його герой, відме- 
жовуючись від революційних шляхів оновлення суспільства, 
вірив, що можна навчити народ не «гострими словами і теорія- 
ми, а самим ділом, приміром власного життя іпраці» |(9, 
с. 97|. 

Не йдуть далі читання книжок і деякої культурницької діяль- 
ності герої повістей Б. Грінченка «Соняшний промінь», «На роз- 
путті», вбачаючи «спасення в дрібних ділах» (|7|. 

В оповіданнях «Перші дебюти одного радикала», «З літопи- 
су преславних діяннів панків Присташів» А. Кримський викриває 
діячів української «радикальствуючої» інтелігенції. Велику роль 
у формуванні такої позиції А. Кримського відіграла і передова 
російська література: «Спершу Писарєв, далі другі писателі того 
часу мали на мене великий вплив» |4, т. 5, с. 63|. Молодий 
Присташ з оповідання А. Кримського «В народі» вирішує йти 
шляхом Радюка. Але діє він уже не в 60-х, а в 90-х роках ХІХ ст. 
А. Кримський, на відміну від І. Нечуя-Левицького, намагається 
розкрити психологію свого героя. У нього «націоналізм прибирає 
психопатичні риси» |7)|. Присташ, вдаючи із себе гірко ображе- 
ного за український «бідний» народ, сам визнає, що народу він 
не знає. Народ, як він заявляє, це лише ті, хто живе на селі. 
Саме там «блищить народний розум». Удаючи з себе демократа, 
народолюбця, він іде в село. Комічні ситуації, в які потрапляє 
герой на селі, підводять до висновку, що таке «народолюбство» 
є ворожим, а його виразники -- чужими. Письменник показує 
справжнє обличчя української буржуазної інтелігенції, яка лю- 
бить Україну без мужиків, без українського народу. Кримський, 
відповідно розгортаючи сюжет твору, дає соціальну мотивацію 
поведінці свого героя. 

Яскраво малює А. Кримський буржуазного інтелігента і в ро- 
мані «Андрій Лаговський». У «бездіяльній» діяльності свого героя 
він показав крах ідей народництва, що переростає у націонал- 
лібералізм. 

А. Кримський вважав І. Нечуя-Левицького чи не найкращим 
побутописцем, який досконало знав життя, побут, звичаї різних 
класів і станів тогочасного українського суспільства, зокрема 
й міщанства, духовенства. Кримському завжди імпонували ма- 
льовничі пейзажі в прозі Нечуя-Левицького, він «шанував його 
за чисту, яскраву, барвисту мову, цікаві сюжети, пластично ви- 
писані персонажі» |2,с. 77|. 

104



У родині Кримських часто зимовими вечорами читалися вго- 
лос повісті «Микола Джеря», «Кайдашева сім'я», роман «Хма- 
ри» та інші твори видатного реаліста. Як згадує І. О. Григорович, 
окремі епізоди повісті «Старосвітські батюшки й матушки» 
А, Кримський порівнював з «чеховськими та мопассанівськими 
оповіданнями, які можна перечитувати вдруге, втретє, бо щоразу 
знаходиш у них нову й нову привабу, вони веселі, життєві й не 
позбавлені здорового гумору та жарту». Особливо йому імпону- 
вали твори І. Нечуя-Левицького на антирелігійну тематику, вони, 
безперечно, вплинули на формування світогляду майбутнього 
письменника. Релігійне шахрайство, поширене на Близькому Схо- 
ді, Кримському не раз доводилося спостерігати. Про це він писав 
у листах, вводив ці факти при коментуванні прочитаних творів. 
Антирелігійні мотиви зазвучать і в творах А. Кримського -- 
поетичних, прозових. Львівські ретрогради з «Богословського 
вестника» знімуть галас з приводу атеїзму письменника, який 
«переводить з арабського язика такі вірші, після яких виходить, 
що Христос разом поставлений з Мусієм (Мойсеєм) і Могаметом 
та приніс лиш пітьму межи людей». 

У родині Косачів, з якою А. Кримський підтримував това- 
риські стосунки, часто говорили про І. Нечуя-Левицького: Ольга 
Петрівна близько знала Івана Семеновича. 

Наведені вище конкретні біографічні факти, а також лист до 
автора шеститомної «Історії літератури руської» О. Огоновського 
від 29 грудня 1890 р. свідчать, що вже в юності А. Кримський 
підтримував концепцію І. Франка і М. Драгоманова в питаннях 
шляхів розвитку української літератури. Для нього це були шля- 
хи реалізму й народності, прокладені Т. Шевченком і далі розви- 
нуті й збагачені творчою діяльністю письменників післяшевчен- 
ківської доби, зокрема й І. Нечуя-Левицького. З цього погляду 
є показовим, що в бібліотеці академіка Кримського були зібрані 
всі дореволюційні видання творів автора «Кайдашевої сім'ї», 
деякі з них мають дарчі написи. А. Кримського, як згадує 
І. О. Григорович, пізніше зацікавили екранізації творів І. Нечуя- 
Левицького. Через хворобу очей він не міг дивитись сам ці кіно- 
фільми, а тому із захопленням слухав розповіді про враження 
від них. 

Творчі зв'язки двох великих письменників не були односто- 
ронніми. На реалістичних творах І. Нечуя-Левицького формува- 
лась письменницька свідомість А. Кримського, його творча індн- 
відуальність. Увага автора «Миколи Джері» до молодого поета, 
захоплення і висока оцінка його поетичних творів, визначення 
його як майстра пейзажу, вченого-філолога, що йде новим шля- 
хом,- все це надавало сили й снаги у творчих пошуках. Безпе- 
речно, Ї. Нечую-Левицькому, на той час вже уславленому пись- 
менникові, знайомство з творчістю поета-новатора, що відкривав 
українському народові Близький Схід, розширював обрії літера- 
тури української, було корисним і цікавим. Кожен з них, зали- 
шаючись яскравою, неповторною індивідуальністю, виражав гли- 
бокі суспільні процеси. 

105



1.Білецький О. Іван Семенович Левицький (Нечуй) // Матеріали до вивчен- 
ня історії української літератури: В 5 т. К., 1960. Т. 3. 2. Григорович І. 
А. Ю. Кримський та І. С. Нечуй-Левицький // Рад. літературознавство. 1980. 
Ме 2. С. 77-81. 3. Кошовий О. Коли ж виясниться? За проводом повісті Левн- 
цького «Хмари» // Правда. 1875. 4. Крилський А. Твори: В 5 т. К., 1972. Т. 1, 
5. 5. Нечуй-Левицький !. Зібрання творів: У 10 т. К., 1968. Т. 2, 10. 6.Нечуй- 
«ЛТевицький !. Сьогочасна часописна мова на Україні // Україна. 1907. Т. 1І. 
е 1. С. 183-237. 7. Третя лекція д. Стешенка // Рада. 1907. 1 січ. 8. Франко І. 
Наша поезія у 1901 році // Зібрання творів: У 50 т. К., 1981. Т. 33. 9. Хроп- 
ко П. О. Кониський і його спадщина // Рад. літературознавство. 1986. Мо 8. 
С. 51-58. 10. Шаховський С. Поезія -- супутниця науки // Кримський А. Вибра- 
ні твори. К., 1965. 

Стаття надійшла до редколегії 03. 03, 88 

О. О. РИСАК, доц,., 
Луцький педагогічний інститут 

Леся Українка в болгарських 
перекладах і критиці 
(до проблеми українсько-болгарських 
літературних взаємин) 

Зв'язки Лесі Українки з Болгарією можна прослідку- 
вати у цілому ряді творчих виявів і контактів: а) посиленому 
зацікавленні болгарською мовою та літературою під час прожи- 
вання в родині дядька М. П. Драгоманова («практичні лекції 
болгарської мови посуваються добре» |2, т. 10, с. 258|); б) збли- 
женні з рядом письменників та діячів культури Болгарії (Алеко 
Константинов, Мара Белчева, Борис Шац та ін.), болгарськими 
соціалістами; в) проникненні творів Лесі Українки в Болгарію; 
г) перекладах Лесиних творів болгарською мовою; д) оцінці 
творчості письменниці болгарською критикою; е) контактах 
письменниці зі світом болгарської природи, з народно-поетичною 
творчістю («владайське життя іде мені на користь» |2, т. 10 
с. 245); «Владая, купання і виноград вернули мені силу, витра- 
чену за сей рік» |2, т. 10, с. 265)). Таким чином, роль творчості 
Лесі Українки у розвитку і зміцненні українсько-болгарських лі- 
тературних взаємин незаперечна. 

Інтерес до творчості Лесі Українки болгарська критика вия- 
вила ще за життя письменниці. У журналі «Книгописец» (1904, 
Ме 2--3) була опублікована невеличка стаття, яка, очевидь, на- 
лежить перу Петко Тодорова. Маємо тут повідомлення про ро- 
боту письменниці над драмою «Кассандра», а також цікаву 
інформацію про наявність у Болгарії поеми Лесі Українки «Ро- 
берт Брюс, король шотландський» |(9, с. 86|. Ця поема з присвя- 
тою дядькові Михайлові Драгоманову була видана М. Павликом 
у Коломиії 1894 р., видавець відразу надіслав її Лесі в Болгарію. 
Певна річ, з дядькової бібліотеки книга потрапила в універси- 
тетську. 

Серед перших перекладів Лесі болгарською мовою варто на- 
звати Росина Бонева (вірш «Вишеньки» |8|), а також Людмила 

106



Стоянова («Часто кажуть: «Ясні зорі...» в антології «Словянски 
поети» (10, с. 2411). 

Як справедливо наголошують болгарські дослідники, велике 
зацікавлення демократичною українською літературою в Болга- 
рії спостерігається після урочистого відзначення З00-річчя воз- 
з'єднання України з Росією (переклади в «Отечествен глас», 
«Славяни», «Литературен фронт», «Септември», «Народна култу- 
ра», «Родна реч» та ін.). 

Вже у 1956 р. до Лесі Українки прийшов такий цікавий пе- 
рекладач та популяризатор її творів, як Стоян Бакарджієв, 
опублікувавши в журналі «Отечествен глас» п'ять перекладів вір- 
шів поетеси: «Нічка тиха і темна була», «Стояла я і слухала 
весну», «Перемога», «У чорную хмару зібралася туга моя», 
«Україно! Плачу слізьми над тобою». Перше зацікавлення пере- 
росло у всякчасну життєву потребу, стало могутнім джерелом 
творчого натхнення на всю подальшу творчість, великою мірою 
визначає і нині творчі інтереси перекладача. 

Особливо широким стало зацікавлення постаттю Лесі у зв'яз- 
ку з її 100-літнім ювілеєм: статті Петко Атанасова («БТА-пара- 
лели»--1971; «Литературен фронт» -- 1971); Ліляни Минкової 
(«Септември» -- 1971), Олени Фурнаджієвої («Пламьк» -- 1971), 
Велко Велчева («Литературен фронт» -- 1971) та ін. 

Ї якщо раніше дослідники більше уваги приділяли уточненню 
місць перебування Лесі в їхній країні, вказували на твори, на- 
писані в Болгарії, то тепер погляд на творчість письменниці 
став значно ширшим і проникливішим. Автори наголошують 
на методологічній озброєності поетеси (вивчала і перекладала 
марксистську літературу, співробітничала у прогресивних видан- 
нях), її самовідданій боротьбі, оптимізмові, безмежній любові 

до життя і вірі в людину-творця. 
Досить показово, що болгарські дослідники виділяють як одну 

з найактуальніших тем у творчості Лесі Українки роздуми про 
місце художника в суспільній боротьбі, про роль і значення поетич- 

ного слова, наголошують на атеїстичній спрямованості її творів. 
В окремих дослідженнях маємо спробу зіставити публіцисти- 

ку Лесі з поетичними творами. Олена Фурнаджієва, приміром, 
наголошує, що ідея статті «Лист до товаришів» (гарячий заклик 

до української молоді активніше включатись у революційну бо- 

ротьбу) має велику спорідненість з віршем «До товаришів», ви- 
діляє рядки, які безпосередньо стосуються Болгарії |(9, с. 86): 

О, не забуду я тих днів на чужнні, 
Чужої й рідної для мене хати, 
Де часто так приходилось мені 
Пекучу, гірку правду вислухати |2, т. 1, с. 126). 

«Спостережлива, розумна, з почуттям гумору, надзвичайно 
допитлива, наділена загостреною увагою до соціальних проб- 
лем,- стверджує Ліліяна Минкова,- Леся давала в листах ці- 
каві оцінки подій і явищ, громадського життя в країні» |7, 
с2 Щ. 

107



Листи Лесі Українки, адресовані з Софії і Владаї матері, 
батькові, братам і сестрам, М. І. Павликові, М. П. та Л. М. Дра- 
гомановим (у Париж.-- 0. Р.), А. С. Макаровій, І. Я. Франкові, 
В. М. Крохмалеві (14 червня 1894 -- поч. серпня 1895 р.), яскра- 
во ілюструють її гостру спостережливість, аналітичне мислення, 
самоїронію, вміння виділити із суми фактів головне, зробити 
правомірні висновки. Вражає, зокрема, широта інтересів україн- 
ської письменниці: 1) соціальні інституції Болгарії, їх зміст 
і функціональна діяльність (була я тут і в їхньому парламенті 
(народно собранне»), сподівалась щось дуже цікавого побачити 
чи почути. Ну, спершу воно й цікаво... та.... більш там воду 
товкли, ніж діло робили» ? |2, т. 10, с. 273)|); 2) становище жінки 
в суспільстві («бути в Болгарії жінкою -- се не дуже-то цікава 
доля» |2, т. 10, с. 255)|; 3) гостре зацікавлення процесами, які 
відбуваються в ріднім краї (див., наприклад, листи до М. І. Пав- 
лика); 4) природа, її краса, прикметні особливості («кругом 
гори Родопські та Балканські, надзвичайно гарні. Ї от чудно, 
річка в Філіппополі, Мариця, так похожа на Псьол...» |2, т. 10, 
с. 273|; «моя лісова душа заспокоїлась, дерева єсть, чагарі 
єсть - чого ж іще!.. Владая похожа на Парнас з різними гіпо- 
кренами і кастальськими потоками. Поток тут дуже славний, він 
шумить у мене під вікном день і ніч, наче велика ріка» |2, т. 10, 
с. 243|; «Я все броджу і роздивляюсь на околиці» |2, т. 10, 
с. 244|); 5) архітектура болгарських міст (Філіппополь " -- 
«дуже гарний город, в турецькому стилі побудований, з мечетя- 
ми та мінаретами, і люди там такі восточні -- болгари, турки, 
греки, цигани. Таке все чудне, вулички тісні, турецькі доми без 
вікон на вулицю, через що всі вулиці здаються сліпими...» |2, 
т. 10, с. 273|); 6) нестримний потяг до вивчення іноземних мов, 
фольклору («Рада научила мене швейцарських пісень, ії я вас 
научу, як приїду» |2, т. 10, с. 247|; «зараз у мене англійська лек- 
ція» |2, т. 10, с. 286); «по-англійськи я вже бреду, навіть писала 
до Шури листи по англ. (ійськи|! Учу тепер граматику (зложену 
для англічан) і пишу сотрозійоп5 переклади (не з учебників, 
а так з якої книжки) і листи до фіктивних і справжніх ігіепів» 
(2, т. 10, с. 8300); «Я вже звикла говорити на чотирьох мовах, 
ї, чого доброго, Рада мене вивчить говорити добре по-французь- 
ки» |2, т. 10, с. 258); 7) жадоба спілкування зі світом книг, 
з прекрасним, прагнення до естетизації побуту («в Софії... буду 
собі писати і гребтись в дядьковій бібліотеці» |(2, т. 10, с. 254); 
«тут у мене багато є роботи, надто з читанням таких речей, які 
в Росії трудно здобути або й зовсім неможливо» (2, т. 10, с. 287|; 
«в театрі болгарському була, то все розібрала» (2, т. 10, с. 273); 
«я тепер навчилась, як можна убрати гарно навіть зовсім негар- 

" Приїзд Лесі до Болгарії збігся, як відомо, з бурхливими подіями полі- 
тичного життя країни, коли на зміну одній буржуазній диктатурі прийшла 
інша. А це спричинило розгнузданий терор, політичні вбивства, насильство 
тощо. 

"ж Тепер Пловдів, 

108



ну хату. Привезу вам кілька таких речей, що напевне вам спо- 
добаються, бо воно і цікаво і гарно» |2, т. 10, с. 262)); 8) інона- 
ціональний побут, звичаї та обряди («був тут собор, багато 
людей, танцювали хоро на страшенній сцені на горі, грали, спі- 
вали...» (2, т. 10, с. 251). І водночас творча праця письменниці 
в найрізноманітніших жанрах: поетичні і прозові твори («Мати- 
невільниця», «До товаришів», «Ворогам», «Північні думи», «І все- 
таки до тебе думка лине...»; «На пам'ять ЗІ іюля 1895 року», 
нарис «Школа» із задуманої серії «Волинські образки»), публі- 
цистичні статті (памфлет «Лист до товаришів», незавершена 
стаття «Джон Мільтон»), переклади з англійської («пишу сотро- 
зіоп5 переклади...» |2, т. 10, с. 300)), французької (посилаю 
Вам далі Біблію...» |2, т. 10, с. 247); «буду перекладати для Вас 
І"Ємапріїе того ж Верна...» ? |2, т. 10, с. 259)), болгарської 
(«Изучила бьлгарския език, Леся Украннка е правила опити да 
превежда и от бьлгарски на укранински» (|9, с. 35|), епістолярна 
спадщина. 

Етапним в освоєнні творчості Лесі Українки болгарською 
мовою стало видання її творів (разом з творами М. Коцюбин- 
ського) у серії бібліотеки «Світова класика» |4, с. 269--492)|. 

Леся Українка найповніше представлена лірикою. Маємо тут 
ранні вірші поетеси («Надія», «Конвалія», «До мого фортепіано», 
«Сопіга 5репт 5рего!» та ін.), цикли «Сльози-перли», «Зоряне 
небо», «Ритми», ряд поезій з інших циклів, поезії «Досвітні огні», 
«Ауе Керіпа!», «Порвалася нескінчена розмова», «Забута тінь», 
«Напис в руїні», «Казка про Оха-чудотвора», легенди циклу 
«Єгипетські фантазії» та ін. З поем до книги перекладів увійшла 
«Давня казка». Драматургія письменниці представлена «Лісо- 
вою піснею». 

У змістовнім переднім слові Любомира Павлова загалом до- 
сить повно розкрито життя і творчість Лесі Українки. 

Оскільки ж передмова адресована перш за все болгарському 
читачеві, то, зрозуміло, її автор детальніше характеризує ті сто- 

рінки біографії поетеси, які пов'язані з Болгарією (проживання 
у свого дядька М. Драгоманова, зближення з рядом видатних 
культурних діячів та письменників, з молодими болгарськими 

соціалістами, де Леся Українка написала ряд найреволюційні- 

ших своїх творів: «Мати-невільниця», «До товаришів», «Воро- 
гам», «Північні думи» та ін.). 

Цілком слушним є висновок Л. Павлова про те, що зближен- 
ня поетеси з С. Мержинським (а також особисте знайомство з 
багатьма іншими революційними соціал-демократами, членами 
іскрівських гуртків, співробітництво у прогресивному петербур- 
зькому журналі «Жизнь».-0. Р.) великою мірою позначилось 
на розширенні її політичного світогляду. Вона не тільки активно 
вивчає соціалістичну літературу,- наголошується у статті,- але 

й докладає максимум зусиль до опублікування її. Ряд соціа- 

» Французький публіцист ї богослов Моріс Луї Верн. 

109



лістичних брошур, виданих українською мовою у Львові або в 
Женеві, були підготовлені до видання безпосередньо поетесою: 
організувала їх переклад, особисто перекладала, писала до них 
передмови, допомагала організаційно і матеріально друкуванню, 
переправляла нелегально за кордон рукописи для опублікування. 
Леся Українка є першою серед письменників Західної України, 
яка поставила своїм завданням поширювати марксистську літе- 
ратуру українською мовою в популярних масових нелегальних 
виданнях» |4, с. 161|. 

Автор вступної статті цілком справедливо підкреслює, що 
найвищим досягненням Лесі Українки, однією з вершин її твор- 
чості залишається «Лісова пісня» -- справжня лебедина пісня, 
в якій зосереджена вся непогасна віра поетеси в перемогу добро- 
го і світлого, краси над потворністю і буденністю. Доречною 
є заувага щодо соціальної насиченості п'єси: 1911 рік, коли вона 
була написана, є одним з найчорніших років реакції. І проти- 
ставлення казкового світу Мавки світові власницької жадоби Ки- 
лини є явним символом соціальних труднощів їі мук (4, с. 17|. 

Зі сторінок передмови Леся Українка постає як людина-- 
борець, чиє серце билося в унісон з ритмами революційного руху. 

За винятком циклу «Хвилини» та вірша «Коли я погляд свій 
на небо звожу...», які переклав Іван Давидков, всі інші перекла- 
ди Лесі Українки належать перу Стояна Бакарджієва. 

Треба відразу наголосити, що рівень відтворення поезії Лесі 
Українки болгарською мовою досить високий. Перекладачам 
удалось зберегти основні компоненти поетики оригіналу, виходя- 
чи з його ідейного змісту, а також можливостей і традицій своєї 
літератури. Ось, приміром, вірш «Досвітні огні». Маємо доволі 
високу співвідносність перекладу оригіналові на лексичному рів- 
ні, непогано збережено ритміко-інтонаційну структуру, синтаксис 
першоджерела. 

Стани, щом си жив, щом пламти мисьлта ти! 
Очаква те работа свята. 
В предутринни, ранни мьгли 
предутринен огьн пали, 
преди да се пукне зората! (4, с. З306|. 

У дослівному перекладі це звучить так: 

Вставай, якщо живий, якщо думка палає! 
Очікує тебе свята робота. 
В досвітній, ранній імлі 
досвітній вогонь запали, 
перш ніж займеться зоря! 

В оригіналі: 

Вставай, хто живий, в кого думка повстала! 
Годнна для праці настала! 
Не бійся досвітньої мли,- 
Досвітній огонь запали, 
Коли ще зоря не заграла (2, т. 1, с. 69). 

110



Як бачимо, в перекладі досить точно передано ідейний зміст, 
збережено систему образів, характер римування (аавва), причо- 
му в більшості випадків знайдено багаті і точні рими (тьмнокри- 
ла-скрила-снла, терзаха-уплаха-горяха, победни-последни-бедни 
і т. п.), майже повністю збігається з оригіналом ритміка пере- 
кладу. 

Добротно, з великою повагою до першооснови, тонким відчут- 
тям його найменших нюансів перекладено ряд інших творів Лесі 
Українки, зокрема «Забута тінь», «Слово, чому ти не твердая 
криця...», «Завітання», «Дим», «Сопіга зрет 5рего!», «Аме Кері- 
па!» та ін. 

Зрозуміло, що перекладу без втрат не буває. То ж завжди 
доцільно визначити, чим жертвує перекладач, які компенсації 
натомість пропонує. 

С. Бакараджієв та І. Давидков, як правило, жертвують друго- 
рядним з метою передати думку, поетичний образ першотвору, 
прагнуть викликати у читача такі ж асоціації, як і в читача орни- 
гіналу. Перекладачі «відшкодовують збитки» цілим рядом при- 
йомів, серед яких: а) заміна загальновживаної лексики поетич- 
ною (скажімо, «морська хвиля», «дев'ятий вал» мають у болгар- 
ській мові такі відповідники, як «морська вьлна», «девета 
вьлна», однак С. Бакарджієв передає «грізні, люті вали біло- 
гриві» (вірш «Негода») як «белогриви талази морето» («тала- 
зи» - поетична назва слова «хвилі»); б) заміна римованих пар, 
виражених однією частиною мови (хатині--пташині, морі--горі, 
кілками--кістками), парами рим, утворених з різних частин мо- 
ви (колиба--шиба, сьрдити--вьлнити, мьлчалива--зарива), тоб- 
то іменник з дієсловом, прикметник з іменником на місці чисто 
«іменникових» чи «прикметникових» рим; в) заміна назви певної 

дії чи предмета їх найхарактернішими ознаками (так, у перекла- 
ді вірша «Негода» відсутнє слово «буря», це поняття розкри- 
вається опосередковано -- «бушують хвилі сердиті», що, на дум- 
ку перекладача, повинно нагадувати читачеві розгнівану морську 
стихію, викликати в його уяві відповідні асоціації). Але така 
заміна допустима лише в разі крайньої необхідності, захоплюва- 
тись нею не варто, бо це веде до збіднення (чи й «збагачення!») 

оригіналу, не даючи змоги сповна передати його специфіку, 
особливості, всю гаму відтінків. Хоча, наприклад, «крик пташок» 
загалом і вміщає в себе «гомін, стогін, квиління пташині», але, 
ясна річ, не дає читачеві відчути акцентні особливості оригіналу. 

У цитованому вже вірші «Негода» («Лошо време»), який 
поетеса написала в Євпаторії, йдеться про бурю на Чорному мо- 
рі. У перекладі ж Чорне море навіть не згадується, мова ведеть- 
ся про якусь безіменну акваторію. По суті, у перекладі втрачено 
конкретні вказівки поетеси на «се поле», «сю країну», «сей край 
богоданний». Трапляються інші похибки і неточності, але не вони 
характеризують обличчя рецензованої книги, загальний рівень 
якої позначений глибиною літературознавчого аналізу, тонким 
відчуттям оригіналу, майстерним його відтворенням болгарською 
мовою. Це «великої ідейної ваги справа» (М. Рильський), ще 

П1



одна важлива сторінка дедалі зростаючого взаємообміну духов- 
ними цінностями, дальшого зміцнення українсько-болгарських 
інтернаціональних зв'язків. 

Перебування Лесі Українки в Болгарії залишало помітний 
слід в житті постеси, позитивно позначилось на її творчості. Тут 
вона уважно спостерігає умови життя і побуту слов'янського 
народу, спілкується з прогресивно настроєною інтелігенцією, 
штудіює заборонену марксистську літературу, розширює і зміц- 
нює свої естетичні погляди та світоглядні позиції, пише револю- 
ційні твори. 

«У всякім разі я завжди буду уважати за дуже щасливий 
час мою подорож сюди,- зізнавалася Леся,- я знаю, що вона 
не минула для мене безслідно» (|2, т. 10, с. 248). А в листі до 
М. П. Драгоманова від З вересня 1894 р. наголошувала: «Мені 
здається, що я мушу вернутись в Росію ліпшою, ніж виїхала 
з неї» (2, т. 10, с. 257|. 

З великою любов'ю і гордістю пишуть болгарські дослідники 
про українську поетесу, про її контакти з Болгарією. 

«Ми, болгари, можемо гордитися тим, що така талановита 
поетеса жила в Болгарії, що з любов'ю вивчала нашу мову і що 
саме тут, на болгарській землі,- писав Петко Атанасов -- зро- 
била свій скромний внесок у революційну боротьбу, що велася 
у той час проти царського самодержавства» |9, с. 34). 

1. БТА--паралели. 1971. Ме 10, 2. Леся Українка. Зібрання творів: У 12 т. 
К., 1975--1979, 3. Литературен фронт. 1971. М»е 9. 4. Михайлов Коціобински. Леся 
Ььраиньа Избрани творби. Софня, 1978. 5. Пламьк. 1971. Мо 5. 6. Работни- 
ческо дело. 1971. Ме 54, 7. Септември. 1971. Ме 2. 8. Семптеврийче. 1945, Ме 38. 
9, Славяни. 1957. Лею 4. 10. Славянски поети: Стихотворен сборник. Софня, 
1946. 

Стаття надійшла до редколегії 01. 06. 88 



н
-
 є 

Публікац 

ЛЕСЯ УКРАЙНКА 

(Винниченко ) " 

Украннской литературе в последние годьї посчастливи- 
лось на юбилеи; кроме 100-летнего юбилея самой литературні, 
отпраздновано бьло еще несколько юбилеев ее заслуженньмх ра- 
ботников. Празднества бнили все удачнне; достаточно торжествен- 
нне, дружниье, без резких диссонансов, они даже возвнішали дух. 
Но недаром говорится, что в юбилеях всегда есть что-то печаль- 
ное; тревожная нотка звучит в стереотипной формуле юбилейньмх 
пожеланий «еще» долго поработать,-как будто намек на то, 
что деятель «уже» поработал до усталости много... грустью отзьі- 
ваются и обьічнье вніражения благодарности со стороньї юбиляра 
за те почести, которне «на склоне лет вознаграждают» за трудьі, 
лишения и горечь его жизни, и чем больше, чем действительнее 
бнили зти невзгодьї, тем большей иронией звучит такая благодар- 
ность, особенно если она искренняя. Часто такое «чествованне» 
походит на отпевание, и чуткая рука дрожит, подписьвая адрес 
«маститому» юбиляру, как будто отдавая «последний долг». 

Но если печальньй оттенок присущ юбилярам вообще, то 
особенно чувствуется он на юбилеях украинских, может бьть 

? Пропонована стаття вперше надрукована у 30-ті роки (Леся Українка. 
Твори. Книгоспілка. Т. 12. С. 233--263) під заголовком «Винниченко». У ру- 
копису заголовка немає. Чорновий автограф--80 сторінок (17Х20), писані 
олівцем, з багатьма правками (окремі місця читаються дуже важко) -- збері- 
гається у рукописному відділі Інституту літератури АН УРСР (Ф. 2/860). 

У примітці до публікації зазначалося: «Стаття друкується вперше. Її на- 
писано російською мовою, а що Леся Українка друкувала всі свої російські 
статті в журналі «Жизнь», можна припустити, що стаття готувалася для цього 
журналу». 

З таким припущенням погодитись не можна, бо журнал «Жизнь» припн- 
нив своє існування в червні 1901 р., а стаття Лесі Українки писалася не рані- 
ше кінця 1905 р. Проте відомо, що і після ліквідації «Жизни» поетеса шукала 
можливостей співпраці у російській пресі--«поки ще за мене не до решти 
забули в рос(ійській) журналістиці. Маю три українські теми для статей, то 
дещо можу написати» (див. лист до О. П. Косач від 24 вересня 1901 р.). 
Стаття про Винниченка могла бути однією з таких тем. Але те, що вона обри- 
вається на півслові, свідчить, що авторка не підготувала її остаточно до 
друку. Присвячена творчості В. Винниченка, праця Лесі Українки містить 
водночас цінні міркування про розвиток нового творчого методу, який вона 
іменує новоромантизмом. Подаємо за першодруком,-- ЛПрим. рейколегії. 

8-2019 113



именно потому, что украннць: особенно умеют сообщать заду- 
шевньй, неофицнальньй тон таким праздникам. Даже «забутливі 
друзі» обиікновенно вдруг вспоминают все, что бньло так основа- 
тельно забьіваемо нми впродолженни десятилетий и осьіпают 
смущенного юбиляра «щирими привітаннями», но в приветствиях 
зтих юбиляр часто может прочесть между строк: «Ото не от нас, 
а от тех молодьх, восторженньх друзей, какими бьли мь когда- 
то и не тебе, а тому молодому и свежему, которьй когда-то за- 
жигал наши сердца... только тогда рано бьло внесказьвать свон 
чувства, так вот хоть теперь, в память юности...» 

А между тем, жаль, что зти чувства являются большей частью 
так поздно и «в память прошлого». Часто укранинский писатель 
за всю свою деятельность не сльшит не только дружеского, 
ободряющего голоса, но даже прямо беспристрастного, хотя бь 
и не особенно одобрительного отзьіва,- «ніхто й не гавкне й не 
лайне, так наче й не було мене»,- жаловался Шевченко несколь- 
ко лет спустя после издания «Кобзаря»,- и сколько украинских 
писателей до и после него могли би применить к себе зти горькне 
слова. А если после зтого вспомнить потрясающие похороннь 
Шевченка и много некрологов н... юбилеєв многих украинских 
литературньіх деятелей, то невольно думается, не лучше ли бни- 
ло бь со стороньі публики и критики отдавать почаще первьй, 
а не последний долг своним писателям, не боясь несвоевремен- 
ности. 

Позтому мьї с тяжельмм чувством читаем увеличительную н 
уничижительную критику и радуемся искренно появлению талан- 
тов, которне не укладнваются в ее прокрустово ложе (и вероятно 
потому бнвают, обнікновенно, обойденьі ею совсем). Радость на- 
ша бнивает при зтом так велика, что иногда лишаєт нас терпения 
и мь, не ожидая никаких серебряньх и золотьїх свадеб, громко 
приветствуем союз писателя с его музой, хотя бь зтот союз бниьл 
заключен совсем недавно и совсем свободно, без особьх гаран- 
тий прочности. 

Такую непосредственную, искреннюю радость вьізвало в нас 
появленне «Голоти», рассказа г. Винниченко. Хотя уже первне 
шаги зтого писателя завоевали нашу симпатию к нему, но «Голо- 
та» усилила ее и вьізвала именно ту радость, которая ищет себе 
исхода и даже требует себе коррективов, чтобь не превратиться 
в тот бесполезньій и комический вострог, определяемьій несколь- 
ко нелестньім зпитетом. Хотя мьї не принадлежим к присяжньм 
критикам, но привьікли давать себе отчет в литературньх впе- 
чатленинях и думаем, что г-ну Винниченко (а может и его чита- 
телям) представит некоторьій интерес искреннее и сознательное 
виражение мнения о нем со стороньї его старшего товарища по 
литературе, могущего, конечно, ошибаться больше, чем зто свой- 
ственно заправским критикам, но зато неразрьвно связавшего 
судьбу своей души с судьбой той категорни литературь, к кото- 
рой он принадлежит вместе с разбирасемьм автором и к которой, 
позтому, он присматриваєтся особенно пристально, особенно 
тревожно. Каждьй новьій талант «спасителен» для него, каждая 

114



волна макулатурь грозит гибелью,-- бесплодно и стьідно взнівать 
о помощи из таких воли, но естественно радоваться, когда мо- 
жешь забьть о нихі|.. 

Когда в 1902 году впервье появилось в литературе имя 
г. Винниченко, то оно бьло встречено несколько недоверчиво- 
Г-н Личко в «Літературно-Науковому Віснику» (февральская 
книга 1903 года, статья «Талант чи випадковість») спрашивал 
по поводу «Сили і краси» г-на Винниченко: не случайность ли 
зто, что молодой, никому неизвестньй автор проявил в своем 
первом пронизведении что-то привлекающее вниманне? начинаю- 
щий ли зто, или уже на первом шагу кончающий талант, а мо- 
жет биьть и вовсе не талант? Такая недоверчивость по отношению 
к бесспорно талантливому рассказу наверное покажется преуве- 
личенной для всякого, кто читал зтот рассказ, первьій по време- 
ни напечатаниня, но второй по времени написания. Г. Винниченко 
хорошо сделал, что пустил для начала в печать зтот рассказ, 
а не тот, которьй действительно бьіл написан первьім, но напе- 
чатан в 1903 году под заглавнем «Народний діяч». За неуме- 
лостью письма в зтом первенце г. Винниченко читатель мог бь 
и вовсе проглядеть признаки таланта, и г. Винниченко при- 
шлось бьїі дваждьї «начинать». Рассказ «Народний діяч», пожа- 
луй, лучше бьло бь и вовсе не печатать, а приберечь его в 
портфеле, чтобь использовать как матернал при будущей работе, 
тем более, что, как мьі дальше увидим, многоеє намеченное кое- 
как в «Народнім діячі» бвіло потом развито с большей вдумчи- 
востью и техникой в последующих рассказах. Рассказ «Народ- 
ний діяч» испорчен, прежде всего, центральной фигурой, именно 
«народного діяча». Деятель зтот, 22-летний студент, соврешенно 
случайно попал в число исключенньх за «беспорядки», но все- 
таки возомнил себя после зтого не на шутку народньм деятелем, 
а так как к тому времени он (тоже случайно) познакомился 
с хорошенькой барьшней, украннской патриоткой, то и решил, 
что он деятель именно украннского народа. Первне строки его 
характеристики довольно удачнь и не лишень юмора, но дальше 
юмор переходит в шарж, так как деятель изображен решительно 
слишком наивньомм не только для 22-летнего студента, но даже 
для подростка-гимназиста. «Деятельность» его заключается в 

бестолковой игре в хозяйство у себя в именни, в ношениий «ко- 
зацького жупана», которвій крестьяне назьвают «черкесом», в. 
сованьи кому попало и как попало случайньх украннских кни- 
жек да еще, пожалуй, в ухаживанин за крестьянкой Галей; от 

хозяйства его скоро отваживаєт управляющий, любовник его 
матери, беззастенчивой беПе їетте; в раздаваньн книжек ггерой 
сам разочаровиьваєется, узнав, что «читатели» употребляют их на 
«цигарки», от ухаживанья его освобождает сама Галя после того, 
как он от проповеди платонической любви простираєт свое 

благородство до формального сватовства,-- «паничу» остается 
вместе с приехавшими за ним товарищами вернуться в город 

в рядьі кутящей «золотой молодежи», что он и делает к удоволь- 
ствию своей свободной от предрассудков мамаши; Галя тоже 

в- 115.



со временем отправляется в город, где и попадаєт в кафешантан- 
нве «зтуаль», Зта финальная сцена удачна. Фигура зтой Гали 
обрисована в рассказе лучше всех других, єе психология инте- 
ресна н правдоподобна, но только если забьть, что поводом 
к зтой психологни послужила каррикатурная личность «діяча», 
над которьім решительно все смеются по заслугам, кроме почему- 
то Гали, которая вовсе не глупая девушка и могла биь, кажется, 
видеть, насколько смешон зтот «діяч». Но он, по воле автора, 
Гале не смешон, напротив, нравится настолько, что она готова 
увлечься им беззаветно. Она не сомневаєтся насчет своей бу- 
дущности. Она сознает, что она паничу «нерівня», и не только 
не ожидаєет, но даже не желает брака с ним; ей кажется немниьс- 
лиМмьІМ жить со свекровью-барьнею н бьіть едва терпимьм чле- 
ном чуждого ей общества. Ей сначала просто обидно, а потом 
смешно сльшать его «предложенне»: но еще больнее бьло ей 
раньше, когда он проповедовал ей платоническую любовь. Она 
просто н естественно любит своего «нерівню» и чувствует, что 
она уже бесповоротно «зведена з ума», так как нравственно на- 
всегда вибита из колен. «Парубка я не полюбила б»,-- говорит 
она,- «не змогла б. Вони такі брудні, лаються... Ні... А ви такі 
гарні, чистенькі... потім, ви якісь чудні собі»... Панич научил ее 
знать цену красоте, она уже знает, что красота -- сила и ей жаль 
истратить зту силу «даром» среди людей, которьм она не нужна 
и во всяком случає не так важна, а между тем Галя может толь- 
ко «продать» зту силу нили «змарнувати»; другого вніхода нет. 

Г. Винниченко сумел подойти к избитой теме романа «панича 
з дівчиною» с новой, глубокой и оригинальной точки зрения. Де- 
вушка страдаєт и нравственно гибнет не оттого, что покинута, 
что «віночка втеряла», что «покриткою стала», матерью никем 
не признанного ребенка, нет, ничего зтого с ней не случилось, 
даже «люди не сміються і батько не лає», общественное мненне 
довольно снисходительно к их «жениханию», панич предлагаеєет 
венчаться (хотя в душе и рад, что «жертва» не принята Галей), 
а батько, человек с своеобразной философией какого-то вьісшего 
индиферентизма и к тому же до бесхарактерности добродушньй, 
совершенно не вмешиваєтся в дела своих детей и даже готов 
покрьвать их. Галя глубоко страдает оттого, что не видит «чес- 
ного», т. е. нормального вьіхода из своего положения. Нормаль- 
НЬІЙ вБІХОД настолько трудно найти, что если бб даже вместо 
смехотворной фигурь «діяча», бнл не просто «чудний», а в самом 
деле оригинальньй, недюжинний человек (каким, по-видимому, 
считала его Галя), то драма получилась бьі более глубокая, бо- 
лее захватьвающая, но все-таки могла бьїі окончиться тем же 
финалом. Зпизод с Галей заставляет читателя жалеть, что зто 
только зпизод и что он вставлен в такую неподходящую для него 
рамку. В рамке зтой есть несколько живьіх блесток, но все же 
они не внкупают общего бесцветного и безвкусного тона расска- 
за, в котором чувствуется какая-то «тенденция», но никак нельзя 
уловить, в чем она заключается. 

После зтого первого рассказа, второй рассказ Винниченко 

116



«Сила і краса» представляет большой шаг вперед, как с внеш- 
ней, так и с внутренней сторонь. Автор уже лучше владеет дна- 
логом, характерь определеннеє, наблюдения тоньше и глубже, 
хотя фабула и психологические перипетни все-таки оставляют 
много желать. Опять таки приходится забнвать главную причину 
психологни главной фигурь для того, чтобь оценить самоє 
низображенне зтой психологни. Дело в том, что трагическая ди- 
лемма внібора между красотой и силой, стоящая перед геронней, 
далеко неясно внражена конкретньіми воплощениями ее. Пред- 
ставитель силь -- безобразньй Андрий, ловкий вор, умеющий 
подчинить своему влиянию товарищей, но избегающий «рабо- 
тать» при помощи физической силь, которую он применят толь- 
ко для укрощения своей любовницьї Мотри, геронни рассказа; 
представитель красоть -- красавец Илько, скорее грабитель, чем 
вор, наоборот, предпочитаст драться, поджигать и даже убивать, 
чем «приставляться», но нравственно пасует перед своим ловким 
товарищем Андрнием и пассивно присутствуєет при том, как 
Андрий нещадно колотит Мотрю за него же, Илька. А Мотря, 
дочь опять таки вора, колеблется винбором между сильньм волей 
Андрием и красавцем ИЙИльком. От Андрия у нее уже есть ребе- 
нок, Андрий более склонен повенчаться с ней, но безусловно 
требует, чтобь она после венца уже не смела «бегать» к Ильку, 
но именно зтого последнего условия она не может исполнить. 
Она, как и Галя в «Народнім діячі», не потому живет «вне ко- 
лен», чтобь ей зто бнло приятно или безразлично, нет, она тоже 
тоскует по нормальной жизни, но не находит в себе самой силь 
устронть зту жизнь. Ей «робиться весело» при виде красивого 
Илька и влечет к нему непосредственно, но как подумает бро- 
сить Андрия, «то якось і жити не хочеться». Положенне замуж- 
ней, венчанной очень привлекает ее и ради себя самой и ради 
ребенка, которому «треба батька», она даже формалистка в зтом 
вопросе: пока она не венчана, она считаєет себя в праве бравиро- 
вать отца своего дитяти и открьто бегать к другим (иногда 
просто «для пробьї», защитит ли ее ЙИлько от побоев Андрня), 
но после венца, которому должнь предшествовать и «рушники» 
и «старости», она уже не видит нравственной возможности бьть 
неверной женой, все равно, будет ли ее муж Андрий или Илько. 
Впрочем, Андрий просто грозит убить за неверность в браке, а на 
защиту такого мужа, как Йлько, Мотря не надеется, хотя Илько 
и говорит, что жену вьіступил бь защищать даже от Андриня, 
если бьі тот вздумал заявлять претензию, но Йлько относится 
крайне вяло к возможности жениться на Мотре, хотя ему и тя- 
желая мьісль отказаться от нее совсем. С Андрнем у него отно- 
шения прекраснье, так как тот всю свою ревнивую злобу сриьва- 
ет исключительно на Мотре и только от нее требует решения 
запутанного положения, 

Представляєтся совершенно непонятньм, почему «сСИильньй» 
Андрий не пробует употребить в зтом столь важном для него 
деле своего влияния также и на товарища, которьй до непости- 
жимой степени «пасует» перед ним; странно также, почему он 

117



не решаєтся пригрозить убийством любовниць, как собирается 

грозить жене, н после замужества Мотри не видит возможности 
устронться «втроем». Такое уваженне к формальному браку у всех 

тронх как-то мало обосновано. Очевидно Андрню ничего не стон- 
ло бн отделаться, при желанни, от Илька, и не венчаясь с Мот- 
рей. Автор хочет показать, чо Йлько необходим Андрию, как 
товарищ-вор, но, собственно, по темпераменту своему Илько 
довольно плохой партнер для Андрия -- у них совершенно раз- 

нье «методь» «работь» и странно, зачем умньй Андрий настоїй- 

чиво навязьіваст ЙИльку роли, на которне тот вовсе не способен. 
Ведь Андрий видит Илька насквозь и мог бн лучше им распоря- 
диться. С другой сторонь, не совсем ясно, почему ИЙлько пасует 
перед Андрнем, так как тот же Йлько держится очень независи- 
мо в своей семье, вовсе не признаєт нравственного авторитета 
отца, а с товарищами еще на школьной скамье всегда первьій 

лез в драку и вообще никогда никого не боялся, кроме того слу- 
чая, когда товарищеское чувство заставляет его согласиться на 
неприятную ему роль в затее. Вне отношений с Мотрей Илько 

представляется н сильнеє и решительнее Андрия, а колебания 
в вопросе, как поступить с Мотрей -- легко обьяснить не столь- 

ко отсутствнем сильї воли, сколько недостатком любви к Мотре 
и желаннем сохранить свою холостую свободу. С другой сторонньї, 

и нерешительность Мотри обьясняется не одним колебаннем 

между силой и красотой; тут играет роль и забота о судьбе ре- 

бенка, которвій ЙИльку чужой, и забота о собственном благо- 

состоянни, так как Андрий бережлив, а Илько расточителен, по- 

тому что «добріший» Андрия. Возможно, что зти два соображе- 

ння решили бьі дело в пользу Андрия даже и в том случає, 

если бьї он вовсе никакой «силой» не обладал. Ведь и так Мотря 

окончательно отдает предпочтенне Андрию именно в ту минуту, 
когда ЙИлько проявляет силу и бросается на Андрия с намере- 
ннем убить, правда, не за Мотрю, а за голубя, которого Андрий 

тиранит на зло Ильку. Илько, вніносивший спокойно страданиня 

любимой женщинь, не может вьінести вида замученной птички 

и вдруг перестает пасовать перед сильньім Андрием. Мотря же 

должно бьіть обиженная таким вниманнем к птице, какое в свое 
время не било оказано ей, кусает Йлька в руку и тем помогает 

Андрию победить Илька. Затем Мотря внходит замуж за Андрия 
и отправляєтся с ним в ссьілку. Зтот конец, как и вообще все 
указаннье лишние злементьі, сильно затемняют основную тему 
и оставляют в читателе, несесмотря на замечательно вернье и тон- 
кне психологическне штрихи в обрисовке внутренней драмь 
Мотри, чувство неудовлетворения. 

При всех недочетах и промахах «Сили й краси» нам кажется 
странньм, как мог первьій критик г. Винниченко сомневаться 
в таланте молодого автора, прочтя зтот рассказ. Талантливьй 
человек может случайно наделать промахов в своем сочиненни, 
но бесталанньй не может проявить то, чего у него нет. Только 
талант мог создать зти живне фигурнь, зти естественнье диалоги 
и, в особенности, зту широкую, яркую картину ярмарки, на фоне 

118



которой разьгрьваются воровскне похождения героев, Ута кар- 
тнина ввікупает случайность помещения самой драмьї в воров- 
скую среду (ведь борьба между нравственной силой и красотой 
вовсе не присуща именно зтой среде, скорееє наоборот), также 
как н живое изображенне тюремньх сцен заставляет простить 
кнеожиданньй оборот, в силу которого поймавшийся в преступле- 
нин Илько оставлен бнл автором на свободе, а ловко извернув- 
шийся Андрий как-то очутился в тюрьме. Зти битовне картинь 
хороши сами по себе, как и всегда у г. Винниченко. Неприятно 
поражает также попьітка автора в «идейном» разговоре между 
двумя героями обосновать их «деятельность» более глубокими 
мотивами соцнального свойства. Конечно, среди воров и разбой- 
ников встречаются люди с чисто реформаторскими наклонностя- 
ми, о чем свидетельствует вместе с исторней и мировая литера- 
тура и народная поззия, но героийи г. Винниченко ничем не 
напоминают зтого типа, они слишком мелкотравчать и в чувствах 
н в поступках, позтому фраза Илько о том, будто они «з бідних 
не беруть», а только «з багачів», отзьваєтся лицемерием или 
авторской «вьвідумкой», так как зти «идеи» вовсе не мешают 
приятелям фактически «драть» главньм образом с крестьян, 
вовсе не принадлежащих к «багачам», а скорее равньх по поло- 
жению самим героям. Впрочем, г. Винниченко в зтом неверном 
штрихе повторил ошибку, которая проходит красной нитью че- 
рез сочинения более опьітньїх писателей, например, через роман 
Мирного и Билого «Лихі люди», и через роман Горького «Трое». 

Следующий за «Силою і красою» рассказ Винниченка «Біля 
машини» представляет сплошь бьтовую картину, в которой на 
фоне тяжелого труда в зкономни ввіступают фигурь зконома 
Гудзика, проньрливого и ожесточившегося от деморализующего 
положения «погонщика людей», Химь, развращенной «пански- 
ми» соблазнами работниць, порочного панича Янка, внбираю- 
щего себе «біля машини» (молотилки) девушек, как коров на 
ярмарке, и, наконец, двух «коноводов» Карпа и Андрона, на- 
правляющих глухое недовольство товарищей непосредственно на 
личность зконома и внінуждающих у него полную расплату по- 
боями и угрозой стачки. Побитьій зконом расплатился, приоста- 
новленная бьло машина снова пошла в ход, но-- «скінчивши 
виплату, Гудзик, модиска (его невеста), її батько і синенький 
ляшок (их гость) почали радитись»... На зтом обрьвается рас- 
сказ, как бьі обещая, что автор еще вернется к зтой теме-- 
и, действительно, он к ней скоро вернулся, попробовав раньше 
свой сильї в ином направлении в двух рассказах уже не низ на- 
родной жизни - «Заручини» и «Антрепренер Гаркун-Задунай- 
ський». Хотя их нельзя назвать плохими, но все же в них нет 
той яркости и свежести красок, какими отличаются «Сила і кра- 
са» и «Біля машини». При зтом в зтих рассказах почему-то боль- 
ше вніступают недостатки стиля или скорее язнка г. Винниченко. 

Его фраза вообще имеет тенденцию складь»ваться по законам 

скорее русского, чем украннского синтаксиса, но в то время, как 

в дналогах персонажей из народу зтот недостаток почти нечезаєт, 

119



"«вописаннях н в рассужденнях от автора он внііступаст наружу 
тем сильнее, чем сложнее самне описания и рассуждення. Даже 
лексическне ошибки, очень редкне в рассказах из народной жиз- 
ни, попадаются чаще там, где речь идет о другой среде. Ими осо- 
бенно пестрит рассказ «Заручини», где ломаная украинская речь 
студентов, которую автор видимо старался изобразить «фоно- 
графически» верно, в сущности, мало отличаєется от речи самого 
автора, что едва ли входило в намерення г. Винниченко. Зло- 
употребленне словом «якийсь» назойливо бросаєтся в глаза, 
сообщая стилю распльввчатость н неопределенность. Там попа- 
даются даже такне ошибки, как употребление слова «особистий» 
(личньій) вместо «особливий» (особенньй), «чинно» (что значит 
по-украннски «деятельно») вместо «статечно, призвоїто». В раз- 
говорах главного действующего лица, студента Мьколь Семе- 
нюка, все зто звучит естественно и даже уместно. Зтот интелли- 
гент видимо ввучился украннскому язвшку по книжкам да от 
товарищей, также плохо владеющих родньм язьком, а распльв- 
чатая, неопределенная Фраза вполне подходит к зтому юноше 
«з добрими надіями, хорошими мріями і... малими силами». Но 
самому автору лучше бьло бьї зтого избегать, отдельївая более 
тщательно свой стиль. Впрочем, не один стиль портит, по наше- 
му мненню, рассказ «Заручини», а прежде всего водевильньйнй 
злемент, введенньй без всякой необходимости в заурядную, но 
все-таки скорее грустную, чем смешную историю профанацни 
чистой и нанвной первой любви молодого студента и крушення 
его мечтьі о безобидном, хотя и несколько мещанском личном 
счастьн. Что любимая им н глубоко влюбленная в него девушка 
обманьвает его, решая внійти замуж за богатого купчика, а его, 
Семенюка, готовит в «друзья дома», в зтом, конечно, ничего не- 
вероятного нет, но что ее «заручини» проходят в чужом доме, 
в отсутствни родньіїх, живущих в том же городе, на балу по по- 
воду другой помолвки, неожиданно для всех, настолько неожи- 
данно, что Семенюк до последней минутьї принимает обьявленне 
помолвки на свой счет, сидя рядом с женихом и невестой,-- зто 
представляется нам возможньм только в водевиле. Конечно, у та- 
лантливого автора и водевиль может на время казаться правдо- 
подобньім, но едва опустится занавес, зто впечатление правдо- 
подобности исчезает; тоже пронсходит и по прочтении «Заручин», 
едва закрьвается книга над последней страницей зтого расска- 
за. Кроме зтой неправдоподобности фабуль есть и некоторая не- 
правдоподобность психологии героя,. Как бь ни бьл увлечен 
хорошенькой барьшней «идейньй» мечтательньй и сентимен- 
тальньй молодой человек, невероятно, чтобьі именно такой че- 
ловек продолжал считать ее «чистою, святою», искренней, крот- 
кой и нежно заботящейся о нем после того, как она проявила 
грубую чувственность во время первого обьяснения в любви 
(даже укусила Мьколу в щеку) и крайнюю вульгарность в 
«ласкательньіх» словах («Проклятьій, глупьІй... плевать, пусть 
входят... загрьзу, всего загрьзу!», резко оборвала его попьІітТкКи 
продолжать и после обьяснения в любви учить ее украннскому 

120



язнку, заявила, что хочет поработить его с его «чистотой, невин- 
ностью, идеями», и наконец, чисто самодурским приемом заста- 
вила его в первьй раз в жизни пить водку («Я хочу, щоб ви 
зробили гидко... Я хочу, чтоб тбі для меня на все пошел, сльі- 
шишь?»). Но Микола настолько водевильно слеп, что отправля- 
ется послушно пить водку против желания, еще умиляется, за- 
метя, что барьшня о чем то перешептьвается с купчиком: «Ма- 
буть просить, щоб ее давав мені жити багато... голубонько моя 
мила!» После зтого, пожалуй, бьло бь неудивительно, если бь 
даже неожиданньй «пассаж» с обрученинем все-таки не отрезвил 
«голубоньки милої». Но автор пощаднл бедного Миколу и, ценою 
страшного отчаяния вследствне разочарования в барьшне, спас 
его несколько во мненини читателя, которьй, пожалуй, мог бьі 
заподозрить зтого идеалиста в близком умственном сродстве с 
детски нанвньім «діячем» и спросить автора: какое, собственно, 
нам с вами дело до зтих ... дураков. Впрочем, интерес зтого рас- 
сказа заключается не столько в фабуле и фигуре главного ге- 
роя, сколько в бьтовой картине, изображающей пирующую 
мелкую буржуазиню из купцов, чиновников и студентов в живом 
изображении второстепенньїх лиц (Ганенка, товарища Миько- 
ль, купчика, Фомушки, развратного студента Ламазоди и про- 
чих) и в верном наблюденни проявлений психологни героев, если 
опять таки забьть причинь, вьізвавшне такую психологню. 

Тема «Заручин», собственно, чеховская: рассказ о том, как 
ломаются в безвніходной пошлости житейской и без того «неболь- 
шие силь»» среднего человека. Но Чехов умел глубже заглянуть 
в душу среднего человека и позтому драма пошлости принимала 
размерь истинной трагедни, безвніходность которой, по крайней 
мере, при всех существующих данньх, бнла для всякого ясна. 
Юмор в его сочиненинях второго пернода бьл подобен юмору 
шута в трагединях, повторяющего смехом то же самое, что другне 
уже сказали слезами. Нам кажется, что в таланте г. Винниченко 
мало черт, родственньх Чехову, пожалуй, есть только одна -- 
уменне изобразить «настроенне» обстановки н власть ее над че- 
ловеком. Но с другой сторонь, именно власти человека над 
обстановкой, т. е. его внутреннего «микрокосмоса», окрашиваю- 
щего все внешнее в свой цвет (у Чехова большей частью серьій), 
г. Винниченко не умеет изображать, от зтого и юмор его не 
глубокий, чисто внешний, не «окрашивающий» и потому часто 
кажущийся лишним или преувеличенньм. Лишним он кажется 
нам в «Заручинах», преувеличенньм в «Антрепренері Гаркун- 
Задунайському» и в «Мнімом господінє», о которьїх вообще мно- 
го говорить не приходится, так как, по-видимому, и сам автор 
не особенно серьезно отнесся к зтим свонм произведениям. Зто 
шутки, которвім только некоторая растянутость мешаєт бьть 
только забавньми, без примеси грусти и скуки. В «Антрепренері 
Гаркун-Задунайському» жизнь мелкого захолустного актера взя- 
та исключительно с космической точки зрения, и если у читателя 
все-таки являются грустнье мьісли по прочтении зтого рассказа, 
то зто уже не вина автора. Впрочем, таких рассказов много 

121



во всякой литературе, а в украннской они не кажутся особенно 
банальньми только потому, что вообще не все еще банальньє 
темь ниспользованьь украннскими писателями, о чем, пожалуй, 
читателям едва ли стонт жалеть, а талантливьим писателям уже 
и вовсе не стонт стараться пополнять такне проблемь в родной 
литературе. Есть, впрочем, и в «Антрепренері Гаркун-Задунай- 
ському» ннтереснье черточки, присущне только украннскому 
театру н его деятелям, например, остроумноеє изложение «типич- 
ной» украннской драмниь. 

Рассказ «Мнімий господін» несколько оригинальнее, но не по 
теме, а по обстановке, в которую она помещена. Тема-то очень 
заеєзженая юмористами: как человек, не злой по натуре, стано- 
вится «извергом и тираном» для всех окружающих, изводя их 
рассказами о свонх болезнях, настоящих и особенно мнимих. Но 
рассказу придает интерес и оригинальность обстановки, в кото- 
рую он помещен и которая низображена г. Винниченко, как 
всегда, мастерски. Дело происходит в солдатской казарме. «Мні- 
мий (мнительньй) господін» -- дежурньй унтер -- не дает спать 
устальїм солдатам рассказами о своей мнимой болезни и чтением 
вслух «історії» зтой болезни, записанной со слов «Мнімого госпо- 
діна» поневоле послушньм грамотньм солдатом: «Мнімий госпо- 
дін», как «начальство», не зол, не взбіскателен, но солдать его 
от всей души ненавидят именно за его рассказь, отказаться слу- 
шать которне солдатам, людям подневольньм, невозможно. Рас- 
сказьі зти низображень очень наблюдательно в смьісле язика 
н стиля, но, пожалуй, слишком реально, так как и читателю по 
временам сообщаеєтся та скука, которую испьіІТтТьІвают невольнье 
слушатели мнимого господина. Юморист по натуре всегда сумеет 
избежать скуки, рассказьвая даже о самьх скучньхх вещах, по- 
зтому нам кажется, что юмор не особенно свойствен натуре 
г. Винниченко, хотя талант помогает ему справиться и с чуждьі- 
ми его натуре приемами творчества. 

ь несколько нарушили порядок изложения, упомянув здесь 
о рассказе «Мнімий господін», которьій является последним из 
напечатанньіх сочинений г. Винниченко, но мьі хотели кончить 
речь о его юмористических произведениях и обратиться к произ- 
ведениям серьезньім по тону и по замьслам, которне кажутся 
нам более типичньіми для г. Винниченко. Да, по-видимому, не 
нам одним серьезнье, главньм образом, общественнье темьі 
кажутся более родственньіми таланту г. Винниченко, вероятно 
зтим соображением обьясняєтся помещение издателями Львов- 
ской «Видавничої Спілки» в одной книжке вместе с рассказами 
г. Винниченко двух рассказов мало известного автора В. Деде 
под заглавнием «Боротьба» и «Суд», которне хотя значительно 
уступают пронзведенням самого «Винниченко, но все же носят 
следьі или влияния или случайного духовного родства с ними. 
Земский начальник, творящий «суд» и рукопашную расправу над 
крестьянами, обрисован грубвіми и трафаретньми штрихами, 
каких м не видим у г. Винниченко, но внірисовка деталей на- 
ружности действующих в рассказе лиц и изображенне настроення 

122



массьї напоминает прниемьї г. Винниченко, хотя и в несовершен- 
ном виде. То же можно сказать о рассказе «Боротьба», но уже 
по сравнению не с худшими, а с лучшими вещами г. Винниченко. 
В «Боротьбі» г. Деде мь находим черту, которой нигде не всте- 
чаем у г. Винниченко и об отсутствии которой жалеть не при- 
ходится, а именно постояннье комментарни от лица автора по- 
ступков и характеров действующих лиц. Отчасти зто обьясняется 
нзбранной автором «Боротьби» формой рассказа от первого ли- 
ца, которая редко вніходит удачной, отчасти, может бить, самой 
темой, при разработке которой автору трудно бьло сохранить 
обьективньій тон. Среда суровой мертвящей дисциплинь, в ко- 
торой задьхается и отчаянно бьется мьісль и чувство сколько- 
нибудь видающихся людей, изображена такими мрачньми крас- 
ками, что рассказьвать о ней «от первого лица» спокойно, пожа- 
луй, и нельзя, но тогда жаль, что автор не избрал другой формиь, 
так как личность рассказчика, менее интересно обрисованная, 
чем те, о которьхх он рассказьваєет, иногда совсем некстати вь- 
ступает и врезьівается своими рассуждениями в самую живую, 
захватьвающую или напряженную сцену. Без зтого рассказ мно- 
го вниграл бь, его сильное, знергичное письмо еще сконцентри- 
ровалось бь и тогда зта вещь не уступала бь лучшим произве- 
дениям г. Винниченко, какими, по нашему мнению, являются 
рассказьї «Контрасть» и «Голота», особенно вторая. 

Если бьїі рассказ «Контрасть» бьл напечатан в одной книге 
с рассказами «Біля машини» и «Голотой», то получилось бн не- 
что вроде трилогии. Они взанмно дополняют друг друга. 

Если помнит читатель, «Біля машини» кончаєется советом 
Бременно побежденного «зконома» со своними товарищами по 
общественному классу, советом, очевидно, о том, какими мерами 
сломить вишедшую из повиновения чернь. Чем кончился зтот 
совет, автор в зтом рассказе не говорит. Но вот в «Контрастах» 
м встречаем «чернь» уже в бродячем состоянин, на положе- 
нии безработньх. Положение зто само по себе ужасно, но еще 
ужаснеє представляєтся в виде контраста едущей с пикника 
веселой и несколько подвбьіпившей компанин провинциальной ин- 
теллигенцни, беззаботно повеселившейся на средства миллионер- 

ши из простого звания, невестьі красавца-скульптора, увлекаю- 

щегося контрастами в искусстве и в жизни. Скульптор смотрит 
с чисто артистической точки зрения на контрастьі даже своего 
собственного, в сущности фальшивого и двойственного, положе- 
ния. Контрасть его не возмущают, он любит их, видит в них 
вБІСШИЙ сМБІСЛ и наслаждение жизни и искусства, считает их за- 
конньіми, каковьі бьі они ни бвіли. Но вдруг он встречаєет такой 

«контраст», которній заставляет его забвіть на время свой культ 

контрастов. На степи вокруг костров собралась толпа каких-то 

серьіх, насквозь пропьіленньхх полугольх люден и делает над 

огнем что-то непонятное. На настойчивне вопросьї миллионерши 

и ее гостей один из серьіх людей отвечает, что зто товарищи «хо- 

дять коло себе... чепуряться... нужа в дорозі завелась...» и вот 

люди истребляют огнем паразитов. Серьій человек говорит все 

123



зто добродушно, с покорной грустью также рассказнвает он 
о блуждавших своних товарищах, земледельцев без земли, рабо- 
чих без работь, в поисках тяжелого, неблагородного труда, 
о неурожаях, о голоде, о безнадежной безвьіходности. Он говорит 
просто, без аффектацни, без желання разжалобить, но жгучая, 
невнносимая жалость овладевает слушателями, и миллионерша 
при помощи жениха и служанки принимаєется кормить толпу 
безработньїх остатками пикничного угощения. Толпа сначала 
подступагт сдержанно, но затем при виде хлеба ее сдержанность 
исчезает. «Робиться щось страшне. Гомін, крики, лайки, прохан- 
ня, сльози, звіряче ревіння, гарячі, жадні погляди, великі, чорні 
руки, змучені обличчя, брилі, хустки, картузи... все це мішається 
межи собою, хвилюється, кипить... І потім цей запах, важкнинй, 
кислий, якийсь запах поту...» Скульптор потрясен зтим слишком 
сильньім контрастом голодной толпьі с сьітТой пикничной компа- 
нией, беспомощно лепечет: «Не можу.. не можу дивитись... 
Я впаду...» Миллионерша подавлена, она видит, что ее помощь... 
ничтожная капля, нисчезающая в море нуждь. Весь запас пищи 
роздан, а голод не утолен, ещде хуже растравлен. Она раздаеєт 
им все свой карманнье деньги. Скульптор следует ее примеру. 
Но и деньги их-- капля в море. Раздразненная видом золота 
толпа становится страшной. Ужасную сцену прерньвает гроза. 
«Пани» уезжает. «Спасителі наші» ..напутствуют на прощанье 
серне люди панов, но миллионерше сльішится в зтом «не то до- 
кір якийсь, не то образа...» Укриваясь от дождя под повозкой, 
она вспоминает о безработньх, беззащитно мокнущих в степи 
и ей «стає якось ніяково й важко, як у чоловіка, котрий десь 
або набрехав багато, або вкрав щось і щасливо утік звідки». 
А скульптор, забьюв о собственной философини контрастов, как 
внсшего смьсла и наслаждениня жизни, нападает вдруг на настоя- 
щих философов с их отвлеченной моралью. «Філософія життя, 
філософія моралі, краси... Ні, ти дай таку філософію, щоб я міг 
навчити цих людей бути щасливими... а їх мільйони». Скульптор 
при зтом случае брюзжит против «категоричньїх императивов 
и абсолютов». 

Скульптор забьіл, что его собственная «философия», теорня 
«контраста для контраста» гораздо безнравственнее ни в чем не- 
повинньіїх «императивов и абсолютов», да, впрочем, зта теория 
сама собой разлетелась впрах при первом приближении самого 
страшного н самого гранднозного контраста -- социального. 
Скульптор упустил из виду, что именно проснувшаяся жалость 
н смутное чувство «категорического императива» заставили его 
самого живо проникнуться ужасом положення зтих голодньх 
бедняков и что, во всяком случае, не философьї виновать, если 
зтот «категорический императив» ненадолго овладел его артис- 
тической душой. 

Скульптор и миллионерша увлеклись восторгами любви под 
аккомпанемент.бури, а потом бешеньм галопом умчались, встре- 
тив еще раз на пути благодарящих бедняков. Скульптор опять 
заговорил прежним тоном о менее страшньх контрастах. «Кон- 

124



трастьі, контрасть, контрастьі», кончается рассказ и, действи- 
тельно, автор собрал в зтом небольшом очерке много контрастов 
в положениях, в характерах, в настроеннях людей и природьї, 
низобразил их рельефно, сильно, но все они бледнеют перед тем 
грозньім контрастом, которьйй превратил в ничто поверхностную 
зстетическую философиню скульптора. Как-то чувствуется, что 
сам автор не остановится подобно своему скульптору на простом 
созерцании контрастов, не сделаєт их самодовлеющей целью 
своего творчества, но и не отмахнется от них, не забудет среди 
других впечатлений. 

«Контрасть» бьли напечатань в октябре 1904 г., а в январе 
1905 уже появилась «Голота», и в ней мьї нашли то, чего ожида- 
ли по прочтенин «Контрастов». Автор анализировал толпу, раз- 
ложил ее на личности и, таким образом, углубил и обострил ее 
психологию. Зто уже не безьіменная толпа, из которой вьделя- 
ются несколько личностей, более заметньх (Карпо и Андрон в 
«Біля машини»), а нногда как будто случайно замечень автором 
(Хима, Федоська там же); сплошная несерая масса, на фоне 
которой движутся постоянно сливающиеся с ней силузть, как 
зто мьі видели в «Контрастах». Нет, зто уже собранне определен- 
ньїх личностей, обьединенньхх общими условнями жизни, но име- 
ющих каждая свою физиономию, резко отличную от других. 
У каждой личности своя драма, не подчиненная другим, а только 
связанная с другими, опять таки в силу общих условий. Зтим 
«Голота» напоминает Гауптмана «Ткачей», хотя в ней нет ника- 
кого подражания пьесе Гауптмана. И форма (недраматическая), 
и план, и группировка основньіх мотивов -- все другое, но отно- 
шение к «человеку толпьі», к его личности то же, что у немецкого 
драматурга ново-романтика, прошедшего через горнило и роман- 
тизма, и натурализма. Для г. Винниченко, как и для Гауптмана, 
человек толпьі уже не бутафорская принадлежность, как зто 
било у старьх романтиков, не манекен для примерки костюмов, 
сшитьІх из «человеческих документов», как зто бнло у натура- 
листов, нет, у них «человек толпбі» чело век в полном смисле 
слова: но он не ввіделен из толпь, не поставлен в одиночку или 
в искусственную групу для художественной студнии, как зто бьло 
у русских реалистов, а, напротив, оставлен в своей среде и вместе 
с ней відвинут на первній план так близко, что и среда перестала 
уже казаться фоном, расчленившись на равноценнне, но неравно- 
значущие фигурь. У Гауптмана все действующне лица, члень 
толпьі его «Ткачей», связаньї не только общими условнями жиз- 
ни, но и общим настроением, проходящим разнье фазь и прини- 
мающим разньое оттенки у разньхх личностей. У г. Винниченко 
они связань еще и фабулой, развитию которой они так нли нна- 
че содействуют, но как ни сильно настроенне «Ткачей», как ни 
нитересна фабула «Голоти», все-таки не в них одних весь инте- 
рес зтих произведений. Мьі можем представить себе зтих лиц 
при другом настроенни, связанньх другой фабулой, и все же они 
не теряют значения и интереса, каждое из них, как зто бивает 
и в действительной жизни, служит еще и само себе целью, и по- 

125



тому у читателя нет того впечатлення, которое получается по 
прочтенни любого произведення старьх школ, а именно, что умри 
главньй «герой» нли нсчезни главньй тезис произведення, так 
«второстепенньім» лицам уже н делать на свете нечего, хоть сей- 
час помирать, так как они только и жили для «освещення» пли 
«оттенення», а сами по себе никому не нужннь. Такой присм 
в искусстве соответствует совершенно прежним философским 
и зтическим взглядам на жизнь и людей: «герой и толпа», «лич- 
ность и среда» «столкновенне общественньх групп», «борьба 
массовьх инстинктов» -- вот главнье темь прежних философских 
трактатов и беллетристических сочинений, и как ни широк биьл 
демократизм у многих из авторов, как ни глубок бил их анализ, 
как ни увеличивалось число «героев» за счет «толпьі», а все еще 
оставался осадок не поддававшейся старьм приемам анализа 
людской «массь», которая представлялась страшньнм, темньм 
чудовищем, как будто уже не человеческой природь; все еще 
били люди «средь», никакого иного назначения не имевшие, как 
именно служить кому-то средой, все еще бьіли «орудня сил», по- 
мимо зтих «сил» никакого интереса и значения не имевшне. Но 
вот мало-по-малу виработался новьій взгляд, восторженно вос- 
принятьій ново-романтиками в искусстве, а именно, что ни в 
природе, ни в жизни нет ничего, что бнло бьї само по себе, так 
сказать по праву рождення, второстепенньім, что каждая 
личность суверенна, что каждьй человек, каков бь он ни бнл, 
есть герой для самого себя и часть средьі по отношению 
к другим и что позтому только в личной лирике является естес- 
твенньім тот литературньй прнем, которьій вбідвигаєет на первьій 
план одну личность, как бь изолируя ее от всех остальньх, а в 
остальньїхх родах литературь зтот прнем фальшив и бесплоден, 
там все личности должнь бьть одинаково «сувереннь», хотя 
роли их могут разниться обьемом и качеством. Конечно, не все 
ново-романтики н не во всех произведеннях в одинаковой чисто- 
те вншідерживают зтот новвй и практически очень трудньй для 
писателя принцип, но он уже может служить критерием для 
истинного понимання и оценки произведений писателя и новой 
формации, которне не всегда назьівают себя ново-романтиками, 
иногда даже враждебно относятся к зтому названию, но факти- 
чески восприняли зтот главньй принцип, на которьйй мьї только 
что указали, н которьій впервье бьіл во всей чистоте применен 
в изящной литературе немецкими ново-романтиками, а из них 
раньше всех Г. Гауптманом. Мьї считали не лишним напомнить 
зтот генезис истинного демократизма в искусстве в виду того, 
что именно из демократического лагеря чаще всего раздаются 
нападки на ново-романтиков за их якобь «сверхчеловеческий 
аристократизм» и презренне к «толпе». Истинньй ново-романтик 
призираєт не самую толпу, т. е. не личности, составляющие тол- 
пу, а тот рабский дух, которній заставляет человека добровольно 
причислять себя к толпе, как к чему-то стихийному, поглощшаю- 
щему, нивеллирующему, стирающему индивидуальность, прино- 
сящему ее в жертву инстинкту, стадности. Ново-романтик про- 

126



тивопоставит толпе не героя или избранную личность, а общество 
сознательньїх личностей, в котором она, зта толпа, растворя- 
лась бьі без остатка; общество существует пока только в 
ндеале и всякий способствующий приближению и осуществлению 
зтого идеала есть, по мнению ново-романтика, «сверхчеловек», 
в противоположность прежнему «человеку толпьі», добровольно 
приносившему себя в жертву бессознательньм инстинктом не- 
неследованного собирательного темного чудовища массь. Но не- 
вольнье жертвь зтого чудовища никогда не вьізьівали презрения 
такого ново-романтика, об зтом достаточно свидетельствуют 
пронзведения лучших представителей зтого литературного на- 
правлення, к которому часто «примазьвались» разнье «сверх- 
человечки» из чуждьх ему по духу литературньх групп и под 
его флагом внеставляли чуждне ему принципь и чувства. Напро- 
тив, им уделялось полное вниманне, их погибшая личность спа- 
салась от забвення, ниногда даже окружалась ореолом мучени- 
чества (например, Ганнеле). Но такова участь всех сильньх 
литературньх течений, что они невольно увлекают за собой и вн- 
носят на поверхность разнье щепки и мусор, мутящий по време- 
нам их чистую струю. Вдумчивьій читатель и критик должнь 
уметь отличить наноснне злементьї от основньх. 

В «Голоті» г. Винниченко главньй принцип ново-романти- 
ческой школьї применен в полном обьеме. Г. Винниченко взял 
обьектом наблюдения небольшую толпу людей, 12 человек рабо- 
чих в зкономии, но зато всю ее изучил и расчленил и вніяСнил лич- 
ность каждого члена в ее сущности и в ее отношенни к окружаю- 

щим. От зтого не уничтожился коллективньй характер жизни н 
деятельности зтих людей, но представился в новом свете, и даже 

бессознательнье поступки так освещенной толпьі получили опре- 

деленное значение и вьіІзнВвают сознательноеє отношенне к ним 
читателя. И ни одну из зтих личностей нельзя назвать «второ- 
степенной» в техническом смиьсле зтого слова. Самне зависимне, 
подчиненнье в общественном смьісле личности занимают в по- 
вести самостоятельное место, имеют независимое «суверенное» 
значение. Такова, например, судьба умирающего бездомного ста- 
рика Панаса, лица почти «без речей», трагична сама по себе, не- 
зависимо от того, какое значение она имеет для поступков 
остальньхх его товарищей,. Старик зтот изжил своий силь «на 
чужій роботі», а теперь ему не находится места где умереть, из 

зкономии гонят, потому, «економія -- не больниця», в настоящей 

больнице едва ли есть место для хроников, а в родной деревне 
у Панаса никого и ничего нет. Йз-за него ндет спор везти его 
нили нет, по приказанию приказчика, «в волость», не умрет ли 

он по дороге, не будет ли зто «душегубством»; зтот вопрос слу- 
жит пробньмм камнем солидарности «голоти» между собой, но 
сам Панас к зтому безучастен, он уже не от мира сего, «хай 

везуть... все одно... чи тут чи там..» Люди вокруг него спорят 
о счастьсе, о социальном благополучни, о правде, о боге, Па- 

нас же только раз вступает в разговор: «Коли має чоловік здро- 
ров'я, то й щастя має, а згубив здоров..» н то кашель не дает 

127



ему окончить его единственной реплики. Зтот человек заеден 
жестокой средой, но и сам он часть средьї для окружающих то- 
варищей, он свонм жалким положеннем ухудшаєст их обстановку, 
вносит лишний тяжельй вопрос в их и без того тяжелую 
жизнь; он призрак их собственной будущности; по временам зтот 
«обесцененньій» умирающий становится центром внимания всех 
остальньхх и тогда они нравственно зависимь от него, его два 
слова «хай везуть» звучат как будто «прощаю и разрешаю» 
н так, по-видимому, понимают их все, так как даже решительньйй 
и мрачньй работник Трохим, угрожавший «побить морду» вся- 
кому, кто повезет больного, не решаесется открьто запротестовать 
против своего соперника временного батрака «хозяйського сина» 
Андрия, вьізвавшегося везти Панаса, а тайно мстит ему, подбро- 
сив в его вещи украденньй у барского гостя, учителя, орден, «мин- 
даль». «Миндаль» же зта играет видную роль в драме другого 
загнанного существа, девочки -- «попихача» Марннки, личности, 
которая по старой литературной традиции никак не должна бьі 
иметь самостоятельньхх драм. Девочка зта, запуганная до поте- 
ри чувства действительности, кажется всем «засмоктаною», 
«щеням», «кошеням», каким-то ничтожеством, так сказать «бес- 
конечно малой» величиной, а между тем она одним своим не- 
ожиданньм поступком взбудораживаєт всех окружающих и за- 
ставляет самиьх сознательньх из них считаться с собой. Но самьйй 
поступок - именно кража «миндалі»--не бьл по существу 
неожиданньм. Зтот бездомньй, сиротливьій, беспомощньй ребе- 
нок глубоко чувствует непосильноеє тяжелое положенисе, он еще 
не успел «обтерпеться» за свой короткий век, он инстинктивно 
ищет внхода из-под гнета и нет никого, кто биї помог найти зтот 
внхоДд. Но из разговоров старших товарищей по положению Ма- 
ринка учится верить, что человек должен сам себе искать доро- 
гу, потому что никто ему дороги не укажет, никто не поможет 
прожить без борьбь, каждьй должен прежде всего о себе ду- 
мать н зтим только путем он может и другим помочь. Марьнка 
сльішит, что мораль обязательна только по отношению к людям 
своего класса, т. е. в данном случає по отношению к «голодран- 
цам», а в отношениях с классом враждебньм и чуждьм, с «па- 
нами», зта мораль лишняя, даже глупо и вредно ее соблюдать; 
и зто говорит самнй старьійй и самньій умньй человек из всей «го- 
лоти» дид Юхим. Затем, когда все другне так просто говорят, 
что не худо бн украсть «миндаль», за которую, «казав буфетчик, 
можна трактир з катеринкою одкрить», не естественно ли, что 
Марьінка ухватьсваєтся за зту мьісль. Ведь зто, повидимому, 
единственньій путь к спасению из панской неволи, ведь если 
можно открьіть трактир, то можно и хату построить, уйти от па- 
нов и завести свое хозяйство, т. е. достигнуть того идеала земно- 
го благополучия, о котором постоянно мечтаєт вслух большин- 
ство окружающих девочку «голодранців». Кухарка Калнна, 
например, надеется даже скорее достигнуть своего благополучия 
путем вьіхода замуж за «хазяйського сина» Андрия, временно 
служащего в батраках, другние безнадежно вздьіхают по «своїй 

128



хаті» -- инве в злобном отчаянии стараются заглушить в себе 
зто стремленне. Один только молодой батрак Кондрат находит, 
что своя хата и хозяйство только лишняя обуза: «Знаю, що як 
своє хозяйство, то мороки багато, робиш не менше, як і по еко- 
номіях, а клопоту... аж по вуха... а нема нічого, то й клопоту 
нема... Аби харч добрий та роботи менше та платили добре... 
то й жити якось можна...» Однако, и Киндрат заключает свою 
тираду грустньім: «А що ж робитимеш». Видно, что и он еще не 
вполне сжился с положеннем «чистого» пролетарня, также как 
н обатрачка Софийка, бесприютная, всема безнаказанно оскорб- 
ляємая женщина, тщетно старающаяся потопить свою тоску 
в водке и в «гульне». «Гуляй та й годі... Нащо нам хата... гуляй 
та й все...», внікКрикивасет Софийка, но ее задор разрешается 
отчаянньмми рьіданиями. Даже безработньй глуповатьй батрак 
Крищць перестает полуиднотски смеяться при звуках песни о тя- 
желой жизни наемника и присоединяєтся к пению осмиьсленно, 
грустно и серьезно. Возлюбленная парочка Петрьк и Санька 
говорят о том, как они поженятся и заживут своним домом, хотя 
никому да и им самим нейизвестно, когда и как зто может осу- 
ществиться: может бьть он собирается копить свой грошовьй 
заработок, так как у Саньки есть в натуре суховатая делови- 
тость, смягченная только любовью к Петрьку да некоторьми 
нравственньіми устоями, мало пригодньіми в ее теперешней.бат- 
рацкой жизни. Марньнка не может надеяться ни на свой зарабо- 
ток (что може скопить «девченка на побегушках»), ни на заму- 
жество -- она еще так мала, даже «гулять» ей еще не по летам, 
от водки ей делается дурно,- ей единственньй вьход -- украсть 
вот ту самую дорогую вещь, за которую, говорят, и можна «трак- 
тир одкрить», и с храбростью отчаянья она совершаєт кражу, 
виізвав зтим уваженне к себе со стороньі философа Юхиіма, ко- 
торому она доверилась, и озлобленного «попеченого» пролетарня 
Трохима, которому дед Юхьім вьідал ее тайну. Зти люди начи- 
нают после считаться с ней. Хотя они не особенно колеблятся 
подкинуть «миндаль» Андрию, как только вніясняется, что она 
вовсе не дорогая и ничего путного за нее купить нельзя, но их 
смущает одно: как бьіть с Марьнкой. Трохьіма ни мало не мучит 
совесть, что Андрий может по его милости невинно в тюрьму 
попасть -- так ему и надо, «хозяйському сину», чтоб не подьмал 
носа против «голодранців», чтоб не возил умирающих бедняков, 
куда прикажут, чтоб не мутил красавиць-батрачки Кильнь 
перспективой замужества н не отвлекал бь ее вниманне от убо- 
гого товарища. Дед Юхьім позаботился о том, чтобьї все бьло 
построено ловко, да и все; чтобь с панов и деньги получить за 
открнітие мнимого вора; ведь с панов, по его классовой морали, 
даже следует всегда сорвать, что можно -- «з паршивої вівці хоч 
вовни клапоть-- дають -- хватай, скубуть -- тікай» -- совесть в 
зтом направлении спокойна, с чужими все дозволено. Но Марньн- 
ка--она ему теперь так верит, а тогда она будет считать себя 
обманутой, обманутой свойими, «обізлиться, зачерствіє дівчина, 
буде така, як ти»,-говорит он Трохвіму. И «зачерствілий, по- 

9 1175-9 129



печений» Трохьім находит в своей душе нежнне струнь и в голо- 
ве нежнье звуки, уговаривая Марьнку и доказьвая ей, что 
«миндаль» совсем негодная и что о ней, мол, жалеть не стонт; 
он щадит Марьнку, он уважаєт ее горе о разбитьїх надеждах; 
только, когда она сознается, что ей жаль Андриня, если тот по- 
падет в тюрьму, хотя бьі и в наказанне за «дядька Панаса», 
которого она тоже жалеет, суроввій Трохьім не вьідерживаєет 
нежного тона. Он иронизирует над зтим «жалем» («мало, видно, 
ще били тебе, не вибили жалю»), злобно советует всех грБіІзть, 
кусать, отгрниззаться при первой возможности. «А будеш жаліти... 
чоловіком не будеш», убеждает он девочку, нежность его опять 
возвращается, Но на безнадежньй вопрос Марьнки: «значить... 
ми тут і зостанемся?» он уже не в силах бьл ответить, кроме 
жесткого «не знаю», и безутешная Марьнка опять осталась в 
своем ужасном, беспомощном одиночестве среди бессильньх ей 
помочь «свонх» и безжалостньх, безучастньхх чужих. 

Когда Панаса увезли, Андрия вьігнали из зкономии за мни- 
мую кражу, а Трохвіма за строптивость, Кильрна уехала в город 
к офицеру после окончательного краха ее надежд на замужество, 

хвім запил очертя голову, положенне Марьнки осталось ненз- 
менниьм, она не бьла наказана за кражу, ее никто не вндал, но 
от зтой фигурки забитой девочки, когда она не знает, что сказать 
на прощанье уходящему Трохніму и дрожащими руками мнет 
картофельную шелуху, веет чем-то до ужаса безнадежньчм и не- 
вольно напряженно и тревожно задумьіваешся над дальнейшей 
жизнью зтого ребенка, забнвая, что рассказ уже кончен и фабула 
пришла к разрядке, та фабула, в которой зтот ребенок играл 
как бь случайную зпизодическую, совсем «второстепенную» 
роль. 

Миь нарочно взяли второстепеннье фигурьі Панаса и Марнін- 
ки за исходньій пункт анализа «Голоти», чтобь:  показать, как 
легко перемещаєтся центр тяжести в сочинениях ново-романти- 
ческого образца с одних личностей на другие. Но в фабуле глав- 
ное место принадлежит не зтим личностям, а другим, которьїзх 
мБі до сих пор рассматривали как часть среднь, окружающей 
Панаса и Марньінку. По отношению к зтим другим, т. е. к Калиьне, 
ее жениху Андрию и безнадежно влюбленному в нееє Трохвіму, 
все остальнье являются в свою очередь средой. Кальна потому 
так жаждет вбійти замуж за «хазяйського сина», которого она 
по собственному признанию не любит, что ее пугает перспектива 
умереть бездомной, как Панас, бьіть всеми оскорбляемой, как 
«гулящая» Софийка или вечной невестой, как Санька; она не 
хочет, чтобь ее дети бніли безответньми «попихачами» как Ма- 
рьіНка, а сама презираемой всеми, кто хоть немножко побогаче, 
«голодранкою». Такая «гульня», какой довольствуется Софийка, 
Кильну не привлекает, водки она не любит, в простьїх парнях 
красоть и привлекательности не находит; ей, подобно Гале в «На- 
роднім діячі», тоже нравятся «гарні, чистенькі» паничи, хотя она 
не идеализирует их и в глаза говорит соблазнившему ее офице- 
ру: «Ви мене не любите и я вас не люблю». Но офицер действует 

130



на єе чувственность, а рассказн дида Юхьма о привольной 
н бурно-красивой жизни содержанок действуют на ее воображе- 
нне, и Софийкино «гулять -- так гулять» она понимает в смьісле 
именно такой карьерн. Подобно той же Гале она знает, что кра- 
сота - сила и что силу зту можно и, пожалуй, необходимо про- 
дать, чтобь  виірваться из батрацкой каторги. Но у Кильінь есть 
еще надежда на «честньйй» виьход, т. е. вніІХОД Замуж за хазяйско- 
го сина и ей кажется, что возьми он ее замуж, она будет любить 
его так как еще никого не любила, так как самьім фактом же- 
нитьбь на ней, «голодрабке», он докажет, что любит ее не только 

для себя, а и для нес, Кильшщна только такую любовь считаєт 
настоящей, всякую другую презирает и не находит нужньм с ней 
считаться. Кильшща горда, в ней сильно чувство собственного 
достонниства, недаром офицер назьвает ее «королевой неприступ- 
ной», она искренна и откровенна до жестокости, она не лжет ни 
жениху, ни офицеру, а резко и прямо обьявляет им цену, за ко- 
торую она может отдать или продать свою красоту или любовь. 
От офицера она требует денег и роскоши, от Андрия положения 
независимой хозяйки, живущей «на своїй волі», свободной от 
гнева свекра и родни. Даже ради зтого желанного положения 
она не может лгать перед женихом: «От тобі й вся правда»,- 
заключает она своий требования н вместе с тем признания: «Хо- 
чеш бери -- хочеш - ні. Я не обманюю тебе». Благодаря зтому 
се поведенне не имеет характера навязьвания себя в же- 
нн Андрию -- она не навязнваєтся, а ставит свойи условия. И пас- 
сивньій Андрий уважаєст ее, по отношению к ней он не позволяет 
себе того заносчивого тона, которьм он обзнваєет «голодрабцем», 
например, ненавистного ему Трохніма. Он чувствует себя чуждьм 
в среде «голоть», которая попрекает его, что он, «хазяйський 
син», отбиваєт работу у батраков. Голота пьет его водку, не 
переставая бранить «дуків, багачів, хазяйських синів», насмеха- 
ясь над хозяевами, которне отдают свонх снновей в кабалу, и не 
сдаваясь на полупьянне излияния Андрия: «я до вас, як до бра- 
тів». М Андрию хочется уйти из зтой средьі и увести Килину 
(хотя он не прочь бьїі «поженихатись» и без женитьбь), но суро- 
вБІйЙ отец, семья, наконец, всякия соображения, что лучше по- 
дождать жнив и т. п. действуют на него, борятся с влияннем 
Килиьннь, он оттягивает решение, мямлит (подобно Йльку в «Си- 
лі і красі»), пока, наконец, неожиданная катастрофа с «мин- 

даллю» круто решает дело: он с позором уходит домой, потеряв 
весь заработок. До свадьбь ли после зтого. Надеждь Кильнь 
рушатся окончательно, она решается последовать первоначаль- 
ному совета деда Юхьіма и отправляется в содержанки к офице- 
ру, хотя дед Юхьім убеждал ее потом зтого не делать, уязвлен- 
нЬІй ее упреком «чужим соромом заробити». Хотя, собственно, 
Кильну подвинул на зтот шаг не столько совет деда Юхнма, 
которьій он преподал по просьбе офицера, получив вперед день- 
ги за зту «комиссию», сколько его еще прежние разговорь -- 
вполне бескорвістнье и собственная неотвязная миІсль Килиьнь 

о том, что все равно батрачке «чесного» ввіхода из своего поло- 

дх 1381



жения нет. Но гордой Кильшне неввіносимо тяжело бьло прода- 
ваться, и не случись зтой катастрофь с Андрием, может бьІть 
она все-таки отстояла бьїі свое достоннство, хотя, кто знает, лег- 
че ли била бь и в нравственном смьсле ее жизнь в патриархаль- 
ной крестьянской семье на положенин нежеланной, почти на- 
сильно вторгшейся в семью невестки-бесприданниць, безродной 
батрачки с сомнительной, в глазах «хазяйських дочок» репута- 
цней. Бніло ли бь такое унизительноє положенине «чесним» вь- 
ходом? Вьідержала ли бь ее гордая натура ту миьсль, что ее, 
наемницу, из милости приняли в «хазяйську хату»? А внрваться 
из зтой хатьї вместе с мужем, как она мечтала, не так бнло бьі 
легко. Бнть может, вбіносимее та откритая, ничем не прикра- 
шенная сделка купли-продажи, на которую решилась несчастная 
«королева неприступная»... В нравственном смиьсле, бьіть может, 
вьносимее бьіл бьі тот вбіход, на котортй намекают некоторне 
сценьі Кильінь с Трохьімом. Всегда резкая с «попеченим» строп- 
тивБІМ Трохьімом, Кильтна раз бьла тронута его сурово-застен- 
чивВБІмМ признаннем в том, что и ему нужна ласка, хотя он-то 
ласки никогда не испитал, и его укор, что мол у Кильнь ласка 
есть только для «хазяйських синів» да для тех, у кого есть день- 
ги. Гордая девушка смягчилась, почувствовала в зтом «волке» 
Трохвіме своего брата «голодрабца» и уже готова бнла привет- 
ливо, дружески обойтись с ним, но его внезапньй чувственньй 
порьів нспугал ее, заставил замкнуться в себе, и товарищ с то- 
варкой разошлись опять врагами. Непосредственно ли оттолкну- 
ло ее появленне чувственности в зтом человеке или она сама 
побоялась увлечься, хотя бьї у Трохьіма бьіли и честнье намере- 
ния,- пример Саньки и Петрьжа ведь казался ей так недавно 
страшньм,-или же опять вспльмло в ее душе недоверие к муж- 
чинам вообще, которне, по ее мнению, всегда радьі «поживитись 
на дурничку»,- автор зтого не поясняет. Возможно, что все зти 
мотивьі играют роль в ее осторожном поведении с Трохнмом. 
Когда же он, обиженньй ее недоверчивой холодностью, ушел, 
бросив ей злье слова, она как будто раскаялась, но раскаяние 
зто бьло бесплодно. Все-таки честньій вьіход в смьісле соедн- 
нення...



До 60-річчя від дня народження 

І. О. ДЕНИСЮК, директор, 
Ін-т франкознавства ЛОЛДУ 

Гранослов 

Мабуть, нема жодної випадковості в тому, що круглі 
дати в житті Дмитра Павличка збігаються з ювілеями Возз'єд- 
нання; як закономірним породженням того ж Возз'єднання є те, 
що «син простого лісоруба, гуцула із карпатських гір» нині 
стоїть у самому центрі золотоверхого храму української радян- 
ської поезії. Якось Дмитро Павличко у мемуарній замрії згадав 
епізод з свого «дорослого» дитинства, коли ще він босий «пасту- 
шив... і ходив по ріжки». Було йому всього десять літ, як його 
рідна Гуцулія зашуміла-загула, стояв овеснянений вересень 
1939 р. Хлопець так переповнився піднесеним настроєм земляків, 
що, довго не думаючи, злетів на дзвіницю й ударив у всі дзвони. 
То був перший акт причетності майбутнього поета до життя ве- 
ликої громади -- села, краю, Вітчизни. А в одному з рубаїв він 
скаже: 

Щасливий був я двічі: як на сіні 
Мене віз батько в присмерки осінні, 
ІЇ як відчув, що в мене в серці є 
Те, що належить Батьківщині (І, т. 1, с. 3901). 

Нелегко визначити, хто більший -- Павличко-поет чи Павличко- 
громадянин. Як і його великий учитель-- Каменяр, з важким 
джаганом -- легким пером у дужій і талановитій руці, торує він 
«правді путі», вторгаючись у бистрину життя вже десятиліть. 
чотири й сьогодні стоячи на аванпостах нашої буремної пере- 
будови. 

Дмитро Павличко -- бриласта, монументальна мистецька 
постать, духовно багата творча індивідуальність. Це художник 
особливого, наскрізь поетичного світосприймання, з різцем, здат- 
ним карбувати базальт. Водночас цей творець гнівних інвектив 
проти всілякої «олжі» і зміїної «трутизни» -- пісняр, співи яко- 
го--«Лелеченьки», «Два кольори» та інші -- народ прийняв як 
власні. Поет, перекладач, сценарист, суспільний діяч, публіцист 
і критик Дмитро Павличко живе неспокоєм новатора, пристрас- 
ного партійного бійця. На початку вересня 1948 р. поривчастий 
легінь з гуцульського села Стопчатів, з веселим поглядом зеле- 
них очей з'явився у студентському гуртожитку Львівського уні- 

133



верситету й поставив під ліжко свою дерев'яну валізку, тяжку 
від руди віршів. Він писав щиро й просто, вижбухуючи все, що 
клекотіло в могутніх грудях гуцуляка, котрий допався до вищої 
науки, як до джерела після довгих пошуків безводними бескет- 
тями. Син того краю, що після довгої історичної смуги «моря 
сліз» був возз'єднаний в УРСР, Павличко виражав настрої ти- 
сяч таких, як сам,-- радість нового життя. Поет у трудні після- 
воєнні роки ходив у старенькій військовій шинелі, живився дріб- 
ною кількою, був закоханий у життя та в свою Беатріче і по- 
справжньому щасливий. Радість, котра променіла з його віршів, 
передавалася першим їх слухачам і читачам, і вони не бачили 
в них ніяких хиб, які з перспективи часової помічають критики 
(деяка декларативність, прямолінійність тощо), бо ж поезія 
переломних епох має свої закони і стиль. Так став Павличко 
рядовим в армії великої літератури. 

Але вибір війська і роду зброї не був випадковим. Синові 
кам'яної землі з-під Чорногори, для якого першим ідеалом був 
його земляк Олекса Довбуш, імпонувало гостре, як опришків- 
ська бартка, слово - удар сталі об кремінь, удар, що камінь 
перетворює на зоряні бризки. Він вписався у той типологічний 
ряд войовничого реалізму, який започаткував Іван Вишенський, 
утвердив Тарас Шевченко, продовжили Іван Франко, Леся Укра- 
їнка, Павло Тичина, Ярослав Галан. Восьмирічне навчання 
(з аспірантурою) у Львівському університеті розширило світо- 
гляд Павличка. Тут він здобув філологічну освіту з філософським 
ухилом -- студіював як спеціальність не тільки українську мову 
та літературу, а й логіку, психологію, тут глибше збагнув велич 
Франка. В аспірантурі Павличко працював над науковою проб- 
лемою «Франко -- поет-новатор» під керівництвом основополож- 
ника радянського франкознавства -- академіка М. С. Возняка. 
Коли поет схилявся над морською глибиною Каменяревої крини- 
ці, в очах незабутнього батька молоді-- Михайла Степанови- 
ча-«алмазом добрим, дорогим» блищала сльоза... Великий 
Франко живе у Павличкових циклах, віршах і статтях як совість 
народу та його власне поетичне сумління. В одній із натхненних 
статей засвідчує він ось яке розуміння історичної вартості Ка- 
меняра: «Життям своїм зварив арматуру духовної будівлі нашо- 
го народу в одну міцну нерозривну систему, позлучав променем 
своїм арки мостів нашого братерства з усіма народами світу» 
Г с2 5, 

Кресалом перших поетичних іскр, що акумулювали в собі 
любов і ненависть, була смерть рідного брата. Його вбили фа- 
шисти наприкінці січня 1944 р. у Коломиї. Ридаючи разом з бать- 
ками, Дмитро написав перші справжні вірші, які стали слізьми 
душі й виявом ненависті до ворога. Жахливе слово «ершоссен» 
на довгі роки затьмарить перед ним принади німецької поезії 
і прози--ї страждання молодого Вертера, і задуму рейнської 
русалки Льореляй. Потім, звичайно, Павличко перекладатиме 
і з німецької мови Гейне та Рільке. Він вивчить іспанську мову 
«з єї гарячов поезієв», як казав колись буковинець Федькович, 

134



і разом з героїчним диханням Куби увійде у світ романомовної 
поезії. Його сонетарій - оригінальний і перекладний -- доказ 
високого інтелектуалізму поета. Він перекладає з російської, бі- 
лоруської, іспанської, французької, англійської (Шекспіра, Кіт- 
са!), болгарської, польської та інших мов, нічого не втрачаючи 
з палкості оригіналу. 

Хотів би я всі мови знати, 
Бо в кожнім краї маю брата ||І, т. 1, с. 24|. 

Иргр крилата душа завжди прагне простору, здобуття нових 
світів, далеких мандрів -- пішохідних та повітряних і морських 
плавб--отого «паміраге», жагу якого виразив у назві циклу 
«Маміраге песевзе еві», З кожної мандрівки привозить поет цінні 
гостинці -- віденські сонети, «Пальмову віть» з Куби й гілку 
сосни з країни Чурльоніса, запах подільських яблук та орієн- 
тальні мотиви. У того, хто подолав простір, осідлавши його, як 
буйногривого коня, Москва і Говерла подають собі руки. З цією 
особливістю непосидющої вдачі жагучого подорожника органічно 
злита й така принадна риса його творчості, як пленеризм, плас- 
тика образу, чарівний реалізм деталей, які, наче молоденькі 
пструги, скачуть у холодних іскрах водопаду проти течії вгору. 
Співаючи хвалу і славу «сонцеві і росам, що розсипають по му- 
раві день» сучасся, спускається наш поет у шахту часу крізь 
напластування епох від наших днів до давнини, аби у старовин- 
них чарівників слова позичити дорогих алмазів. Його захоплює 
Сковорода, котрий кріпацьким дітям викладав латину і міг 
«бентежити думками рабську кров», Тарас Шевченко -- «пророк 
великий наш», який знав «таємницю слова-грому» і після смерті 
котрого, споглядаючи його пам'ятник, «пілати, вбивці, словоблу- 
ди» дивляться на нас здалека, «як псища, загнані до буди». Ім'я 
геніальної Українки «Леся» асоціюється зі словом «леззя», і не 
менш дорогий Олександра Пушкіна 

Веселий норов, мислення зухвале, 
Дух волелюбства, геній простоти (І, т. І, с. 323|. 

-..Учасники експедиції франківськими місцями не забудуть 
одного дня, майже символічного кадру з життя поета-мандрівни- 
ка. Дмитро Павличко намовив членів експедиції не їхати авто- 
бусом з Верховини до Космача, а піти пішки верхами гір тільки 
йому знаними стежками через Білу Кобилу і Грегіт. Літо стояло 
в зеніті. Сонце палахкотіло на високостях несамовито. На його 
розпеченій сковороді вершки смерек смажились і гостро пахли. 
Усі були очманілі від спраги, спеки і втоми, зневірені у правиль- 
ності шляху. Лише Дмитро Павличко запалював усіх своєю не- 
зів'ялою енергією, упертістю й невтомністю. Він заманював, 
кликав, вимагав іти вперед і вперед через ті дикі бескеття. «Ось 
уже гомін джерела!» (Ніхто, крім нього, звичайно, нічого не 
чув).-- «Це надзвичайна вода -- вона лікує зір людський, повер- 
тає молодість, додає краси». Ще довго ватага, стікаючи рештка- 

135



ми поту, йшла за своїм повним віри й сили провідником, поки 
почула шум потічка. І як припали всі до студеного щему цієї 
цілющої грегітської води! Не міфічне кастальське джерело, а це 
неприступне, здобуте через подолання стрімких підйомів і колю- 
чих скель на «трудогорі», асоціюється з поезією Павличка, спов- 
неною свіжості, здоров'я, ліку на очі... Цікаво, що в таких похо- 
дах поет здобував художні образи. «Доля народу мучила Стефа- 
ника,-писав Павличко,-коли він прозрівав як громадянин 
і коли сходив у провалля людської нужди, щоб у бескетті стра- 
ждань знайти цілюще джерело правди самого буття» |2, с. 59)|. 
Це в літературній критиці... А в поезії зустрічається неологізм 
«трудогора» і знову ж таки образ живодайного джерела й без- 
джерельного бескеття («Невже це та криниця, що повинна у цім 
бескетті відродити ліс?». Або: «Криниця -- це твоє натхнення, 
хлопче»). Поет жадає оживити камінь -- «у вени скелі впустити 
свою кров». У Павличка немає надуманих образів -- усі реалії 
своєї поезії здобув він у контактах з землею і людьми. Тож коли 
порівнює піч, у якій його мама випікала добрий хліб, з тунелем, 
то це буде не якийсь абстрактний, а «тунель біля Яремча». 

При всьому інтелектуалізмі й всесвітній масштабності асоціа- 
тиву Павличко неначе виконує оту Гребінчину пораду -- «домів- 
ки не цурайтесь». Своїм образним мисленням поет вп'явся перед- 
усім у кам'яні пласти того краю, де жила його мати й де 
починалася Батьківщина. Гірське гучне, «мов водопаду рев», 
тверде, як Грегіт, слово є конструктивним елементом пластики 
і «тверді» в поетиці співця. 

Курилась ватра, я лежав, як дим. 
Твого волосся золота колиба 
Ласкаво намагалася мене 

Всього, всього вмістити під собою. 
СУПУТННК, як допитлива зоря, 

Летів поволі, щоб не пропустити 
Того, що статись мусило внизу,-- 
Вже наближалася хвилина дива ||Ї, т.2, с. 68)|. 

Ватра, колиба, супутник... Якими органічними є тут діалектне 
слово й лексика технічного прогресу! Діалектизми, гуцулізми 
стали часткою арматури цілком сучасного стилю. Не штучно- 
екзотичний «локальний колорит» відображають вони. Це засіб 
вислову авторської невідокремленості від свого пракореня, від 
«хлопської ріллі». Максимові Рильському деякі відступи від нор- 
ми літературної мови здавалися цілком законною прикметою 
саме цього поета, саме Дмитра Павличка. Але було б помилко- 
вим риси індивідуального стилю шукати у простому, механічному 
вживані діалектизмів, бо ж це робить і ціла армія «несправж- 
ніх опеньків» -- графоманів. Справа тут в особливому гострому 
чутті естетики слова, його, за М. Зеровим, «естетичної вимов- 
ності», у його нестертості й співдії з літературною мовою. В- 
разником ідейного пафосу поета стають усі ресурси словникових 
глибин української мови у її історичних та регіональних пластах. 
Цій же меті підпорядкована й інкрустація російського задушев- 

136



ного слова у різьбі в стилі українського орнаменту, коли йдеться 
про дружбу українця й росіянина у поезії «Віктор». Інкрустова- 
не слово-образ надає враження справжності, життєвої перекон- 
ливості, автентичності, якої завжди пошукує майстер. Іспанські 
фрази з голосу революційної Куби доносять палкий подих остро- 
ва Свободи в збірці «Пальмова віть». 

Образи мозолистої праці хлібодарів й самого чорного запаш- 
ного хліба, образи стерні, колоска, зерна, яке акумулює в собі 
шифр безсмертя, диво проростання, чар стиглості яблука -- усе 
це використано для возвеличення праці й етики трударя й для 
філософічних роздумів автора про сутність плідного труда, до- 
цільність людського буття на часово-просторовому полі від ко- 
лиски до домовини. Андрій Малишко у любовно написаній перед- 
мові до Павличкової збірки «Хліб і стяг» започаткував дослі- 
дження поетики отаких «хлібодарних» віршів поета, їх «земного 
тяжіння», виходячи з постулату: світ можна змінити, але забути 
все, що з ним зв'язане, неможливо, бо в нових крилах зали- 
шається та основа, з якою людина прийшла в життя. Та селян- 
сько-гуцульська першооснова Павличкової поетики, його худож- 
нього мислення і світосприймання ніяк ще не свідчить про те, 
що він селянський поет. Це інтелектуаліст, інтелігент з глибоким 
народним пракоренем, який вимагає суспільного звучання твору 
й вбачає живлення образу енергією свого співтворця -- читача, 
народу. 

Навіть в інтимній ліриці бринять у нього, як і у Франка, гро- 
мадянські струни, а ліричний герой є носієм конкретно-соціаль- 
ної психології. Який прекрасний -- чесний і хвилюючий -- образ 
болю селянського сина за безтямно потоптані колоски гострими 
каблуками коханої, котру не вчили народної етики -- цілувати, 
перепрошуючи, скибку хліба, необачно струшену на землю! 
Памфлетні жанри лірики не завжди давали змогу авторові за- 
глиблюватись у складний світ західноукраїнського селянина, 
котрий стикається з новим для нього радянським способом жит- 
тя, але це зроблено у ніжній, співчутливо добрій і хвилюючій 
поемі «Земля» та в деяких інших поезіях. 

Розмові з народом підпорядковані ораторські інтонації поета. 
Дмитро Павличко має великий дар -- магією голосу загіпноти- 
зовувати слухачів його публічних виступів. Артистичне виконан- 
ня своїх віршів перед аудиторією було одним з факторів швид- 
кої популярності поета. Ще в студентські роки під куполами 
університетських залів «колегіум мінімум» і «колегіум макси- 
мум» з максимальним вольтажем пристрасті протрембітало гуч- 
номовне його слово і швидко вирвалось на всереспубліканський 
і всесоюзний простір. Павличко-критик, аНЗЛЇ?УЮЧР.[ творчу інди- 
відуальність Андрія Малишка, говорить про відповідність віршів 
вимогам часу, коли тисячні здвиги людей збираються слухати 
автора, бо ж поруч з тихим триванням на папері слово поета 
має гучне трибунне життя. Отож і сам Павличко дбає про ора- 
торійність своїх віршів - про бистронавальну енергію ритмів, 
«дзвінь» рими, ударну каденцію навіть білих рядків, міцний 

10 2019 137



силогізм ходу думки, афористичний пуант природної, доступної, 
але завжди образної оповіді. Коли читаєш Павличкові поезії, то 
чуєш інтонації його голосу, уявляєш промовця, котрий збуджує 
серця мас, перед якими він виступає, як Франко в Криворівні 
зі скелі над Черемошем. 

Громадянський пафос як визначальна домінанта стилю зу- 
мовлює й специфіку образної свідомості поета й форм її вислову. 
Два кольори почуттів -- любові й ненависті -- конкретизуються 
у двох пластах лексики з емоційним супротивним зарядом. 
Предметність Павличкового світосприймання виражається в об- 
разах підкреслено тактильних -- це образ «тверді» й своєрідної 
«антитверді». Твердь -- то міцність духу, «скеля душ», ідеологіч- 
на непохитність, тягар громадянського обов'язку, важкий таран 
для трощення ворожих фортець, нержавіюча сталь зброї, гост- 
рота її «леззя». Фактурою «тверді» є метал і камінь, нетверді -- 
гниль, болото, порохно. Проти всього гнійного, слизького, драг- 
листого спрямована вибухівка. Поет динамітом прагне розкидати 
гній, «слово моє зроблене із толу» -- декларує він. Ножі, бритви 
леза й блискавиці в арсеналі його поезії, вогнем він прагне на- 
повнити кожну риму,-«з ножів складу оці вірші»... Ніщо не 
сміє бути інертним в його поетичній зброярні, він пише навіть 
«політичні ямби і трохеї». Ці автохарактеристики справед- 
ливі й точні. Справді, динамітно-вибуховою є його поезія --і не 
тільки політична. «Гранітною» стає і його інтимно-пейзажна 
поезія у сенсі її наснаги міццю духа: 

Повітря, наче прозорий граніт, 
Слюда снігова ряхтить, наче манна... 
Днина така голуба і рахманна, 
Ніби у камені світ... |І, т. 1, с. 476). 

Та образ каменю наскрізь поліфонічний, Павличко-критик 
говорить про «кремінь Франкового духу», який «тим густіше си- 
пав іскрами бунтарства, чим твердішою була криця ножів за- 
проданства» |1, т.2, с. 119). Але кремінь -- теж символ нетлін- 
ності мистецьких цінностей, необхідності будувати для вічності. 

Сутність чітких і впертих рис Павличкового стилю, отого 
«голосу, висіченого в камені»,- у спразі знайти синтез конкрет- 
ного з загальним, злободенного з вічним. Його стріли з кременя, 
сталі й блискавиць зі снайперівською точністю націлені у кожне 
«падлюцтво», «багно брехні», «чорну олжу», «безголовий мот- 
лох», гаддя різного поріддя, «лестощів гидку паскудь», у фари- 
сеїв, у «лоби чавунні». 

Він славить «ленінської правди святої атом» і з цих позицій 
таврує брехню. Як безкомпромісному борцеві проти «олжі», до- 
водилося поетові й терпіти. Його збірка «Правда кличе» у роки 
застою була виключена з літературного процесу за гостру кри- 
тику сталінізму та його інерції. І в «Притчі про правду» вже 
пізнішого періоду є натяк на ті часи: 

За часів царя Гороха 
Не було такого дня, 
Щаоб за Правду не карали, 
Щоб не славилась брехня |3, с. 194). 

138



Дмитро Павличко -- послідовний продовжувач традицій Га- 
лана у викритті українського буржуазного націоналізму та по- 
пуляризації атеїстичних ідей і в той же час поет-інтернаціона- 
ліст--не може без обурення говорити про переслідувачів націо- 
нальних почуттів народу та про носіїв національного нігілізму. 
У вірші з промовистою назвою «1939 рік» говориться про стано- 
вище української мови за часів панської Польщі: 

Тоді хотіли взяти в нас кати 
Ї нашу мову: раб-- німа скотина. 
А поки мову маєш,- ти людина, 
Що може пісню волі завести |Ї, т. 1, с. 102). 

У недавно опублікованих на сторінках «Жовтня» віршах -- 
старих і нових, тобто вже в час перебудови написаних, Павличко 
вірить, що «правда знов повернеться», освітить «кривди й зла 
епоху», незважаючи на нігілізм власних дітей, які рідну мову 
«зневажають і цькують», «не вмре вона ніколи». 

У перший, більш ранній період творчості своєї слово розгля- 
дав Павличко як негайну вибухівку, а потім (збірка «Гранослов» 
і наступні) воно вже сповільненої, але універсальної дії, тобто 
спостерігається нахил поета до притчевості, параболічності, до 
філософічності ліричних медитацій, до своєрідного дидактизму. 
Щоправда, немало морально-етичних повчальних ізмарагдів 
розсипано і в раніших віршах. Але тепер самостійно існують 
у вигляді окремого циклу чи навіть збірки такі жанри, як притчі 
й рубаї. Проте скрізь раціоналістичний елемент невіддільний від 
пристрасно-емоційного. Навіть у класично суворих, підтягнутих 
уніформах сонетів, рубаїв, притчи дидактично забарвлених пей- 
зажних образках затамовано вогонь. Нехай і не видно, як у до- 
менних печах за «залізними сплетами» сонетів палахкотить по- 
лум'я, нехай не розривається від високих температур їхня віка- 
ми кована традиційна форма. Не вірте цьому позірному спокоєві: 
у їхньому нутрі методично й неухильно відбувається процес 
боротьби тези й антитези, пульсує холод думки й вогонь почут- 
тів, відділяється шлак, виплавляється метал. 

Можна б видати окрему збірочку афоризмів Павличка -- вони 
зайняли б гідне місце поруч з думками людей великих. Деякі 
з них від багатьох майстрів таких сентенцій відрізняються гро- 
мадянською тональністю: «Хто дружби спробує розбить граніт, 
на себе зрушить сам смертельний камінь». «Не гнись в поклонах 
до Європи, бо ти не єсть жебрак сліпий». Однак у природі са- 
мого жанру афоризму є проекція на безконечність, на охоплення 
загальнолюдських морально-етичних моментів, нюансів людських 
взаємин. 

Пригадай собі голос матері, 
Як хочеш почути совість, 
Пригадай собі руки милої, 
Як хочеш повернути щастя |Ї, т. 1, с. 397|. 

Лагідною колористикою у пастелевій гамі, згармонізованою 
з елегійними настроями, підкуплюють читача пейзажні картини 

102 139



поета. У них осінні форми стиглості, тиша засніжених полів, без- 
межжя простору. Як під льодом заметеної снігом ріки завжди 
б'ється живчик течії, так пульсує жива чиста думка у цих пей- 
зажних притчах Павличка: 

Сніг іде, іде, як час, 
Заміта сліди за нами... 
Чи ти пробував хоч раз 
В хуртовину йти ланами? 
Пройдеш сам -- застигне слід 
Далиною голубою. 
Шлях тоді проляже в світ, 
Коли йтимуть за тобою |І, т. І, с. 102|. 

У «Сонетах подільської осені» тоненькою павутинкою бабни- 
ного літа забриніла тиха струнка зажури за відшумілими весна- 
ми. Але «хміль буття», спрага добра, почуття творчої енергії, 
любов до життя, «де повно сонця й грюку», перемагають. 

Я не боюся, що на рінь тверду 
Чи на колючі гостряки покосу. 
Немов доспіле яблуко, впаду... 
Вітаю день осіннього приносу, 
Коли оберну в пісню стоголосу 
Свою -- до краплі -- силу молоду |Ї, т. 2, с. 1861. 

А скільки сонячно-ніжної доброти й дотепу у дитячих каз- 
ках - поемах-притчах чи у веселих римах поодиноких віршиків 
для малечі! Там «ходить бузько по мочарах у червоних чоботя- 
рах» і Ведмедило спить, «ніби трактор гаркотить», а «пес моло- 
тив овес» і багато-багато різних захоплюючих і повчальних див. 
Усе це таке близьке психологічно дитячому дивосвітові й водно- 
час сповнене «дорослої» іронії, яка прожила багато й знає 
немало і, між іншим, те якими ніжними дозами слід давати 
крихточку гіркоти й дидактики в естетичну поживу наймолод- 
шим. 

Нарешті, Дмитро Павличко-- творець особливого складу 
письменницької критики, яку за наснагою образності не розме- 
жуєш від поезії. Це якась патетично-симфонічна натхненна 
імпровізація, це та велика мова, що не кожному дається, але 
якою треба прорікати осанну велетням мислі і слова. Вона на- 
гадує веселку, про яку в народі кажуть, що спиває воду в ріках 
та озерах і своєю дугою-коромислом переносить її на другий 
берег виднокраю. Це той семибарвний міст, який проклав поет- 
критик між думами і почуттями письменників минулого до 
сердець сучасних нам їх читачів. Це вже не критика як наука 
чи публіцистика, а мистецтво з своїм образом автора, що поєднує 
думку, пломінь і образ. 

Сонцестан своєї душі порівняв Павличко до тієї яблуні в пло- 
дах, яка стала над снігом. Порівняння настільки невдале, що 
йому не хочеться вірити. Нехай буде сніг на скронях, але не 
в душі. 

У зеніті своєї снаги і сили перебуває поет і щедро обдаровує 
нас усім тим, що має у серці й душі «джерельне і цілюще». Тож 

140



побажаємо йому ще копу літ і весен і копу нових книг -- верхо- 
винно-озонних явищ нашої літератури! 

І. Павличко Д. Вибрані твори: У 2 т. К., 1979, 2. Павличко Д. Магістра- 
лями слова. Літературно-критичні статті. К., 1977. 3. ПЛавличко Д. Поеми та 
притчі. К., 1966. 

Стаття надійшла до редколегії 05. 04. 89 

б. М. АНДРУСІВ, викл., 
/Львівський сільськогосподарський інститут 

Пізнати свій народ, 
а в народі себе 
(У світі історичних творів 
Романа Іваничука) 

«Я не знаю, чи вдалося моїм творам на історичну 
тематику відіграти вирішальну роль в переорієнтації нашої істо- 
ричної прози з ілюстрування історичних подій на осмислення 
моральних і духовних уроків історії в проекції на сьогоднішній 
день, хай про це скажуть інші. Я ж, признаюсь, палко прагнув 
цього... Ї мені хочеться не раз закричати: досить переклепувати 
оклепані теми, та ж погляньте, скільки білих плям в нашій істо- 
ричній романістиці! І скільки врешті-решт можна сваволити з так 
званими домислами, які деколи звучать, як відверте глузування 
над народними святинями?.. Товариші історичні романісти, дай- 
те мислячий роман з власною авторською концепцією, з болем 
за історію народу, з вірою в його історичне майбутнє, позбудь- 
теся декларації відомих істин» (І1, с. 5|. Ці слова Романа Іва- 
ничука промовисто відбивають його громадянську, моральну ї 
мистецьку позицію у ставленні до жанру історичного роману, 
допомагають визначити його місце і роль у розвитку української 
історичної прози. 

Історична романістика Р. Іваничука належить до авангард- 
них творів української історичної прози поряд із романами на 
історичну тему П. Загребельного, Вал. Шевчука, Р. Федоріва, 
Л. Костенко та ін. Це так звана «нова хвиля» українського істо- 
ричного роману, що переорієнтувала українську історичну прозу 
з белетризації, ілюстрування історії на її осмислення в проекції 
на сьогоднішній день, на вічну загальнолюдську проблематику. 
В українській, як і в деяких інших національних літературах, 
саме історичний роман, а не твори про сучасність, часто паралі- 
зовані застійним  благоденством і офіційно-бюрократичними 
приписами, найбільше торкався больових точок суспільної сві- 
домості. У темряві режиму національного нігілізму він спрямо- 
вував зір читача і на незгасний пломінь «отчого світильника» -- 
народної пам'яті, і на історію людської душі в контексті націо- 
нально-історичних і загальнолюдських проблем -- таких як добро 

141



і зло, честь і безчестя, милосердя і жорстокість, манкуртство і 
любов до рідної землі, народу, людства. 

Роман Іваничук--один із творців нового типу історичного 
роману в нашій літературі. «Мальви», «Черлене вино», «Ману- 
скрипт з вулиці Руської», «Вода з каменю», «Четвертий вимір», 
«Шрами на скалі», «Журавлиний крик» -- це різні часи, геогра- 
фічні терени, різні жанрові різновиди історичного роману. І вод- 
ночас це «шерега романів, де кожен наступний зчеплений з попе- 
реднім, цілісна історична оповідь про стовпові моменти нашої 

історії» (, с. 3); це розділи однієї великої книги -- Історії рід- 
ного народу. Двадцять років праці, де втілена «мета цілого 
творчого життя: розкрити, художньо осмислити основні етапи 
духовної історії народу в соціальному, національному, мораль- 
ному й естетичному внявах» |ЇІ, с. З|). І звіт письменника перед 
своїм народом на вершині людської і творчої зрілості -- напере- 
додні б0-літнього ювілею. 

До історичного роману - жанру, який найбільше відповідає 

природі таланту письменника і в якому найповніше розкрилися 
його творчі можливості, Роман Іваничук прийшов із новели. Уже 
перший опублікований твір молодого письменника -- новела 
«Скиба землі», надрукована 1954 р. у студентському альманасі, 
схвалено зустріла критика. Великий успіх випав на долю першої 
збірки новел Р. Іваничука «Прут несе кригу» (1958). «Розкупн- 
лиі!» - захоплено вигукував один із рецензентів. Книжку моло- 
дого автора і справді дуже швидко розкупили читачі, пого нове- 

ли звучали по радіо, на телебаченні, з естради. 
Сюжети перших новел письменника не є власне новелістич- 

ними у загально прийнятому розумінні цього слова: «Новина» 
тут пов'язана не з екстраординарними ситуаціями, драматични- 
ми моментами у житті героїв, це найчастіше «новина» настрою 

оповідача. Якщо класичну новелу порівнюють із блискавкою, що 
раптово розчахує душу героя, то твори молодого Іваничука -- 
скоріше теплий, погідний промінь світла, який несподівано вихоп- 
лює із плину буднів якусь подію чи предмет (це може бути лист, 
квіти, подерта фотокартка тощо), піднімаючи спогади із дна 
пам'яті оповідача-героя. Майже всі новели Романа Іваничука 
(ї ранні, і пізніші) організовані у двох часових планах: тепе- 
рішній стан душі героя-оповідача збурюється минулим, а спогад 
про минуле власне і є новелою. Минуле-спогад в обрамуванні 
сучасного. Буденне, повсюдне в новелах молодого письменника 
стає явищем літератури, «охудожнюється», одухотворюється, 
піднімається над звичайною життєвою історією трепетно-щем- 
ливою інтонацією оповіді, довірливістю до читача, щирістю і 
ліризмом, поетикою сповіді, «золотого спомину душі» (В. Сосю- 
ра). Наступні новели письменника від збірки до збірки вдоско- 
налюватимуться за рахунок поглиблення психологізму, філосо- 

фічності, інтелектуалізації свідомості персонажів, а також 
посилення елічності, драматизації життєвого матерілу і кри- 
сталізації виражальних засобів. Між, скажімо, новелами «Бузь- 
ків вогонь» і «Хліб на двох», «Скиба землі» і «Виняткова 

142



ситуація» не тільки велика часова дистанція, а й тривала невтом- 
на робота письменника над собою, власним стилем письма, муки 
творчості самовдосконалення. 

Дієвість психологічних параметрів письменницького таланту, 
таких, як працьовитість, самодисципліна, самовимогливість і са- 
мокритичність, притаманних Іваничукові, засвідчує його перший 
роман «Край битого шляху» (1962). Кожна з наступних частин 
цієї трилогії (опублікована лише у журнальному варіанті по- 
вість «Спрага» мала б бути четвертою частиною, а роман -- 
тетралогією) вирізнялася від попередньої стрімким зростанням 
майстерності, хоч твір загалом не став значним явищем літера- 
тури. Сам письменник вважає його «школою письменницької 
каліграфії--їі тільки» (, с. 3)). Уроки цієї школи не пропали 
марно: він освоїв новий жанр, техніку роботи над великою про- 
зовою формою. Все ж не роман-трилогія, а новела стала твор- 
чим фундаментом історичного роману Іваничука: саме в нове- 
лістиці, цьому «експериментальному цеху» майстерності, випро- 
бувалися нові художні прийоми, стилі, форми, що потім втілю- 
валися в історичних романах. 

Ще виразніші генетичні зв'язки новели з останніми повістями 
Іваничука -- «Місто», «На перевалі», «Сьоме небо», які за побу- 
довою, організацією життєвого матеріалу і розповіді є тими ж 
новелами (повість «На перевалі» виросла з циклу новел), але 
збагаченими ширшим -- повістевим - охопленням  дійсності, 
численними сюжетними лініями та їхніми розгалуженнями, 
персонажами, докладнішим дослідженням людських характерів, 
глибшим, об'ємнішим зображенням людської душі, взаємин лю- 
дей між собою і світом. 

У жанрі історичного роману Роман Іваничук дебютував 
1968 р. «Мальвами» і з того часу утвердився у свідомості читача 
як один із найпопулярніших на Україні авторів історичного 
жанру. Історичні повісті і романи були найдемократичнішим, 
найдоступнішим для найширших мас джерелом історичних знань. 
А спрага історії, знань до свого минулого--то свідома чи 
пеусвідомлена потреба живлення народної пам'яті, успадко- 
вана через батька-матір одвічна жага неперебутності, «інстинкт» 
національного самозбереження і самовідтворення. 

В українській літературі передусім історична проза, зокрема 
такі твори, як «Я, Богдан» П. Загребельного, «Маруся Чурай» 
Л. Костенко, «Мальви», «Манускрипт з вулиці Руської», «Вода 
з каменю», «Шрами на скалі», «Четвертий вимір» Р. Іваничука, 
«Отчий світильник» Р. Федоріва, «На полі смиренному», «Три 
листки за вікном», «Мисленне дерево» Вал. Шевчука та інші, 
живила занедбані застоєм почуття людської і національної гід- 

ності, підтримувала вічний вогонь народної пам'яті. Хоча б у 
силу того, що зверталася до історії народу, а отже, до націо- 
нальних питань та інтернаціональних взаємин, тоді як твори 
неісторичної тематики на ці проблеми прямо вийти не могли 

з причин «застійного благод:енстг.за». Є.ОФІШЙІ;Ц) критики спеціа: 

лізувалися на виловлюванні невідповідностей між приписами і 

143



концепціями та написаним у творі, на вигадуванні «складу зло- 
чину». Так, зусиллями М. Равлюка та В. Оскоцького був вилу- 
чений з літературного процесу перший історичний роман Р. Іва- 
ничука «Мальви» -- навіть у біографіях письменника, ювілейних 
статтях про його творчість роман не згадували. «Оргвисновки»-- 
мета такої критики -- вдарили не тільки по одному твору (тре- 
ба б дослідити, як згубно впливає на розвиток національної 
літератури штучне вилучення з неї видатного твору), а й по люд- 
ській і громадянській гідності автора. 
Що ж зумовило таку сувору долю «Мальв»? Крамольним 

з погляду сусловсько-брежнєвського режиму було вже саме 
звернення до історії України, до теми любові до рідної землі і 
народу як міри соціальної і моральної вартості людини, основи 
і смислу людського існування. Адже саме у ці роки -- наприкін- 
ці 60-х-повним ходом насаджувався у свідомість громадян 
багатонаціональної країни горезвісний безадресний патріотизм, 
словесною формулою якого можна вважати повсюдно співане 
«мой адрес -- не дом и не улица, мой адрес-- Советский Союз». 
Ця хронічна боязнь справжнього патріотизму -- любові до зем- 
лі- колиски твого роду і народу, «білявої» материнської хати, 
рідного слова, історії --одна із підвалин соціальної апатії та 
бездуховності, національного нігілізму і безпам'ятства. Твір 
Р. Іваничука «Мальви» виховував такий конкретний, справжній 
патріотизм. Він повернувся в українську літературу 1980 р., коли 
його надрукували в Москві. Нині роман сприймається як від- 
правна точка еволюції жанру, стилю, художнього мислення 
письменника, а наскрізна тема -- збереження пам'яті, вірності 
народові і рідній землі -- по-новому зазвучала у сучасному со- 
ціальному і літературному контексті, зокрема в контексті однієї 
із домінантних у радянській літературі теми неперебутності на- 
ціональних духовних джерел, теми пам'яті, словесним втіленням 
якої можуть бути слова В. Распутіна: «У кого немає пам'яті, 
у того немає життя». 

Дія роману «Мальви» відбувається у середині ХМІЇ ст.- 
напередодні і під час національно-визвольної війни під проводом 
Б. Хмельницького. Але не докладний опис цієї знаменитої події, 
оспіваної у піснях і думах, описаної історичними романістами, 
є метою твору. Велика історія виступає лише фоном, конкретно- 
історичним контекстом вигаданих подій, доказом їхньої вірогід- 
ності. Це історія життя Марії, полонянки з України, її поневі- 
ряння на чужині з дитиною -- Соломією, яку вона вже в Криму 
назвала Мальвою, сподіваючись, що виживе дочка, як квіти з 
України, чудом уцілілі на неласкавій кримській землі. Україн- 
ська мати -- проти двох держав-загарбниць: Кримського ханства 
і Османської імперії. Вони позбавили її батьківщини, волі, за- 
брали дітей. Трагічний парадокс: Маріїні вороги-держави вою- 
ють проти неї силами її власних дітей. Андрій, узятий в ясир 
хлопчиком, тепер Алім, воєначальник в яничарському війську; 
ще немовлям викрадений циганами Семен-Селім -- охоронець 
кримського хана; Соломія-Мальва стає ханською дружиною. 

144



З одруженням Мальви гасне остання надія Марії, єдина мета, 
що тримала її при житті, вела чужиницькими дорогами -- по- 
вернутися на Україну, повернути своїй дитині втрачену батьків- 
щину, а дочку -- рідній землі. Вбиті чужиною і тугою за мате- 
ринською землею, гинуть Маріїні діти, невтішно ридає бездітна 
вдовиця Марія, чий образ сприймається і як образ України, її 
історичної долі: «...а хіба я не Україна, укроєна, ущерблена, як 
моя земля»? У романі домінує трагічна концепція історії та істо- 
ричної людини. 

Другий роман Р. Іваничука -- «Черлене вино» переносить 
читача у ХМ ст. Галицькі і волинські землі, які ще пам'ятають 
княжі часи, під загрозою полонізації. Останнім оплотом волі 

і незалежності виступає Олеський замок. Хоробро билися олесь- 
чани, але, розчавлені «мором мору», всі полягли. Проте ніщо 
в світі не минає безслідно: прокладеною ними дорогою піде 
хтось із найвільнолюбніших нащадків: «Прийде час, і в цьому 
замку, який нині стане руїною, народиться орел Зіновій, на про- 
звище Хмель, і назове його народ Богом Даним, і на тому само- 
му шпилі, де стоїть у цю мить Івашко Рогатинський, водрузить 
він малиновий стяг». Така організація часу у творі, коли сюжет- 
ний романний час трактується як перехідна ланка великого часу, 
естафета з минулого у майбутнє,- одна з особливостей поетики 
історичної прози Романа Іваничука. Постійні ретроспекції -- 
звертання до минулого, перенесення у майбутнє, закидання істо- 
ричного зонду розповіді у грунти суміжних епох, характерні для 
манери Іваничука,- плідний прийом узагальнення дійсності: 
минуле і майбутнє рефлектують на сучасне, надаючи йому до- 
даткових смислів і вимірів. 

Циклічність, зчепленість кожного роману з наступним надає 
їм безперервності вічного часу, куди входять і видатні події, і 
маловідомі, і видатні люди, і невідомі їхні однодумці, без кого 
і великі не стали б великими. Тому письменник намагається 
«реставрувати» і маловідомі постаті - встановити історичну 
справедливість, «вирівняти» історію. Тенденція до демократиза- 
ції історії, властива сучасному радянському історичному рома- 
нові, пронизує концепцію часу в творах Р. Іваничука. Тому він 
обирає з потоку історії не логічні передумови. У кожному з ро- 
манів письменника основним ооб'єктом дослідження виступає 
визрівання у людській свідомості соціальної ідеї («мов яблука 
на гілці часу»), яка потім спонукає записану в анналах видатну 
історичну подію або утворення своєрідного світлового поля на- 
вколо визначних людей минулого, в яких втілено інтелектуальні 
можливості і духовні прагнення часу. 

У романі «Манускрипт з вулиці Руської» автор показав за- 
родження ідеї визвольної війни, майбутньої Хмельниччини у 
Львові ХМІ--ХМУІ ст., боротьбу із духовною проказою -- єзуїт- 
ством, «випрямлення хребта», тобто народження людської і на- 
ціональної гідності, духовне сходження кожного з позитивних 
героїв: «поофіційно визнаної» відьми-пані Абрекової і Лисого 
Мацька, прекрасної Льонці й Пилипа Дратви. 

145



У «Воці з каменю» йдеться про будителів народної пам'яті -- 
«руську трійцю», людей із пробудженою совістю, яка примусить 
їх добувати воду навіть з каменю, не залишивши собі ні крапли- 
ни, для безрідного жебрака Агасфера за сподіяне зло покара- 
ного вічним життям у безпам'ятстві. Віднайшовши ім'я своє |ї 
свого народу, він умре щасливим, а з ним згине непам'ять і на- 
родиться час пам'яті (смерть Агасфера -- це смерть-народжен- 
ня). Добувати воду і для сердобольного Яся Сакрамента, візни- 
ка похоронних караванів, для злодія з примусу і поета за 
покликанням Міхала Сухоровського, для велетня-коваля Йо- 
сипа з Круп'ярської, який уособлює майбутнє трудової Гали- 
чини. 

«Четвертий вимір»--це філософське осмислення категорії 
пам'яті -- четвертого виміру дійсності -- через долю Шевченко- 
вого соратника і друга Миколу Гулака, одного із кирило-мефо- 
діївських братчиків, що після Петропавлівської фортеці був за- 
сланий царизмом на «теплий Сибір»--на Кавказ, де знайшов 
другу батьківщину серед грузин і азербайджанців, 

Шрамн на скалі» -- епоха Франка, українського Мойсея, що 
сорок років вів рідний народ у «землю обітовану» і на вершині 
своєї творчості і життя, як біблійний Мойсей на горі Моав, роз- 
думує про те, чого навчив народ, куди провадив його і ким за- 
лишився у його пам'яті. 

«Журавлиний крик», написаний двадцять років тому, набра- 
ний і розсипаний в одному із республіканських видавництв, а 
надрукований щойно 1988 р., відтворює переддень загибелі 
твердині свободи -- Запорізької Січі. За вірнопідданість цариця 
Катерина нагородила останнього кошового Петра Калнишев- 
ського довічними кайданами і Соловками. І тут, проклятий Па- 
насом Триниткою, голосом і совістю народу, Калнишевський, 
старий, сліпий, закутий, почув-таки перед смертю журавлиний 
крик--слово нескореного народу: «А чи є хто з України? -- 
Є, діду,- відказав молодий голос.-- Адже не помер народ, то й 
має силу й відвагу постачати тюрмам в'язнів». 

Коня, якого бачать перед розлукою Арсен і Орися («Черлене 
вино»), осідлає Богдан Хмельницький, а сідло візьме з рук Юрія 
Рогатинця («Манускрипт з вулиці Руської»); на львівських ву- 
лицях, якими ходив Рогатинець, почує благовіст Великого Кири- 
ла на дзвінниці збудованої Рогатинцевими братчиками Успен- 
ської церкви, молодий Маркіян Шашкевич («Вода з каменю»); 
до Львова приїде козацький нащадок Павло Любимський і вру- 
чить Маркіянові клубок історії власного життя, змотаний із 
прядива історії народу, щоб доповнював його своїм чином їі 
життям, узяв від попередників силу й віру, а розпач відкинув 
(«Вода з каменю», «Журавлиний крик»). 

Усі історичні романи письменника об'єднують в один цикл, 
в один потік великої історії народу не тільки спільні події й 
персонажі, наскрізні образи-символи, а й наскрізні ідеї, переду- 
сім центральна -- любові до рідної землі і народу, а також бор- 
гу, обов'язку кожної людини «відробляти» щоденною працею 

146



щастя мати духовний прихисток -- народ і землю, джерело його 
сили. 

Як і час, у романах Р, Іваничука символічно переосмислений 
простір: обмежене мурами місто, майдан, вулиці, передмістя, 
поріг дому, громадські приміщення (церква, казино, бенкетний 
зал тощо). Це місця для перелому в долі героїв, смислово-інтен- 
сивні просторові «пункти», через які прокочуються «вали» інтен- 
сивного, кризового часу. Через усі історичні романи письменника 
проходить образ майдану, площі, символу всенародності, віль- 
ного народного слова. Найчастіше це львівська площа Ринок чи 
Львів-площа (у романах «галицького» циклу), площа у Тбілісі 
(«Четвертий вимір»), запорізький майдан («Журавлиний крик»). 
Тут герої проголошують свої ідеї, приймають рішення, оновлю- 
ються, зростають духовно або, зрадивши ідею, остаточно дегра- 
дують. Крім символічного, усі просторові реалії у романах 
Р. Іваничука мають цілком зримі, матеріальні та історично до- 
стовірні прикмети. Це реальний простір (у кольорах, звуках, 
русі), густо заселений і предметний. 

Просторово-часові категорії в Іваничука - важливий кон- 
структивний елемент створення концепції історичної людини. 
У романах Іваничука вона духовно зріднена із символічно акцен- 
тованими простором і часом. Вона пронизана потоком часу, 
можна сказати, розіп'ята на його вістрі, ії час диктує їй поведін- 
ку та ідею. Людина у романах Іваничука переважно зображена 
у тому самому ракурсі: повернена обличчям до безодні вічного 
часу, не стільки до сучасників і безпосередніх співбесідників, 
скільки до нащадків. Не випадково письменник подає своїх ге- 
роїв найчастіше на велелюдді -- на площі, залюдненому громад- 
ському місці. Концепція людини у романах Іваничука підкрес- 
лено небіографічна: із життєпису героїв письменник обирає 
епізоди та моменти, важливі для концепції часу, що репрезенту- 
ється у творі. 

Людина в історичних романах Р. Іваничука розкривається 
найчастіше через випробування її ідеї. Тому твори письменника 
в певному сенсі є ідеологічними романами випробування, де важ- 
ливим жанрово-композиційним чинником виступає усвідомлення 
(«зараження»), а також «доростання» до ідеї: на очах читача 
стають ідеологами Івашко і Арсен («Черлене вино»), Абрекова 
і Мацько («Манускрипт з вулиці Руської»), Йосип і Міхал («Во- 
да з каменю»), Гулак («Четвертий вимір»), Павло Любимський 
(«Журавлиний крик»). 

Кожен з Іваничукових героїв втілює певні риси соціальної 
і національної психології свого народу і свого часу. Водночас це 
живі люди з плоті і крові, із власною манерою говорити й ду- 
мати, висловлюватися й жити. Передусім йдеться про вигадані 
персонажі: вони у романах Іваничука живіші, індивідуалізова- 
ніші, а такі герої як Абрекова чи Льонця, Ясьо і Міхал, пан 
Курковський ще й завдяки достеменно виписаним галицьким 
фізіономіям є прекрасними етнопсихологічними типами. У зоб- 
раженні реальних історичних постатей (Рогатинця, Шашкевича, 

147



Сковороди, Котляревського, Франка, Стефаника, Лесі Українки) 
концептуальне навантаження дещо переважає над вираженням, 
ідея над образом. Така поетика образу реальної історичної осо- 
би у романістиці Іваничука зумовлена й особливістю моделю- 
вання часу й простору в творі, і авторською концепцією історії 
як національної, людської драми, що розігрується на сцені без- 
конечного простору й часу, постановкою героя у цьому відкри- 
тому для протягів вічності світі -- судовій залі, судово-риторич- 
ною концепцією історичної людини, яка стоїть перед судом 
нащадків, сповідається перед ними, чекає кари чи виправдання. 
«Панове глядачі з майбутнього, увага!» («Шрами на скелі»); 
«Ніхто з нас не винен, винен час, і він колись складе реляцію 
майбутнім поколінням про правоту і неправоту кожного з нас» 
(«Четвертий вимір»),-- у кожному романі кожен герой у зламні 
моменти бачить себе очима «глядачів із майбутнього», суддів, 
які здатні винести справедливий вирок їхнім замірам і вчинкам. 

Визначальним у цьому плані є й своєрідна композиція обра- 
зів-персонажів в історичному романі Іваничука. Персонажі творів 
письменника завжди організовані навколо образу -- концептуаль- 
ного центру, поданого на підвищенні, почесному п'єдесталі. Та- 
ким концептуальним центром роману найчастіше виступає реаль- 
на історична особа -- видатний діяч української культури (тому 
історичні романи письменника за жанром можна назвати і істо- 
рико-культурними, який не тільки втілює у собі духовні праг- 
нення епохи, а й сам формує їх (Омар у «Мальвах», Осташко 
Каліграф у «Черленому вині», Юрій Рогатинець у «Манускрипті 
з вулиці Руської», Шашкевич у «Воді з каменю», Франко у 
«Шрамах на скалі»). Концептуальні вершини -- образи видатних 
людей, реальних історичних осіб -- переважно статичні, але це 
статика зовні нерухомого астрального тіла, яке силою тяжіння 
примушує змінюватися, рухатися залежні від нього астероїди. 
Така композиція образів-персонажів, а також типологічне зістав- 
лення їх, створення пар на зразок: персонаж-антипод, персонаж- 
продовження, паралельні образи, персонаж-дзеркало тощо -- 
нагадують вертепний принцип організації дійства, поетику вер- 
тепних і шкільних драм з їхніми статичними постатями героїв- 
ідеологів, тяжіння до концентричних форм, поділу на «верх» 
і «низ». 

Основний характерологічний і стилістичний прийом у романах 
Іваничука -- зображення думки, що заповнює не тільки діалоги 
персонажів, які завжди звернені і до слухачів із майбутнього, 
немов виголошуються на суді історії, а й невласне-пряме мов- 
лення героїв, потік свідомості. У концепції людини Іваничук 
акцентує моральний і соціально-філософський  аспект особи- 
стості. Герої Іваничука -- промовці, ідеологи, звинувачувачі і 
звинувачені, судді і підсудні на суді історії, персонажі безконеч- 
ного дійства на сцені народного життя, на міцному помості рід- 
ної землі, яка їм «повсякденно дає наснагу, любов і злість». 

Ідеї, якими керуються і які виголошують герої, поділяють 
світ у творах письменника на світ деспотів, який тримається на 

148



страху, ними ж «сіяному всіма способами: клітка, диби, четвер- 
тування... мало того: страх посади, страх нагороди, страх меда- 
лей і георгіївських стрічок -- страх не отримати їх», тримається 
на слухняності прислужників-маріонеток та підлабузництві, пла- 
зуванні блазнів, і світ знедолених, уярмлених, але внутрішньо 
вільних людей, які шукають і знаходять власне місце у житті 
та історії народу, бо «всяка деревина міцна на своєму грунті». 
Вицвітом розуму і сили світу знедолених, народу, є його духовні 
проводирі, зусиллями яких народ залишається народом. 

Світ романів Іваничука -- це предметний, пізнавальний світ, 
Львів у Львові: ось тут зустрілися Гізя і Рогатинець; в якійсь 
брамі, здалося, зблиснуло золотом розкішне волосся прекрасної 
Льонці; у глибині вулиці наче щойно зникла щупла постать 
Маркіяна, десь затужила Ясева скрипка, ці камені ще пам'я- 
тають дотик Франкових долонь, відлуння його кроків... 

Світ романів Іваничука -- це світ великих пристрастей, дра- 
матичних доль, народна історія, прекрасна і кривава, вічна до- 
рога у вічному часі, на якій дискретна його одиниця -- окреме 
людське життя. У кожної людини з історії своя дорога, своє 
«від-до» на безконечному шляху з минулого у майбутнє, власні 
стежки й перехрестя, пороги й Голгофа, хрест і вершина в кінці 
життя, з якої видно весь світ і себе в ньому, якщо людина здат- 
на бачити, здатна піднестися на висоту, бо може померти і вни- 
зу, в ямі, на смітнику, як ренегат Антох Блазій із роману «Ма- 
нускрипт з вулиці Руської». 

Світ романів Іваничука -- це українська доля у символічних 
образах, наскрізь хронотопних несучих конструкціях творів: це 
мальви, квіти з України, що зниділи, хоч і прижилися на чужині, 
черленим вином пролита на рідну землю кров, яка зарясніла 
кетягами калини, добута з каменю вода, що втолила духовну 
спрагу народу. 

Цей світ спонукає читача вибрати своє місце і роль на сцені 
народного життя, у духовному просторі вічності, «пізнати свій 
народ, а в народі себе». 

Стаття надійшла до редколегії 23. 02. 89 



Зміст 

дО 50-річчя ВОЗЗ' ЄДНАННЯ 
ЗАХІДНОУКРАЇНСЬКИХ ЗЕМЕЛЬ 

В ЄДИНІЙ УКРАЇНСЬКІЙ РАДЯНСЬКІЙ ДЕРЖАВІ 
У СКЛАДІ СРСР 

Гром'як Р. Т. Основні тенденції художнього освоєння теми Золотого 
вересня 

Олексюк О. Г Захкдиоукршнсьш революшнш письменники у боротьбк 
за возз'єднання 

Антонюк Є. М. З історії періоднчинх видань Спілки. рвволюційнпх 
письменників «Західна Україна» Б В в у вн ся 

175 РОКІВ ВІД ДНЯ НАРОДЖЕННЯ 
Т. Г. ШЕВЧЕНКА 

Сохацька Є. І. Відгомін статті М. Г. Чернишевського «Національна без- 
тактність» у західноукраїнській періодиці 60-х років ХІХ ст. 

Пашук А. І. Проблема прометеїзму у творчості Т. Г. Шевченка . 

ТЕОРІЯ ТА ІСТОРІЯ ЛІТЕРАТУРИ 

Мельничук Б. І. Ще раз про художній вимисел і художній домисел . 
Приходько І. Ф. Своєрідність композиційних прийомів у ранній прозі 

Ю. Яновського . тЖ 
Дуб К. С. Про поетику роману Ю. Яновського «Чотирн шаблі» 
Микуш С. Й. Ремінісценції фольклорних жанрів у новелах В. Стефапнка 
Клімкова Л/Л. М. Збірник «Народнье песни Галицкой и Угорской Руси» 

Я. Ф. Головацького і його місце серед зібрань слов'янського 
фольклору ХІХ ст. 

Губар О. І. ..Ї ми--як прапор над віками (М По,цвонськнп: П. Тичнна) 
Чумак В. Г. Люднна в історії, історія -- в людині (образ Хмельницького 

в романі П. Загребельного «Я, Богдан») . Бня ия 
Поляруш Н. С. І1. Нечуй-Левицький та А. І(рпмськип : 
Рисак О. О. Леся Українка в болгарських перекладах і крнтнш (до 

проблеми українсько-болгарських літературних взаємин) : 

ПУБЛІКАЦІЇ 

Леся Україйнка. (Винниченко) . .... 

дО 60-РІЧЧЯ ВІД ДНЯ НАРОДЖЕННЯ 

Денисюк І. 0О. Гранослов : 
Андрусів С. М. Пізнати свій народ. а в народп себе (у світі. 1сторичинх 

творів Романа Іваничука) лвн ся г бокн а 

12 

19 

27 
34 

52 
61 
68 

74 
82 

93 
100 

106 

119 

133 

141



Содержание 

К Б50-летию ВОССОЕДИНЕНИЯ 

ЗАПАДНОУКРАИНСКИХ ЗЕМЕЛЬ 

В ЕДИНОМ УКРАЙИНСКОМ СОВЕТСКОМ ГОСУДАРСТВ Е 

В СОСТАВЕ СССР 

Громляк Р. Т. Основнне тенденцин художествснно:*о освоення темь Зо- 
лотого сентября й 

Олексюк Б. И. Западноукраннскпе революцнонные писатели в. борьбе 
за воссоединенне . 

ДАнтонюк Б. Н. Из исторни пернодическщ пзданнн Союза революцпои- 
ньїх писателей «Западная Укранна» Яя М 

175 ЛЕТ СО ДНЯ РОЖДЕНИЯ 
Т. Г. ШЕВЧЕНКО 

Сохацкая Е. И. Отзвук статьн Н. Г. Чернишевского «Нацнональная бес- 
тактность» в западноукраннской пернодике 6б0-х годов ХІХ ст. 

Пашук А. И. Проблема прометензма в творчестве Т. Г. Шевченко 

ТЕОРИЯ И ИСТОРИЯ ЛИТЕРАТУРЬ 

Мельничук Б. И. Еще раз о художественном вьімьісле и художествен- 
ном домьісле . 

Приходько И. Ф. Своеобразне коктозншюнныч прнеыов в раннен прозе 
Ю. Яновского . . 

Дуб К. С. О позтике рочана Ю Яновского сЧетыре саблн» 
Микуш С. И. Реминисценцни фольклорньх жанров в новеллах В. Сте- 

фаника .. 
Климкова Л. Н. Сборннк сНародиые песни Галицкой н Угорскон Русн» 

Я. Ф. Головацкого и его место средни собраний славянского 
фольклора ХІХ в. . 

Губарь А. )И ЛИ мн-- как знамя над веками (Н Подвойский и П. Тин- 
чина 

Чумак В. Г. Человек в исторнн, исторня- в человеке (образ Хмс::ыищ- 
кого в романе П. Загребельного «Я, Богдан») - 

Поляруш Н. С. И. Нечуй-Левицкий н А. Крьмекий 
Рьсак А. А. Леся Украннка в болгарских переводах н крнтнке (к проб 

леме украннско-болгарских литературньїх взанмоотношений 

ПУБЛИКАЦИИ 

Леся Украйнка. (Винниченко) 

К 60-ЛЕТИЮ СО ДНЯ РОЖДЕНИНЯ 

Денисюк И. 0О. Гранослов . 
Андрусив С. М. Узнать свой народ. а в народе себя (в свете нсторп- 

ческих пронзведений Романа Иваниьчука) - 

27 

42 

92 
61 

68 

14 

82 

93 
100 

106 

113 

133 

141



Сборник научниьх трудов 

Министерство ввсшего н среднего 
спецнального образовання УССР 

Львовский ордена Ленина 
государственньй университет ним, Ивана Франко 

УКРАЙНСКОЕ ЛИТЕРАТУРОВЕДЕНИЕ 

Республиканский межведомственньй 
научньй сборник 

Издастся с 1966 г. 

Вьпуск 53 

Львов. Издательство при Львовском 
государственном университете 
Адрес редколлегин: 290000 Львов, ул. Университетская, 1 
Университет, кафедра украннской литературні, 

Львовская областная книжная типография. 
290000 Львов, ул. Стефаника, 11. 

(На украннском язике) 

Редактор Л. І. Сідлович 
Художній редактор О. М. Козак 

Технічний редактор І. Г. Федас 
Коректори М. Т. Ломеха, 

Р.Р. Гамада, Г. В. Кармінська 

иИБ 12627 

Здано до набору 19. 08. 89. Підп. до друку 28. 12. 89. 
БГ 10502. Формат 60жЖ90!/ів6. Папір друк. Х 2. 
Ум. друк. арк. 9,5. Ум. фарб.-відб, 9,87, Обл,- 

вид, арк,. 11,7. Тираж 600 прим. Вид. /Ль 1888. 
Зам. 2019. Ціна 2 крб. 40 к. 

Віддруковано з набору, виготовленого на книж- 

ковій фабриці  «Атлас» у Львівській обласній 

книжковій друкарні. 290000 Львів, вул. Стефани- 

ка, 11. 

-- і 

ЇМ е 

й И СРУПА ддн 
і шт йя 





2 крб. 40 к. 

І55М 0130-528Х. Укр. літературознавство. 1990. Вип, 53, 1--152,


