
СРАТНОСЬкЕ 
ІТЕРАТУРО- 

ЗзнАВОТВО 

вну ІЗ



ьвівський національний університет 
імені Ївана Франка 

Наукова бібліоте 



РЕСПУБЛІКАН- 
СЬКИЙ МІЖ- 
відОМЧИЙ 
ЗБІРНИК 

УКРАЇНСЬКЕ 

ЛІТЕРАТУРОЗНАВСТВО 

ВИПУСК 18 

ВИДАВНИЧЕ ОБ'ЄДНАННЯ 

«ВИЩА ШКОЛА» 

ВИДАВНИЦТВО 

ПРИ ЛЬВІВСЬКОМУ 

ДЕРЖАВНОМУ УНІВЕРСИТЕТІ 



ВУЇТ --8У?2 
У45 

0722--081 

М225(04)73 

Збірник містить статті з теорії та історії дожовтневої і 
радянської української літератури. Кілька праць присвячено 
питанням художньої майстерності, У трьох статтях розгля- 
дається філософська і художня спадщина Г. С. Сковороди. 

Збірник розрахований на викладачів вузів, аспірантів, 
сгудентів, учителів середніх шкіл, усіх, хто цікавиться укра- 
їнською літературою. 

РЕДАКЦІЙНА КОЛЕГІЯ: 

І. 1. Дорошенко (відповідальний редактор), 0. Н. Мо- 
роз, Ф. М. Неборячок (заступники відповідального ре- 
дактора), А. М. Халімончук (відповідальний секретар), 
3. С. Голубєва, Г. С. Домницька, Н. Й. Жук, 
А.О. Іщук, Б.Г. Кубланов, В. В. Лесик, В. М. Ле- 
син, П. М. Лісовий, І.А. Луценко, М. І. Рудниць- 
кий, В. В. Фащенко, М. І. Федорчук, П. М. Фед- 

ченко, С. М. Шаховський, Ф. Я. Шолом. 

Відповідальний за випуск 
А. М. Халімончук 

570--73 (С Видавниче об'єднання «Вища школа» 

Видавництво при Львівському державному університеті 

Р
Р
О
 Р
У 

а
 
а



КРИТИКА | ЛІТЕРАТУРНЕ ЖИТТЯ 

В М.БОЯНОВИЧ 

Постаиччна, «Іенініана 

Павла Тичини 

Українська поетична Ленініана створюється багатьма та- 
лантами; тим-то й художні шукання відбуваються в різних жанрово- 
стильових формах. Тут і лірико-публіцистичні вірші таких несхожих 
між собою поетів, як П. Тичина й М. Рильський, Є. Плужник та 
М. Бажан, В. Сосюра й В. Мисик, і лірико-філософський цикл «Рядки 
про Леніна» А. Малишка, й поема «Ленін, том 54» В. Коротича, яка 
складається з монологів, і драматична поема «Первоцвіт» Л. Дмитер- 
ка, і вінок сонетів «Ми клянемося леніноіменно!» В. Бичка, й короткі 
віршовані "оповідання «Ленін у Шеушенськім» І. Виргана, «Косар» 
М. Руденка, й поезії з виразними баладними ознаками «Балтійська ба- 
лада» М. Нагнибіди, «Підкови на щастя» П. Воронька. 

Розмаїті стильові шукання пройшли певну ідейно-творчу еволю- 
цію. Показова щодо цього творчість Павла Тичини. Почавши з лірико- 
викривальних віршів («Ненависті моєї сило»), він інтенсивно збагачує 
лірико-пісенні й лірико-публіцистичні жанрові різновиди, водночас роз- 
гортає свої шукання в жанрах публіцистичної поеми й епіко-драматич- 
ного етюда («І дививсь Ілліч на мене», «Ленін іде на Шевченківський 
вечір»). | 

Перший вірш Тичини на ленінську тему -- «Ненависті моєї сило». 
Це, передусім, пристрасне викриття буржуазного світу, ворожого, анти- 
народного діяння тих, кого поет називає «піною на поверховостях ча- 
су». Тичина засуджує інтелігентиків, які, вагаючися, словоблудячи, сі- 
їоть підступ і брехню. Він сповнений тривоги і занепокоєння, адже не 
перевелися ще фарисеї, лицеміри, потенціальні й прямі вороги рево- 
люції. Високий трагедійний пафос вірша -- безпосередній відгук на 
смерть В. І. Леніна. І це був не поодинокий вияв невимовно болючих 
переживань. Лариса Рейснер, талановита журналістка, зразу ж після 
смерті Ілліча виступила зі статтею «Завтра треба жити, сьогодні горе». 
Тяжким роздумом, а також вірою в безсмертя ленінських ідей позна- 
чено і публіцистичні виступи В. Еллана (Блакитного), і поезії В. Со- 
сюри, І. Кулика, В. Поліщука та інших поетів. 

Вірш Тичини -- це сповідь і трагедійний роздум. Смерть Леніна 
вразила поета, і тривожний мотив зазвучав на грані відчаю: «Кому 
свою я чисту душу, до кого душу понесу?». Може, на якусь мить у пое- 
та втратилася життєва перспектива? Ні, цього не можна сказати, бо 

тоді ж він виступив із віршами, сповненими віри в комуністичне май- 
бутнє. Маємо на увазі «Надходить літо», де оспівано революційне онов- 
лення села («БЕлектрику сусіднє провело. Пора б і нам»); фрагмент 
епічного твору «Повстанці»; казку «Дударик», позначену народним гу- 

мором і оптимізмом. Мотивів смутку і розгубленості не знайти і в 

З



інших його творах. Ї все ж у вірші «Ненависті моєї сило» (перша редак- 
ція) Тичина згустив тривожні барви. Йому здалося, що «тупість, фари- 
сейство, лихварство, підступ і брехня», міщанські й обнивательські сили 
загрозливо ростуть. «І тільки меншість не загасла, своїх прапорів не 
міня. І тільки меншість певна цілі, як скрізь, в усі часи, віки». 

Має рацію Л. Новиченко, зауважуючи: «Неправильні уявлення про 
косну «більшість» і героїчну «меншість» потягнули за собою таку ж 
фальш в осмисленні ролі поета. Тичині здається, що він, поет, - - якийсь 
трагічний одинак, що безуспішно намагається запалити високими пори" 
вами інертну масу»!. У тритомнику вибраних поезій (1957) Тичина 
вносить до вірша зміни, і цитовані рядки в новій редакції набули зов- 
сім іншого звучання: «Лише незламне не здається, своїх прапорів не 
міня. Лише незламне -- певне цілі, як скрізь, в усі часи, віки». Вірш 
має дві барви, полярну контрастність образів: душевній красі та при- 
страсності ленінського генія протиставлено політичну інертність людей, 
ворожих поетові. І це визначило ідейний зміст вірша, що в новій ре- 
дакції здобув позитивну оцінку критиків. 

У збірці «Чернігів» (1931) вміщено вірш «Ленін». Як свідчать до- 
слідники, він був написаний у 1924 році?. Це здається ймовірним, коли 
"зважити на твердження: «..За словами самого поета цей вірш з'явився 
в 1924 році» ?. До збірки «Вітер з України» (1924) вірш не ввійшов. 
Чому? Це питання досі не з'ясоване. Можливо, автор продовжував 
працювати над текстом вірша, шукав вагоміших словесних барв, обра- 
зів, ритмів. Уже тоді його, певно, не цілком задовольняв перший 
вірш -- «Ненависті моєї сило». Тим-то він згодом, як відзначалося, 
опублікував його в новій редакції. 

Тичина, звичайно, був обізнаний із статтею В. Еллана (Блакитно- 
го), що з'явилася друком 23 січня 1924 року. Про смерть Леніна в 
ній писалося: «Для людей праці звістка була ударом. ..Для їх воро- 
гів буде це днем радості» ". Ці мотиви звучать і в поезії Павла Тичи- 
ни «Ленін», відзначають В. Басюк і С. Шаховський. Але такі полі- 
тичні антитези й зіставлення мають місце в багатьох статтях того ча- 
су. Тому посилання авторів лише на одну, вельми важливу статтю 
В. Еллана здається нам мало аргументованим. 

У своїх Художніх узагальненнях Тичина йде від життя, від кон- 
кретних героїко-трагедійних подій. Він експресивний і динамічний у 
художніх зіставленнях образів-антитез, у ритміці, поетиці. Він створює 
внутрішню динаміку строф і строфічних поєднань, окремих рядків, по- 
лілених цезурою на піввірші. Лаконізм публіцистичного вислову, лек- 
сичне багатство, стрімкий ритм якнайкраще передають емоційну, ідей- 
но-естетичну і політичну спрямованість ленінської теми: 

Ленін! 
Одно тільки слово, 

а ми вже, як буря: 
Готово! 

Напружим в однин бік, направим 
| в другий -- 
ї крешем, і кришим, і крушим як стій. 

Тут все значиме: і ритміка, і рима, і лексико-фразеологічні елементи. 
Багаті смислові та музикальні асоціації передають рух думки: «На- 
пружим в один бік, направим в другий -- і крешем, і кришим, і кру- 

і Новиченко, Поезія і революція. К. «Радянський письменник», 1956, 
стор. 182. 

2 В. Басюк, С. Шаховськи й. Окрилений революцією. -- «Літературна Ук- 
раїна», 1969. 14. І. 

3 Там же. 
"Василь Еллан (Блакитний). Твори, т. ІП. К., ДВХЛ, 1958, стор. 991.



шим як стій». Зміна кореневих голосних е-и-у в словах «крешем», «кри- 
шим», «крушим» створює смислову і звукову градацію. Все це дає від- 
чути безкомпромісний характер народної боротьби з ворогами революції. 

Вірш звучить на високих регістрах; його ораторсько-публіцистич- 
ний пафос відтворює пристрасність, полум'яність думки, вольові інто- 
нації: - 

Так рвіте ж: 
царям не поможуть ні брехні, 

ні жест -- 
шумуй-вишумовуй, залізний протест! 

Цитовані рядки -- заклик, у якому і смислові, і звукові повтори уви- 
разнюють публіцистичну патетику, розгорнуту метафоричність думки. 
Поряд -- строфа іншої тональності. Ораторський трагедійний мотив 
(«Т от він вмер.») переходить у сатирико-викривальну експресію. Лу- 
нають підступні, жалюгідні голоси ворогів, ворогів Леніна, які ще спо- 
діваються, що після його смерті хід історії повернеться назад: «Дих- 
нем хоч раз колишнім дихом, грошнем свободоньку за гріш». Тут 
автор виявляє тонке чуття поетичної мови: застосовує знижене, іроніч- 
но-пестливе слівце «свободоньку», поряд із тавтологією сатиричного 
забарвлення («грошнем.. за гріш»). У сатиричному ключі постають і 
характеристики «патріотів» і «міщан» -- ворогів, що становлять небез- 
пеку, але показані вони не так перебільшено, як у вірші «Ненависті 
моєї сило». 

У вірші «Ленін» викривальний пафос дійовіший, що видно при- 
наймні з рядків, виділених розрядкою: «Не заспокоїмось ми доти, аж 
поки з поля весь бур'ян не вирвемо». Це розгорнута метафора 
викривального звучання, як і рефрен: 

Клянемся клятвою залізно, 
що ворог жоден не втече. 

Так Тичина стверджує дійову силу ленінських ідей. 
Мине понад два десятиріччя, насичені художніми шуканнями, перш 

ніж Тичина знову звернеться до ленінського образу. Щоправда, худож- 
нє осмислення ленінського життя, думок Леніна, праць Леніна визна- 
чатиме зміст усієї його творчості. В поемі «Шабля Котовського», над 
якою Тичина працював уже на початку 30-х років, є характерний епі- 
зод, у якому Ленін виступає в народному, казково-романтичному освіт- 
ленні. Таке змалювання Леніна набуває поширення в 30-х роках. Як 
зауважує С. Крижанівський, це мало місце і в творах для дітей (при- 
міром, «Хатинка над озером» Наталі Забіли). «І хоч як протестувала 
Н. К. Крупська проти казок про Леніна, зрештою, вони з'явилися і в 
самодіяльній, і в професіональній поезії» 5. В. «Шаблі Котовського» го- 
лова сільради Кузь розповідає про Леніна: 

«Ну та ось так воно було це. Слухайте. Прилізла раз у на- 
шу землю змія та й каже: «Давайте мені, каже, всі землі удоб- 
нії, всі землі родючі, житні-пшеничні, то, може, ще тоді я вас 
і не поїм». А Ленін їй на це та й одвічає: «Землі родючії? Так, 
може, тобі ще й річок забажалось? Гори та моря пооддавати? 
А ти хіба не знаєш, каже, який мій народ сильний? Ось ми тобі 
зараз покажемо, як до нас чіплятись.. А покличте мені Котов- 
ського!» - 

Такі казкові ситуації й малюнки відбивали народні настрої й на- 
родну віру у торжество ленінської справи. Але в поемі є й образи со- 
ціально-психологічного і романтичного забарвлення, знову-таки пов'я- 
зані із світовідчуванням сільського трудівника: 

5 С. Крижанівський. Образ і час. - У зб.: Постична Ленініана. К., «Ра- 
Ддянський письменник», 1969, стор. 12. 

5



«Несподівано розплющив очі Кузь -- і аж затремтів зачу- 
дований! 

Сонце пробилось! І раптом -- веселка стала над лісом! 
Тихая, ніжна веселка, а в ній всі кольори заграли. Кожен із 
тих, що були під дубами, дивився на неї, кожен з своїми дум- 
ками пов'язував явище дивне. 

Степан: А от і в мій-таки двір одним кінцем вона діста- 
ла. Справді: ну що мені тепер ще треба? Мені, середнякові! Еж 
по цій веселці я зможу дійти далеко-далеко, аж до самого Ле- 
ніна!» 

Психологічно насичений пейзаж набуває символічного значення: 
«Ленінським мудрим високим склепінням стояла веселка. В ній же ко- 
льори бриніли: червоний з опуклого боку, знизу ж самий фіалковий, 
що рясно горів-угорявся». Кольори «бринять», відтворюють барви ре- 
волюційного оновлення світу. 

Ленінська тема в творчості Тичини набуває дедалі ширшого, роз- 
маїтішого поетичного вияву. Звертається поет і до лірико-патетичних 
роздумів («Ленін каже: «Мужнім будь»), і до пісенних імпровізацій 
(«Леніна ясна зоря»), і до стислих зарисовок («Ленінський девіз»), і 
до розгорнутих публіцистичних розповідей («І дививсь Ілліч на мене») 
та історичних етюдів із широким застосуванням діалогів («Ленін іде 
на Шевченківський вечір»). Не всі згадані поезії написані на однако- 
вому художньому рівні, деякі вірші позначені дидактичністю. Інколи 
автор вдається до надто загальних, описових констатацій, які попри свою 
публіцистичну загостреність не несуть вагомого, конкретно чуттєвого 
навантаження. Це, так би мовити, полегшений, торований шлях у 
поезії. 

У 30-х роках у творчій еволюції Павла Тичини добре визначилася 
пісенна стильова тенденція. Вона міцніла, набувала поширення і в час 
Великої Вітчизняної війни, і в повоєнне десятиріччя, поєднувалася з 
публіцистичним, лірико-філософським струменем у поезії («Пісня мо- 
лодості», «Партію славить народ український»). Тичина шукав розма- 
їтих жанрових форм, і на цьому шляху мав чималі досягнення. Але 
інколи давалися взнаки прояви риторичності. Мабуть, це відчував Ти- 
чина, бо лише самокритичністю можна пояснити вельми характерний 
факт: деякі поезії («Ленінський девіз», «Високо знялись ми ввись» та 
ін.) після першої публікації в газетах поет не включив до жодної 
збірки. 

У кращих поетичних творах, у всіх жанрових різновидах -- піс- 
нях, лірико-публіцистичних віршах -- образ Леніна постає, як «світо- 
сяйна сила»: 

Ученням Леніна -- не смолоскипом -- 
просвічуєм туди, де висне тьма. 

Ця ж думка є лейтмотивом багатьох його творів про Леніна, напи- 
саних у 50--60-х роках, З-поміж них ми виділили б фрагмент з поеми 
«І дививсь Ілліч на мене» (зб. «Ми свідомість людства», 1957). Він 
відзначається філософською наснагою, публіцистичністю, що споріднює 
його з такими творами, як «Профіль віку» білоруського поета Ст. Гав- 
русьова, «Лонжюмо» А. Вознесенського. Спорідненість творів у само- 
му характері лірико-філософського публіцистичного роздуму. Водночас 
це твори своєрідні, національно самобутні. У фрагменті з поеми «Ї ди- 
вивсь Ілліч на мене» Тичина тяжіє до поліфонічності, образний, ритміч- 
ний лад тут раз у раз міняється і в рефренах, вельми динамічних, по- 
значених різними емоційними відтінками, і в сюжетно-оповідних стро- 
фах. Рух мотивів і образів відтворює внутрішній світ ліричного героя, 
його високу патріотичну настроєність. Він, ліричний герой, живе три" 
вогами нашого героїчного часу, думами про Леніна, про дійову силу 

Є



ленінізму, що гартує серця в боротьбі,з міжнародною реакцією. В цьо- 
му ідейний пафос поеми, психологічним поштовхом для написання якої 
було відвідання мавзолею Леніна. Така конкретність ії водночас широ- 
чінь філософських узагальнень притаманна і згадуваній поемі А. Во- 
знесенського. Поет застосовує незвичне, але влучне поетичне зіставлен- 
ня: Ленін -- рентген, що просвічує серця людей, -- «на все вопрось 
отвечает Ленин». У Тичини вчення Леніна -- височина, з якої відкри- 
вається безмежний простір: «...Ленін! Ленін! Як це близько... Леніна 
побачив я! В кожного душа розкрилась, -- засвітилась і моя...» 

Фрагмент «І дививсь Ілліч на мене» має стрункий сюжет, пов'яза- 
ний із конкретною подією: «Я ішов на Красну площу», «У житті колю- 
чок повно, а не тільки цвіт лілей. Знаю, знаю -- так він скаже -- й 
тихо входжу в Мавзолей». У цитованих рядках видно поєднаність сю- 
жетної й публіцистичної, лірико-психологічної розповіді, яка стає де- 
далі напруженішою, бо відбиває життєві глибини, міжнародні конфлік- 
ти й події. 

Лейтмотивом звучить заклик позбутися заспокоєності, бути актив- 
ним у щоденній боротьбі. Декларативність і публіцистичність цього за- 
клику набуває далі інтимного забарвлення: 

З Іллічем прощаюсь тихо. І звучать слова у серці: 
Я виходжу. Вгору йду. В боротьбу! На боротьбу! 

Поет відтворює складні соціальні конфлікти, життєві бурі, в яких міц- 
ніє і стверджується комуністичний ідеал. 

Така висока настроєність ліричного переживання передається за 
допомогою відповідних стильових засобів. Публіцистичністю позначені 
авторські роздуми, тим-то і лексика, і мовно-стильові засоби мають ви- 
разно публіцистичний характер: «Щось держави нам ворожі все вер- 
зуть не до ладу», «Та народи, та народи вириваються із путі» 

Пейзажні зарисовки зримо окреслені й динамічні: «В небі холод. 
Хмари ходять, мов по синьому льоду». Метафоричний образ тут поси- 
ліоє тривожну, трагедійну тональність, яка переходить у мажор. Пое- 
тичні зіставлення й асоціації мають полярну контрастність, а деякі стро- 
фи двопланову структуру (паралелізм). 

А який багатий звукопис, яка виразна музична акустика вірша -- 
в строфі виникає відчуття об'ємності, перспективи дальнього й ближ- 
нього планів: 

Онде мчить шалений вітер, Хто ж за морем то гукає, 
нищить люд, руйнує міст... проти нас ножем вихає -- 

імперіаліст? 

Вимальовується картина, вкрай експресивна, різко окреслена. 
В окремих рядках виділяються слова, що несуть у собі смислові 

акценти: 
Імперіаліст -- 

це спрут: 
всі б пожер свободи... 

Тут, як і в усьому творі, автор широко застосовує алітерації й асо- 
нанси. До того ж такі музичні повтори звучать природно й невимуше- 
но: «сам себе перевіряю, в серці власнім говорю...» Наскрізно, як про- 
відний мотив, звучить рефрен -- розгорнута метафора: 

В кожного душа розкрилась, -- 
засвітилась і моя... 

«І дививсь Ілліч на мене» -- твір публіцистичного звучання. 
Публіцистичністю позначено й етюд «Ленін іде на Шевченківський 

вечір» (зб, «Комунізму далі видні», 1961), Він вирізняється з'поміж ін- 
ших творів поета, присвячених Леніну, і жанровою, і композиційною, і 

т



ритміко-стильовою своєрідністю. Це віршована розповідь-діалог, в ос- 
нові якої дійсний факт, зазначений в епіграфі: «Були на українському 
вечорі на честь Шевченка» (із листа Н. К. Крупської до М. О. Улья- 
нової). 

Перед поетами, що звертаються до конкретних фактів, зафіксова- 
них в епіграфі, виникає загроза впасти в ілюстративність, у фактогра- 
фічний виклад. Тичина у великій мірі досягає художньої виразності й 
достовірності у змалюванні історичних подій, обставин і характерів. 
Жанрові рамки малої форми, звичайно, надто стислі, тому поет засто- 
совує передусім експресивні ритміко-стильові й мовні, переважно діа- 
логічні засоби художньої типізації. Він поєднує епічні описи й діало- 
ги, так звані мовні партії, що індивідуалізують характери. Цей стильо- 
вий засіб застосовано і в поемі про Григорія Сковороду, і в недавно 
опублікованій поемі 20-х років «Розкол поетів». 

«Ленін іде на Шевченківський вечір» -- це насамперед епічний 
твір з ознаками публіцистичної епіко-драматичної розповіді. Епічні еле- 
менти домінують -- вони в змалюванні історичних обставин, політич" 
них роздумів Леніна, пейзажних і побутових подробиць. 

Ленін і Крупська поспішають нічною вулицею Кракова. «Ще бере- 
зень. Вечір морозний. Лиш жевріє зірка вгорі.. Старі й молоді пропли- 
вають. Ген сяють уряд ліхтарі». Наступні строфи розгортаються у ви- 
гляді діалога. Ленін і Крупська ведуть «славну розмову про мову, на- 
род, його путь». Діалог набуває публіцистичного звучання. На жаль, 
інколи він дещо інформаційний -- йому бракує живих психологічних 
відтінків, які б відтворили інтонаційний лад ленінських реплік, розду- 
мів. Така інтонаційна одноплановість почасти пояснюється загальним 
публіцистичним спрямуванням твору. Ленін і Крупська коментують по- 
дії, з гордістю відзначають знаменний факт: братнє єднання польсько- 
го й українського народів, єднання, яке не зруйнувати ні царським мі- 
ністрам, ні австрійському цісареві: 

І Крупська сміється: -- Міністри 
всім радять без мови пожить. -- 

А Ленін: -- Звичайно! Міністри 
всі бистрі, щоб рідне убить. 

Викривальний зміст діалога в цитованій строфі підсилюється своє- 
рідною структурою віршованої фрази. Автор застосовує звукові повто- 

ри (єміністри- -«бистрі»), і це емоційно увиразнює діалог, надає йому 

іронічно-сатиричного звучання. 
Публіцистичний пафос, ленінської думки, можливо, набув би біль- 

шої виразності, якби психологічна експресія роздумів і політичних су- 
джень розгорталася не лише в діалогах, а й у внутрішніх монологах, 
які Тичина вдало застосовує подеколи навіть у ліричних віршах. Перед 
нами оповідно-діалогічний твір, де монологічні засоби розкриття ха: 
рактеру були б можливими й природними, як і стислі психологічні 
описи і деталі. 

Кожне слово в епіко-драматичному етюді несе велику змістовну й 
ритміко-інтонаційну, евфонічну наснагу. Поетичними повторами Тичи- 
на посилює комедійно-сатиричне звучання деяких образів. Таку ж роль 
виконують і викривальні епітети («Рукою ми схопим зажерлих, мізер- 
них...» і т. д.). Кожен елемент поетики активний. Навіть звукові повто- 
ри посилюють емоційне змалювання образів Леніна і Крупської. Звер- 
німо увагу на алітерації: 

По Кракову кроки лунають, 
то Ленін і Крупська ідуть... 

Поет економний і точний у відтворенні обставин: міських вулиць, 
освітлених чи присмеркових міських пейзажів. Як правило, пейзажі по- 
силюють психологічну тональність конкретного епізоду. Так, у роздумі 

8



Лепіна про майбутнє Росії, про Шевченка та його польських шануваль- 
ників легко й природно вплітається пейзажний мотив: «А вечір згасає по- 
троху, лиш жевріє зірка вгорі». Оця «зірка вгорі», либонь, не алегорія 
й не символ, а саме пейзажний опис, що відповідає світлим і тривож- 
ним роздумам Леніна про соціальні конфлікти в світі, про прийдешню 
революцію. 

«Ленін іде на Шевченківський вечір» -- твір сюжетний, з широ- 
ким застосуванням діалогів. Мабуть, саме це декого з дослідників при- 
вело до думки, що перед нами історична поема. Критик В. Борщев- 
ський в огляді ленінської теми в сучасній поезії відзначає передусім 
стислу оповідну форму історичного твору Павла Тичини. Андрій 
Чернишов вважає цей твір епічним із своєрідними силуетно-монумен- 
тальними ознаками. «Вогнем великої ленінської правди живе і дише 
вся поема Павла Тичини -- знаменне явище в українській пово- 
єнній поезії» 5, -- пише він. Справді, художня значимість ленінського 
образу в етюді вельми висока. Це відзначає і Микола Бажан у статті, 
яка відкриває тритомник української Ленініани «Ленін з нами» (К., 
1969). Із незначними змінами стаття надрукована і в журналі «Вітчиз- 
на». В ній читаємо: «Ленін -- найбільший друг українського народу на 
всіх етапах його визвольної боротьби ХХ віку -- цей аспект ленінсь- 
кої теми відбито і в маленькій, але широкій своїм ідейним розмахом 
поемі П. Тичини «Ленін іде на Шевченківський вечір» 7. У цій же стат- 
ті, надрукованій як передмова до тритомника української Ленініани, 
твір Тичини має вже інше жанрове визначення -- вірш. Така теоретич- 
на невизначеність жанру пояснюється, мабуть, тим, що естетична зако- 
номірність розвитку сучасної поеми, природа жанру поеми лише остан- 
нім часом привернула увагу критиків. До того ж є твори, що сполуча- 
ють ознаки епічного й драматичного, епічного і ліричного способів 
відображення дійсності. Такі жанрові різновиди чекають на своє грун- 
товне історико-літературне, теоретичне вивчення. 

Твір «Ленін іде на Шевченківський вечір» має поемні ознаки. Але 
правомірніше було б назвати його епіко-драматичним етюдом; цей жанр 
набув тепер великого поширення, В такому стильовому ключі написано 
чимало творів Василя Мисика і Любові Забашти, Ігоря Муратова і 
Григорія Донця та інших українських поетів. 

Ленінська тема -- невичерпна в ліриці, ліро-епосі, в поетичній 
драматургії, як і в інших жанрах. 

Вклад Павла Тичини в'українську поетичну Ленініану важко пе- 
реоцінити, Його публіцистичні вірші й пісні, присвячені Леніну, його 
епіко-драматичний етюд «Ленін іде на Шевченківський вечір», як і 

фрагмент із поеми «І дививсь Ілліч на мене» -- це своєрідний вняв на- 
гродного світовідчування; народного роздуму про Леніна. Адже в основі 
їх -- всенародна відданість ідеям Леніна, ідеям комунізму («В серці 
у нашім Леніна слово, з ним ми йдемо»). 

Жанрове, ритміко'стильове розмаїття творів Тичини відбиває ху- 
дожніо еволюцію поета, шукання новаторських принципів типізації. Лі- 
рико-публіцистичні й пісенні твори розкривають ленінську тему як сві- 
товідчування, як активне, безпосереднє, емоційне ставлення радянської 
людини до революційної дійсності. 

Закономірності жанру, відома річ, позначаються на характері відо- 
браження. Так, публіцистичність роздумів поєднується у Тичини із 
строгою сюжетністю і драматизмом ситуацій та образів. У багатьох 
віршах відчутний поліфонізм сюжетного розгортання подій і пережи- 
вань; цьому сприяє ізастосування строф-рефреків та звукових повторів. 

9 Андрій Чернишов. Невмирущі. Харків, «Прапор», 1970, стор. 32. 
7 Див. «Вітчизна», 1969, Х» 4, стор. 112.



Поетична Ленініана Тичини -- це постійний пошук нових жанрово- 
стильових форм, нових ритмів. Тим-то такі розмаїті і багаті ритміко- 
інтонаційні структури маємо і в недавно виданій його збірці «Безсмерт- 
не Леніна ім'я» (1971), куди ввійшли лірико-публіцистичні вірші й лі- 
ричні спогади («Сила мислі і труда»), пісні, серед яких чимало покла- 

дено на музику, як, приміром, «Прославим слово Леніна» (музика 
А. Філіпенка), фрагменти творів з рукописної спадщини поета («..А 
що ж -- і крізь заплющені повіки я вже відчув, відчув весну»). 

Особливо інтенсивно над ленінською темою Тичина працював у 
50--60 роки. У цей час чи не найбільше з'явилося творів про Леніна і 
в багатонаціональній радянській поезії. Тичина глибоко відчуває про- 
цес міжнаціонального літературного єднання і сам сприяє інтенсивно- 
му взаємозбагаченню літератур. Він представляє в своїх перекладах 
багатьох поетів світу. Його переклади відтворюють образи, ритміко- 
стильову, інтонаційну самобутність оригіналу. Поет виявляє творче 
співпереживання, заглиблюючись у поетику, в стильовий лад творів, 
які імпонують його власним художнім шуканням. Ще в середині 20-х 

років він перекладає поему «Ленін» Егіше Черенца, майстерно відтво- 
рює енергійні, інтонаційно пружні ритми верлібру. Його переклади вір- 
шів про Леніна становлять невелику антологію багатонаціональної Ле- 
нініани, до якої ввійшли поезії Дем'яна Бєдного й Олександра Про- 
коф'єва, Якуба Коласа й Антанаса Венцлови, Йосипа Балцана й Наї-, 
рі Заряна. Чи не найбільше він перекладає болгарських поетів: «Перед 
Леніним» Ніколи Фурнаджієва, «Ленінові» Ніколи Зідарова, «У поїзді» 
Ангела Тудорова та ін. 

Ленінський образ постає у згаданих віршах то в лірико-публіцис- 
тичній, то в сюжетно-оповідній, переважно історико-біографічній ху- 
дожній інтерпретації; це споріднює вірші з поезіями Тичини 50--60-х 
років. Фрагмент поеми «Ї дививсь Ілліч на мене» має чимало спільного 
з віршем Ніколи Фурнаджієва «Перед Леніним». Йдеться, звичайно не 
про зовнішню спорідненість, а про, сказати б, типологічну спорідненість 
художнього мислення: сам принцип типізації, спосіб вираження думок 
і переживань має тут вельми примітну спрямованість; ліричний герой 
звіряє свої думки, свої діла й прагнення перед Леніним. Є у вірші 
Н. Фурнаджієва й глибокі лірико-філософські узагальнення: 

Перед вождем -- у тиші, що лунає, --  грімкого віку сяйні блискавки. 
тече потік народної ріки. Те сяйво завжди грітиме людину, 
Щораз його обличчя відбиває бо ж серце він народу відчував. 

В українську поетичну Ленініану в талановитій перекладацькій ін- 
терпретації Тичини ввійшли твори різномовної братньої сім'ї народів. 
І водночас художній досвід української поезії, зокрема вірші з поетич- 
ної Ленініани Павла Тичини, є набутком багатьох поетів світу, набут- 
ком багатонаціональної радянської літератури. 

В. Н. БОЯНОВИЧ 

ПОЗТИЧЕСКАЯ ЛЕНИНИАНА ПАВЛА ТЬШЧИНЬ!І 

Резюме 

Автор статьи, исследуя позтические пронзведення, раскрьваєт художественног 
воглощение образа В. И. Ленина в творчестве Павла Тьчинь. Анализу подвергаются 
произведения разньх лет (прослеживаєтся зволюция образа) и разньх жанров. Боль- 
шое внимание уделяется художественньим приємам раскрьтия образа.



м.Ф. МАТВІЙЧУК 

Шро новелістиву 

Юрія Яновсьтого 

В українській радянській новелістиці Юрію Яновському на- 
лежить найпочесніше місце. Властиві йому напружені творчі пошуки і 
відкриття в цьому жанрі становлять нашу законну гордість перед сві- 
товою літературою: письменник здобув тут свої найбільші перемоги. 

. Новела набуває все більшого значення в сучасній літературі. Де- 
які теоретнки новели намагаються довести, що у наш атомний вік за- 
мість старого багатопланового сюжетного роману, розгалуженого в ча- 
сі й долях героїв, може бути лише монтаж яскравих за формою | зміс- 
том новел-монолітів; замість органічно сплавленої картини-панорами 
мусить поставати мозаїка з яскравих, чітких, достовірних картин-епізо- 
дів, які в своїй сукупності дають відчуття нашої епохи. Саме таке ро- 
зуміння сучасної художньої прози бачимо в статті Л. Аннінського «Не- 
что о состязанийи жанров»!. Такі теоретичні узагальнення є передчас- 
ними. 

Оволодіння творчим досвідом Яновського-новеліста, без сумніву, 
багато допоможе сучасним радянським письменникам, особливо моло- 
дим, у їх змаганнях щодо ідейно-естетичного змісту, художньої форми. 
Внявити художні особливості творів Яновського -- складне завдання. 
Як не кожен із слухачів зуміє з першого разу збагнути і оцінити всю 
глибінь, багатоплановість і стрункість бетховенської симфонії, так на- 
вряд чи кожен, вперше прочитавши твір Яновського, осягне зразу його 
поліфонічну об'ємність: у тембр голосу письменника треба вслухатися 
дуже пильно, бо при кожному повторному читанні натрапляєш на все 
нові художні відкриття. Це свідчить про глибину художнього письма, 
без якої немає злиття творчого досвіду письменника з духовним світом 
читача. 

Форма новели найбільш відповідала своєрідності художнього зо- 
ру Яновського: він малював у романтично-піднесеній манері події, де 
діють герої, характери яких сформувалися раніше. В напруженому кон- 
флікті, в який потрапляє герой, розкривається його характер і світо- 
гляд, але не формується, не розвивається. Про цей свій принцип зма- 
лювання подій і характерів Яновський висловився в 1930 р., з'ясовуючи 
побудову свого роману «Чотири шаблі»: десь у проваллях між пісня- 
ми-розділами роману відбуваються у країні величезної ваги події, на- 
слідки яких концентруються автором, фіксуючи «пафос виконання, во- 
лю до здійснення наказів революції на окремих ділянках» 2. 

Правда, у п'єсі «Дума про Британку» та романі «Мир» спостеріга- 
ється відхід письменника від цього принципу розкриття художнього об- 
разу, але в кращих творах Яновський дотримувався його: своєрідне 
бачення письменником світу породжувало саме таку форму художнього 
відображення. Тому романи Яновського не завжди відповідають уста- 

! «Литературная Россня», 1964, 7. МП. 
2 Юрій Яновський. Твори в п'яти томах, т. 5. К. Держлітвидав, 1959, 

стор. 370. 

н



леним вимогам жанру: замість логічно-послідовного розкриття характе- 
рів у їх розвитку маємо низку яскравих картин-епізодів, викінчених но- 
вел, як у романі «Вершники». Навіть з роману «Мир», як спостеріг 
Ян Березницький, легко «вилучаються» новели про Дорку, Мусія, Ган- 
дзю. Різниця лише в тому, що у «Вершниках» новели викінчені та роз- 
межовані у вигляді окремих розділів, а в «Мирі» подані у вигляді ок- 
ремих епізодів по різних розділах 2. Новелістичний доробок Яновського 
повинен привернути увагу літературознавців. Проте зроблено тут ще 

дуже мало. 

Яновський розпочав свою творчість романтичними віршами. Але 
ніякого розриву між віршами і новелами, які становлять основу його 
художнього доробку, немає. Поетична романтика (що спочатку пере- 
пліталася з іронією, пародійною театралізацією) становить яскраву 
особливість його новелістики, з якою він увійшов у літературу і про- 
йшов увесь творчий шлях. Романтика надавала новелам письменника 
чарівну привабливість і пісенність: розповіді його сприймаються, як за- 
душевна пісня про велич душі та серця радянської людини, про само- 
відданість її подвигів у добу тяжких випробувань. Про людей героїч- 
ної радянської епохи новеліст завжди оповідає зі схвильованим за- 
хопленням, з великою любов'ю. 

Романтичність художнього бачення світу характерна й для інших 
жанрів творчості письменника: поезії, романістики, драматургії та кіно- 
драматургії. З приводу новел Яновського Максим Рильський говорив, 
що автор полюбляє натягнені струни душі, напружені ситуації, згуще- 
ні образи. Володіючи чудовою здібністю завжди відчути і побачити 
поетичну сторону явищ нашої дійсності, Яновський підносив реальні 
події сучасності до високої поезії. Схильність до зображення напруже- 
них душевних переживань, доведених до граничної гостроти, не супере- 
чила розвитку методу соціалістичного реалізму у творчості письменни- 
ка, а лише свідчила про багаті можливості цього методу. 

Яновський постійно і напружено шукав нових засобів мовного з0- 
браження і досяг значних успіхів. Багата лексична і фразеологічна йо- 
го палітра є свідченням вдумливої роботи над живою народною мовою, 
в якій він умів помічати народження нових слів та семантичних зсувів 
загальновживаних лексем, творчо осмислював їх і вживав у худож- 
ній тканині літературного твору. Як відзначалося нашими лінгвостиліс- 
тами, в лексиці новел Яновського відсутня та злива поетичних неологіз- 
мів, яка характеризує творчість Павла Тичини; відсутні тут і рясні ді- 
алектизми, як у поетичному стилі Мирослава Ірчана. Письменник до- 
сягає високої майстерності в побудові художньої фрази, яка завжди - 
містка, насичена яскравими тропами. Фраза Яновського пливе, мов 
хвиля, постійні сполучники все більше розширюють зображуване, пе- 
ретворюють фразу в яскраву панораму. З'являється стрімка динамічна 
дія, яка розвивається в гостро-драматичних суперечностях і конфлік- 
тах, об'єднаних тривожно-напруженою темою, взятою з сучасної поето- 
ві дійсності. Л. Новиченко мав рацію, обгрунтовуючи думку, що «Верш- 
ники» не стільки роман, скільки поема: «Мистецтво Яновського зага- 
лом засноване на інших принципах, ніж звичайна проза; створення пое- 
тичної атмосфери часу -- найперший його закон... Програючи на буден- 
ній вірогідності, проза Яновського виграє зате своєю поетичною насна- 
женістю» 7. 

3 Див. Матеріали до вивчення історії української літератури, т. У, кн. І. К., 
«Радянська школа», 1963, стор. 499. 

"Л. Новиченко, Проза чверті віку. -- «Українська література», 1943, Хо І-- 
2, стор. 176, 

12



Тонкий майстер художнього слова Павло Тичина відзначав у нове- 
лах Яновського їх глибоку ліричність і схвильованість. І це не була 
лише вишуканість форми. Новелам Яновського властива інтонація при- 
страсно переконуючого оповідача, бо до останніх своїх творів, до ос- 
танніх днів життя письменник залишався активним борцем-сучасником. 
Як художник Яновський для кожного твору прагнув знайти відповідну 
темі нову форму, ніколи не повторюватись. І тому з таким великим, 
іноді навіть болісним напруженням він писав кожен свій твір. Як свід- 
чить дружина і багаторічний помічник письменника Т. Ю. Яновська, 
«йому завжди здавалося, що все зроблене ним до цього часу в літера- 
турі є лише підготовкою до великого твору, який він ще напише» 5, Це 
не лише ознака великої творчої наснаги Ю. Яновського, але й свідчен- 
ня глибокого усвідомлення величезної відповідальності радянського 
митця перед народом. 

Художня палітра Яновського-новеліста набувала різних відтінків 
і особливостей у різні етапи розвитку творчого шляху письменника. 
А тому уважний розгляд кожного його твору набуває особливо важли- 
вого значення. Передусім слід говорити про ранню новелістику пись- 
менника, в оцінці якої досі немає узгодженості. і 

Ранні новели Яновського становлять особливо яскраве надбання 
радянської літератури. Нова соціальна дійсність настійно вимагала 
нових форм її зображення. Творчі дерзання були тоді, в 20-ті роки, ду- 
же бурхливими і, звичайно, не завжди вдалими. Виникали різні течії, 
що претендували на створення своєї власної образної системи. А по су- 
ті часто образні системи запозичалися з модерністських течій на 
Заході та наклеювалися на них ярлики «нового пролетарського ми- 
стецтва». Звичайно, такі течії наслідувально-епігонського характеру 
втриматися довго в літературі не могли, бо не мали свого соціаль- 
ного грунту: в радянську літературу приходив новий читач зі своїми 
естетичними смаками і запитами, з відразою до манірності. 

У якійсь мірі пошуки художніх форм у модерністських арсеналах 
зачепили і перші вправи молодого Яновського. Але, на щастя, це не 
було тривалим і вирішальним: залюбленість письменника в революцій- 
ну героїку і рідне слово спрямовувала його активні художні пошуки на 
служіння інтересам свого народу. А тому його твори 20-х років стали 
яскравим надбанням радянської літератури на її висхідному шляху. 
Більше того: радянським митцям-сучасникам творчість Яновського до- 
помагала у боротьбі проти натуралістичного стандарту і ремісництва, 
за високохудожнє зображення революційних пристрастей. На жаль, не 
всі дослідники це визнають. 

Наша критика звертала увагу на зневажливі оцінки новел Янов- 
ського 20-х років у книгах А. Тростянецького. Справді, не можна по- 
годитися з думкою дослідника, що ці новели не стоять на висхідному 
шляху письменника, що навіть учнівські його вправи -- «А потім нім- 
ці тікали», «Отаман Вишиваний» та цикл «Голод», які сам автор ніко- 
ли не передруковував, -- кращі від його пізніших новел. Дослідник зди- 
вовано запитує: «Чому ж від ранніх своїх оповідань -- простих, реаліс- 
тичних, ідейно-наснажених -- Ю. Яновський того ж року перейшов до 
таких творів, як «Історія попільниці» (1924), а далі «Роман Ма» (1925), 

5 Т. Яновская. К биографин Ю. И. Яновского. -- Ю. И. Яновский. Со- 
Ббрание сочинений в трех томах, т. 1. М., ГИХЛ, 1960, стор. 43. 

ІЗ



«В листопаді» (1926) і «Байгород» (1927), -- де відчувався вже посту- 
повий відхід від життя, елементи абстрактної, декоративної романти- 
ки, формалістичні захоплення письменника?» 9 І відповідь на це зна- 
ходить у згубних «літературних впливах». Він пише: «Ю. Яновський 
припустився однієї принципової творчої помилки, що знецінила згада- 
ні оповідання. Письменник однаковою мірою романтизує, отже, підно- 
сить і позитивне, і негативне, прикрашає ореолом героїзму те, що тре- 
ба прославити й увічнити, і те, що слід засудити і знищити». А далі -- 
ще нищівніший вирок критика: «зрадників, шпигунів, анархіствуючих 
бандитів -- не позбавив романтики, а отже, не розвінчав і Ю. Яновсь- 
кий» 5. Звідки такі вигадки? У творах Яновського цього немає. 

О. Килимник у передмові до своєї монографії «ЮОрий Яновский» 
(1962), називаючи твори, яким приділено в книзі «головну увагу» і які 
«увійшли в золотий фонд радянської літератури» 9, не згадує жодного: 
твору письменника 20-х років, зате називає цикли «Короткі історії» та 
«Київські оповідання», хоч у них є твори, що їх не варто зараховувати 
до «золотого фонду». Зневажливо і поверхово говорить автор про но- 
велістику Яновського 20-х років, повторюючи усталені звинувачення 
письменника в ідейній недозрілості, «помилкових естетичних  пози- 
ціях» 19. 

А ось висловлені зовсім недавно міркування московського дослід- 
ника М. Пархоменка про згадані твердження в книгах Тростянецького 
та Килимника: «Спокійно і тверезо перечитуючи тепер оповідання і по- 
вісті молодого Яновського, дивуєшся тій традиційній упередженості, з 
якою деякі літературознавці ще зовсім недавно повторювали неспра- 
ведливі обвинувачення... Критика «помилкових ідейних засад та анти- 
реалістичних естетичних принципів письменника» в окремих випадках 
набувала характеру політичних звинувачень в тому, що він мовби «від- 
дає свої симпатії навіть одчайдушним хвастощам Марусиних нальотчи- 
ків». Далі на конкретному матеріалі М. Пархоменко спростовує такі 
вигадки критиків. 

Звичайно, ранню новелістику Яновського не слід оцінювати лише 
позитивно. Ідейні й творчі протиріччя літературного процесу 20-х років, 
ускладнені міжгруповою боротьбою, активізація в умовах непу буржу- 
азно-націоналістичних настроїв частини письменників, з якими Янов- 

ський спілкувався в одній організації, -- все це в якійсь мірі не могло 
не позначитися на його творчих шуканнях, які тоді були особливо ак- 
тивними. Проте слід з усією рішучістю сказати, що провідний напрям 
цих шукань, овіяних полум'яним радянським патріотизмом, був вірним 
і плідним як для письменника, так і для процесу розвитку радянської 
літератури того часу. Саме це і виділяло Яновського у ваплітянському 
середовищі. АД тимчасом у кожному дослідженні можна натрапити на 
твердження про «впливи» на письменника. Та й багато ж їх: Стефаник, 
Коцюбинський, Гоголь, Горький, Ромен Роллан, Чехов, О. Генрі, «Сло- 
во о полку Ігоревім», «Серапіонові брати», «Вапліте».. Тут не тільки 
поверховий розгляд творчості письменника, а дещо загрозливіше: зне- 
цінення його творчої індивідуальності, що веде до приниження досяг- 
нень радянської літератури. ; 

Уважного розгляду потребує цикл новел Яновського «Короткі іс- 
торії». Порівняно з новелами 20-х років об'єктом романтичного зобра- 

ЗА, Тростянецький. Крила романтики. К., «Радянський письменник», 1962, 
стор. 34. 

ї Там же, стор. 40. 
8 Там же, стор. 42. 
9 О.Г Килимник, Юрий Яновский. М., ГИХЛ, 1962, стор. 7. 
10 Там же, стор. 62--63. 
"М. Пархоменко. Обновленне традиций. М. ИХЛ, 1970, стор. 293--294-



ження стала тут наша мирна радянська дійсність, піднесена до висо- 
ких образів-символів. Зауважимо, що критика, позитивно оцінюючи 
збірку, вихваляла твори, на яких позначилися негативні явища літера- 
турного життя тих часів. В окремих творах автор надто ідилічно зо- 
бражує тогочасну дійсність. Викликані обставинами 30-х років окремі 
зриви у творчості Яновського помітні в новелах «Стара», «Кандидат», 
«Мандрівка», «Василь Палійчук, гуцул». Пізніше автор сам вилучив 
частину новел з цього циклу і не включав їх до наступних видань, чого 
він не робив з іншими своїми новелістичними циклами. 

Новели збірки «Земля батьків» становлять нове і значне досяг- 
нення новелістичної творчості Яновського. Започаткований у «Корот- 
ких історіях» (і навіть раніше -- у «Вершниках», в розділі-новелі 
«Адаменко») жанр новели-монолога набув тут нової художньої сили Ї 
пристрасті: духовний світ простої радянської людини розкривається в 
найтяжчі роки війни. Сила художнього зображення виявилася у тому, 
що про свої подвнги радянські ліоди розказують просто, як про щось 
звичайне: інакше, мовляв, не могло бути. Тому читач відчуває тут ге- 
роїзм не одиниць, а усього народу, з'єднаного єдиною волею перед 
смертельною небезпекою. Письменник відчув неможливість говорити 
старими фразами про героїзм народу в дні священної війни. Зовні спо- 
кійний тон суворої, з елементами народного гумору, розповіді героя 
найсильніше виявляв риси непереможного радянського народу-велетня. 
Тому так вражають лаконічні фрази.діда Данила, Карпа Макодзьоби, 
Коваля, пораненої дівчинки у вінку, старого сталевара. 

Особливої уваги дослідників потребує новелістичний цикл Янов- 
ського «Київські оповідання». Художньо-стильові особливості цього цик- 
лу новел письменника настільки ж різноманітні, наскільки багатий йо- 
го тематичний діапазон. Тут охоплено події від початку Вітчизняної 
війни до післявоєнних років мирної праці. Як і в попередніх циклах, з 
новел Яновського постають образи благородних радянських патріотів. 
Проте інколи можна спостерігати навмисне підтягування фактів під 
певні схеми, наслідком чого маємо не художнє зображення, а ілюстра- 
тивність. У новелах «Весна», «Степова комуна», де зображено після- 
воєнні дні, людям живеться надто вже легко і весело, труднощі мовби 
і не труднощі, бо переборюються вони без особливих зусиль. 

Однією з причин часткового спаду творчості Яновського післяво- 
єнних років була жорстока і несправедлива критика. В окремих стат- 
тях помітна тенденція перекреслити усю творчість письменника. Коли 
вийшло з друку перше видання збірки «Київські оповідання» (1948), 
одразу ж з'явилася на неї вбивча рецензія під виразною назвою: «Ма- 
нірність і фальш» 12. Але збірка на початку 1949 р. була відзначена 
державною премією. Після цього пішла злива рецензій протилежного 
напрямку, де огульно вихвалялися не лише п'ять новел збірки, але й 
інші сім, які письменник згодом долучив до збірки і видав під старою 
назвою. Об'єктивної оцінки ці дванадцять новел не одержали, критичні 
статті на них часто дезорієнтували письменника: це негативно позна- 
чилося і на ряді новел збірки «Нова книга». 

Отже, творчий шлях Ю. Яновського-новеліста був дуже складним 
і нерівним. Надто суперечливою і строкатою була й критика його твор- 
чості. Звичайно, вказуючи на помилки і хиби в оцінці творчої спадщини 
Ю. Яновського, не слід замовчувати того корисного, що зробили літе- 
ратурознавці в осягненні творчості письменника, особливо після його 
смерті. В 1958--1959 рр. видано п'ятитомник його творів та тритомник-- 
російською мовою (1959--1960). Окремими виданнями вийшло вже де- 
сять монографічних досліджень про його життя і творчість, зокрема 

2 «Літературна газета», 1948, 10. МІІ. 

15.



праці І. Білодіда, О. Бабишкіна, С. Плачинди, А. Тростянецького, О. Ки- 
лимника, кожна з яких внесла чимало нового в наше літературознав- 
ство. Десятки статей опубліковано в наукових збірниках та періодичних 
виданнях, автори яких ввели до наукового обігу нові факти з біогра- 
фії письменника та його творчої спадщини. Проте ще не відчувається 
в цих працях активного обміну думками, творчих суперечок, особливо 
щодо заперечення невірних вульгарно-соціологічних оцінок. 

Варто нагадати, з якою пристрастю неодноразово закликав 
М. Т. Рильський дослідників уважно переглянути всю творчість Янов- 
ського, бо у працях про нього «відчуваються сліди вульгарного соціо- 
логізму, повторюються звичні, але не завжди влучні, не завжди пере- 
вірені формули й оцінки. Отже я закликаю тепер, при ясному денному 
світлі, уважно переглянути всіо творчість Яновського, -- не для того, 
щоб її таки всю прийняти і визнати бездоганною, не для того, щоб 
канонізувати і поставити поза критикою деякі окремі, особливо ранні 
твори письменника (хоча варто не так ліпити до них усякі «ізми», як 
пильно придивлятися до сміливих шукань молодої радянської прози, 
зокрема Яновського, які становлять дуже цікавий факт в історії нашої 
літератури), -- а для того, щоб над іменем нашого видатного майстра і 
чесного громадянина засіяло в усій красі сонце правди» 13. 

У останні роки можна почути чимало слушних міркувань про твор- 
чість Яновського, які заперечують згадані нами твердження. Відрадно, 
що дослідники передусім спрямовують свою увагу на виявлення яскра- 
вого новаторства Яновського в жанрі та стилі новели, на сміливі його 
творчі пошуки і дерзання, які позитивно позначилися на розвитку того- 
часного літературного процесу. Маємо на увазі два дослідження літе- 
ратурознавця В. Фащенка «Новела і новелісти» та «Із студій про но- 
велу», де позитивно і без «критичних інерцій» оцінено новелістичний 
доробок Яновського ". Цінні спостереження містить книга С. Плачинди 
«Майстерність Юрія Яновського» 5. Рішуче відкинуто усталені невірні 
оцінки ранніх новел і романів Яновського у книзі М. Пархоменка 
«Обновление традиций» !'9. Чітко визначено особливості романтизму 
Яновського в книзі О. Овчаренка «Соціалістичний реалізм і сучасний 
літературний процес» 7. У спокійному тоні оцінено в загальних рисах 
новелістику Яновського в останніх книгах восьмитомного курсу історії 
української літератури. 

Все це лише підтверджує думку, що питання про дослідження но- 
вел Яновського залишається актуальним. Новелістика Юрія Яновського, 
як видатне явище в історії радянської літератури, потребує пильного й 
уважного дослідження. В січневій (1972) постанові ЦК КПРС «Про лі- 
тературно-художню критику», де продовжено і розвинено програмні на- 
станови ХХІГУ з'їзду КПРС, говориться саме про необхідність сполучен- 
ня точності ідейних оцінок з глибиною соціологічного і художнього 
аналізу, з дбайливим ставленням до творця художніх цінностей. 

ІЗ Максим Рильський, Вечірні розмови. К., Держлітвидав, 1964, стор. 199--200, 
М Василь Фащенко. Новела і новелісти. Жанрово-стильові питання (1917-- 

1967 рр.). К., «Радянський письменник», 1968, його ж. Із студій про новелу. К., 
«Радянський письменник», 1971, 

їі Сергій Плачинда. Майстерність Юрія Яновського. Літературно-критичний 
нарис. К.. «Радянський письменник», 1969, 

9 М. Пархоменко. Обновленне традиций (традиции и новаторство соцна- 
листического реализма в украннской прозе). М. ИХЛ, 1970. 

10. І. Овчаренко, Соціалістичний реалізм і сучасний літературний процес. 
К., «Дніпро», 1971. 

16



Н. Ф, МАТВЕЙЧУК 

О НОВЕЛЛИСТИКЕ ЮРИЯ ЯНОВСКОГО 

"Резюме 

В статье освещень спорнье вопрось в оценке новеллистики Юрия Яновского, 
особенно раннего периода. Автор полемизируст с А. Тростянецким, О. Килимником и 
другими литературоведами, опровергаєт их негативнье оценки ряда новелл писателя, 
ставит вопрос о необходимости более углубленного и облективного исследования всего 
новеллистического творчества писателя. 

2. Українське літературознавство, вип. 18.



М. П. ТКАЧУК 

Бонцепція дійсності й людини 

в романі М. Стельмаха 

»Дума тро тебе" 

Концепція дійсності і людини виступає останнім часом у до- 
слідженнях радянських літературознавців як одна з провідних есте- 
тичних категорій. Інтерес до неї зумовлений самою гуманістичною 
основою нашого ладу. Водночас він є віддзеркаленням зрушень у ра- 
дянській літературі, яка щодалі вдумливіше ставить і розв'язує етичні 
проблеми. Концепція людини, пише В. Р. Щербина, «становить основу, 
рушійне начало мистецтва, внутрішню суть художнього образу. Навколо 
цієї проблеми концентруються всі інші компоненти мистецтва» ?. Безпе- 
речно, концепція дійсності і людини визначає образи твору, композицію, 
авторський ідеал тощо. 

Ми поставили перед собою завдання дослідити концепцію ліОДИНни 
і дійсності в романі М. Стельмаха «Дума про тебе», щоб глибше зро- 
зуміти природу творчого методу письменника. Адже масштабність мис- 
лення допомогла М. Стельмаху змалювати велич нашої епохи і розро- 
бити дуже своєрідну концепцію дійсності і людини, що, до речі, часто 
засвідчує сам письменник у своїх виступах перед читачами. Це помітно 
передусім на характері конфліктів, типажі, ситуаціях його творів. 

Михайло Стельмах -- співець людини. Вже перша збірка опові- 
дань «Березовий сік» (1944) повідала і про сувору правду боротьби 
з фашизмом, і про гуманістичну активність радянської людини. Тут 
у художньому світі М. Стельмаха борються одвічні сили правди і крив- 

ди. Митець намагається осягнути глибокі внутрішні злами в характері 
сучасника, які здаються йому чародійними. Ключ до них знаходить він 
у впливі соціалістичної дійсності на формування духовного світу ра- 
дянської людини. Саме ця дійсність формує «велику рідню» (роман 
«Велика рідня», 1951). У «Правді і кривді» (1961) герой Стельмаха 
«котовським клином» вирубував вікна нової історії, потім ламав карк 
фашизму, а зараз щовесни і щоосені засіває землю житом і пшеницею 
на щастя, на здоров'я і на добрий розум. У романі «Кров людська -- 
не водиця» (1957) письменник стверджує людську особистість, красу 
її справ, подвигів, «трагічних часто, але всепереможних і безсмертних» ой 

Романи М. Стельмаха відтворюють закономірності і в громад- 
ському, і в особистому житті людини. В площині суспільного життя 
це -- беззастережна перемога Жовтня: одна влада «оцариться в краї- 

| Див: Л, М. Новиченко. Я, человек, я, коммунист. - У зб.: Гуманизм и 

современная литература. М., Изд-во АН СССР, 1963; И. Анисимов. О закономер- 

постях современного литературного развития. -- «Вопросью литературь», 1963, М» 7; 
М. Кузнецов. Да и нет человеку. -- У зб. Современнье проблемь реализма и мо- 
дернизма. М. «Наука», 1965; Т. Мотьлева. Главное -- отношение художника к 

действительности. -- «Вопрось литературь», 1967, М» 10 та ін. 
28. Щербина. Наш современник. М., «Советский писатель», 1964, стор. 3. 
з Див. ІМ з'їзд письменників Радянської України (Виступ М. Стельмаха). К., 

«Радянський письменник», 1960, стор. 320, 322. 

18



ні -- наша революційна» ", радянська. В площині приватного -- доля 
за інтимне життя людини залежить від загальнонародних подій: ходу 
громадянської війни корилося і кохання героїв Стельмаха («Любов 
була, яку послав час...» -- 99). Причинові зв'язки подій, вчинків, долі 
героїв -- послідовні і чіткі й у великому, й у дрібному. Художня дій- 
сність Стельмаха зумовлена логікою об'єктивної реальності. 

Розв'язуючи проблему, якою є концепція людини в М. Стельмаха, 
потрібно зважити не лише на соціологічний вимір цієї концепції, а йна 
властиве видатному письменникові загальнолюдське етичне наповнення 
поняття «людина» і «ліодяне». Життя -- для М. Стельмаха -- є рух, 
розвиток і активність, це зіткнення і конфлікти. За філософською й 
етичною інтерпретацією письменника, життя обіймає і працю, і мораль- 
ні проблеми, і буденні ліодські турботи. Життю протистоїть смерть, зло, 
мертвотний застій, насильство, фашизм, війна, «той проклятий хапун» 
(107). Стельмахові притаманний смак до етичних узагальнень, нерідко 
він персоніфікує добро, любов, зло тощо, У світі він бачить дві взаємо- 
-виключаючі сили -- добро і зло, життя і смерть, людяність і нелюдську 
жорстокість. 

Зло у реальному бутті ще остаточно не подолане. Зло -- у при» 
ватній власності, золоті, насильстві, егоїзмі. Гроші диктують хиткій 
людині зручну філософію, за якою й інші, а то й усі люди такі ж, як 
і вона («Хіба людина проживе без гріха?» -- 75). Зло -- у скнарстві, 
у «персональній дурості» Хворостенків, у «черстводубстві» інших. Най: 
більше зло -- у нав'язаній нашому народові війні, котра нівечить ди: 
тинство, вибирає «зорі з очей матерів». «І хай би все вона забрала; 

стільки не душу!» (253), -- вигукує тітка Марія, висловлюючи тривогу 
перед розлюдненням, яке втілював і ніс у собі фашизм. А втім, ліюдя: 
ний оптимізм веде радянського митця до висновку: яким міцним не"'є 
зло сьогодні, воно буде переможене («усе це вернеться: і дзвін коси, 
і дзвоник у школі, і сонце повернеться наше...» -- 295--296). 

У яких же умовах, на думку Стельмаха, формується справжня 
людина? Обумовлюють її характер самі лише соціальні вчинки чи й 
природне добро, уроджений нахил до творення добра? Вичерпується 
розв'язання цієї проблеми соціально-аналітичним підходом реаліста чи 
й тут, як у збірці «Березовий сік», Стельмахові притаманне краполуран» 
ня добра і зла як позачасових, одвічних сутностей? 

Доброта Андрія Мельника -- трудова, її витоки -- в усвідомленні 
соціального змісту самого поняття «хліб». Для денним хліб і зер- 
но -- святиня з великої літери, втілення ліодяності і праці. Перед роз- 
стрілом, в останню хвилину життя комісар вигукує: «Гей, дурні, засип- 
те кіш, бо пропадуть камені. А людям молоти треба!» (21). Альтруїзм і 
доброта Шаламая всеосяжні. У хуртечу він грає із синами, щоб ряту- 
вати людей від завії, його музика -- радість «мужицькій душі» (5). 
Та це ж цілий канон добра! І правив би своє Шаламай сто і двісті 
років тому. Така його вдача. Добро виступає не лише породженням 
соціальних взаємин, а й як етична сутність людини. У Стельмаха немає 
позасоціального, позаїсторичного розуміння людини. Його Туровець і 
Соколяненко, Хворостенко і Васіоти живуть і діють не «поза просто- 
ром і часом», а в 30--40-ві роки нашого сторіччя, в реальнім конкрет- 
но-історичнім часі. Вони й зумовлені ним. Суспільно детерміноване 
й їхнє моральне кредо. Наріжним каменем концепції Стельмаха є рево- 
люційне піднесення людини, обумовлене соціальною перебудовою буття 
і свідомості. Соціальні сторони добра і зла Стельмах розуміє по-реаліс- 

ч 

4 Михайло Стельмах. Дума про тебе. К. «Дніпро», 1969, стор. 93. Далі 
при посиланні на це видання в тексті вказується лише сторінка. . 

29 19



тичному, стверджуючи, що людина за своєю суттю людяна, народжена 
робити добро. 

Визнання людського життя верховною, найвищою цінністю буття 
досить давнє в літературі. Ще Гете протиставляв сумній приреченості 
тетепіо тогі оптимістичне тетепіо уіуегі. Франківський Мойсей, 
умираючи, думає про життя як подвиг і лію. Михайло Стельмах дотри" 
мується гетевського розуміння життя як діяння: «Первинним було 
діло». Він славить життєдіяння: Туровець «і до останнього віддиху, до 
останньої росинки життя буде битися за неї», -- за землю, «ЙОГО лю- 
бов, його надію, його турботу і думу» (290). Через увесь роман лейт- 
мотивом проходить девіз: «Жить-жить!» (137, 252). Стельмах сприймає 
життя не тільки в його соціальній повноті, відтворіоючи, наприклад, 
соціальні зміни на селі після 1917 р. («... Вчились по науках попівські 
та багацькі діти, а тепер і до бідноти дійшло». -- 137), а й у філософ- 
ському аспекті («...Із відра пролилася вода і сказала землі: жить-жить».-- 
137). Все живе прекрасне і вічне! Життя радує трудівника: «9Їк не 
посміхатись, коли день стоїть, наче молода, коли бджола саме виходить 
із вулика, а свиня із хліва» (117). Стельмах-мислитель співає гімн 
життю як безупинному відтворенню живої матерії. І критерій істини, 
і критерій цінності людини та життя він знаходить у народній сві- 
домості. 

Письменник має улюблений типаж. Він створює «рухомі типи», по- 
своєму цілісні, але споріднені і водночас напрочуд мінливі. Мірошни- 
ченко («Кров людська -- не водиця») в кожній людині може знайти 
і виплекати кращі сторони її вдачі. «..Головне, -- новою людиною 
ставати, солдатом, що революцію обереже. Оце твоя, Дмитре, доро- 
га», -- радить хлопцеві Тимофій Горицвіт -- сіяч людяності. Марко 
Безсмертний («Правда і кривда») є втіленням глибокого партійного 
довір'я до людини. А для Григорія Нечуйвітра («Кров людська -- не 
водиця») «людська правда -- вище своєї любові» 5. Тимофій, Марко та 
інші не мислять себе поза народними інтересами: духовне зростання 
визначається й розвитком самого буття. За Стельмахом, людина -- не- 
від'ємна частка життя і суспільства. Життя і суспільство пробуджують 
у неї людське, тепле, соціальне, активне. В людині -- світло. Людина -- 

добра. Але її зичливість -- від її соціальності, від того, що вона є со- 
ціальною істотою. У соціальності -- коріння людської етики і, насам- 
перед, людяності. 

Стельмах милується активністю в людськім «я» і співчуває гіркоті, 
що життя таке скороминуче. Проте це почуття виступає не як страх 
смерті, а як побоювання, що не зробиш усього запланованого і вимрія- 
ного. У Стельмаха власне, «стельмахівське» розуміння природи як жит- 
тєдайної сили, до котрої треба докласти праці та енергії. Людина 
Стельмаха ставиться до природи як деміург, як будівничий. Природа -- 
співбесідник його героїв, вона одухотворена, трепетно жива, олюднена, 
як і знаряддя праці. Діброва в сприйнятті Богдана пересварюється з 
хуртовиною і вітром (3); «ранок ухопився за золоту гичку проміння й 
витягнув із землі сонце» (138); «журавель насварився на неї (хвіртку. - 
М. Т.) і ствердно відповів: жить-жить» (137); «крила вітряка... зітхали 
й плакали на радощах» (140). і 

Світлі фактори, природа і труд, пов'язані один з одним. Природна 
доброта, зичливість і соціальні почуття, викликані працею на благо 
людей, діють як паралельні сили. І Стельмах пояснює певні сторони 
людського характеру властивими людині нахилами зичливості, загаль- 

5 М. Стельмах. Кров людська -- не водиця. К., «Дніпро», 1967, стор. 180. 
є Там же, стор. 234. 

20



нолюдським прагненням творити добро або, коли людяне, тобто актив- 
не, поставлене на службу низьким інстинктам, -- тваринним егоїзмом. 

Дії і вчинки стельмахівських персонажів підлягають тим законам 
логіки дійсності і логіки характеру, які завжди виступають аналогом 
філософських категорій причинності, необхідності, закономірності в мис- 
тецькому творі. Артемон Васюта діє за логікою своєї вдачі: «сигнал має 
повзти тихо, як вуж, а жалити може й з громом» (109), «як скажуть, 
він і па водохреща організує сівбу» (109). Горда і вільна Ярина, діючи 
за логікою свого «я», тікає з-під нелюбого їй вінця. А коли Хворостен- 
ко у важкий для вітчизни час вирішив просидіти «у затишку», щоб 
«зберегти кадри» (339), він також чинить згідно із своїм життєвим 
кредо людини-пристосованця. Соціальна характеристика персонажа у 
Стельмаха послідовно витримана: Меркурій Юхримович, у мунулому 
причетний до банд, має й зараз нахил до бридких пліток. Пасикевич, 
у минулому управитель у багатого попа, в революцію одружився на 
дворянці та прагнув стати власником тисячі десятин, коли переможуть 
білі. Він -- «мерзокапосник», у роки війни -- вірний прислужник фа- 
шистів. І в цих негативних образах не порушено етичної єдності особи- 
стості. ( 

Нахил Стельмаха до романтичного письма з особливою виразністю 
виявляє себе у вирішенні інтимного життя персонажів. Замість багатьох 
можливих мотивацій нерішучості Богдана у його коханні до Ярини 
письменник звертається до одного мотиву, що більш притаманне саме 
романтичній стилістиці. Лише відчуття «недосяжної вроди» коханої 
жене Богдана геть, топить його серце у гіркоті і сумі, розлучає його 
з нею. Уникнення складних мотивацій любовного почуття зустрічаємо 
і в образах Омеляна, Артемона, Тетяни та ін. Так, Софія Снігурська, 
здається, починає осягати сутність нового життя, її вже не лякає, що 
більшовики «у бога не вірять, а в людину». Ясною стає для неї й облуд- 
ність деяких націоналістичних «проповідників», на яких ще вчора диви- 
лась, «як на іконостаси». Та зустріч з коханим ламає все вмить -- Ї 
Софія «напівзабутою старою дорогою пішла на Захід» з чоловіком. 
Підвладна коханню, вона перекреслює всі світоглядні, ідейні здобутки. 
Потім вона ще повернеться -- самітня, кинута в розпуці -- виконати 
свій обов'язок перед людьми і рідною землею. Складний і недосить 
умотивований шлях Софії є наслідком спрощення спонуки у вирішаль- 
ному вчинку героїні. 

Уроки життя сприяють усвідомленню й людьми пересічного інте- 
лекту суспільної зумовленості людського характеру і власної долі. «Це 
життя зробило! Життя! (227), -- пояснює Давид Васюта своє безглузде 
животіння: заради нагромадження він «за паршивий чавунець пропус- 
тив крізь пальці своє життя» (361). Радянська дійсність у сотий раз 
переконує Давида, що щастя -- не в багатстві, і зламана, пригнічена 
свідомість його повільно, протягом десятиріч випростовується. Югин 
Холоденко, цей український Єгор Буличов, поступово усвідомлює, що 
ходив не тільки біля ікон святих, а й фальшивих, -- отже, сам і обікрав 
свою долю. Це дійсно горьківський мотив у романі «Дума про тебе». 

Письменник надає любим його серціо персонажам завидної ціліс- 
ності в їх поглядах на життя і виборі свого шляху. Стельмах вірить 
і примушує повірити й свого читача, що майже немає цілком загубле- 
них душ, що іскра людяності живе і в багатьох «пропащих людях». 
Він допомагає їм зняти суперечність між прагненнями і конкретним їх 
втіленням. Той же колишній титар -- Юкгин Холоденко, за складом 
душі, правошукач, що душевну черствість вважає за гріх, а найголовні- 
шим -- бажання бути корисним людям. Церква не заступила йому шлях 
до людей, і він сам уже усвідомлює це. «І прожив я вік титарем, але 
душа моя поривалася до чогось більшого. Та на більше не спромігся 

РА



то через складності, то через таких забісованих, як васюти, а то через 
різні підозри, І ось старість заглянула в очі, коли частіше думається, 
що сам обікрав свою долю, не зумів розпорядитися нею. То коли я 
зможу чимось допомогти тобі, не забудь, де моя хата стоїть, де моя 
грішна душа за такими людьми, як ти, скучає» (294--295), -- каже 
він Туровцеві. 

Югин, певною мірою, -- носій дійового втручання в життя. В голод- 
ний рік він «взяв золото від богів, щоб не вмирали з голоду люди. Бо 
мої руки ніколи не ховали золота -- спочатку несли його богам, а потім 
принесли людям» (18). Югин приймає радянський лад, але водночас 
він не довіряє суспільним умовам, які перевиховують його ж самого: 
радянський устрій, на його погляд, добрий лише в тому разі, коли його 
низовий апарат очолюють зичливі, добрі люди. Письменник не порушує 
правди характеру свого героя, Югин думає, переживає і чинить за за- 
конами розвитку свого єства. Концепція дійсності ІОгина відповідає 
ступеню його свідомості. 

Не личить умовчувати й те, що часом, хоча й рідко, в людині Стель- 
маха на перший план виступають етичні, мало що не успадковані 03- 
наки. Коли його «оглашенні Шаламаї» одержують у спадок од свого 
батька фізичні риси -- вузькі, «прихоплені із половецьких степів очі», 
дебелість, «шерхлогубість», то це успадкування соматичних ознак не 
викликає здивування: воно закономірне. Але Стельмах іде далі. Його 
Шаламаєнки успадкували також усі свої етичні і психологічні ознаки: 
доброту, хист до кпинів, несамовитий шал, відкритість людям, щиру 
готовність іти їм на допомогу своєю музикою, У деяких епізодах з дру- 
горядними персонажами теж з'являється така ж мотивація характеру 
(син сліпого лірника Данила -- Андрій). Це -- дещо небезпечний хід, 
хоч ідеться про зумовлену соціальними факторами зичливість і доброту. 

Стельмах користується прийомами домінанти й для укрупнення 
характерів персонажів. Одній рисі він надає тоді великої інтенсивності, 
значущості, в той час як інші грані значно згладжуються. Характер 
Туровця, наприклад, стає менш багатогранний через ретушування двох 
його рис -- зіркості організатора і людяності. У Богдана за рахунок 
інших сторін характеру домінують почуття патріотизму і власної гід- 
ності. У Хворостенка переважає підозра і самовпевненість. Письменник 
так абсолютизував у нього ці риси, що змушений (устами Богдана) 
дати застереження: «Це єдиний, унікум. Колись, як розкажемо про 
такого, не повірять» (340). 

Ще «дід з критикою» Євмен («Правда і кривда») з  по- 
зицій рядових колгоспників сприймає Марка Безсмертного як справ- 
жнього гуманіста, пропонуючи його на голову колгоспу в їхньому зруй- 
нованому війною селі: «Не безіменний, не безрідний, і не чорти-що, а 
справжній довоєнний, що в голові і в душі має понятіє -- і до землі, 
і до людей, і до коней, і до хліба святого, і до риби у воді, і до птиці 
у небі, і до вдови нещасної, і до сироти безрідної» ". У романі «Дума 
про тебе» Стельмах вірний цій своїй усталеній концепції людини -- ра- 
дянського керівника, носія суворої вимогливості й істинної гуманності. 
Така сталість образу дозволяє зробити висновок про ідеал радянської 
людини в творчості Стельмаха.  : 

Детермінованість особи у Стельмаха не лише класова, а й соціаль- 
но-політична в найширшому розумінні цього поняття. Це рух народу 
в історії відкрив Богдану шлях у науку, відкинув Снігурського у табір 
ворогів, дав Туровцю можливість розгорнути свої обдарування як лю- 
дині державного розуму, проклав Хворостенку стежиночку вгору через 

7 М. Стельмах, Твори в п'яти томах, т, ТУ. К., Держлітвидав України, 1962, 
стор. 42. 

22



слухняне виконання чиїхось розпоряджень, привів титаря до ідейного 
переродження. Отже, доля людини, шляхи її життя, розвиток її здіб- 
ностей -- усе обумовлене у Стельмаха не авторською сваволею, а ходою 
самого життя і суспільно обумовленим розвитком людського характе- 
ру. Під дією соціалістичних перетворень народні маси, змальовані в 
романах Стельмаха, підносяться до духовної величі, до розуміння свого 
місця і ролі на землі. 2 

Концепцію ліодини Стельмаха не можна окреслити до кінця, не зва: 
живши на природу внутрішнього конфлікту його героїв. Дійсно, за зітк- 
ненням ліодської гідності і пожитку в голодний рік (Соломія), совісті й 
страху перед пам'яттю людською (Пасикевич), обов'язку й уподобань 
(Хворостенко), благородної чесноти і старих передсудів (Югин-титар) 
тощо, перед нами різні втілення одного провідного в творчості Стель- 
маха конфлікту -- конфлікту правди і кривди, добра і зла. 

Не розліоднена людина Стельмаха, не збіднив її художник, не зне- 
особив, не загубив у масі, його людина -- активна й обдарована мис: 
лю, вона індивідуалізована і багата на почуття і пошук правди та сен- 
су існування. 

Основним джерелом етичних цінностей у творчості Стельмаха ви- 
ступає земля, труд (переважно на землі або коло землі), боротьба. 
Приміром, Хворостенко почуває огиду до праці, не вірить у людей, не 
довіряє землі і не любить її. Цього досить, щоб письменник категорич- 
но не приймав моральності хворостенків. Пристрасний гуманіст, він 
засуджує антиленінську бюрократичну практику хворостенків. Найго- 
ловніший фактор історичного розвитку Стельмах бачить в одній з двох 
основних продуктивних сил -- у людях праці. Проте, безумовно, розу- 
міння цього фактора дещо звужене у письменника, обмежене показом 
лише праці коло землі. Творці історії в його романі «сіяли жито, пше- 
пицю, пасічникували, чинбарили» (146). Кредо стельмахівського пози- 
тивного героя -- любити землю, поважати труд. І в романі «Дума про 
тебе» земля виступає як символ правди і праці, як мірило добра і доб- 
рих суспільних почуттів. 

Є в стельмахівській концепції дійсності й інші незаперечні роман- 
тичні барви. В романах Стельмаха пісенний світ владно входить у ре- 
альний, а реальний проступає крізь пісенний і в пісеннім знаходить 
собі вияв. Такі чари, щоб когось забути, тільки в пісні є: «Є у мене 
таке зілля біля перелазу, як дам тобі напитися -- забудеш одразу» 
(164). Романтична типізованість пісенних ситуацій часом так пасує 
Стельмахові, що його герої відповідають словами пісні: «Ой, підемо до 
млина, де мелеться новина» (169). Отже, і у карбуванні правди у фоль- 
клорних формах проявляється така дорога Стельмахові романтично- 
узагальнююча інтерпретація життя. М. Стельмах не пропускає нагоди 
падавати силам природи, біди або добра таких поетичних, а по суті 
народно-поетичних форм, як добрий вісник, птах, хапун тощо. Це за- 
свідчує деяку пантеїстичність його світосприймання. 

Часом читачеві навіть уявляється, що письменник -- і не завжди 
на користь художній тканині твору -- не спиняє себе у владному потягу 
до яскравості і кольористості. Саме тут, здається нам, митцеві загро- 
жує ошатність стилю. Якщо зловживання простотою може набрати фор- 
ми спрощення, то надмірний потяг до оздоблення мови веде до змен- 
шення впливової сили відкрить письменника. 5 

Ця схильність до мальовничої палітри, до просто вражаючої бар- 
вистості засвідчує наявність романтичного струменя у творчій манері 
митця. Стельмах надає надзвичайної ваги ритмові мови, мальовничості 
словесного малюнка. Проза здається евфонією, мова -- мелодією, пись- 
менник мобілізує звукопис, багато деталей вражає поетичністю і не- 
звичним колоритом, ніби головним для митця є вразити читача шале- 

23



ною експресією, інтенсивною образністю. Така барвистість стилю 

становить романтичну іпостась таланту М. Стельмаха. 
Проте символи-образи Стельмаха -- реалістичні. В них часто до- 

сягається та конденсація сенсу, про котру мріяла Леся Українка. Не- 
рідко в них домінує тенденція надання реальним предметам і явищам 
певного символічного навантаження (золоті сережки як втілення зла, 
розсипана сіль як прикмета ворожнечі -- 281, 329 тощо). 

Наша спроба дослідити концепцію дійсності і людини у романі 

М. Стельмаха «Дума про тебе» дозволяє обгрунтувати те своєрідне і 

плідне сплетіння реалістичних і романтичних компонентів, що прита: 
манне творчому методові видатного українського письменника. 

М. П. ТКАЧУК 

КОНЦЕПЦИЯ ДЕЙСТВИТЕЛЬНОСТИ И ЧЕЛОВЕКА 

В РОМАНЕ М. СТЕЛЬМАХА «ДУМА О ТЕБЕ» 

Резюме 

Автор статьн исследует концепцию  действительности и человека в романе 
М. Стельмаха «Дума о тебе», что позволяет ему обосновать то своеобразное и плодо- 
творное сплетение реалистических и романтических компонентов, которое свойственно 

творческому методу писателя.



Пп. К. ПАРАСКЕВИЧ 

До проблеми історичної 

і художньої правди 

вовбнної прози (1956--1966 рр.) 

Проблема історичної і художньої правди привертала увагу 
митців у всі періоди розвитку нашої літератури. Вона вирішувалась 
письменниками, залежно від умов, таланту і досвіду, світогляду і май- 
стерності та інших факторів, у всіх жанрах і літературних видах. Най- 
ширший простір для всебічного її розкриття дають великі епічні форми, 
зокрема повість і роман. 

Ще в 1891 р. у статті «Влада землі в сучасному романі» І. Франко 
писав: «Сучасний роман... обіймає все, що називається людським жит- 
тям. Він не нехтує минулим, але передусім цікавиться сучасністю тому, 
що її можна досліджувати так, як цього вимагає новий метод. А метод 
цей вимагає передусім правди (підкреслення моє. -- ЛП. П.), тобто зма- 
лювання дійсності такою, якою вона є, чи краще такою, якою її бачить 
поет крізь призму своїх здібностей, навичок і темпераменту» !. 

Ці думки Франка не втратили свого значення і в наш час, коли 
жанр роману зазнає нападок з боку модерністів та інших західноєвро- 
пейських «шкіл» і груп. 

Цікавий матеріал для спостережень і роздумів над проблемою іс- 
торичної і художньої правди дає проза 1956--1966 рр., зокрема «воєн- 
ний» роман. Пройшовши школу Великої Вітчизняної війни, наша літе- 
ратура збагатилась досвідом, змужніла ідейно, загартувалась політич- 
но, зміцніла художньо, стала розмаїтішою за кількістю і глибиною 
піднятих проблем, багатшою за художнім та ідейним розкриттям ха- 
рактеру людини і епохи. В цей час з'явився цілий ряд видатних романів: 
«Живі і мертві», «Солдатами не народжуються» К. Симонова, «Людина 
і зброя» О. Гончара, «Вир» Г. Тютюнника, «Дикий мед» Л. Первомай- 
ського, «Війна під стріхами», «Сини ідуть в бій» О. Адамовича, «Серце 
на долоні» І. Шамякіна, «Посланець до живих» В. Міняйла, «Солдати 
ідуть долому» Г. Леберехта, «Два «я» Енна Кальма» П. Куусберга та 
багато інших. Якщо до них додати ще кілька десятків повістей, то по- 

бачимо, що «воєнна» проза посідає вагоме місце в літературі. 

У роки Великої Вітчизняної війни К. Федін, усвідомлюючи великі 
"і почесні завдання, що стояли перед радянською літературою, писав: 
«Ми повинні осмислювати довгий шлях, який пройшла Вітчизна, повин- 

ні давати картини не тільки широкі, але й глибоко продумані, характери 

не тільки чітко окреслені, але й складні, багатогранні. Потрібні уза- 

гальнення. Потрібні сміливі задуми, повнота почуттів, владність пере- 

конань. 
Потрібні великі книги, тому що з війною прийшов великий читач, 

насичений досвідом битв і боротьби» 2. 

І, Франко. Твори в двадцяти томах, т. ХУ. К. ДВХЛ, 1955, стор. 82. 
2 «Литературная газета», 1945, І. І. 

25



Радянська проза останніх років ішла саме таким шляхом. Вона 
повніше відображає основний конфлікт -- зіткнення двох непримиримих 
сил -- фашизму і соціалізму, глибше досліджує основні події і процеси 
тих років, особливу увагу звертає на розкриття внутрішнього світу лю- 
дини, показує джерела небаченого героїзму, розкриває «психологію під- 
готовки і звершення подвигу», дає глибше і диференційованіше зобра- 
ження ворожого табору. Воєнна проза 1956--1966 рр. доповнює і по- 
глиблює історичну й художню правду, про ліодину на війні, не перекрес- 
люючи всього того кращого, що було сказано про Вітчизняну війну 
в попередній період. 

Цілком слушно вказав на цю особливість воєнної прози критик 
А. Бочаров: «Говорячи про повноту історичної правди, властиву 
книгам останніх років, ми відзначаємо насамперед поглиблення нашо- 
го знання основних рушійних сил, протиріч і закономірностей минулої 
війни. 

Сказане в першу чергу стосується осягання філософії народної 
війни; зображення народу, який витримав небачений іспит; осмислен- 
ня важливості звершеного для долі всього світу, всього людства; уміння 
розібратися у складності взаємозв'язків між нашою боротьбою за мир, 
ненавистю до небезпеки нової світової війни і вірним відображенням 
трагічних, тяжких сторінок війни минулої; усвідомлення Великої Віт- 
чизняної війни як одного з найважливіших етапів розвитку нашого сус- 
пільства -- всього того, що ми з повним правом можемо назвати на- 
родною правдою війни» 3. 

Проблеми історичної і художньої правди, як і багато інших проблем 
сучасної літератури, широко обговорювались нашими критиками |і лі- 
тературознавцями. Останнім часом у літературі велись суперечки нав- 
коло поняття правди. «Правда факту» і «правда віку», «правда війни» 
і «окопна правда», «правда життя» і «правда образу», «правда мистец- 
тва» і «правда правди» та ряд інших термінів можна було зустріти на 
газетних шпальтах і в журнальних статтях, у літературно-критичних 
нарисах і наукових роботах з літературознавства. І це не просто гра 
термінами, за кожним із них стояли свої концепції, переконання -- пра- 
вильні чи помилкові, пристрасні чи урівноважені, слушні чи малоймо- 
вірні. Вони свідчили про те, що на перший погляд ясна всім проблема 
потребувала особливої уваги, вдумливого її розв'язання засобами мис- 
тецтва. 

В одній із полемічних статей критик В. Огнєв писав: «Нема різних 
«правд», нема ступенів правди, як нема «відтінків» у совісті, честі, до». 
стоїнства.. Дивне багатоголосся визначень! Ніби гра: хто більше під- 
бере доповнень до доброго старого російського слова. І навіщо заплуту- 
вати ясне?» 

«Наша правда не підлягає судові, не повинна підлягати. Вона ви- 
ща», -- стверджує один із героїв П. Проскуріна в романі «Гіркі трави». 

«Правда -- все-таки правда, і не варто над нею мудрувати, що не 
брехня, то правда -- так споконвіку вважалось між людьми 7, -- заяв- 
ляє І. Золотуський за круглим столом редакції журналу «Вопрось ли- 
тературь». 

«Життєва правда, правда фактів неоднорідна. В самій дійсності (і 
від цього нікуди не втечеш) є головне і другорядне, важливе і незначне, 
суспільне і маловідоме і т. ін. Але механічне копіювання фактів навіть 
відповідно до їх значення -- ще не дає правди мистецтва, правди обра- 
зу» 2, -- пише І. Мотяшов. 

3 «Знамя», 1965, М» 5, стор. 235. 
4 «Вопрось литературь», 1966, М» 2, стор. 17. 
5 Там же, стор. 26. 

26



Ця загостреність полеміки спрямована, зокрема, проти тих письмен- 
ників, які створюють неправдиві, надумані образи героїв з відповідною 
рівновагою позитивного і негативного, добра | зла, де все ніби правда, 
і які так далекі від правди життя, 

У розумінні правди існує велика строкатість, а іноді цілковита про- 
тилежність. І ніяк не можна погодитись із запальним висловленням 
В. Огнєва та не менш полемічним словом Ї. Золотуського. Не завжди 
можна беззастережно сприймати і думки деяких героїв, хоч за ними ду- 
же часто відчувається позиція самого автора. 

Проблема історичної і художньої правди привертала увагу багатьох 
письменників у минулому, вона хвилює і наших сучасників. О. М. Торь- 
кий не раз звертався до неї, підкресліоючи, що слід завжди пам'ятати 
про «правду дня» і «правду віку». Він писав, що часто людей полонить 
«тісним полоном правда дня, і не бачать вони великої правди віку, тієї 
правди, яка кристалізується із крові та мозку живих людей, -- і без- 
смертна!» 5, А в нарисі «О С. А. Толстой» він знову повертається до цьо- 
го поняття: «Мене ніколи не приваблювало дослідження цінності тих 
«правд», які за старовинним російським звичаєм пишуться дьогтем на 
воротях» ". 7. Ї, нарешті, у післямові до книги «Замітки з щоденника. Спо- 
гади» він стверджував: «Сподіваюсь, ця книжка достатньо ясно гово- 
рить про те, що я не соромився писати правду, коли хотів цього. Але, на 
мій погляд, правда не всяка і не так потрібна людям, як про це ду- 
мають. Коли я почував, що та чи інша правда тільки жорстоко б'є по 
душі, нічому не навчає, і тільки принижує ліодину, а не поясніє мені 
1ї, я, зрозуміло, вважав за краще не писати про цю правду» 8 

Чи мають ці висловлювання О. М. Горького відношення до пору- 
шеного питання? Так, і безпосереднє. А як же бути з отими проти- 
ставленнями різних правд одна одній? Хто ж тут правий? Мабуть, пра- 
ві ті письменники і критики, які не протиставляли правду факту прав- 
ді віку, бачили їх складні діалектичні взаємозв'язки і взаємообумовле- 
ність, а не лише взаємовиключність. 

Факти багато важать для письменника, Це першооснова майбут- 
нього твору. Але їх треба уміти глибоко проаналізувати, уміло віді- 
брати із них потрібне, важливе, провідне, відкинути все зайве, дріб'яз- 
кове, неістотне. Факт не рівнозначний правді. «Факт -- ще не вся прав- 
да, він -- тільки сировина, з якої треба виплавити, добути справжню 
правду мистецтва, Не можна смажити курку разом з пір'ям, а схилян- 
ня перед фактом веде саме до, того, що у нас змішують випадкове і 
неїстотне з корінним і типовим» ? 

Якщо ж факти зібрані хаотично або випадково, то із них ніколи 
не вийде художнє відображення дійсності. Отже, факти потребують 
тильної уваги, дбайливого і розумного поводження з ними, Для нас 
особливо важливими і цінними є вказівки В. І. Леніна, який вимагав, 
щоб у науковому пізнанні додержуватись принципу історизму та все- 
бічності розгляду. фактів. Він писав: «Факти, коли взяти їх в їх цілому, 
в їх зв'язку, не тільки «уперта», але й безумовно доказова річ. Факти- 
жи, коли вони беруться поза цілим, поза зв'язком, коли вони уривчасті 
ї довільні, є саме тільки іграшкою або чимсь ще гіршим. 

«Щоб це був дійсно фундамент, треба брати не окремі факти, а 
всю сукупність фактів, які стосуються до даного питання, без єдиного 
винятку, бо інакше неминуче виникне підозріння, і цілком законне пі- 
дозріння, в тому, що факти вибрано або дібрано довільно, що замість 

вм, Горькк й.  Несобранньс  литературно-критическис зшстатьн.  М., 1941, 
«тор. 422. 

бу М. Горький, Собр. соч. в тридцати томах, т. 14. М. ГИХЛ, 1955, стор. 301. 
8 Там же, т. 15, стор. 335. 
9мМ. Горький. Твори у шістнадцяти томах, т. 16. К. ДВХЛ, 1955, стор. 375. 

27



об'єктивного зв'язку і взаємозалежності історичних явищ в їх цілому 
підноситься «суб'єктивна» стряпня для виправдання, може, брудної 
справи. Адже це буває... частіше, ніж здається» 19. 

Для того, щоб відобразити певні події, достовірні картини життя 
(незалежно від способів і прийомів цього відображення), потрібно не 
порушити міри історичної правди, не порушити законів мистецтва, Іс- 
торична ж правда найчастіше розкривається через художньо правдиві 
образи. Щоб історична правда стала правдою художньою, потрібно від- 
творити це життя в живих, повнокровних образах. Справжній худож- 
ній образ -- це завжди відкриття, яке збагачує наші знання про жит- 
тя, людину, навколишній світ. Такий образ одночаснр виступає і мірою 
історичної правди, яка визначає глибину і повноту відображення жит- 
тя. Невипадково Л. М. Толстой головним героєм своїх творів вважав 
правду. 

Під історичною правдою ми розуміємо відповідність відображено- 
го в художніх творах історичній дійсності, історичним закономірно- 
стям ". Історична правда може збігатися із правдою художньою, а мо- 
же і не збігатися. У великих художників у справжніх мистецьких тво- 
рах вони зливаються. Але ці поняття не тотожні. Історична правда -- 
поняття наукове, а художня правда -- поняття естетичне, це естетично 
перетворена життєва правда. Вони одне одного живлять, доповнюють, 
збагачують. 

В епілозі роману «Правда і кривда» М. Стельмаха є дуже харак- 
терний діалог, у якому дається оцінка письменницької праці. Прочи- 
тавши книжку Григорія Задніпровського, Марко Безсмертний на запи- 
тання друга «Що ж у ній дійшло до тебе?» відповів: «Насамперед, 
Григорію, правда! Хай вона часом і гіркою, і нелегкою, і напівголод- 
ною була, але це правда». 

«Писати тільки правду. Не зраджувати її ні за яких обставин. 
Пам'ятати про час, про народ, про свої літа. Піднести її високо і нести 
біля самого серця... Не боятися ніяких пристрастей, ніяких узагаль- 
нень. Боятися тільки брехні і утрировки» 2, -- закликав О. П. Довжен- 
ко, чия літературна творчість і громадянська позиція письменника |і 
митця яскраво стверджують, що цих вимог він не порушив, цей запо- 
віт виконував чесно протягом усього свого життя. 

У кращих воєнних романах останніх років Вітчизняна війна зобра- 
жається повніше і глибше. Якщо раніше (1941--1955 рр.) письменники. 
звертались переважно до зображення завершального етапу війни -- 
переможного наступу наших військ і звільнення поневолених країн За- 
хідної Європи («Прапороносці» О. Гончара, «Весна на Одері» Е. Каза- 
кевича та ін.), то тепер не обминають трагічних подій 1941 р, і зв'яза- 
них з ними ситуацій. Появились твори, в яких наше героїчне минуле 
постає у всіх його протиріччях, у тісній обумовленості і зв'язках з сьо- 
годенням. Показом трагізму і жорстокості війни письменники підкрес- 
люють, якою ціною була здобута перемога. Суворою життєвою правди- 
вістю, високими художніми якостями виділяється серед української 
воєнної прози роман О. Гончара «Людина і зброя», в якому розкрива- 
ється героїзм молоді, краса і чистота душ і помислів студбатівців Ко- 
лосовського, Духновича, Лагутіна, Степури, їх безмежна відданість 

10 В. І. Ленін. Твори, т. 23, стор. 252. 
П'«В поняття історичної правди входить, насамперед, відображення провідних 

закономірностей і тенденцій суспільного розвитку, розкриття впрішальної ролі народ- 
них мас в історичному процесі», пише М. Сиротюк у книзі «Український історич- 
ний роман. Проблема історичної та художньої правди». (К., Вид-во АН УРСР, 1962, 
стор. 45). Він навіть говорить, що в мистецькому творі існує цільний у своїй єдності 
комплекс -- правда історично-художня» (там же, стор. 44). 

"0, Довженко. Твори в п'яти томах, т. У. К. «Дніпро», 1966, стор. 318. 

28



Вітчизні. Глибокий драматизм, сувора, гірка правда лежить і в основі 
філософських концепцій Л. Первомайського у романі-баладі «Дикий 
мед». Тонким проникненням у складний світ героїв довоєнного села, 
обгрунтуванням їх лінії поведінки у вирі війни всім попереднім життє- 
вим досвідом відзначається роман Г. Тютюнника «Вир». 

Радянський воєнний роман не має нічого спільного з літературою 
паліїв війни ї протистоїть буржуазній літературі про війну, яка часто 
змальовує її як суцільні жахи або поетизує. Внутрішня краса героїв, 
їх віра в перемогу і світле майбутнє, справжній оптимізм, філософське 
осмислення проблем життя і безсмертя, війни і миру докорінно відріз- 
няє романи О. Гончара, М. Стельмаха, Л. Первомайського, Г. Тютюн- 
ника та інших авторів від книг, присвячених темі війни, навіть прогре- 
сивних письменників Заходу -- Ремарка, Хемінгуея та інших. 

Характерною особливістю воєнної прози, як і кращих творів усієї 
нашої літератури, є те, що її герой розкривається не лише як активно 
діюча, але і мисляча особистість, що живе повнокровним життям. 

Воєнна проза має і свої «накладні» витрати. Це повість Булата 
Окуджави «Будь здоров, школяр», де війна зображена як скопище жа- 
хів, обмежень, а герой повісті постає мізерним, нікчемним, безпорад: 
ним. Порушення міри історичної і художньої правди є і в повісті 
В. Бикова «Мертвьм не больно», де ми зустрічаєм односторонні і не- 
правдиві концепції часу і суспільства, особистості і колективу та їх 
взаємообумовленість. Проблема героїчного тут подекуди заслоняється 
розумуванням героїв про абстрактну правду і справедливість взагалі. 

У деяких творах про війну спостерігається полегшене, ілюстратив- 
но-поверхове зображення труднощів, зокрема початкового періоду вій- 
ни, а іноді надмірне копирсання у внутрішньому світі дріб'язкової 
людини на шкоду розкриттю героїчних рис справжньої людини і «психо- 
логії подвигу». Історична і художня правда для письменника є тим ком- 
пасом, який вказує вірний шлях і приведе до заслуженого успіху. Істо- 
рична і художня правда -- це повітря для митця. Оберігати його сві- 
жість і чистоту -- обов'язок кожного, хто береться за перо і прагне 
розкрити глибину і закономірність нашого життя, розкрити велику 
і героїчну душу радянської людини. 

П. К. ПАРАСКЕВИЧ 

К ПРОБЛЕМЕ ИСТОРИЧЕСКОЙ И ХУДОЖЕСТВЕННОЙ ПРАВДЬІ 
ВОЕННОЙ ПРОЗЬ (1956--1966 гг.) 

Резюме 

В статье на матернале прозайческих произведений о Великой Отечественной 
войне рассматриваєтся проблема исторической и художественной правдь. Автор по- 
казьвает подход к зтой проблеме некоторьх литературньх критиков, раскрьваєт свое 
пониманне исторической и художественной правд.



ЩІ П ВИШНЕВСЬКИЙ 

Василь Стефантшт у росбйсьтій 

дожовтневій. вритиці 

Твори Василя Стефаника, пройняті безмежною ліобов'ю до 
трудової людини, з Австро-Угорщини доходили до Петербурга, Москви, 

Бикликаючи захоплення та гарячу підтримку передового російського 

читача. Перші публікації новел В. Стефаника «Новина», «Синяя кни- 

жечка», «Одна-одиношенька» (російською мовою під рубрикою «Из 

крестьянского бьта») знаходимо на сторінках січневого номера жур- 

налу «Жизнь» за 1900 рік. У дев'ятій книжці цього друкованого органу 

за той же рік з'явилася стаття Лесі Українки «Малорусские писатели 

в Буковине», де давалась висока, грунтовна оцінка і творчості В. Сте- 

фаника, що викликало ще більшу зацікавленість ним з боку російсько- 

го читача. 
Симптоматично, що на початку першої російської революції в Пе- 

тербурзі П. Стебницький видав українською мовою збірку оповідань 

В. Стефаника, куди увійшло 36 творів!. Через рік у восьмому номері 
брюсовського журналу «Весь» була надрукована стисла, але дуже 
вдала рецензія, автор якої (російський критик ліберального напрямку 

В. Перемиловський) відзначав динамізм сюжету, стислість розповіді та 

глибокий реалізм Стефаникових мініатюр. «Швидкоплинні, короткі, во- 

ни, ніби спалахи магнію, освітлюють моментальним світлом неприваб- 
ливі і неприглядні потемки українського села. «Боже, боже, як наро- 

дові тісно стало жити... Та-бо тісно стало... Тісні роки настали... «Тіс- 
но -- ось центр, довкола якого крутяться всі види народного горя та 
лиха» 2. 

Доречно нагадати, що майже в тих самих фарбах, приблизно в 
той самий час російський письменник В. Вересаєв змалював жалюгід- 
не становище російського селянина в новелах «Лизар», «К спеху», 
«В сухом тумане», «Ванька» та інших, про які схвально відгукнувся 
В. І. Ленін. 

Трагічне становище українського селянина, його муки були дже- 
релом Стефаникових новел. Згаданий критик спеціально підкреслив цю 
своєрідність творчості Стефаника: «В. Стефаник, -- читаємо у рецен- 
зії, -- поет цих мук. Радісні моменти і мотиви чужі для його творчості, 
найкраще він знає лише миті, коли життя завмирає, -- нестійкої рівно" 

ваги, спокою, за яким іде або смерть, або знову «вітовий танець 

буття» 3. 
В. Перемиловський вбачає деяку подібність способів художнього 

мислення В. Стефаника та А. Чехова. «Оповідання В. Стефаника, -- 

пише він, -- світяться внутрішнім, тихим світлом чеховської, сказали б 

Ї Василь Стефаник. Оповідання. СПб., 1905. 
2 «Весь», 1906. М» 8. стор, 69. 
з Там же, стор. 70.



ми, поезії і журби, він сам -- син землі, і тому таке уважне, таке дбай- 
ливе його ставлення до її суму і туги» ". 

У 1907 р. у Петербурзі вийшла нова збірка творів В. Стефаника 
у перекладі В. Козиненка з передмовою Г. Олексинського. Популяр- 
ний у Росії журнал «Вестник Европь» в сьомому номері за той же рік 
опублікував «Литературное обозрение», підписане криптонімом М. Г. 
Весь четвертий розділ цього «Обозрения» присвячено розглядові збір- 
ки В. Стефаника. Критик починає із загальної оцінки постаті пись- 
менника, а далі переходить до літературознавчого аналізу проблем 
форми і змісту творів, питань майстерності та стиліо, способів типізації 
тощо. 

«Стефаник -- без сумніву талановитий письменник. Його коротень- 
кі оповідання дивують чіткістю композиції, суворим реалізмом, індиві- 
дуальною визначеністю персонажів. Одна з найхарактерніших і найдо- 
рогоцінніших його рис -- це його велика зосередженість і стислість. 
Він майже ніколи не оповідає; найчастіше тема його оповідання -- 
один якийсь момент у житті персонажа, але в цьому моменті він зосе- 
реджує ї все життя, і всю психологію людини, так що маємо свого ро- 
ду трагічний портрет» 5. 

Може здатися, що нічого незвичайного тут не сказано. Однак 
згадаймо, що це писалось у столиці Російської імперії в 1907 р. Тоді 
творчість Стефаника тільки починала пробивати собі шлях до широко- 
го читача за кордоном. Російська дожовтнева критика однією з пер- 
ших відчула появу справжнього таланту в українській літературі та 
всіляко сприяла його успіхові. 

Автор «Обозрения» підкреслює своєрідність психологічного аналі- 
зу вчинків героїв новел Стефаника, зупиняється на засобах типізації 
та індивідуалізації героїв: «Психологію персонажів він ніколи не зо- 
бражає в третій особі, збоку, а завжди -- зсередини, в їхніх вчинках 
або мові, а оскільки він суворо реалістичний, то в такий спосіб 
досягається надзвичайна зосередженість враження. Сам письменник 
завжди за лаштунками, а реалізм його власного почуття виявляється 
тільки у виборі сюжетів та в тоні суворого і простого оповідання. Він 
і схожий і не схожий на Чехова в «Мужиках»: Чехов володіє собою, 
Стефаник явно себе стримує; Чехов панує над своїм сюжетом, Стефа- 
ник -- увесь у його владі» 5, 

Соціальна база творчості В. Стефаника містилась в економічній 
структурі та соціально-політичному становищі галицького селянства, 
яке терпіло потрійний гніт. Тому принципово важливим моментом для 
критики було пізнання соціальної генези творчості В. Стефаника. Доб- 
ра обізнаність з матеріалом, умовами, загальною атмосферою життя 
Галичини допомогли авторові «Обозрення» знайти спосіб, щоб розкри- 
ти саме з цього боку обдарованість письменника, виявити глибинну 
суть його творів. . 

«Побут галицького селянина, -- говориться в «Обозрении», -- це 
така безодня горя, злиднів, неосвіченості, здичавілості, що навіть ро- 
сійське село, порівняно з нею, здається раєм. Малоземелля, важкий 
податковий тягар і слабкий розвиток промисловості зумовили в Гали- 
чині страшенну заборгованість селянства, яка тримає його в кріпос- 
ницькій залежності від поміщика, орендатора або куркуля. Життя над- 
голодь, повне нелюдської праці, неймовірних злиднів, усілякого горя 
та приниження -- такий загальний зміст оповідань Стефаника. Саму 
працю і самі злидні в їхньому чистому вигляді він показує рідко; зде- 

4 «Весь», 1906, М 8, стор. 70. 
5 «Вестник Европь», 1907, т. ГУ, стор. 370. 
5 Там же, стор. 370--371. 5 

31



більшого він змальовує їхнє відображення в різних сферах життя і 

духу, так би мовити, їхні обертони» ". | 
Таким чином, естетична наповненість творів В. Стефаника розгля- 

дається критиком у діалектичній єдності їх змісту та форми. 

Твори В. Стефаника, завдяки їх глибокій демократичній основі, до- 

сконалій художній формі, експресивності діалога, поетичності мови, 
були відомі також у російських письменницьких колах. Особливо після 
появи в 1911 р. його збірки «Капли крови» 5. Загальновідомо, яку висо- 
ку оцінку дав творам В. Стефаника великий пролетарський письменник 
М. Горький. 

А. Луначарський у статті «Літературний розпад і концентрація ін- 
телігенції, написаній у 1909 р., ім'я В. Стефаника поставив поруч з 
іменами видатних митців світу, чия творчість «струмками біжить у 
широку річку пролетарського розуміння грізної кризи, що настала» 9. 

У 1911 р. російський перекладач В. Матвєєв (під псевдонімом 
С. Гетьман) у газеті «Заря жизни» виступив з об'ємною та змістовною 
статтею «Василь Стефаник», яка значно ширше знайомила читачів із 
своєрідністю таланту Стефаника. 

В. Матвєєв намагався з'ясувати місце Стефаника не тільки в ук- 
раїнському літературному процесі, а й у світовій літературі. «І дійс- 
но, -- пише він, -- якщо придивитися до літературного обличчя Сте- 
фаника, то перше, що кидається в око, -- це його цілковита своєрід- 
ність як щодо художнього задуму, так і щодо способу викладу. Навряд 
чи ми в нашій російській літературі знайдемо письменника, з .яким 
можна було б порівняти Стефаника» 19, 

Гадаємо, тут дещо перебільшується значення творчого доробку 
Стефаника. Адже і в російській літературі були талановиті оповідачі, 
які з нещадним реалізмом малювали життя російського села (Бунін, 
Вольнов, Муйжель, Сергєєв-Ценський та інші). Однак загальна оцін- 
ка Стефаникового доробку є цілком умотивованою. Особливо вдало у 
статті підкреслюється лапідарність стилю письменника, з'ясовується 
новаторський характер його прози, порушуються питання колориту но- 
велістики Стефаника. 

«З погляду манери писання він (Стефаник. -- /. В.) в українській 
літературі сміливий новатор, цілком оригінальний, До нього панували 
довгі оповіді з безліччю персонажів, з костюміровкою і декорацією, 
раз у раз треба було стежити за зав'язкою і розв'язкою. Не те у Сте- 
фаника в його малюсіньких новелах. Він насамперед лаконічний, -- 
бере один якийсь момент життя і в глибині людської психіки концент- 
рує все життя людини, як в оптичному фокусі. Його оповідання най- 
частіше займає дві-три сторінки, але з нього перед читачем постає все 
життя людини на весь її зріст» !!, -- справедливо твердив В. Матвєєв. 

Щирість і безпосередність сприйняття світу є найкращою ознакою 
і прикрасою справжнього митця. Творчість Стефаника вражає щиріс- 
тю розповіді, глибиною проникнення у внутрішній світ героя. Цю рису 
творчого хисту Стефаника одразу запримітив критик: «З першого по- 
біжного погляду може здатися, -- читаємо у згаданій статті В. Мат- 
вєєва, -- що твори Стефаника недбало написані, не оброблені, але це 
лише при побіжному знайомстві; придивившись пильніше, читач поба- 
чить, що має справу з своєрідним і неабияким майстром слова. Вся ця 
недбалість тільки уявна, це лише засіб, який допомагає сприймати 

7 «Вестник Европь», 1907, т. ГУ. стор. 371. | 
88. Стефаник. Капли крови. Миниатюрь. СПб., 1911. 
9 Цит. за кн. Василь Стефаник у критиці та спогадах. Упорядкування Ф. По- 

гребенника. К., «Дніпро», 1970, стор. 135. 
10 Там же, стор. 136. 
П Там же, стор. 137. 

32



слова його героїв так, ніби вони ллються безпосередньо з їх серця, 
наче до них не доторкнулась рука письменника. І в цій безпосередності 
зображення селянської психології, в їхніх власних, багатих на етно- 
графічні блискітки діалогах я поки що не можу вказати рівного Сте- 
фаникові» 12, 

Після Жовтневої революції В. Матвєєв у статті «Поет села, що ви- 
мирає», надрукованій у харківському журналі «Красное слово» в 
1927 р. фактично розгортає головні тези попередньої своєї публікації 
і, наголошуючи на самобутності та неповторності Стефаникової музи, 
порівнює його новели з польовими квітами, стверджує загальнолюдсь- 
ке значення творчого доробку письменника. 

Навіть з цих небагатьох наведених фактів та суджень очевидно, 
наскільки доброзичливо зустріла російська дожовтнева критика появу 
творів Василя Стефаника. Майже всі, хто тоді писав про нього, або 
згадував у листуванні, відзначали його величезну громадянську муж- 
ність, глибокий реалізм та народність його творів, стисло намагались 
розкрити «секрети» літературної техніки видатного майстра слова. Мо- 
жемо з приємністю ствердити, що всі оцінки дожовтневої російської 
критики витримали пробу часу і тепер звучать так, ніби вони були 
винесені тільки вчора. Очевидно, позначилось не тільки вміння росій- 
ських критиків прогнозувати та проникати у таємниці обдарування 
Стефаника, але насамперед об'єктивний емоційно-естетичний сенс ху- 

дожніх мініатюр великого українського письменника, якого сьогодні 
більш, ніж будь-коли, читають і шанують в усьому світі. 

И П. ВИШНЕВСКИЙ 

ВАСИЛЬ СТЕФАНИК В РУССКОЙ ДООКТЯБРЬСКОЙ КРИТИКЕ 

Резюме 

Статья зпакомит читателя с опенкой таланта классика украпнской литеротурь 

пусской критикой. Автор остенавливаєтся на рецензнях, статьях и обозрениях, которьге 

появились в русской печати до Великой Октябрьской соціалистической революции 

и, вьдержав испьтание временем, звучат современно и сейчас. 

12 Василь Стефаник у критиці та спогадах, стор. 137. 

3. Українське літературознавство, вип. 18.



ПИТАННЯ ТЕОРІЇ ЛІТЕРАТУРИ 

К П.КОЗЛОВА 

зачин у фейлетонах 

Петра Бозланюта 1925-1935 рр. 

і його пшомтовиційні функції 

. Фейлетони Петра Козланюка періоду 1925--1935 рр. наро- 
джувалися як газетні матеріали, і це в якійсь мірі позначилося на їх 
особливостях, знайшло свій вияв у їх змісті і формі. 

У 20--30-ті роки Петро Козланюк виступав як фейлетоніст в ос- 
новному в газетах «Сель-Роб»  (1927--1932 рр.), «Сила»  (1930-- 
1932 рр.), «Ілюстрована газета» (1933 р.), «Праця» (1933--1934 рр.), 
«Наш голос» (1934--1935 рр.), тобто у періодичних виданнях кому- 
ністичного спрямування, розрахованих переважно на західноукраїнсь- 
ке селянство і робітництво. Вміщувані в цих газетах матеріали призна- 
чалися для широкої аудиторії трудящих, і письменник не міг не вра- 
ховувати того, що читач, до якого він звертався своїми сатиричними 
творами, не завжди мав відповідну підготовку і не завжди правильно 
орієнтувався у складній політичній обстановці того часу. Зробити 
зміст фейлетонів максимально доступним для масового читача, пере- 
конати його, підвести до вірного розуміння суті суспільних явищ, що 
ставали об'єктом відображення і сатиричного висміювання у фейлето- 
нах, було нелегким завданням. Автор, торкаючись у публіцистичному 
творі тих чи інших суспільно вагомих проблем, усім змістом своєї са- 
тири заперечуючи існуючий капіталістичний лад, закликаючи західно- 
українських трудящих до революційної боротьби за визволення від 
соціального і національного гніту, не міг спрощувати складні питання, 
орієнтуватися на непідготовленого читача, опускатися до його рівня. 

Неабиякого значення набирала у зв'язку з цим форма викладу. 
Цілком очевидно, що фейлетони Петра Козланіка періоду 19295-- 
1935 рр. невипадково мають нескладну композицію, написані за прос- 
тим планом доступною образною мовою, часто графічно розбиті на 
невеликі розділи і частини, що, безсумнівно, полегшувало сприймання 
й осмислення тексту, дозволяло читачеві краще орієнтуватися у викла- 
ді матеріалу, в аргументації автора. і 

Фейлетони Петра Козланюка 1925--1935 років, як правило, одно- 
темні, в основу їх покладений звичайно лише один конкретний факт, 
явище, подія. Це зумовлювалося не тільки природним нахилом автора 
до постановки чітко визначених питань і проблем, але й необхідністю 
розкривати тему у творах порівняно невеликого розміру. Фейлетони пись- 
менника з'являлися на сторінках періодичних видань, які мали формат 
сьогоднішніх багатотиражних газет, і вже це одне визначало обсяг 
сатиричних творів, які повинні були легко вписуватися у верстку га- 
зетної сторінки. 

Сатиричні твори з асоціативним розвитком теми -- а саме такими 
були здебільшого фейлетони П. Козланюка 1925--1935 рр. -- близькі 

з



за композиційним членуванням тексту до статті або коментаря, тобте 
до публіцистичних жанрів, яким властива вільна безсюжетна побудова. 
У цих фейлетонах досить легко виділяються три головні структурні 
компоненти -- зачин, основна частина і кінцівка, кожен з яких вико»- 
нує свої специфічні функції. Ми маємо намір проаналізувати лише за- 
чини фейлетонів Петра Козланюка, зосередивши основну увагу на їх 
композиційній ролі, тобто значенні зачинів у загальній структурі твору, 
у розкритті ідеї та змісту фейлетонів. 

Добре відомо, наскільки важливим для будь-якого літературного 
твору є його початок, вступна частина, яку в публіцистиці прийнято 
називати зачином. У фейлетонах Петра Козланюка значення зачину 
в композиції усього твору посилювалося тим, що для них надзвичайно 
важливою ставала одна з функцій, виконуваних зачином у публіцис- 
тичному творі, а саме функція зацікавлення, заінтригування читача, 
подолання його можливої пасивності, пробудження в нього інтересу до 
порушеної автором теми. гі 

Фейлетони Петра Козланюка будувалися так, що читач уже з 
самого початку, іноді навіть непомітно для себе, активно залучався до 
дослідження проблеми, проникався аргументацією автора, що дозво- 
ляло йому самому робити під кінець читання твору необхідні висновки. 

Якщо розглядати зачини у фейлетонах Петра Козланюка з точки 
зору виконуваних ними композиційних функцій, то можна перекона- 
тися, що ці функції більш-менш постійні, хоч за формою зачини до- 
сить різноманітні. Найчастіше роль зачинів у побудові всього твору -- 
інформаційно-роз'яснювальна. Для сатиричної публіцистики Петра 
Козланюка характерні лаконічні зачини, що складаються з кількох 
лише фраз і відразу ж вводять читача в суть питання, конкретно ін- 
формують про ту чи іншу подію, чітко окресліоють творчий намір 
автора. Це, очевидно, було зумовлене, зокрема, тим, що у газетному 
фейлетоні, обмеженому певним обсягом, вступна частина не могла 
бути розгорнутою, оскільки порушувалася б доцільна пропорціональ- 
ність між основними структурними компонентами твору. 

Як правило, у зачині Козланюк з перших же слів звертає увагу 
читача на тему свого сатиричного твору. Мережка - вигаданий "опо- 

відач більшості фейлетонів письменника --- іноді спеціально попере- 

джає, про що саме він збирається говорити з читачами: 
«Пес-ст! 
Буду про (відтрутьте-но тепер усіх боязливих!) революцію 

говорити. 2 
А революція -- це такий у нас непоплатний інтерес, що 

зачепи собі її, небоже! 

І прокуратор сердиться, і попи з панами хрестяться, як од 
дідька, і -- будьмо щирі -- ви-таки, читачі, подетрохи лупаєте 
очима з перестраху» (фейлетон «Так чи ні?») 1, 

Початковою фразою багатьох зачинів, що дають конкретне і точне 
визначення теми, часто є в Петра Козланюка одне лише слово, яке 

прямо називає цю тему, в чому легко переконатися, переглянувши за- 
чини таких фейлетонів, як «Конституція» (1928 р.), «Мимохідь» 

(1998 р.), «Грішники» (1930 р.), «Кажу вам правду» (1931 р.), «Ве- 
ликдень» (1931 р), «1 Травня» (1929 р.), «Е-ех, Волине!...» 99 р.) 
та ін. 

Коротко, одним словом вказавши на тему, яктор далі уточнює і 

конкретизує її. Беручи до уваги свою аудиторію, переважно сільського 
галицького читача, Петро Козланюк дає в зачинах попередні уявлення 
про те чи інше явище, насичує їх пояснювальним матеріалом, особ- 

ї «Сель-Роб», 1929, 29. ЇХ. 

зм 35.



ливо коли йдеться про складні поняття, далекі від буденного життя 
і побуту селянина. Письменник широко використовує зачини, які умов- 
но можна було б назвати зачинами-визначеннями, розшифровує на 
початку твору вжиті ним терміни і поняття, що не завжди були відомі 
простому трудівникові. 

З ряду речень-визначень складається, наприклад, графічно виді- 
лений зачин фейлетона «Кооперація»: 

«Кооперація -- спільництво. 
Кооперація -- це значить: свідомо гуртуватися, щоб рівною 

працею й спільними силами підносити економічний (господар- 
ський) добробут кооперативної громади. 

Кооперація -- це спільною, організованою громадою битися 
з приватним і організованим визиском, здирством, обманством, 
шахрайством, крадежем» 2. 

Оскільки вивіскою кооперативних організацій у Галичині прикри- 
валися усякого роду буржуазно-націоналістичні угруповання, які ста- 
вили собі за мету власне збагачення за рахунок трудящих -- членів 
кооперації -- і які свідомо йшли на спекуляції, крадіжки, Козланюк 
вводить у зачин ще одне пояснення-застереження: 

«І кооперація -- це не значить, щоб 
одні працювали та вкладали до неї, 
другі тільки командували і брали гроші від неї, 
треті -- шахраювали і по-злодійськи крали у неї... 

Ні, тоді це вже цілком не кооперація... Нехай і вивіски на 
ній українські, нехай і всі головні «кооператори» у Львові -- 
синьо-жовті патріоти й фашисти» 8. 

Визначення такого роду для письменника -- не самоціль, вони по- 
трібні не просто для того, щоб читач довідався про зміст невідомого 
йому поняття, мета їх -- допомогти читачеві розібратися у складних 
питаннях, забезпечивши йому тим самим найлегший шлях до усвідом- 
лення суті твору. 

Характер самих визначень і роз'яснень, їх форма також обумовлю- 
валися способом мислення аудиторії. Визначення образні, даються через 
порівняння і зіставлення з конкретними, добре знайомими селянинові 
явищами. Найвиразнішою їх ознакою у багатьох випадках є їдка іро- 
нія, дещо замасковане глузування автора, добре, однак, зрозуміле чи- 
тачеві: 

«Парламент -- це найповажніший, кажуть, законодавчий 
орган у кожній буржуазній республіці. Посли до парламенту 
беруть посольську пенсію, їздять усюди на збори і схвалюють 
робітникам і селянам податки» (фейлетон «Про сейм і кіло- 
грами») 7. 

Неважко помітити іронічний характер цього визначення. Вже вве- 
денням у перше речення одного вставного слова «кажуть» письменник 
викликає в читача недовір'я до змісту своїх роз'яснень, показує, що на- 
справді буржуазний парламент є не тим органом, за який він себе 
видає. Чому -- про це автор говорить нижче, ілюструючи свої думки 
фактами і прикладами, відомими селянинові з його власного життєвого 
досвіду. 

Письменникові вдавалося знайти для своїх роз'яснень найрізнома- 
нітніші форми, зробити зачини оригінальними, не подібними один до 
одного, використати прийоми, які забезпечували б максимальне смис- 
лове навантаження зачинів при граничному лаконізмі їх. 

2 Петро Козланюк. Катюзі по заслузі. Гумор і сатира. Львів, Кн.-журн. вид- 
во, 1962, стор. 96. 

3 Там же. 
4 Там же, стор. 87.



Щоб ознайомити читачів у фейлетоні «Два роки і пів» (1932 р.) з 
політичним напрямком комуністичної газети «Сила», дати уявлення про 
ідейний зміст вміщуваних у ній матеріалів, про важкі умови виходу 
газети, що постійно зазнавала цензурних утисків, конфіскацій, П. Коз- 
ланюк обирає для зачину фейлетона форму «анкети», подібної до тих, 
що заводилися у польській державі на «неблагонадійних»: 

«Ім'я і прізвище: Газета «Сила». 
Дата й місце народження: | січня 1930, Львів, вул. Бляхар- 
ська, Мо 8. 

Стан: Вільний від угоди. 
Викшталценє цивільне: Класова, роб-сельсвідомість. 
Професія: Робітничо-селянська зброя. 
Опис особи. Очі: пронизливі. Вуха: чуйні. Уста: голосні. 
Спеціальні ознаки: Білі цензорські плями по цілому тілові. 
Витяг карний. Чи був караний і скільки: Так, кілька разів 

за обиду попів, соціалістів-радикалів, куркулів і пожондного 
людку» 7. 

Як бачимо, автор не вдається до розгорнутої характеристики газе- 
ти, а коротко, у надзвичайно стислій формі розкриває перед читачем 
й політичне обличчя, показує, що матеріали газети конфіскувалися за 
їх революційний зміст, що газета послідовно захищає інтереси трудя- 
щих. Водночас письменник знаходить вдалу форму для сатиричного 
висміювання буржуазної конституції, він викриває фальшивість заяв 
про демократизм буржуазних «свобод», доводить, що свобода слова 
в умовах панської Польщі -- це лише фікція. Короткий вступ набирає 
під пером письменника нищівної викривальної сили. Це добре відчула 
і польська цензура, яка конфіскувала значну частину фейлетона -- 
його зачин. 

Письменник наполегливо шукав найбільш дійових засобів і водно- 
час найкоротших шляхів підведення читача до розуміння даного сус- 
пільного явища. Порівняно часто він вдавався до індуктивної побудови 
твору, розпочинаючи його з конкретного факту, поступово йдучи від 
цього поодинокого факту до думки, висловленої у формі узагальнюючо- 
го судження, ведучи читача від розгляду окремого випадку до висновку, 
що стосувався цілого ряду однотипних явищ. При такій композиції у 
зачині часто дається пряме повідомлення про факт, цитуються газети, 
офіційні документи, заяви політичних діячів, наводиться цифровий ма- 
теріал, на який автор посилається пізніше. Такого роду зачини зосере- 
джують увагу читача на головному факті, що кладеться в основу твору, 
або факті, від якого відштовхується автор у своїх дальших міркуваннях 
(фейлетони «Боротьба з безробіттям» -- 1931 р., «Протести!» -- 1930 р., 
«Про вихід з кризи» -- 1931 р., «Гуманізм» -- 1932 р.). 

Приклад, на який посилається автор, може бути вигаданим, уявним, 
але тоді читач спеціально попереджається про це. Відтворюючи певні 
обставини, письменник на близькому до реального прикладі показує 
можливий дальший розвиток подій, доводить, підкріплює таким прикла- 
дом свої положення і міркування. 

Щоб розкрити, наприклад, у формі, доступній для масового чита- 
ча, причини економічної кризи, що охопила в 1929 р. більшість капі- 
талістичних країн, у тому числі й панську Польщу, П. Козланюк почи- 
нає свої докази у фейлетоні «Все є, тільки не думай, Іване!» з 
конкретного одиничного прикладу. ро 

«Уявіть собі, -- пише він, - що я -- капіталіст. 
Маю сотні фабрик, маю сотні різних копалень, маю також 

цілі мільйони грошей. 

5 «Сила», 1932, 3. МІ. 

37



Але мені, капіталістові, хочеться їх мати ще більше. 

Отже, будую я й розвиваю щораз-то нові фабрики й підпри- 

ємства, продукую раз у раз цілі мільйони тонн товару і з такої 
от величезної продукції в мене з часом постає загальна 
надпродукція в підприємствах» ? 

Поставивши себе на місце уявного капіталіста, письменник починає 
дивитися на факти і явища ніби з його точки зору, тобто викладає фрак- 

ти від імені особи, що є представником ворожого йому табору і висмі- 
юється й засуджується у фейлетоні. Завдяки такому прийому він на 
«конкретному» прикладі розкриває внутрішні, приховані мотиви діяль- 
ності окремих монополістичних хижаків, показуючи їх як типових пред- 
ставників класу. 

Шоді зачин, який виконує інформаційно-роз'яснювальну функцію, 
є свого роду екскурсом у минуле, розповідає про події, які мали місце 
давно, але необхідні для кращого розуміння сьогочасних суспільних 
явищ. Своєрідними історичними довідками є зачини фейлетонів Петра 
Козланюка «Демократія пропадає» (1930 р.), «Чорна кава» (1931 р.), 
«Надіявся дід на мід..» (1932 р.). В останньому фейлетоні письменник 
засуджує намагання українських буржуазних націоналістів знайти 
спільну мову з німецькими фашистами, спровокувати трудящі маси за- 
хідноукраїнських земель- на війну проти Радянського Союзу, показує 
політичне запроданство жовто-блакитних «патріотів», доводить, що в 
основі політики буржуазних націоналістів завжди лежали не народні 
інтереси, як вони намагалися це представити, а вузькі класові устрем- 
ління. 

У зачині фейлетона автор нагадує, що продажність і політична 
безпринципність українських буржуазних націоналістів, крайня проти- 
лежність їхніх інтересів інтересам народу не випадкові. Це підтвер- 
джується всією історією виникнення й існування українського буржу- 
азного націоналізму. Письменник наводить факти, які свідчать, що 
українські буржуазні націоналісти завжди знаходили собі іноземних 
панів, яким вірно прислужували. У зачині гранично обмежуються 
будь-які пояснення; своєї мети автор досягає завдяки вдалому вико- 
ристанню при побудові зачину прийому переліку: 

«...«боровся» за Україну цісар Франц-Йосиф. 
' Потім була Центральна Рада, гетьман Скоропадський | 

кайзер Вільгельм П. і 
Потім «состязався» за незалежну, синьо-жовту Україну вели- 

кий «український» патріот -- генерал Денікін. 
Потім допомагав українській державі генерал Колчак. 
Потім виборював «славу і волю» Україні Юзеф Пілсудський 

з отаманом Петлюрою. 
Потім боролися і пили самогонку за УНР та віру право- 

славну отамани Махно, Зелений і їм подібна наволоч... 
-- Ще не вмерла «ідея» національно-буржуазної України!» 7 

Після такого вступу читач уже відповідно підготовлений до кри- 
тичного аналізу фактів, наведених у центральній частині фейлетона, які 
стали безпосереднім приводом для друкованого виступу письменника 
на газетних сторінках, до правильної оцінки справжньої політичної по- 
зиції тогочасних буржуазно-націоналістичних партій УНДО, УСРП, 
УСДП та ін. 

У деяких зачинах фейлетонів автор дає й попередню оцінку явища, 
його коротку характеристику. Кількома епітетами, коротким порівнян- 

5 «Сила», 1930, 27, МП. і 
7 Петро Козланюк. Катюзі по заслузі, стор. 112. 

38



ням, іронічним вихвалянням факту Козланюк настроює читача на 
певне сприймання викладеного: 

«Конституція! 
Що таке, до лиха, ця конституція? 
Люди, бачите, мають про цію штуку різні поняття. Одні 

кажуть, що конституція -- це значить, що все тобі можна, дру- 
гі, -- що деяким можна, а деяким ні, а є навіть і такі -- біль- 
шовики, що махають на це все рукою. 

-- Брехня! Жодної конституції немає в буржуазному 
світі! -- говорять на весь рот. 

Очевидно, що ця думка помилкова, й вони не знають іне 
розуміють цієї штуки -- конституції. 

Бо, по-перше, конституція є як у нас, так і в цілому світі, 
а по-друге, -- треба лиш лобачити та зрозуміти її, конститу- 
цію. О! 

Отже: що таке конституція?» (фейлетон «Конституція») 8. 
Загальна функція таких зачинів -- викривально-оціночна. Зачини 

цього типу містять політичні оцінки тих чи інших ЯВИЦІ, фактів, подій, 

дають характеристику ідейних противників авторва, прямо викривають 
об'єкт сатиричного висміювання. Викривальна роль зачинів підкрес- 
люється заголовками, що мають виразно іронічний, негативний харак- 

тер -- «Радикальний «соціалізм», або пансько-попівське етикочтеніє» 
(1929 р.), «Дещо про побожних радикалів» (1931 р.), «Про ломаку і 
соціал-демократів» (1933 р.), «Засвистали козаченьки» (1929 р.). 

Важливою рисою зачинів, що виконують у фейлетонах Петра Коз- 
лашока викривально-оціночну функцію, є їх конкретність, насиченість 
фактичним матеріалом. Автор називає прізвища політичних діячів, які 
були добре відомі західноукраїнському читачеві, наводить конкретні 
цифрові дані, запозичені з газет, у тому числі і з буржуазних, посила- 
ється на програми політичних партій, максимально використовуючи 
фактичну аргументацію. Оцінка, яку дає автор тому чи іншому явищу, 
особі, природно випливає з наведених у зачині фактів, підкріплюєть- 
ся ними. 

Завдання подібних зачинів -- вплинути не лише на свідомість, хід 
думок читача, але й на його почуття, викликати в нього емоціональне 
ставлення до описуваного, певну настроєність. Письменник робить це, 
пе приховуючи своєї тенденційності. Ось як розпочинається, наприклад, 
фейлетон «Хто ще не чує?»: 

«Живе собі на наших західноукраїнських землях УНДО -- 
Українське національно-демократичне об'єднання. 

Українське воно тому, що заснували його українські бур- 
жуї, національне тому, що належать до нього пани і попи 
української національності, а демократичне тому, що так воно 
краще людей туманити. Не панське і буржуазне ми, мовляв, 
об'єднання, тільки демократичне, Іване, один з другим! За со- 
борну, незалежну, самостійну неньку- Україну від Дону аж по 
Карпати боремося ми, грім би тебе луснуві» 9. 

Оцінка, яку дає автор у зачині буржуазно-націоналістичній пар- 
тії, -- лише попередня, вона поки що фактично не обгрунтована. Читач 
мусить прийняти цю оцінку на віру, підтвердження ж правильності 
авторського ставлення до описуваного читач знайде пізніше, вже у 
тексті основної частини фейлетона. Однак попередня авторська оцінка 
відповідно впливала на читача, на сприйняття ним дальшого тексту, 
орієнтувала його на визначення власного ставлення до теми. 

8 Петро Козланюк. Катюзі по заслузі, стор. 8. 
9 Там же, стор. 71. 

39



Можна виділити зачини, в яких негативному явищу або факту, що 
засуджується у фейлетоні, автор навмисне дає від себе позитивну 

оцінку. До такого прийому іронічного осміяння П. Козланюк зверта- 
ється у зачинах фейлетонів «Геніальний «соціалізм» (1928 р.), «Боротьба 
з алкоголем» (1930 р.), «Свободи демократичні» (1931 р.), «Гуманізм» 

(1932 р.) та ін. Дальший зміст твору показує, однак, що удаване за- 

хоплення автора тим чи іншим явищем не має ніяких підстав, хоч автор 
сам цього прямо «не визнає». У композиції фейлетонів при цьому ви- 
являється виразне протиставлення зачину центральній частині фейлето- 

па і його кінцівці, висновок якої, як правило, розкриває справжню 
позицію автора. 

Щоб забезпечити собі довір'я і прихильність демократичного чита- 
ча, зробити його ідейним однодумцем при аналізі фактів і проблем, 
Петро Козланюк уже в зачинах фейлетонів розкриває свою власну 
політичну позицію, свої класові симпатії й антипатії. Мережка, від 
імені якого написана більшість фейлетонів письменника дорадянського 
періоду, звертаючись до читачів, іноді першою ж фразою інформує 
їх про свою приналежність до трудящого населення і про свою відда- 
ність інтересам народних мас. У ряді зачинів автор закликає читача 
уявити собі на деякий час Мережку паном, капіталістом, багатієм, при 
цьому, однак, підкреслюється вигаданість, фантастичність змальованої 
в зачині ситуації: 

«Ех, якби-то я був хоча б і українським паном-буржуякою 
та аби мав багато грошей! 

Думаєте, може, що я б тоді фейлетони писав на оскому 
прокураторові? Думаєте, що я б тоді заставляв вас боротись за 
соціалістичний переустрій світу? 

А чорта лисого! 
Та я тоді був би таким побожним на цаль демократом, ще 

й народним патріотом, що ви всі з. дива не повиходили б, наче 

політичні в'язні з тюрем! 
Та я тоді був би таким завзятим «борцем» за національну 

справу, що вам усім очі повилазили б!» (фейлетон «Ви лиш 
їжте ундівські дулії») 10, 

Подібні уявні сцени введено в зачини фейлетонів «От тому біда» 
(1930 р.), «Все є, тільки не думай, Іване!» (1930 р.), «Роззброюються» 
(1931 р.). 

Цій же меті -- встановити тісний контакт з читачем, привернути 
його на свій бік -- служать зачини, побудовані як звертання до ауди- 

торії: 
«Знаєте що, тов. селяни? -- Отже, я вам пораджу: 
-- Не вибирайте ніколи на з'їзд «Просвіти» своїх селянських 

делегатів... Обов'язково не вибирайте і не їдьте! 
Бо навіщо вам їхати, як замість вас поїде туди піп, пала- 

мар, полупанок або який інший лаполиз або ламполиз? 
Навіщо? 
А вони от -- інше діло. Вони й «просвіщати» вас богоугод- 

ною Варварою та св. Йосафатом нарадяться, вони й гарнесень- 
ко всім панам ноги вицілують, вони навіть і голови вам порозва- 
люють з отої любові просвітянської!» (фейлетон «Скажіть!») |. 

Безпосередні звертання до аудиторії, за допомогою яких посилю- 
вався контакт між автором і його уявними співбесідниками, були, крім 
того, одним із способів заохочення читача до активного аналізу постав- 
леної у фейлетоні проблеми. Козланюк, наприклад, радить читачам 

І09 «Сель-Роб», 1928, 28. Х. 
й «Сель-Роб», 1929, 7. ТУ. 

40



зіставити факти, ознайомитися з іншими друкованими матеріалами, що 
мають відношення до теми, звернути увагу на виступ того чи іншого 
діяча, проаналізувати статистичні дані, зробити власні підрахунки 
і т. ін. 

У ряді фейлетонів автор формулює в зачині те питання, яке є ос- 
новним для розуміння змісту твору, причому характерно, що до від- 
шукання відповіді на це питання письменник залучає й читача, який 
стає співучасником міркувань автора, свідком поступового розгортання 
усієї його логічної аргументації. Зачин-звертання до читача містить 
у собі запрошення разом з автором подумати над тією чи іншою проб- 
лемою, явищем, розглянути його, оцінити, зробити самостійний висно- 
вок. Такий прийом використано, зокрема, у фейлетоні «Грішники»: 

«Передновок... 
Голод... 
Безробіття... 
Думаєте, може, що тому голод і безробіття, що хліба у вас 

немає і роботи немає? -- НІ! 
Тому, може, що пани в нас мають землю, фабрики, хліб, 

владу і гроші, а ви оце -- голод і безробіття? -- НІ! 
Тому, може, що капіталізм оце «стабілізується» на вашій 

шкурі і готовить вам недалекий воєнний «гуляш» з вашого ж 
м'яса? -- Також ні! 

А чому ж?» 2 
Центральна частина фейлетона якраз і дає відповідь на питання, 

яким закінчується зачин. З тексту фейлетона виявляється, що негативні 
відповіді автора на поставлені в зачині запитання слід розуміти якраз 
навпаки. Автор висміює радикальних «соціалістів», які намагалися 
пояснити причини голоду й безробіття на західноукраїнських землях 
ненауковими, суб'єктивними причинами. Зачин заінтриговує читача, про- 
буджує його цікавість. Прийомами анафори і градації, безпосереднім 
зверненням до досвіду аудиторії, рядом негативних відповідей на 
сформульовані в зачині запитання автор нагнітає інтерес читача до 
поставленої проблеми, примушує його задуматися над нею. Прочитав- 
ши такий вступ, читач не міг уже спокійно відкласти фейлетон убік, 
залишитися байдужим до порушеного в ньому питання. 

Серед фейлетонів Петра Козланюка є й такі, які автор розпочинає 
ніби цілком загальними міркуваннями, що не мають нічого спільного 
з темою його твору. Іноді це роздуми про те чи інше абстрактне по- 
няття, той чи інший предмет, часто про природу, пори року («Отак 
собі!» -- 1998 р., «Є чи немає?» -- 1930 р., «Про пупок, реформацію й 
ундівського «легіника» Дмитра Паліїва» -- 1930 р., «З весною» -- 

1925 р. «Вікна» -- 1931 р.). Починаючи фейлетон, автор ніби й не 

думає говорити про щось серйозніше, ніж звичайні буденні справи, а 
тільки ділиться з читачами власними емоціями, насолоджується мож- 
ливістю, не задумуючись, порозмовляти з ними. Але ця заспокоєність. 
і навіть деяка байдужість автора -- тільки зовнішні. У центральній 
частині фейлетона виявляється, що основна тема твору -- це пекучі 
проблеми суспільного життя. | 

У випадках, коли основне завдання зачину -- заінтригувати чита- 
ча, пробудити в нього цікавість до змісту твору, тема фейлетона і кін- 

цева мета автора можуть деякий час лишатися для читачів невідомими, 
оскільки автор починає фейлетон здалеку: яко 

«Є собі в усесвіті Польща, в Польщі пани Й дідичі, в ді- 
дичів -- земля й гроші, в грошах... Гов, не туди я заїхав. 

І2 «Сила», 1930, 6. МІЇ. 

4І



Отже, є собі Польща, в Польщі земля, на землі кримінали 
й поліція, в криміналах... 

Тпру! тпру! Стій! 
Знов заїхав, як «до дідька в ягоди». 
Ху! 
Як кажу, є собі Польща, в Польщі земля, на землі Зах. 

Укр.. -- гов!.. Галичина, в Галичині Львів, а у Львові пани, 
порохи, авта, поліцаї 1... з'їзди чи то пак -- Конгреси. 

Так. Отже, конгреси!» (фейлетон «Конгреси») 13. 
І хоч такий зачин ніби тільки нагадує тему заголовка, підводячи 

читача до основної частини твору, де тема розкривається повністю, він, 
однак, має водночас і важливе ідейне значення, оскільки автор піддає 
в ньому сатиричному осміянню польську буржуазну державу, порядки, 
які в ній існують, буржуазне законодавство, що охороняло і захищало 
лише інтереси панівних класів, підтримувало -- за допомогою тюрем, 
поліції, армії -- визиск трудящих. 

Загальна роль таких зачинів -- асоціативна. Вони підготовляють 
тему фейлетона, іноді натякають на привід його написання, вони є тією 
відправною точкою, від якої бере початок хід авторських думок, що 
приводить кінець кінцем до необхідності постановки у творі і винесення 
па розгляд читача важливих суспільно значимих питань. 

У побудові самих зачинів можна виявити деякі закономірності, тіс- 
по зв'язані з композицією усього твору. Важливою у зачинах є роль 
першої фрази, якій Козланюк надає особливого значення. Іноді перше 
речення зачину визначає композицію усього фейлетона, який будуєть- 
ся як відповідь на запитання, сформульоване в зачині. П. Козланюк 
широко застосовує при побудові зачинів принцип протиставлення у роз- 
міщенні матеріалу, прийоми переліку, повторення, аналогії. За образно- 
стилістичним оформленням зачини дуже часто перекликаються з кін- 
цівками, чим обумовлюється кільцева композиція багатьох фейлетонів. 

Вище вже зазначалося, що функції зачинів у фейлетонах Петра 
Козланюка мають досить сталий характер. За формою ж зачини над- 
звичайно різноманітні, хоч серед фейлетонів 1925--1935 рр. можна від- 
шукати й цілі групи композиційно подібних зачинів, особливо коли 
письменник звертається до своїх улюблених літературних прийомів. 
При характеристиці функцій, виконуваних зачином у фейлетонах 1925-- 
1935 рр. (інформаційно-роз'ясніовальна, викривально-оціночна, асоціа- 
тивна, «контактна», функція заїнтригування читача) вже наводилися 
приклади різних форм зачинів: зачини-роз'яснення, зачини-визначення, 
зачини-приклади, зачини- уявні сцени та ін. Слід підкреслити, що зачи- 
ни, які виконують одну й ту саму основну функцію, за формою, як 
правило, не тільки відмінні, але часто й дуже далекі один від одного. 
Так, зачини пояснювального характеру можуть мати форму визначення 
поняття, прикладу, що іліострує висунуту автором тезу, історичної до- 
відки, цитати з будь-якого джерела. У ролі зачинів, метою яких є при- 
вернення уваги, зацікавлення читача, можуть бути використані коро- 
ченькі казки, уявні сцени, народні анекдоти тощо. 

Можна зробити висновок, що Петро Козланюк у своїй сатиричній 
публіцистиці 1925--1935 рр. при побудові безсюжетного фейлетона 
найчастіше звертався до індуктивного типу композиції. Очевидно, знач- 
ною мірою це було пов'язане з характером читацької аудиторії пись- 
менника, яку необхідно було поступово підводити до широких узагаль- 
нень. У зачині письменник звичайно звертає увагу читачів на одну 
якусь сторону теми, розглядає часткове питання, зацікавлює якоюсь 
подробицею, «історією», всіляко посилаючись при цьому на близькі 

ІЗ «Сель-Роб», 1928, І. МП. 

42



читачеві явища, на його власний життєвий досвід, а пізніше, в основній 
частині твору і в кінцівці, він, відштовхуючись від зачину, розвиває 
більш загальні положення, йде до глибоких висновків, що стосуються 
вже не поодинокого факту, а цілого ряду фактів і подій, дають оцінку 
важливого суспільного явища. 

Хочеться звернути увагу на те, що використовувані Петром Козла- 
нюком стилістично-композиційні засоби за своїм характером прості, але 
далеко не однозначні. Один і той самий вжитий письменником прийом 
побудови залежно від його функції у кожному конкретному випадку, 
від контексту, від того завдання, яке ставив перед собою автор, наби- 
рав різного звучання, давав різний кінцевий ефект. 

Структурні особливості зачинів обумовлювалися цілим рядом мо- 
ментів, характер їх визначався у значній мірі тими життєвими явища- 
ми, які ставали об'єктом дослідження і сатиричного висміювання у 
фейлетоні, рівнем підготовки тієї аудиторії, на яку розраховувалися 
сатиричні твори письменника. і 

- Майстерність Петра Козланюка якраз і полягала в тому, що він 
умів врахувати взаємодію і взаємовплив багатьох різних факторів, віді- 
брати і використати в кожному окремому випадку саме ті літературні 
засоби, які найбільш повно відповідали його творчому задуму. Завдяки 
цьому досягалася та ідейна і змістовна навантаженість зачинів, та про- 
стота і водночас різноманітність їх структурного й образного оформ- 
лення, яку ми спостерігаємо у фейлетонах письменника, зокрема вйого 
публіцистичній творчості періоду 1925--1935 років. - 

| 

К. П. КОЗЛОВА 

ЗАЧИН В ФЕЛЬЕТОНАХ ПЕТРА КОЗЛАНЮКА  1925--1935 гг. 

И ЕГО КОМПОЗИЦИОННЬЕ ФУНКЦИИ 

Резюме 

В статье анализируются литературнме формь и композиционнье функции -- 
информационно-разьяснительная, разоблачительно-оценочная, ассоциативная, контакт- 
ная, функция заннтриговання читателя, создания у него определенкой змоциональной 
настроенности и др., вьполняємье зачином в фельетонах Петра Козланюка пернода 
1925--1935 гг.



М.С. ЛИСАК 

.ь 

Сатирична основа комедії 

В. Минта 

» Не називалчи трізвили," 

На одній із письменницьких нарад академік АН УРСР І. Бі- 
лецький справедливо зауважував: «Уславлений у всьому світі україн- 
ський гумор, скажемо відверто, в українській радянській літературі ще 
далеко не виявив себе»!. Поява в 1953 р. комедії В. Минка «Не на- 
зиваючи прізвищ» сприймалася як симптом активізації сатиричного 
сміху. Комедія ставилася багатьма театрами Союзу РСР. Вона пози- 
тивно оцінена численними рецензентами на сторінках періодичної пре- 
си, а також у працях дослідників А. Караганова, Є. Старинкевич та 
інших. 

Проте у визначенні її ідейно-сатиричної вартості дослідницька дум- 
ка і по цей час далеко не одностайна. Так, відомий радянський театро- 
знавець М. Абалкін зазначав: у комедії нема великої цілі, широкого 
охоплення життя, гнівної викривальної напруги, нещадного сати- 
ричного загострення того, що надає творові великого суспільного 
значення. 

И. Кисельов у передмові до окремого видання комедії (1970 р.) 

категорично твердить: «А удача автора в тому, що він створив не про- 
сто дотепну камерну комедійку (таких у нас пишеться немало, і вони 
охоче ставляться на сцені), а істинно народну (підкреслення наше. -- 
М. 1.), громадянську комедію, де підносяться важливі суспільні, мораль- 
но-етичні проблеми, яка утверджує вищі принципи нашого життя, прин- 
ципи чесної, сумлінної праці, відданості, скромності, демократичності» 2. 

У своїй невеличкій розвідці ми спробуємо визначити ідейно-есте- 
тичну вартість передусім сатиричного начала комедії, показати, на- 
скільки правомірним є високий титул «істинно народна комедія» стосов- 
но до п'єси «Не називаючи прізвищ». 

М. Горький і художніми творами вів смертний бій з міщанством,. 
і в теоретичних виступах розкривав його соціально-психологічну суть, 
ставив перед радянськими письменниками глобальні завдання винищу-- 
вальної боротьби з ним. «Про міщанство, -- вказував великий гума- 
ніст, -- ми писали і пишемо багато, але втілення міщанства в одній 
особі, в одному образі -- не дано. А його необхідно змалювати саме 
в одній особі і так крупно, як зроблені світові типи Фауста, Гамлета Й 
ін» 2. У викритті міщанства радянські драматурги мають значні ху- 
дожні здобутки. Найбільшим з них є образ Присипкіна з комедії В. Ма- 
яковського «Клоп». У новітній українській драматургії помітними ти- 
пами, які втілюють життєві принципи сучасного міщанства, є образи 
Аги Щуки і Клеопатри («Калиновий гай» і «Чому посміхалися зорі» 

Т «Літературна газета», 1946, 27. МІ. 
2 Василь инко. Не називаючи прізвищ. К,., «допо» 1970, стор. 13--14. 
з М. Горький. Твори в шістнадцяти томах, т. 16. , ДВХЛ, 1955, стор. 498-



О. Корнійчука), Дездемони Афанасівни («Любов не просить дозволу» 
Г. Себка), Косяка («Веселка» М. Зарудного), Діани і Поеми («Не на- 
зиваючи прізвищ» В. Минка) та інші. 

Василь Минко намагається тему міщанства взяти ширше: він роз- 
криває моральну ницість міщанства як такого і показує його, так би 
мовити, індуктивні властивості по відношенню до навколишнього сере- 
довища. Адже сімейно-побутова резиньяція заступника міністра Карпа 
Карповича значною мірою є результатом тривалого «опромінювання» 
його з боку шкідливого вогнища міщанства -- Діани. А її дочка Пое- 
ма -- кращий витвір «по образу і подобію» своєї матері. 

Розвінчальний пафос комедії «Не називаючи прізвищ» в основно- 
му грунтується на внутрішньому протиріччі, на протиріччі між нега- 
тивним явищем і нашим естетичним ідеалом. Сюжетний конфлікт ко- 
медії носить імунологічний характер, тобто позитивне начало п'єси -- 
старий муляр Карпо Сидорович, інженер Максим Кочубей, колгоспни- 
ця Ївга, її дочка студентка Галя, інженер Нетудихата, робітники-буді- 
вельники -- не стільки активно протистоять злу, скільки пасивно де- 
монструють свою неприйнятність міщанської психології Діани і Поеми. 
Отже, сюжетний конфлікт в аналізованій п'єсі не став органічною фор- 
мою виявлення комічного, внутрішнього протиріччя осміюваного яви- 
ща. Цей конструктивний недолік твору не міг сприяти глибокій худож- 
ній розробці як позитивних, так і негативних персонажів. 

Комедія складається з трьох дій і п'яти картин. Але автор не до-. 
сяг художньо доцільної концентрації драматичної дії. Так, у другій дії 
(картина друга, що малює життєвиявлення міщанства на очах трудів- 
ників-ентузіастів, які на місці села Захлюпанки споруджують нове міс- 
то' Ясні Зорі) сюжетний рух чомусь зовсім припинився, відсутні дійові 
комічно-викривальні мотиви. Картина п'ята третьої дії за своєю ху- 
дожньою функцією є епілогом (Поема працює в загсі реєстратором 
чужого щастя). Проте автор фінальну сцену чомусь розщирив до роз- 
мірів цілої картини, зігнорувавши важливий принцип драматичного 
твору: дія в ньому мусить розгортатися за законами необхідності | 
можливості. Джерелом сюжетного руху п'єси є міщанський максима- 
лізм головних негативних персонажів. Композиція твору відповідає ви- 
могам ширшого показу експансії неспокійних шукачів особистого щас- 
тя. Однак, розгортаючи комедійну боротьбу, автор не зумів зав язати 
такий вузол, при розплутуванні котрого людина, як говорив Л. Толстой, 
розкрилася б уся. Це не дало можливості вести розвінчання зла на 
основі гострої інтриги, притаманної комедіям високого гатунку, і по- 
слабило потрібну концентрацію сатиричного комізму п єси. Такі плюси 

і мінуси композиції комедії «Не називаючи прізвищ» і пов'язані з цим 
здобутки та прорахунки в організації її сатиричного начала. 

Діана поруч з Поемою є основним об'єктом сатиричного викриття. 
Дружина заступника міністра тяжко хвора, її недуга -- міщанство. 
Автор, на жаль, не дає анамнеза цієї небезпечної хвороби, проте пере- 
біг її на невеликому відтинку часу окреслено досить виразно. Діана -- 
плотолюбна людина з горопашною душею, нулевим рівнем споживан- 
ня духовних цінностей та найнижчим рівнем соціального мислення. 
Характеризуючи особливості міщанського мислення, М. Горький гово- 
рив, що воно живиться виключно фактами побуту, позбавлене оздоров- 
ляючого впливу трудової діяльності. Будучи тривалий час відірваною 
від суспільно корисної праці, Діана виробила собі суто побутову мірку 
людського щастя. В її очах видно не мисль, а пожадливість до сухо- 
злотиці добробуту. Драматург не ставить Діану в гранично напружені 
життєві ситуації, в яких самовнявлення персонажа досягає найвищого 
ступеня. Він іде іншим шляхом. У нього Діана, як і Поема, моральну 
«неспроможність проявляє передусім через численні комічні деталі 

45



поведінки в буденному потоці безбарвного життя. Ось надмірно чадо- 
любива Діана-мати начиняє свою дитину їжею: 

Діана, Я тебе прошу, Жанеку! (До Полі). Ти приго- 
тувала какао? 

П оля. Давно вже. 
Жанек. Не хочу какао. 
Діана. Тоді сметанки. З тортом. ) 
Ж анек. Не хочу. Нічого не хочу. 
Діана. На ось гроші, тільки попоїж! 

Жанек.Не хочу. 
Д і ана. На карбованця!.. Благаю! 
Жанек. Не хочу, не хочу, не хочу! (Тікає в сад). 
Діана. Жанеку!.. Полю, лови його, доганяй! " 

Від шаленого «гастрономічного» натиску спритний Жанек рятуєть- 
ся на сусідній березі. А звідти спускається переможцем, бо переляка- 
па мати несамовито топче ногами синові ліки і обіцяє не мучити його 
сметаною і какао, аби лиш повернувся на землю. 

. Діана безцеремонно вимагає від учителів школи, щоб вони ціну- 
вали знання її сина високими балами. Подібні аномалії материнських 
почуттів вона проявляє і в ставленні до дочки Поеми. Діана жертвує 
громадянською, людською гідністіро, щоб допомогти примхливій доньці 
реалізувати свої честоліобиві наміри. Паспортними маніпуляціями во- 
на «омолодила» Поему на 3 роки, і тепер двадцять два, а не загрозли- 
вих двадцять п'ять років визначають її дівочий статус. Діана інкогніто: 
виїжджає з Києва до Полтави, щоб довідатись, як живе наречений 
Поеми Нетудихата, скільки заробляє, їздить на «Волзі» чи на звичай- 
ній бідарці. 

Агроном Нетудихата для Діани не той, хто по праву може претен- 
дувати на руку її дочки. Тому вона наказує Поемі сховатися, коли він 
завітав до них на київську дачу. В дусі порад давньої «Принцессьг Гре- 
зь» Діана накреслює своїй дочці тактику боротьби за чергового же- 
ниха: «Дивись, Еммочко!.. Ладиком з ним, ладиком. І про все не го- 
вори відразу. Про Київ мовчи, про консерваторію -- теж. А коли роз- 
пишетесь..» (стор. 64). Цією рисою свого характеру вона нагадує об- 
раз старої міщанки Констанції з комедії Л. Леонова «Звичайна лІоди- 
на». Констанція теж маніакально шукає для своєї дочки Кіри жениха 
з печаттю інтелігентності вищого гатунку. 

Діана не припускає, що в когось можуть закрастися сумніви щодо 
належності її до наймодерніших інтелігентів. Принаймні про це має 
свідчити промовистий (як вона гадає) факт реалізації своїх претензій 
на витончену шляхетність почувань. Вона хизується своєю пристрастю 
до «європеїзації» руських імен: Карно -- Пік, Домаха -- Діана, Іван-- 
Жанек тощо. Марокен, теракот, перванш, реглан, труакар -- це ті іно- 
земні слова-назви, з якими Діана пов'язує всі мислимі достоїнства 
жіночого туалету, і тому вона виголошує їх з солодким завмиранням 
серця. Таке «чужебесне» столична законодавиця останніх мод вважає 
найвищою ознакою духовних поривань людини. Моральне обличчя Діа- 
ни розкриває і така риса, як утилітарно-меркантильний підхід до пре- 
си. Дружина Карпа Карповича наполягає, щоб він не доповідь для 
міністерства готував, а статтю до газети писав, бо «газета -- це ім'я, 
популярність, гроші» (стор. 44). А сама поривається до газети лише для 
того, щоб переконатись у справедливості повідомлення про увільнення 
її чоловіка з високої посади. 

"Василь Минко, Комедії. К, «Дніпро», 1968, стор. 21. Далі посилання на 
це видання. В дужках вказується сторінка, 

46



Після петривалого перебування в селі Захлюпанка Діана розпач- 
ливо вигукує: «П'ятнадцять днів, що ми тут, -- суцільна кара! Пилю- 
ка, мухи... Пекло!» (стор. 68). Це має засвідчити перед лицем Жори 
Поцілуйко тендітність її натури. Але від тендітності не лишається й 
сліду, коли вона звертається до чоловіка Карпа Карповича, заступни- 
ка міністра. Мову, адресовану покірному мужу, має прикрашати, на 
думку Діани, грубо-імперативний тон. 

«Свої накази Діана полюбляє демонструвати прилюдно, нехтуючи 
навіть етичним декорумом. «Не твоє діло», «Який ти пришелепуватий», 
«Біжи, сказано» і багатьма подібними директивно-оціночними реплі- 
ками вона постійно частує свого чоловіка, І не тому, що почуття любо- 
ві й пошани до Карпа Карповича остаточно вивітрились у серці дру- 
жини за тривалий період сімейного життя. Ні. Можливість повелівати 
лержавним діячем приємно лоскоче марнославну душу Діани. Крім 
того, матріархальна зверхність, на думку Діани, є модною ознакою хо- 
рошого тону в житті рафінованої інтелігентної сім'ї. А нехтувати мо- 
дою, особливо в сфері сакраментально-матримоніальній, не входить у 
життєві плани войовничої глави сім'ї. 

У класичній комедії викривальний пафос здебільшого грунтуєть- 
ся на взаємному (негативними персонажами) викритті. До такого при- 
ному вдається і Василь Минко, хоча цей засіб у нього не є єдиним, оскіль- 
ки носії зла діють у здоровому середовищі. Тому автор функцією ви- 
криття наділяє позитивних героїв. Характерною в цьому плані є гостра 
«пікіровка», що спалахнула між матір'ю і дочкою. Діалог логічно ви- 
пливає із відповідної ситуації і вмотивований властивостями примхли- 
вого характеру обох персонажів. 

Діана. За що тебе з консерваторії виключили? 
Поема, А для чого її закінчувати? Щоб послали у якусь 

проскурівську філармонію? 
Діана. Для нас, для Жори. 
Поема. Для вас і Жори я й без консерваторії талант! 
Діана. Бо не хочеш вчитися. Бо ледача! 
Поема (сміється). А хто винен? Ти!. Ти он Жанекові й 

досі штани одягаєш. 
Діана. Поемо!.. Ти не маленька.. Тобі вже двадцять 

п'ять. 
Поема. В паспорті -- двадцять два! Спасибі мамусі, по- 

старалася! 
Діана. Ти жорстока, Еммо! Ти... (плаче). 
Поема. Прости, мамочко! (Обнімає її). Ми просто на- 

бридли одна одній, нам треба розстатися. 
Д і ан а. Ще такого не чула! Еммочко! 
Поема. От забере мене Жора -- і розстанемося. 
Діана. Золота моя, красунечко! (Цілує Поелу). 
Поема. У тебе вдалася, мамочко! (Відповідає на поцілу- 

нок поцілунком) (стор. 90--91). | 
Оцеї раптовий перехід від взаємної неприязні до сентиментальної 

екзальтації, крім усього іншого, характеризує також своєрідну без- 
принциповість героїнь. Поведінка дорослих людей тхне тут неприємною 
ляльковістю, а інфальтивність таких дій набирає компрометуючих 
функцій. 

Постать школяра Жанека, сина Карпа Карповича і Діани, драма- 
тург вводить у п'єсу з метою посилення її сатиричного струменя. «Уста- 
ми дитини говорить істина» -- гласить древня мудрість. Чистота ди- 
тячого сприйняття хворобливих явищ у житті сім'ї та безпосередньо- 
наївна їх інтерпретація кладе нові фарби на сатиричні портрети Діани 
і Поеми, Карпа Карповича, наснажує комізмом атмосферу, в якій 

47



вони діють. Ось Поема радіє з приводу наближення жаданих за- 
чин. 

БУ Жанек. А-а! (скаче на одній нозі). Заручини, заручини! 
Це в який раз? У п'ятий чи десятий? 

Поема. Жанеку! Вуха обірву! 
-«Жанек. А що, неправда?.. Папа каже: «Набридло! Ішла 

б уже хоч за вола, аби дома не була» (стор. 89). 
Захоплення Діани іноземними іменами стає слушним приводом 

для глузування з боку Жанека і його двоюрідного брата Сашка. Син 
розповідає батькові, як йому вдалося утекти від матері на леваду: 
«Мама б не пустила. А Сашко напхав сіна в мішок і каже: «Хай Жа- 
нек спить, а ми, Ванько, ходімо по кавуни!» (стор. 81). Коли Жанек, 
закутий у ланцюги численних материних табу, роздратовано кричить: 
«Ви (мати і сестра. -- М. Л.) нам з папою жити не даєте. Ви не пус- 
каєте мене навіть покататися. А я тікатиму!» -- то до нашого сміху 
додається солідна доза гніву, який ми адресуємо невдалим, фальши- 
вим охоронцям дитячого благополуччя. Не лишаються байдужими до 
носіїв зла і дорослі позитивні герої. Правда, їх реакція носить в ос- 
новному характер моралізаторсько-сентенційних повчань. Сестра Кар- 
па Карповича Ївга, спостерігаючи, як бушує Діана, скромно резюмує: 
«А то вже й не гарно на чоловіка тупати» (стор. 76). Карпу Карповичу 
заявляє сміливіше: «А мені, сестрі, прикро: отакий орел був, комісар! 
І дожився, що на нього славгородська вертихвістка пікає» (стор. 77). 

Присуд домробітниці Полі категоричніший. Залишаючи дім своїх 
хазяїв, вона кидає їм у вічі: «Пропадіть ви пропадом, п'явки в ней- 
лонах!» (стор. 94). Коли Діана вириває з рук Жанека чорний хліб і 
кидає його на смітник, Карпо Сидорович, старий муляр, зауважує: 
«Не кидай хліба, кажу! Він -- святий! Це праця людська! (стор. 82). 
Ці слова звучать гнівним осудом брутальної поведінки зарозумілої 
паразитки. Як бачимо, постать Діани показана в багатьох характерних 
проявах, намальована досить колоритно. І все ж у художньому трак- 
туванні цього персонажу помітна певна незавершеність. З приводу об- 
разу Большова в комедії Островського «Свої люди поквитаємось» 
Добролюбов писав, що драматург зумів заглянути «аж у глибінь душі 
людини та помітити не тільки характер її думок і поведінки, але й сам 
процес її мислення, саме зародження її бажань» ?. Естетична вартість 
образу Діани, в якому, за задумом автора, втілюється провідна сати- 
рична ідея, багато втрачає через відсутність глибокого психологічного 
лідгрунтя. Драматург нагромадив чорні плями на портреті людини. Але 
психологічної динаміки негативних рис у процесі активного життєви- 
явлення міщанської натури не дано: Це призвело до звуження діапа- 
зону викривального комізму, зменшило розвінчальні можливості сати- 
ричної критики Діани, як негативної постаті. Тому-то образ Діани не 
став масштабним і називним. 

Такі недоліки властиві багатьом нашим сатирикам. Не випадково 
саме на них звертав увагу О. Гончар у доповіді на ПІ пленумі Спілки 
письменників України: «Не можна недооцінювати психологізм у сати- 
ричному творі. Створюючи яскравий сатиричний образ, художній тип, 
хай сатирик заглибиться в саму його природу, спробує виявити й по- 
казати умови, за яких плодяться різні нахлібники суспільства, дармо- 
їди, пронози, кар'єристи, окозамилювачі» 5. 

Ми вже чимало сказали про лікаря Поему, дочку Карпа Карпови- 
ча і Діани, образ якої порівняно з Діаною менш позначений негатив- 

5 Н. А. Добролюбов. Избраннье философскне пронзведення, т. І. М., Гос- 
политиздат, 1948, стор. 62. 

5 «Літературна газета», 1962, 12. І. 

48



шою експресією, Моральною суттю і характером вона повторює Діану, її свіжих фарб на її комічному портреті ми не бачимо, за винятком 
жіба велелюбності, нахилу до блискавичної зміни об'єктів любовної 
шожадливості, чого в матері не помічалося. Комічну пуанту з найбіль- 
шою силою викриття автор відносить до епілогу, де переконливо пока- 
"зано, як саме життя насміялося над вередливою нареченою. Подібні 
шостаті з егоїстично-утриманською психологією ватагами кочують по 
сторінках численних комедій, гуморесок і фейлетонів. Поема як образ 
не є художнім відкриттям письменника. 

Цікаво і значущо задуманий образ Карпа Карповича: він причи- 
на ї жертва міщанської гнилі, Але задум реалізований слабо. Його 
власна поведінка ніде не виступає джерелом сатиричного сміху, ко- 
міЗм для нього приноситься лиш іззовні і тому не досягає потрібно- 
го викривального ефекту. Вимушений самокритичний монолог, виголо- 
шений ним після усунення його з високої посади, позбавлений сатирич- 
ної експресії. Карпо Карпович як негативний персонаж не відзначається 
художньою повнокровністю, пластичною виразністю. 

О. Ніколаєв, відомий спеціаліст у питаннях сатири, слушно твер- 
дить: «Позитивні герої в сатирі потрібні там, тоді і постільки, де, коли 
ї поскільки вони допомагають внявити внутрішню неспроможність не- 
гативних» ". Дієвість такої допомоги автор послабив тим, що функцію 
позитивних героїв звів до резонерського виголошення сентенцій і по- 
рад. Вони не несуть фабульного навантаження і не впливають на сю- 
жетну доліо негативних героїв. Карпо Сидорович, втілення народного 
начала в п'єсі, задуманий як головна сила, протидіюча носіям зла. 
О. Довженко зауважив, що у справді народному творі позитивний ге- 
рой несе в собі частку «великості свого народу». Такого про цей про- 
відний позитивний персонаж комедії не скажеш. Йому бракує відпо- 
відних змістовно-художніх параметрів. 

Комедія «Не називаючи прізвищ» стала помітним явищем в ук- 
раїнській радянській драматургії. Проте і одну з кращих комедій відо- 
мого драматурга захвалювати нема підстав. Істинно народна коме- 
дія -- це твір, де викривальний пафос обумовлюється гранично мис- 
тецьким втіленням важливої суспільної проблеми. В. Минко в комедії 
«Не називаючи прізвищ» не досяг естетично-гармонійного сплаву цих 
двох визначальних елементів. 

М. С. ЛЬСАК 

САТИРИЧЕСКАЯ ОСНОВА КОМЕДИМЙ В. МБЬІНКО 
«НЕ НАЗЬВАЯ ФАМИЛИЙ» 

резюме 
« 

Автор статьи, не во всем соглашаясь с вьсокой оценкой комедий многими ре- 
цензентами, делаєт попьтку определить идейно-зстетическую ценность прежде всего 
сатирического начала комедии, показать, насколько правомерен вьісокий титул «истин- 
по народная комедия» по отиошению к льесе «Не назьвая фамилий». 

7А. Николаєв. Смех -- оружне сатирь. М., «Искусство», 1962, стор. 200. 

4. Українське літературознавство, вип. 18.



О. С КУХАР-ОНИШКО 

Оновлення тоетичних жанрів 

(Із спостережень над лірикою А. Малишка останніх років) 

«Потреба дефініцій ліричних жанрів і жанрових різновидів 

залишається гострою, бо справа ця заплутана», -- пише С. А. Крижа- 

нівський!. Існуючі дефініції деяких жанрів та жанрових різновидів 

не задовольняють ні митців, ні літературознавців. Проте на сучасному 

етапі розвитку літератури навряд чи можливо запропонувати чіткіші, 

точніші визначення. І причина не лише в тому, що письменники у твор- 

чих пошуках ламають звичні канони, виходять за рамки жанру, змішу- 

ють жанрові різновиди, пронизують лірикою епос, драматизують лірич- 

ний роздум, пейзажний малюнок завершують філософською сентенці- 

єю, а й у тому, що ми не маємо синтетичних праць з історії того чи 

іншого жанру в українській літературі. Нам здається, що для широких 

теоретичних узагальнень можуть пригодитися спостереження над ха- 

рактером жанрових пошуків поетів, чия творчість репрезентує провідні 

тенденції літературного процесу. З цього погляду варті уваги творчі 

пошуки й знахідки А. Малишка, яскраво виявлені в збірках його лірики 
останнього десятиліття ?. 

Творчі пошуки А. Малишка йдуть поруч із пошуками Олександра 

Твардовського й Леоніда Мартинова у російській поезії, Едуардаса 
Межелайтіса у литовській. У творчості цих поетів глибина, філософіч- 
ність думки вдало поєднуються з широтою бачення світу, висока кому- 
пістична ідейність -- із щирістю лірика, тривоги за доліо людства -- 
з синівською вірністю рідному дому. 

У ліриці Андрія Малишка почесне місце займають роздуми (ме- 
дитації). А що каже з приводу цього жанру наука? Звернемось до лі- 
тературознавчих словників. Відомий російський словник Л. Тимофєєва 
такого жанру зовсім не згадує. «Словник літературознавчих термінів» 
за редакцією В. Лесина й О. Пулинця відносить медитацію до жанрів, 

що використовувались тільки у минулому 7. У найбільш повному «Позти- 
ческом словаре» О. Квятковського медитаційна лірика визначається як 
різновид філософської, що має характер роздумів над проблемами 
життя, роздумів про дружбу, любов, природу. Серед тих, хто творить 

її, О. Квятковський згадує кількох радянських поетів. 
Медитації А. Малишка (поет частіше називає їх «роздумами») 

трудно виділити як суто філософську лірику. Неможливо їх укласти 
і в тематичні рамки, визначені «Словником»: «вірш, у якому поет ви- 

ІС. Крижанівський. Розвиток і оновлення жанрів у сучасній українській 
поезії. -- У зб.: Література і сучасність, вип. ПІ. К., «Радянський письменник», 1970. 
стор. 157. 

ЗА. Малишко. Дорога під яворами. К. «Радянський письменник», 1964; 

рута. К. «Радянський письменник», 1966; Синій літопис. К. «Радянський письмен- 
инк», 1968; Серпень душі моєї. К., «Радянський письменник», 1970. 

з В. М. Лесин, О. С. Пулинець. Словник літературознавчих термінів. К. 
«Радянська школа», 1971, стор. 233. 

50



словлює свої роздуми над проблемами життя і смерті, над баченим 
і пережитим» ". Малишкові вірші-роздуми сповнені громадянського па- 
фосу і тому невіддільні від громадянської лірики, Так само нема у ньо- 
То чисто пензажної лірики. Пейзаж служить фоном або приводом до 
важливих суспільних висновків. Відбувається дифузія жанрових різно- 
зидів, а в результаті виникають нові якості, нові поетичні форми. 

Які ж думи снують над поетовим чолом, які справи тривожать йо- 
го серце, з якими болями і радощами виходить він на люди? З перших 
днів Великої Вітчизняної війни А. Малишко став сурмачем великого 
походу, його літописцем. А на новому етапі вибирає завдання дещо 
складніші, бере на плечі важчу ношу; «буду те говорить, що у серці 
записано мною». І ніякий найчутливіший прилад не розшифрує 
всього, «що на серці лягло». Лише пісня поетова про це розповісти в 
спромозі. 

А в пісні тій і певність нашої духовної сили й зрілості, і віра в 
СВІТЛІ людські ідеали добра і правди, ідеали комунізму. А скільки ран 
закарбувалось у цьому чутливому «локаторі»? Крізь усі останні збірки 
А. Малишка проходить мотив неусвідомленої вини. Він пише: 

Взялись чебрецем могили, де зорі цвітуть загірні. 
Лежать комуністи в полі, мої побратими вірні 5. 

Поет почуває себе вічним боржником не тільки у «побратимів вір- 
них», а й у тих, кому бракує «чорного хліба», у вдовиної долі, а зага- 
лом кажучи -- у всього свого народу. А ще у серці митця кривавлять- 
ся рани героїчного В'єтнаму і стогне чорне горе Африки, у ньому від- 
дзеркалились пальми далекої Куби і рідні явори з обухівської дороги. 
Тривожно у поета на серці, бо живемо ми в тривожний, напружений 
час, живемо у світі, начиненому великими конфліктами і пристрастями 
страшної вибухової сили, Та тривога переливається в роздум, що ви- 
вершується вірою в людську мудрість, у торжество правди, нашої прав- 
ди -- комуністичної. і» 

З цього погляду варті уваги вірші-роздуми про ХХ вік: 

Ти ж мені і товариш, і брат, і рідня, 
Вік двадцятий, надія, не горем сповита 7, 

. Ми кажемо: жорстокий вік, немилосердний вік. Скільки кривавих 
Ії голодних років відміряв він нинішньому поколінню? А скільки вдови- 
них чорних ночей розсіяв, гірких сирітських сліз розхлюпав по плане- 

ті? І не тому таким здається нам ХХ вік, що до нас повернувся спи- 
ною, а до інших, щасливіших, усміхненим лицем. Малишко розкриває 
всю правду про наш суперечливий час -- вік нечуваних злетів творчої 
думки і великих людських трагедій, вік Великого Жовтня і спалаху 
фашистського варварства. 

І мало хто знає, що він 
входить світанком до океану 
і обмиває від поту чоло 
і гойдає мільйони колисок, 
щоб дітей не збудити 7. 

Стрункий верлібр увібрав у себе вагому філософську думку про 
сутність нашого віку. Без сумніву, це -- медитація. Але як вона далека 
від давніх роздумів про марність ліодського життя і смерть, про сум- 
ну людську долю. Якщо у середньовічній поезії цих роздумів було до- 

4В. Лесин, О. Пулинець. Словник літературознавчих термінів. К., «Ра- 
дянська школа», 1971, стор. 233. | 

5З А, Малишко, Далекі орбіти. К., «Радянський письменник», 1962, стор. 316.. 
ЗА, Малишко, Зорі світ провіщають. К. «Дніпро», 1969, стор. 173. 
"А.Малишко. Синій літопис, стор. 52. 

4» 5И



сить для медитації, то зараз, доповнюючи роздуми «баченим і пере- 
житим», ми значно розширюємо рамки жанру, надаємо йому якісно 
нових ознак. То чи не взяти нам і термін новий на ознаку цього жан- 
ру -- роздум? І визнати його як різновид філософської лірики? Прав- 
да, вводити в науку терміни на основі рідної мови якось незвично. Ла- 
тинь звучить «науковіше», чи, принаймні, загадковіше, хоч часто зов- 
сім не виражає суті предмета. й 

Роздум у сучасній радянській поезії охоплює значно ширше коло 
тем, ніж це властиве медитації, розвивається на стикові філософської 
і громадянської лірики. Він не позбавлений елегійності, смутку, але цим 
не обмежується. Візьмімо «Роздум» із збірки «Синій літопис»: 

Чи встигну я цей камінь обтесати 
У дві руки, із молотком одним? . 
Бо поїзд мій вечірній у долині 
Не може довго ждати, в нього свій 
Маршрут і обрій. Лінія й робота! 8, 

Тут -- роздуми про життя і смерть, та на перший план поставлена 
робота. І вже цим «Роздум» виламується, виривається із рамок меди- 
тації. А якщо візьмемо всі ліричні роздуми Андрія Малишка, то пере- 
конаємось, яке багатство тем, яке розмаїття мотивів і образів спалах- 
нуло у серці поета й іскринками гарячого данкового серця розсипалось 
у його поетичних книгах. Дуже благодатна тема Малишкових розду- 
мів -- Батьківщина. Вона постає в образі сумної Ярославни «на три- 
пільському древнім валу» і в образі Леніна «над людською рікого». 
Образ Батьківщини ми бачимо і в тому рушникові, що мати «на долю, 
на щастя дала», і в новій партійній програмі. Вона пролягла «дорогою 
під яворами» і буйноцвіттям медових гречок. Постає Батьківщина і ле- 
тендарною Звенигорою, що у глибині своїй таїть людські долі, і цілком 
реальною металургійною домною, що символізує індустріальне могуття 
нашого краю. 

Роздуми про сучасне і минуле рідного краю, про хліборобську 
долю, літературу і мистецтво, виховання молоді, щедрість і ницість 
людських душ -- про все, чим живе людина, чим живе наш народ, -- 
виповнюють твори Малишка. 

Роздум стає в радянській літературі провідним жанровим різно- 
видом філософської і громадянської лірики. Це й визначає її інтелек- 
туальність, філософську глибину. І хоч філософія, що визначає найбільш 
загальні закони розвитку людського суспільства, проникає в лірику, 
та пе може звести всі людські почуття до своїх категорій. Роздуми не 
заперечують, не перекреслюють інших різновидів лірики. На нашу 
думку, роздум -- це вірш на важливу суспільну тему, в якому складні 
життєві явища постають філософськи осмисленими поетом-громадяни- 
ном. Роздум склався як сплав філософської та громадянської лірики. 

У роздуми Малишка органічно входять пейзажні малюнки. Настрої 
радості й суму поєднані тут з роздумами про чарівність навколишнього 
світу, про його облагороджуючий вплив на душу людини. С. Крижа- 
нівський у згадуваній статті вважає поєднання пейзажних малюнків 
з роздумами характерною закономірністю всієї радянської поезії. 
У пейзажах Малишка переважають яскраві імпресіоністичні барви. 
При любовному виписуванні сільських пейзажів не цурається поет і 
урбаністичних мотивів, нерідко вдається до антропоморфізації явищ 
природи. 

Іншими жанрами громадянської лірики А. Малишко користується 
порівняно рідше, але зустрічаємо в нього і елегію, і памфлет, і вірші- 
послання. Тут хотілось би зупинитись на жанрі вірша-памфлета, який 

8 Д, Малишко. Зорі світ провіщають, стор. 321. 

52



досі в літературознавчих словниках не здобув прав громадянства: 
І в новому виданні «Словника» В. Лесина й 0. Пулинця стверджується, 
що памфлет -- жанр публіцистики і тільки, Але ж до памфлету вда- 
вався М. Бажан ще в «Англійських враженнях» (1948). У наш час 
ним послуговується Малишко й інші поети, про нього говорить поточна 
критика, а тому ігнорування віршованого памфлета нічим не ви- 
правдане. 

Памфлет як жанровий різновид Малишкової сатири появляється 
вперше у збірці «Що записано мною» (1956). Поодинокі памфлети 
зустрічаємо і в наступних збірках. А в збірці «Листи на світанні» (1961) 
їх ціла добірка: «Свистуни», «Біла ворона», «Балада про анонімника», 
«Ода кар'єристові», «Майже епілог». У пошуках сенсу життя поет 
утверджує правду, ліобов до ліодини, та не проходить мимо негативних 
явищ: викриває модернізм, псевдоінтелектуалізм, міщанське смакування 
недоліків у нашому житті. В голосі поета -- іронія і сарказм, гнівні 
інвективи, вдається він до шаржу і гротеску, а іноді проникають у вірш 
1 грубуваті, лайливі вирази. 

- Викриваючи наклепників, дармоїдів, кар'єристів, поет не прагне 
смішити читача. Його мета -- викликати обурення, осуд таких людців 
чи певних антигромадських явищ. Здебільшого у памфлетах Малишко 
порушує проблеми внутрішнього життя країни, і тільки в двох -- 
міжнародного («Фіорери» й «Уроки фюрера»). Поет з тривогою гово- 
рить про відродження фашизму то в одній, то в іншій країні капіталіс- 
тичного Заходу і застерігає людство від повторення помилок минулого: 

Ти, боже хижий, боже злих повторень, 
Не повтори цього. Не првтори! 7. 

В одних памфлетах жанр визначено самим автором, іншим визна- 
чення зроблене в іронічному дусі -- ода, балада, деякі не мають ніяких 
авторських поміток («В житті є сонце і мета», «Тінь», «В мене є дру- 
зі»), та всі вони несуть ознаки гостровикривального твору на важливу 
суспільну тему. 

«Словник літературознавчих термінів» Лесина й Пулинця заува- 
жує, що «радянські поети рідко виступають з елегіями», Соромливе 
замовчування елегій у радянській літературі здається рецидивом вуль- 
гарно-соціологічної критики 20-х років. Тоді вважали, що страждання 
і сумніви -- пережиток минулого. Для «нашого революційного часу» 
рекомендувались декларації та бадьорі марші. 

У віршах Малишка є характерні для елегій «настрої смутку, жур- 
би, задуми», але в них немає розпачу й безнадії. Зразками сучасних 
елегій можуть бути його «Дорога спогаду», «Сиділа мати», «Син». 

«Дорога є, а друзів тих немає», -- так починається сумний спогад 
про померлих друзів, Перелік їх багато що говорить серцю читача: 
Олекса Десняк, Юрій Мельничук, Остап Вишня, Максим Рильський, 
Олександр Довженко. Це ж слава й гордість української радянської 
літератури. Роздуми про життя і смерть, смуток і журбу переходять 
у мажорні ноти, у світлі сподівання: 

Бо смерть важку любов перемагає. 
А серце жде. А серце виглядає "9. 

Все далі в історію відходять суворі дні Великої Вітчизняної війни, 
а біль у серці поета не стихає. І тому поет тривожить наше сумління, 
пише з сумом, гіркотою. Візьмімо триптих «Спогад». За настроєм -- 
елегія, за змістом -- реквієм. Мовиться про тих, що «лежать на твердій 

9 А Малишко, Зорі світ провіщають, стор. 328. 
1 ДА. Малишко. Серпень душі моєї, стор. 284.



постелі, дерева корінням заплелись під боки», і тільки мати «виходить 
на вічну дорогу», виходить синів зустрічати. А біля них, загиблих: 

Давні кохання, | | |, 
жіночі й ДІВОЧІ, 

Тут, наче сироти, 
посивіли в безсмерті |. 

Малишкова пісня -- тема особливої розмови. Такі шедеври, як 

«Пісня про рушник», «Київський вальс», «Пісня про рідну землю», 
«Білі каштани», «Пісня про вчительку», «Ми підем, де трави похилі», 

створені у співдружності з композитором Платоном Майбородою, давно 
стали надбанням народу, надійно увійшли в його пісенну культуру. 

Перші пісні написав А. Малишко ще у 30-ті роки. Серед них -- 
«Марш Чубенка» до кінофільму «Вершники», чотири пісні під однією 

назвою «Богунська», «Пісня про знамено». Та всі вони можуть заці- 
кавити зараз лише дослідників літератури. Певна заданість (пісні 
писались для кінофільмів) та маршова ритміка сковували поета. Ос- 
новні поетичні образи їх виявились емоційно нейтральними. Але в ок- 
ремих віршах, що не задумувались як пісня, вловлюємо народно-пісенні 
мотиви. На один з них звернув увагу вимогливий митець і тонкий 
цінитель поезії Максим Рильський у статті, присвяченій 50-річчю 
А. Малишка: 

х Нахилились медоцвіти -- 
і літо зелено, 

Десь малині посивіти 
, ще не велено 12, 

Мелодійність цих рядків привернула увагу й композитора Ігоря 
Шамо, який написав до них музику. 

У піснях 50--60-х років органічно поєднались народно-пісенна 
образність із сучасною тематикою, вічні людські проблеми -- любов 
до матері і материнська любов, любов до рідної землі, вірне кохання -- 
розкриті щиро й зворушливо. Потрібна неабияка майстерність, доско- 
нале чуття поетичного слова, щоб давно відомим образам надати нову 

естетичну красу, мистецьку довершеність. Малишко таким чуттям воло- 
дів. От і рушник, що його дарували на щастя, що ним пов'язували ста- 
ростів (а нещасна дівчина благала: «рушниками, що придбала, спусти 
мене в яму»), у малишковій пісні виростає до величного національного 
символу материнської любові, символу людської долі. 

Подібне оновлення поетичного образу (а з нього починається Й 
оновлення жанру!) маємо й у фразі «вчителько моя, зоре світова». 
Він іде з глибин народної поезії. Такими ж звичними й рідними пое- 
тичними образами стали в нашій пісні «білі каштани», «трави похилі», 
«солов'їна ніч», «в київськім небі два голуби». Простота і прозорість 
епітетів -- «моя Вітчизно, рідна, золота», «хвиля дніпровська», «сльоза 
прощальна», «золоте колосся» - роблять кожну Малишкову пісню зро- 
зумілою мільйонам слухачів і виконавців, зворушують найпотаємніші 
струни людської душі. | і 

Пісні А. Малишка давно вийшли за межі нашої республіки. Пере- 
кладені на братні мови радянських народів, вони звучать над Волгою і 
Німаном, у Середній Азії і на Далекому Сході. Пісня українського 
поета ввійшла до багатонаціональної радянської культури. 

Коли ми складаємо похвалу новій пісні, то порівнюємо її з народ- 
ною. І це природно. Народ за свою тисячолітню історію виробив певні 
норми, традиції. Ритмомелодику й образні засоби народної пісні увіб- 

ПМ А, Малишко. Серпень душі моєї, стор. 16. і 
2 Матеріали до вивчення історії української літератури, т..5, кн. П, К., «Ра- 

дянська школа». 1966, стор. 314. 

54



рала в себе пісня А. Малишка. Та ритмічний малюнок він ускладнює, 
урізноманітнює, а образи й тропи оновлює, Його пісні відгукуються на 
сучасні проблеми, звертаються до серця й почуттів нашого сучасника. 
Саме в майстерному поєднанні традиційного й сучасного, у талановитій 
інтерпретації вічних мотивів криється незгасна чарівність Малишкової 
пісні. 

Творчість А. С. Малишка в останнє десятиліття сягнула найвищих 
вершин. Жоден з молодих поетів, жоден із найзавзятіших експеримен- 
таторів не зможе обійтись без Малишкових здобутків, якщо він прагне 
розвивати поезію на шляхах реалізму і комуністичної партійності. Спо- 
стереження над лірикою Малишка, її аналіз дають підставу оптимі- 
стично сприймати заклик до впорядкування жанрових визначень у на- 
шій поезії. Адже попри всі новації жанр зберігає певні усталені ознаки. 
Безумовно, що таке впорядкування корисне і потрібне як літературо- 
знавцям, так і митцям. 

А. С КУХАРОНЬШКО 

ОБНОВЛЕНИЄ ПОЗТИЧЕСКИХ ЖАНРОВ 

Резюме 

На примере лирики А. Мальшко в статье рассматриваєтся проблема развития 
и обновления позтических жанров. Рассматривая медитацию (раздумье), памфлет, 
злегию, автор пюлемизирует с некоторьтіми устаревшими определениями зтих позтичес- 
ких жанров. Относительно места песни в творчестве А. Мальшко автор ограничиваєтся 
только некоторьми общими замечаннями.



8. П. ТАРАН 

Характер конфлітту та засоби 

титпівації в комедії В. Самійлента 

(На матеріалі п'єси-пародії «У Гайхан-бея») 

Доробок В. Самійленка-драматурга порівняно невеликий: 
він складається з історичної драми «Чураївна», комедій «Драма без 
горілки», «Дядькова хвороба», «Химерний батько» та комедії-пародії 
«У Гайхан-бея». Про нахил письменника до драматургічної форми роз- 
повіді свідчать уже його ранні поетичні твори «Зимовий діалог» (1885), 
«Герострат» (1888). В авторові «Герострата» М. Старицький помітив 
талант драматурга і радив працювати в цьому ж напрямі: «А знаєте 
що.. ви випробували б ваші сили в драмі». Безперечно, розвиткові 
у Самійленка здібностей драматурга, виробленню його власного стиліо 
сприяли переклади українською мовою драматичних творів світової 
літератури, зокрема «Ревізора» М. Гоголя, комедій Ж. Мольєра «Тар- 
тюф», «Лікар мимоволі», «Скупий» тощо. 

Про творчість В. Самійленка написано чимало статей, але дра- 
матургія не стала об'єктом окремого дослідження в літературознавстві 2. 
Перші згадки про драматичні твори письменника належать до початку 
ХХ ст.3 

Спробу дослідити й оцінити драматургію В. Самійленка зробив 
О. Бабишкін у літературно-критичному нарисі «Володимир Самійлен- 
ко» ". Розділ про драматургію в цій праці відзначається аргументова- 
ністю висновків і свіжістю спостережень, але розглядові комедій, одно- 
му з найдошкульніших викривальних жанрів у літературі, дослідник 
приділив, на жаль, менше уваги, ніж драмі «Чураївна». Не розглянуто 
також питання про жанрову своєрідність драматичних творів письмен- 
ника. Всі вони, крім «Чураївни», без достатніх підстав названі О. Ба- 
бишкіним драматичними гуморесками, до того ж автор непослідовно 
вживає це визначення в процесі аналізу творів: п'єси він називає то 
жартом («Драма без горілки», «Химерний батько»), то комедією 
(«Дядькова хвороба»), то сатирою-фантазією («У Гайхан-бея»). 

Автор цієї статті прагне розкрити характер комізму в п'єсах В. Са- 
мійленка, підпорядкованість художніх засобів і принципів типізації 
ідейним та естетичним, завданням, які поставило життя перед 
митцем. 

Володимир Самійленко -- художник оригінального комедійного 
обдарування, який розумів, що утвердження добра неможливе без 
боротьби проти зла шляхом його висміювання. Тому для досягнення 
поставленої мети він як драматург найчастіше вдавався до відтворення 

| Інститут літератури ім. Т. Г. Шевченка АН УРСР, відділ рукописів, ф. 15, 
М» 324, стор. 14. . - 1 

2 Про суперечливий характер світогляду письменника див.; Історія української 
літератури у восьми томах, т. 4, кн. 2, К,, «Наукова думка», 1969, стор. 232--245. 

з Перу Большая знциклопедня, т. 17. СПб, «Просвешение», 1904, стор. 21. 
«ОлегБабишкін. Володимир Самійленко. К. ДВХЛ, 1963. 

56



дійсності засобами комічного. Характерно, що навіть у «Чураївні», 
драмі з часів визвольної війни українського народу 1648-1654 рр., він 
використовує сіожетні сатирико-гумористичні елементи (в образах 
Грицька, Бобренчихи, козаків) та позасюжетні (в образі праправнука, 
зверненні Марусі до бога) тощо. 

Суперечності між носіями діаметрально-протилежних поглядів на 
життя змальовані засобами їдкої іронії та ущипливого гумору, що пе- 
реходить у гостру сатиру. Так, характер запанілої Бобренчихи розкри- 
вається в сутичках з розумними і діяльними представниками народу. 
Їхніми устами засуджується пиха, деспотизм, грубість цього носія 
соціального зла й антинародної моралі. За словами козака Кіндрата, 
Бобренчиха здатна чинити «...гидку... наругу над тим, що є найкращого 
в Душі...» - 

Бадьорий, веселий гумор завжди і всюди супроводжує козаків. 
Їхні вислови сповнені жартів. Несподіваний перехід від серйозного до 
смішного і стає джерелом дотепного сміху: «І де там нас порубати! 
Від поганих харчів ми так позсихалися, що кожна шабля об нас зло- 
миться» ?. Таким чином, уже в «Чураївні» відчутний гострий сатирико- 
гумористичний струмінь, наявні елементи політичної сатири, функція 
якої підпорядкована ідейному завданню: піднесенню політичної свідо- 
мості народу, розкриттю протиріч у класовому суспільстві. 

Світогляд письменника, своєрідність його таланту, оцінка ним пред- 
мета зображення відбиваються на виборі жанру твору. Часто бачені 
драматургом у житті прототипи вимагають втілення лише в жанрі ко- 
медії, оскільки вони знаходяться в комічному протиріччі з призначен- 
ням людини в суспільстві. Саме цим можна пояснити, що більшість. 
драматичних творів В. Самійленко пише в жанрі комедії. В його коме- 
діях 90-х років розв'язуються проблеми, які поставило саме життя. 
Так, проблема служіння інтелігенції своєму народові є центральною: 
в комедії «Драма без горілки». В ній об'єктом сатиричного осміяння 
стали драмороби, що спекулювали на популярності українського театру, 
вірщшомази та базіки, які видавали себе за геніїв і патріотів. Пусто- 
мельство, неробство, відсутність звичайних, простих норм поведінки 
були характерними їхніми рисами. У комедії «Дядькова хвороба» 
В. Самійленко звертається до проблеми боротьби з епігонами Т. Шев- 
ченка, захисту літератури від усіляких дискредитаторів. Тут піддано: 
осміянню також паразитизм хутірських панків, котрі від неробства ки- 
нулися в літературу. 

Якщо в п'єсах «Драма без горілки» та «Дядькова хвороба» прово- 
диться ідея, що звичаї буржуазного суспільства спотворюють не тільки 
життя, а й мистецтво, яке створюється наполегливою, чесною працею 
талановитих людей, то в п'єсі «Химерний батько» сатиричному осміян- 
ню піддається духовний світ дивака, життя якого сповнене комічних 
фактів і служить фоном для розкриття дивацтва як явища, що супере- 
чить передовим ідеям доби. Воно породжене обмеженістю інтересів, 
відсутністю будь-якої громадської мети представників буржуазного 
суспільства. 

В. Самійленко розвиває різні жанрові форми комедії, в тому числі 
й пародійно-памфлетну. Найвизначнішим твором драматурга в жанрі 
сатиричної комедії-пародії є п'єса «У Гайхан-бея». Цей твір написано 
в 1912 р. що підтверджується листами письменника до Є. Чикаленка 
(ПІ, 479) та І. Стешенка від 31 грудня 1912 р. (повідомлення в них 
майже ідентичні). Так, у листі В. Самійленка до І. Стешенка читаємо: 

5 Володимир Самійленко. Творив двох томах, т. П. К., ДВХЛ, 1958, стор. 32. 
Далі при посиланні на це видання в тексті вказується римською цифрою том, араб- 
ською -- сторінка. і і 

57



«Я написав -недавно комедію на дві дії в стилі пародії, посилаю її 

в Київ, та не знаю, чи пристрою її де-небудь. Може здатися нецензур- 
ною або поганою» 5. Жанрове визначення автором твору цілком відпо- 
відає задумові пародіювати самодержавний лад, заперечити хибні ідей- 
ні та творчі принципи відступників від реалізму. Недаремно Селім, 
позитивний персонаж твору, доведений до відчаю, вигукує: «Чи це 
життя, чи пародія?..» (11, 196). 

У ремарці до твору автор зазначає: «Діється в фантастичній країні 
в Норд-Остії, в домі Гайхан-бея». Але зі змісту твору стає зрозуміло, 
що дія відбувається на Україні, в Криму, в часи ліотої реакції, коли 
ревні слуги царату справді вдавалися до фантастичних методів, аби не 
дати нікому «підкопувати державні підвалини». Отже, вигадане місце 
дії в п'єсі несло в собі не лише умовне географічне визначення, а й 
було тією їдкою художньою метафорою, що сатирично плямувала 
самодержавство. Пізніше сам письменник про об'єкт сміху говорив: «Це 
сатира на російський уряд під виглядом Туреччини» (ІІ, 486). До цього 
алегоричного засобу сатирик звернувся не випадково. Саме в згаданих 
країнах урядова влада відзначалася найбільшим деспотизмом і жор- 
стокістю. «Усі інші європейські народи, -- як відзначав В. І. Ленін 
у березні 1903 року, -- давно вже завоювали собі політичну свободу. 
Тільки в Туреччині та в Росії народ лишається в політичному рабстві 
в уряду султана і в царського самодержавного уряду» 7. 

Суттєвою прикметою Самійленка-сатирика є схильність до пародій- 
ної манери, але найбільш ця сторона таланту письменника виявилася 
в соціально-сатиричній комедії «У Гайхан-бея», яка характеризується 
актуальністю проблематики та життєвістю і правдивістю зображених 
у ній подій, простотою композиції. Конфлікт у творі грунтується на 
контрастному зіставленні смішного й серйозного, на боротьбі різних 
життєвих позицій, поглядів і характерів людей всередині одного соці- 
ального середовища. Комічно потворне, головним носієм якого є пра- 
витель провінції Гайхан-бей, у ході розвитку конфлікту все більше за- 
грожує доброму, і тому стає однією з передумов трагічного (щодо по- 
статей Селіма, сіцілійця). 

На перший погляд може здатися, що сюжет твору неправдоподіб- 
ний, а вчинки персонажів -- часто чудернацькі, парадоксальні, проте 
комедія має реалістичну основу. Дія в творі відбувається в обставинах 
домашнього вогнища, але конфлікт між Гайхан-беєм, з одного боку, 
Селімом та іншими, з другого, виникає не на побутовому, а на соціаль- 
ному грунті. Він символізує собою діалектику суспільного розвитку, 
коли старе, породжуючи нове, заперечується ним. Джерелом викриваль- 
ного сміху в творі є те, що всі вчинки головного персонажа спрямовані 
на врятування старого, приреченого, а тому безглузді, смішні. 

В центрі комедії змальовано образ тупоголового правителя про- 
вінції Гайхан-бея. Особа далеко не розумна, впертий буквоїд, майстер 
хабарництва і кат, він видає себе за благородного, чесного, гуманного. 
«Логіка цього образу, як і будь-якого іншого комічного, в тому, що він 
бачить часто небезпеку там, де її немає. "а 

Діаметрально-протилежної думки про правителя провінції дотри- 
муються дружина Гайхан-бея та їхній майбутній зять Селім. Дружина 
називає його «могутнім Гайхан-беєм», «великою особою», Селім -- 
«проклятущим Гайханом», здатним на найлютіші вчинки. Сам прави- 
тель провінції величає себе «високим достойником великої країни», «не 
тільки мудрим адміністратором, але й видатним вченим». Гайхан-бей 
радіє, що немає конституції, і робить все, щоб вона і не з'явилася; 

є ЦНБ УРСР, Відділ рукописів. ф. М» 3, шифр 63859. 
7 В. І. Ленін. Повне зібрання творів, т, 7, стор, ІЗІ. , 

58



вживає найенергійніших заходів, щоб було «все чемно і лояльно та щоб 
жодної інтриги не було...» (1, 198). Навіть у таких танцях, як полька, 
кадриль, камаринська він вбачає «чужоземну та інородчеську інтригу». 
Останні ним кваліфікуються найрізноманітніше: соціалістичними або 
демократичними, польськими або австрійськими тощо. Більше того, він 
робить припущення, що танці гяурів -- «то скрита військова муштра 
на те, щоб підготувати революцію». 

Страх і крайню підозру викликають у цього ревного захисника 
поліцейської імперії близькі за звучанням до слова «соціаліст» слова 
«соціолог», «сіцілієць». Подібний збіг слів зумовлює зниження і дис- 
кредитацію сатиричного типу, адже неймовірно, щоб така високопос- 
тавлена особа, якою вважає себе Гайхан-бей, не знала суті даних 
понять. Стверджуючи потребу завжди когось вішати, Гайхан-бей гово- 
рить: «І кого ж вішати? Одного не вішай, бо він соціолог, а не соціа- 
ліст, другий не соціаліст, а сіцілієць... Перекрутять слово та й думають, 
що викрутяться..» (ІІ, 200). 

Правитель провінції твердо переконаний, що «офіційні урядові осо- 
би помилятись не можуть», що не можна давати будь-якої свободи 
для підлеглих, бо вони «далі скажуть, що ми самі злочинці. А там ще 
загомонять, що нас самих треба вішати. І всі підвалини держави розхи- 
таються, й держава впаде» (ІІ, 202). 

Загострення образу сатирик досягає шляхом підкреслення таких 
рис вдачі Гайхан-бея, як тупа жорстокість, самодурство, деспотизм, не- 
уцтво, що зображаються у крайніх внявах, Важливу роль у цьому 
відіграє і засіб гротеску, що підпорядкований нещадному осміянню 
носіїв соціального зла в особі правителя провінції та його найближчого 
оточення. Гротескним є, зокрема, епізод, коли Гайхан-бей, дізнавшись 
від префекта поліції, ніби в двір купця Рудозуба, гяура за походжен- 
ням, впала «падуча звізда», наказує відібрати її, додаючи: «А не від- 
дасть або не признаватиметься, що знайшов, -- поцінувати ввесь крам, 
наложити арешт і продати при поліції. Гроші принести мені» (ІІ, 203). 

Свою безграмотність цей держиморда пояснює тим, що «страшенно 
тяжка мова», і виставляє натомість іншу «позитивну» рису: «Зате ж 
я вмію чудово лаятись, і се мені часом стає у великій пригоді, коли 
доводиться пояснити свої думки на словах» (ТІ, 191). Поєднання двох 
слів різних семантичних рядів -- «чудово лаятись» -- створює коміч- 
ний ефект, бо звучить безглуздо, адже перше слово за своїм прямим 
значенням є повною протилежністю до наступного. й 

Образи самодурів, що прославилися своїми злочинами, українська 
драматургія знала і до появи п'єс В. Самійленка (Рябина з одноймен- 
ної комедії І. Франка, 1893; король із «Чарівного сну» М. Старицького, 
1899 та ін.). Деякими рисами Самійленків сатрап Гайхан-бей нагадує 
Залужного із комедії А. Тесленка «Патріоти» (1906). Обидва вони 
з крайньою підозрою ставляться до народу, своїх класових противників 
зневажливо називають інородцями, крамольниками, ратують за їх фі- 
зичне винищення (вивішати, порозстрілювати). Їх характеризує тварин- 
ний страх за власну шкуру і страх перед майбутнім. У поведінці своїх 
дітей вони бачать на кожному кроці крамолу. Ставлення до батьків- 
щини в обох украй егоїстичне. Схожість цих образів слід пояснювати 
не впливами, а подібністю життєвих обставин, спільністю проблематики. 

Антинародну сутність царизму висміяно також через вчинки і пове- 
дінку підлеглих правителя провінції. Так, система терору здійснюється 
поліцією та її префектом Морданом. На всі повеління Гайхан-бея 
в Мордана одна відповідь: «Раді старатись!» З уст цього держиморди 
звучать слова рапорту, в яких наслідок пояснюється безглуздою при- 
чиною: «А місяць не світив по причині того, що в календарі показано. 
новолуніє» (ІІ, 203). У змалюванні тупості, дурості і плазування пре- 

59



фекта перед правителем провінції важливу роль відіграють гротеск, 
оксиморон як засоби створення сатиричного образу. Безглуздому нака- 

зу Гайхан-бея відповідає ще безглуздіша відповідь: «Як, значиться, бу- 

ла постанова вашої вельможності про озброєне око, щоб у нього на небо 
не дивитись, то ми пішли обходом і зробили трус по всьому місті, 
при тому затримано 214 зрительних телескопів» (ПІ, 203). Створенню 
сатиричного ефекту служить також прийом олюднення неживих пред- 
метів («затримано 214 зрительних телескопів»). 

Щодня карати, душити все живе, виховувати підлеглих у дусі «бла- 

гонравия и послушання», пильнувати за вивченням «Статуту розуміння 
Аллахової волі» -- такі основні заняття крайового директора шкіл 
Османа. Він, як і Мордан, надзвичайно запопадливий у виконанні при- 
судів над тими, кого запідозрює в приналежності до револіоційного 
руху. Оголення тваринного страху плазування Османа перед Гайхан- 
беєм змальовується гротескно-сатиричними фарбами. Щоб розкрити ре- 
акційність поглядів цього пристосуванця, сатирик вдається до кольо- 
рових визначень, і це дає яскраве уявлення про внутрішній світ пер- 
сонажа: 

Бей. Сто двадцять мільйонів кілометрів болячки на вашу 
душу! І се ви звете благополучністю! У вас пишуть по школах 
революційні написи, а ви потураєте! Ви виховуєте младотурків. 
і октябристів! Ви самі, добродію, червоний! 

Осман (тремтить). Чорний, ваша вельможність; чорний, 
як непорочна сажа (ЇЇ, 205). 

У постійному страху живе редактор газети «Тихе слово» інородець 
Трубай. Його газета виходить тільки півтора місяця, а побувати під 
судом він встиг шість разів, бо правитель провінції та інші знають, що 
з нього можна взяти добрий хабар. Щоб задобрити Гайхан-бея і від- 
вернути нападки на певний час, Трубай купив у нього квітку за 
200 франків, за що був названий «симпатичним редактором». На про- 
тивагу лібералам, що вважали хабарництво породженням злої волі 
окремих представників адміністративного апарату, В. Самійленко, на- 
слідуючи передових письменників-реалістів, показав його одним з 
супутників соціально-політичного ладу. 

Тупістю, самодурством, тиранством і жорстокістю образи Гайхан- 
бея, Мордана й Османа близькі до персонажів російської сатиричної 
комедії, зокрема до постатей самодурів, змальованих у творах 0. Су- 
хово-Кобиліна та М. Салтикова-Щедріна. Якщо персонаж комедії Су- 
хово-Кобиліна «Смерть Тарєлкіна» квартальний наглядач Расплюєв 
лише мріє «всякого подвергать аресту», проголошує: «Все наше! Всю 
Россию потребуєем» 8, то персонажі Самійленка з великим задоволенням 
здійснюють мрії своїх попередників. Подібно до політично і морально: 
низьких поборників реакції з «Сучасної ідилії» Салтикова-Щедріна, 
Бони полюють за «сицилистами». Зауважимо, що на становищі останніх, 
починаючи з 80-х років, перебував автор комедії «У Гайхан-бея» та його 
товариші, яких вважали «врагами отечества»: «Кожен двірник, кожен 
крамар -- тільки б гукнули, -- кидався ловити, в'язати, тягти, куди 
треба, цих «сицилистів». А ми йшли повні віри й надії...» ? Наведені 
аналогії свідчать про те, що В. Самійленко вдало використовував для 
своїх творів матеріал, який давало саме життя, продовжував розвивати 
кращі традиції української та російської сатири. 

Особливістю конфлікту комедії «У Гайхан-бея» є те, що він побу- 
дований на боротьбі носіїв добра і зла. Створенням у п'єсі образу ко- 
медійного позитивного героя Селіма посилюється політичне звучання 

8 К. Рудницкий, А. В. Сухово-Кобьлин. М., «Искусство», 1957, стор. 261. 
нт літератури ім. Т. Г. Шевченка АН УРСР, відділ рукописів, ф, 15, Ме 324- 

стор. 7. 

60



сатири, досягається більш повне виявлення протиріч дійсності. Селім -- 
герой комедії. Його благородні вчинки викликають у нас симпатію. 
Звертаючись до нього, Галіма, дочка правителя провінції, дає йому 
таку характеристику: «Ну, ходіть, ходіть, сюди, невтомний слухачу й 
пораднику мого батенька й працьовитий помічнику моєї матінки, секре- 
тарю «Товариства примусового збору вільних дарунків!» (ПІ, 188). 
В цьому іронічному звертанні звучать різні відтінки сміху: добродуш- 
ного щодо Селіма і приховано-недоброзичливого стосовно батьків. За- 
ради щасливого одруження з Галімою Селім намагається грати роль 
слухняного і покірного виконавця волі правителя провінції. Про цевін 
відверто говорить Галімі: «Ой, перед твоїм татом я показую такі 
патріотичні думки, що аж сумно, і такі лояльні, що аж нудить» (ЇЇ, 
189). Селімові притаманне почуття людської гідності, готовність допо- 
могти людині в біді, він задихається серед нелюдів і кровопивців, пере- 
живаючи тяжку душевну драму, обурюється злочинами Гайхан-бея. 
У творі відчувається сумна іронія автора, коли він веде розповідь про 
можливість одруження Селіма і Галіми, про здатність першого проти- 
стояти злу й насильству зусиллями власної волі. 

Глумливим і трагікомічним сміхом сповнена картина суду над Се- 
лімом. «Доброта» суддів підробна, фальшива. Усвідомивши немину- 
чість своєї смерті, Селім вирішує відомстити душогубам, які виступають 
у ролі охоронців, закону. Назва книги «Карний статут» зростає до зна- 
чення символу дикої і свавільної сутності державного апарату царської 
Росії. Сатирик майстерно пародіює процедуру судових засідань. Слова 
Селіма, проголошені на адресу суддів, гнівні, вражаючі: 

Селім.. (Голосно). Знайте ж, що ви мене не повісите. 
Бомби й гранати були справжні бомби й гранати! Вони начинені 
динамітом і тепер у руках обурених вашими злочинствами лю- 
дей, які вже тут чекають тільки мого гасла. (Зриває з Бея сви- 
щика й голосно свищить). До мене! Революція! 

Бей. Ой, рятуйте! Революція! 
Всі. Революція! (Метушаться). 
Селім (хапає статут). Цими сотнями тисяч мертвих арти- 

кулів першому, хто наблизиться, розіб'ю голову! (ЛПоліцаї 
тікають; -- П, 212), уче 

У цій гротескно-підкресленій ситуації розкрито дійсні відносини 
між людьми капіталістичного суспільства. На зниженні образу сати- 
ричного персонажа грунтується комічний ефект: , 

Б е й. Ой!.. Не побіжу! (Кидається в тачку). Везіть мене! Ве- 
зіть!. ШПоганяй швидше!. Мордане! Прикривай з ар'єргарду! 
Вже йдуть з бомбами!.. Ой!.. (ПІ, 212). У 

Важливо відзначити, що, коли життю катів загрожує небезпека, 
пони втрачають свою войовничість, ними оволодівають переляк і жах. 

Комедія має ніби щасливий фінал і закінчується сценою загальної 
родинної радості, все ж носій позитивних ідеалів Селім залишається 
в оточенні Гайхан-беїв на становищі єретика. В глибоко контрастному 
плані подано розуміння навколишнього світу головними антиподами: 

Бей, Зараз будемо пити за щастя молодих 1 за процвітан- 
ня нашого ідеального державного ладу. 

Селім. Що мало не довів мене до шибениці? (ЇЇ, 215). 
Це запитання є риторичним. Але в ньому вихваляння державного 

устрою заперечується словом шибениця, образ якої є домінуючим у 
характеристиці державного ладу. ї і 

Для зображення царства деспотизму та бюрократії В. Самійленко 
широко застосовує гротеск як вищий ступінь комічного, як один з важ- 
ливих засобів створення сатиричного образу, комедійної ситуації, май- 
стерно поєднуючи реальне з фантастичним, трагічне з потворним, сміш- 

61



ним. Гротеск виступає як один з образотворчих засобів, коли сатирик 

вкладає в уста правителя провінції слова, що розкривають взаємини 
між правлячими колами і трудящими: 

Бей... Що ви скажете про такий порядок, щоб на кожного 
плебея накладати знак? 

Селім. Себто, щоб кожного селянина чи робітника тав- 
рувати гарячим залізом? 

Б ей. Навіщо ж залізом, та ще й гарячим! Ми живемо в гу- 
манному двадцятому столітті... Можна буде просто пришпилю- 
вати кожному мужикові на груди поверх одежі паперовий знак 
за підписом і печаткою начальства.. Ну і за той знак брати 
на перший раз четвертака, а як потреться й треба буде перемі- 
нити, то ще дешевше» (І, 199). 

Щоб «менше було поміж людьми розрухів і хвилювання», Гайхан- 
бей написав доповідь, назва якої звучить гротескно: «Про конечну по- 
требу заборони особам цивільного стану дивитись на зорі й інші плане- 
ти узброєним оком і про переведення дослідів і догляду над і за 
згаданими планетами ка обов'язок агентів поліції внутрішньої Й на- 
двірної» (11, 192). 

З метою осміяння громадсько-політичних підвалин імперії сати- 
рик вводить різні назви товариств, організацій, установ. Більшість із 
цих назв створена за допомогою засобу оксиморону. Так, правитель. 
провінції пропонує Селіму посаду в «Комітеті фізичного впливу на 
моральність людності». Таку ж чорносотенну роль виконує «Товариство 
піддержання державних підвалин», статут якого вимагає, щоб кожна 
істинно правовірна людина вбивала гяурів, тобто інородців, коли вони 
мріють про сепаратизм. Піддаючи осміянню реакційну педагогіку, автор: 
їдко іронічно говорить про «Статут чемності недорослих громадян», 
«Статут розуміння Аллахової волі» тощо. Комедія за допомогою зга- 
даних засобів не тільки викривала зло, а й давала відчути позитивний 
ідеал, носієм якого в творі виступає Селім. 

Сатиричній розробці теми твору сприяв влучний добір прізвищ, що 
самі по собі іменують порок персонажа, а деякі з них звучать гротеск- 
но (Гайхан-бей, Мордан). Для висміювання реакційної політики само- 
державства Самійленко застосовує засіб перенесення місця подій в іншу 
країну, тобто поєднує езопівську мову з сатирою. Цій же меті служать 
майстерно побудовані діалоги, яким властива влучність і дотепність, 
несподівані переходи від однієї теми розмови до іншої, прийом відга- 
дування, використаний письменником раніше у фейлетонах. 

У запереченні ладу, ворожого трудящим, драматург ішов шляхом 
Т. Шевченка, що справедливо відзначає І. Пільгук: «...весь зміст сати- 
ричної п'єси «У Гайхан-бея» проймає Шевченків мотив: «На всіх язиках 
все мовчить, бо благоденствує» |), Сатира в цьому творі, як і в багатьох 
інших поетичних та прозових, наближається до сатири революційних 
демократів. Осміяння правителя провінції та його найближчого ото- 
чення у свідомо зниженому плані переконує нас у тому, що комедія 
«У Гайхан-бея» -- це пародія не тільки політична, а й літературна. 

Порушені драматургом проблеми були важливими не лише для 
його часу, вони не втратили естетичного і пізнавального значення й 
сьогодні. Аналіз комедії «У Гайхан-бея» дає підставу для висновку, 
що Самійленко був не тільки найближчим попередником українських 
радянських поетів-сатириків, фейлетоністів, а й попередником драма- 
тургів. Досвід Самійленка-комедіографа творчо сприймається україн- 

ськими митцями. 

їю |. І, Пільгук. Традиції Т. Г. Шевченка в українській літературі. К. ДВХЛ, 
1963, стор. 134. 

62



н. ПП. ТАРАН 

ХАРАКТЕР КОНФЛИКТА И ПРИЕМЬ ТИПИЗАЦИИ 
В КОМЕДИЙ В. САМИЙЛЕНКО 

(На матернале пьесь-пародни «У Гайхан-бея») 

Резюме 

В статье раскрьваєтся характер конфликта, его трагикомизм, особенности жан- 
ра, принципов и художественньх приемов типизации: гротеск, оксиморон, сарказм 
и пр. Автор приходит к вьводу о своеобразии драматического таланта В. Самийленко, 
творчески развивающегося в конце ХіІХ--начале ХХ ст. традиции украннской, русской 
и зарубежной сатирм. 

-



ІСТОРІЯ ЛІТЕРАТУРИ 

Є МО.ОАНТОНЮК 

Діяльність Мирослава Грчана 

як голови Стілни революційних 

письтенників ,Західна Україна? 

У квітні 1925 р. при Спілці селянських письменників «Плуг» 
була утворена секція ЗУП (Західноукраїнський «Плуг»), що склада- 
лася з вихідців із Західної України, які різними шляхами по- 
трапили на Радянську Україну. Одних застала тут Велика Жовтнева 
соціалістична революція, інші знайшли притулок, рятуючись від ре- 
пресій польсько-шляхетських окупантів, деякі потрапили до УРСР як 
політичні емігранти. Радянська Україна стала для них батьківщиною, 

відкрила широкі можливості боротися зброєю художнього слова за 
возз'єднання західноукраїнських земель у єдиній Українській Радян- 
ській державі. Фундаторами секції були В. Атаманюк, В. Гадзінський, 
М. Гаско, В. Гжицький, Д. Загул, М. Кічура, М. Козоріс, Ф. Малиць- 
кий, М. Марфієвич, І. Ткачук, А. Турчинська та ін. 

Згодом ЗУП оформилась в окрему літературну організацію під наз- 
вою Спілка революційних письменників «Західна Україна», скорочено 
«3.У.». В першому пункті її Статуту було сказано, що «3. У.» має своєю 
метою об'єднати революційні письменницькі сили Західної України, «де 
б вони не були» для громадсько-політичної та літературно-мистецької 
діяльності. Отже, Спілка «3.У.» в перші роки свого існування взяла 
курс на об'єднання не лише тих західноукраїнських революційних пись- 
менників, які проживали у Радянському Союзі, але й тих, які перебу- 
вали за межами СРСР -- на Західній Україні, в Німеччині, Чехосло- 
ваччині, Франції та на американському континенті. 

Перебуваючи в Канаді, Мирослав Ірчан у 1926 р. надіслав заяву 
до ЗУП з проханням зарахувати його членом секції. В архіві органі- 
зації зберігся протокол зборів від 26 квітня 1926 р., на яких було 
розглянуто заяву письменника й затверджено його членом ЗУП !. 

Мирослав Ірчан підтримував найміцніші зв'язки з секцією ЗУП, 
допомагав у її роботі, сприяв популяризації творів спілчан на амери- 
канському континенті. Він надіслав до видань організації десятки влас- 
них та ряд кращих творів українських письменників, що перебували 
в еміграції у США та Канаді. 

9 липня 1929 р. Мирослав Ірчан прибув на Радянську Україну і з 
перших днів з головою поринув у громадсько-політичну та літературно- 
мистецьку працю, налагодив" творчі зв'язки з письменницькими органі- 
заціями, товаришами, з якими пліч-о-пліч боровся на фронтах у бурем- 
ні революційні роки, зокрема з В. П. Затонським. Найбільше уваги 
письменник приділив діяльності «Західної України», що цілком законо- 

! Центральний державний архів Жовтневої революції і соціалістичного будів- 
ництва УРСР (далі -- ЦДАЖР), ф. 369, оп. І, од. зб. 4, стор. 5. 

54



мірно. Адже членами цієї організації були його друзі, земляки. Важке 
становище західноукраїнських трудящих, які перебували під гнітом 
польських, румунських та чеських експлуататорів, ще більше згуртову- 
вало їх, примушувало зброєю художнього слова боротись за соціальне 
та національне визволення рідного краю. 

5--7 січня 1930 р. відбувся у Харкові І-й поширений з'їзд «За- 
хідної України», на якому Мирослава Ірчана було обрано головою 
об'єднання і відповідальним редактором журналу «Західна Україна» -- 
органу Спілки, що почав виходити з лютого 1930 року. З цього часу вся 
діяльність літературної організації «3.У.» нерозривно зв'язана з іме- 
нем Мирослава Ірчана. Під його керівництвом Спілка активізувала 
свою роботу. Особливо активну боротьбу вела «3. У» проти кривавих 
пацифікацій, що їх постійно влаштовували пілсудчики на західноукра- 
їнських землях. 

«Ми, революційні письменники Західної України, рішуче протесту- 
ємо проти погромництва і кривавого терору над трудящими масами 
Західної України і закликаємо революційних письменників, культурних 
діячів і всіх трудящих Радянського Союзу та цілого світу піднести свій 
голос обурення й протесту проти розправи, що її чинить кривавий фа- 
шизм на Західній Україні. Станьте в оборону катованих трудящих мас 
поневоленої Західної України» 2. Подібні слова протесту знаходимо в 
кожному виданні Спілки. 

Коли на багатьох підприємствах Харкова проводились мітинги про- 
тесту, в них активну участь брав Мирослав Ірчан. Так, 13 жовтня 
1930 р. він виступив на мітингу в театрі «Березіль» з промовою про 
криваві події за Збручем та з читанням власних творів. Від імені Спіл- 
ки письменник виступив також на мітингу в школі Червоних старшин, 
в Окрвійськкоматі, клубі медичних працівників, харківському радіо- 
центрі, на радіомітингу протесту, організованому міським комітетом 
МОДРу та ін. а з 

Не було більш-менш значної події в Західній Україні, на яку б 
не відгукнулись члени організації у своїх виступах, на літературних 
вечорах, сторінках видань. Правління Спілки постановило збирати ма- 
теріали до історії революційного руху на Західній Україні і найближ- 
чим часом видати «Криваву книгу», яка розповіла б про терор над 
трудящими масами західноукраїнських земель, а також альманах під 
назвою «Геть війну!» М ; 

Багато корисного зробив Мирослав Ірчан для популяризації захід- 
ноукраїнської літератури на Радянській Україні. З цією метою Прав- 
ління Спілки виділило бригади з 3--4 членів для лігературних виступів 
у робітничих клубах і на заводах. Одна з таких бригад побувала 
в Донбасі, Дніпропетровську, де провела ряд літературних вечорів, при- 
свячених західноукраїнській літературі 3. 

Чимало тематичних вечорів було організовано членами «З. У.» в 
Харкові, Києві, Одесі та інших містах, на Дніпрельстані, у колгоспах 
і комунах. Донбасівському робітничому театрові Спілка вислала мате- 
ріали про Західну Україну, які були використані для виставки, влаш- 
тованої перед постановкою п'єси Мирослава Ірчана «Підземна Галичи- 
на» ". На початку червня 1930 р. драматург сам відвідав Донбас і 
виступив у театрі Луганська перед виставою цієї п єси. 

Члени Спілки брали участь у громадсько-політичному та мистець- 

кому житті інших літоб'єднань Радянської України. Так, Мирослав 
Ірчан був членом правління Будинку літератури ім. Блакитного, вхо- 

2 «Західна Україна», 1930, Х» 10, стор. 40. 
3 «Західна Україна», 1930, М» 2, стор. 55. 
Там же, стор. 61. 

5. Українське літературознавство, вип. 18. 65



див до редколегії «Літературної газети», був активним учасником літе- 

ратурної організації ЛОЧАФ, яка стимулювала появу художніх творів 

антивоєнного та оборонного спрямування. Він керував також літгурт- 

ком у школі Червоних старшин у Харкові, був обраний членом бюро 

ЛОЧАФ. 
Члени «3.У.» взяли активну участь у розвитку і зміцненні укра- 

їнського театрального життя. Мирослав Ірчан був обраний членом ред- 

колегії журналу «Масовий театр», редагував журнал «Сільський театр» 

і разом з постійними співробітниками його Д. Бедзиком, Я. Мамонто- 

вим, І. Микитенком виступав за новий, сучасний репертуар. На І-му 

Всеукраїнському з'їзді робітничо-селянських театрів Мирослав Ірчан 

виступив з великою доповіддю «Проблеми репертуару». За активну 

участь і піклування про високий рівень театрального мистецтва на Ук- 
раїні його та І. Микитенка було обрано почесними робселтеатрівцями. 

Від Радянського Союзу Мирослав Ірчан входив до складу Президії 

МОРТ (Міжнародне об'єднання революційних театрів). 

Найміцніші зв'язки Спілка «3. У.» підтримувала з західноукраїн- 

ськими революційними письменниками, які знаходились на території, 

окупованій буржуазною Польщею. Слабшими були стосунки з письмен- 

никами Буковини і Закарпатської України. Твори спілчан друкувались 

на Західній Україні майже в усіх прогресивних виданнях, та, мабуть, 

найбільше їх у «Вікнах». Цьому сприяло й те, що редактором журналу 
був член «3. У.» Василь Бобинський. Між редакціями «Вікон» і «Захід- 

ної України» встановилися міцні зв'язки, про що свідчать листи спів- 
робітників «Вікон» Я. Галана і М. Калинчука (Пасанто), що зберег- 
лися в архіві «3.У». У «Вікнах» друкувались твори В. Атаманюка, 
Д, Загула, М. Козоріса, І. Ткачука, А. Турчинської, А. Шмигельського 
та ін. 

Мирослав Ірчан постійно сприяв зміцненню зв'язків із закордоном, 
особливо з українською робітничою еміграцією, «не переставав впли- 
вати на своїх товаришів, які залишились за океаном» 9. Його інфор- 
мації про соціалістичне будівництво на Радянській Україні, написані 

під враженням того, що письменник бачив власними очима, чим жив і 
дихав, що сам творив разом з мільйонами будівників нового життя, не- 

одноразово друкувались у зарубіжних виданнях. Своїми працями він 
допомагав ширити правду серед заокеанських українців про радянський 
народ і його соціалістичну державу. Тому й боялася Мирослава Ірчана 
заокеанська контрреволюційна преса, особливо «Український голос» 
(Вінніпег). Протягом місяця на сторінках цієї газети друкувались ма- 
теріали, спрямовані проти Ірчана та його інформацій. Канадська |і 
польська цензури не пропускали жодної його книги, що надсилалися 
з іншою літературою з Радянського Союзу. Серед статей Мирослава 
Ірчана, надрукованих в американських виданнях на початку 30-х років, 
особливо цікавими були: «З столиці Радянської України. Лист з Хар- 
кова» («УРВ», 1999, ч. 95, за підписом Я. Жванський), «В країні радіс- 

них надій» («УРВ», 1930, ч. 53), «З канадською делегацією по Радян- 
ській Україні» («Робітниця», 1931, ч. 13). Для глибшого ознайомлення 
зарубіжного читача з творчістю передових західноукраїнських пись- 
менників, Ірчан вислав редакції журналу «Робітниця» (1931, ч. 11) 
статтю «Західноукраїнські письменники». В свою чергу він вимагав при- 
силати твори з Америки, Канади і надіслане радо друкував, як згадує 
М. Тарновський, у редагованому ним журналі «Західна Україна». 

Чималий вплив мав Мирослав Ірчан на діяльність філій Спілки 

«3. У.» зокрема одеської. Творчі зв'язки з ним одесити підтримували 

5 М. Тарновський. Мирослав Ірчан, яким я його знав. -- «Жовтень», 1960, 
М» 5, стор. 137. 

66



через М. Тернавського, близького знайомого Ірчана. Иому письменник 
регулярно надсилав літературу, зокрема власні твори. Неодноразово 
Мирослав Ірчан приїжджав до Одеси, деякий час тут лікувався і відпо- 
чивав. Користуючись такою нагодою, літературні організації Одеси 
влаштовували обговорення книг, літературні вечори, диспути з участю 
письменника. Великі вечори відбулися 29 грудня 1929 р. та Ї січня 
1930 р. «На обох вечорах робітники, особливо молодь, відзначали ши- 
року популярність творів Мирослава Ірчана в читацьких робітничих 
масах. ЗІ грудня Ірчан зачитував свої твори в цеху заводу «Біль- 
шовик» 8. 

Перебуваючи в Києві, Ірчан постійно цікавився роботою міської 
філії «З.У.», бував на засіданнях її бюро, на творчих зборах та обго- 
вореннях планів роботи". Як голова правління «Західної України», він 
взяв активну участь у Міжнародній конференції революційної літера- 
тури, що проходила у Харкові в листопаді 1930 року. Його було обрано 
до ревізійної комісії конференції. 

На форумі революційної літератури були представники із 23 країн 
світу. До відкриття конференції члени Спілки «3. У.» підготували вис- 
тавку своїх творів. Між іншим, міжнародний форум обоговорював кри- 
ваві події на західноукраїнських землях 8. Чимала заслуга в цьому 
Мирослава Ірчана. 

«Про ті неліодські насильства і погроми, що їх влаштував озвірі- 
лий фашизм Польщі на Західній Україні, треба кричати з трибуни 
всього світу, щоб трудящі всіх країн почули голос пригніченого укра- 
їнського люду на Західній Україні» 9, -- заявив польський письменник 
Бруно Ясенський. 

Учасники конференції осудили кривавий терор Пілсудського. Анна 
Зегерс від їх імені висловила віру в те, що «народ, який протягом сто- 
літь боровся за своє визволення... не буде довго терпіти знущання. Віль- 
на Радянська Україна не допустить цього» |. Гостру резолюцію про- 
тесту проти звірств пілсудчиків на Західній Україні, яка була підпи- 
сана такими видатними письменниками «світу, як Бехер, Зегерс, Бар- 
бюс, Арагон, Сінклер, Гладков, Серафимович та інші, учасники конфе- 
ренції схвалили одностайно під спів «Інтернаціоналу» на 23-х мовах 
світу. ; 

8 листопада 1930 р.в Будинку літератури ім. В. Блакитного відбувся 
спеціальний вечір зустрічі делегатів конференції з членами Спілки 
«3. У», на якому виступили Мирослав Ірчан, Василь Бобинський та 
політичні емігранти з Західної України, які інформували пролетарсь- 
ких і револіоційних письменників світу про становище трудящих мас 
під владою польського, румунського та чеського буржуазно-поміщиць- 
ких урядів. Усі виступаючі закликали закордонних товаришів не забу- 
вати у своїх творах про тяжку, але героїчну боротьбу трудящих Захід- 
ної України за волю. ї 

На конференції було позитивно розв'язане питання про принняття 
Спілки «Західна Україна» до Міжнародного об'єднання революційної 
пролетарської літератури, а Мирослава Ірчана обрано до керівних ор- 
ганів МОРПЛ. 3 

Велике значення мала діяльність Грчана як редактора органу Спіл- 
ки -- журналу «Західна Україна». З лютого 1930 р. до серпня 1933 р. 
вийшло 44 номери щомісячника. У кожному номері були художній 1 
суспільнополітичний відділи з багатьма рубриками. Найбільш цікаві 

5 «Західна Україна», 1931, М» 1, стор. 57. 
7 «Західна Україна», 1931, М» 2, стор. І. 
8 «Західна Україна», 1931, М» І, стор. 89. 
9 Там же. 

1) Там же. 

5» 57



серед них -- «Голос поневоленої землі», «Листування», «Матеріали і 
документи до історії революційного руху на Західній Україні», «Вісті 

з класово-револіоційного фронту західноукраїнських трудящих мас» та 
інші. На сторінках журналу знаходимо і хронікальні матеріали з жит- 
тя Спілки, і літературну критику. 

Кожен номер журналу мав свою основну тему. Так, у 1930 р. 
М» 1--2, 10--12 спрямовані проти каральних акцій польського війська 
на західноукраїнських землях. Номери 3--4 показували наступ Черво- 
ної Армії у 1920 р., Хе 5 присвячено Івану Франкові, Хе 6 -- повені на 
Західній Україні, Хо 7--8 -- житгю української трудової еміграції, 

М» 9 -- Галицькій Радянській Соціалістичній Республіці 1920 року. 
Окремі номери присвячувались Закарпатській Україні та Буковині. 

Перед членами Спілки її орган накреслив конкретні завдання: 
«Передавати у художній формі трудящим масам Західної України і 
інших капіталістичних країн той велетенський досвід, що його набули 
трудящі Радянського Союзу у класовій боротьбі і будівництві соціаліз- 
му, широко інформувати західноукраїнські маси... про будівництво ук- 
раїнської пролетарської культури. Висвітлювати всі револіоційні зма- 
гання та класову боротьбу українських трудящих під фашистською 
Польщею, Чехословаччиною та Румунією, на трудовій еміграції в бур- 
жуазній Німеччині, Франції та на землях капіталістичної Америки» 1, 
Ставилось також завдання сприяти молодим революційним письмен- 
никам західноукраїнських земель, які не мали змоги друкувати свої 
твори в умовах фашистської диктатури. 

Життя західноукраїнських революційних письменників завжди бу- 
ло в центрі уваги журналу. В листі редколегії до Комітету у справах 
друку висловлювались прохання прискорити пересилку гонорару за- 
хідноукраїнським письменникам, «які недавно повиходили з в'язниць, 
працюють в дуже важких умовах фашистського терору.., гроші переси- 
лати на редакцію журналу «Вікна», це тому, що всі автори є члени 
«Горно», органом якої є «Вікна» 2, | далі називались прізвища авто- 
рів: Антоніна Матулівна, Влас Мизинець, Їван Михайлюк, Степан Ту- 
дор, Олександр Гаврилюк та інші. Коли якийсь твір повністю конфіс- 
кувався у журналі «Вікна», його публікував журнал «Західна Украї- 
на». Для прикладу згадаємо передрук оповідання П. Козланюка 
«Похорон» у цьому ж журналі та інших творів горнівців. Так здійснюва- 
лося співробітництво журналів «Західна Україна» і «Вікна», проявля- 
лася справжня творча допомога письменникам, які праціовали у склад- 
них підцензурних умовах на західноукраїнських землях. 

Журнал «Західна Україна» був тепло зустрінутий не лише на Ра- 
дянській Україні і в союзних республіках, але й українськими емігран- 
тами за кордоном. Редакція щомісячника одержувала багато листів 
від робітничих організацій Америки, Франції, Німеччини, Канади, Ар- 
гентіни, Бразілії, Австрії, Чехословаччини, в яких висловлювалась ра- 
дість з приводу виходу журналу, читачі обіцяли своє співробітництво 
в ньому, висилали замовлення на передплату, вносили пропозиції щодо 
його видання. Від імені українських емігрантів Буенос-Айреса В. Ма- 
русяк писав: «Скільки ці журнали перечитував, все ще маю що в них 
читати і за кожним перечитуванням мені на чужині нагадується моя 
сторона... Я кожне слово перечитую, я учусь з нього, я учусь дивитись 
на землю нашу поглядом Вашим, бо раніше я не бачив цього, мені по- 
жазав це журнал... Ми гордимося тими здобутками, що зараз має наша 
пролетарська батьківщина» 13. 

П «Західна Україна», 1930, М» І, стор. 3. 
12 ЦДАЖБР, ф. 369, оп. 1, од. зб. І, стор. 99, 102, 
їз «Західна Україна», 1930, М» 7--8, стор. 63. 



Перу Мирослава Ірчана належить чимало матеріалів, що друку- 
вались у журналі, особливо про події на західноукраїнських землях. 
Про це свідчать документи архіву, записи та листи письменника 3. Ма- 
теріали до журналу Мирослав Ірчан підбирав дуже дбайливо, адже 
для значної маси читачів, особливо зарубіжних, це видання було єди- 
ним джерелом, з якого вони могли дізнатись про соціалістичне будів- 
ництво на Радянській Україні та про становище на західноукраїнських 
землях. 

Найбільше місця в журналі відводилось художній творчості. Тут 
друкувались прозові, поетичні та драматичні твори радянських пись- 
менників, в основному членів «3. У», та твори зарубіжних прогресив- 
них письменників, присвячені Західній Україні. Це надзвичайно бага- 
тий в ідейно-тематичному та стильовому відношенні матеріал. У твор- 
чості письменників широко представлена західноукраїнська тема. 
Автори зображують свавілля і терор окупантів, зародження й ріст про- 
тесту західноукраїнських трудящих, і, нарешті, їх послідовну револіо- 
ційну боротьбу під керівництвом КПЗУ за своє звільнення і возз'єд- 
нання Західної України з УРСР. 

Другу групу становлять твори про щасливу творчу працю радян- 
ських ліодей, про соціалістичне будівництво в СРСР, зокрема на Ра- 
дянській Україні. 

Творчість Мирослава Ірчана представлена в «Західній Україні» но- 
велами «Батько», «Змовники», «Осінь в димах», «Протокол». Ці твори 
об'єднані однією темою -- життя й боротьба західноукраїнських тру- 
дящих за соціальне й національне визволення. Автор показує склад- 
ний процес «бродіння» в народі, визрівання протесту і гніву проти по- 
неволюовачів. і 

Критика 30-х років особливо відзначала ритмізовану новелу 
«Осінь в димах», В одній з рецензій зазначалося, що «Осінь в димах» 
«.робить на читачів та слухачів величезне вражіння. Її зачитують на 
масових зібраннях і мітингах, десятки разів друкували ріжні видання, а 
вся комуністична преса Німеччини надрукувала в німецькому перекла- 
ді» 15, Автор подає невеликий епізод із життя «пацифікованого» села. 
Темними тінями летять на осідланих конях польські улани, наводячи 
жах на поневолений народ. Погроми і катування не обминули й се- 
ла Гаї. «Увірвалась вихором розлючена орда, пострілами-криками вда- 
рила село» '9. Простоволосих, мовчазних і суворих селян женуть на 
майдан, тут їх по-звірячому катують, незважаючи на прохання і сльо- 
зи. Дикий жах плазує по селу. До тюремних казематів кинуто сільсь- 
ких активістів. «Село -- одна рана» -- влучно, одним лише реченням 
передав автор трагедію трудящих. Сильно звучить авторська мова, що 
набирає гострої публіцистичності. Звертаючнсь до польських уланів, 
автор застерігає: «...всіх вам не взяти. Для борців за волю не страшні 
грати, Їх вам не визбирать, хоч би вам сейм і всі міністерства перебу- 
дувати на тюрми. Їх не задушать ваші ескадрони. Бо їх сотні тисяч, 
їх мільйони» 7, І справді, не встигли карателі вийти з села, як там 
знову заграла заграва -- то горів у селі Гаї панський маєток. " 

Висока оцінка давалась і новелі «Протокол», в якій автор пере- 
конливо показує, як іскри революційного вогню спалахують навіть се- 
ред солдатів польської армії і вони переходять на бік своїх товаришів 
по класу -- західноукраїнських трудящих. 

4 ЦДАЖР, ф. 369, оп. І, од. зб. 25, стор. 14. 
15 «Західна Україна», 1931, Ж» 2, стор. 83. 
Іб «Західна Україна», 1930, М» 10, стор. 7. 
17 Там же, стор. 8. 

бо?



У журналі «Західна Україна» друкувались також уривки героїчної 
драми Мирослава Ірчана «Плацдарм» (1931, Ме 9), у якій показана 
керівна роль Комуністичної партії у визвольній боротьбі, героїзм і 
безстрашність кращих синів і дочок, які ідуть на смерть в ім'я ленін- 
ських ідей. | 

Про соціалістичне будівництво в радянському селі розповів пись- 
менник у художньому нарисі «Степова оаза» (1930, М» 2), присвячено- 
му І-й канадській агрокомуні ім. В. І. Леніна (с. Мигаєво на Одещи- 
ні), що була утворена в 1922 р. переселенцями з Канади. 

У виданнях «3. У.» друкувалось також чимало статей Ірчана, в 
яких  висвітлювалось громадсько-політичне та культурно-мистецьке 
життя трудящих Західної України й української еміграції за океаном. 
Цікаві статті «Червона повстанча дванадцятка», «На Західній Украї- 
ні і в Західній Африці», «Більшовицький бунт в українській галицькій 
армії» та інші. 

Після прийняття постанови партії «Про перебудову літературно- 
художніх організацій» (квітень 1932 р.) Спілка «З. У.» активно взялась 
за її реалізацію. До складу Оргкомітету по втіленніо в життя поста- 
нови партії від об'єднання «Західна Україна» ввійшов Мирослав 
Ірчан. 

Літературна організація «З. У» на Радянській Україні проісну- 
вала недовго та своєю громадсько-політичною і літературно-мистець- 
кою діяльністю вона цілком виправдала доцільність свого існування. 
Заслуги Мирослава Ірчана як голови Спілки і редактора її журналу 
важко переоцінити. Неодноразово це відзначали члени організації. 
В листі до авторки статті М. Тарновський пише: «Роль Мирослава Ір- 
чана в діяльності «3. У.» була найбільша» 18, а Л. Дмитерко відзна- 
чає, що «він був не лише головою, але й душею «3. У.» 19. Це людина, 

яка поєднала в собі талант письменника і відданість громадянина, хист 
організатора і майстерність редактора. Все його життя було віддане 
справі остаточного соціального й національного визволення західно- 
українських трудящих, возз'єднанню їх з Радянською Україною. 

Е. Н. АНТОНЮК 

ДЕЯТЕЛЬНОСТЬ МИРОСЛАВА ИРЧАНА 

КАК ПРЕДСЕДАТЕЛЯ СОЮЗА 
РЕВОЛЮЦИОННЬХ ПИСАТЕЛЕЙ «ЗАХІДНА УКРАЇНА» 

Резюме 

Статья знакомит читателя с деятельностью писательской организации «Західна 
Україна», в которой активное участие приннмал Мирослав Ирчан: с 1930 г. он бьл 
председателем обьединения и главньм редактором его органа -- ежемесячника «За- 
хідна Україна». Подчеркиваєтся значение деятельности Мирослава Ирчана в укреп- 
лений связей между писательскими организациями Советской Украйнь и революци- 
онньми и прогрессивньми деятелями культурь: Западной Украннь. 

18 Лист М. Тарновського до авторки работи від 17 травня 1971 р. 
19 Лист Л. Дмитерка до авторки роботи від 1Ї травня 1971 р.



М. Л БУТРИН 

Боротьба М. Павлика 
з австро-угорською цензуроло 

(70--90-ті роки ХІХ століття) 

Поряд з І. Франком на арену політичної боротьби у другій 
половині 70-х років ХІХ століття вийшов його вірний друг, однодумець 
і соратник Михайло Іванович Павлик (1853--1915). Він захопився 
їдеями наукового соціалізму і, як сам казав, прагнув «добре познайо- 
митись із цілим рухом соціалізму в Європі»!, став пропагандистом 
творів К. Маркса і Ф. Енгельса в Галичині, Матеріаліст за переконан- 
ням М. І. Павлик своїм полум'яним словом письменника, публіциста 
і громадського діяча будив політичну свідомість народу, закликав його 
до боротьби з існуючим ладом, клерикалізмом, реакційним москво- 
фільством і народовством. 

Радянські вчені чимало зробили для висвітлення діяльності 
М. І. Павлика, вивчення його літературної спадщини, критичних та 
публіцистичних статей, історичних, економічних, етнографічних і фоль- 
клористичних праць. Згадаємо лише великі монографічні дослідження 
П. Ящука? та І. Денисюка38, які широко розкривають життя і твор- 
чість М. Павлика, його літературну і публіцистичну, громадсько-полі- 
тичну та видавничу діяльність. 

Особливий інтерес становить діяльність М. І. Павлика як видав- 
ця і редактора ряду революційно-демократичних та демократичних ви- 
дань. На цій ділянці він проявив себе як невтомний викривач виразок 
буржуазного суспільства, щирий друг і захисник трудящих, «відомий 
агітатор соціалістичний». 

За революційно-демократичні переконання, пропаганду ідей науко- 
вого соціалізму у своїх творах та виданнях М. І. Павлик зазнавав жор- 
стоких переслідувань з боку австро-угорських і польсько-шляхетських 
урядових органів, клерикалів та інших реакціонерів. Протягом свого 
педовгого життя М. І. Павлик мав близько 30 судових процесів, біль- 
шість із них -- за публікацію викривальних матеріалів у редагованих 
ним виданнях. 4 

У 1877 і 1878-'роках М. Павлик був заарештований за пропаганду 
соціалізму. Тоді ж галицька реакційна інтелігенція оголосила бойкот 
М. Павликові та І. Франкові. Їх виключено з університету та з това- 
риства «Просвіта». У цей час вони стали на шлях боротьби з допомо- 
гою друкованого слова. В середині березня 1878 р. за редакцією М. Пав- 
лика вийшов перший номер журналу «Громадський друг». 14 квітня 
того ж року Львівська прокуратура конфіскувала номер, а 18 квітня 
Крайовий суд для карних справ затвердив конфіскацію". Журнал зви- 

| Переписка Михайла Драгоманова з Михайлом Павликом (далі -- Переписка...), 
1. 2. Чернівці, 1910, стор. 28. п і 

2 П. Ящук. Михайло Павлик. Літературно-критичний нарис. Львів, Кн.-журн. 
шид-во, 1959, 143 с. . - 

ЗІ, Денисюк, Михайло Павлик. К. Держлітвидав України, 1960, 169 с. 
4 Центральний державний історичний архів УРСР у Львові (далі -- ЦДІА у 

Львові), ф. 152, оп. 2, од. зб. 14628, арк. 4. 

71



нувачувався за виступ проти релігії, духовенства, громадського по- 
рядку, вироків, суду, розпоряджень властей і навіть за образу мо- 

нарха 7. 
М. Павлик рішуче захищав журнал від заборони. У день вручення 

йому рішення суду про конфіскацію 1-го номера «Громадського друга» 

він, як відповідальний редактор, подав скаргу на це рішення. Пись- 

менник намагався довести неправомірність заборони вірша І. Франка 
«Товаришам із тюрми», статей М. Драгоманова «Пригоди д. Іловайсь- 

кого в Галичині» та Є. Борисова «Дещо про релігійні секти на Украї- 
ні». Він висунув аргументовані і дуже влучні докази на захист конфіс- 

кованих матеріалів. У цих доказах проявився винятковий полемічний 
хист редактора, його цілеспрямованість у боротьбі за переконання свої 
і своїх однодумців. Однак Вищий крайовий суд як трибунал по пресі 

4 травня, підтримуючи прокуратуру і попередній суд, визнав скаргу 
М. Павлика безпідставною і вирішив її «яко взгляду недостойною від- 
кинути» 5. Була також відхилена вимога М. Павлика щодо прилюдного 
розгляду справи. М. Павлика знову відправлено до суду першої інстан- 

ції, якому, мовляв, належить розгляд справн?. Пе була просто відпис- 

ка, за якою маскувалась справжня суть цісарського «правосуддя». Не- 

зважаючи на виняткову мужність і наполегливість М. Павлика, журнал 
не вдалось врятувати. 

Незабаром (11--12 травня) Львівська прокуратура сконфіскувала 
й другий номер «Громадського друга». Сподіваючись опротестування 
конфіскації його редактором М. Павликом, суд для справ карних не на- 
важився затвердити прокурорської конфіскації повністю. Від конфіска- 
ції були звільнені стаття Ф. Ланге «Питанє робуче і його значінє» (пе- 
реклад І. Франка і М. Павлика) та уривок з повісті Е. Золя «Провина 
аббата Муре» під назвою «Природа а церков» (переклад О. Рошке- 
вич). Суд затвердив конфіскацію вірша І. Франка «Невольники» і 
оповідання М. Павлика «Ребенщукова Тетяна». Більше того, Львівська 
прокуратура за ці два твори 21 травня 1878 р. притягла М. Павлика 
як автора і редактора, а Антона Маньковського як друкаря до судової 
відповідальності. 

Незважаючи на те, що прокуратура почала проти М. Павлика 
слідство, він 27 травня 1878 р. подає у Вищий крайовий суд скаргу на 
рішення суду про конфіскацію другого номера «Громадського друга». 
М. Павлик мужньо відстоює позиції журналу, гостро і доказово викри- 
ває несправедливу ухвалу суду про заборону, підкреслює упередженість 
львівської поліції щодо самого журналу і його видавців, яких поліцей- 
ські назвали «львівськими Бебелями і Лібкнехтами» 2. Скарга-протест 
М. Павлика до вищого суду була відхилена 11 червня 1878 р. «як спіз- 
нена» 2. Тимчасом прокуратура вела допит М. Павлика, звинувачуючи 
його у таких злочинах як образа релігії, порушення громадського спо- 
кою і порядку, виступи проти існуючої моралі. В акті обвинувачення 
прокуратура зробила закид М. Павликові за публікацію матеріалів 
«соціалістичного змісту», соціалістичну агітацію і пропаганду з допо- 

могою друкованого слова 19. М. Павлик навіть не мав права виїхати 
зі Львова до Нагуєвич, де в цей час жив І. Франко. Про намір виїха- 

ти він мусив 30 червня 1878 р. поставити до відома Крайовий суд У 
карних справах та прокуратуру ". 

5 ЦДІА у Львові, ф. 152, оп. 2, од. зб. 14628, арк. 4. 
б Там же, арк. 72. 
7 Там же, арк. 74. 
8 Іван Франко. Статті і матеріали. 36. 6. Львів, 1958, стор. 61. 
9 ЦДІА у Львові, ф. 152, оп. 2, од. зб. 14629, арк, 52. 
10 Там же, од. зб. 14707, арк. 13--45, 
п Там же, од. зб. 14629, арк. 32. 

72



. Суд над М. Павликом за другий номер «Громадського друга» мав 
 ідбутися У серпні 1878 р. Ще до суду М. Павлик намагався довести, 
Цо все, вміщене у «Громадському друзі», друкувалось уже в офіцій- 
Чій пресі. На пропозицію суду взяти платного адвоката він заявив, що 
ажає урядового адвоката, бо не має коштів на оплату оборонцеві. 

- Павлик вимагав також вивести зі складу трибуналу, що мав його су- 
Щити, суддів Будзиновського і Дрдацького, які були на січневому про- 
Цесі 1878 р. і не могли безсторонньо ставитися до нього. Ці вимоги 

- Павлик подавав, перебуваючи у тюрмі, де відбував (з початку серп- 
Ня 1878 р.) трьохмісячне ув'язнення по вироку січневого соціалістично- 
Го процесу. З тюрми його привели на суд присяжних 28 серпня 1878 р. 
На суді М. Павлик мужньо захищав свої соціалістичні переконання 
Як наукові погляди. Адвокат Ф. Яцковський, «обороняючи» М. Павли- 
ка, не знайшов кращих аргументів як заявити, що «соціалістичні прин- 
Ципи зовсім не можуть знайти поширення серед такого темного наро- 
ду, як руський (український. -- М. Б.), для якого й призначався жур- 
нал підсудного» "2. Він також вважав, що М. Павлика треба звільнити 
з практичних міркувань: це відразу усуне розголос про соціалістичну 
пропаганду. Однак більшістю голосів суд присяжних засудив М. Пав- 
лика на 6 місяців суворої тюрми за оповідання «Ребенщукова Тетяна». 

М. Павлик не погодився з рішенням суду і 23 жовтня 1878 р. по- 
дав скаргу до касаційного трибуналу у Відні, який 2 січня 1879 р, від- 
хилив її. Львівський суд повідомив М. Павлика, що він протягом 8 
днів мусить з'явитись для відбуття 6-місячного ув'язнення, інакше «бу- 
де доставлений примусово» З, М. Павлик, щоб уникнути кари, виїхав 
за кордон, про що він, як і про весь процес, розповів у статті під на- 
звою «Мій процес за «Ребенщукову Тетяну» |. 

М. Павлик вважав своїм обов'язком відстоювати кожну конфіско- 
вану статтю. Разом із І. Франком він шукав шляхів для обходу цен- 
зури. Назву журналу «Громадський друг» було змінено на «Дзвін», 
який вважався книжкою-альманахом і мав більше 5 друкованих арку- 
шів. Таке видання не підлягало обов'язковій цензурі. «Дзвін» вийшов 
тиражем 600 примірників і швидко розійшовся. Однак поліція заціка- 
вилась виданням, і воно було конфісковане 27 серпня 1878 р. М. Пав- 
лик (як редактор «Дзвона»), оскаржив рішення суду про конфіскацію 
збірника і вимагав відкритого процесу. Такий процес відбувся 9 лис- 
топада. На ньому був присутній М. Павлик. 5 

«Дзвін» конфісковано за статті: «Вісті з України» Ф. Вовка, «Віс- 
ті з Галичини» Ї. Франка і А. Коса та оповідання І. Франка «Моя 
стріча з Олексою». М. Павлик самовіддано захищав конфісковані а 
теріали, але йому вдалося врятувати тільки статтю «Вісті з України» ". 
Апеляція у вищий суд була відхилена. Долею збірки «Дзвін» заціка- 
вилось галицьке намісництво, яке постійно вимагало від поліції інфор- 
мації про її конфіскацію, Так, галицький намісник граф Потоцький на- 
діслав циркуляр до всіх староств, яким зобов'язував їх слідкувати за 
появою збірки і негайно її вилучати 19: | у 

Заборони зазнала і збірка «Молот», яку вже готував і фактично 
видавав І. Франко, бо М. Павлик був тоді у Женеві, хоч формально 
вважався її видавцем. Повернувшись зі Швейцарії, він відсидів півро- 
ку в тюрмі (з 22 лютого по 22 серпня 1882 р.). ЗІ серпня 1882 р. 
М. Павлика знову притягли до суду за «Дзвін», «Молот» і участь у 

Ід ЦДІА у Львові, ф. 152, оп. 2, од, зб. 14707, арк. 74. 
ІЗ Там же, арк. 83. 
М Див. М. й ав лик. Твори. К., ДВХЛ, 1959, стор. 637--652. 

.  ЦДІА у Львові, ф. 152, оп. 2, од, зб.'14668, арк. 45. і 
ів Львівський обласний державний архів (далі -- ЛОДА), ф. 350, оп. І, од. 

36. 2365, арк. 8. фу ; 

73



виданні женевської «Громади». М. Павлику висунуто 15 пунктів обви- 

пувачення, серед них -- образу особи цісаря. На суді М. Павлик муж- 

ньо і доказово захищався, виступивши з палкими викривальними про- 
мовами. Суд присяжних у Львові ледве виправдав його невеликою 
більшістю голосів. Як згадував потім М. Павлик, «після процесу мене 
відшупасовано домів, а далі взято буквально в осадний стан, у якім я 
перебув до кінця 1887 року» "7. 

У 80-ті роки М. Павлика ще двічі арештовували і звинувачували 
«в антнурядових діях, у пропаганді соціалістичних думок» 18. 

Разом з І. Франком М. Павлик був активним співробітником газе- 
ти «Ргаса», де пропагував соціалістичне вчення. За його діяльністю в 
газеті пильно стежила поліція. Львівська прокуратура конфіскувала 
статті М. Павлика «Кілька слів про праціо» (1878, Хе 3, 4, 5), «На- 
діслане» (1880, М» 10). У березні 1883 р. була конфіскована відозва, 
написана Данилюком і Павликом і спрямована проти панів, чиновни- 
ків і попів, які експлуатують трудящих , Для цього досить було од- 
ного прізвища М. Павлика, який у той час перебував під наглядом 
поліції. 

Не побачила світу в умовах австро-угорського режиму повість 
М. Павлика «Вихора», 4 частини якої друкувались у женевському жур- 
налі «Громада» (1880, Хо 1), що був заборонений в Австро-Угорщині 
і Росії. 

М. Павликові не вдалося надрукувати своєї великої праці «Про 
русько-українські читальні», бо видання журналу «Поступ», у якому 
вона мала друкуватися, було заборонене цензурою у грудні 1886 р. 79. 
У 1887 р. М. Павлик з іншими молодими ентузіастами почав видавати 
брошури для народу. Однак уже перша брошура М. Павлика і М. Дра- 
гоманова «Про віча», підписана криптонімами Д-В і П-К, була кон- 
фіскована 9 грудня 1887 р.?. У 1888 р. вийшов перший і останній но- 
мер журналу «Товариш», у виданні якого активну участь брали 
М. Павлик та І. Франко. 

У 90-х роках ХІХ ст. М. Павлик очолював такі радикальні видан- 
ня, як журнал «Народ» (1890--1895 рр.), газету «Хлібороб» (1891-- 
1895 рр.) і постійно вів боротьбу з владою, яка вороже поставилася до 
цих видань і дуже часто їх конфісковувала. 

У 1892 р. І. Франко і М. Павлик видали переклад розділу з «Ан»-. 
ти-Дюрінга» Ф. Енгельса під назвою «Соціалізм утопічний і науковий». 
Брошура була конфіскована як переклад із забороненого польського 
видання (Краків, 1882). Крайовий суд у Львові 20 травня 1892 р. за- 
твердив цю конфіскацію ?2. Львівська прокуратура 18 червня 1892 р. 
склала обвинувальний акт проти І. Франка, М. Павлика і друкаря 
В. Годака. На суді І серпня 1892 р. їх засуджено до 24-годинного ув'яз- 
нення і 10 злотих штрафу з оплатою судових витрат. Про це писав 
М. Павлик у листі до Драгоманова від 16 грудня 1892 р. 23. 

Завдяки старанням М. Павлика появилося друком оповідання 
А. Кримського «В обіймах старшого брата», конфісковане у 1892 р. 2. 
Дещо перероблене І. Франком, воно було видане М. Павликом у Коло- 
миї 1895 р. зі зміненою назвою «Сирота Захарко» у збірці творів 
А. Кримського. 

1 М. Павлик. Твори, стор. 650. 
І8 Історія української літератури в восьми томах, т. 4, кн. 2. К. «Наукова 

думка», 1969, стор. 64. 
9 І, Дегисюк. Михайло Павлик, стор. 27. 
20 «Сатефа ІлуомзКа», 1886, 22. ХІЇ. Б 
21 Переписка..., т. 5. Чернівці, 1912, стор. 203. 
2 «Сагеіа Імом5Ка», 1892, 31. М. 
23 Переписка.... т. 7. Чернівці, 1911, стор. 107. 
зм «Сатеіїа Ілуом5Ка», 18992, 18, У. 

14



Заходом М. Павлика у 1892 р. була надрукована брошура 
М. Драгоманова «Іван Вікліф». У червні того ж року її конфіскувала 
«Львівська прокуратура. М. Павлик, обороняючи брошуру, оскаржив її 
конфіскацію, але без успіху, 20 серпня 1892 р, він писав М. Драгомано- 
ву: «Була росправа і конфіскату підтвердили, хоч я боронив «Вікліфа» 
добре ії майже був певний, що скасують перший вирок» 25. 

М. Павлик був палким пропагандистом і захисником революційних 
поезій Т. Г. Шевченка. Оскільки в Галичині, з огляду на цензуру, деякі 
твори Т. Г. Шевченка не друкувалися, М, Павлик мав намір до драго- 
манівського женевського видання (1890 р.) «Поезій Т. Г. Шевченка, 
заборонених в Росії» додати підзаголовок «заходом редакції «Народа», 
змінити титульну сторінку і поширити книжку в Галичині, Він гадав, 
що прокуратурі «сором буде конфіскувати тексти Шевченка» 25. Однак 
Драгоманов сумнівався, що М. Павликові вдасться захистити книжку 
на суді. Оскільки її міг конфіскувати кожний староста через суд, 
М. Павлик змушений був залишити думку про поширення цього ви- 
дання творів Т. Г. Шевченка в Галичині, Воно було б конфісковане, бо 
містило заборонені поеми «Марія», «Єретик» та ін. 

Велику боротьбу довелось вести М. Павликові з австро-угорськими 
властями в Галичині за журнал «Народ» і газету «Хлібороб», які він 
видавав разом з І. Франком. За п'ять років існування журнал «На- 
род» конфіскувався 11 разів (1890 р. -- Ж» 7, 17, 21; 1891 р. -- М» 1, 4 
(двічі), 6; 1892 р. -- М» 4, 20--21; 1894 р. -з Хо 2, 23--24; 1895 р. -- 
М» 9), газета «Хлібороб» -- 10 разів (1891 р. -- Х» 4--5; 1899 р. -- 
М» 6, 15, 23--94; 1893 р. -- М» 2, 3, 10, 14 (двічі), 15; 1894 р. -- М» 7, 
12-13). Це було чимало для видань з періодичністю 2--3 рази на мі- 
сяць. Щоб уникнути цензури, журнал і газету довелось переносити зі 
Львова до Коломиї, однак і це не давало наслідків. Приводом для 
конфіскацій «Народу» та «Хлібороба» були статті, в яких викривалися 
визиск селян і робітників, виборчі зловживання, колоніальна політика 
зластей, пани, шляхта, капіталісти, попи. Властям не сподобались та- 
кож матеріали, що пробуджували класову свідомість народних мас, 
розповідали про життя робочих людей, політичну й економічну відста- 
лість Галичини, національну безправність, засуджували клерикальну 
реакцію, націоналізм і шовінізм, й 

М. Павликові, як відповідальному редактору і видавцеві «Наро- 
ду» і «Хлібороба», доводилось витримувати сильний натиск реакції. 
Щоб захистити журнал і газету від конфіскацій, він вдавався до езо- 
півсіткої мови. Опротестовувати конфіскації було недоцільно, бо суди, 
як правило, завжди підтримували прокуратуру. Залишався єдиний 
шлях врятування конфіскованих матеріалів -- інтерпеляції послів у 
віденському парламенті, але й там не було кому відстоювати радикаль- 
ні видання. Про одну таку справу М. Павлик з гіркотою писав у листі 
до М. Драгоманова: «Як би кому піднести це в раді державній. Та! 
ба -- окрім чеських послів, там нема нікого такого, хто би зважився 
про те говорити» 27, бо З й 

Не випадковою у видавничій історії журналу «Народ» і га- 
зети «Хлібороб» була заборона їх галицькими церковними властями. 
22 грудня 1899 р. вони видали спеціальний обіжник, який зобов'язував 
попів і віруючих не читати згаданих видань і перешкоджати їх поши- 
ренню 28. Це була пряма допомога церковників офіційним органам дер- 
жавної цензури. 

25 Переписка..., т. 7, стор. 64. 
25 Переписка..., т. 6, Чернівці, 1910, стор. 136. 
27 Переписка.... т. 7, стор. 101. 
28 «Народ», 1899, Ме 21--22, стор. 172-173. 

75



М. Павлик та І. Франко уміло вели видання в умовах постійних 
конфіскацій і різних переслідувань, використовуючи всі засоби у бо- 

ротьбі з реакцією. 
Про наполегливу і рішучу боротьбу М. Павлика-редактора з цен- 

зурою свідчить його опротестування конфіскації статті «Душпастир» 
у ХМ» 9 «Народу» за 1895 рік. У статті гостро викривалось здирство і 

хамство попа Білецького з с. Ясеня на Бойківщині. ШПрокуратура 
5 червня 1895 р. конфіскувала статтю, а суд затвердив конфіскацію 28. 
10 червня М. Павлик оскаржив рішення суду і вимагав відкритого про- 

цесу. На цьому процесі 30 липня 1895 р. М. Павлик опротестував кон- 
фіскацію, заявивши, що вона незаконна, бо у статті говориться про 
попа Білецького «не як про особу урядову, а як про приватну особу» 99. 
Суд відхилив цю заяву. М. Павлик подав скаргу до Вищого крайового 
суду, вимагаючи визнати його особисто винним за образу попа, а стат- 
тю не конфіскувати. Однак і цей суд 10 вересня 1895 р. затвердив кон- 
фіскацію статті «Душпастир»3!. Боротьба з судом, що виступив в обо- 
роні «честі» попа, була програна, незважаючи на всі намагання М. Пав- 
лика врятувати статтю. 

Жорстоких цензурних переслідувань зазнала також радикальна 
газета «Громадський голос», що почала виходити у 1895 році. З 1896 р. 
її редагував М. Павлик. Президія намісництва у Львові спеціальним 
листом звернула увагу дирекції поліції на цю газету, зазначаючи, що 
вона «вимагає особливого нагляду» 22, Цей нагляд був дуже відчутним: 
з 1895 по 1900 рік газета конфісковувалася 44 рази. Прокуратура і суд 
діяли заодно. Тільки у 1900 р. протягом кількох тижнів М. Павлика 
засуджено на 290 корон штрафу, який шляхом апеляцій у вищі судові 
інстанції вдалось знизити до 240 корон. Великих зусиль доклав 
М. Павлик у 1900 р., щоб захистити оповідання І. Франка «Свинська 
конституція», яке було заборонене у книжечці «Антін Грицуняк, єго 
житє та смерть і спадщина, яка по нім залишилася для нас». Він до- 
мігся відкритого процесу (відбувся 30 серпня 1900 р.), але суд затвер- 
див конфіскацію оповідання. 

М. Павлик, як один з перших пропагандистів марксизму в Гали- 
чині, письменник, публіцист і довголітній редактор прогресивних ви- 
дань, пройшов дуже важкий шлях боротьби з прокуратурою, судами, 
клерикалами, завжди залишаючись на благородних позиціях служіння 
трудовому народові. 

М.Л. БУТРИН 

БОРЬБА М. ПАВЛИКА С АВСТРО-ВЕНГЕРСКОЙ ЦЕНЗУРОЙ 

Резюме 

В статье  освещаєтся  издательская деятельность соратника  И. Я. Франко 
М. И. Павлика, его неустанная борьба с австро-венгерской цензурой, которая тормо- 
зила развитие украннеких революционно-демократических и демократических изданий 
в Галиции 70--90-х годов ХІХ века. 

29 ЦДІА у Львові, ф. 152, оп. 2, од. зб. 17352, арк. 18. 
30 Там же, арк. 45. 
З Там же. арк. 55. 
за ЛОДА, ф. 350, оп. 1, од. зб. 2480, арк. 9. і МНН 
33 Антін Грицуняк, єго житє та смерть і спадщина, яка по нім залишилася для 

нас. Перемишль, 1902, стор. 15.



МТАЖНЮЄК 

Михайло Старицький -- 

перекладач , Гамлета? 

Досвід літературного освоєння Шекспірового «Гамлета» -- 
найпомітніша частка української шекспіріани. У понадстолітній історії 
ного перекладу, яка починалася несміливими аматорськими спробами, 
першою визначною віхою був «Гамлет» М. Старицького. Цього пере- 
кладу в нас торкаються досить часто, але здебільшого тільки прина- 
гідно. Різні його оцінки рідко обгрунтовуються даними конкретного по- 
рівняльного аналізу художнього тексту перекладу і першотвору, а то- 
му не завжди можуть претендувати на справедливість. Це значне яви- 
ще в українській літературі потребує набагато більшої уваги, зокрема 
з погляду наукового осмислення його. 

Задумавши ще в 1873 р. переклад творів «великого серцезнавця» 
і відразу, обравши, як сам каже, «одну з найкращих трагедій, -- «Гам- 

лета», хоч і найтруднішу щодо мови», М. Старицький ставить собі за 
мету не лише популяризацію творів Шекспіра, а й удосконалення рід- 
ної мови «на найвищих класичних зразках» ". 

Українська мова мала засвідчити своє право на переклад найкра- 
щої трагедії генія світової драматургії. Це було більш ніж сміливо в 
умовах Валуєвського циркуляру, бо за ним, як зазначив М. П. Драго- 
манов у своїй доповіді конгресові літератури в Парижі 1878 року, «все, 

що ліодський труд міг би створити українською мовою, наперед забо- 
ронене в одній державі Європи». Українська мова зводилась до «прос- 
тонародної говірки» і ніякого права на літературне існування не мала. 

Велика підготовча праця М. Старицького свідчить про те, наскіль- 
ки серйозно розумів перекладач відповідальність і складність завдан- 
ня. Він ознайомився з багатьма іноземними та слов янськими перекла- 
дами, користувався, крім оригіналу, також французьким прозовим пе- 
рекладом Гюго, німецьким поетичним Гейзе, польським поетичним 
Пашковського та російським прозовим Кетчера, намагаючись дати кра- 
щий український варіант. Про труднощі, з якими зіткнувся, М. Ста- 
рицький писав: «Хоч у моєму розпорядженні була мова 1 надзвичайно 
лексично багата, здатна передати і бурю пристрастей, і ніжну пісню 
кохання, але все ж це була мова широких степів і лугів, а не королів- 
ських палат, мова чужа бундючності придворного етикету, чужа штуч- 
ним тонкощам метафор та інших риторичних прикрас» (стор. П). | 

Переклад «Гамлета» вимагав розширення можливостей багатої, 
але тоді ще дуже слабо літературно розробленої української мови, 1 

М. Старицький робить те, що в свій час робив Шекспір: з одного бо- 
ку, щедро черпає зі скарбниці народно-поетичної творчості, а з дру- 

гого, -- надає нових значеннєвих відтінків існуіючим словам 1 зворо- 

| Гамлет, принц Датський. Трагедія в УМ діях В. Шекспіра. Пер. М. П. Ста- 

рицький, з прилогою музики М. Лисенка. К., 1882, стор. І. Далі при посиланні на 
це видання в дужках вказується лише сторінка. 

77



там і творить нові слова і звороти. Ця нелегка, гідна схвалення пра- 
ця не знайшла належної підтримки в українських літературних колах. 
Навпаки, посипались прикрі докори за «кування» слів. «Цього вже бу- 
ло досить для різкого осуду», -- згадувала потім Олена Пчілка, якій, 
до речі, теж закидали «кування» навіть таких народних форм, як 

«струмочок», «змарнілий», «збагнути» тощо. Переклад  Шекспірової 
трагедії спричинився до того, що, коли говорилось про кування слів, 
«обов'язково згадувалось ім'я найбільшого «коваля», Старицького» 2. 
Не тільки проти неологізмів, а й проти «творів, заради яких вони кува- 
лись», виступив М. Костомаров 3, і цей виступ мав, певна річ, вели- 
кий вплив на думку літературної громадськості. 

Коли 1882 року, обминувши перепони царської, за висловом 
І. Франка, «україножерної цензури»", «Гамлет» у перекладі М. Ста- 
рицького вийшов з друку, він відразу викликав шалені наскоки реак- 
ційної критики, якій бліознірством здавалась навіть думка, що ця тра- 
гедія може зазвучати по-українськи. Чого вартий лише заголовок 
«Принц Гамлет у постолах», під яким уміщено таку ж, як і він, їдку 
й примітивну рецензійку в газеті «Киевлянин» (1882, М» 232). Крити- 
ки, щоб висміяти текст українського перекладу, придумували свої ка- 
рикатурні речення і пускали в обіг розраховані на недоумків анекдо- 
ти типу того, що знаменитий монолог Гамлета починається словами: 
«Бути чи не бути -- ось де заковика». У перекладі М. Старицького ні- 
якої «заковики» (та й який же це новотвір?) немає. Ось його початок: 

Жити чи не жити? 
Ось в чім річ. Бо що є благородніш -- 
Чи приймати і каміння й стріли 
Од лихої навісної долі, 
Чи повстати на те море туги 
Й тим повстанням покінчить все разом? (стор. 91). 

Тут нема нічого, що могло б викликати сміх чи дати грунт для 
категорично-безпідставних тверджень, нібито вартість перекладів 
М. Старицького невелика, бо, мовляв, у них «і стрій бесіди, і хід думок 
та склад слів виходить невольничо, на лад латинський або гречесь- 
кий» 9. Подамо переклад звернення Лаерта до божевільної Офелії: 

Квітко, зірко, горлице підбита, 
Безневинна моя сестро рідна! 
Зглянься боже! Та невже можливо, 
Щоб дівоцький, молоденький розум 
Був крихким, як і життя старече? (стор. 152) 

Чи не в цій та багатьох інших партіях з виразно українськими обра- 
зами й інтонаціями побачили критики «лад латинський або гре- 
чеський»? 

Мовна тканина перекладу яскрава від розмаїття елементів народ- 
нопоетичної творчості, головно, різних фразеологізмів, прислів'їв і при- 
казок, образно-семантична основа яких наближена до заданої оригіна- 
лом. Власне «близькістю до народного духу» пояснює у примітках сам 
перекладач добір таких сполук: «Його забудуть, як торішній сніг» (за- 
мість «Його забудуть, як коника, про якого співається: «Ох і леле, 
леле! Коника забули»; стор. 102); «Нехай шолудиві чухаються, а нам 
байдуже (замість «Нехай брикається обідрана шкапа, а в нас хребти 
не порепані»; стор. 107) тощо. По-українськи забарвлені й такі зворо- 

20, Пчилка. Миханл Петрович Старицкий (Памяти товарища). -- «Киевская 
старина», 1904, т. 85, кн. 5, стор. 423. 

З Н. Костомаров. Задачи украннофильства. -- «Вестник Европь», 1882, 
т. Ї, кн. 2. 

11. Франко. Твори в двадцяти томах, т. ХМІЇ. К. ДВХЛ, 1955, стор. 327- 
з Українські переклади М. Старицького. -- «Зоря», 1883, М» 5, стор. 77- 

78



ти: «прокаже отченаша» (тобто «пробере добре»), «катюзі по заслузі», 
«поки сонце зійде...» і багато інших. 

Переклад значною мірою зберіг афористичність тих висловів, що 
тяжіли до народних прислів'їв та приказок і мали часом готові анало- 
ги в українській мові. Незважаючи на форму в оригіналі, тут вони 
нерідко мають риму або асонанс, навіть у прозових партіях. Наприклад: 
«чоловік і жінка -- одна спілка» замість неримованого «тап апа мліїе 
із опе Пе5П». Усі ж римовані пари, які у Шекспіра трапляються рідко 
і є завжди функціонально значущими, перекладач замінив неримовани- 
ми. Щоправда, римуються, але по-іншому, ніж в оригіналі, рядки сен- 
тенденційної мови короля, в якій Старицький намагався зберегти «пев- 
ну схоластичну дубованість» (стор. ПІ). 

- Розримовані завершення монологів. ї сцен втратили властиву їм 
епіграмічність, розгубили в багатослів'ї закумульовану в них емоціо- 
нальну напругу. Ось приклад: 

Слова линуть догори, а думка 
До землі, мов тяжою прибита, 
Саме ж слово без почуття зроду 
Не долине до осель господніх. 

В оригіналі останні рядки страшного монолога злочинця-короля, 
що вперше скинув маску лицемірства і наодинці зі своїм сумлінням 
вивернув «чорну, як смерть, душу», звучать коротко і сильно: 

Му могіз йу пр, ту Мпопрбіз гетаїп Беїом; 
Могаз мліїпоші іноцріі5 пемег іо Неауеп ро (стор. 892) 5. 

Без рими став непомітним підкреслений нею на фоні білого вірша 
образ «звихнутого часу», який у фіналі першої дії концентрує замисел 
усієї трагедії, формулює життєве завдання героя: 

Тре ійте із оці ої іоіпі; О сиг5ей зріїе, 
Тра! еуег і маз Богп іо 5еї ії гірНі! (стор. 878). 

Намагаючись досягти якомога більшої простоти й народності ви- 
слову, М. Старицький відмовився від уживання слів, ще не «патентова- 
них.. етнографією та літературою» (стор. ПІ), тобто таких, які не бу- 
ли у вжитку фольклору та української літератури. Тільки у М. Ста- 
рицького та Ю. Федьковича відсутня «квінтесенція праху (пороху)" 
у різко контрастному підсумку Гамлетового захопленого роздуму над 
тим, що таке людина: «Чоловік! -- яке доскональне створіння!... А про- 

те, що для мене оцей глини щирець?» (стор. 73). Перекладач твердо 
стояв на своєму, хоч у перекладах, які мав під рукою, приміром, у поль- 
ському Ю. Пашковського, бачив транслітерований варіант: «А рглесіе?, 
сгепіле іезі 4Іа типіе іа Кміпіез5епсуа ргоспи?» 7. Це, щоправда, збід- 
шоє мовну характеристику деяких персонажів, зокрема Гамлета. Але 
оскільки це був перекладацький принцип М. Старицького, не було 
ніякої рації «виправляти» такі місця у другому виданні перекладу, що 
вийшов під редакцією А. Ніковського, Ось як по-різному виглядає 
один уривок у цих двох редакціях: 

І. Тепер треба розшукати привід 
До причинку (краще до злочинку). 
Бо з причинку того йде злочинок (стор. 64). 

П, Отже, треба розшукати привід 
До причини оцього ефекту, 
А вірніше мовив би дефекту; 
Привід має цей ефект дефектний, 
Бо ефект з дефекту випливає 8. 

8 Тут і далі англійський текст за кн. 5 паКезреаге, Сотрієїе М/огк5. ЕЧіїей 
бу М. 2. Сгаїє. І. опдоп, Охіога Шпіу. Ргез5, 1966. | ї 

7 Натіеї, Кгбіеміса РДийзкі. Рггекіай Ібзеїа Раз2Ком'5Кіесо. Дгісіа Дгатайустпе 
МШіата ЗНакКезреаге, і. П. Магагама, 1875, стор. 352. 

8 Гамлет. Переклад М. Старицького. Харків, «Кингоспілка», 1928, стор. 58. 

79:



М. Старицький дбав про сценічне втілення «Гамлета» і прагнув 
відтворити сповнену «бурхливого пориву пристрасті і тонкого аналізу 
найменших порухів душі» мову Гамлета, і «повну поетичних образів 
та красот'мову Офелії, витійливу мову батька її, Полонія, тонкощі 
зворотів придворних лакуз та урочистість королівського слова» 
(стор. 1). І хоч у цьому перекладі ще немає такої, як в оригіналі, гра- 
пично чіткої індивідуалізації, бо вона потребувала б відтворення всієї 
ритмо-інтонаційної структури великої поетичної драми, перші осмис- 
лені кроки до неї зроблено. 

Идеться насамперед про такий виразний засіб мовної характерис- 
тики, як образність, що у кожного персонажа має, по суті, свою тема- 
тику. 

Найбільше винахідливості виявив перекладач у збереженні склад- 
ної системи образів у мові головного героя, їх земної, реалістичної ос- 
нови і високої поетичності, їх витонченої простоти та філософської 
рефлексії. Художньо вірно і досить близько до оригіналу відтворив 
М. Старицький багато образів, що розкривають Гамлетове сприймання 
існуючого ладу як хворого організму, який, перефразовуючи слова відо- 
мої англійської дослідниці К. Сперджен, потребує не так ліків, як но- 
жа хірурга9. Саме такими образами насичена сцена розмови Гамлета 
з матір'ю, де принц їй «надвоє серце розпанахав», оголивши правду, 
яку Гертруда сама від себе приховувала. Коли ж королеві здається, 
що то лише божевілля в нім говорить, син радить: 

Не лестіть оманогю душі ви, Тим свою пригоїте ви рану, 
Що це в мені божевілля каже, А зісподу вона буде гнити 
А не гріх ваш; тільки зверху трохи Готруїть усе тіло нишком (стор. 128). 

Нагнітання емоціональної напруги виливається в узагальнений, 
драматично вагомий, втретє повторений образ бур'яну, що передається 
у. М. Старицького дуже близьким до оригіналу, майже дослівним ху- 
дожнім відповідником: 

Апі до пої 5ргеай Не сотро5і оп іНе хуееді5 
То таКе ет гапКег (стор. 893). 
Не кладіть на гидке зілля гною. 
Щоб воно ще не збуяло більше (стор. 128). 

Мові Гамлета не властиві порівняння («я не знаю жодного «зда- 
ється», -- каже він при першій появі на сцені), і перекладач намагаєть- 
ся відтворити метафорами його тонкі спостереження і безпосередні 
асоціації, його спонтанні образи. Цю рису образність мовної партії 
Гамлета зберігає в різних, навіть цілком контрастних ситуаціях, при- 
міром, у майже інтимній розмові принца з вірним другом, бідним сту- 
дентом Гораціо, єдиним, хто, на думку Гамлета, вартий називатись 
людиною, «в кого кров і розум в такій згоді», що 

«він не буде зроду 
Дудкою під пальцями Фортуни, 
На якій та б, що схотіла, грала» (стор. 99). 

Є в перекладі кілька виразних спроб збереження двозначності 
Гамлетових реплік у сценах «божевілля», відтворення однієї з най- 
характерніших рис його мовного портрета -- гри слів, тих іскринок 
сміху, що час від часу освітлюють тривожну, похмуру атмосферу тра- 
гедії. Ця гра реалізується переважно семантично близькими до 
оригіналу омонімічними варіантами, підказаними М. Старицькому 
його тонким відчуттям діалога. Ось розмова принца з королівськими 

9 У К, Сперджен; «потребує ліків або ножа хірурга». Див: С. Зригреоп. 
З5НаКезреаге'є ітарегу ап май ії іеіїз шз. Сатігідре (піу. Ргез5, 1935, стор. 316. 

80



підлабузниками Розенкранцом і Гільденстерном після вбивства По- 
лонія: 

ЩІ Розенкранц. Принце, ви повинні сказати нам, де труп 
і йти до короля з нами. 

Гамлет. Труп при королі, але король не при трупі. Ко- 
роль абищо. 

Гільденштерн. Абищо, ясний принце? 
Розенкранц. Або ніщо. Проведіть мене до нього 

(стор. 136). 
Переклад М. Старицького певною мірою відбиває теж стилістичну 

різнобарвність Шекспірової трагедії: перехід від неримованого вірша 
до прози і навпаки, їх протиставлення і злиття в межах однієї сцени 
і навіть однієї мовної партії, римовані віршики і пісеньки Офелії, гро- 
бокопів. Але перекладач замінив п'ятистопним хореєм шекспірівський 
білий вірш, який становить стрижневу основу трагедії і має величезну 
різнорідність у мові різних персонажів і в різних ситуаціях. Зміна 
віршового розміру та відмова від збереження в перекладі функціо- 
нально вагомої рими є, власне, найбільшим відходом від першотвору, 
оскільки при цьому неминуче змінюється інтонація поетичної драми, 
в якій слова і ритми не існують окремо, а в досконалому гармонійному 
поєднанні розкривають характери, малюють драматичну ситуацію. 
Саме ритмічної різнобарвності пе вистачає в перекладі, бо можливості 
хорея в порівнянні з найближчим до розмовної мови ямбом значно 
менші. У межах загальної ямбічної структури білий вірш цієї трагедії 
має, зокрема в партії Гамлета, великий діапазон модуляції ритму -- 
порушення інертної метричної схеми спондеями та іншими стопами, 
ритмічною інверсією рядків, зміщеннями цезур та гострими зламами 
міжрядкових переносів. Передати хореєм широкий плин п'ятистопного 
ямбу і енергійний рух поліфонічного шекспірівського вірша не вда- 
лось, хоч ритмо-мелодійний рисунок різних віршових партій у М. Ста- 
рицького теж далеко не однорідний. 

Все ж художній текст цього перекладу й тепер дивує багатством, 
щирістю і чистотою мови, що досить близькими до оригіналу лексико- 
стилістичними засобами часто підкреслює найсвоєрідніші риси харак- 
терів трагедії. У ньому щедро використано такі елементи народно- 
поетичної творчості, як ідіоми, прислів'я, приказки тощо, але перекла- 
дач уникає штучної стилізації під український фольклор. А щодо нео- 
логізмів чи «кованих слів», якими так дошкуляли М. Старицькому 
його критики, то більшість із них були, як писав потім І. Франко, 
«щиро народні, а лише незвісні критикам, -- досить, що з часом вони 
здобули собі право горожанства» 19. | і 

Усім сучасним вимогам адекватності цей переклад, певна річ, не 
відповідає, але й нині не можна ігнорувати таких перекладацьких прин- 
ципів М. Старицького, як боротьба за відтворення образності і навіть 
пов'язаної з нею гри слів, використання фразеології, транскрипцінне 
збереження імен та власних назв і, найголовніше, індивідуалізація 
в перекладі мови трагедійних персонажів. Не всі ці принципи щоправ- 
да, послідовно втілено в перекладі, але вже те, що їх було висунуто, 

мало неабияке значення. Вони послужили стимулом 1 створили основу 
не тільки для дальшого перекладання Шекспіра, а й для розвитку 
мистецтва перекладу взагалі. 

і І, Франко. Твори в двадцяти томах, т. ХМІЇ, стор. 344. 

6. Українське літературознавство, вип. 18. 81



М. Т АЖНЮК 

МИХАЙЛ СТАРИЦКИЙ -- ПЕРЕВОДЧИК «ГАМЛЕТА» 

Резюме 

В статье изучается художественньй текст перевода «Гамлета», сделанного 
М. Старицким, в сопоставлений с оригиналом, анализируются переводческие принципь 
М. Старицкого, представляющние интерес и для современной филологий. 

Отмечая, что первьй качественньй украйнский «Гамлет» не отвечаєт всем сов- 
ременньм требованиям адекватности перевода и что не все требования, которье ста- 
вил сам переводчик, вьполнень, автор рассматриваєт в переводе ЄСтарицкого ряд 
ценньх находок в воспроизведенимй художественньх образов, злементов народнопозти- 
ческого творчества, фразеологин, разньжх стилистических прнемов.



ІО ДЕНИСЮК 

Олітературення фольклорних 
жанрів у малій прозі 

Г. Квітти-Основ'янента 

Однією із закономірностей розвитку літератур різних народів 
є процес трансформації фольклорних жанрів у прозові форми красного 
письменства. Стосовно малої прози цей процес почався в епоху раннього 
ренесансу й тривав до ХІХ, а подекуди й ХХ століть. Типологічне вив- 
чення еволюції такого олітературення фольклору дає змогу виявити 
багато спільного у творчості перших прозаїків нової української літе- 
ратури з творчістю письменників російських чи навіть литовських. 
Мова йде про принципи освоєння усної народної прози: збереження 
фольклорного мотиву та прийомів народної оповіді й народного по- 
гляду на життя, а разом з тим застосування засобів літературної тех- 
піки й поглиблення змістовності, зокрема соціальної проблемності 
твору. 

Нерівномірність розвитку літератур різних народів, зумовлена 
факторами суспільно-політичного життя, позначається на специфіці олі- 
тературення фольклору. Українська мала проза зародилась пізніше від, 
російської, а білоруська 2? виникла пізніше від української. Без запози- 
чення досвіду братніх літератур тут не могло обійтись. 

Прозові оповідання й повісті Квітки-Основ'яненка появляються 
приблизно в ту саму літературну епоху, що й Пушкінові «Повісті Бел- 
кіна» та «Вечори на хуторі біля Диканьки» Гоголя -- видатні твори 
російської літератури, що знаменували орієнтацію красного письмен- 
ства на народний тип оповіді. Це був час всезагального захоплення 
фольклором, час так званого фольклоризму (так називають деякі до- 
слідники явище посиленого використання фольклору у творчості пись- 
менників різних народів). | 

Витоки нової української прози у фольклорі. З нього черпали 
письменники мотиви, а також деякі форми відображення життя народу. 

Перше оповідання нової української прози -- «Салдацький патрет» 

Г. Квітки-Основ'яненка (1883). На джерела, жанр і спосіб трактування 
матеріалу в ньому автор натякає сам у підзаголовку: «Латинська по- 

брехенька, по-нашому розказана». Виникає потреба ті «побрехеньки», 
тобто анекдоти, які стали праформою першого нашого оповідання, на- 

вести, оскільки ніхто з«»дослідників повністю їх не цитує. Знаходимо ми 
їх в енциклопедиста античності Плінія Старшого, або Другого, белетри- 
зована «Натуральна історія» якого є викладом знань з багатьох галу- 
зей, а також анектодів. З написаної барвисто й цікаво «Ненатуральної 
натуральної історії», як назвав її ОДИН англійський поет, письменники 

| Див. Русский советский рассказ. Очерки истории жанра. Под ред. проф. 
В. А. Ковалева. Л., «Наука», 1970; А. Залатарюс. Развитие жанра рассказа в ли- 

товской литературе. Автореф. канд. дисс. Вильнюс, 1968. | | Рем 

2 Див. І. П. Чьрот. Станауленне беларускай прозь і фальклор. Дакастрьчніцкі. 
перьіяд. Мінск, «Вьшзйшая школа», 1971. 

« 

бе 83



пізніших століть щедро черпали мотиви, зафіксовані в народній беле- 
тристиці -- анекдотах, новелах, легендах і приповідках. Різні збірники, 
а особливо «Ададжа» Еразма Роттердамського, популяризують у Євро- 
пі «Натуральну історію». Ремінісценції з Плінія Старшого знаходимо 
в «Сезіа готапогит», у середньовічних проповідях (ехетріа), пізніше 
у творчості Шекспіра, Рабле. Рукописні списки «Натуральної історії» 
переховуються в бібліотеках до ХУМПІ ст. включно, а образні сентенції 
з неї широко побутують в усному обігові. Як і інші античні автори, 
Пліній добре відомий на Україні -- мандрівні дяки розносять його 
анекдоти й приповідки. На дяківсько-шкільне походження анекдота, 
використаного в «Салдацькому патреті», натякає сам автор у «Супліці 
до пана іздателя». Міг Квітка-Основ'яненко почерпнути цей мотив і 
безпосередньо з «Натуральної історії». Він мав право іменувати жанр 
свого оповідання «побрехенькою», адже це був народний анекдот ан- 
тичності -- Пліній лише закріпив його на письмі. . 

Автор «Салдацького патрета» міг використати, власне кажучи, 
кілька анекдотів з Плінія Старшого. Передусім це могла бути дотепна 
оповідка про маляра Зевксіса, що виступав у четвертім році дев'яно- 
сто п'ятої олімпіади, тобто в 387 р. до н. е. У «Натуральній історії» 
читаємо: 

«Його ровесниками, що змагалися з ним, були Тіманф, Ан- 
дрокід, Евтомп, Паррасій. Цей останній вступив нібито в змаган- 
ня з Зевксісом,іколи той приніс грона винограду, намальовані 
так правдоподібно, що на сцену прилітали птахи, він сам виста- 
вив полотно, намальоване з такою докладністю, що Зевксіс, тріс- 
каючи з пихи з приводу даної йому птахами оцінки, зажадав, аби 
відсунув, нарешті, полотно й показав картину. Коли зрозумів 
свою помилку, зрікся першості, щиро засоромлений, бо сам об- 
манув птахів, а Паррасій його, митця! Пізніше ще раз мав Зевк- 
сіс намалювати виноград, що його несе хлопець, а коли до того 
винограду зліталися птахи, з такою ж самою щирістю розсер- 
дився на свій-твір і мовив: «Виноград я краще намалював, ніж 
хлопця! Бо коли б і його добре намалював, то птахи повинні 
були б лякатися його» 8. 

Перегортаємо кілька сторінок «Натуральної історії» й читаємо опо- 
відання про маляра Апеллеса: 

«Він же готові свої твори виставляв на веранді свого дому на 
публічний огляд, а сам же, схований за картиною, прислухову- 
вався, які недоліки зауважено, вважаючи широкий загал за 
кращого суддю від самого себе. Раз нібито зробив йому заува- 
ження швець, що в черевиках на картині зробив дірок для 
шнурків на одну менше. На другий день, коли той самий швець, 
гордий з того, що попереднє його зауваження було прийняте 
до уваги, почав крутити носом з приводу якихось деталей в око- 
лиці голінки, обурений художник виглянув і заявив, що швець 
не повинен судити того, що знаходиться вище черевика, -- цей 
вислів увійшов у прислів'я» 7. 

Вислів цей, одірвавшись від оповідання, став жити як приповідка: 
«Ме зціог з5ирга сгеріфат» (швець -- не вище копита). 

Як бачимо, Квітка-Основ'яненко з цих латинських анекдотів ви- 
жористав мотив нерозрізнення намальованого об'єкта від дійсного, а 
також мораль, яка служить для того, щоб провчити зарозумілого й 
нахабного профана. 

зС. Ріїпі 5есипаі. Маіигаїіз Ніз(огіавб, Моїштеп У, ІБ. ХХХУ, Натригеі 
еї Соїпаб, МОСССІЙ, р. 229. 

«Там же, стор. 237. 

34



Ці два античні мотиви письменник гармонійно змонтував в один 
міцний каркас і дав йому по-мистецьки, зі справжньою віртуозністю 
виписане тло -- образ українського ярмарку з усіма його подроби- 
цями й деталями. 

У «Салдацькому патреті» знаходимо досить високу техніку ком- 
позиційної організації матеріалу, Теоретики новели однією з істотних 
рис, яка відрізняє анекдот від літературної новели, вважають відсут- 
ність у першому нарощування події, ступінювання її, а також деталь- 
ного тла. Апекдотна фактура у Квітки-Основ'яненка розбудовується 
шляхом деконцентрації і деталізації подій. У «Салдацькому лпатреті» 
застосовано ретардаційні повтори, Характерні й для казкової компо- 
зиції: бурхлива течія анекдотної фабули наче перегачена своєрідними 
греблями -- трикратними повторами. З досвіду народних оповідачів 
запозичено викладову манеру. Спосіб оповіді тут створює повну «нл- 
люзию сказа» (термін російських теоретиків новели 20-х років). Ми 
відчуваємо неквапливий ритм дихання статечного оповідача. Він має 
час і спокійно пряде собі нитку оповіді так, як то буває в житті: щось 
забулося, щось пригадалося. у 

Анекдот як жанр оперує мінімумом персонажів, у літературній 
«побрехеньці» Основ'яненка їх чималий гурт. І кожен новий персонаж 
(вводяться вони тактовно, не всі разом) дістає докладну характернс- 
тику, кожен герой тут старанно індивідуалізований, максимально кон- 
кретизований, а деяким присвячено спеціальні фрагменти сюжету. По- 
дій, епізодів, перипетій тут чимало. І все ж попри ентузіастичне 
завзяття «розплоджувати подію» відчувається авторське почуття ком- 
позиції. Структура оповідання навіть ритмічна. Двічі застосовано тут 
прийом трикратного повтору -- випробування «патрета» солдата. Ці 
потрійні повтори відділені просторим антрактом -- патетичним описом 
українського ярмарку. Досить сказати, що автор' захоплено перечис- 
лив понад сто назв товарів, цілу сторінку присвятив описові ярмарко- 
вого гармидеру, ярмаркових типів та сценок. Але після такої собі 
авторської мандрівки по ярмарку знову натягається перервана нитка 
фабули, яка досягає свого пуанту в знаменитій ситуації: шевчик Те- 
решко, вдруге критикуючи «що не до шмиги» в солдатському одязі 
на малюнку, «зостався мов облизаний», діставши За своє пенінотно 
і претензійкість глумливо-вбивчу відповідь: «А зась не знаєш? -- 
обізвався Кузьма Трохимович з своєї ятки, -- швець знан своє шев- 
ство, а у кравецтво не мішайся» ?. у Ми , 

Мораль тут природно випливає з самої ситуації, хоч оповідання 
писалось як ілюстрація до готової тези, як захисний щит до ПОВІСТІ 

«Маруся» від некомпетентних критиків. Та цей історико-літературний 
код ми вже не сприймаємо. Ми «споживаємо» перше оповідання Ос- 
нов'яненка як жанр анекдота, схрещеного з образком. Анекдот дав 
фабульну гостроту й дотепність, образок -- мальовничість тла та 
його широчінь і певну настроєву атмосферу. Майстерно та докладно 
виписане тло превалює над мораллю твору. | ЕЕ 

У 1848 р. Іван Вагилевич у статті «Замітки о руській пиературке 
назвав цю річ гуморескою. Наступні свої гуморески, якщо користува- 
тися сучасною термінологією, Квітка будує за винайденою вже мо- 

деллю: анекдотна чи казкова канва служить для організаці й виши- 
вання барвистих узорів; виклад ведеться у формі дотепного вільного 
балагурства; твір пишеться як ілюстрація якоїсь тези (фабула дістає 
авторське дидактичне обрамування). | 

В етнографічному збірнику Б. Грінченка знаходимо запис фоль- 
клорного мотиву, аналогічний тому, що його використовує Квітка- 

5 Г. Ф. КвіткаФОснов'яненко. Твори в шести томах, т. 2. К.. Держлітви- 
гав, 1956, стор. 21. 

85



Основ'яненко в оповіданні «Мертвецький великдень». Наведемо цей 
запис. 

«Як Нечипір ділив вареник. 
Був собі богомольний чоловік Нечипір; щоб не проспать 

утрені, то він лягав біля церкви: як ударють у дзвін, то він і 
прокинеця. - 

Перед якимсь великим празником Нечипір, узявши у кар- 
ман вареників, і пішов під церкву ночувать. Сів ото та й їсть 
вареники, їв, їв та так з варениками у роті й заснув. Коли це 
чує: бов, бов -- дзвонють; він схватився та мерщій у церкву, -- 
коли там повно мерців. Як напали вони його: 

-- Діли та й діли вареник! 
Дума Нечипір: «Як стану ділить, -- не стане усім, битимуть 

мене». От і каже. 
-- Так виходіть же на могили, -- кожний сяде на своїй, а 

я буду ділить! 
Пішли ото вони на могили, -- кожен на свою. Нечипір і 

каже: 
-- НІ, не так! Сідайте молоді до молодих, а старі до старих! 

Посідали мерці: старі до старих, а молоді до молодих. Нечипір 
і каже: 

-- Е ні, іще не так! Сідайте так, щоб умісці були ті, що 
в один год умирали. 

Поки посідали, а півень: кукуріку! 
Мерці -- шарах у ями! Остався Нечипір з вареником!» 5. 

Записаний набагато пізніше, цей народний переказ не може, зви- 
чайно, вважатися науково достовірним першоджерелом Квітчиного опо- 
відання. Але нема сумніву, що Основ'яненко обробляє фольклорний 
мотив зустрічі з мерцями -- про це є згадка в його листуванні. Якщо 
він і не тотожний з цим записом, то подібний до нього. Мова йде не 
про джерела Квітчиних творів, а про порівняння їх з фольклорними 
в аспекті жанру (спосіб трактування зображеної події, принцип ба- 
чення й осмислення в народній творчості та літературній, структурно- 
жанрові особливості твору). 

Народні сіожети характеризуються одномотивністію та концентра- 
цією уваги на подійності, на забавності ситуації, в якій проявляється 
кмітливість героя. По суті, ця невеличка казка не відрізняється від 
анекдота. Та «анекдотну» точку зору письменник ускладнює. 

Отже, так олітературені фольклорні сюжети перетворюються в 
оповідання, які несуть, окрім фабульної цікавості, перейнятої з фоль- 
клору, ще й певну додаткову суму інформації, яку складають вихоп- 
лені з українського сільського побуту деталі й подробиці та певні 
суспільні й літературні проблеми, комплекс яких і утворює 
оту «літературну тему». Так, у «Салдацькому патреті» -- це своєрідна 
інформація про поезію ярмарку, його звичаї, «закони», неповторну 
мальовничість, передану в різних вимірах зоровими та слуховими об- 
разами, а також спроба зв'язати мораль анекдота з сучасністю (спря- 
мованість проти сьогочасної авторові критики). 

Народна оповідка «Як Нечипір ділив вареник» не несе жодної 
спеціальної моралі -- Цікавість її чисто фабульна. Нечипір у ній не 
п'яниця, а богомільний чоловік. Письменник народному мотиву дав 
свої обрамлюючі сентенції «антиалкогольного» спрямування, від чого 
фабула стала ілюстративною. У Квітки-Основ'яненка пригода окаян- 
ного п'яниці -- це кара за пияцтво, кара жахом. От, мовляв, «до 

5 Б. Д. Гринченко. Зтнографические матерналь, собраннье в Черниговской 
м соседних с ней губерниях. Вип. І. Чернигов, 1905, стор. 49. і 

86



чого ся горілочка доводить», -- і автор закликає пити її в міру. Вико- 
ристовуточи казковий сюжет, письменник обгрунтовує логіку демоніч- 
ного -- врешті-решт невідомо, чи все це було справді, чи лише при- 
снилося п'яному. Скоріше останнє. 

Стисла народна анекдотоподібна казка про зустріч чоловіка з 
мерцями, які прагнули видерти вареника, в обробці Квітки-Основ'я- 
ненка доповнюється різними передісторіями героя. Тут і родовідна 
Нечипора-п'яниці (його й батько «був собі велика ледащичка»), тут 
і характеристика подружніх взаємин Нечипора з його сварливою дру- 
жиною. Вона і поб'є, і жалує, і командує, і, нарешті, «дає макотерть 
з варениками». Десь аж наприкінці п'ятої сторінки починається зав'яз- 
ка, в той час коли народна оповідка мала раптовий зачин-зав'язку. 
Якщо у фольклорному творі мерці -- властиво не образ, а якась аб- 
страктна множина, то в літературному вони виписані з такою доклад- 
ністю, як образ солдата у маляра Кузьми Трохимовича, -- вони теж 
мають свій жаский «патрет». Із загальної юрби кістяків особливо ви- 
діляється постать попа Микити та Нечипорового приятеля Радька, 
який і перебирає функцію оповідача, вносячи в холодний потойбічний 
світ нотки приятельської інтимності та гумору. 

Нарешті, для нас набагато вагомішим від авторської моралі є 
той суспільно-політичний резонанс, який викликали шматки животре- 
петного життя, зображеного у Квітчиному оповіданні, нехай ще в бур- 
лескній обгортці. Це -- нарікання на панщину, на нестерпні соціальні 
порядки, це думка, що при існуючому стані речей умерлому легше, 
ніж закріпаченому селянинові: «панщини не загадують, за подушне 
не тягнуть, отамана кат-ма». Скінчилося і панування людини над лю- 
диною -- у пеклі всі рівні, начальства нема. Фольклорний мотив осу- 
часніювався, намагнічувався політично, розуміється, наскільки то було 
можливе в рамках Квітчиного світогляду. Ще більш осучаснювався 
казковий сюжет, використаний у творі «От тобі і скарб», де в зобра- 
женні пекла, як і в Котляревського, подана ціла система сьогочасного 
Квітці суспільного гніту, Отже, більша тенденційність, більша сума ін- 
формації про життя притаманна літературному твору у порівнянні 
з фольклорним. . 

Якщо в розглянутих оповіданнях Квітки-Основ'яненка відчуваєть- 
ся ще відгомін «котляревщини» у змалюванні життя через криве 
дзеркало бурлеску, то в оповіданні «Перекотиполе» опрацювання 
фольклорного матеріалу йде по лінії психологізації характерів у по- 
важній, не бурлескній манері. 

Ф. Сумцов уже звертав увагу на казку про перекотиполе, 
що її опублікував І. Рудченко. Властиво, це не казка, а народна но- 
вела. Вона розповідає про те, як, повертаючись Із заробітків, один 
парубок зарізав свого побратима, щоб загарбати його гроші. Жертва 
цього нападу прощається перед смертю з перекотнполем, кличучи 
його за свідка. Їдучи полем з жінкою й бачачи перекотиполе, вбивця 
розповідає про свій злочин дружині, яка пізніше виказує його. Зло- 
чинця засилають у Сибір. Й 

Як ми вже зауважили, за жанром ця оповідка є народною нове- 
лою, оскільки фантастичного елементу в ній немає, а є лише незви- 
чайна подія, що трапилася. Іван Франко жанр народної новели ви- 
значає саме як оповідання «без примішки чудесного елементу, 
основане на тлі побутовім, часто перейняте тенденцією соціальною» 7 ЗУ 
Визначення Франка приймає Філарет Колесса ?. 

7 Іван Франко, Вибрані статті про народну творчість. К., Вид-во АН УРСР, 
1955, стор. 83. з 

8 нерв Колесса. Українська усна словесність. Львів, 1938, стор. 134--135. 

87



У процесі довгого шліфування в устах народу фольклорна новела 
виробила своєрідні прийоми композиції, спроможні викликати увагу 
слухача. Це -- раптовий початок, відсутність загального малювання 
обставин, сконцентрованість стилю -- Метод схоплення пайсуттєвішого. 
Але усна форма існування веде народну новелу й до певних втрат: 
установка на подійність шкодить характерам, їх психології. Вчинки 
героїв не завжди з достатньою глибинністю вмотивовані. Обчімхнуті 
у фольклорній новелі і неповторно-індивідуальні деталі, що так при- 
ваблюють нас у новелі літературній. Спробуймо розповісти повелу 
Коцюбинського! Ми обтрусимо, як самоцвітні роси з трав і квітів, 
віртуозні тропи й артистичні деталі, що несуть на собі авторського 
«духа печать». Усна форма існування, «кочівний» спосіб життя фоль- 
клорних жанрів зумовив те, що процес кристалізації цих форм не за- 
кінчений у часі, вірніше, нескінченний, -- народна поетична стихія 
шліфує їх, як морські хвилі гальку, підганяючи під стереотипну мо- 
дель фольклорної традиції. Остаточний результат колективного нескін- 
ченного шліфування -- максимально сконцентровані прислів'я, афориз- 
ми чи просто фразеологізми -- те, що залишилось від колишніх довгих 
оповідок. Таким чином, народні форми більш сконцентровані, ніж лі- 
тературні, але ця концентрація спрямована на вироблення фабульної 
схеми. Літературний твір -- результат концентрації самого творчого 
процесу, скороченого в часі, що й зафіксовує німецьке слово Ріспіипе 
(поезія, поетична творчість, ущільнення). І цей одномоментний твор- 
чий процес гарантує збереження у новелі індивідуальних росинок, що 
відображають обличчя автора, його творчу індивідуальність. Новели 
Боккаччо і Чосера, складові елементи яких узяті ще з наївної усної 
та писемної традиції, характерні, на думку Ізана Франка, тим, що в 
них «з елементарною незрівнянною силою пробивається також на кож- 
нім кроці могуча індивідуальність авторів» ? 

Однак повернімося до нашого прикладу. Народний мотив про пе- 
рекотиполе обробив і А. Метлинський на кілька років раніше, ніж 
Квітка. Порівняно з наведеною народною новелою, яка була опублі- 
кована пізніше, А. Метлинський ніяких істотних змін у цей сюжет не 
вніс. Він лише заримував його в жанрі балади (а може, віршованої 
новели), виклавши історію поетичним стилем та додавши обрамуван- 
ня, з якого дізнаємось як виникла ця оповідка. Злочин навіть не за- 
суджується. Ані з народної новели, ані з балади Метлинського «По- 
котиполе» ми нічого не знаємо про характери злочинця та його жертви. 
Переживання їх ледь-ледь накреслено. 

З інших позицій виходить Квітка-Основ'яненко. Сутність «літе- 
ратурної теми», що розгортається у фольклорному сюжеті, -- це 
психологія злочину. Тому з величезною старанністіо виписує він пси- 
хологічні характери героїв -- хитрого, лицемірного, злого закоре- 
нілого злочинця Дениса та його випадкового товарища по заробітках -- 
чесного та плохого собі Трохима. Звідси у Квітчиному оповіданні така 
велика, аж непропорційно велика експозиція (таємничі крадіжки на 
селі, обшуки, спроба Дениса обікрасти хазяїна, арешт Дениса тощо). 
Мотивація рішення зарізати товариша в народній новелі та в баладі 
Метлинського недостатня (жадоба одібрати 20 карбованців). У «Пере- 
котиполі» Квітки-Основ'яненка це рішення обгрунтовується цілою низ- 
кою причин: Трохим попередив хазяїна, довідавшись про плановану 
крадіжку, він -- свідок ганебного арешту Дениса, нарешті, йому стало 
відомо, що Денис зарізав старця. Отже, вбивство сталося не так з жа- 
доби грошей, як зі страху. Страх породжує підлість -- цію психологічну 

9 Іван Франко. Вибрані статті про народну творчість, стор. 161.



проблему пізніше підніме Коцюбинський. Квітка вводить у своє опо- 
відання наелектризований страхом забобонних персонажів опис бурі. 
На' той час це був шедевр психологізованого пейзажу. Під впливом за- 
бобонного страху злочинець розкриває перед своїм супутником поперед- 
пій злочин, відтак, коли буря вщухла, забобонний страх змінився 
реальним -- бути викритим як злочинець. Тому Денис вирішує позбу- 
тися свідка своєї слабості, якому він виказав страшну тайну. 

Відповідно до задуму дати психологію злочину письменник не 
виводить образу язикатої жінки, замінюючи її епізодом слідства. За- 
тиснуте в руці трупа перекотиполе в напруженій атмосфері слідства 
робить на злочинця безмірно глибше враження, ніж гнане вітрами пере- 
котиполе. 

Усі три розглянуті Квітчині оповідання, постаючи,з простого фоль- 
клорного жанру (анекдота, народної казки та фольклорної новелн) 
внаслідок глибинної трансформації переростали в так звані скомпліко- 
вані жанри. Одначе наш перший прозаїк дав і другу модель олітера- 
турення фольклорних жанрів. Маємо на увазі той, випадок, коли 
письменник імітує народний жанр. Для прикладу візьмемо твір Квітки- 
Основ'яненка «Пархімове снідання». Це літературний анекдот, близь- 
кий до фольклорного. 

Аналогічний сюжет знаходимо в збірнику Б. Грінченка «Из уст на- 
рода. Малорусские рассказь, сказки и др.» (Чернігів, 1901). На сто- 
рінці 348--349 читаємо: 

«Бачили очі, що купували. 
Чоловік мав тільки одну копійку; ходив він по базару, ви- 

бирав, що його купить. Побачив хрін. Питає, скільки стоїть. 
«Візьми, -- каже передерійка, за копійку». Узяв, став їсти -- не 
їсться -- гіркий, сльози йдуть. «Ні, -- каже, плачте скільки 
хочете, а їжте, хоч повилазьте: бачили очі, що купували». 

Розбудовуючи аналогічну сюжетну схему, Квітка-Основ'яненко 
дає неначе реконструкцію напівзабутого сюжету, з якого залишилась 
приповідка. Персонажі одержують імена, подія географічно конкрети- 
зується --називається населений пункт ярмарку. Вводяться нові пер- 
сонажі й додаткові мотиви, але немає тут нової літературної проблеми. 
Цікавість оповідання чисто фабульна, як і в народному анекдоті. Тех- 
ніка реконструкції напівзабутого сюжету, з якого пішла приказка, 
дуже давня. Зустрічаємо її ще в Плінія Старшого, подибуємо цей 
прийом у наших літописах (наприклад, пояснення приповідки про 
ббрів). 

Такий прийом стає основою сюжетобудування й інших Квітчиних 
оповідок анекдотного характеру. 

Обидві моделі олітературення фольклорних жанрів, які вперше 
дав Квітка-Основ'яненко, -- і трансформація народного сюжету в 
літературне оповідання, і імітація фольклорної прози (анекдота, казки)-- 
були в ранній період розвитку української прози продуктивними. 
Очевидно, це пояснюється орієнтацією письменників на читача з про- 
столюду, а також на дітей. 

Але якщо глибинна трансформація фольклорного мотиву давала 
все нові й нові можливості його олітературення, як то ми бачимо в ба- 
ладоподібних оповіданнях Марка Вовчка та її історичних оповіданнях, 
то імітація народних сюжетів була найбільш примітивним способом 
опрацювання народної творчості. Трудно вияснити, що свого, окрім 
мовного шліфування, внесла Ганна Барвінок у казку «Чорт у крепацт- 
ві», Митро Олелькович -- у казкове оповідання «Проскурка» чи Мико- 
ла Костомаров у казку «Торба». Не дивно, що після Федьковича імі- 
тація народних анекдотів і казок майже вичерпує себе і в українській 
літературі виступає зрідка. Звернення Квітки-Основ'яненка до фоль- 

89



клору як до витоків нової української прози було явищем позитивним. 
Досить висока техніка олітературення народних форм прози давала 
можливість не тільки відображати пластичні деталі з життя народу, 
а й ставити навіть соціальні проблеми в межах цього раннього «со- 
ромливого реалізму». 

И. А. ДЕНИСЮК 

ОЛИТЕРАТУРИВАНИЕ ФОЛЬКЛОРНЬХ ЖАНРОВ В МАЛОЙ ПРОЗЕ 
Г. КВИТКИ-ОСНОВЯНЕНКО 

Резюме 

Сопоставляя рассказь Г. Квитки-Основяненко с фольклорньми анекдотами ин 
новеллами, автор прослеживаєт общую для ранней прозь: украннской, русской, литов- 
ской и других литератур закономерность -- трансформацию народньх сказовьх жан- 
ров в литературнье, раскрьваєт в них присмь углубления содержательности, соци- 
альной направленности, психологического анализа.



В А.КАЧКАН 

Михайло Павлик--вбирач 

і дослідник фольклору 

У громадсько-політичному, культурно-освітньому і літератур- 
ному житті Галичини останньої чверті ХІХ--початку ХХ ст. найвидат- 
нішою постаттю після І. Я. Франка був його вірний друг, ідейний 
однодумець і соратник у боротьбі за «поступ, щастя й волю» -- 
М. І. Павлик. Його спадщина -- історичні, економічні, історико-літера- 
турні, критичні та публіцистичні статті, поетичні та прозові твори, пе- 
реклади -- давно стала цариною для досліджень радянських істориків 
і літературознавців. Проте прогалиною у вивченні творчості М. Пав- 
лика є недостатність досліджень його фольклористичної діяльності. 

Михайло Павлик народився на Косівщині, в сім'ї потомственого 
ткача. До Івана Павлика часто приходили люди, і він, гостро реагуючи 
на неправду, підлість, ненавидячи панів, попів, при дітях говорив про 
свої болі, висловлював загальне незадоволення життям, тодішнім уря- 
дом. Пізніше М. Павлик згадував, що батько своїми бунтівничими 
виступами робив «велике вражінє на людей, що збігалися до нас, як 
до церкви..»! «Противник усякої неправди в громаді, чоловік нервний, 
но завзятий і строгий про око», батько був «незвичайно ніжний і добра 
душа» 2. 

Мати Марія від самого народження дітей огортала їх ласкою і 
ніжністю, голубила, співала їм над колискою співанок, а згодом, коли 
підростали, передавала їм своє уміння вишивати, ткати полотно, роз- 
мальовувати писанки. Сестра М. Павлика Анна згадувала: «Бувало, 
і по троє нас дітей до одної колиски посадя і колишут, приспівуючи...» З 
Мати передавала синові Михайлу «лагідність, делікатність, добрість» 7, 
вона заронила в його душу зерна любові до трудового люду, скропила 
їх слізьми, пересіяла, мов живодайним зелом, піснями і благословила 
в дорогу на службу народові. 

Народні оповіді та пісні, що звучали у хаті Павликів, жили в 
пам'яті Михайла і тоді, як він сидів за шкільною партою, і тоді, коли 
ходив університетськими аудиторіями. Любов до них привела М. Пав- 
лика у ряди збирачів і дослідників усної народної творчості, запалила 
на літературну працю та громадську діяльність. 

. Павлик почав збирати фольклор, будучи учнем гімназії. У 
1872 р. коло Вижниці він записав цілий зошит народнопоетичних тво- 
рів. До цієї рукописної збірки? увійшли, в основному, пісні родинно- 

|!М. Павлик, Про нашу рідню. -- Ювілей 30-літньої діяльності Михайла Пав- 
лика. Львів, 1905, стор. ЖИ. р 

2 Центральний державний історичний архів у м. Львові (далі -- ЦЛІА у Львові), 
архів М. Павлика, ф. 663, оп. 1, од. зб. 266, арк. 1-6. 

З А. Павлик. Споминки про нашого тата Івана Ігнатовича Павлика. -- Юві- 
лей 30-літньої діяльності Михайла Павлика. Львів, 1905, стор. ХМПІ. 

4 М. Павлик. Про нашу рідню, стор. ХПІ--ХІУ. 
5 Інститут мистецтвознавства, фольклору та етнографії ім. М. Т. Рильського 

АН УРСР, відділ рукописів, архів В. Гнатюка, ф. 28--3, од. зб. 41, арк. 1--І39 зв. 

91



побутові, кілька гайдамацьких та опришківських, багато коломийок. 
З-поміж записаних найбільшу вартість мають вояцькі пісні, майже у 
кожній з яких передано жалобу матері за сином, її глибоку тугу. 

Приїхавши до Львова, М. Павлик вступив до «Академічного круж- 
ка», де познайомився з І. Франком, став його близьким другом. 
М. Павлик ратує за реалізм у літературі, за живу народну мову, за 
любов до трудівника. В листі до М. Драгоманова від 22 червня 1876 р. 
він повідомляв, що хоче своїх товаришів «зорганізувати до етнографіч- 
ної роботи в Галичині», бо, на його думку, «без етнографічної роботи 
не поставиться народне діло в Галичині ясно, так сказати реально» 5. 
У своїй повсякденній праці, яка сягає «далеко поза саму етнографію» 
і є бойовим викликом тодішній суспільності, М. Павлик закликає пе- 
редову інтелігенцію, особливо молодь, віддати весь свій талант справі 
визволення гноблених і гнаних. На думку Павлика, письменники по- 
винні пильніше, глибше «вдивлятися в житє народне й вслухатися в 
тото, що народ про себе співає...» 7 

Разом з І. Франком він розвиває серед персдової студентської мо- 
лоді інтерес до активної фольклористичної діяльності. В журналі 
«Друг» під рубрикою «Їз уст народу» друкуються фольклорні твори, 
записані І. Франком, М. Павликом, О. Рошкевич та ін. 

Під впливом І. Франка та М. Павлика прогресивні інтелігенти Га- 
личини, як зауважував І. Франко, «не в'яжучись ні статистичними, ні 
історичними, ні міфологічними формулками», фіксували поряд із ху- 
дожніми «словесними творами народу дані про його побут, економічні 
умови життя та суспільні відносини» 82. 

Збираючи фольклорні матеріали, зокрема пісні, М. Павлик під- 
креслював неабияке значення нотного запису: «Музика в тій народ- 
ній пісні -- половина її.. За браком музики в записах народних пісень 
пропадає, значить, половина матеріалу. Задля досліду, та й то часто 
половина ліпша, а в усякім разі пригідніша до досліду інтернаціональ- 
них обопільних впливів на полі народної штуки, бо ж музика -- мова 
вселюдська, зрозуміла помимо слів...» 9 (підкреслення наше. -- В. К.). 

М. Павлик був цілеспрямованим збирачем народної творчості. 
Иого найбільше цікавили фольклорні твори соціального, громадянсько- 
го звучання. Він записував їх від рідних, знайомих, близьких людей, 
наймитів, дрібних ремісників, мельників, дяків, дітей, від тих, хто по- 
вернувся з війни чи з еміграції. 

Весь пісенний матеріал, зібраний М. Павликом, можна згрупува- 
ти тематично: 

І. Ліричні пісні про кохання: а) дівування та парубкування, зуст- 
річі, щира любов; .б) розлука закоханих; в) кохання без взаємності, 
пещасливе кохання; г) зрадливе кохання, втрата вінка, зведена дів- 
чина. 

П. Ліричні пісні про родинне життя і жіночу доліо: а) роздуми 
дівчини про заміжжя і майбутню долю; б) життя заміжньої жінки; 
в) подружня зрада; г) вдовина доля; д) сирітська доля. 

ПІ. Суспільно-побутові пісні: а) пісні з часів боротьби проти 
турецько-татарських наїзників та про козацьке життя; б) жовнірські 
(солдатські) та рекрутські пісні; в) наймитські пісні про бідність. 

ІМ. Історичні пісні, балади, епічні співанки. 
М. Жартівливі пісні. 
МІ. Коломийки. 

5 Переписка Михайла Драгоманова з Михайлом Павликом (далі -- Переписка...), 
т. 2. Чернівці, 1910, стор. 40--4Ї. 

7 Див. Михайло Павлик, Твори. К., ДВХЛ, 1959, стор. 360. 
в Олексій Дей. Іван Франко і народна творчість. К. ДВХЛ, 1955, стор. 25. 
9 ЦДІА у Львові, архів М. Павлика, ф. 663, оп. І, од. зб. 49, арк. 1--4. 

92



Багато пісень у запису М. Павлика про родинне життя та жіночу 
долю. Слухаючи пісні жінок, відчуваючи і розуміючи життєво-соціаль- 
пу основу цих народно-поетичних творів, М. Павлик визначив, що го- 
ловною темою їх є скарга жінки на свою гірку, тяжку долю. М. Пав- 
лик готував солідне дослідження цієї теми !9, але йому не вдалося 
здійснити задуму. Потім І. Франко, використавши власні записи, запи- 
си М. Павлика, І. Моха та інших збирачів, а також начерки М. Пав- 
лика на ціо тему, успішно завершив працю «Жіноча неволя в руських 
піснях народних» !, яка стала своєрідним узагальненням пісенного ма- 
теріалу на тему жіночої неволі. 

Аналізуючи записані М. Павликом ліричні пісні про родинне жит- 
тя, переконуємося, що вони -- цінна сторінка уснопоетичної книги ук- 
раїнського народу. Вони проливають світло на історичне минуле жін- 
ки, її становище в суспільстві і сім'ї. З цих пісень ми бачимо, що та 
неволя, за висловом І. Франка, «основана не на грубих та варварсь- 
ких обичаях народних, що чуття і здоровий розум народу супротив- 
ляються їй, що особливо жіноцтво дуже живо і виразно почуває всю 
ненормальність свого положення, але її викликає не що друге, як 
тиск поганих обставин економічних на життя родинне, викликає та си- 
ла, що і на Заході Європи, в краях далеко освіченіших, розвалює і ни- 
щить родинне життя робітників...» 1? 

Серед пісень на історичну тематику є кілька про опришків та Олек- 
су Довбуша, про війну в Боснії, голод, жовнірські походи через Тер- 
нопіль, Відень, Путилів, Львів, про еміграцію. 

Записував М. Павлик і балади. В їх основі, як правило, лежать не- 
звичайні події: свекруха отруює невістку; жорстока мати-отруйниця, 
яка хоче знищити невістку, заподіює смерть синові; чоловік убиває 
жінку з намови любовниці; пан страчує слугу, в якого закохалася йо- 
го дружина, та ін. Ці балади вражають нас своєю схвильованістю, 
емоціональністю. В них органічно злився епічний елемент з ліричним. 
Часто мінорні картини побуту, особистого життя простих людей, що 
найчастіше виступають героями творів, підсилюються діалогічною фор- 
мою розповіді. В баладах немає повільної розповіді, повторів, описів 
природи, що нерідко трапляється в героїчному епосі, особливо в думах 
та історичних піснях. У баладах сюжет розвивається майже з «гарячко- 
вою драматичністю» (І. Франко), а діалог підсилює внутрішню бороть- 
бу в сюжеті, чіткіше окреслює характери. В баладних творах своя си- 
стема художніх засобів, серед яких найбільш усталеними є узагальнен- 
ня, паралелізми, символи, порівняння, зменшувальні суфікси. 

М. Павлик занотовував у зошити і народні вислови, збирав мате- 
ріали до словника. Серед архівних матеріалів ми віднайшли чернетки 
із записами загадок, прислів'їв, приказок, більшість яких зібрана в 
селах Топорівці та Стецева З. Цікавився він також весільними обря- 
дами Її, На прохання М. Павлика етнографічні записи робила й сестра 
Анна 15, 

ії Див. фрагменти статті М. Павлика «Неволя женщин». -- Інститут літерату- 

ри ім. Т. Г. Шевченка АН УРСР (далі -- ІЛ), архів І. Франка, ф. 3, од. зб. 817, 

арк. 59--83 зв. - , ; 
п Іван Франко. Вибрані статті про народну творчість. К. Вид-во АН УРСР, 

, 1955, стор. 280. 
2 Там же, стор. 135. 
із ЛДНБ, відділ рукописів, ф. НТШ. спр. 122. Приповідки, записані М. Пав- 

ликом у Косові, Лімні, Лолині, Тяглові, були надруковані у І-му томі «Галицько- 
руських народних  приповідок». -- «Етнографічний збірник». Львів,  1901--1905, 
стор. МІІ--Х. 

її ІЛ, архів І. Франка, ф. 3. од. зб. 3593, арк. 2-8. 
16 ЦДІА у Львові, архів М. Павлика, ф. 663, оп. 1, од. зб. Є8, арк. 1--14 зв. 

93



Розуміючи значення фольклору, М. Павлик намагався публікува- 
ти його зразки в газетах, журналах. Павликові записи з'являються в 
періодичних виданнях «Друг», «Народ», «Батьківщина», «Етнографіч- 
ний збірник», «Житє і слово», «Громадський голос» та ін. 

Певну наукову цінність мають Павликові дослідження фольклору. 
У своїх статтях «Неволя женщин» (незакінчена), «Про жіночу долю» 15, 
«Причинки до етнографії любові» 7, «З життя і праці нашого жіноцт- 
ва» 18 він прийшов до висновку, що причиною гіркої долі жінок є еко- 
номічний лад. «Саме воно (жіноцтво. -- В. К.) незвичайно делікатне, 
ніжне -- як доказують наші жіночі народні пісні, -- а мусить жити 
звичайно в дуже рапавій дійсности...» 19 

Ціла хроніка жіночого життя постає перед нами у статті «З жит- 
тя і праці нашого жіноцтва», де Павлик дав огляд праці як жінок 
неписьменних (Катерини Довбенчук із Косова), так і письменниць (На- 
талії Кобринської, Михайлини Рошкевич). Автор статті сміливо заяв- 
ляє, що жінки не мали ніякого права: ні на освіту, ні на громадську 
діяльність. Ставлячи питання про гармонійний розвиток жінки як осо- 
би, М. Павлик підкреслює конечну потребу вчитися. 

У «Причинках до етнографії любові» Павлик вказав на важли- 
вість з'ясування стосунків між чоловіками і жінками для «вияснення 
іменно суспільних стосунків» 29 (підкреслення наше. -- В. К.), Він ра- 
див записувати від дівчат, жінок, парубків та чоловіків такі народні 
оповідання, де якраз і йдеться про стосунки двох статей. На думку 
дослідника, «вони (оповідання. -- В. К.) дали б повніший фактичний 
матеріал для оцінки теперішніх полових відносин у нашім народі, ніж 
пісні й обряди весільні»?! (підкреслення наше. -- В. К.). 

Розглядаючи «жіночу неволю» на матеріалі галицьких пісень, у 
яких «виказуються гадки найглубже і найсвобідніше» 9, М. Павлик 
справедливо підкреслює, що лише той, хто сам бився у житті з нево- 
лею і бідою, хто сам на власні очі бачив, що завжди над біднішим й 
слабшим стоїть багатший і-.сильніший, міг і мусив би переконатися, 
що «нема такої страшної неволі, як неволя дівчат і жінок» 23. 

М. Павлик вважає, що шлюб -- то формальність, головне -- це 
спільність думок, прагнень прислужитися суспільству, взаємна любов 
й повага. «Всилувати любити не годен ніхто» 2", говорить він. На осно- 
ві аналізу народних творів М. Павлик доходить висновку: якби дів- 
чата мали освіту, були вчені, мали б спеціальність, то не виходили б 
заміж за «кого-небудь, аби лиш мав багато грошей» 2, а шукали б та- 
кого, щоб з ним було «ясно в голові і легко на серці» ?. В такому ра- 
зі, на думку М. Павлика, і чоловіки мусили б думати про жінок, по- 
важати їх більше, рахуватися з їх думками. 

Павлик стверджує, що «найбільша неволя -- це у простого наро- 
ду» 27, у звичайного трударя, бо над селянською жінкою, крім чоло- 
віка, старшує та насміхається піп, дяк, шляхтич. 

Ряд питань, що стосуються вивчення народного життя, його мови, 
збору фольклорно-етнографічних матеріалів, порушив М. Павлик у пра- 

16 ЦДІА у Львові, архів М. Павлика, ф. 663, оп. І, од. зб. 261, арк. 1--21. 
Там же, од. зб. 50, арк. 1--8. Згодом надруковано у 5-му томі «Перепис- 

ки...», стор. 157. 
І8 Там же, од. зб. 3, арк. 1--16. 
10 М. Павлик. Про нашу рідню, стор. ХІУ. 
20 ЦДІА у Львові, архів М. Павлика. ф. 663, оп. І, од. зб. 50, арк. 1--8. 
4 Там же. 
22 Там же. 
23 ІЛ, архів І. Франка, ф. 3, од. зб. 817, арк. 59. 
мо Там же, арк. 65. 
25 Там же, арк. 65--65 зв. 
23 Там же, арк. 65. 
27 Там же, арк. 65 зв.



цях «Про галицько-руські читальні» 28, «Перші ступні русько-українсь- 
кого жіноцтва» 29, «Михайло Драгоманів і єго роля в розвою України» 
(Львів, 1907), в критичних виступах з питань фольклористики 90. 

Михайло Павлик впродовж років збирав праці М. Драгоманова 
з питань фольклору, писані англійсько, італійською, російською, бол- 
гарською і французькою мовами, переклав їх, склав покажчики та при- 
мітки і видав у чотирьох томах під назвою «Розвідки Михайла Драго- 
манова про українську народну словесність і письменство». 

Павлик не тільки збирав, публікував, досліджував фольклор. Він 
щедро використав його у художніх творах, зокрема в оповіданнях «Ре- 
бенщукова Тетяна», «ЇОрко Куликів», повістях «Пропащий чоловік» та 
«Вихора», але це тема окремого дослідження. В багатогранній діяль- 
ності М. Павлика його фольклористична праця по праву займає по- 
чесне місце. 

В. А. КАЧКАН 

МИХАЙЛО ПАВЛИК -- СОБИРАТЕЛЬ И ИССЛЕДОВАТЕЛЬ ФОЛЬКЛОРА 

Резюме 

Статья посвящена фольклористической деятельности М. Павлика, еще недостаточно 
изученной литературоведами. Автор рассматриваєт тематическое и жанровое богатство 
собранньх М. Павликом фольклорньх произведений, а также исследования фольклора 
М. Павликом. 

28 Див. Переписка.., т. 5, стор. 126-- 127. 
29 «Народ», 1890, ч. 4, стор. 42--50. - 

з9 Див. рецензію М. Павлика на книжку Андрія Молодченка «Веселка», скла- 

дену з «простонародних пісень, оповідань, приповідок» («Народ». 1890, ч. 4, стор. 53-- 

54); полемічну статтю «Дунав-Дунай в слов'янській поезії («Правда», 1877, ч. 1-2; 

«Друг», 1877, ч. 3--4, стор. 49); етнографічний нарис про чеського вченого Ф. Рже- 

горжа («Громадський голос», 1899, ч. 20, стор. 166); нотатки про інтермедії Гавато- 
вича (ЦДІА у Львові, архів М. Павлика, ф. 663, оп. І, од. зб. 2.).



А. І. ПАШУК 

Проблема щастя у філосодісьтому 

вченні Г. С. Сповороди 

Центральне місце у філософському вченні Г. С. Сковороди 
займає людина в реальному житті, її щастя. Проблема щастя у своє- 
му історичному розвитку далеко не нова. З того часу, як людина почала 
осмислювати власне існування і своє відношення до навколишньої 
реальності, досягнення щастя стало основною і заповітною метою 
її життя. 

Цілком зрозумілою з точки зору історичної перспективи є поста- 
новка проблеми ліодського щастя й у філософському вченні Сково- 
роди. Прагнучи розв'язати цю проблему, Сковорода грунтовно вивчає 
античну філософію, критично аналізує християнську етику і філософію, 
широко знайомиться з філософсько-просвітницькою думкою ХУІЇІ-- 
ХУМПІ століть. і 

Проте вирішальний і визначальний вплив як на формування світо- 
гляду Сковороди, так і на постановку та з'ясування ним суті щастя 
людини мали конкретно-історичні умови розвитку Росії та України 
ХУМПІ століття, боротьба трудящих мас російського і українського на- 
родів проти соціально-економічного і політичного гніту. Органічний 
зв'язок світогляду українського мислителя з інтересами «простолюди- 
на», трударя, визначив його глибоко гуманістичну концепцію людсько- 
го щастя, яка виражала інтереси трудящих мас. 

Поклавши в основу своєї концепції людського щастя прагнення 
трудящої людини, Сковорода заперечує всі ті шляхи і способи пошуків 
щастя, які притаманні нетрударям, паразитичним елементам і які, на 
його думку, ведуть неодмінно до зла, нещастя. «Ньніь же желаєш ли 
бьть щасливьм? Не ищи щастія за морем, не проси его у челов'Бка, 
не странствуй по планбтам, не волочись по дворцам, не ползай по шарб 
земном, не броди по Іерусалимам.. Щастіе ни от небес, ни от земли не 
зависит»!. Мислитель наголошує й на тому, що «родное щастіе ни в 
знатном чикбф, ни в т5ліЬ дарованія, ни в  красной страні, ни в слав- 
ном в'БкБ, ни в вьсоких науках, ни в богатом изобилін» (І, 219). 

А в чому ж, на думку Сковороди, полягає людське щастя? Де і 
як його знайти? 

Ключ до розуміння концепції людського щастя, розвинутої Сково- 
родою, слід шукати насамперед у його філософській системі, основою 
якої є пантеїстичне вчення про «три світи» і «дві натури». «Суть же 
трь мьгрь. Первьшй есть всеобщій и мьр обительньй, гдЬ все рожден- 
пое обитает. Сей составлен из безчисленньх мьтр-мьров и есть великій 
мьр. Другій два суть частньи и мальи мьїрь. Первьй мікрокозм, си- 
ріьчь -- мьрик, мирок, или челов'ік. Вторьй мьр симболичньй, сирбчь 
библіа» (1, 536). 

|Г. Сковорода. Твори в двох томах, т. І, К: Вид-во АН УРСР, 1961, 
стор. 15. Далі посилаємось на це видання, вказуючи в тексті римською цифрою том, 
арабською -- сторінку. 

96



Ці три світи -- «макрокозм», «мікрокозм» і «мьр симболичньй», 
за вченням Сковороди, мають «дві натури». «Весь мьр состойт из 
двойих натур: одна видимая, другая невидима. Видима назьваєтся 
тварь, а невидимая -- бог, Сія невидимая натура, или бог, всю тварь 
проницаєт и содержит, вездф и всегда бьл, есть и будет» (І, 57). 
У пантеїстичному вченні Сковороди про єтри світи» і «дві натури» бог 
цілком втрачає риси індивідуально-особового творця матерії і світу, 
розчиняється у матеріальній дійсності. Бог -- «все во всем». «Он в 
дерев истинньюм деревом, в траві травою, в музькі музькою, в до- 
м домом, в гБлі нашем перстном новьм єсть тьлом и точностію или 
главою его. Он всячиною есть во всем...» (І, 40), 

В пантеїстичному вченні Сковороди бог вирисовується як «тайная 
нЬкая, по всему разлившаяся и всЬм владьющая сила» (І, 77), яка 
і є всезагальним законом розвитку та зміни всієї матеріальної дійсно- 
сті, її логосом, світовим розумом. «Сія повсенмственнья, всемогущія 
и премудрія силь  д'йствіє назьваєтся тайньм законом, правленіем, 
или царством, по всему матеріалу разлитьм безконечно и безвремен- 
но, сирич нелдзя о ней спросить, когда она качалась -- она всегда 
бьмла, или поколь она будет -- она всегда будет, или до коего міста 
простираєется -- она всегда везді есть» (Ї, 214). 

Оскільки ж за пантеїстичною концепцією Сковороди бог-закон, 
як «невидима натура», лежить в основі «видимої натури», то «мікро- 
козм», як людина, є також проявом бога, «А видь истинньй человік 
и бог есть тожде» (І, 47). 

Розкриваючи суть «истинного человіка» як тотожності бога, Ско- 
ворода підкреслював, що «не вившня наша плоть, но наша мбісль -- 
то главньй наш человбх. В ней-то мь состоим. А она есть нами» 
(1, 34). Якщо ж «мисль и сердце... истинньй человік есть» (І, 38), то 
з погляду духовної сутності людини «мьсль и сердце» є пантеїстичною 
модифікацією бога, світового розуму, логосу в людській духовній 
сутності. 

На цій основі мислитель і висуває на перший план вимогу -- 
«пізнай самого себе», тобто «своє серце», «свого бога», свою духовну 
сутність. Адже «один труд в обонх сих -- познать себе и уразумбть 
бога, познать і уразумфть точнаго человька», тобто «кромб плоти и 
крови» знайти «святое и божественное сред5 себе», бо бог «внутр 
нас есть, в серцфь нашем» (І, 47, 111). 

Але, як вважає Сковорода, пізнання самого себе -- «свого бо- 
га» -- це лише перший етап на шляху реалізації «истиннаго человев- 
ка». Щоб досягнути повного свого утвердження, людина повинна жи- 
ти за своєю природою, тобто згідно із пізнаною своєю духовною сут- 
ністю. 

Лише дотримання цих двох принципів у їх органічній єдності 
забезпечує повну реалізацію, тобто пізнання і утвердження «истиннаго 
человіфка» в реальному житті. А «жизнь наша, -- підкреслює мисли- 
тель, -- есть ввдь путь непрерьвньй. Мір сей есть великое море всбм 
нам пловущим. Он-то есть окіан, о, вельми немногими щастливцами 
безб'Бдно преплавляемкьій» (1, 514). 

У Сковороди життя людини розглядається насамперед як пізнання 
і утвердження морально-етичних засад -- добра, правди, честі, спра- 
ведливості та інших чеснот, які є основоположними для життя і діяль- 
ності «истиннаго человіка». Пізнавши себе, «свого бога», тобто свою 
«невидиму натуру», людина розкриває насамперед, певну сукупність 
морально-етичних засад, які є законом її життя, дають їй знання вмін- 
ня і силу відрізнити добро від зла, правду від брехні, чесність від 
нечесності, справедливість від несправедливості і т. д. Разом з тим 
Сковорода наголошує на тому, що треба не тільки знати істину, а й 

7. Українське літературознавство, вип. 18. о



згідно з істиною жити. «Начинаєш ли познавать истину? Люби ж ея 

и поступай по ней. А без сего не годишся в ея посвященіе» (Ї, 132). 
«Сердце» як морально-етична сутність ліодини є її наставником, до 

голосу якого вона повинна постійно прислухатися, ним керуватися. 
Життя, основане на правді, честі, страведливості і т. д., є торжеством 
«истиннаго человіБка», «божественньм» життям. 

Але пізнання й утвердження морально-етичних принципів реалізує 

лише моральність, а не сенс життя «нстиннаго челов'іЬка». Сенс люд- 
ського життя, основаного на морально-етичних засадах, розкривається 

та реалізується, твердить Сковорода, в праці, діяльності, творчості 

«по сродности», тобто згідно із здібностями, нахилами, покликанням 

душі, «невидомої натури». 
Мислитель послідовно проводить думку: оскільки «истинньй че- 

ловібк» міститься в «невидимій натурі», «богові-законі», то пізнання 

«самого себе», тобто «свого бога», розкриває нахили і здібності, «срод- 

ность», що визначають характер, напрям і зміст праці людини. «Узнай 

себе. Внемли себбф и послушай господа своего. Есть в теб' царь твой, 

отец и наставник. Воньми себь, сьщи его и послушай его. Он один 

знает, что теб' сродное, сієсть полезное. Сам он и поведет к сему, 

зажжет охоту, закуражит к труду, увьнчает концем и благословеніем 

главу твою. Пожалуй, друг мой, не начинай ничево без царя в жизни 

твоей!» (1, 324). - 
Разом з тим, відкидаючи пасивне, в собі замкнуте самоспоглядан- 

ня, Сковорода вважає, що пізнання «сродности» не є самоціллю, а 

шляхом до практичної діяльності -- людської праці, що є здійсненням 

принципу «жить по натурь». Адже, «как практіка без сродности есть 

безділная, так сродность трудолюбіем утверждаєтся. Что ползьт знать, 

каким образом ділаєтся діло, если ть к тому не пріобьк? Узнать не 

трудно, а трудно привькнуть. Наука и привьчка есть то же. Она не 

в знаній живет, но в дбланій. Вьдінівб без діла есть мученьем, а 

. дфло -- без природь» (ЇЇ, 113). 
Гармонійну єдність пізнаних здібностей і їх практичного здійснен- 

ня Сковорода окреслює поняттям -- «сродность труда», що й означає 

працю за здібностями. Тільки в гармонійній єдності «званія», «долж- 

пости», «труда» всіх видів діяльності і «сродності», «здібностей» «не- 

видимої природи» розкривається і утверджується «истинньй  чело- 

вік». І цього ніщо не може замінити, навіть навчання і наука. Відомо, 

що «наука приводит в совершенство сродность. Но если не дана срод- 
ность, тогда наука что может совершить?» (І, 350). Адже «сокола 

вскоріб научишь літать, но не черепаху», «орла во мгновеніе навьічишь 

взирать на солнце и забавляться, но не сову» (І, 495). А тому «буде 

кто чего хощет научитися, к сему подобает ему родитися» (І, 496). 

У концепції Сковороди «сродность труда», спорідненість праці з 

нахилами, здібностями, покликаннями «невидимої природи» людини, 

трактується як невичерпне джерело, основоположне начало і визна- 

чальний стимул радості і насолоди «истиннаго челов'ька». «Природа, -- 

підкреслює мислитель, -- есть первоначальная всему причина и само- 

движущаяся пружина. Она есть мать охоть. Охота есть ражженіе, 

склонность и движеніе. Охота сильняе неволи, по пословиціь. Она 

стремится к труду и радуется им, как сьшном свонм. Труд есть живьйЙ 

и неусьпньй всей машинь ход потоль, поколь породит совершенное 

діло, соплбтающее творцу своему віьнец радости. Кратко сказать, 

арирода запаляет к ділу и укрепляет в трудь, дблая труд сладким» 

(1, 323). 
Сковорода підкреслює, що праця по «несродности» не приносить 

радості і насолоди. Підкоряючись ідолу «тьла», тобто земних принад, 

багатства, розкоші, а не велінню «сродности», «многіе, презрЬьв при- 

98



роду, избирают для себе ремесло самое модное и прибьмльноге, но во- 
вся обманьваются». І цілком зрозуміло, бо «прибьмь не есть увеселе- 
не, но исполненіе нужности тЬлеснья, а если увеселеніе, то не внут- 
реннее». А тому, продовжує мислитель, справжнє, «родное же увесе- 
леніе сердечное обитает в дьланін сродном», причому «тіЬм оно слаже, 
чем сродн"бе» (І, 339). 

Радість, насолода, задоволення від праці людина одержує тоді, 
коли праця виступає не як «наполненіе нужности тблеснья», а як про- 
цес втіліюювання 1 реалізації трудової дії за здібностями, нахилами, по 
«сродности». Адже ж «коль сладок труждающемуся труд, если он при- 
родньй. С коликим веселієм гонит зайца борзая собака! Кой восторг, 
как только дан сигнал к ловлі! Сколько услаждаєтся трудом пчела 
в собираний меда! За мед ея умерщвляют, но она трудитись не пре- 
станет, поколь жива. Сладок ей, как мед, и слаже сота труд. К нему 
она родилась. О боже мой! Коль сладкій самьй горкій труд с то- 
бою» (І, 326--327)., 

Повне розкриття і всебічна реалізація «сродности труда», що 
породжує радість, насолоду, задоволення, завершується у найвищому 
душевному стані людини -- щасті. «Щастіе твое и мир твой, и рай твой, 
и бог твой внутрь тебе есть» (І, 328). Якщо б щастя «зависбло от 
м'Бста, от времени, от плоти и крови», якщо б воно містилося «в Ка- 
нарских островах», «в царских чертогах», «в багатствах» і т. д., то 
«тогда бью и щастіє наше и мьї с ним бьли ббднье», щасливцями були 
б лише окремі люди. «Кто б мог добратся к тьм местам? Как можно 
родится всбм в одном коем-то времени? Как же и помьЬстится в одном 
чинф и статьб? Кое же то и щастіе, утвержденное на піБскБ плоти, 
на ограниченном місті и времени, на смертном человЬкь?» Сковорода 
підкреслює, що щастя вічне і безмежне, «нфт его нигді, затім что 
есть вездь». Ми «ищем щастія по сторонам, по вфкам, по статьям, а 
оное есть вездбф и всегда с нами, как рьба в вод5, так мь в нем, а 
оно около нас ищет самих нас» (І, 14, 221). 

Підкреслюючи, що «щастіє наше есть мир душевньй», який ми 
повинні пізнати, мислитель вказує, що «сіе-то есть бьть щастливим -- 
узнать, найтить самаго себе», бо лише із пізнанням себе «входит в 
душу», тобто в свідомість, знання «сродности», а «с ним путь щастія 
мирньй» (І, 254, 225, 318), яке реалізується в «сродном труді». Адже 
праця, як втілення «сродности», приносить людині радість, насолоду, 
спокій, творче задоволення, а все це виражається в стані щастя. «Вот 
мир! -- в упокоеніе мьслей, обрадованіе серца, оживотвореніе души. 
Вот мир! Вот щастія нідро!» (І, 226). Отже, оскільки «жизнь и діло 
есть то же», то, безперечно, «сродное дЬло» є щасливим життям. 

Але якщо «душу веселит сродное «дбфланіе», яке є невичерпним 
джерелом людського щастя, то «если же отнять от нея сродное д'Бйст- 
віе, тогда-то ей смертная мука» (І, 399), яка є нещастям людини. 
«Сія мука лишаєт душу здравія, разумьі, мира, отнимает кураж и при- 
водит в разслабленіе. Тогда она ничем не довольна, мерзит и состоя- 
ніем и селенієм, гдіф находится. Гнуснь кажутся сосбди, невкуснь 
забавь, постлье разговорь, непрніятнь горничнья стфнь, немиль вс 
домашніе; ночь скучна, а день досадньй; літом зиму, а зимою хвалит 
літо; нравлятся прошедшіе, Авраамскіе вька или Сатурновь; хотіло- 
ся бь возвратиться из старости в младость, из младости в отрочество, 
из отрочества в мужество; хулит народ свой и своея сторонь обьчай, 
порочит натуру, ропщет на бога и сама на себе гніваєтся. Тое одно 
сладкое, что невозможног; вождельнное, что минувшее; завидное, что 
отдаленное. Там только хорошо, гд5 ея, и тогда, когда ея ніт. Боль- 
ному всякая пища горка, услуга противна, а постьль жостка. Жить 
не может и умріть не хочет» (І, 339--340). 

ей 99 
І:



На думку Сковороди, причина нещастя полягає у «несродности 
труда», тобто в діяльності без покликання, в праці, визначеній спо- 
кусами та принадами «видимої натури», основаній на виборі «званія» 
«по свонм прихотям» та «по чужим сов'втам». А тому мислитель рішу- 
че осуджує вибір заняття «по несродности». «Не смотри, -- остерігає 
він, -- что вьшше и нижше, что виднбе и не знатнбе, богатбе и убог- 
шее, но смотри тое, что теб5 сродное», бо «без сродности все ничто» 
(І, 327). Мислитель зазначає, що «отнять от души сродное д'іланіе -- 
значит ее лишить живности своей» (І, 350). «Несродность» є страшним 
ворогом людини, який руйнує її сили, нівечить знання, придушує здіб- 
пості. «Кто безобразит и растльваєт всякую должность? -- Несрод- 
ность. Кто умерщвляет науки и художества? -- Несродность.. Она 
каждому знанію внутреннбешій яд и убійца» (І, 358). 

Праця «по несродности», тобто за невідповідністю здібностям, 
природному покликанню, викривлює і спотворює самі результати Її, 
що приносить шкоду суспільству. «По сей-то причині, -- підкреслює 
Сковорода, -- искусний врач неудачно лічит. Знающий учитель без 
успьху учит. Ученьй проповідник без вкуса говорит. С приписью под- 
дячій без правдь правду пишет. Перевравший библію студент без соли 
вкушаєт. Истощивший в пиктур5ь вік без натурь подражаєет натурб. 
Во всфх сил всегда недостает ньчтось» (І, 328--329). Цим «н'чтось» 
якого бракує, і є «сродность труда», здібності, покликання до даної 
праці, розуміння того, що «разумньм и добрьм сердцам гаразда миляе 
и почтеннье природньй и честньй сапожник, нежели безприродньй 
штатский совбтник» (І, 329). Власне «нещастіє -- оттуду родилось, 
что прелщенньй человьк, пошедшій за руководством слбпой натури, 
ухватился за хвост, минув голову» (І, 322). 

Розкриваючи «самое переднее крильцо и преддверіе, вводящее в 
пагубу», Сковорода вказує на ті «дорожки», які «есть родньй нещас- 
тія путь», а саме: «входить в несродную стать», «несть должность, 
природф противну», «обучаться, к чему не рожден», «дружить с тьми, 
к коим не рожден» (І, 322). 

Отже, утвердження щастя й усунення нещастя Сковорода органіч- 
но поєднує із здійсненням нерозривно зв'язаних основоположних прин- 
ципів -- «узнай себе» и живи «по натурбф». За його переконанням, 
принцип «узнай себе» дає можливість «богомудро управлять вившнею, 
домашнею и внутренною, душевною зкономією, то есть узнать себе 
и здБлать порядок в сердце своем» (І, 240), а принцип «жить по на- 
турф» вимагає неухильного дотримання і практичного здійснення піз- 
наної «сродности труда», що є реальною основою усунення ситуації 
невідповідності, яка полягає в тому, що праця не знаходить відповід- 
них собі «сродних» здібностей і покликання, а наявні ж здібності 
не здійснюються у відповідній собі «сродній» праці. 

У вченні Сковороди сократівське «узнай себе самого» і епікурів- 
ське «жить по натурф», набувши нового філософського звучання, зли- 
лися на пантеїстичній основі в єдиний процес пізнання та утверджен- 
ня «истиннаго человіка», який бачить сенс свого життя в пізнанні 
«сердца», «свого бога», тобто моральних принципів і природних здіб- 
ностей, нахилів, покликання, що у органічному єднанні і взаємодопов- 
ненні реалізуються в' його морально-досконалому житті і «сродній» 
праці. 

За визначенням Сковороди, «истинньй человьк» і є ідеал людини, 
яка, переборовши спокуси і принади матеріального життя як абсолю- 
тизованого та ідеалізованого тілесного «идола и кумира», пізнала свою 
духовну сутність і утвердила себе в житті як єдність моральної доско- 
налості і «сродного труда», досягаючи цим спокою, радості, щастя. 

100



Проте, як гадає Сковорода, своє завершення людське щастя дося- 
гає в поєднанні особистого і загальнонародного блага, добра. 

Сковорода далекий від того, щоб щастя людини замикати в рамках 
особистого світу людської індивідуальності, відривати та ізолювати 
його від усього суспільного життя, Адже щастя здійснюється в «срод- 
ном трудф», а «сродньй труд» неодмінно вводить людину у сферу 
суспільного життя. Тому, оскільки «всь мьі не ко всему, а к сему всяк 
добрьй человік родился», то індивідуальний «сродньй труд» є кон- 
кретним здійсненням загальної «должности», суспільної діяльності, 
індивідуальним вкладом у спільну скарбницю загального добра. «Ни- 
что столько не сладко, как общая всбм нам должность», той «щаслив, 
кто сопряг сродную себь частную должность с общею. Сія есть истин- 
цая жизнь» (ПІ, 128). Отже, щасливе життя людини -- це процес 
гармонійного поєднання практично-трудової реалізації індивідуальної 
«сроднойи должности» із «общею должностію», із загальним суспільним 
добром, благом, щастям. 

За переконанням Сковороди, щасливим є те суспільство, що гар- 
монійно поєднує морально досконалих людей, які вільно творять і 
праціоють за своїми здібностями, нахилами, покликанням. Що ж сто- 
сується «человбколюбньх душ», «честньх званій» і «благословенньх 
промьсла родов», то Сковорода підкреслює: «Составляют они плодо- 
носньй.. общества сад, так, как часовую машину свой части. Она в то 
время порядочное продолжаєет теченіе, когда каждьшй член не только 
добр, но и сродную себіб разлившіяся по всему составу должности 
часть отправляет» (І, 322--323). Вільно розкриваючи свою сутність 
в «сродном трудь», людина повністю віддає суспільству власну працю. 
«И сіе-то есть бьть щасливим, познать себе, или свою природу, взять- 
ся за свою долі и пребьвать с частію, себЬ сродною, от всеобщей 
должности. Сій должности участія есть благодбяніе и услуга» (І, 323). 
Сковорода мріяв про суспільство, в якому повинні панувати рівність, 
свобода, братерство, справедливість, чесність і правда. «Ніфт там 
враждьо и раздора. Ніт в оной республикюь ни старости, ни пола, ни 
разнствія -- все там общее., Общество в любви, любов в боге, бог в 
обществі. Вот и колцо вічности» (І, 415). 

Проте в реальному житті мислитель бачив суспільство, в якому 
навіть мови не могло бути про здійснення його концепції «нстиннаго 
человіЬка», ліодського щастя. Викриваючи несправедливий феодально- 
кріпосницький лад, Сковорода підкреслював, що це суспільство осно- 
вується на «видимій натурі», на «желаній свБтском», що є джерелом 

усіх суспільно-державних нещасть. «Кто не желаєет честей, сребра, 
волностей? Вот тебь источник ропоту, жалоб, печалей, вражд, тяжеб, 
грабленій, татьбь, всбх машин, крючков и хитростей. Из сего род- 
ника родятся изм'інь, бунт., паденія государств и вся нещастій без- 
дна» (І, 217). . 

Абсолютизація та ідеалізація «видимой натури» створює суспіль- 
ний грунт для процвітання «несродности», веде до суспільної трагедії. 

«А когда уже стал волк пастухом, медвідь монахом, а лошак сов'т- 
ником, сіе не шутка, но бьда. О когда б мь проникнули, коль сіе 
обществу вредної» (І, 337). В такому суспільстві панує беззаконня, 
насильство, свавілля, брехня, лицемірство, панують ті, хто «по лицу 
свять, по сердцу всвх беззаконнбфе», хто «десятка шибениц достоин», 

хто до рівня моральних норм підняв «зависти, грабленіе, тяжбьі, тать- 

бь, убійства, хуль, клеветь, лицембрія, лихонмства, любодбянія, сту- 

додбянія, суевбрія», хто «по успіху беззаконій своих и мудрость, и 

славу, и благородность, и сласть, и блаженство оцьняет» (1, 482--483). 

Суспільство, в своїй основі зіпсуте і здеправоване, вважає Ско- 
ворода, не може створити необхідних умов для здійснення «сродного 

8. Українське літературозпавство, вип. 18. 101



труда» як основи радості, насолоди, щастя. Цим і пояснюється те, що 

сучасний йому суспільний і державно-політичний лад Сковорода роз- 
глядав як несправедливий, протиприродний, антигуманний, який ніве- 
чить і вбиває в людині все чисте, добре і справедливе, породжує і 
насаджує зло. Боротьба проти такого ладу та за перебудову суспіль- 

ства на засадах свободи, рівності і братерства, за торжество справед- 
ливості, добра і щастя і є життєвим шляхом видатного гуманіста ії 
мислителя Сковороди. 

Основний засіб для досягнення цієї високо благородної і гуманної 
мети мислитель бачив у просвітництві, поставивши на службу бороть- 
би проти світу зла і за утвердження ліодського щастя своє свободо- 
любиве і непідкупне слово. Водночас можна вважати, що Сковорода 
в принципі не виключав і збройної боротьби за свободу, про що в 
деякій мірі свідчить твір «Ре ШПБегіаїе». Величаючи Б. Хмельницького 
як «мужа вибраного», «батька свободи» і героя, Сковорода тим самим 
схвалює і ті засоби, з допомогою яких гетьман добував волю. 

Концепція людського щастя Сковороди, при всій своїй обмеже- 

ності, є цінним надбанням духовного життя українського народу. 
З його вчення животворно променіють благородні ідеї гуманізму, ша- 
нування та піднесення людської гідності трударя, звеличування «срод- 
ного труда» як невичерпного джерела радості, насолоди і щастя, 
перемоги та утвердження в суспільному житті принципів рівності, 
свободи і братерства. 

А. И. ПАШУК 

ПРОБЛЕМА СЧАСТЬЯ В ФИЛОСОФСКОМ УЧЕНИЙ Г. С. СКОВОРОДЬТ 

Резюме 

Статья посвящена рассмотрению одного из существенньх вопросов философ- 
ского учения Г. С. Сковородь -- вопроса о человеческом счастье. Постановка и ос- 
вещение зтой проблемь в ученин Г. С. Сковородь основьшвается на его: пантеистической 
концепции о «трех мирах» и «двух натурах». ШПредставляет ценность концепция 
«сродного труда», которьй является, по мнению мислителя, неисчерпаємьшм источником 
радости, наслаждения, счастья. 

Автор подчеркиваєт, что неразрьівную связь мировоззрення Г. С. Сковородь с 
жизнью и чаяниями «простолюдина», что определило кглубоко кгуманистический 
характер его концепции человеческого счастья, отражающей интересь трудящихся масс, 
возвеличивающей человеческое достойинство труженика, отстайвающей принципьт равен- 
ства, свободи и братства.



СІ ДІГТЯВ 

Образи співбесіднитів та їх роль 

у бабайвському чцитлії 

філософських діалогів 

Г.С. Сковороди 

У творчій біографії Г. С. Сковороди особливе місце займає 
перша половина 70-х років ХУПІ століття. Це був період розквіту 
таланту і могутнього піднесення творчої активності видатного україн- 
ського філософа, поета-гуманіста і просвітителя-демократа. 

Як відомо, переслідуваний реакцією, Сковорода в 1769 р. назав- 
жди залишає посаду шкільного викладача і взагалі всяку офіційну 
службову діяльність та обирає шлях мандрівного вчителя-філософа. 
Мислитель і письменник ще глибше проникає в життя народу, прой- 
мається його думами і сподіваннями, мудрістю і оптимізмом. 3-під 
його пера тільки за два (1773--1774) роки один за одним виходять 
чотири великі філософські твори: «Діалог, или разглагол о древнем 
мірь», «Разговор пяти путников о истинном щастіи в жизни», «Коль- 
цо», «Разговор, назьваємьй Алфавит или букварь мира». Об'єднані 
вони спільністю проблеми і задуму, в них у логічній послідовності 
розвивається тема мети і призначення ліодського життя, найбільш пов- 
но викладена практична філософія Сковороди -- етика, найчіткіше 
сформульований відкритий ним «закон сродностей», широко обгрун- 
тована теорія «сродності труда» та вчення про всезагальне щастя. 

Ці твори становлять новий цикл у філософському доробкові Ско- 
вороди. Написані вони (принаймні два останні, як зазначає сам Ско- 
ворода) у селі Бабаях (біля Харкова) на основі того, «что говорено 
в бесбрдах с здьшними пріятельми. Они же и бесвдующими лицами 
поставленнь в обонх»!. Ті ж самі «бесідуючі особи» виступають і в 
перших двох діалогах, і це служить додатковим підтвердженням, що 
вони теж написані у Бабаях, тому всі чотири зазначені філософські 
діалоги можна умовно назвати «бабаївським циклом». 

Крім Григорія, в діалогах беруть участь Яків, Афанасій, Лонгин, 
Єрмолай. Дослідники вже звернули увагу на те, чи відповідають ці 
імена справжнім іменам приятелів Сковороди, серед яких були і Яків 
Правицький, бабаївський священик, один з найближчих друзів філо- 
софа, і Афанасій Панков, якому Сковорода присвятив злагоджену 
в Бабаях, у 1774 р. збірку «Басні Харьковскія»?. Цікаві припущення 
висловлено і про походження імені «Лонгин», близького до прізвища 
Логвинів (із с. Липців), висланих за приналежність до секти духо- 
борів 3. Цілком імовірно, що й ім'я Єрмолай мав один із численних 
приятелів, друзів'однодумців чи учнів Сковороди. В усякому разі без- 
сумнівно -- всі образи співбесідників бабаївського циклу діалогів 

| Григорій Сковорода. Твори в двох томах, т. І. К., Вид-во АН УРСР, 1961, 
стор. 316. Далі при посиланні на це видання в тексті вказується том і сторінка. 

2 А. Ніженець. На зламі двох світів. Розвідка про Г. С. Сковороду і Хар- 
ківський колегіум. Харків, «Прапор», 1970, стор. 163--172. 

3 Там же, стор. 161--162. 

іні



мали своїх реальних прототипів. Це були учасники усних розмов, 
бесід Сковороди не тільки в Бабаях чи Липцях, а і в Харкові, Остро- 
гозьку, Гужвинську, Гусинці -- на всіх шляхах і перехрестях його 
мандрів, де він також знаходив собі друзів і в часи перепочинку за- 
водив з ними бесіди. 

Діалоги бабаївського циклу не є діалогами-суперечками, в них 
не стикаються протилежні думки, судження. Це переважно «мирні», 
спокійно-розважливі розмови-роздуми друзів-однодумців, які зібралися 
не для сварок і «не для хвастливьх любопріній, но ради соединенія 
желаній.. сердечньх» (І, 230). Для них «дружеска бесіда есть возок, 
путника облегчающій» (І, 362), «сообщеніе мьгслей і будто взанймное 
сердец лобьзаніе, соль і свіБт компаній -- союз совершенства» (ЇЇ, 495), 

Всі п'ять персонажів діалогів Сковороди -- пристрасні шукачі 
істини, справжнього сенсу буття людського. Життя для них -- «путь, 
как ріка текущій», а самі вони -- «путники» -- подорожні, що праг- 
нуть знайти шлях «к истинному щастію» (І, 208). В розмовах вони 
виявляють свою широку освіченість, добре знають не тільки біблію, а 
й твори античних філософів, зокрема Епікура, оперують прикладами зі 
всесвітньої історії, мистецтва, природничих наук -- фізики, Хімії, ма- 
тематики, механіки, астрономії. Спільною рисою всіх персонажів є їх 
близькість до демократичного середовища, всі вони «б'Бднячье, достат- 
ков не имущіє» (І, 207), з щирою повагою ставляться до людей праці, 
їх чесності, відвертості і мудрості. 

Легко помітити, що відзначені вище найбільш істотні риси персо- 
нажів діалогів притаманні основному прототипу їх -- автору цих діа- 
логів Сковороді, всі вони в цілому відтворюють інтелект, «ліобомуд- 
ріе», духовний образ мислителя. Більше того, Сковорода наділяє ок- 
ремих персонажів. фактами зі своєї біографії, своїми особистими, суто 
індивідуальними пристрастями і нахилами. 

Така своєрідна аплікація, «накладання» авторської особи на об- 
рази співбесідників все ж не веде до повного злиття автора з персо- 
нажами, не позбавляє їх індивідуальної визначеності, не перетворює 
їх на рупори авторських ідей. Тому не можна ідентифікувати особи 
автора з персонажами його творів, тим більше беззастережно припису- 
вати автору їх висловлювання, які суперечать його переконанням ". 
Звідси випливає важливість встановлення не тільки спільних, а й інди- 

відуальних рис образів співбесідників, визначення ролі кожного зних 
у діалогах Сковороди. 

Провідна роль у бабаївському циклі діалогів належить Григорію, 
в особі якого, безперечно, виступає сам Сковорода. Підтвердженням 
цього є, передусім, хід міркувань Григорія, які ні в чому не супере- 
чать, а цілком збігаються з міркуваннями Сковороди, висловленими 
в інших його творах, присвятах, листах. 

1 Таке, на жаль, трапилось у загалом серйозному, одному з кращих за останні 
роки дослідженні ідейної спадщини філософа -- монографії М. Редька «Світогляд 
Г.С. Сковороди» (Вид-во Львівського університету, 1967). На стор. 93--94 цієї роботи 
читаємо: «У творі «Кольцо» філософ порівнював проблему вічності чи виникнення 
світу з «вузликом» Соломона, а Соломону в біблії приписується вислів «Ничто не ново 
под солнцем». Наш мислитель так розв'язував цей «вузлик»: «Мнь кажется, что Со- 
ломон просто говорит, что в світе все старое: что сегодня есть, то же и прежде 
всего било». Але ж так роз'язував цей «вузлик» не «наш мислитель», а Афанасій, 
роль якого в діалогах далека від того, щоб бути рупором ідей мислителя, бо ж 

слідом за процитованими автором словами Афанасія йде зовсім інше, дійсно від- 
повідне поглядам Сковороди розв'язання цього «вузлика» другим учасником діалога 
Яковом. Воно починається дотепною реплікою на адресу Афанасія: «Вьсморкай же 
нос», тоді, мовляв, відчуєш інший смисл у словах Соломона, «что все ветошь есть 
под солнцем» (тобто «видимий світ» старіє, вічно змінюється), «но не то, что сверх 
солнца» (тобто у «невидимому світі», світі «істинному», який Сковорода вважав не- 
змінним, вічно новим, «не дряхлеющим»). 

104



У монологи та репліки Григорія вкладено окремі деталі з біогра- 
фії філософа, даються посилання на його твори чи цитати з них. До 
таких деталей належить, зокрема, згадка Григорія про одного свого 
учня, якому важко давалася наука, але «как только он отрішился 
ко механикб, как вдруг вевх удивил своим понятієм без всякого руко- 
Бодителя» (І, 327). З біографії Сковороди відомі непоодинокі випадки 
приниження гідності філософа в панському середовищі, яке насміха- 
лося над його «подльм» («низьким», «мужицьким») походженням. Про 
один з таких випадків розповідає Григорій у творі «Разговор пяти 
путников»: «СлучЧилось мні в неподлой компаній не без удачи бить 
участником разговора. Радовался я тЬм, но радость моя вдруг исчез- 
ла: двб персонь начали хитро ругать и осм'хивать меня, вкладая 
в разговор такіє алмазнье слова, кои тайно нзображали подльй мой 
род и низкое состояніе..» (І, 241). Прикро було йому від цього. Тільки 
після довгих роздумів він заспокоївся, «вспомнив, что они баблнь 
сьшь» (1, 241). На запитання Афанасія, що це означає, Григорій пе- 
реказує фабулу байки, відомої у Сковороди під назвою «Старуха и 
Горшечник». Ця згадка дає змогу глибше зрозуміти зміст названої 
байки і обставини її виникнення. 

У суперечці з Афанасієм щодо смислу прислів'я «Медведя да учат» 
Григорій посилається на ще одну байку Сковороди -- про вовка 
і козеня («Басня Есопова»). Нею ж оперує і Лонгин, причому зазна- 
чає, що написав її «общій наш друг -- вь знаете, кто мні в умі» 
(І, 346) 9. Він же переказує і зміст байки Сковороди «Пчела и Шер- 
шень» (І, 327). 

Серед співбесідників Григорій виділяється найбільшою освіченістю, 
інтелектуальним розвитком, усталеністю переконань, усвідомленістю 
мети своєї діяльності і багатим життєвим досвідом. Проте він ніколи 
цим не хизується, своїх поглядів не нав'язує друзям-співбесідникам, 
уважно вислуховує їх міркування. Головне для нього в бесідах -- оте 
«взайимное сердец лобьзаніе», обмін думками з такими ж, як і він, 
шукачами істини для з'ясування цієї істини, а не для того, щоб по-мен- 
торському виголошувати для них свої настанови. «Долго сам учись, 
если хочешь учить других (І, 353), -- такий його девіз. Навчаючи 
ших, він сам навчається. «Изберите день и соберитеся, -- звертається 
він, завершуюочи довгу промову, якою починається діалог «Кольцо». -- 

Я за предводительством божім и его библій мог к вам, естли меня не 
обманет самолюбіе, показать алфавит мира, или букварь его». І тут же, 
схаменувшись, бо йому здалася нескромною і високомірною така 
заява, він вибачливо уточнює: «Стьжуся сам своего слова. Лучше 
бьмло сказать: соберемся и участно вс побесбдуем» (І, 273). 

«Участно всб побесьдуем» -- це один з основних принципів методу 
евристичної бесіди. Цим методом найвправніше володів Григорій. Він 
уміє задати тон бесіді, тактовно спрямовує її в бажане для виявлення 
істини русло, щоб викликати активність співбесідників, а головне -- 
навчити їх логічно мислити, пробудити в них розум, звільнити його 
від кайданів догматизму. Григорій застерігає друзів від поспішних 

висновків, неодноразово нагадуючи мудре латинське прислів я: «Ре5біпа 

. Їепіе» (поспішай повільно. Перед початком розмови треба чітко виз- 

начити її предмет. Без нього не розмова виходить, а «шум и смятеніе». 

Правильність, істинність будь-якого міркування у великій мірі 
залежить від істинності його вихідного положення. «Половину здблал, 

кто хорошо начал» (І, 320), -- афористично стверджує цю думку 

5 «Общим другом» називають співбесідники бабаївського циклу Григорія. До 

речі, в попередньому циклі діалогів («Наркісс..», «Асхань», «Бесьда, нареченная 
двоєе...») Сковорода виступає під іменем Друг. 

105



Григорій. Без правильного вихідного положення, яке образно називає 
Яків «свічкою», думці неможливо знайти істину, вона буде блукати «по 
темньм углам». «Вот теб' свіча», -- відразу реагує на це Григорій, вва- 
жаючи, що такою «свічкою» у міркуваннях про всезагальне щастя є 
вихідне положення: кожному відкритий шлях до щастя. «Сим камнем 
искушай золото и серебро, чистое ли?» -- говорить він і навчає, як це 
робити (1, 218--219). 

Григорій вправно володіє не тільки методом бесіди. Він майстер 
монологічної промови із вдало застосованими прийомами ораторського 
мистецтва: риторичними запитаннями, окликами, звертаннями, афорис- 
педнто суджень, анафорами і епіфорами, паралелізмами і т. д. Такою 
є уже згадувана його промова -- своєрідний пролог до діалога «Кольцо» 
(1, 250--273), такими є і численні монологи-звертання до всіх співбе- 
сідників у інших діалогах розглядуваного циклу. В усьому легко пізна- 
ється Сковорода-оратор, промовець, автор вступних до курсу «О хри- 
стіанском добронравій» лекцій-проповідей: «Убуждшеся видібша славу 
его» и «Да лобжет му от лобзаній уст своих!». 

В образі Григорія втілені також істотні риси і Сковороди-поета, 
Сковороди-лірика. Найбільш виразно це виявлено у монолозі Григорія 
під назвою «Картина изображенного біса, назьваємого грусть, тоска, 
скука («Алфавит, или букварь мира», І, 339--340). 

Григорій виділяється з-поміж інших персонажів і своєю мовою -- 
образною, емоційною, з афористичною влучністю визначень і узагаль- 
нень, з пафосним утвердженням своїх переконань, з багатим м яра 
доказів, аргументів, підтверджень. У цьому арсеналі чи не першорядна 
роль належить народним прислів'ям і приказкам, притчам і байкам, 
оповідям і легендам. Всі вони введені Сковородою у мовну партію 
Григорія не для ілюстративності і не для «художества» чи «украша- 
тельства». Образність -- невід'ємна риса його способу мислення, а 
відтак і мови. Кожен образ у його мові несе важливе смислове на- 
вантаження, втілює плідну думку, розвиває її, «заряджає» інтелект 
на дальші пошуки істини, Така особливість найбільш виразно вияви- 

лась у відомих притчах і байках про сліпого і безногого, про недотеп- 
них діда і бабу, які намагалися внести в міхах сонячне світло до хати, 
побудованої ними без вікон, про п'ятьох подорожніх в Індії, про кота- 
рибалку, дідову вперту кішку та ін. 

Поряд з народними прислів'ями і приказками в уста Григорія 
Сковорода вкладає свої власні та переосмислені ним біблійні афоризми. 

Нарешті, в образі Григорія автор втілив ще одну, найменш ви- 
світлену дослідниками сторону свого обдарування -- пристрасть до 
живопису. Відомо, що виклад у автографах і рукописних списках тво- 
рів Сковороди ілюструється багатьма малюнками, виконаними,  оче- 
видно, самим автором. «Ба! Откуда у тебя столько новьх картин? 
Смотри: вся горница ими одбта» (І, 362), -- висловлює своє здиву- 
вання Афанасій, коли запрошені співбесідники ввійшли до кімнати 
Григорія. Демонстрування і символічне тлумачення цих картин у при- 
кінцевому розділі твору «Алфавит, или букварь мира» (І, 362--370) 
незаперечно доводить, що і в живопису Сковорода залишався філосо- 
фом і митцем, що він мислив не тільки словесними, а й живописними 
образами. 

Найближчим однодумцем Григорія у діалогах виступає Лонгин. 
Між ними в розмовах не відбувається жодної суперечки, а завжди 
панує повне взаєморозуміння, підтримка, розвиток і поглиблення ду- 
мок один одного. Лонгин часто «заступає» Григорія, виконує його 
роль ведучого в розмовах, Так, уже в першому творі циклу («Діалог, 
или розглагол о древнем мірі») Григорій тільки запропонував тему 
бесіди, а саму розмову веде Лонгин і веде її не менш вправно, ніж 

106



сам Григорій. В наступному діалозі «Разговор пяти путников» Лонгин 
з являється десь уже в середині розмови, але всі перипетії поперед- 
ньої бесіди він знає (бо сидів під яблунею і «все до точки сльшал»). 
До нього відразу ж, як до однодумця, для підтримки звертається Гри- 
горії, а сам на тривалий час розмови виключається, передавши роль 
ведучого Лонгину (І, 221--231). Він же розвиває думки Григорія і в 
наступних діалогах. 

Єднає Лонгина з Григорієм пристрасть до цитування біблії. Але 
на відміну від Григорія, який висловлює ряд сміливих на той час, 
критичних думок про біблію, називаючи її «дурною и несложною ду- 
дою», «бодущим терновиком», «горькой и невкусной водой», «дура- 
чеством божійм», «лайно, мотьла, дрянь, грязь, гной человеческій» 
(1, 265), Лонгин говорить про біблії тільки позитивно, урочисто-хва- 
лебно. Він з фанатичним переконанням прагне відшукати в кожному 
біблійному виразі прихований алегоричний зміст. Тому мова його ін- 
коли так захаращується «біблійними укрухами», що її перестають 
розуміти співбесідники. | 

Григорій завжди домагається того, щоб співрозмовник сам при- 
йшов до потрібного висновку, він ніколи не гасить Його допитливості, а 
навпаки -- розпалює її. Лонгину це не завжди вдається, і він нейтра- 
лізує допитливість авторитетом біблійної догматики, підмінює розум 
вірою. Так трапилось у нього в розмові з Афанасієм, коли той ніяк 
не міг збагнути, «каким же образом 1000 ліфт будет одним днем и 
вопреки». «Ох, не любопьтствуй, -- відповідає йому Лонгин. -- Не 
все то ложноєе, что младенческим умам не вм'істное. Если не понима- 
ешь, обуздай разум твой в послушаніе і вбруй Петру святому» (І, 
190). Не до «обуздания разума», а до пробуждення його палко закли- 
кав Сковорода свого сучасника: 

Ах, простри бодро вітрила 
И ума твосго крила... (ІЇ, 27). 

Рідше, ніж Лонгин, роль навчаючого бере на себе Яків. Але на 
відміну від Лонгина, який вступає в розмову вже з готовими переко- 
наннями, Яків в окремих питаннях ще вагається і тому звертається 
для їх з'ясування до Григорія чи Лонгина. Тільки потім його міркуван- 
ня зливаються з їх думками. 

Яків, як і Григорій, противник догматичного способу мислення, 
для нього не існує вищого авторитету за розум. Це в його уста Ско- 
ворода вкладає відомий афоризм: «Не разум от книг, но книги от 
разума родились» (І, 235). Біблія для нього, як і для Григорія, лише 
одна із сходинок в історії пізнання, людиною самої себе, в історії 
людинознавства, що в розумінні Сковороди зливається з богопізнан- 
ням. Яків вважає, що в пізнанні істини багато досягли давні мудреці 
ще до виникнення, біблії, тому він і пропонує «несколько окрухов и 
крупиц из язьшческого богословія», встановлює генетичний зв'язок між 
образами єгипетської і грецької міфології та християнської релігії. Він 
один із кращих знавців особливостей мислення давніх мудреців, які 
имбли свой язьк особливьй, они изображали мьгли свой образами, 
будто словами» (1, 274). Як Лонгин і Григорій, Яків вважає, що мо- 
вою іносказань написана і біблія, а тому її треба збагнути розумом, а 
не сліпо вірити всьому тому, що в ній написано. . 

За своєю роллю в діалогах до Якова найближчий Єрмолай. Саме 
він просить Якова бути «суддею» в його суперечці з Афанасієм, чи 
можна «бога» назвати «натурою». У своєрідному диспуті з Афанасієм 
Єрмолай блискуче доводить йому, що «нельзя сьскать важнбфе и богу 
приличнфе имени», як «натура», і, таким чином, фактично заперечує 
релігійне уявлення про бога (І, 213--215). За це похвалив його Гри- 
горій: «Хорошо ть говориш о бог» (І, 216). Але ось Григорій ставить 

107



перед усіма співбесідниками питання: «Скажите мн5, что такое для 
вас лучше всего?» Єрмолай відповідає: «Для меня кажется лучше все- 
го то, сстли бьть во всем довольньм.. На деньги, на землю, на здо- 
ровья, на людей и на все, что только ни есть на світі». Афанасій 
реагує на це сміхом, бо подібні бажання висловлював сам і його пе- 
реконали в безглуздості їх. Тому він і засміявся «от радости, что 
случился дурачеству моему товарищ», бо ж і Єрмолай «так же бить 
желаєт: горбатьм, как верблюд; брюхатьм, как кит; носатьм, как кро- 
кодил; пригожим, как хорт; апетитньм, как кабан, и прочає» (І, 215 
216). З приводу цього відбувається словесна перепалка між Єрмолаєм 
і Григорієм, у результаті якої Єрмолай переконується, що, дійсно, його 
бажання безглузді, бо вони йдуть всупереч «закону сродностей». 

Досі йшла мова про персонажі, які відрізняються між собою 
головним чином неоднаковим ступенем активності в ролі «навчаючих». 
Зовсім не виступає в цій ролі Афанасій, зате він найбільш активний 
у ролі допитливого, кмітливого «учня», але «учня» своєрідного, бо цей 
«учень» має не менший від «навчаючих» життєвий досвід, високий рі- 
вень знань і чіпкий розум, до того ж наділений гумором і дотепністю. 
Якби не було безперервних запитань Афанасія, його влучних зауважень, 
реплік, то розмови у всіх чотирьох діалогах втратили б свою напругу, 
динамічність, своєрідну «сюжетність», значно збідніли б змістом. 

Афанасій походженням із селян-хліборобів («Отец мой -- есть 
точньй землЬбдьл» -- І, 348), але сам в ін хліборобством не займається. 
«Я законник. Гражданскіе законь знать -- то мое дЬло» (І, 349), -- 
заявляє вінб5. «Приказное діло», яким займається Афанасій, наклало 
відбиток на його психологію. Афанасій не просто ставить питання, а 
«допитує» співбесідника, веде «слідство» над його судженнями. Такий, 
для прикладу, характер має розмова Афанасія з Лонгином у, творі 
«Діалог, или розглагол о древнем мір» (І, 190--191). «Законник» 
Афанасій уміє знаходити слабу ланку в міркуваннях чи визначеннях 
співбесідників і тим активізує мислення, вносить додаткові «інтриги» 
з хід бесіди. Ось, наприклад, Григорій після ряду незаперечних дока- 
зів робить висновок про те, що «входить в несродную стать» є «родної 
нещастія путь». Афанасій відразу ж ставить питання: «А если кто к 
воровству рожден?» І це примушує Григорія внести в свої міркування 
і докази суттєві уточнення про т. зв. «честнье званія», необхідними 
ознаками яких є «благодбяніе и услуга» (І, 322--323). 

Таку ж слабу ланку («крючок») Афанасій знаходить і «чіпляється» 
за неї і в судженнях Григорія, що «охота есть родная дочь природь» 
(І, 337). Помітивши зміну напряму міркувань Григорія, Афанасій за- 
уважує йому: «..ть, братец, не туда заБхал. Бхал в Казань, а забБхал 
в Рязань» (І, 342). Коли Яків, розвиваючи думку про те, що в кожній 
посаді, в кожній роботі є своє і «гірке» і «солодке», для доказу вдається 
до немовби аксіоматичної паралелі: «Не сьщеш дня без тьмь и свбфта, 
а года без зимь и теплоть», Афанасій кидає влучну репліку: «Сказьі- 
вают, в Норвегін день без тмь и свфта бьваєт» (І, 354). 

«Приказной» Афанасій знаходить порушення законів власності ії 
в євангельській оповіді про апостолів, які, щоб погамувати голод, зри- 
вали колоски"на чужому полі і їли ще недостигле зерно. З приводу 
цього Афанасій говорить: «Апостолам чужоєе рвать не пристало; своего 
не имбли, жать и молотить некогда, а изторгать будто пеньку -- дурно; 
ца и кушать зерно сьрое скотам приличьно» (І, 304). Взагалі біблію 
він вважає «басней, к тому же нехитрою» (І, 300). Йому не дуже ім- 

.. 5 Ця деталь -- ще одне свідчення, що прототипом образу Афанасія був Афана- 
сій Панков -- «Колезький регістратор Воронезького намісництва міста Острогозька» 
(А. Ніженець. Названа праця, стор. 171). 

108 

РУ НО



понує алегоричне тлумачення біблії, надмірне цитування її Лонгином, 
Єрмолаєм, Яковом, У діалозі «Кольцо» всі вони один за одним вишу- 
кують у біблії нові і нові «круглі предмети» і тлумачать їх як сим- 
воли вічності, бога. «Куда вам, братцьи понравилась  околесная» 
(1, 291), -- зупиняє їх Афанасій і з іронією додає: «Сколько видіть 
можно, вь скоро накладете в щет ваших колес рбшета, блюда, хлЬбьі, 
опрьсноки, блинь с тарелками, с яйцами, с ложками и орбхами ипро- 
чую рухлядь.. Придайте горох с бобами и с дождевьми каплями -- 
в библіий, думаю, все сіе есть» (І, 294), «Ть мне свонми винтами змін- 
ньми совсьм ум помрачаешь», -- зауважує він Якову. 

Отже, серед усіх персонажів бабаївського циклу діалогів Сково- 
роди образ Афанасія змальовано найяскравіше, з чітко окресленими 
індивідуальними рисами характеру, поведінки, способу мислення. 

Вище розглянуто лише одне питання, що входить до літературо- 
знавчого аналізу філософських творів Сковороди, -- дано характерис- 
тику образів-персонажів у бабаївському циклі його діалогів. Не мен- 
ший науковий інтерес становить розгляд усіх його філософських 
творів з погляду їх жанрових ознак, композиції, напрямку і перипетій 
розвитку думки, стильових особливостей. Але це вже тема іншої 
розмови. 

С и ДИРРЯР 

ОБРАЗЬ СОБЕСЕДНИКОВ И ИХ РОЛЬ 
В БАБАЕВСКОМ ЦИКЛЕ ДИАЛОГОВ Г. С. СКОВОРОДЬІ 

Резюме 

В статье даєтся характеристика образов собеседников и вьтясняєтся их роль 
в т. н. бабаєвском цикле философских дналогов Г. С. Сковородь («Діалог, или раз- 
глагол о древнем мірь», «Разговор пяти путников о истинном щастій в жизни», 
«Кольцо», «Разговор, назьваємьій Алфавит или букварь мира»), подтверждаєтся, что 
все персонажи зтого цикла имели своих реальньх прототипов, позтому нельзя иден- 
тифицировать личность автора с персонажами его дналогов, тем более безоговорочно 
приписьвать автору такне их вьісказьвания, которье противоречат его убеждениям.



Т.І ПАЧОВСЬКИЙ 

Жанрові особливості віриців 

Г. Сповороди 

Григорій Савич Сковорода вперше ознайомився з теорією лі- 
тератури в Київській академії, де в 1744/1745 навчальному році про- 
слухав курс поетики у професора Гедеона Сломинського. Характерно, 
що в міркуваннях цього теоретика літератури про віршування, які 
детально розглянув П. М. Попов, спостерігаємо «виразну стадію пере- 
ходу від силабіки до тоніки». Можливо, Г. Сковорода, будучи слуха- 
чем Київської академії, консультувався з питань теорії літератури і 
в Георгія Кониського, який читав цей курс у 1745/1746 навчальному 
році. Кониський пішов далі в теорії віршування («Ргаєсеріа Че агіе 
роебїса»), ніж Сломинський, він уже пропагував силабо-тонічну систе- 
му М. Ломоносова. Немає сумніву, що Сковорода поглиблював свої 
знання з теорії літератури і за кордоном, в Угорщині, Австрії, Італії 
і в Німеччині, де перебував з 1750 до 1753 року. 

Після повернення з-за кордону Г. Сковороду запрошують на по- 
саду викладача поетики в Переяславській колегії. Однак через кілька 
місяців він був змушений залишити її, бо його лекції з теорії літера- 
тури спиралися на нові принципи і не припали до смаку наставникові 
колегії, переяславському єпископові. З цього приводу М. Ковалинський 
у біографії Сковороди писав: «Сковорода, имбя основательнбе и об- 
ширнбфе знанія в науках, нежели каковья тогда бьли в училищах 
провінціальньх, написал рассужденіе о поезій и руководство к иску- 
ству оной так новьм образом, что епископу показалось странньм и не- 
сообразньм прежнему старинному обьчаю. Епископ приказал пере- 
мбнить преподавать по тогдашнему обьікновенному образцу ученія. 
Сковорода, увБрен будучи в знаній своем и точности діла сего, не 
согласился перем'Бнить и оставить написаннья им правила для поззійн, 
которья бьли простье и вразумительнфе для учащихся, да и совсЬьм 
новое и точное понятів давали об оной. Епископ требовал от него 
письменнаго отвіьта образом судебньм через консисторію, для чего он 
не вьполнил повеліЬнія. Сковорода отвЬствовал, что он полагаєется на 
суд всьх знатоков в том, что разсужденіє его о поезін и руководство, 
написанное им, есть правильное и основанное на природб сего ис- 
куства» 7. 

Що нового вніс Сковорода в теорію поезії, важко сказати точно, 
бо його поетика «Рассужденіе о поезій и руководство к искуству оной» 
не дійшла до нас. Але збережені вірші Сковороди дають підставу 
зробити деякі припущення. Можна гадати, що Сковорода, поглиблю- 
очи теорію віршування своїх учителів, Г. Сломинського та Г. Конись- 
кого, чітко визначив віршову силабо-тонічну систему, яку використо- 

"П.М. Попов, З історії поетики на Україні (ХМП--ХМІП ст.) -- Матеріали 
до вивчення історії української літератури, т. І. К., «Радянська школа», 1959, стор. 401. 

ЗТ. Сковорода. Твори в двох томах, т. ІІ. К. Вид-во АН УРСР, 1961, 
стор. 490. Далі цитуємо твори та уривки з них за цим же виданням, зазначаючи 
в дужках римською цифрою том, арабською -- сторінку. 

110



вував у своїй поезії. Крім того, він розширив коло жанрових видозмін 
віршової літератури. Цю тезу підтверджуємо розглядом його віршів, 

Найбільше поезій Сковороди охоплює збірка «Сад божественньх 
пБсней». Тут їх 30 (ПІ, 7--57). Цикл «Інші віршовані твори», названий 
так упорядниками найповнішого видання поетичної спадщини Г. Ско- 
вороди І. А. Табачниковим та І. В. Іваньом, включає 20 віршів, 
різних за своїм характером (1, 61--98). Серед них чимало написаних 
латинською мовою, Крім того, деяку кількість латинських віршів вико- 
ристав Сковорода у своєму листуванні (ЇЇ, 71 і наступні сторінки, а 
також 309 і наст. стор.). Назва «Сад божественньх пЬсней», якспра- 
ведливо зауважив ГП. Яременко, умовнаЗ: значна частина віршів 
позбавлена релігійного змісту, має світський характер. 

На перший погляд здається, що поезії «Саду», названі піснями, 
однотипні за жанровими особливостями. В дійсності це не так. Різні 
за жанровим характером і поезії, об'єднані назвою «Інші віршовані 
твори», а також латинські вірші. 

Ранні поезії Сковороди «Поспішай, гостю, поспьшай» та «їдеш, 
хочешь нас оставить», написані у зв'язку з певними подіями, мають 
панегіричний характер. Вірш «Вдешь, хочешь нас оставить» присвяче- 
ний «Гервасію Якубовичу, отходящему из Переяслава в Білгород...» 
Ось як звучить початок цієї пісні «Саду»: 

Б деш, хочешь нас оставить? Путньи нщезнуть страхи; 
Бдь же весел, цЬльй, здравьій, Спите подорожнь прахи, 
Будь тебі вьтрьй погоднь, Скоропослушньи кони 
Тихи, жарки, ни холодньі; Да несут, как по долонь, 
Щастлив тебь путь вездь Щасливим слідом, как 

отсель будь! гладеньким льдом! (1Ї, 44). 

Сковорода віршами такого типу продовжував традиції панегірич- 
ної літератури ХУП ст. проте вносив і нове. Він відходив від штуч- 
ності, писав щиро і безпосередньо. Поет, надсилаючи Г. Якубовичу 
вірша «їдеш, хочешь нас оставить», у листі від 22 серпня 1758 р. 
зазначав (подаємо у перекладі з латинської мови): «В пісні тих, що 
відїжджають, проводжають побажаннями добра і різних благ. Прав- 
да, наша пісня майже зовсім селянська і проста, написана простона- 
родною мовою, але я сміливо заявляю, що при своїй простонародності 
і простоті вона щира, чиста і безпосередня» (ПІ, 416). Такою безпо- 
середньою щирістю і простотою пройняті також латинські панегіричні 
вірші Сковороди «Іп пафаїет Вазіійї Топіагае риегі 12 аппогит» («На 
день народження Василя Томари -- хлопчика 12 років» (ПІ, 82) і «Мес 
Чі, ті МісНаєі, зсіо, ге5 іпргава Їиіцга» («Я знаю, що і тобі, Михайле, 
не буде неприємним») (ІІ, 372). Ці вірші наближаються жанровими 
особливостями до од. 

Сковорода вчився писати оди на зразках відомого лірика антич- 
ної літератури Квінта Горація Флакка. Особливе захоплення викликала 
у нього ода Горація «Обішт діуо5 гораї іп раїепії..». Крім перекладу 
цієї оди тогочасною книжною мовою («Купец покоя сладка бога про- 
сит.» (11, 347--348), він здійснив і вільний її переспів, вмістивши 
його серед оригінальних поезій «Саду» (24-та пісня), і зазначив, що 
вона «претолкованна малороссійским діалектом в 1765-м годі». Ось 
окремі строфи цього переспіву: Е 

О покою наш небесньй! Гдь ть скрьлся с наших глаз? 
Ть нам обще всьм любезньй, в разньй путь разбьшл ть нас. 
За тобою то вьтрила простирают в кораблях, 
Чтоб могли тебе ть крила по чужих сьскать странах. 
Кажется, живут печали по великих больш домах; 

Больш спокоен домик мальй, естли в нужньх сьт вещах (1Ї, 42). 

3 П. Яременко. Поетична спадщина Григорія Сковороди. -- Наукові записки 
«Львівського державного педагогічного інституту, т. І, в. І. Львів, 1946, стор. 74. 

ПІ



Переспів закінчується такими рядками: 
Вас бог одарил грунтами, но вдруг может то пропасть, 
А мой жребій с голяками, но бог мудрости дал часть. 

(11, 43). 
Сковорода цим переспівом оди Горація, здійсненим мовою, дуже 

близькою до народної, торував шлях І. Котляревському -- авторові 
перелицьованої «Енеїди» Вергілія. 

Складав Сковорода й оригінальні оди. Кращим зразком цього жан- 
ру є «Похвала бідності», написана латинською мовою |і надіслана 
М. Ковалинському в одному з недатованих листів, що відносяться до 
60-х років ХМІ ст. (ІІ, 337--339). Український поет-мислитель сфор- 
мулював у ній своє розуміння бідності (цитуємо окремі строфи оди 
в українському перекладі М. Зерова): 
О щасливий, хто зміг заприязнить тебе, Зрівноважений дух, мудра розсудливість 
Хто на ласку твою здався без огляду Та веселість ясна, що з верховин своїх 
І кого на бенкет свій допустила ти, На глупоту людську дивиться з осміхом, 
Ввівши в хату, низьку й тісну. От супутники бідності. 
ою че є. Але ті жебраки -- як я прославлю їх? -- 
Нестурбований мир, спокій нерушений Що на серці у них прагнення золота, 
І здоров'я міцне, і призвичаєнео Ті захланні старці, що до скарбів земних 
До побожних трудів серце незламнеє Так пожадливо горнуться. 
Славлять твій гостелюбний дах. 

Поет так закінчує свої роздуми: 
Не в старчачих торбах, бідносте, ти живеш 

В серці чистім і праведнім 7. 

Уваги заслуговує також ода «Ре ІПбегіаїе» («Про волю»). Зберіг- 
ся, мабуть, тільки уривок цієї оди. Ось його текст: 

Что то за вольность? Добро в ней какое? О, когда бьї же мнь в дурнь не пошитись, 
Инь говорят, будьто золотое. Дабь волности не могл как лишитись. 
Ах, не златос, если сравнить злато, Будь славен вовк, о муже избранне, 
Против волности сще оно блато. Волности отче, герою Богдане»! 

(11, 80). 

Схвально висловився поет про Богдана Хмельницького як «батька: 
волі», маючи, очевидно, на думці визвольну боротьбу 1648--1654 рр., 
що завершилась возз'єднанням України з Росією. 

Сковорода пов'язував свої оди з життям, їх зміст пройнятий гли- 
бокими філософськими думками. 

Крім од, є у поетичній спадщині Сковороди ще й інші жанрові 
видозміни лірики. Сковорода-поет вийшов за межі лірики своїх по- 
передників. У його збірці «Сад божественньх піЬсней» знаходяться 
зразки особистої, пейзажної, філософської і сатиричної лірики. 

Сковорода не поділяв уподобань тих, що шукали щасливої долі 
в багатстві, а вихваляв бідність. З цього приводу він заявив: 

Не пойду в город богатий. Я буду на полях жить, 
Буду вьк мой коротати, гдь тихо время біжить. 
О дуброва! О зелена! О мати моя родна! 
В теб5ф жизнь увеселенна, в тебБ покой, тишина! 
Города славнь, високи на море печалей пхнут. 

Ворота краснь, широки в неволю горьку ведут. 
О дубрава! О зелена! и прочая. 

Ничего я не желатель, кромі хльба да водь/. 
Нищета мні есть гріятель -- давно мь с нею свать. 
О дубрава! и прочая 

(11, 23). 

Вірш «Не пойду в город богатьй» (12-та пісня «Саду») -- при- 
клад особистої лірики. 

«г. Сковорода, Посзії, К. «Радянський письменник», 1971, стор. 215--217- 

112



Сковорода захоплювався п 
віршах. У 13-ій пісні «Сад 
зажної лірики, читаємо: 

риродою, відтворював її красу в своїх 
у», яка належить до кращих зразків пей- 

Ах поля, поля зелень, 
Поля, цвьтами распещреннь! 
Ах, долинь, ярь, 
Кругль могиль, бугрь! 

хо вь, вод потоки чисть! 
Ах вь, берега трависть! 

Ах ваши волоса, вь кудрявне льса! 

Только солице вьшикаєт, 
Пастух овшь вьганяст 
И на свою свирьль вьщдаєт 

дрожливьй тріль 
(11, 25). 

В окремих піснях «Саду» Сковорода роздумує над щастям люди- 
ни, над її способом життя, над рисами характеру. На такі теми 
написані вірші «Щеастіе, гдь ть живеш?», «0 дражайше жизни вре- 
мя», «Ой ть, птичко жолтобоко» та інші. Це вірші філософської лірики. 
Але поет-філософ не задовольняється теоретичними міркуваннями, для 
підсилення своїх поглядів звертається і до образних ілюстрацій. Так, 
для підтвердження, що більш корисна для людини єкромність, ніж 
гордість (у вірші «Ой ти, птичко жолтобоко»), подав такі картини 
природи: 

Стоинт явор над горою, А вербочки шумят низко, 
Все киваст головою. Волокут мене до сна. 
Буйнь вітрь повбвают, Тут течет поточек близко; 
Руки явору ламают. Видно воду аж до дна 

(П, 32). 

В останній строфі цього вірша Сковорода показав своє ставлення 
до порушуваного питання: 

На что ж мень замьшляти, А я буду себі тихо 
Что в селі родила мати? Коротати мильй вік. 
Нехай у тьх мозок рвется, Так минет мене все лихо, 
Кто вьсоко вгору дмется, Щаслив буду у 

і і 

Названі поезії мають форму медитацій. Є у Сковороди філософ- 
ські вірші-посланія. Для прикладу назвемо вірш «Сцідй тепіе уеїох 
Уоїуї5 іп ргаез5епіїа?» («Що спритний розумом роздумуєш тепер?»), 
який міститься в листі до М. Ковалинського від 8 листопада 1763 р. 
(ПІ, 319), Зміст цього вірша становлять роздуми над життям людини. 
Сковорода приходить до висновку, що необхідно працювати для добра 
людства. 

З віршів «Саду» найбільшу популярність здобула пісня-сатира 
«Всякому городу нрав и права». Її включили народні кобзарі у свій 
пісенний репертуар, творчо використав І. Котляревський у п'єсі «На- 
талка-Полтавка». Ось як змальовує Сковорода у цьому вірші пред- 
ставників панівних класів сучасного йому суспільства: 

Петр для чинов угль панскій трет, Тот непрестанно стягаєет грунта, 
Федька-купец цри аршині все лжет. Сей иностраннь заводит скота. 
Тот строит дом свой на новьй маніфр, ТЬ формнруют на ловлю собак, 
Тот все в процентах, пожалуй, повЕр! Сих шумит дом от гостей, ках кабак 

Сковорода висміював представників знаті за те, що дбали тільки 
про своє збагачення. 

Сатиричний характер мають і «фабули» Сковороди «Рабціа де 
Тапіаїо» та «Старьчок нЬкий Філарет в пустинь.» Це сатиричні вір- 
шовані оповідання, В першому творі вдало використаний мотив меча 
Дамокла, в другому відображено історію Філідона. Коли Філідон 
звернувся до мудреця Філарета за порадою, як жити, той відповів 
йому: 

«Опасно, сину, с свфтом обиходся, 
З світом, пока жизнь, надобно боротся. 

і 13



Старайся с чужих случасєв меж людом, 
А не с своних бід познать добро с худом; 
Напримбр, видиш, что побили вора, 
Учись с него, что крадеж -- біда скора; 
Не братайсь с тім, кто к добру не способній, 
С преподобньм бо будеш преподобній; 
Паче ж дфлай не то, что віБтрогоньг, 
Но то, что велят разума законь» 

(11, 74). 

Але Філідон не послухав Філарета і тому в житті зазнав бага- 
то лиха. 

Найменша розміром «фабула» «Как только сонце к вечеру запа- 
ло» є по суті байкою. У ній розповідається про грецького філософа 
Фалеса, який досліджуючи зорі, не бачив перед собою рову, впав ії 
розбив собі вухо. 

Ця байка закінчується таким чотиривіршем: 
«Как ть, не видя перед носом рова, 
Можеш знать звіБздь, главо безтолкова?» 
З сих спекуляцій повела старуха 
Назад до дому мудреца без уха 

(1, 67). 
Заслуговує уваги і байка «Козля от стада осталось», текст якої 

вперше опубліковано в Київському виданні творів Сковороди 1961 р. 
Вона, як зазначав Сковорода, складена за байкою Езопа про козла 

і вовка «на новий вид малороссійскими фарбами для учеников поети- 
ки 1760-го года в Харьковб» (ІІ, 96--98). Ця байка починається та- 

кими рядками: 
Козля от стада осталось до бьса. От твоих зубов. Но будь милосердьй! 
Се ж и товариш бьжит -- Волк из ліса. Зділай, молю тя, ту милость едину: 
Кинулось било с начала в утЬки. На флейтузб мні заграй на кончину, 
Потом ставши, так сказало Драпіфкі: Чтоб моя мні жизнь увінчалась мила 
«Я знаю, что мні нелзя минуть смерти Сам, мудрьй, знаеш, что в конці вся сила... 

(11, 96). 

Однак гра на флейті закінчилась для вовка трагічно: 
На что (сам себ') стал ть капелмейстром? 
Проклятьй, з роду родившись кохмейстром? 
Не лучше ль козь  справлять до росолу, 
Неж заводити музиканску школу? 

А! а! достойно...Ї«А собаки, рьла 
Потопивши, рвут... И так смерть постигла. 

(11, 96-98). 
У прикінцевій частині байкар зробив висновок, що людині не слід 

братися за ту справу, яка їй не під силу. Згодом він розвинув цю 
думку у філософському трактаті «Алфавит мира». Тому доречним бу- 
ло вміщення автографа байки про козла і вовка в одному з рукопи- 
сів названого філософського твору. 

Улюбленим жанром Сковороди-поета були епіграми. Вони мають 
у нього філософсько-повчальний характер, написані книжною україн- 
ською та латинською мовами. Їх тексти знаходимо у циклі «Інші вір- 
шовані твори». Ось одна з епіграм, у якій Сковорода стисло охарак- 
теризував мудрість людини: 

Скажи мні кратко мужа мудра діло! -- 
Ім'ьй світ в умі и здравіе тьла 

(11, 68). 
Чимало епіграм міститься у листуванні Сковороди. Вони часто 

написані латинською мовою. Кращою з них є епіграма, присвячена 
мистецтву. Нижче наводиться її текст в оригіналі (І) та в українсь- 
кому перекладі М. Зерова (ПП): 

І 
Тег ігібиз ці ти5і5 оіїт Мепиз обуїіа Їасіа е5і 

Сшт Сирідопе зцо, (аїїби5 аПодиїиг: 

п4 

РИ ічіь П'Ь



Ме сойіе, о птизаєе, сипсіогит ргіта дсогит 
Зит; птеа 5серіга оттез5 діїдце Ппотіпезаше соійпі. 

5іс Мепи5. Ді тизає: уегит іп по5 |игі5 Бабез пії. 
Мизаєе Неїіїсопа 5асгит, поп Ша герпа соійпі. 

(11, 317). 

П 
Музам колись дев'ятьом на шляху з'явилась Венера. 

З нею -- її Купідон -- слово зухвале -- в устах: 
«Музи, шануйте мене -- я найперша з усіх олімційців, 

Всі перед берлом моїм хиляться люди й боги», -- 
Мовила. Музи на те: «А над нами, богине, не владна, 

Наша святиня не ти, наша любов Гелікон» 5. 

Сковорода, вмістивши у листі до Ковалинського від 30 січня 
1763 р. наведену епіграму, писав (подаємо в перекладі з латинської 
мови): «Пам'ятаю, серед грецьких епіграм я читав таку, коли перебу- 
вав у монастирі св. Сергія. Будучи неспроможним пригадати її, я 
своїми словами передав той же зміст. Мені здається, вона прекрасно 
і велично говорить про святилище муз і достойна бути проспіваною 
сьогодні...» (11, 318--319). Епіграма «Тег ігіби5 ші піц5із» свідчить, 
що Сковорода добре володів технікою латинського вірша. 

Із сказаного видно, що Сковорода поширив коло жанрових видо- 
змін поезії. Це було зумовлене її змістом. Сковорода-поет роздумував 
пад життям людини, над її щастям. Джерело людського щастя бачив 
передусім у звільненні ліодини від кріпацтва. Дальшою умовою щастя 
вважав скромне життя, яке на відміну від гонитви за багатством при- 
носить спокій, внутрішнє задоволення. Таке спокійне життя приносить 
праця, затрачена не для власної користі, але для добра людства. 
У більшості віршів розкриває Сковорода свої погляди на життя. Та- 
ким чином, у Сковороди значне місце належить ліриці з її різнома- 
нітними жанровими видами. Є в нього й епічні жанри, наприклад, 
байка та віршоване оповідання. Г. С. Сковорода жанровою різнома- 
нітністю віршів ставав у якійсь мірі на шлях нової української 
поезії. 

Т И. ПАЧОВСКИЙ 

ЖАНРОВЬЕ ОСОБЕННОСТИ СТИХОТВОРЕНИЙ Г. СКОВОРОДЬІ 

Резюме 

В статье определень и охарактеризовань: жанровье формь поззни Г. С. Ско- 
вородь: панегирические стихи, одь, примерь пейзажной, философской и сатирической 

лирики, а также басни, стихотворнье рассказьї и зпиграммь. Подчеркиваєтся, что 
Сковорода жанровой разнообразностью стихов близок к позтам новой украйнской 
литературмь. 

5 Г.Сковорода. Поезії, стор. 218. 

ре п5



ЗМІСТ 

КРИТИКА | ЛІТЕРАТУРНЕ ЖИТТЯ 

Боянович В. М. (Харків). Поетична Лепініана Павла Тичнийи  . .  . . 3 
Матвійчук М.Ф. (Львів). Про новелістику Юрія Яновського "До Пп 
Ткачук М. П. (Житомир). Концепція дійсності і людини в романі М. Стель- 

маха «Дума про тебе»  . ; «ГУ - - А уро Ре 18 
Параскевич П. К. (Херсон). До проблеми історичної і художньої правди 

воєнної прози (1956--1966 рр.) ери Тобі ко оба з РО ГУ 25 
Вишневський І. П. (Львів). Василь Стефаник в російській дожовтневій 

критиці рації зх. ІЗ 00 30 

ПИТАННЯ ТЕОРІЇ ЛІТЕРАТУРИ 

Козлова К. П. (Львів). Зачин у фейлетонах Петра Козланюка 1925--1935 рр. 
і його композиційні функції  . . . . . . . . . . . 34 

Лисак М. С. (Донецьк). Сатирична основа комедії В. Минка «Не називаючи 
ЗПИВВНОХ зо те о ож 44 

Кухар-ФОнишко О. С. (Миколаїв). Оновлення поетичних жанрів (Із спосте- 
режень над лірикою А. Малишка останніх років)  . . . . . 50 

Тарак В. П. (Дніпропетровськ). Характер конфлікту та засоби типізації в 
комедії В. Самійленка (На матеріалі п'єси-пародії «У Гайхан-бея») 56 

ІСТОРІЯ ЛІТЕРАТУРИ - 

Антонюк Є. М. (Черківці). Діяльність Мирослава Ірчана як голови Спілки 
революційних письменників «Західна Україна»  . . . . . . 64 

Бутрин М. Л. (Львів). Боротьба М. Павлика з австро-угорською цензурою 
рено роки ЗАХО століття) «1.0 2. 15 5 «о ще 71 

Ажнюк М. Т. (Ужгород). Михайло Старицький -- перекладач «Гамлета»  . 71 
Денисюк І. О. (Львів). Олітературення фольклорних жанрів у малій прозі 

ТБРДКРОРН-СОНОВЯНЕНКЯ «ПЗ з 83 
Качкан В. А. (Львів). Михайло Павлик -- збирач і дослідник фольклору . 91 
ПашукаА. І. (Львів). Проблема щастя у філософському вченні Г. С. Сковороди 96 
Дігтяр С. І. (Чернівці). Образи співбесідників та їх роль у бабаївському цик- 

лі філософських діалогів Г. С. Сковороди . . . . . . . 103 
Пачовський Т. І. (Львів). Жанрові особливості віршів Г. Сковороди | . | 110 

Межаєдомстаєнньй республикачский сборник 
УКРАЙНСКОЕ ЛИТЕРАТУРОВЕДЕНИЄЕ. Випуск І8 

(на украннском язьке) 

Физ. печ. л. 7,95. Прив. печ. л. 10,15. Тираж 10). Цена 96 коп. Зак. 55. Издательскоє обьєдине- 
ниє «Вища школа», Издательство при АЛьвовском государственном университете. Львов, Уни- 
верситетская, І. Областная книжная типографня Львовского областного управления по печати. 
Львов, Стефаника, 11. 

Редактор Ф, І Дисак 

Технічний редактор Т. В. Саранюк 

Коректор К. Г. Логвиненко 

БГ 00607. Здано до набору 15. І 1973 р. Підписноа до друку 25. МІТ І973 р. Формат 70Х108'/ще. 
Папір друк. М: 2. Папер. арк. 3,625. Умови. друк. арк. ІЦІ5. Обл. видавн. арк. 94. Тираж 1000. 
Ціна 96 коп. Зам. 55. 
Видавниче об'єднання «Вища школа», Видавництво при Львівському державному університеті. 
Львів, Університетська, І. Обласна книжкова друкарня Львівського обласного управління в справах 
видавництв, поліграфії і книжкової торгівлі. | Львів, Стефаннка, 1,



лі о 



рі 
ПРОРУСЬ 


