
І55М р130-528Х 

країнське | 
лпературетнай сто



ьвівський національний університет 

полова ПИЙ 



МІНІСТЕРСТВО ВИЩОЇ І СЕРЕДНЬОЇ 
СПЕЦІАЛЬНОЇ ОСВІТИ УРСР 

ЛЬВІВСЬКИЙ ОРДЕНА ЛЕНІНА 
ДЕРЖАВНИЙ УНІВЕРСИТЕТ ім. Ів. ФРАНКА 

УКРАЇНСЬКЕ 
ЛІТЕРАТУРОЗНАВСТВО 

РЕСПУБЛІКАНСЬКИЙ 

МІЖВІДОМЧИЙ 

НАУКОВИЙ 

ЗБІРНИК 

Виходить з 1966 р. 

ВИПУСК 49 

ЛЬВІВ 

ВИДАВНИЦТВО ПРИ ЛЬВІВСЬКОМУ 
ДЕРЖАВНОМУ УНІВЕРСИТЕТІ ВИДАВНИЧОГО ОБ'ЄДНАННЯ 
«ВИЩА ШКОЛА» 
1987



М225(04)--87 
М. 

020036 
Вел. 
2703925 

В сборнике освещаются вопрось нсторини и теорнн советской и 
дооктябрьской литературь. Помещень шнсследования, посвященнье 
70-й годовщине Великой Октябрьской социалистической революцин, 
а также матерналь в помощь преподавателю и студенту, новне 
публикацни. 

Для научньх работников, учителей-словесников, студентов. 
Библиогр. в конце статей. 

Редакційна колегія: проф., д-р філол. наук Л. І. Міщенко (відп. 
ред.), доц. канд. філол. наук Т. І. Комаринець (заст. відп. ред.), 
проф. д-р філол. наук І.О. Денисюк (відп. секр.). проф., д-р філол. 
наук 3. С. Голубєва, проф., д-р філол. наук Р. Т. Гром'як, доц., 
канд. філол. наук О. І. Губар, доц., канд. філол. наук Л. С. Дем'я- 
нівська, доц. канд. філол, наук Г. С. Домницька, доц., канд. філол. 
наук П. К. Загайко, д-р філол. наук М. М. Ільницький, доц.. канд. 
філол. наук В. П. Крутнус, доц., канд. філол. наук 0. С. Кухар- 
Онишко, проф., канд. філол. наук М. П. Лакиза, проф., д-р філол. 
наук П. М. Лісовий, доц., канд. філол. наук Б. І. Мелььничук, доц., 
канд. філол. наук В. Є. Панченко, доц., канд. філол. наук М. С. Фе- 
дорчук, проф., д-р філол. наук К. П. Фролова, проф., д-р філол. 
наук П. П. Хропко, доц., канд. філол. наук М. Й. Шалата. 

Відповідальний за випуск доц., канд. філол. наук Т. І. Комаринець 

Адреса редакційної колегії: 
290000 Львів, вул. Університетська, І. 

Університет, кафедра української літератури. 
«Українське літературознавство». 

70 Чрумова | - 

А(ЗІВЛІОТеНИ 
з-'-"йчо Фон»? - 

є" 

Редакція історико-філологічної літератури 

Зав. редакцією Д. С. Карпин 

4603000000--079 
567--88 квіо (0  Видавниче об'єдн 

" «Вища школа», 

ання 
1987



До 70-річчя Великого Жовтня 

А. І. СКОЦЬ, доц,., 
..Тьвівський університет 

Тема Великого Жовтня 
і громадянської війни в українській 
радянській поезії 20--30-х років 

Велика Жовтнева соціалістична революція -- знамення 
доби і віків, високий вимір суспільної історії. Цим виміром поча- 
«лася історія соціалізму та історія багатонаціональної радянської 
літератури. Людина і революція -- ця соціально-політична пробле- 
ма стала головною темою всіх радянських літератур. Вона знач- 
ною мірою визначила характер української літератури 20--30-х 
років, яка від часу свого зародження постійно розвивалася в тіс- 
ному зв'язку з братньою російською та іншими радянськими лі- 
"тературами. 

Нове життя владно прагнуло нового слова. Художній літопис 
соціалізму натхненно творили радянські письменники. В першому 
є'ешелоні молодої радянської літератури перебувала поезія. На по- 
розі найсправедливішого соціалістичного світу пробудилися народ- 

«ні поетичні таланти, які прагнули в мистецтві показати свого 
сучасника, покликаного революцією до активного громадського ді- 
яння. Так виникла масова, здебільшого анонімна, революційна по- 
езія, що друкувалась у тогочасній періодиці. Створена поквапли- 
во, вона не завжди відзначалася художньою майстерністю, зате у 
високій ідейності, щирому патріотизмі самодіяльним поетам-почат- 
ківцям не відмовиш. За Жовтень вони боролися пером і багнетом.. 
Їхня творчість користувалася великою популярністю, навіть по- 
ширювалася усно і відіграла неабияку агітаційно-політичну роль.. 
Де були голоси повсталого і воюючого за Жовтень революційного: 
народу. 

Романтикою революції пройнята також творчість поетів- -про- 
фесіоналів, тих, яким випала честь стати біля джерела української 
радянської літератури, бути її правофланговими. Поетами першо- 
го революційного призову були В. Чумак, В. Еллан, М. Семенко, 
П. Тичина, І. Кулик, В. Сосюра та інші. По- -різному: відбувався їх 
вхід у соціалістичну революцію, яку не всі сприйняли зразу і ко- 
жен по-своєму. Але всі вони в результаті усвідомили її велич, си- 
лу, значення і стали літописцями Великого Жовтня. 

Червоним вінком революції був збірник під однойменною наз- 
вою («Червоний вінок»), який вийшов у Києві 1919 р, У ньому 

З



друкували свої твори П. Тичина, В. Кобилянський, М. Терещенко, 
з поетичним дебютом тут виступали В. Чумак та В. Еллан. 

Революційна творчість молодого П. Тичини в «Червоному він- 
ку» представлена поезіями «На майдані» і «Як упав же він з ко- 
ня». Обидва твори написані під свіжим враженням революції на 
Україні і засвідчили високу громадянську позицію ГП. Тичини як: 
поета Жовтня. Фольклорна основа цих віршів утверджувала висо- 
ку ідею народності соціалістичної революції. Її вершить селян- 
ський люд: «На майдані коло церкви революція іде». Закликом 
новообраного отамана -- сільського пролетаря-чабана автор роз- 
ширює локалізовану дію революції, показує її масовість і масш- 
табність. Вона «іде» від сільського майдану з центра села і роз- 
ходиться по всій країні: 

Прощавайте, ждіте волі, - , 
тей, на коні, всі у путь! 
Закипіло, зашуміло -- 
тільки прапори цвітуть... |9, с. 92). 

"Образи посмутнілих матерів, ясного місяця, до якого вони звер- 
"таються, щоб світив їхнім синам дорогу угорі, -- традиційно фоль- 
клорні, запозичені з поетики українських народних пісень, але не 
механічно стилізовані під народну творчість, а оригінально по-ти- 
чинівськи використані і покликані «служити» революції. Револю- 
ційний мажор у поезії П. Тичини різко змінюється мінором -- 
смутком матерів. Майдан «замовкає». Наступає вечір... ніч. Але 
поезія П. Тичини в цілому звучить оптимістично. Вона вселяє ві- 
ру: після ночі неодмінно настане день революційного оновлення. 

Типологічно споріднена з українськими народними піснями та- 
кож поезія П. Тичини «Як упав же він з коня». Тут відчуваються 
ремінісценції з пісенними мотивами про смерть козака в бою. Але 
знову ж таки в традиційному П. Тичина залишився сам собою, 
тобто поетом-новатором. Звичну і типову для революції картину 
смерті героя в бою він підніс до широких художніх узагальнень. 
Жовтневу революцію поет мислить планетарно, як таку, що ско- 
лихнула увесь світ: 

/ а 
Вдарив революціонер -- 
захитався світі -. 
Як вмирав у чистім полі-- 
слав усім привіт |9, с. 93). 

Скориставшись художнім засобом  синекдохи, автор створив 
зфоризм «вдарив революціонер -- захитався світі», який став влуч- 

чою поетичною формулою вираження міжнародного значення со- 
«щіалістичної революції. зорі С 

Об'єднані спільною темою, поезії П. Тичини «На майдані» 1 

«Як упав же він з коня» взаємно себе доповнюють У першій зма- 
(льовано картину виступу повсталого загону в революцію, в дру- 
гій -- показана. одна з її жертв. Але П. Тичина мислить узагаль- 

нено, навіть панорамно, і контурно накреслює широку поетичну 
топографію Жовтня, його поступ, нездоланну ходу, великни розмах 

4 - 



і могутній політичний резонанс -- від сільського майдану через 
всю країну і на весь світ «революція іде». 

Етапним явищем у художньому освоєнні Жовтневої революції | 
була збірка П. Тичини «Плуг» (1920). Основний її пафос-- «ра- 
дісне злиття особистості з Революцією, з титанічною боротьбою 
народу за новий світ» |6, с. 78). Художнім вираженням революції 
в збірці П. Тичини є символічні образи вітру, бурі, плуга (пое- 
зія «Вітер»). Для П. Тичини революція --«краса нового дня». 
Вона не тільки руйнує, а й будує, не тільки нищить, а й творить. 
Отже, це сила творча, будівнича. Революція -- це діяння «мільйон 
мільйонів мускулястих рук». Отже, вона багатомільйонна, всена- 
родна, демократична, Її вершать трудові маси. Буря революції 
потужна у своїй силі, нестримна у своїй ході, «трощить, ламає», 
змітає із землі несправедливий суспільний лад. Плуг революції 
переорює цілину, готує грунт для нових урожаїв. Нове життя не- 
одмінно прийде на зміну старому. Така закономірність історії. До 
таких соціально-філософських узагальнень підводить поезія П. Ти- 
чини «Вітер». 

Глибоким соціально-філософським змістом пройнята також вмі- 
щена у збірці «Плуг» поема «Псалом залізу». «Нова епоха - епоха 
революції, громадянської війни постає в зображенні поета як «вік 
заліза» не тільки в предметно-технічному, а й у далеко ширшому 
значенні: це вік боротьби, вік соціальних потрясінь, вік великих 
битв, вік потужних історичних діянь, головним героєм яких є ро- 
бітник» |6, с. 92). 

Соціалістичну революцію, як подію епохальну, П. Тичина на- 
магається осмислити по-філософськи, він розуміє її як явище ін- 
тернаціональне, міжнародне. У «Ронделі» («Мобілізуються топо- 
лі») поет закликає: 

До волі, бідні, босі й голі! 
Не час сидіти у норії! 
Мобілізуються тополі 
під хмарним вітром на горі... 

Гукнем же в світ про наші болі! 
Щоб од планети й до зорі-- 
почули скрізь пролетарі, 
за що ми б'ємся тут, у полі! |9, с. 117). : 

Мотивами революційного оптимізму сповнена єдина поетична 
збірка «Заспів» (1920) В. Чумака, якого.на дев'ятнадцятому році 
життя розстріляли денікінці. Свою долю молодий поет з'єднав з 
революцією, по.ній він звіряв свій естетичний кодекс: «Революція 
як джерело! Революція як творчий об'єкт! Це мистецтво народжу- 
ється! Воно є. Йде. Вітаємо ранок його!» |10, с. 172). Ліричний 
герой Чумакового заспіву -  заспівувач революції. У циклі «Рево- 
люція» поет проголошує: 

На кремінь-- крицю: буде світ! 
Ми непохитні, мов граніт. 
Ми йдем і йдем, несем вогні, 
І творим блиск, і творим дні! |10, с. 58). 

ї



В окремих поезіях В. Чумака відчувається вплив декадентства. 
Але основний пафос його збірки -- здорове оптимістичне начало. 
У його творах багато поетичних, закликів, гасел, прокламацій, бо 
такою заклийною була доба революційного оновлення. 

У триптисі «Червоний заспів» поет співає хвалу Жовтневій ре- 
волюції, яка уявляється йому в символічному образі «маків -- 
червоних вогнів», виступає проти коронованих володарів світу, за- 
кликає до боротьби з ними. Жовтневу революцію В. Чумак розу- 
мів як соціалістичне перетворення світу. Він один з перших в 
українській радянській поезії ввів у поетичний вжиток поняття 
«соціалізм». 

У вірші «Гартована поезія» автор утверджує союз робітників 
і селян як суспільно-політичну передумову побудови соціалізму, 
геніальним прологом якого є Великий Жовтень: 

Міцний колектив -- 
молот і плуг. Єднанням 
братніх заліз 
викуєм зорю останню: 
соціалізм |10, с. 61). 

Пафос пролетарської революції домінує в збірці В. Еллана 
«Удари молота і серця» (1920). Її назва симоволічна. Вона визна- 
чає творчу позицію автора, його естетичне кредо: серце поета слу- 
жить трудящому народові, б'ється в одному ритмі з ударами ро- 
бітничого молота. 

Образ п'ятикутної зорі, як символ революції, став традиційним 
для радянської поезії. Його поетизує В. Еллан у вірші «Червоні 
зорі»: 

Ударом зрушив комунар 
Бетонно-світові підпори. 
І над розвіяністю хмар-- 
Червоні зорі... 
Зорі |2, с. 78). 

Романтикою пролетарської революції пройняті вірші В: Еллана 
«Повстання», «Канонада». Поет утверджує світове значення Жовт- 
невої революції, малює картини громадянської війни. У його пое- 
зії домінує червоний, улюблений для революційної поезії колір -- 
символ пролитої у Жовтневі дні крові. У В. Еллана, червоним є не 
тільки визволений від польсько-шляхетських окупантів у 1920 р. 
Зо й страх, який несуть панам загони Червоної Армії («В роз- 
гулі» 

Він знову наш, Червоний Київ, 
В огнях, як низках прапорів. 

| до далекої Варшави, 
, ( | З вогнями Києва в очах 

Поривно йдуть залізні лави, 
Панам несуть червоний жах |?2, с. 85). 

Етапним твором про громадянську війну, який по праву здобув 
статус класичного, хрестоматійного твору, є поема. В. Сосюри «Чер- 

6 



вона зима» (1921). Її автор -- талант винятково ліричний. Його 
найінтимніші переживання -- Донбас і революція. Донбас - - столи- 
ця поезії В. Сосюри, революція -- Його святиня. «Червона зима» 
вийшла з вогню революційних подій, умита чистим полум'ям по- 
двигу. Ліричний герой поеми -- колишній шахтарчук, виходець з ро- 
бітників, змальований як послідовний і цілеспрямований борець за 
комуністичні ідеали. 

Настрій поеми оптимістичний, звукові образи її пройняті впев- 
неністю і бадьорістю уже з самого початку розповіді: 

Зима. На фронт, на фронті.. а на пероні люди... 
Біля вагонів ми співаєм «Чумака»... 
І радість лоскотно бентежить наші груди... 
Шикують злидні нас, юнак до юнака (8, т. 6, с. 8). 

Революційні повстанці робітничо-шахтарської Третьої Роти, а 
в їх лавах і ліричний герой, ідуть на бій за владу Рад: 

Вкраїну з краю в край проходили з боями... 
Червоно танув сніг в пожежах барикад... 
І громом молодим котилося над нами, 
лунало на ланах: «Вперед за владу Раді..» |8. т. 6, с. 9). 

У творі накреслено бойовий маршрут повстанського загону ро- 
бітників: Третя Рота, Лисиче над Дінцем, Рубіжне, Володине, Ка- 
баннє,  Сватове-- залізничні станції Донбасу. Тут поєднане 
реальне з романтичним: пейзаж задимленого шахтарського містеч- 
ка і величний образ червоної зими -- повені повстанців. 

На початку 1918 р. робітники Донбасу повстали проти буржу- 
азно-націоналістичної Центральної ради і кайзерівських окупантів. 
У збройних виступах трудящих активну участь брав і В. Со- 
сюра. Пережите і передумане ним лягло в основу «Червоної зими». 
Тому в особі ліричного героя легко впізнати автора твору. 

Оригінальність поеми В. Сосюри-- в безпосередності, емоцій- 
ності викладу, в автобіографічному її характері, у злитті особис- 
того з громадсвким: 

Здається, я і є, і мов мене немає, і 
то «я» моє злилось з народу'«ми» святим... |8, т. 6, с. 10). 

З цієї ліричної хроніки рельєфно постає величний образ робіт- 
ничого Донбасу -- трудівника і воїна, який, свідомий своєї сили, 
піднявся на громадянську боротьбу за ідеали Жовтня. 

«Червона зима»-- хронологічно перший твір В. Сосюри про гро- 
мадянську війну. До цієї теми поет повернеться ще не раз у 20-- 
30-ті роки і щоразу по-іншому. Спільним для поем цього періоду 
є хіба що образ ліричного героя -- учасника битв за Жовтень, 
людини високого громадянського і патріотичного складу душі. Ху- 
дожньою проекцією «жовтневої» теми в поемах В. Сосюри часто 
виступає його рідна Донеччина. Це типово сосюринське бачення 
подій великої історичної ваги. Поет пише про те, що глибоко ляг- 
ло йому на серце, про те, що сам він пережив, верстаючи фронтові 
дороги шахтарського краю в «червону ту зиму».



Художню уяву письменника полонить епохальний 1917 рік. Пое- 
му під цією назвою (1921) він починає такими словами: 

Сурмою світовою 
17-й рік заграві.. |8, т. 6, с. 12). 

Твір озвучений гуркотом-клекотом, вибухами революції, напоє- 
ний надією революційного відродження, яке принесе революцій- 
ний 1917 рік у рідний край поета. 

Вірним героїко-історичним подіям Жовтня і громадянської вій- 
ни залишився В. Сосюра і в поемі «Оксана» (1922). Громадянська 
війна тут змальована в ліричному плані, на різних фронтах і в 
тривалих часових вимірах. Виведено образ дівчини-пролетарки -- 
духовно багатої і красивої людини нового світу. Натхненна лю- 
бов'ю до рідного краю, вона знаходить своє місце в революційній 
боротьбі: під час громадянської війни командує загоном Червоної 
Армії, а в мирні дні комуністка Оксана повністю віддається гро- 
мадській і політичній роботі. Як зазначає О. Кудін, героїня поеми 
В. Сосюри -- «достойна бойова ровесниця Оксани із «Загибелі ес- 
кадри» О. Корнійчука, старша сестра Олесі Кулик із «Пісні трак- 
тористки» П. Тичини |4, с. 13|. Це один з перших в українській 
літературі образів нової радянської жінки. 

На станцію «Революція» привіз В. Сосюру, колишнього шах- 
тарчука, паровоз дитинства. «Я прийшов на станцію Революція, 
коли ударив другий дзвінок»-- такий епіграф поставив поет до 
другої поеми (а їх п'ять) віршованої епопеї «Залізниця» (1923-- 
1924). . | 

Багато в «Залізниці» цікавих образів, хвилюючих проблем. Од- 
на з них-- проблема місця героя у всенародній класовій борні. 
Знайти його допомагає героєві воюючий Донбас. Рідний край в 
епопеї -- не просто дорога поетові з дитинства місцевість. Він-- 
жива реальна особа, що дихає революцією, здатна вплинути на 
долю людини, сформувати її світогляд і характер. 

До теми громадянської війни В. Сосюра звертається також у 
поемах «ГПУ» (1928), «Заводянка» (1929). У першій змальовано 
вартових революції- «зоряних чекістів», які ведуть безстрашну бо- 
ротьбу з куркульськими бандами, в другій поемі знову йдеться про 
важкий шлях ліричного героя до істини, про героїчну смерть біль- 
шовички Оксани -- заводянки з Третьої Роти. У поемах знову по- 
стають гомінкі паровози революції, жорстокі бої і щасливі пере- 
моги -- все, що було з поетом і з країною, таке автобіографічне Її 
таке всенародне. «Так, у біографію Революції входить невід'єм- 
ною, органічною частиною біографія одного з найщиріших, натх- 
ненних її боянів -- Володимира Сосюри» |5, с. 181). 

Героїчні події громадянської війни покликали до життя жанр 
героїко-романтичної балади. Високомайстерним зразком такого 
жанру є балада В. Сосюри «Комсомолець» (1927). Сюжет твору 
глибоко драматичний, навіть трагедійний. Жовто-блакитні банди 
захопили станцію, взяли у полон молодих червоноармійців. Їх ля- 
кають смертю, якщо не признаються, хто комсомолець. Щоб вря- 
тувати інших, один з них свідомо йде на самопожертву: 

8



Вийшов один... і сказав курінному: 
-- Я -- комсомолець... Стріляй!.. (8, т. 1, с. 183). 

У невеликому епізоді громадянської війни В. Сосюра в двобої 
"звів дві сили, два табори-- революцію і контрреволюцію. Висно- 
"вок такий: смертю хоробрих гине від рук ворога комсомолець, але 
гне вмирає, а навпаки, торжествує революційна правда, за яку юнак 
віддав своє життя. Перемога жовтоблакитників локальна і тимча- 
сова. Сила революції нездоланна, незборима, бо в її рядах є такі 
герої, як той комсомолець. Отже, балада В. Сосюри звучить опти- 
містично, утверджує революційну боєздатність. 

До жанру героїчної балади звертається Є. Плужник. 

Коня не поверне свого назад, 
Хто станув за волю, за владу Рад! |7, с. 243)-- 

основний лейтмотив його балади «Потомлені коні» (1928) звучить 
пісенно, афористично і повторений у творі двічі. Головний герой 
балади -- посивілий, старий комбат -- піднімає на бій своїх солда- 
тів, незважаючи на те, що сили нерівні. Падають у бою завзяті 
хлопці. Їх оточують, але повернути назад не можна. Комбат по- 
ганяє коня тільки вперед. Відчайдушність, завзяття командира по- 
.лонить бійців. Вони рвуться за ним у бій і перемагають. 

І ворог не встояв. Кінчився бій... 
Горністи сурмили в імлі голубій... 

І горді комбатом, щоб чути його 
Догонять героя бійці свого 

І бачать: давно на коні закляк 
Поцілений в серце мертвяк |?7, с. 244). 

Жанр героїко-романтичної балади імпонував художнім смакам 
Л. Первомайського. У цьому жанрі він працював активно й плідно 
(збірка «Героїчні балади», 1932). Самопожертва і самозречення в 
ім'я революції - так розуміє Л. Первомайський героїчну тему. Во- 
на постає в його творчості як трагедійне начало, і це зближує ге- 
роїчні балади Л. Первомайського з баладами П. Тихонова і М. Ба: 
жана |З, с. 209). До цієї теми звертається Л. Первомайський і у 
своїй ліриці 30-х років («Син», «Пісня», «Бійці» та інші), а також 
у поемах («Трипільська трагедія», «Лісничиха»). 

Героїка громадянської війни -- основна тема балад М. Бажана 
20-х років. В їх основі також лежить трагедійне начало, але ху- 
,дожнє вирішення цієї теми в М. Бажана завжди оптимістичне. То- 
му його героїчні балади наближаються до жанру оптимістичних 
трагедій. В основі балади «Протигаз» (1924)-- незвичайна, винят- 
кової драматичної напруги ситуація (такі ситуації -- типологічна 
ознака баладного жанру). Червоноармійський полк став перед за- 
грозою газової атаки очманілого від люті, безсилого і конаючого 
у передсмертній агонії ворога. 

М. Бажан свідомо допускається ірреальності, оправданого в ба- 
ладі прийому: полк відбиває ворожу атаку без протигазів, бо «як 
гинуть, то гинуть зручніше в бою», а не душитися газами в око- 

9



пах. Ця ірреальність художньо утверджує реальну їдею високого 

атріотизму героїзму червоноармійців, їх мужності і самопожерт. 
патр к воїнів революції. Ідейним ядром твору є філі. 

ви -- типових озна 
| 

гранно та афористично викарбувана поетична строфа: 

Червоноармієць не, знає зрад, 

До смерті боронить він владу Рад. 

Хай тисячі ляжуть бійців на полях -- 

Не хитнеться червоний стяг... |Ї, С. 52). 

Драматичну картину" часів громадянської війни М. Бажан пос- 

тизує в баладі «Про жито 1 кров» (1924). Образ жита і крові ав. 

тор підносить у ранг художніх символів життя і смерті. У житі 

вмирає поранений, закатований петлюрівським отаманом більшо- 

«звик, Але боєць Жовтня безсмертний, він людина більшовицького 
гарту: 

Мерехтів, горів житами 

Людський червоний сік, 
Але так і не чув отаман, 

. Як стогне більшовик ||, с. 47). 

Ідейно-смисловим центром у баладі є символічний образ п'яти- 
кутної зорі, поданий у незвичайній видозміні п'ятикутної рани на 
грудях більшовика: «П'ятикутна рана під ножем на тілі розцвіла» 
Рана не болить, а цвіте!-- метафоричне вираження незборимості. 
життєвості, безсмертя ідей Жовтня, за які загинув безіменний 
більшовик. Скориставшись порівнянням 3 небесними зорями, 
М. Бажан художньо домальовує, розширює символічний образ, ро- 
бить його ще місткішим, привабливішим, багатшим: 

В'янули зорі вгорі, 
Але'там не було червонішої, 
Ніж на грудях людини, зорі |Ї, с. 47). 

вно зано: гранично просто, майстерно, з глибоким соціально-по- 

ря ен бан Зоря-- символ нового життя. Розквітла 30- 
ільШОВИКка символізує народже іаліс- 

тичного світу. У родження нового соціа 

ве Зам ЗВРМРЛЯНОНКОЇ війни молодий М. Бажан опрацьовує і 8 

ної пісні (єЧервоноармійська», 1923; «Пісня бійця» 
творів 30-х дю поеми («Боєць 17-го патруля», 1926). Серед його 

років про громадянську війну виділяються друга час. 
тина ві Я 3 
зл Жинеяо породи «Безсмертя» (19385--1937)-- «Ніч перед 

з» 
- . 

С.М. Кі льовано діяльність видатного полководця 
ова і і р на Закавказзі, а також поема «Батьки і сини» (1938). Історизм своєї поеми стверджує сам письменник в епіграфі, наводя" 

історії громадянської війни на Україні, який 

ський робітник Петро Ц року в бою під Харковом загинув лугав" 
фронтах війни і тро упов. П'ять його синів билися на різних 

В них загинуло так, як вмер "їхній батько? 
- І зберегти і рам 

змінив прізвищ сво ОР НУ Достовірність, М. Бажан є 
воїх ї : і 

З героїв. У його поемі немовби заговорила з



ма правда історії громадянської війни, сувора і велична, трагіч- 
на і звитяжна. , 

Центральна проблема поеми--«вічна» тема батьків і дітей. 
Спроектована на події громадянської війни, вона.дала змогу пись- 
менникові розв'язати інші, також важливі, бр «вічні» філософські 
та соціально-політичні проблеми -- життя і фмерті, смерті і без- 
смертя, війни і миру. Отже, невеликий за обаягом твір М. Бажана 
значимий своєю проблематикою, великий ідеями, подіями і часо- 
вими розмірами. Від передодня Жовтневої революції до закінчен- 
ня громадянської війни-- такий історичний обшир художнього 
зображення. На цьому широкому тлі змальована робітнича сім'я 
Цупових вдома і на різних фронтах громадянської війни. Історич- 
ні події подаються контурно, лаконічно. Рельєфно вимальовуються 
людські долі в історії. Іншими словами: героїчна епоха формує 
героїчні характери, а вони вершать героїчну історію. У такому іс- 
торико-філософському ракурсі автор компонує систему образів- 
персонажів -- Петра Цупова та його синів. 

У поемі М. Бажана чітко подана передісторія сім'ї Цупових. 
Автор вказує на ті чинники, які привели луганського робітника 
та його синів у революцію. За політичними переконаннями біль- 
шовик, Петро Цупов виховує своїх синів у дусі великої правди 
комунізму. Від батька «всі діти цуповські почули вперш слова про 
те, що Ленін єсть, був Маркс -- великі люди, що вчать робітників, 
як здобувать права» |І, с. 204). Батькова наука, його підпільна 
робота під керівництвом луганського більшовика Клима Вороши- 
лова для дітей була школою революційного гарту. І коли «18-й 
тяжкий почався рік» робітнича династія Цупових стала династією 
революційною. і 

Гранично стисло, але зримо і відчутно змальовано в поемі кар- 
тини військових походів і боїв. «Смертельні грози битв» Цупови 
зустріли як герої і полягли геройською смертю. Герої гинуть, а ге- 
роїчний народ вічний. Революційною романтикою невмирущої сла- 
ви і більшовицького безсмертя осяяні жертви революції: 

Вони не згинули, вони живуть і нині. 
Вони готові встать на перший клич війни. 
Нехай посміє хтось загрожувать країні, 
Де є такі батьки, де є такі сини! |Ї, с. 214). 

Заключна фраза поеми -- не питальна, а стверджуюча, до то- 
го ж оклична -- наприкінці 30-х років звучала голосною і грізною 
пересторогою майбутнім паліям війни. 

Над нашою миролюбною і трудолюбивою країною вже тоді 
збиралася буря. Наступала чорна хмара фашизму із Заходу. Ка- 
жуть: хочеш миру -- бережи порох сухим. Це розуміли тоді всі, а 
письменники поготів. Надто дорогими для них, в їх високому по- 
шанівку (як і для всіх радянських людей) були вікопомний 1917-й 
та три наступні історичні літа -- 1918, 1919, 1920-й. Потрібно було 
гартувати волю, множити патріотизм народу. Тому позитивний ге- 
рой радянської літератури взагалі, українські поезії зокрема, в 
30-х роках ще тісніше Зв'язав свою долю з Жовтнем. Він не тіль- 

! 

" : 1



ки трудар, будівничий п'ятирічок, а Й ВОЇН, ча прлаокрми поза 

люції та громадянської ВІЙНИ. І його рано г я за є- 

рідну естафету, перейняту з літератури 20-х р Нр Ує та- 
кож українська поезія довоєнного десятиліття. 6 оз 

Тільки в такій історико-політичній проекції потрібно розуміти 
появу Бажанових «Батьків і синів». 1 не тільки їх. У мундирі чер- 

воногвардійця Жовтня позитивним герон української поезії вихо- 

дить на сторінки віршованого роману В. Сосюри « Червоногвардів 

єць» (1937--1940). З'явившись напередодні Великої Вітчизняної 

війни, він множив духовні та бойові сили о ОрОНО МАЙЯ всього 

радянського народу перед великою битвою з фашизмом. Гаку мо- 
білізуючу роль виконували написані в 30-х роках порада поеми 

про видатних полководців революції («Ворошилов» В. осюри, 
«Шабля Котовського» П. Тичини, «Щорс» М. Шеремети, «Василь 

Боженко» Є. Фоміна та інші). | » 

По суті, вся українська поезія про Великин Жовтень 1 грома- 

дянську війну (як і вся радянська література на цю тему) в дру- 

гій половині 30-х років була політично спроектована на оборону 
Радянської країни перед підступними планами фашизму. Отже, 

розширилася її суспільна функціональність, збільшилася політич- 
на значимість, воєнна тематика: стала оборонною. Загартований 
у битвах громадянської війни, змужнілий у ратному труді довоєн- 
них п'ятирічок, герой Жовтня прийде у війну Вітчизняну. Прийде 
не сам, а зі своїми (на його героїзмі вихованими) молодшими 
співвітчизниками, щоб знову звитяжно боротися за високі ідеали 
Жовтня. Оборонятися... наступати... і перемогти. 

1. Бажан М. Творн: У 4 т. К., 1984. Т. 1. 2, Еллан Василь (Блакитний), 
Твори: У 2 т. К., 1958. Т. І. 3. Історія української літератури: У 8 т. К,, 1971. 
Т. 7, 4. Кудін О. Творчість Володимира Сосюри // Володимир Сосюра: Твори: 
У 3'"т. К., 1957. Т. І. 5. Новицький О. Троянди на могилу поета-воїна // Голос 
ніжності і правди: Спогади про Володимира Сосюру. К., 1968. 6. Новиченко //. 
Поезія і революція: Творчість П. Тичини в перші післяжовтневі роки. К., 1956. 
7. Плужник Є. Вибрані поезії: К. 1966. 8. Сосюра В. Твори: У 10 т. К., 1970. 
Т. 1; 1971. Т. 6. 9. Тичина П. Зібрання творів: У 12 т. К. 1983. Т. 1. 
10. Чумак В. Заспів: Твори. К., 1968. 

КРАТКОЕ СОДЕРЖАНИЕ 
Художественног освоенне темьі Великого Октября и гражданской войнь в 

украннской советской поззни 20--30-х годов проходило в жанре революцнонной 
лирики, героико-романтической балладь, нсторико-геронческой позмь. В статье 
нсследуется «октябрьская» тема в творчестве П. Тичинь, В. Чумака, В. Зллана, В. Сосюрь, Е. Плужника, Л. Первомайского и М. Бажана. 

) 
Стаття надійшла до редколегії 10.04.85 

12



В. М. ГЛАДКИЙ, доц., Ч 

Тернопільський педагогічний інститут Ж 

Типологічні паралелі 
| в українській радянській та німецькій 

революційній прозі 20--30-х років 

Першими літературними творами, в яких знайшли ху- 
дожнє втілення ідеї Великої Жовтневої соціалістичної революції, 
були революційні пісні, ліричні спогади, художні репортажі. За спе- 
цифікою жанру ці твори акумулювали нові явища революційного 
перетворення світу, відтворюючи їх у художньо-образній формі, 
однак показати велич соціалістичної революції в її бурхливому роз- 
витку вони не могли. Історичні, соціальні, економічні, культурні 
зміни вимагали широкого, всеохоплюючого висвітлення життя в 
усіх його аспектах, а значить, і нових форм та способів виражен- 
ня. Саме цим зумовлювалася поява і швидкий розвиток майже 
одночасно в російській та українській радянській, а також у ре- 
воліоційних літературах європейських країн великих епічних поло- 
тен-повістей та романів. 

Порівняльне вивчення українських та німецьких історико-рево- 
люційних повістей і романів кінця 20--30-х років дає, підстави 
товорити не лише про їхню жанрову, а й про тематичну та ідейно- 
естетичну спорідненість. Прикладом можуть служити історико-ре- 
волюційні романи українських радянських письменників, зокрема, 
«Мати» А. Головка, «Облога ночі» П. Панча, «Шлях на Київ» 
С. Скляренка, «Вершники» Ю. Яновського та романи німецьких 
революційних письменників --«Палаючий Рур» К.  Грюнберга, 
«Штурм Ессена», «Битва за вугіль», «Кум'яки» Г. Мархвіци, «Па- 
раграф, що боронить власність» і «Розенгофштрассе» В. Бре- 
деля. 

У цих творах зображені історичні події різного часу і за різних 
суспільно-політичних умов, змальовані конфлікти і характери в 
різних сферах суспільного життя, проте їх об'єднує важлива ідей- 
но-естетична спільність: це романи реалістичні, побудовані на істо- 
рично достовірному матеріалі і спрямовані до спільної мети -- по- 
казу тягаря капіталістичної системи та необхідності її заміни. 

Історично правдиве висвітлення революції 1905 р. й. участі у 
ній народних мас становить реалістичну основу роману А. Голов- 
ка «Мати». Достовірність картин боротьби революційного народу 
проти німецьких окупантів, буржуазних націоналістів та денікін- 
ців за Радянську владу - - головне достоїнство роману П. Панча 
«Облога ночі». Відповідає історичній правді роман С. Скляренка 
«Шлях на Київ», в якому широко змальована боротьба, масовий. 
героїзм і перемоги українського народу в роки громадянської 
війни. Таким же реалістичним (незважаючи на елементи роман- 
тики) є роман Ю. Яновського «Вершники», в центрі якого події 
великого історичного значення. 

В основі німецького соціально-революційного громану також 
«лежить історична і художня правда. К. Грюнберг, наприклад, ви- 

13



користовуючи документальні матеріали, побудував роман «Палаю- 
чий Рур» на реальному історичному факті повстання рурського 
пролетаріату та його збройної боротьби у березні 1920 р. проти 
путчу Каппа-Лютвіца, монархії та зрадницької політики соціал- 

демократів. Роман К. Грюнберга був визнаний як перший твір про 
німецький революційний робітничий клас і екранізований кіносту- 
дією «Межрабком-Русь» під назвою «Однодумці» |8, с. 177). Цей 
же історичний факт ліг в основу роману Г. Мархвіци «Штурм 
Ессена». Письменник сам був у рядах рурського пролетаріату, що | 
значною мірою сприяло реалізму художнього зображення. Правди- 
во, з пролетарсько-революційних позицій висвітлена історія кла- 
сової боротьби робітників-вуглекопів у романах Г. Мархвіци «Бит- 
ва за вугіль» і «Кум'яки». 

В. Бредель, зображуючи класовий конфлікт робітників з під»- 
приємцями у романах «Параграф, що боронить власність» і «Ро- 
зенгофштрассе», показує загострення боротьби двох соціальних 
класів: пролетаріату і буржуазії в умовах зростання загрози фа- 
шизму. К. Клебер у передмові до німецького видання роману «Ро- 
зенгофштрассе» називає його найкращим пролетарським романом, 
який «приваблює правдивим зображенням того, що буржуазна 
література Німеччини особливо старанно прикривала: фізіономії 
пролетарської Німеччини... Жоден з-поміж молодих пролетарських 
письменників Німеччини не відчув так добре Ленінові слова: «На- 
ша література має бути партійною літературою», як Віллі Бре- 
дель» |Ї, с. 11). 

Таким чином, аналіз показує, що український радянський і'ні- 
мецький робітничий романи розвивалися, передусім, на основі 
поступового утвердження в літературному процесі методу соціаліс- 
тичного реалізму, який на перше місце висував принципи правди- 
вого та історично конкретного зображення життя з позицій марк- 
систсько-ленінського світогляду. 

В українській радянській прозі кінця 20-х років, зокрема в ро- 
мані на історико-революційну тематику, і в німецькому револю- 
ційному романі початку 30-х років простежується спільність у най- 
головнішому аспекті-- способі творення та еволюції художнього 
образу позитивного героя. У романах і повістях головне місце по- 
сідає образ народу, що бореться проти класового ворога. Вперше 
він був змальований російськими радянськими письменниками 
О. Серафимовичем («Залізний потік»), 0. Фадєєвим («Розгром»), 
Д. Фурмановим («Чапаєв») і мав значний вплив на творчість ук- 
раїнських і революційних письменників ряду європейських країн. 

Аналогічне явище у способі творення художнього образу спо- 
стерігаємо у німецькому робітничому романі К. Грюнберга «Па- 
лаючий Рур» і Г. Мархвіци «Штурм Ессена». К. Грюнберг, як 
російські та українські радянські письменники, намагається прав- 
диво змалювати у романі «Палаючий Рур» образи шахтаря Рук- 

керса, революційних робітників Купера, Марі, що уособлюють ге- 
роїв класової боротьби, інтелігента Зуркова і досягає в цьому 
певних успіхів. Проте справжнім героєм роману є революційний 
рурський пролетаріат, його героїчна Червона Армія. Недарма 

4



И.-Р. Бехер оцінював роман К. Грюнберга як «гімн демократично- 
му єдиному фронтові проти фашизму» |8, с. 176). 

Подібним шляхом пішов Г. Мархвіца у романі «Штурм Ессе- 
на». Образ комуніста Цермака мав Значний вплив на формування 
революційної свідомості рурського пролетаріату. Проте виконаний 
із репортерською точністю опис життя робітників, їх боротьби, 
особливо вуличних боїв, значною мірою сприяв створенню уза- 
гальненого образу рурського пролетаріату, що боровся у складних 
умовах каппівського путчу і наступу міжнародної реакції. 

. Суспільний прогрес і розвиток літератури соціалістичного реа- 
лізму у 20--30-х роках вимагали від письменників постійного 
вдосконалення способів творення художнього образу та його пси- 
хологічного наповнення. Перша велика удача належить А. Голов- 
ку, який у 1927 р. створив високохудожній образ позитивного ге- 
роя-комуніста Давида Мотузки («Бур'ян»), що поєднав правду 
життя і класової боротьби, безмежну відданість справі революції 
з багатством і красою духовного світу трудящої людини. Поява 
цього художнього образу започаткувала нову добу в розвитку со- 
ціалістичної естетики. і 

У середині 30-х років типові образи героїв громадянської вій- 
ни Фрунзе і Артема, Чубенка і Максима, Івана і Мусія Половців, 
безіменного героя революції - - сільського листоноші майстерно 
відтворив Ю. Яновський у романі «Вершники». Усі вони-- від ле- 
гендарного командира до сільського листоноші -- це сила, на яку 
опиралась в армії Комуністична партія. Змальовані у героїко-ро- 
мантичній манері, образи «Вершників» стверджували поширення 
методу соціалістичного реалізму. 

У німецькому історико-революційному романі також помітна 
еволюція способів творення художнього образу, зокрема, позитив- 
ного героя, що знаходить правильний шлях боротьби, а згодом і« 
комуніста -- організатора революційного пролетаріату. 

Якщо у романі «Штурм Ессена» Г. Мархвіца ще не показував 
ролі політичної партії у боротьбі пролетаріату, то у «Битві за ву- 
гіль» політична організація гірників у їхній боротьбі з підприєм- 
цями-- на першому плані. У цьому зв'язку появляються образи 
високосвідомих робітників, які впливають на формування револю- 
ційної свідомості навіть найвідсталіших робітників. 

Розвиваючи тему зростання класової свідомості пролетаріату, 
Г. Мархвіца у романі «Кум'яки» показує еволюцію образу героя 
Петера Кум'яка. Приїхавши на шахту заробити грошей, Петер 
Кум'як поступово починає розуміти суть підступної діяльності фа- 
шистів і потребу солідарності пролетаріату в класовій боротьбі. 
"Петер не стає передовим борцем -- це не відповідало б життєвій 
правді, але він твердо іде шляхом боротьби разом з пролетаріа- 
том. Сама назва роману «Кум'яки» свідчить про те, що таких ро- 
бітників, як Петер, чимало. Епіграфом до роману письменник 
взяв слова основоположника соціалістичного реалізму М. Горького, 
проголошені на Першому всесоюзному з'їзді радянських письмен- 
ників: «Ми живемо в епоху докорінного ламання старого побуту, 
в епоху пробудження в людині її почуття власної гідності, в епоху 

15



усвідомлення нею самої себе, як сили, що дійсно змінює світ...» 
І5, с. 521). СТР а ; 

Українські радянські письменники у 30-х роках створювали по- 
зитивні образи комуністів-вожаків народних мас, передовиків ви- 

. робництва, нової, радянської інтелігенції, молоді, що зумовлено 
першочерговим завданням літератури реалістично показувати про- 
цес побудови соціалізму в СРСР. Водночас у літературному про- 
цесі цих років постійно розвивається історико-революційна та ін- 
тернаціональна тема. Образи Фрунзе і Артема, комісара Чабана ії 
командира полку Чубенка, коваля Максима із роману Ю. Янов- 
ського «Вершники», Щорса, Жердяги із роману С. Скляренка 
«Шлях на Київ», Федора Бондаренка, Марка Хріна, Григора Суп- 
руна, Юхима Гармаша і навіяної образом Ніловни Катрі із рома- 
ну А. Головка «Мати» відновлювали в пам'яті народу героїчну 
боротьбу за ідеї революції, виховували почуття інтернаціонально- 
го єднання, готовності до боротьби з наростаючою загрозою фа- 
шизму. 

Порівнюючи ці образи із створеними у цей період образами в 
німецькій антифашистській літературі, можна дійти висновку; що 
герої радянської літератури могли служити зразком німецьким 
революційним письменникам для створення свого національного 
образу героя-комуніста, організатора і вожака революційних мас 
у боротьбі з фашизмом. 

Новаторство в зображенні позитивних героїв помітне у проле- 
тарських романах 30-х років В. Бределя, які по праву названі 
підручником класової боротьби німецького пролетаріату. Письмен- 
ник створив високохудожні образи комуністів Гельмінга, Кампло, 
Еверта, а також образи перших жінок-комуністок -- Оллі і Ліз- 
хен («Параграф, що боронить власність»). Комуністи викривали 
ворожу суть фашизму та його поплічників, вказували на єдино пра- 
вильний шлях боротьби народу під керівництвом Комуністичної 
партії. Вони організували робітничі профспілки, страйки, очолю- 
вали боротьбу пролетаріату. Гельмінг і Кампло гинуть від воро- 
жої кулі, але- їх смерть стає поштовхом до нових революційних 
виступів. 

В. Бредель робить спробу правдиво відобразити Ернста Тель- 
мана. Вождь німецького пролетаріату показаний лише в одному 
фрагменті, коли він промовляє до народу: «..Наші класові вороги 
ні в'язницями, ні заборонами, ні вбивствами не зможуть спинити 
пролетарської революції в Німеччині. Всі греблі прорве червона 
хвиля революції...» |2, с. 320|, проте у цьому монолозі відчутні 
органічний зв'язок Тельмана з народом, його непохитна віра в пе- 
ремогу соціалістичної революції. 

Виразно помітна еволюція у створенні позитивного героя у 
творчості А. Зегерс, зокрема в її романі «Шлях крізь лютий», в 
якому показані події лютневої революції в Австрії. Порівняно з 
іншими, в романі більш рельєфно виступають образи голови комі- 
тету кабельного заводу «У/.-А» Рілля, членів партії Міттельексе- 
ра, що побував у Москві, та ін. З любов'ю змальований образ про- 
летарія Віллашека, який після дванадцяти років каторги не втра- 

16



"тив сили духу і волі до боротьби. Під час суду над тими, «що за- 
мість богом схваленого ладу намірились встановити новий, анти- 

іхристів лад, вимудруваний кволим людським розумом...» |б6, с. 221|, 
Віллашек «ішов від дверей суду до головних сходів спокійно і 
впевнено, як ідуть крізь життя найдужчі..» |б6, с. 260). 

Проте це були лише перші спроби створити типовий образ ко- 
муніста -- активного борця проти фашизму. Згодом образ комуніс- 
та буде вдосконалюватись у романах А. Зегере «Сьомий хрест» і 
«Мертві залишаються молодими», Б. Апіци «Голий серед вовків», 
у романах М. В. Шульца, Г. Канта, Д. Нолля, Е. Штріттматтера 
та ін. Водночас порівняльне вивчення творів української радянсь- 
кої та німецької революційної літератури показує, що і в довоєн- 
ний період існували типологічні подібності і паралелі у галереї 
реалістичних образів комуністів. Маємо на увазі оповідання 
О. Гаврилюка «Прощайте» і повість «Береза», оповідання С. Ту- 
дора «Червоний усміх», роман В. Бределя «Іспит». Ці твори спо- 
ріднює ідея боротьби комуністів проти фашизму, стійкість, без- 
прикладна мужність, непохитна віра в перемогу ідей соціалістич- 
ної революоції. Їх споріднюють навдивовиж схожі образи комуніс- 
тів-антифашистів, яких не можуть зламати  найлютіші фізичні 
тортури. Засуджений до страти молодий революціонер із оповідан- 
ня О. Гаврилюка «Прощайте» гордо йде на смерть. Ні погрози, ні 
катування, ні тортури, «ніщо не змогло розстріляти той «червоний 
усміх», з яким ішов на страту герой оповідання С. Тудора. Їхні 
прагнення залишились жити.в Фучіковому «Репортажі, писаному 
під шибеницею», в образах мільйонів комуністів, що у спільній 
боротьбі знищили фашизм. 

Найбільш близькими за тематикою та ідейно-естетичним спря- 
муванням і способами зображення є повість О. Гаврилюка «Бере- 
за» і роман В. Бределя «Іспит». Задум написати ці твори виник |у 
письменників за умови перебування у фашистських концентрацій- 
них таборах (О. Гаврилюк за революційну діяльність мав 14 су- 
дових процесів і двічі відбував покарання у польському фашист- 
ському концтаборі; В. Бредель-- 13 місяців у фашистській тюр- 
мі). У творах О. Гаврилюка і В. Бределя немає жодної вигаданої 
особи: життя в'язнів показується реалістично: В. Бредель писав: 
«Я описав те, що сам пережив і бачив...» |З, с. 6). 

У колективному образі провісників свободи, яких правдиво зма- 
лювали письменники, яскравим променем спалахують образи ко- 
муністів, чия мужність, витримка, залізна воля запалює на бороть- 
бу всіх в'язнів, додає сил слабим, вселяє віру в перемогу справед- 
ливої ідеї революції. Характерно, що в обох творах образи кому- 
ністів мають реальних прототипів. У «Березі»-- це сам автор як 
узагальнений образ митця і його місця у революційній боротьбі. 
Прогресивна польська газета «Дзєннік популярни», крім протесту 
проти арешту письменника, опублікувала його фото: «Густі закри- 
вавлені пасма волосся прилипли до високого чола; на устах -- слі- 
ди мук і тортур; великі розумні очі пильно дивляться на читача. 
Під фотографією напис: таким Гаврилюк «виглядав» після побит- 
тя українськими фашистами» |?, с. 337). | і 

270925 і вд 9--9942 



муністи Г. Торстен і Ф. Кольтвіц та- 

пів, про що автор пише у передмові 

«.у Фриці Кольтвіці я"намагався 

ольміца з Любека, в ..Генріхові 

агу Матіаса Тезена» (4, с. 22). 

фріда Мізіке, які зазнали над- 

Герої роману Бределя ко 

кож мають реальних прототи 
до німецького видання роману: 

показати трагічну долю д-ра С 
Торстені - - героїзм депутата рейхст 

Реальні образи Джона Тецліна, Гот МИ 

людських катувань у гамбурзькій тюрмі і фульсбіотельському 

фашистському таборі. Не всі вони витримали страшний іспит: Тец- 

лін і. Кольтвіц наклали на себе руки, але Торстен з мужністю пе- 
реніс катування і г тортури, залишаючись зразком мужності 1 

незламності духу революціонера-комуніста. У заключній частині ро- 

ману автор показує, що саме під впливом мужності Торстена звіль- 

нений із табору Крейбель твердо вирішує знову включитися у бо- 

" ротьбу проти фашизму. 
Як бачимо, у творах українських і німецьких письменників-ан- 

тифашистів 30-х років, зокрема у другій половині, виразно про- 
ступає однотипна система створення художнього образу комуніс- 

та -- стійкого борця, керівника й організатора революційних сил. 
Українська і німецька літератури формувались як якісно нові 
феномени. Ідучи неоднаковими шляхами, вони робили спільну спра- 
ву: правдиво і з чітких марксистсько-ленінських позицій зображу- 
вали класову боротьбу за перемогу ідей соціалістичної револю- 

ції, творили реалістичний художній образ позитивного героя-бор- 
ця, антифашиста, комуніста, поступово утверджуючи в літератур- 
ному процесі той художній метод, який згодом визначатиметься 
як метод соціалістичного реалізму. 

. 1, Бредель В. Розенгофштрассе: Роман гамбурзької робітничої вулиці. Х., 
1934, 2. Бредель В. Параграф, що боронить власність. Х.; К., 1934. 3. Бре- 
дель В. Іспит: Роман з життя одного концентраційного табору. К., 1936. 4. Бре- 
дель В. Избранное. М., 1972. 5. Горький. М. Про літературу. К., 1954. 6. Зе- 
герс А. Шлях крізь лютий. К., 1983. 7. Історія української літератури: У 8 т. 
К., 1971. Т. 7. 8. Матузова Н. Карл Грюнберг // Всесвіт. 1974, М» 10, | 

КРАТКОЕ СОДЕРЖАНИЕ 
Применяя метод сравнительного анализа некоторьх повестей и романов ук- 

райнских советеских и немецких революцнонньх писателей 20--30-х годов, автор: 
определяєт такие типологическне параметри, как реализм изображения жизни 
н классовой борьбь с марксистско-ленинских позиций, зволюция художествен- 
ного образа, постепенное утверждение в обенх литературах реалистического 
художественного метода. ; 

Стаття надійшла до редколегії 07.06. 85. 

18



Л.В. КУЦЕНКО, ст. викл., 
Кіровоградський педагогічний інститут 

Фольклоризм драми Ю. Яновського 
«Дума про Британку» 

Драмі «Дума про Британку» присвячено чимало спеці- 
альних досліджень, в яких ідеться про своєрідність жанру п'єси, Її 
близькість до героїчного епосу, народної творчості. «Яновський мав 
повне право назвати свій твір думою. Він близький народній твор- 
чості Своїм духом, силою народних характерів, найглибшою на- 
родністю мови»,-- зазначає Н. Кузякіна (4, ч. 2, с. 91). З цією: 
думкою суголосні слова Г. Юри: «Це не історична хроніка, конф- 
лікт у п'єсі-- не буденні зіткнення, не просто боротьба, мрія ви- 
росла в епос, в думу, віки пройдуть, а пісні про Мамая будуть спі- 
вати» |, с. 143). 

А ось роздуми театрознавця: «П'єса належить до того напрямку 
нашої літератури, який можна назвати яновсько-довженківським, 
принаймні щодо масштабності мислення, поетичності, яка йде з 
народно-пісенних джерел» |З, с. 19). 

. Як бачимо, дослідники наголошують на зв'язку п'єси з народ- 
ною творчістю. Водночас питання трансформації народних тради- 
цій у творі обмежувалось лише вказівкою на жанрову своєрідність 
п'єси і не знайшло достатнього висвітлення. 

Саме тому із широкого кола проблем, які охоплює питання 
жанрової специфіки драми, ми розглядаємо тільки одне, яке, на 
наш погляд, мало визначальний вплив на поетику п'єси. 

Пропонований матеріал -- порівняння жанрових особливостей: 
п'єси та українських народних дум, виявлення плідної рожі як пря- 
мих -- генетичних зв'язків з національними традиціями героїчного 
епосу, так і типологічних -- опосередкованих (шляхом взаємодії з 
традиціями української класичної драматургії тощо). 

При спробі з'ясувати природу героїко-романтичної п'єси в ук- 
раїнській драматургії ми звертали, насамперед, увагу на те, що: 
«коріння її сягають до історичних пісень та дум, що народжува-: 
лись у період національно-визвольного руху і соціальної боротьби: 
народу проти його гнобителів. Ми легко можемо простежити зв'я- 
зок тієї чи іншої драми цього періоду з її першоджерелом -- піс- 
нею, думою, легендою» |8, с. 188). | 

Свідчення цього - - героїко-романтичні п'єси в українській кла- 
сичній драматургії: «Сава Чалий» І. Карпенка-Карого, «Богдан 
Хмельницький», «Оборона Буші» М. Старицького, «Чайковський, 
або Олексій Попович» М. Кропивницького. | 

Одні з них мають пісенну основу, грунтуються на народних ду- 
мах і легендах, інші (до них належить і «Дума про Британку») 
щедро користуються багатством жанрово-стильових засобів геро- 
їчного епосу, традиціями героїко-романтичних п'єс української 
класичної драматургії. 

Автор «Думи про Британку» звертається до героїчного момен- 
ту в історії українського народу. Він показує масовий героїзм, 

2» | - | 19:



патріотизм, відданість керівників повстання -- більшовиків -- спра- | 
ві народу, здатність на самопожертву. 

Драма художньо осмислює новий тип героїзму революційного 
народу -- організатора і творця соціалістичного ладу. 

Історична основа, посилання на вірогідні факти, вказівка на 
час, місце дії -- ці риси героїчного епосу знаходять відображення 
в п'єсі. Ю. Яновський звертається до тих фактів соціалістичної ре- 
волюції, які вже стали історією. Усвідомлення автором радянсь- 
кої дійсності, як дійсності конкретно-історичної, усвідомлення ло- 
гіки і змісту революційної боротьби, оволодіння класичними тра- 
диціями |і традиціями нової драматургії 20--30-х років сприяло 
написанню оптимістичної трагедії. 

Цікавим в запропонованій паралелі драма-дума є спостережен- 
жя над питанням про новаторство п єси -- Оптимістичне вирішення 
трагедійного конфлікту. 

Не заперечуючи значного впливу кращих зразків радянської 
трагедії («Оптимістична трагедія» Вс. Вишневського, «Загибель 
ескадри» О. Корнійчука та ін.), відзначимо, що розв'язання фіна- 
лу п'єси випливає із художнього задуму автора, одним із вито- 
ків якого було глибоке знання і всебічне використання фольклор- 
них традицій народу як джерела художньої майстерності і націо- 
нальної своєрідності. Відомо, що оптимістичний настрій - - харак- 
терна ознака героїчних дум, хоч найчастіше в них зображений 
трагедійний перебіг подій -- смерть героя чи поразка народного 
повстання. 

Проте у п'єсі характер оптимізму докорінно змінюється. Якщо 
оптимізм героїчних дум можна передати властивим майже для них , 
усіх сконденсованим виразом: «Слава не вмре, не поляже..», то 
оптимізм у розв'язанні конфлікту п'єси набуває нового змісту, со- 
ціального звучання. Це оптимізм революційного народу, який ус- 
відомив місію творця нового суспільства: бути рушійною силою 
нової історичної епохи. 

А. Тростянецький , (а з ним погоджується Н. Кузякіна), аналі- 
зуючи фінал п'єси, ак на спільність його з новелою В. Стефа- 
ника «Діточа пригода». Н. Кузякіна зазначає: «Повторивши сюжет- 
ну ситуацію Стефаника, Яновський. .2» |4, ч. 2, с. 97). Ми не ста-, | 
вимо за мету взяти під сумнів правомірність цієї паралелі. На- 
томість пропонуємо порівняти фінал п "'єси з кінцівкою думи «Про 
Сорочинські події 1905 року». 

Народний співець кобзар Михайло Кравченко розповідає про 
жорстоку розправу над повстанцями. Закінчуючи думу, він звер- 
тається до «бідних сиротят», що залишилися без батьків, без хлі- 
ба. Звертання це вражає надзвичайною силою оптимізму. Діти 
дають клятву не забути кривду і помститися за трагедію батьків: 

Нехай ми будем тепер знати, 
Як батьки наші помирали, 
Безневинно кров проливали 
Ї свої голови покладали. 
Колись-то ми будем знати -- 
Своєю кров'ю батьків одкуплятн! |7, с. 417).



До тих, кому в майбутньому доведеться продовжувати справу 
батьків, звертається народний співець. Такий прийом використо- 
вує і Ю. Яновський. Співзвучна з цитованим уривком думи ос- 
тання репліка в п'єсі, яка належить малому Роману: «Нас усіх 
розстріляли, а я встав. Чого ви плачете? Тепер Ленін знає нас... 
Кругом війна, а ми живі. Комуністи. Ідею несем. Кругом війна, а 
ми несем, а ми несем!» |З, т. 3, с. 133--134: 

В героїчному епосі, і в думах зокрема, головна увага приділя- 
ється зображенню дії, вчинку героя. Досягається це внаслідок 
"своєрідного трактування образу самого героя -- натури, як прави» 
ло, цілісної, спрямованої на дію. З такими критеріями підходив 
,до створення образів Ю. Яновський. Автор створює образи Лавз 
ра Мамая, баби Мамаїхи, Несвятипаски, Варки широкими мазка- 
ми, уникаючи дрібних деталей. 

Головний герой Лавро Мамай -- керівник повстання, «прези- 
дент республіки». Думки Лавра про майбутнє народу досягають 
філософського узагальнення: «А колись, прийде час, цвістимуть 
вишневі сади, і така буде весна, що ніколи в світі такої не було. 
За селом -- ні окопів, ні колючого дроту, буде земля -- тепла, па- 
ххуча, трава-- шовкова, ми йдемо... За селом на могилу виходи- 
мо, а вітер, брате мій... З усього степу... З усіх світів...» |9, 
т. 3, с. 97). Образ Лавра Мамая овіяний ореолом романтичного, а 
романтизм -- жанрова ознака народних дум. 

Уже з першої дії перед читачем постає образ Мамая як каз- 
жового богатиря. Лише в кінці дії автор показує самого героя -- 
"важко пораненого, практично немічного. З надзвичайною майстер- 
ністю змальовуючи силу духу, мужність, відданість справі трудо- 
вого народу і революції, автор витримує образ у плані, заявлено- 
«му на початку драми. 

Властива народним думам гіперболізація в зображенні героя 
чи ситуації притаманна і «Думі про Британку». Скажімо, як у 
думі «Семен Палій та Мазепа» поява Палія наводить жах на во- 
гроже військо, так і в аналізованій трагедії поява Мамая у фіналі 
П'єси деморалізує денікінців: «Натовп лютує. У повітрі летить 
Якась одежа, чиясь шапка. Наче зграя вовків рве здобич. Тоді 
(з'являється Мамай. Він страшний. Осмалена одежа і волосся, 
ручний кулемет на плечі, подертий і обгорілий прапор на ку- 

.леметі. 
Мамай. Стій. 
Однорукий (відступає). Мамай! 
Чубатий. Мамай! З вогню воскрес. 
Голоси. Мамай! Мамайі!. 
Мамай береться до кулемета, натовп одразу звільняє подвір'я 

|у т. 3, с. 1311. 
Мотив безсмертя борців за народну справу -- провідний для 

пероїчного епосу. Більшість дум закінчується постійними поетич- 
:ними формулами, які показують народну віру в те, що слава про 
твеликі подвиги козаків житиме в віках. Категорія героїчного стає 
тівизначальною і для позитивних образів трагедії. Перед смертю 
«Лавро говорить: «..Багато Мамаїв отут умирало. А ще більше 

21



житиме! Ще й як житиме! З любов'ю, з хлібом, з піснею!» |З, 
т. 3, с. 132). | 

Властивий для фольклорних творів високий ступінь типізації 
притаманний і образам «Думи про Британку». Для прикладу візь- 
мемо сконденсовану характеристику образу баби Мамаїхи, яку 
їй дала одна з найкращих  виконавиць цієї ролі Поліна Нятко: 
«Сувора і владна, мовби висічена з граніту, сердечна й привабли- 
зва, як всі прості люди праці. Її розум і серце увібрали все найчис- 
тіше, найсвітліше. від всього народу. Цей потрясаючої сили образ 
вийшов далеко за межі проводиря села і піднявся до рівня уособ- 
лення совісті народу, образу матері-Вітчизни» |5, с. 193). 

У ряді публікацій, присвячених «Думі про Британку», образ 
Несвятипаски пов'язаний з епітетом билинний. Це не-тільки яск- 
равий приклад звертання автора до народної творчості, а й свід- 
«чення близькості українських народних дум і російських би- 
лин. 

Принципи типізації образу Несвятипаски мають елементи на- 
родної традиції, що грунтуються на  гіперболізації і передають 
прагнення народу. Саме билинним героєм постає перед нами 
Несвятипаска. З народної творчості запозичений автором прийом: 
знайти собі побратима, міряючись силою, Для Несвятипаски тіль- 
ки той годиться в більшовики, хто, за козацькою традицією, три- 
чі обнесе жорно навколо хати. Згодом він змінює свою думку: 
«Не знаю, чи обнесе він жорно круг хати, а що скажений та друж- 
ний -- кращого не треба... Підходящий більшовик»,-- розповідає 
Мамаю про Коваля |9, т. 3, с. 109). 

З народної творчості прийшов також прийом гіперболізованої 
характеристики героя: «От ніяк тихо жити не можу! Було мати 
поставить мене богу молитися, а я так голосно проказую, що на 
другому кутку села чути!» |9, т. 3, с. 111). 

Ліризація як специфічна риса народних дум є також характер- 
ною ознакою героїчної романтичної драми. З цього погляду образ 
Несвятипаски і показовий, і певною мірою несподіваний. Тільки 
внаслідок надзвичайної майстерності Ю. Яновського можна було 
в одному образі поєднати такі полярні характеристики: «язичниць- 
ке захоплення перед радістю буття, - захоплення, що випліскуєть- 
ся назовні в гуморі, - соковитому, чисто плотському» |2, с. 411 

-з3 хвилюючим ліризмом. 
Коли над республікою нависла "смертельна небезпека, неспо- 

Дівано і символічно звучить: «Мрію я в театрі співати... (Та й 
одійшов до вікна, засоромившись). Отак щоб стояти й співати... 
А людей тисячі, усім мій голос до серця йде, і що я схочу, те з 
ними й роблю... Та чи вчені, а чи зовсім прості - - однаково мої, 
та й годі... От яка мрія!.. У панського чередника, тепер -- черво- 
ного партизана» |9, т. 3, с. 102). В ці хвилини Несвятипаска шко- 
дує не за життям, а за мрією. 

Пісня як елемент драми виконує надзвичайно важливе завдан- 
ня у п'єсі -- несе емоційне і смислове навантаження, відіграє важ- 
ливу роль у розв'язанні надзавдання п'єси. Саме з піснею пов'я- 
зані найпалкіші, найщиріші почуття, прагнення, мрії. 

22



З вірою в те, що про них буде складена пісня, помирають ге- 
рої. Пісня як символ свободи, символ життя, духовного багатства 
народу ставиться автором поряд з хлібом. 

Незмінною є природа патетичної, романтично піднесеної; емо- 
ційно забарвленої мови героїв твору. Як і в думах, її носіями ви- 
ступає простий народ. Герої драми пройшли революцію, і це відби- 
лося на трактуванні їх образів у п'єсі. | 

Негативні персонажі трагедії, як вважають більшість дослід- 
ників, автору не вдалися. Проте звинувачення в шаблонності бу- 
ло б справедливим, якби аналізувати образи відособлено, ізольо- 
вано. Але такий аналіз порушує цілісну тканину твору, супере- 
чить художній позиції автора. В контексті негативні персонажі 
мають достатньо серйозне ідейно-емоційне навантаження. 2 

Загалом трактування всіх образів п'єси залежить від заданої 
автором форми естетичного. сприйняття дійсності, а звідси-- й від 
жанрової модифікації твору, що відповідає художньому ракурсу, 
«який вибирає автор, перетворюючись наче в своєрідного кобзаря, 
лірника, котрий складає думу про дивовижну епоху, про її диво- 
вижних людей» |2, с. 413). 

Створюючи образи негативних персонажів, Ю. Яновський ко- 
ристувався арсеналом художніх засобів героїчного народного епо- 
су. Він подавав їх у плані традиційної фольклорної символіки, то- 
му «до них, -- як зазначає Є. І. Старинкевич, -- неправомірно бу- 
ло б підходити з вимогами звичайної побутової правдоподібності» 
І6, с. 53). Вони надто дрібні й нікчемні, наділені зниженими ха- 
рактеристиками. Це той принцип типізації негативних персонажів, 
який властивий думі «Козак Голота», «Хмельницький та Барабаш» 
тощо. 

Як і в думах, фактором досягнення епічності розповіді висту- 
пають різноманітні повторення, зокрема, близьких мотивів та епі- 
зодів. Наприклад, однакові мотиви звучать у першій дії, коли Ус- 
тин та Гапка згадують про кохання Лавра і Варки |З, т. 3, с. 78), 
в другій -- де до спогадів звертаються самі герої |9, т. 3, с. 96-- 
97). Завершуються обидва епізоди піснею «Ой, у полі вітер віє...». 

арактерними для драми є повторення однакових або подіб- 
них зворотів (у думах-- ретардація). Так, в епізоді, про який 
щойно йшлося, повторюється репліка: «Небезпременно, каже, по- 
вернусь...» |9, т. 3, с. 78--79). У другій дії повторює її Лавро: 
«Я небезпременно мріяв повернутись і побачити, як сходить сон- 
цег: 3. |9; 7.83 сс 9БІ, 

"Повтори властиві для мови Гапки («в гармати б'ють», «обід 
зварила», «заполочі вибігала»), вчителя («тридцять років учу», 
«народний учитель піде з народом») та ін. Отже, наведені прикла- 
ди виконують у драмі ту саму функцію, що й ретардація в думі. 

Автор драми щедро використовує традиційні порівняння. Ось 
як за їх допомогою Ю. Яновський передає обстановку, що скла- 
лась на селі: «люди, як оси», «бджоли, як посліплі від злості», 
«чистий тобі джміль, а не куля», «кулі, як град падають», «люди 
світяться, як решета», «село гуде, як рій», «горе січе -- наче град 
з неба» тощо. Порівняємо в думах: «скільки війська було, як 

23



синього туману, як темної хмари» («Івась Коновченко, Удовичен- 
ко» |7, с. 2361), в думі «Сестра і брат» люди, що повертаються 
з церкви, «всі як пчолочки гудуть» |7, с. 327|, в думах про Хмель- 
ницького військо гуде, як рій. Типологічна близькість народу- 
творця і автора драми зумовлена матеріалом художнього освоєн- 
ня, який диктує необхідність образних засобів із арсеналу люди- 
ни-трудівника. 

Викривальний характер мають порівняння, які стосуються не- 
гативних персонажів у драмі: «Кров ваша, як дьоготь чорна» -- 
про Гречку; «жила ти, як стерво», «людські слова од тебе, як од 
барабанної шкури, відскакують» -- про Клеопатру; «ми тебе, як 
путнього шукали» -- про Середенка. В думах читаємо: 

Пана Потоцького піймали, 
Як барана зв'язали |7, с. 278). 

То вже ж лях містом іде, 
Як свиня, ухом веде. 
То лях до корчми приходжає, 
Як свиня вухо до корчми прикладає... 

І ляхів-панів, як кабанів, у нічку четвертеньку заганяли |7, с. 286--287|. 

Функції епітетів у драмі різноманітні. Вони індивідуалізують 
образи, емоційно забарвлюють мову твору, хоч у п'єсі, порівняно з 
думами, вони менш різноманітні. Зумовлено це тим, що в думах 
як у ліро-епічних творах розповідь ведеться в ліричному о0світ- 
ленні. 

Загалом мова драми -- цікавий і багатий матеріал для самос- 
тійного дослідження. Взяти хоч би просторіччя, розмовну мову, 
неправильні мовні звороти. Вони свідчать не про механічне запози- 
чення, а про творче засвоєння традицій народної творчості: 

Устин. Дак мені йти од вас, коли стали на таку путь, що й од 
смерті не зарікайся? Чи ж піднесу оту журбу. на плечах 
та на цілий вік |9, т. 3, с. 116). 

Устин. Спасибі, люди, за честь, через гори перелізу, через ріки 
перепливу, перед Леніним стану... Прощайте степи, 
прощай, Гапко, прощайте Й ви, добрі люди... 

Гапка. Я тебе на шлях виряджу та пожурюся, край села стоя, 
ой, був та й нема |9, т. 3, с. 117). 

Мабуть, немає потреби прив'язувати до фольклору такі худож- 
ні ситуації: «Ой дайте ж мені наЖитися, на світ надивитися...» 
|9, т. 3, с. 110), «А вже приїде тато на мальованім возі у кленовій 
труні... Ой, прослалася доріженька, а вся полита сльозами...» 
19, т. 3, с..94). 

Джерело цього плачу -- народні голосіння як факт буття, сво- 
го часу трансформовані в невольничих думах. і 

Цікава ознака творчості і спосіб освоєння фольклору -- інтен- 
сивне звертання Ю. Яновського до народних прислів'їв і приказок. 
Їх можна умовно об'єднати в ряд груп, кожна з яких підпорядко- 
вана конкретному завданню. В них-- вказівка на позицію героя 
в творі. Наприклад, позиція пасічника (він представляє собою 
якусь частину села) виражена так: «Моя хата скраю» 9, т- 3, 

24



с. 82). На противагу йому Єгор Іванович говорить: «Голий дощу 
не боїться. А перед нами революція!» |9, т. 3, с. 82). 

За допомогою іншої групи доповнюються характеристики пер- 
сонажів: «Гадюку скільки не грій -- не нагрієш» |9, т. 3, с. 116); 
«Єгора Івановича нам не вчити, як він скаже, так і чиста правда 
не скаже» |9, т. 3, с. 117); «Шануйся, хлопче, бо кислиці при- 
сняться» |9, т. 3, с. 103| та ін. 

Прислів'я і приказки, які належать Мамаїсі та Несвятипасці, 
відіграють помітну роль у формуванні самих образів. У репліках 
цих героїв вони зустрічаються найчастіше. Казкова мудрість Ма- 
маїхи, мудрість від землі, від плуга, від хліба надзвичайно тон- 
ко, майстерно підкреслюється прислів'ями і приказками («Так ти- 
хо та мило, хоч мак сій... На віку, як на току: і намусюєшся, і на-. 
чхаєшся, і натанцюєшся.. Наче цілий вік за плугом ходила» |9, 
т. 3, с. 931. 

Прислів'я і приказки, на які багата (мова  Несвятипаски -- 
один із засобів гумористичного творення образу, передачі веселої 
вдачі, невгамовного характеру героя: «Заповіт на той світ, а на цю 
годину -- добру чарчину» |9, т. 3, с. 110); «До тридцяти років гріє 
жінка, після тридцяти -- чарка, а після вже й піч не гріє» |9, т. 3, 
с. 102); «Знайшов собі побратима, не Семена й не Юхима. Двоє 
братів -- двоє чортів» |9, т. 3, с. 111). 

Загалом же прислів'я та приказки посилюють емоційність тво- 
ру, поглиблюють вплив на читача, активізують його асоціативний 
фонд. | 

Трагедія «Дума про Британку» -- оригінальний самобутній 
твір, свідчення життєдайної сили народної творчості, під впливом 
якої формувалося у автора естетичне сприйняття дійсності. З на- 
родного епосу черпав Ю. Яновський виражальні засоби, з їх допо- 
могою створювались картини, образи п'єси. Елементи традиційно- 
го фольклорного звучання отримували авторську оцінку, авторську 
інтерпретацію, не втрачаючи при цьому початкового народнопо- 
етичного змісту. | 

1. Бобошко Ю. Гнат Юра. К., 1980. 2. Дцев В. Опьт сравнительного изу- 

чення позтики русской и украннской драматургии // Национальное и интерна- 

цнональное в советской литературе. М., 1971. 3. Драк А, На афіші прем'єра 

сезону // Укр. театр. 1981. Хе 1. 4. Кузякіна Н. Нариси історії української ра- 
дянської драматургії. К., 1963. 5. Нятко П. Він чесно пройшов життя" И Лист 

у вічність: Спогади про Юрія Яновського. К., 1980. 6. Старинкевич Є. І. Укра- 
їнська радянська драматургія за сорок років. К., 1957. 7. Украннские народнье 
думі. М., 1972. 8. Юра Г. «Дума про Британку» у франківців // Лист у віч- 
ність: Спогади про Юрія Яновського. К. 1980. 9. Янковський Ю. Твори.: 
У 5 т. К., 1959. 

КРАТКОЕ СОДЕРЖАНИЄЕ : 

Проблема литературно-фольклорньх контактов как составная часть вопро- 
са о традициях и новаторстве прослеживается на матернале драмь Ю. Янов- 
ского «Дума про Британку», поскольку именно зто драматическое произведение 
дает наиболее щедрьй материал для предметного разговора. В статье прослежи- 
вается известная теоретическая формула: традиции -- новаторство--традиции. 

Стаття надійшла до редколегії 15. 12, 82 

25



О. А. ГАЛИЧ, доц., 
Ровенський педагогічний інститут 

Художнє осмислення образу 
історичного героя в документально- 
біографічному романному епосі 

В останні роки значно підвищився інтерес читачів і 
літературознавців до творів документально-біографічних жанрів, 
головними героями яких є реальні історичні особи. Романи й по- 
вісті письменників, присвячені життю й діяльності відважних ли- 
царів свободи -- полум'яних революціонерів, борців за соціальне 
й національне визволення, посідають серед них почесне місце. 
Де -- «Нетерпіння» Ю. Трифонова (про Желябова), «Ковток сво- 
боди» Б. Окуджави (про Пестеля), «На Скаковому полі, біля бій- 
ні...» Ю. Давидова (про Лизогуба), «Пролог» М. Олійника (про 
Степняка-Кравчинського), «Провісники» В. Канівця (про Заслав- 
ського), «Добра вість» В. Дрозда (про Мельникова), «Таємниця 
клейончастого зошита» В. Савченка (про Клєточникова) та бага- 
то ін. Чимало документально-біографічних творів, написаних у 
70--80-ті роки, розповідають про відомих діячів Великої Жовт- 
невої соціалістичної революції. Це-- романи й повісті Ю. Семено- 
ва «Горіння» (про Дзержинського), В. Єрашова «Назавжди, до 
кінця» (про Бубнова), М. Шатиряна «Генерал, народжений рево- 
люцією» (про Мясникяна), С. Дангулова «Дипломати» (про Чиче- 
ріна) тощо. Важливе місце в цьому переліку посідають твори 
М. Шагінян, М. Прилежаєвої, О. Коптєлова, В. Катаєва, Г. Фіша, 
І. Шамякіна про життя та діяльність В. І. Леніна, членів його 
сім'ї. 

. Перші твори документально-біографічної прози в українській 
літературі, присвячені героям Жовтня, з'явилися ще в 30-ті ро- 
ки (П. Панч «Олександр Пархоменко», О. Десняк «Тургайський 
сокіл»). В повоєнні десятиліття українську історико-революційну 
прозу поповнили також романи та повісті І. Цюпи «Грона черво- 
ного глоду», «Через терни до зірок», «Мужній вершник», О. Сав- 
чука «Григорій Іванович» і «Гостре письмо», Р. Полонського 
«Життя як день і день як вічність» та ін. . 

На.цьому фоні жанровою своєрідністю виділяється роман 
І. Муратова «Сповідь на вершині». Головний герой роману 
В. М. Примаков, легендарна особа часів громадянської війни, 
учасник штурму Зимового палацу, організатор і командир україн- 
ського революційного війська, Червоного козацтва -- невід'ємної 
частини Червоної Армії. За подвиги в розгромі іноземної інтервен- 
ції та внутрішньої контрреволюції В. М. Примаков нагороджений 
трьома бойовими орденами Червоного Прапора. 

В. М. Примаков був близькою людиною в родині Коцюбин- 
ських. Разом з дітьми відомого українського письменника Юрієм 
та Оксаною (майбутньою своєю дружиною) Віталій  Примаков 

| вступив у ряди партії більшовиків і вів революційну пропаганду 
в Чернігові, за що був засуджений на довічну каторгу в Сибір. 
Лише після Лютневої революції він повернувся у Чернігів. 

26



В. М. Примаков був надзвичайно талановитою й різносторон- 
ньою особою. Вихованець Червоного козацтва, двічі Герой Радян- 
ського Союзу Маршал Радянського Союзу П. К. Кошовий сказав 
про нього: «..Примаков був людиною особливого обдарування. 

Примаков-рейдист: 14 успішних рейдів тилами Петлюри, Дені- 
кіна, білополяків; 

Примаков-теоретик: ряд праць у товстих військових журналах, 
книга про німецький генштаб; 

Примаков-дипломат: робота військового радянського аташе в 
Афганістані, Китаї, Японії; 

Примаков-літератор: «Нотатки волонтера», «Афганістан у вог- 
ні», «По Японії», «Митько Кудряш»; 

Примаков-державний діяч: він делегат І з'їзду Рад 1922 року, 
там же обраний у члени ЦВК СРСР» |2, с. 278--279). 

Роман Ігоря Муратова «Сповідь на.вершині» -- явище унікаль- 
не в українській літературі останніх десятиліть. Автор рішуче від- 
мовився від традиційних шляхів, які ведуть до максимально об'єк- 
тивного зображення героя. Примаков виступає як історичний пер- 
сонаж, але художньо домислений автором. Письменник зробив 
героя своїм сучасником, який оживає і з вершини безсмертя 
ретроспективно оглядає власне життя. 

Роман І. Л. Муратова значною мірою полемічний. Автор «Спо- 
віді на вершині» виступає проти поширеної серед частини письмен- 
ників і літературознавців думки про те, що документальні твори 
з реальними діючими особами повинні правдиво зображати події, 
не вдаючись до зображення внутрішнього світу героя, його думок 
і переживань, оскільки їх неможливо відтворити, знаючи тільки 
факти біографії. «Найвужчим місцем документальної (і напівдо- 
кументальної) прози, -- зазначав письменник, -- є здавна і понині 
брак психологічного ракурсу, а відтак-- збіднення внутрішньо- 
го світу героїв...» |5|. | і 

«Сповідь на вершині» має надзвичайно своєрідну композицію. 
Це монолог головного героя Віталія Марковича Примакова. Струк- 
тура образу центрального персонажу твору також складна 1 нез- 
вична. В романі діють три «я» героя (Примаков-Печеніг; Прима- 
ков-Командир; Той, що з блокнотом). «Воскреслий» Примаков, 
якого автор зробив нашим сучасником, концентрує свідомості 
трьох «я» героя. 
До цього тільки в романі французького письменника Л. Ара- 

гона «Загибель всерйоз» спостерігалося щось подібне. Зрідка зу- 
стрічалося роздвоєння «я» героя. У художній літературі, в ук- 

"раїнській прозі зокрема, подібну структуру образу знаходимо в 
оповіданні М. Коцюбинського «В дорозі» (образ Кирила) і в ро- 
"мані Л. Первомайського «Дикий мед» (образ Варвари Княжич). 

Всі три «я» героя Ігоря Муратова перебувають у постійній 
внутрішній боротьбі, але водночас становлять непорушну єдність 
цілісного образу. Ж | 

На передньому плані «Сповіді "на вершині» діють передусім 
два «я» героя -- Примаков-Печеніг і Примаков-Командир, третє 
«я» -- Той, що з блокнотом, -- у структурі розгорнуто недостатньо. 

27



Ігор Муратов удало в соціально-психологічному аспекті передає 
глибокий, сповнений протиріч процес формування більшовицького 

характеру героя, його постійне збагачення бойовим і життєвим 
досвідом ватажка народних мас. Це шлях від Примакова-Печені- 
га, хороброго, з ніжною ліричною душею мрійника до непохитно- 
го й розважливого Примакова-Командира. У хвилини найвищого 
напруження фізичних і духовних сил для «воскреслого» Примако- 
ва Командир і Печеніг зливались воєдино, зникала різниця в іх 
темпераментах. Таке злиття різних «я» героя воєдино в разі необ- 
хідності, тобто гранична концентрація волі Примакова, дало мож- 

ливість Ігорю Муратову в усій повноті й складності показати 
внутрішній світ героя, всі ті протиріччя й можливості, які визна- 

чили духовне змужніння особистості. 
Особливе значення в «Сповіді на вершині» має відображення 

інтимного світу Примакова, який ніжно кохає наречену, а потім 
дружину Оксану Коцюбинську. Більшість монологів Примакова 
звернені до неї як до найближчої людини, революціонера й това- 
риша по боротьбі. Кожного разу полководець ніби чує відповідь 
Оксани, -- це глибокий психологічний аналіз кожного кроку ге- 
роя. Адресуючи їй свої мрії, Примаков оцінює кожен вчинок, рі- 
шення чи задум. Ось як, наприклад, Примаков роздумує про поб- 
ратимів, командирів Червоної Армії: «.. Чи ти звернула увагу, 
Оксано, на те, що в нашому комскладі підібралися люди з винят- 
ково інтелігентними обличчями? Я помічав і раніше, але якось не 
зафіксував свого враження. Дивлюсь оце зараз і дивуюсь: невже 
то овіяні всіма вітрами баталій рубаки, а не благородна еліта?! Не 
позаздрив би я тому художникові, що задумав би змалювати з 
них плакатних ревкомандирів «від сохи і верстата!..» |З, с. 162). 

Примаков згадує своїх бойових  друзів-- Багінського, Туров- 
ського, Рубана і, продовжуючи уявний монолог, звертається до 
Оксани: «... Скажи мені, Оксано, скажи: чому я так бездарно пи- 
сав про них і в характеристиках і в газетних статтях? Хіба по су- 
хих протокольних рядках хтось із наших нащадків зможе відтво- 
рити образи цих чудових людей?» |З, с. 162). , 

Подібних звернень до Оксани Коцюбинської багато. Проте у 
них здебільшого є аналіз рішень і вчинків Примакова. Тому нам 
здається безпідставним закид Дмитра Гринька, який у тому, що 
«оповідь героя роману заполонив урочистий гімн любові» |Ї, 
с. 210), побачив серйозний прорахунок автора. 

Так, гімн коханню в романі явно відчутний, але це не недолік, 
як вважає Д. Гринько. Змалювання образу Примакова у всій йо- 
го багатогранній складності Й цілісності, показ його любові-- все 
це повністю відповідає авторській концепції - зобразити по-ново- 
му реальну історичну особу часів революції. 7 

«В. І. Ленін, як відомо, - писав І. І. Стебун,- не обмежував 

революційне соціалістичне мистецтво певним визначеним колом 

тем і мотивів, вважаючи, що воно повинно відбивати всю різно- 

манітність життя, як можна повніше задовольняти Духовні, есте- 

тичні, моральні запити народу, охоплюючи всі сфери людського 

буття...» |4, с. 91). | 

28



Ми бачимо, як із формуванням особистості Примакова зроста- 
ють народні маси, які надихнула на подвиги пролетарська рево- 
люція. Хіба не про зростання свідомості народних мас свідчить 
реакція червоних козаків на повідомлення про замах на В. І. Ле- 
ніна: «А майдан уже прокинувся, загомонів, відгукнувся на Пече- 
нігове слово... Спершу пошепки, потім трохи гучніше, але ще ок- 
ремими вигуками, а тоді вже сотнями голосів, мов одним, він ви- 
плеснув: «Помсти!.. Помститися!..» |З, с. 208). 

Можна назвати імена багатьох реальних історичних осіб, дію- 
чих у романі, яких пробудила до життя Жовтнева революція, під- 
нявши їх на небачену духовну висоту. «У 18-му, в Києві, петлю- 
рівці поставили до стінки Данила Самуся... Цілий взвод дав по 
комсомольцеві залп. А він із дюжиною куль у тілі доповз уночі до 
товариша й потім ще не раз дався взнаки усякій «контрі» |З, с. 
245). Чернігівський юнак Данило Самусь виявив надзвичайні чу- 
деса хоробрості в боях і загинув як комуніст. | 

«Воскреслий» Примаков -- наш сучасник -- стоїть над подія- 
ми, він піднявся над конкретно-історичним Примаковим, виріс со- 
ціально й духовно. Уявний «воскреслий» Примаков безпосередньо 
в романі не діє, оскільки він є плодом авторської фантазії. Проте 
сповідь його-- як синтез трьох «я» героя-- є діючою, вона зу- 
мовлює організацію всього сюжету. 

З вершини сьогоднішнього дня «воскреслий» Примаков бачить 
набагато далі, ніж той конкретно-історичний герой (в трьох його 
«я»). Збагачений чималим життєвим досвідом, «воскреслий» При- 
маков ніби наново осмислює життя конкретно-історичного героя, 
вдивляючись у минулі роки з позицій сучасності: «З вершини ко- 
лишньої своєї загибелі бачу, як з вишки, все своє життя - - від і 
до. І кожен його етап-- від і до: ось цим він почався, а цим за- 
кінчився» |З, с. 49). 

. В основі «Сповіді на вершині» длежить послідовна художня 
концепція Ігоря Муратова. Перед нами не белетризована біогра- 
фія, автор якої намагається точно подати факти життя Примако- 
ва, -- це цілком оригінальний і своєрідний твір. Важко однознач- 
но визначити його жанр. Це документально-біографічний роман, 
що синтезував ознаки багатьох жанрових різновидів: роману- 
сповіді, історичного роману, мемуарів, дослідження історика. Ху- 
дожній експеримент, здійснений Ігорем Муратовим, його новатор- 
ські пошуки, перебувають на головній магістралі розвитку худож- 
ньої свідомості. 

1. Гринько Д. Правда образу і правда стор // Вітчизна, 1971. Х» 9. 
2. Дубинський І. Віталій Примаков. К., 1977. 3. Муратов І. Твори: У-4 т. К., 
1983. Т. 4. 4. Стебун И. Пафос художественной правдь. М., 1977. 5. Літера- 
турна Україна. 1966. 18 жовт. 

| | КРАТКОЕ СОДЕРЖАНИЕ 
Исследуется творческий процесс осмьсления образа реальной исторической 

личности в художественном документально-биографическом пронзведенин, Скру- 
пулезйному анализу подвергнут образ героя гражданской войнь Примакова, ко- 
торьй предстаєт в романе Игоря Муратова во всей своей многогранной цело- 
стности и сложности. ; 

Стаття надійшла до редколегії 28.04. 85 



Теорія літератури 

О. М. ОХРІМЕНКО, аслп., 
Київський педагогічний інститут 

До проблеми визначення 
стильових течій в поезії 
українських романтиків ХІХ ст. 

Інтенсивне вивчення  ідейно-естетичної природи роман- 
тизму останнім часом спрямоване на поглиблення, а часом і нове 
прочитання цього складного художнього явища. 

До проблем, що переглядаються сучасним літературознавст- 
вом, належить питання про диференціацію романтичної літерату- 
ри. У статті Д. С. Наливайка «Романтизм як естетична система», 
як слушно зауважує Ї. Тертерян, пно поло і рішуче сказано... що 
старий поділ романтизму на дві течії... на нинішньому рівні на- 
шого брожни літературного розвитку уже не задовольняє» 114, 
с. 151 

Звичайно, і раніше історики, теоретики літератури вказували 
на недосконалість такого поділу романтизму |див.: 4; 16). Однак 
тепер, коли перед дослідниками постало завдання «об'єктивно 
розкрити особливості буття романтизму на тому чи іншому наці- 
ональному грунті» |5, с. 10|, це питання набуло особливої ваги. 

Учені вважають, що традиційний поділ романтизму на «прог- 
ресивний» («активний») і «консервативний» («пасивний»), впер- 
ше запропонований О. М. Горьким |З, с. 471|, свого часу був кро- 

. ком вперед на шляху вивчення романтичного напряму, тому що 
відкидав неправильний погляд на романтизм як  антиреалізм, 
який за художніми якостями, пафосом, ідейним спрямуванням сто- 
їть нібито нижче від реалізму. Проте такий поділ романтизму має 
значення лише при визначенні його соціальної природи, функцій 
в конкретних історичних умовах. До того ж він досить умовний, 
оскільки у творчості одного і того ж автора нерідко помітні як 
прогресивні, так і реакційні елементи. 

Не заперечуючи того, що романтизм мав дві протилежні іде- 
ологічні тенденції, сучасні дослідники дедалі більшу увагу звер- 
тають на проведення такої диференціації, яка б повніше" вияви- 
ла можливості романтизму як художнього явища. Д. С. Наливай- 
ко підкреслює: «Відмова від подвійного поділу романтизму зовсім 
не означає заперечення того, що в ньому виявилися дві головні іде- 
ологічні тенденції перехідної доби.. Завдання полягає в тому, 
щоб їх прояв, їх боротьбу в сфері мистецтва збагнути більш діа- 

30



лектично, у більш повній і адекватній формі, враховуючи наяв- 
ність багатьох складних, неоднозначних явищ, у яких нерідко пе- 
реплітались примхливо названі головні ідеологічні тенденції епо- 
хи» |9, с. 157--158). Учений вказує на необхідність враховувати: 
при диференціації романтизму фактори художнього розвитку епо- 
хи, які ігнорувались при попередньому поділі. 

У найновіших дослідженнях, присвячених українському ро- 
мантизмові, теж ставиться питання про більш гнучкий поділ ук- 
раїнської романтичної літератури. На цьому, зокрема, наголошу- 
ють М. Т. Яценко, Т. І. Комаринець. Книги цих вчених написані з 
урахуванням нових поглядів на проблему диференціації романтиз- 
му і, як праці М. Берковського, Д. Наливайка, І. Карташової, 
С. Тураєва, дають великий конструктивний матеріал для подаль- 
шого вивчення явищ українського романтизму. | 

Одним із підходів до виявлення художніх можливостей роман- 
тизму є розгляд його функціонування на рівні стильових течій. 

На жаль, у літературознавстві ще не існує єдиного погляду у 
визначенні стилю, що утруднює вироблення чітких наукових кри- 
теріїв для диференціації стильових явищ. Ми поділяємо думку 
тих учених, які розглядають стиль як своєрідність художнього мис- 
лення письменників, що виявляє себе як у змісті, так і у формі 
твору. : 

Специфічний розвиток романтизму на Україні зумовлює своє- 
рідний підхід до виявлення стильових течій в українській роман- 
тичній поезії. 

Особливістю літературного процесу був, по-перше, прискоре- 
ний розвиток української літератури першої половини ХІХ ст., який 
привів до «зближення таких періодів, які в інших літературах від- 
далені один від одного на десятиліття і навіть століття» |б, с. 18-- 
19|. 
друга, не менш важлива, особливість -- асинхронність розвит- 

ку як самої нової літератури, так і напрямів у різних районах 
України. Романтизм на Україні мав ніби чотири початки: на Схід- 
ній Україні він розвивається з кінця 20-х років (діяльність хар- 
ківської школи романтиків), у Галичині-- з 30-х.років («Руська 
трійця»), на Закарпатті -- з 40-х років (О. Духнович, О. Павло- 
вич), на Буковині-- з початку 60-х років ХІХ ст. (Ю. Федькович). 

В результаті створилася надзвичайно строката картина, певне 
змішання напрямів, стильових течій не тільки в часових рамках, 
а й у межах творчості кожного письменника. Тому суто хроноло- 
гічний аспект у виявленні і характеристиці стильових течій не ви- 
правдовує себе, бо у творчості майже кожного поета-романтика 
бачимо той самий синкретизм, різні типи романтичної творчості,. 
вняв різних течій. Виникає необхідність побудови схеми стильо- 
вих течій за діахронним принципом (коли певні течії визначати- 
муться на основі тих чи інших особливостей стилю різних письмен- 
ників, які творили"в різний час). 

Дд. С. Наливайко, який вперше зробив спробу класифікувати 
течії у. світовому романтизмі, вважає, що в пригноблених країнах 
ведучою, основною була фольклорна течія, оскільки серцевину ро- 

Зі



мантизму в цих країнах становив національно-культурний рух, 
який проходив під прапором звертання до народних джерел як ос- 
нови самобутності національної культурн і знаряддя в боротьбі за 
її збереження. «Разом з тим, -- зазначає вчений, - - виразне пере- 
важання даної стильової течії у більшості слов'янських країн 
пов'язане з їх (течій.-«- 0. О.) відносно слабкою диференційова- 
ністю, менш значним розвитком або повною відсутністю інших ро- 
мантичних течій. Хоч і різною мірою, сказане стосується літератур 
чеської і словацької, сербської і хорватської, української і біло- 
руської» |9, с. 175--176|. Очевидно, меншою мірою це стосується 
української літератури, - 

Найпомітнішими стильовими течіями в українській поезії є, на 
нашу думку, фольклорна та особистісно-психологічна. 

В основу такої стильової диференціації покладені принципи 
побудови художнього образу. Для першої (фольклорної) стильо- 
вої течії характерний по-фольклорному імперсональний тип осо- 
бистості, створений за законами фольклорної естетики. Узагаль- 
нення образу тут відбувається на ідеальному рівні, це ще не са- 
мобутній характер, а збірний образ, який є втіленням однієї з 

"важливих для народу якостей (мужності, вірності, любові до рід- 
ної землі та ін.). У другій, особистісно-психологічній течії, пред- 
ставлений рефлектуючий тип особистості, який намагається вира- 
зити себе та своє ставлення до світу як індивідуальність. 

Значна питома вага фольклорної течії в поезії українського: 
романтизму є яскравим виявом тих загальних процесів, які відбу- 
вались у художній свідомості письменників під впливом нових по- 
глядів на фольклор і народне мистецтво на початку ХІХ ст. 

Однак в українському романтизмі фольклор відіграв особ- 
ливо помітну роль. Коли навіть у близькій російській літературі 
усна народна творчість лише «вносила додаткові фактори» (ЇЇ, 
с. 420), то для української літератури був характерний «підкрес- 
лено безпосередній вплив фольклору» |1Ї, с. 416), який став «ос- 
новним національним естетичним грунтом для зародження Й ста- 
новлення української літератури як нового історичного явища» 
(2, с. 288). | 

Тісніший зв'язок з народною стихією, вважає Ф. М. Колесса, 
«помітно відрізняє український романтизм від російського і поль- 
ського» |7, с. 174). | 

Звернення українських романтиків до фольклору було покли- 
кане сприяти виконанню літературою важливої суспільної функ- 
ції у пробудженні національної свідомості народу, його права жи- 
ти відповідно до свого «національного духу». Найцінніші риси йо- 
го, за переконанням романтиків, містилися у «середньовіччі, як 
епосі, коли, на їх думку, найповніше розвинулися національні ри- 
си сучасних народів і сформувався «національний дух» у його чи- 
стому вигляді». |19, с. 228). | 

Крім такого, власне, ідеологічного підходу до фольклору, ро- 
мантики сприймали Його як досконалу художню систему, актив- 
ний естетичний компонент національної своєрідності літератури. 

«Українські романтики чітко визначили своє ставлення до живого 

32



. 

і. 

народного слова, до народної пісні як еталона справжньої худож- 
ності» |8, с. 84). 

Оскільки в естетичному ідеалі українських романтиків пере- 
важав національний, а не соціальний аспект (19, с. 292), сфера 
проникнення в літературу фольклору соціального звучання об'єк- 
тивно звужувалася. «Народнопоетичні художні структури як орга- 
нічна форма вираження класового ставлення до світу розвиваєть- 
ся тільки у Шевченка-романтика» (19, с. 292|, який інтегрує з 
фольклору і соціальний елемент. , 

Найбільший інтерес українські романтики виявили до історич- 
них дум та пісень епохи козацтва та боротьби з польською шлях- 
тою (не включаючи тієї частини фольклору, у якій звучать соці- 
альні мотиви), фольклорної лірики кохання та народних легенд, 
повір'їв, переказів. 

Інтерес до кожного із фольклорних жанрів є своєрідним вия- 
вом близькості народного та романтичного типів художнього мис- 
лення. 

Так, зацікавленість романтиків історичними думами, піснями, 
.баладами була результатом певного збігу романтичного та, фольк- 
лорного естетичних ідеалів. Пошуки романтиками національного 
типу героя об'єктивно спрямовували їх до фольклору, де уже був 
створений образ відважного борця за національну незалежність 
батьківщини. 

Погляди романтиків на фольклор як втілення «духу нації» ї 
зумовили їх звернення саме до Тієї частини фольклору, де оспі- 
вувалися боротьба за незалежність, «козацький дух» нескоренос- 

ті. Зацікавленість епохою козацтва як виразом «природи» україн- 
ської нації, зромантизований погляд українських поетів на істо- 
рію виявився уже в преромантичній історіографії --козацьких лі- 

тописах, «Історії русів». Посилений інтерес саме до цього героіїч- 

ного фольклору привів до того, що «Коли романтики не знаходи- 
ли у народній традиції того, чого так прагнули, вони вдавалися 

до підробки фольклорних творів, будучи переконаними, що від- 

новлюють втрачене, чи, вірніше, конструюють його на основі да- 
них історії...» |8, с. 32). Так виникли стилізації І. Срезневського 

у «Запорожской старине» (1833--1838). Подібне прагнення було 

ів П. Куліша, який намагався створити «новії думи старими сло- 
веси» в поемі «Україна» (1843) (13, с. 13). у 

При наявності особистісних рис, які виявилися, зокрема» У вве- 

денні нових образів (грому гармат та ін.), порівнянь, посиленій 
психологізації пейзажу, оціночній позиції автора тощо, особли- 

вості узагальнення тут витримані в бсновному на тому ідеально- 
му рівні, що й у фольклорі (це образ-тип). Він є втіленням колек- 
тивної свідомості народу. Зраро 

Принципово важливим у цих стилізаціях є те, що автор нама- 
гається (ще досить несміливо) всупереч фольклорним законам 

ввести оціночну позицію сучасника, яка створює медитативний 
настрій у творі. У поезію. входить час автора-- не свідка подій, 
що відбувалися, не народного оповідача, а людини, яка намага- 
ється порівняти минуле з сучасним. Уже в думах «Битва Чигирин- 

3-2м2 (33



ская», «Поход в Молдавію» читачі зустрічаються з оціночними по- 
рівняннями минулого і сучасного. Це і дало підставу А. П. Шамра- 
єві відзначити, що романтична діяльність видавців «Запорожской 
старинь» приводила до «руйнування фабульності епічної поезії, 
даючи натомість безсюжетну, історичну лірику, де стрижень теми 
густо повивається патріотичними формулами про Україну, про її 
боротьбу за свободу і т. д.» (17, с. 72). Через стилізації історичного 
фольклору українська поезія торувала шлях до громадянської пое- 
зії, яку розроблятимуть Т. Шевченко, А. Метлинський, М. Косто- 
маров, члени «Руської трійці» та ін. 

Введення теперішнього часу, а значить, певною мірою і героя 
цього часу, було кроком до зародження ліро-епічної романтичної 
поеми. Адже саме в поемі стало помітно -- «в поезію ввійшла лю- 
дина, душа якої була настільки місткою, що ввібрала в себе хви- 
люючі думи часу» |10, с. 34|. Однак в цих стилізаціях, як і в ран- 
ніх творах Т. Шевченка «Тарасова ніч», «Іван Підкова», «Гама- 
лія», особистість автора ще не має «певного сюжетного зчеплен- 
ня з обставинами народного життя» (10, с. 34). Характерно, що 
у названих творах Т. Шевченка існують окремо оціночна позиція і 
сам опис подій минулого. 

Фольклор як мистецтво, що має інші художні закони, ніж лі- 
тература, об'єктивно створював певні перешкоди у розвитку осо- 
бистісного начала в поезії. Тяжіння романтиків до вираження, а 
не зображення сприяло поступовій видозміні фольклорних жанрів 
завдяки введенню суб'єктивної позиції автора та психологізації 
сюжету. 

Розглядаючи літературу як розвиток кращих традицій фольк- 
Ллору у нових умовах, романтики особливо активно освоювали 
народні пісні про кохання та балади, Вони були їм близькі своєю 
психологічною насиченістю, поетичністю, потенціальною схильніс- 
тю до авторської суб'єктивізації. 

У стилізаціях романтиків, як і в фольклорі, виявилися загально- 
людські почуття: сум при розлуці закоханих, бажання бути ко- 
ханим, ревнощі, біль від зради, туга за коханою та ін. У поезіях 
С. Писаревського, О. Бодянського, Л. Боровиковського, М. Косто- 
марова, Я. Щоголева, С. Руданського, Л. Глібова, С. Воробкеви- 
ча змальований узагальнюючий образ дівчини і козака. 

Наслідування народної пісні, як ніякого іншого жанру, стає 
для романтиків школою як для шліфування поетичного стилю (має- 
мо справу з, так би мовити, зовнішнім наслідуванням поетики на- 
родної пісні; сюди належать вірші М. Костомарова, Я. Щоголе- 
ва, поезії Я. Головацького, Є. Гребінки, М. Устияновича та ін.), 
так і для вираження особистих настроїв (тобто фольклорний пси- 
хологізм стає основою для вираження авторського «я»). 

Нечітка окресленість образу автора в силу його імперсональ- 
ного характеру часто ставить такі твори на межі фольклорної та 

особистісно-психологічної поезії (твори М. Шашкевича, С. Во- 
робкевича, С. Руданського, В. Забіли, М. Петренка). 5 

Намагаючись через фольклорну форму висловити власні, пе- 
режиті почуття, романтики настійно культивували романсову фор- 

34



му, яка, на відміну від пісенної, є інтимнішою і чутливішою до пе- 
редачі найтонших відтінків психіки. Художня об'єктивізація по- 
чуттів через зовнішні явища поступається місцем показу самих 
почуттів, ідеальне здобуває право на самостійний розвиток (на- 
приклад, у циклі М. Петренка «Небо»). 

Окреслення образу автора досягається об'єднанням декількох 
поезій, написаних у народнопісенному дусі, однаковою настроєвіс- 
тю (як правило, це біль від нерозділеного кохання), введенням 
певних біографічних елементів (особливо у В. Забіли), присвят 
(О. Шишацький-Ілліч). 

Отже, у контексті всієї творчості поетів фольклор підпорядко- 
вувався вираженню внутрішнього світу поета-романтика. Такі тво- 
ри легко проникали у фольклор, будучи дуже близькими до них 
як за змістом, так і за формою. 

Українські романтики досить плідно освоювали жанр легенди, 
переказу, казки, пов'язаний з давніми міфологічними уявленнями 
людей. 

Надзвичайно висока оцінка романтиками міфології (Ф. В. Шел- 
лінг писав, що «міфологія є необхідна умова і первинний матері- 
ал для будь-якого мистецтва» (18, с. 105|) відображає одну із ха- 
рактерних особливостей їх художнього бачення -- сприйняття сві- 
ту як «органічної єдності», зв'язку всіх його елементів. «Органічна» 
концепція світу поєднувалася в українських романтиків з прагнен- 
ням довести високу значимість народної поезії. Видаючи у 1831 р. 
збірку «Укранйнские мелодин», М. Маркевич у передмові писав: 
«Так, якщо повір'я Украйни поетичні, якщо очевидна схожість їх 
з найдавнішими міфологічними переказами, то чому ж нам не 
взяти їх як мету віршованих наших описів?.. Я показати хочу, як 
вони переповнені поезією» (15, с. 22|. 

У наслідуванні цих жанрів тісно поєдналися просвітительські їЇ: 
романтичні прагнення українських письменників. ШПросвітителів 
приваблював глибокий дидактизм народних казок, повір'їв, ле- 
генд. Разом з тим фольклорні твори поставали як своєрідний мо- 
ральний кодекс народу, що містив істотні штрихи до створення «на- 
ціонального характеру». 

В основі творів О. Бодянського («Наські українські казки ЇІсь- 
ка Матиринки»), О. Корсуна «Українські повір'я»), С. Воробке- 
вича, М. Устияновича, С. Руданського, Я. Щоголева лежать народ- 
ні легенди, перекази, повір'я. Поетична розповідь ведеться  по- 
фольклорному імперсональним оповідачем, який сам вірить у фан- 
тастику змальовуваних подій. 

Принципово нове використання народної фантастики наявне у 
творах Т. Шевченка («Русалка», «Тополя», «Лілея» та ін.), до якої 
автор звертається як до художнього прийому для розкриття жа-. 
хів сучасної йому дійсності. 

Тісний зв'язок поезії українського романтизму з фольклором 
сприяв введенню в літературу нових героїв, зародженню принци- 
пів художнього історизму, формуванню літературної мови на на- 
роднопоетичній основі, поглибленню психологізму, розвитку пое- 
тичної фантазії, збагаченню новими жанрами. 

зе і 35



Однак фольклорні закони творення образів, їх імперсональний 
характер були перешкодою для розширення меж літератури в вс- 
тетичному освоєнні дійсності. «Підпорядкування сучасної думки і 
сучасної психології фольклорним формам,-- зазначав М. Берков- 
ський, - було шкідливим для самих цих форм: вони застигали та- 
ким чином, позбавлялись духу розвитку» |Ї, с. 15--16). 

"Паралельно з фольклорною в українській романтичній поезії 
розвивалась особистісно-психологічна стильова течія. 

Шлях до особистісно-психологічного освоєння дійсності, як вка- 
зує В. Л. Смілянська, «був суперечливий ідеологічно, нерівноцін- 
ний художньо» |14, с. 20). Поети-романтики наполегливо шукали 
особистісних форм поетичного освоєння дійсності, орієнтуючись то 
на фольклор, то на переклади і переспіви західноєвропейських та 
слов'янських поетів (О. Шпигоцький, Л. Боровиковський). 

Особистісні форми вираження авторської свідомості з'явля- 
ються передусім у творах на громадянські теми (М. Маркевич, 
М. Шашкевич, Л. Боровиковський, А. Метлинський та ін.). Осо- 
бистісне начало (значною мірою вивільнене від фольклорного пси- 
хологізму) характерне і для ряду поезій про кохання, а також 
філософсько-медитативного спрямування М. Петренка, М. Шаш- 
кевича, Є. Гребінки, О. Афанасьєва-Чужбинського та ін. 

Та найповніше особистісне начало виявилось у творчості 
Т. Г. Шевченка. «Шевченківський світ, - підкреслює В. Л. Смілян- 
ська,- уперше був організований, об'єднаний в одно ціле образом 
самого автора в Його життєвій конкретності і широкій типовості не- 
давнього кріпака, інтелігента-різночинця -- поета, художника» 
Щ2, с.1201. | 

Розвиток особистісно-психологічної стильової течії вів до зба- 
гачення української літератури романтичною поемою,  єелегією, 
думкою, сонетом, тріолетом, сприяв розробці й удосконаленню 
віршової техніки. 

. Українська романтична поезія 20--60-х років ХІХ ст. розвива- 
лась у тісному єднанні з фольклорною традицією при загальній 
тенденції до посилення особистісного начала, проголошеного ро- 
мантичною естетикою. Романтичний герой, самовиражаючись, не! 
тільки більш глибоко (у порівнянні з доромантичною літературою) 
розкривав свій внутрішній психологічний стан, а й повніше відо- 
бражав реальну суспільну дійсність, частиною якої був сам. 

1. Берковский Н. Я. О романтизме и его первоосновах // Проблемь роман- 
тизма. М., 1971. 2. Гончар О. І. Українська література передшевченківського 
періоду і фольклор. К. 1982. 3. Горький М. Собраниє сочинений: В 30 т. М., 
1953. Т. 24. 4. Дмитриєв А. Еще раз о проблемах романтизма // Вопр. ілитера- 
турь. 1966. Ме 12. 5. История романтизма в русской литературе (1790--1825). 
М., 1979. 6. Калениченко Н. Л. Українська література ХІХ століття: Напрями, 
течії. К., 1977. 7. Колесса Ф. М. Фольклористичні праці. К., 1970. 8, Комари- 
нець Т. І. Ідейно-естетичні основи українського романтизму (проблема націо- 
нального й інтернаціонального), Львів, 1983. 9. Наливайко Д. С. Романтизм 
как зстетическая система // Вопр. литературь. 1982. М» 11. 10. Неупокоева И. Г. 
Революционно-романтическая позма первой половинь ХІХ века: Опьт типоло- 
гий жанра. М., 1976. 11. Поляков М. Вопрось позтики и художественной Ссе- 
мантики. М., 1978. 12. Смілянська В. Л. Стиль поезії Шевченка. К. 1981, 
13. Твори Пантелеймона Куліша: В 6 т. Львів, 1908. Т. І. 14. Тертерян И. Ро- 

36



мантизм как целостное явленне // Вопр. литературь. 1983. А 4, 15, Укранйнские 
мелодии: Сочинения Ник. Маркевича. М., 1831. 16. Фохт У. Р. Некоторье воп- 
рось: теорин романтизма // Проблемь романтизма. М., ідеї: 17. Харківська 
школа романтиків. Харків, 1930. Т. 1. 18. Шеллинг Ф. В: Философия искусства. 
М., 1966. 19. Яценко М. Т. Питання реалізму і позитивний герой в українській 
літературно-естетичній думці першої половини ХІХ ст. К., 1979. 

КРАТКОЕ СОДЕРЖАНИЄ 

Исходя из специфических условий развития романтизма на Укранне, автор 
обосновьваєт научно-методологический подход к определению стилевьх течений 
в украннской романтической поззийи 20--60-х годов ХІХ в. Даєтся краткая хаз 
рактеристика двух основньх, по мнению автора, стилевьїх течений: фольклоря 
ного и личностно-психологического (в зависимости от принципов построения ху»« 
дожественного образа). 

Стаття надійшла до редколегії 20. 04. 85 

І. КОЛОТИЛО, асист., 
Кай янець- Подільський педагогічний інститут - 

Алегорія у системі художнього пізнання 

Сьогодення настійно вимагає глибокого теоретичного ос- 
мислення алегоричних творів, сила яких полягає у накладанні на 
життєві обставини в різні часи таких сентенцій і у такий спосіб, 
що сконцентровує в собі місткі духовні згустки. 

У сучасному літературному процесі наочно доводить свої мож- 
ливості фольклорно-метафоричний спосіб відображення дійсності, 
що грунтується на творчому" використанні митцем образних по- 
нять, метафоричних ремінісценцій і порушує перед читачем есте- 
тичні, етичні й соціальні питання часто далекого минулого, які 
співзвучно переплітаються. з пульсуючими проблемами сьогодніш- 
нього дня. 

Про алегоризм народних прозових творів неодноразово писа- 
ли дожовтневі та радянські дослідники (В. П. Анікін, І. П. Бере- 
зовський, В. О. Бахтіна та ін), але народно-пісенна алегорія, ок- 
рім деяких дотичних до неї питань, ще не висвітлювалася. Наша 
мета -- довести історичну правомірність функціонування народно- 
пісенної алегорії у фольклорі. 

Правильно з'ясувати питання алегоричного пізнання дійсності 
у системі художнього відображення суспільства і природи допо- 
магає  марксистсько-ленінське вчення. Уже в ранніх творах 
К. Маркс зазначає, що людина як безпосередньо природна істота во- 
лодіє природніми силами і що в основі «свого прояву життя вона 
має дійсні, чуттєві предмети, або що вона може проявити своє жит- 
тя тільки на дійсних, чуттєвих предметах», тому що практичні, так 
звані духовні людські почуття «виникають лише завдяки наявнос- 
ті відповідного предмета, завдяки олюдиненій природі» |Ї, с. 587, 
552). Висуваючи тезу про «несвідомо-художній характер міфоло- 
гії», К. Маркс підкреслює, що вона «переборює, підкоряє і фор-: 

37



мує сили природи в уяві і за допомогою уяви» |2, т. 12, с. 693). 
"Саме міфологія була грунтом для фантастичного відображення 
людиною зовнішніх сил у формі надприроднього. З цього приво- 
ду Ф. Енгельс писав, що «на початку історії об'єктами цього ві- 
дображення є насамперед сили природи, які при дальшій еволюції 
проходять у різних народів через найрізноманітніші і найстрока- 
тіші уособлення», називаючи це «первісним процесом», який в мі- 
ру можливостей уже простежений порівняльною міфологією навіть 
у слов'ян. Наступним щаблем процесу були суспільні сили -- «спо- 
чатку так само непояснимі для неї (людини.-Т. К.), як і сили 
природи, і подібно до останніх панують над нею з тією ж позірною 
природною необхідністю» |З, т. 20, с. 309). «Первісний процес» 
привів до формування уяви, за якою було допустиме перенесен- 
ня людських стосунків на «подібне» у тваринному (рослинному) 

.світі. У людському світобаченні виробилися певні погляди, що 
слугували цьому, адже є «неможливим перенесення, без відповід- 
них застережень, законів тваринних суспільств на людське суспіль- 
ство» |4, т. 34, с. 135--136). 

Гносеологію навколишнього світу розглянув В. І. Ленін у всіх 
її аспектах і виділив як центральну ідею єдність діалектики, ло- 
гіки і теорії пізнання. Піддано також теоретичному обгрунтуван- 
ню мистецтво як специфічну форму пізнання, що «деформує» дій- 
сність шляхом співвідношень загальних гносеологічних закономір- 
ностей. 

У давні часи людина відчувала всюди «присутність» таємничих 
сил і не могла уявити їх інакше як у вигляді собі подібних чи іс- 
тот чуттєвої природи. А це-- першооснова поклоніння, віри. «Розд- 
воєння пізнання людини і можливість ідеалізму (-- релігії) дано 

вже в першій, елементарній абстракції |,,будинок" взагалі і окре- 

мі будинки», | -- писав В. І. Ленін І5, т. 29, с. 311), Це один ізнай- 

більш ранніх проявів діалектики людського пізнання, того, що 
«підхід розуму (людини) до окремої речі, зняття зліпка (-понят- 
тя) з неї не є простий, безпосередній, дзеркально-мертвий акт, а 
складний, роздвоєний, зигзагоподібний, що включає в себе мож- 
ливість відльоту фантазії від життя; мало того: можливість пере- 
творення (ії до того ж непомітного, неусвідомлюваного людиною 

ем творення) абстрактного поняття, ідеї в фантазію...» |5, т. 29, 
с. 311|. 

Отже, «перетворення ідеї в: фантазію», оживлене бачення сві- 

ту (принцип відображення абстрактного за допомогою конкрет- 
ного) закладено в самій суті людського світосприймання. На цьо- 
му грунті і зросло алегоричне бачення. | б. 

Історичний шлях становлення алегорії як своєрідного рівня 
художнього пізнання реального оточення пролягає крізь віки па- 
нування вірувань, пов'язаних з одухотворенням людиною неживих 
речей, явищ (анімізм), поклонінням тваринам 1 рослинам (тоте- 

лізм). Первісна людина переносила свої власні якості. та соціаль- 
ні відносини на сили і явища природи і тим самим полегшувала 

собі боротьбу з ними. На цій стадії, коли природа була невідрив- 

38 



ною від людського життя, алегоричне світорозуміння ще не могло 
сформуватися. 

легорія виникла тоді, коли людина відмежувала себе від при- 
роди під дією набутих знань про оточуючий світ. Тільки з цього 
часу уявлення попередніх вірувань, що відбивали необхідні нор- 
ми поведінки у взаємостосунках між людьми, погляди на життя 
тощо могли в процесі розвитку суспільства закономірно спричини- 
тися до вироблення засад універсальної форми відображення дій- 
сності -  алегоричної. Саме з цього часу оживлення сил природи 
виходить за межі обов'язкового у житті людини і потрапляє у сфе- 
ру тогочасного мистецтва. 

Уже в період Мадленської культури розвивалося образотворче 
мистецтво -- скульптура, графіка, живопис. На стінах печер зоб- 
ражувалися тварини, фантастичні істоти тощо. Дещо пізніше з'я- 
вилися фігурки тварин, жіночі статуетки. З часу мезоліту зберегли- 
ся наскельні зображення сцен полювання. В добу неоліту, мідно- 
го віку і раннього бронзового віку, з переходом до землеробства, 
скотарства, з появою різних ремесел мистецтво у відображенні 
складних понять тяжіє до умовної символіки, що йде від віруван- 
ня і міфологічних уявлень. Десь на початку залізного віку скотар- 
ські племена степів Східної Європи і Азії створили так званий зві- 
риний стиль |23, с. 239), який грунтувався на обожнюванні та по- 
шані звірів. На зорі нашої ери він досяг найбільшого розквіту, 
особливо у скіфо-сарматському мистецтві. 

Археологічні пам'ятки дають нам надто мізерні дані про ожив- 
лення первісною людиною навколишьного світу. Етнографічні ж, 
наявні у незначній кількості, свідчать, що «у одного із найбільш 
примітивних відомих нам з писемних джерел племен світу -- тас- 
манців існувало і уособлення сил природи» |25, с.'108). 

Відомо, що навчальні оповідання (апологи), в яких персоні- 
фікувалися тварини і рослини, зустрічаються вже в літературі ян- 
тичного світу та Стародавнього Сходу. Вони, як і байки славно- 
звісного Езопа, увібравши зерна народної сатири, побудованої на 
інакомовності, стали шедеврами дидактично-моралізаторського 
спрямування. 

Проникнення античної науки у Древню Русь шляхом бурхли- 
вого поширення перекладної літератури помітно вплинуло на до- 
формування уже діючої аборигенної уяви про природу. Матеріали 

цього і пізнішого періодів не дають повної картини людського сві- 
тобачення, однак відблиск його певною мірою зберегли літописи, 
древньоруські рукописні пам'ятки. і 

Перша документальна згадка про алегорію дійшла до нас з 
Київської Русі ХІ ст. Перекладений «Изборник Святослава 1073 г.» 
містить статтю світського характеру з питань стилістики, що яв- 
ляє собою тогочасну поетику про тропи і фігури під назвою «О об- 
разех» Григорія Хіровська: «Инословие убо есть: ино нівчто глаго- 
люшти, а ин разум указаюшти..» (16, с. 237 зв.|. Але сам термін 
«алегорія» увіходить у вжиток в ХУП ст. Він походить з грецької 
мови. Перша частина його пов'язана з адМЛос у значенні інший, 
а друга ауореоб -- говорю, що йде від іменника ауора -- збо- 

39



ри, місце зборів, площа |14, с. 60). У тому ж столітті термін з'я- 
вився в білоруських писемних джерелах (12, с. 102). 

У величній історії розвитку жанру можна без напруження по- 
мітити то значне пульсування, то затухання алегоричного дійства. 
У часи Римської імперії виник агітаційно-алегоричний тип театру. 
У середні віки на сцені школи зароджується драма-містерія. На 
Україні та й в Польщі шкільна драма ХУІЇ ст. в обов'язковому по- 
рядку оперувала алегоричними «постатями», символами як. не- 
від'ємними атрибутами видовища |?7, с. 48, 51). Теоретичні наста- 
нови, точні вказівки про зовнішність кожної із них не тільки роз- 
роблялися в курсах поетик, а й іноді сама драма містила ремар- 
ки про це. Після занепаду шкільного жанру дещо змінені алего- 
ричні дійові особи продовжили своє життя в надрах трудящого 
люду, засвідчуючи цим закономірне повернення у середовище, яке 
породило їх. 

І, нарешті, є підстави вважати, що пісенна алегорія як окре- 
мий вид народної поезії у тому вигляді, в якому ми сприймаємо 
її зараз, остаточно сформувалася у ХМІЇ ст. Саме цим сприятли- 
вим періодом «датуються» мотиви народних пісень, саме цим ча- 
сом засвідчується винятковий інтерес до таких творів. Вони ши- 
роко фіксуються в українських і мають неабиякий успіх у росій- 
ських рукописних пісенниках, прямуючи далі, до друкованих збір- 
ників. 

У фольклористиці (та й у літературознавстві) узвичаїлося 
вести мову про символіку твору навіть у тому випадку, коли в 
ньому присутня широка картина інакомовності в дії, що тільки 
цим виходить за рамки символу як емблеми. При характеристиці 
алегоричних образів виникають різні затруднення, і тоді вдаються 
до виразів типу «образ символізує» чи подібних, що призводить 
до ігнорування важливих ознак власне алегорії. Це, звичайно, зу- 
мовлюється неусталеністю в трактуванні термінів довідковою літе- 
ратурою. за 

Алегорія входить у групу метафоричних тропів і пояснюється 
як художній спосіб конкретного зображення абстрактних понять 
І9, т. 1, с. 444--445; 13, т. 1, с. 10; 22, т. 1, с.1099, 1105; 26, 

т. 1, с. 461). Таке традиційне визначення, однак, не застерігає від 
неточностей укладачів словників літературознавчих термінів. Так, 
Л. І. Тимофєєв та С. В. Тураєв до ідентичного трактування але- 
горії наводять приклади: «зелена гілка в руках людини здавна 

виступала алегоричним відображенням миру, молот -- це алегорія 
праці, алегоричні образи зустрічаються на знаменах, гербах, ем- 

блемах» |21, с. 12). Якщо теоретична частина тут правомірна, то 

прикладами виступають зразки символів. Неточності властиві і 

статті, вміщеній у словнику Ф. Брокгауза та І. Єфрона, автор 
якої, очевидно, мав перед собою ВІДПОВІДНІ розділи «Естетики» 

Гегеля (26, с. 461; 11, т. 2, с. 108-109). ; 
. Фольклорна алегорія має певні відмінності, від літературної, 

похідної, яка хоч істворюється за «правилами» першої, але інди- 
відуально, без колективного її шліфування, і тому можливі від- 
хилення. 

49



Поряд із зображенням абстрактного за допомогою яскраво 
конкретного алегорія неодмінно передбачає дію, рух, динаміку. 
Волевнявлення, риси характеру тощо вона пояснює простіше і 
водночас об'ємніше, ніж саме поняття, а своїм лаконізмом, смис- 
ловим фактажем не поступається перед іншими засобами худож-. 
нього відтворення дійсності. Їй "властиві дидактика і моралізація 
у народно-філософському розумінні. Все це не виступає абсолют- 
ним у загальному, а перебуває у розвитку. 

Алегорія існує і відрізняється від символу завдяки цим озна- 
кам. Символ також не закостеніла, але стала за своєю природою 
величина. Він багатозначний і лише називає дію, стан, речі то- 
що, які відіграли особливу історичну роль у житті роду, племені, 
народу. 

Що ж до уособлення, олюднення, персоніфікації, то ці художні 
тропи дотикаються до алегорії, але кожен окремо взятий не має 
повноти алегоричного відображення. 

Новітню фольклористику, починаючи з ХХ ст. заполонили 
дослідженнями про витоки поетичного мислення виключно на мате- 
ріалах міфів. Міфологія як надто сильний інститут хибно прико- 
вує увагу до себе, так що осторонь залишається обрядово-трудо- 
ва поезія, існування якої доводить марксистсько-ленінська наука. 
Питання олюднення сил природи у фольклорі, яке і нас цікавить, 
стало стержневим у різних поглядах на міфологічний епос. І вза- 
галі, останній розглядається як начало усіх начал, першооснова 
культури народу. Така позиція породжує однобічні висновки. Ге- 
гель, вказуючи на дві різні сфери свідомості -- поезію і прозу, до- 
водить, що у ранніх епохах людського суспільства поезії було лег- 
ше розвиватися та існувати, оскільки в цей час «певне світосприй- 
мання з його релігійною вірою і всім іншим знанням не розвину- 
лося ще до розумно організованої уяви і пізнання, а дійсний стан 
людського життя не був ще упорядкований у відповідності з та- 
ким знанням» |Ї1Ї, т. 3, с. 359). З одного боку, поезія функціону- 
вала в так званий міфологічний період одночасно з міфами, задо- 
вольняючи суспільні потреби, що за своєю функцією не міг здій- 
снити епод, з другого-- у той час це були найсприятливіші умови 

для вироблення зачатків поетичних засобів відображення навко- 
лишнього світу, які розвинулися до сучасного рівня. Не випадково 
в історичних нарисах про народну поезію Ф. І. Буслаєв вказує, на 
два першоджерела фольклорних уособлень -- міфічне вірування 1 
«епічний настрій фантазії» (10, с. 36). 

Поезія була і залишається найпопулярнішою наставницею люд- 
ства |1Ї, т. 3, с. 355). За допомогою такого матеріалу, як пое- 
тична фантазія, вона продукує картини людського життя, приро- 
ди, стає щаблем сприймання навколишньої дійсності. То ж на- 
магання з'ясувати суть людського мислення на основі міфів без 
огляду на закономірне побутування народної поезії є уперед- 
женим. | 

Алегорія у фольклорі не користується привілеями якогось пев- 
ного жанру. Їй доцільно надається місце як в поетичному, так і в 
прозовому творі. Інакше, що вона проявляється там по-різному. 

41



Легенди і перекази, що дійшли до нас з Давньої Русі, широко 
побутували серед народних мас. У них уже на східнослов'янському 
грунті відбилися народні вірування про походження представни- 
ків тваринного і рослинного світу з поясненнями деяких притаман- 
них їм властивостей тощо. У міфах, зокрема тотемних, зосантро- 
поморфний герой змінює форму існування ще не на рівні «дійсно- 
го» перетворення, але історично прямує до «цільової метаморфо- 
зи», яка у казці стане одним із основних її жанрових ознак |15, 
Ку 9ї. Перевтілення в етіологічних міфах базується в одних випад- 
ках на певній аналогії, подібності, а в інших-- за їх допомогою 
пояснюються явища природи тощо. Герої міфів можуть постава- 
ти то у людській подобі, то набувати зовнішності тварин, рослин. 
Ця двоякість залежить від їх функціонування у даному епізоді 
118, с. 194). 

Пантеон уособлених образів минулих віків був значним і різ- 
норідним. Він складався з галереї умовних істот, здатних чітко 
конкретизуватися і охоплювати таким чином різні сфери людсько- 
го життя. Так, українські народні лікувальні замовляння містять 
апокрифічні мотиви, у які вплелися давні народні уявлення, перед- 
суди. Хвороби-- трясовиця, лихоманка, холера, чума, гостець-- 
уособлюються тут в образі людини, здатної перевтілюватися, на- 
приклад, в повітря. Олюднені персонажі наділені рисами мислячої 
особи, але з надлюдськими можливостями. Вони, ці персонажі, 
виступають у ролі сили, яка вершить людську долю, і разом з 
тим її можна підкорити, побороти кмітливістю, здоровим глуздом, 
добротою. 

а основі народних звичаїв, забобонів, прикмет у фольклор- 
ному побутуванні уособлювалися і деякі дні тижня. Це, так би 
мовити, неканонізовані свята. Понеділок, п'ятниця вважалися не- 
робочими днями, у окремих місцевостях існували навіть дошлюб- 
ні домовленості з цього приводу. Словесний матеріал цих свят по- 
значений есхатологічними тенденціями і виконує завдання утри- 
мати трудящу людину від цілого ряду порушень. Репрезентами ж 
названих днів (і неділі) виступають також персонажі у людській 
подобі. 

Причина й умова дії присутні тою чи іншою мірою у всіх епіч- 
них перетвореннях. Найбільш поширене перевтілення, що трак- 
тується як спосіб врятування, знайшло свій вияв у різних жан- 
рах народної словесності. Насамперед це стосується фантастично- 
героїчних казок, де відбуваються навіть багаторазові перетворен- 
ня людей у тварин, у різні рослини, неживі предмети. Соціально- 
побутові казки також оперують метаморфозами. Чародійність тут 

є елементом «матеріалістичного пояснення» чудодійної легкості, з 

якою в казці такого роду подія проходить (17, с. 82). 
Ця ж функція народного уявлення властива і ліричній пісні. 

У східнослов'янській пісенності широко вживаний мотив «люди- 

ни-птаха» |15, с. 12|, наприклад, : жінка перетворюється в сиву з0- 

зулю з метою визволитися від гніту чужини, злого чоловіка. Цей 
мотив відомий у піснях інших слов 'янських народів. Близького 
мовного оформлення він набув у баладах та колядках. Важливо, 

. 

42



що мотив «людина-птаха» розгалужується на похідні, за якими в 
одних випадках героїня, усвідомлюючи, можливо, нездійсненність 
її волі і бажання, мріє про пташині крила, а в інших -- зверта- 
ється до птаха з проханням повідомити рідній матері про її гірку 
долю або використовує квітку, яка попливе водою і виконає ту 
ж роль, що і птах. Віра у зриме чи уявне перевтілення ліричного 
героя поступово згасає. У весільних піснях та колядках цей про- 
цес продовжився до появи мотиву «дівчина бажає мати пташку- 
розрадницю і порадницю». 

Міфологічний спосіб мислення зазнав під дією часу значної 
трансформації. Його еволюція -- це історичне нашарування віків, 
міжжанрові контамінації, взаємовпливи. Через недостатність фак- 
тично зафіксованого матеріалу ускладнюється простеження гене- 
зи алегорії. Однак перетворення, видозміна персонажів у леген- 
дах, казках (крім казок про тварин), народних ліричних, балад- 
них, весільних піснях та колядках очевидна. 

У піснях, які стали предметом о нашого розгляду, така чи 
подібна метаморфоза відсутня. Вона якщо і існувала попередньо, 
то або дуже давно і втратила свої сліди, або відбулася позатек- 
стово. Врешті, аналізовані поетичні твори цього явища не збері- 
гають і, більше того, не потребують. Так само це стосується і 
казок про тварин. 

У пісенних алегоріях діють запозичені з тваринного чи рослин- 
ного світу фрагментарно конкретизовані типи, які за своєю зов- 
нішністю, вдачею, поведінкою тощо нагадують подібне у людсько- 
му житті. Щиголь (горобець) одружується з синицею, голуба з 
голубкою розлучає ворон (орел), чайка (журавель) піклується про 
своїх дітей - - навіть ці окремі мотиви пісенних алегорій свідчать, 
що в центрі уваги колективного творця стояли питання морально- 
етичні, побутові і суспільні, а основною їх функцією була дидак- 
тико-моралізаторська, яка у ряді випадків пов'язувалася з розва- 
жальною. . 

Сприйняттю алегоричного відтворення навколишнього світу У 
народних піснях неабияк сприяє повнокровність алегорії казки як 
жанру об'ємного, наділеного великими можливостями всебічного 
художнього відображення. Разом з тим народно-тісенна, алегорія 
найближче стоїть до оповідної творчості, особливо до казок про 
тварин. Якщо в українських і російських казках про тварин (6, 
с. 85; 8, с. 29| соціальний алегоризм повнокровний, позбавлений 
абстрактності, умовних форм, що властиве інакомовності байок, 
то у казках про долю, злидні, правду і кривду, тобто соціально- 
лобутових, алегорія позначена деякою умовністю. Така природа 
алегоризму є типовою і водночас визначальною для внутріжанро- 
вих груп прозових і поетичних родів словесності. 

В українських легендах виступає помітна кількість уособлених 
рослин, дерев, свійських і диких звірів та птахів. Подекуди їхня 
характеристика аналогічна характеристиці представників флори й 
фауни у казках. Так, казковий вовк не тільки хижак (у апокрифіч- 
ній легенді він-- витвір демона, чорта, слуга святого Юрія), але 
й такий, що терпить знущання лисиці. Ця двоплановість, що від- 

43



биває звичайно істинні речі, збігається із зображенням вовка в 
легендах. Так само ідентичні людиноподібні образи долі, злиднів 
тощо у легендах і соціально-побутових казках (19, с. 153--196). 

Однак робити подібну проекцію на пісенну алегорію ніяк не 
можна. Народна поезія культивує цих же персонажів. У пісенних, 
пародіях на весілля вони кількісно становлять одночасно велику 
«громаду» тварин. Їх характеристики -- надто лаконічні, почасти 
й зовсім відсутні у поетичцому тексті, здебільшого не співзвучні 
з казковими або й не мають з ними аналогів. 

Пісенні алегорії, ймовірно, сформувалися шляхом глибоких 
трансформацій паралелізмів, їх «розростання». Паралелізми різ- 
нооб'ємні-- від епізодичного лейтмотиву до широких картин. 
Можливо, вони механічно розмежовувалися записувачем, відокрем- 
лювалися частини чи об'єднувалися різні, окремо взяті, паралеліз- 
ми в осібний твір |24, с. 20). Однак зупинитися на цій думці не- 
має вагомих підстав. . 

Оперує паралелізмом, який досягається вплетенням у текст 
історично вироблених символів, і обрядова поезія. У весільних піс- 
нях часто подається послідовна паралель без повчання і моралі- 
заторства. На основі символіки в уявно-випереджаючому ході во- 
на відображає окремий момент весільної драми і є по суті при- 
крашеною констатацією дії. Щоправда, зустрічаються коротенькі 
весільні пісні, побудовані на уособленнях, як такі, що супровод- 
жують випікання короваю. 

Поняття «алегорія» не тотожне, на нашу думку, поняттю кіно- 
сказання». У багатьох власних ознаках стержневим виступає по- 
рівняння, що властиве, як доводить 0. О. Потебня, процесові піз- 
нання |20, с. 540). Тому і прислів'я, і загадка мали б розглядати- 
ся як іносказання, а не як алегорія. : 

Отже, історична закономірність алегорії випливає з розвитку 
людської думки і культури загалом. Народно-пісенна алегорія ха- 
рактеризується широтою охоплення життєвих явищ і їх своєрідним 
художнім осмисленням. Шляхом проектування істотних ознак, 
якостей людського співжиття за допомогою певних відповідників 
з середовища природи вона сконденсовано поєднує пряме значення 
з переносним смислом типізованого образу. Алегорія має міцну 
основу побутування, і за своєю ідейно-дидактичною вагою, утилі- 
тарним призначенням посідає осібне місце в художньому відтворен- 
ні дійсності, | 

Алегорія як першоджерело майже всіх родів поезії стала вреш- 
ті сама таким родом. Її обрії розширилися. Сокровенні сили реаль- 
ної природи на шляху пізнання явищ, законів оточуючого світу 
витіснилися характером людини-сучасника. Ці високохудожні ви- 
твори у зрозумілій і захоплюючій формі активно викорінюють не- 

гативне і утверджують позитивне В людині. Вони зачаровують сво- 
єю розважальністю. У народно-пісенній алегорії закладена вели- 
ка потенційна сила, яку необхідно виявити 1 показати читачеві. 

І. Маркс К., Енгельс Ф. Економічно-філософські рукописи 1844 року // 
З ранніх творів. К., 1973. 2. Маркс К., Енгельс Ф. Вступ (3 економічних ру- 
ків 1857-1858 років) // Твори. Т. 12. 3. Маркс К., Енгельс Ф. Анти-Дю- 

44



рінг // Твори. Т. 20. 4. Маркс К., Енгельс Ф. Енгельс-- Петрові Лавровичу 
Лаврову // Твори. Т. 34. 5. Ленін В. І. Конспект книги Арістотеля «Метафізи- 
ка» // Повне зібр. творів. Т. 29. 6. Аникин В. П. Русская народная сказка: 
Пособне для учителей. М., 1959. 7. Белецкий А. И. Старинньй театр в Россин. 
М., 1923. 8. Березовський І. П. Українські народні казки про тварин // Казки 
про тварин. К. 1979. 9. Большая Советская Знциклопедня. М. 1970. Т. 1. 
10. Буслаєв Ф. И. Народная поззия: Историческиєе очерки. СПб., 1887. 11. Ге- 
гель В. Зстетика: В 4 т. М., 1969. Т. 2; 1971, Т. 3, 12. Гістарьчнь слойнік бе- 
ларускай мови. Мінск, 1982. Вьшп. І. 13. Даль В. Толковьй словарь живого ве- 
ликорусского язька. М., 1975. Т. 1. 14. Етимологічний словник української мо- 
ви. В 7 т. К., 1982. Т. 1..15. Еремина В. И. Миф и народная песня: К вопросу 
об исторических основах песенньх превращений // Миф. Фольклор. Литерату- 
ра. Л., 1978. 16. Изборник Святослава 1073 года: Факсимильное изданне. М., 
1983. 17. Лихачев Д. С. Позтика древнерусской литературн. М., 1968. 18. Нек- 
людов С. Ю. Особенности изобразительной системь в долитературном повество- 
вательном искусстве // Ранние формь искусства. М., 1972, 19. Потебня А. А. 
О доле и сродньх с нею существах // Трудь Славянской комиссни имп. Мос- 
ковского археологического общества, М., 1865. Т. 1. 20. Потебня А. А. Из лек- 
ции по теории словесности. Харьков, 1930. 21. Словарь  литературоведческих 
терминов / Сост. Л. И. Тимофеєев, С. В. Тураєв. М., 1974. 22. Срезневский И. И. 
Матерналь для словаря древнерусского язька. СПб. 1893, Т. 1. 23. Українсь- 
ка Радянська Енциклопендія. К.. 1982. Т. 8. 24. Українські пісні, видані М. Мак- 
симовичем: Фотокопія з видання 1827 р. К., 1962. 25. Хайтун Д. Е. Тотемизм, 
его сущность и пронсхождение. Сталинабад, 1958. 26. Знциклопедический сло- 
тар б Брокгауза и И. Ефрона / Под ред. проф. И. Е. Андриевского, СПб,, 

ОТ. 1 

КРАТКОЕ СОДЕРЖАНИЕ 

Анализируется историческая закономерность функционирования фольклор- 
ной (народно-песенной) аллегорий как уникального способа художественного 
отображення действительности. Определяется основное отличне аллегорни на- 
родной песни от аллегорни мифа и сказки. Указьваєтся, что посредством поз- 
тического язька фрагментно конкретизированнье типь флорм и фауньн проек- 

. Тируются на общественнье взаимоотношениня, характер человека. При зтом имеет 

место дидактико-морализаторское воздействие на его сознание. 

Стаття надійшла до редколегії 06. 06. 85 

І. Д. ОСТАПИК, доц., 
Львівський університет 

Героїчне і трагічне 
у творах про фашистську неволю 

У літературі періоду Великої Вітчизняної війни є одна, 
чи не найдраматичніша за ступенем емоційної напруги, сторінка. 
Вона про насильницьке вивезення сотень тисяч синів і дочок Віт- 
чизни у фашистську неволю. «Вивозяться люди, -- говорив О. Дов- 
женко на антифашистському мітингу працівників літератури і 
мистецтва, що відбувся в Москві 29 листопада 1942 р.-- За пові- 
домленнями німецьких газет, з України вивезено вже мільйон лю- 
дей і до весни ще один мільйон має бути вивезений. На кожний 
станції відбуваються трагічні сцени прощання. Жінки, діти, старі 
люди ночують під відкритим небом, чекаючи поїздів, одягнені в 
лахміття, у тісноті і смороді товарних вагонів» |З, с. 59). 

45



. Зображуючи найтрагічніші колізії, в яких опинялися люди на 
тимчасово окупованій ворогом землі, письменники утверджували 
героїчний характер. У творах на цю тему виражені найвищі мо- 
ральні якості радянської людини -- громадянська свідомість, стій- 
кість і мужність, ідеологічна непримиренність з фашизмом. Своїм 
концентрованим естетичним ладом вони виховували ненависть до 
загарбників, пристрасно закликали на боротьбу з ними. Ця сво- 
єрідна ідейно-тематична тенденція знайшла своє втілення переду- 

"сім (за невеликим винятком, наприклад, оповідання «Марійка» 
Ю. Яновського) в поетичних формах як митців-фронтовиків, так 
і тих, що були евакуйовані вглиб країни («Десь далеко за Оде- 
ром», «Ливон», «ШПолонянка», «Вітрилом густим і напругим до 
краю» А. Малишка, «Пісня полонянки» О. Ющенка, «Пісня поло- 
ну» О. Прокоф'єва, «Лист із полону» А. Кулешова, «Дівчина в 
неволі» Я. Кярнера, «Пісня невільниці (Плач дівчини у німецько- 
му полоні)» М. Каріма, «Прийміть мене, вікові діброви» М. Іса- 
ковського, «З Німеччини в Чернеччину» П. Воронька та ін.). І це 
зрозуміло: найбільш емоційно, переконливо і дохідливо розповіс- 
ти широким масам про почуття невільників -- біль розлуки з рід- 
ним краєм, ненависть до фашистів -- могла саме поезія. Вона від- 
творювала поетичне світовідчуття. людини, яка опинилася, по су- 
ті, у становищі раба, її спробу заглянути в майбутнє, оцінити 
минуле, теперішнє. 

Конкретним приводом до написання творів на тему фашистсь- 
кої неволі були різні фактори. Про один з них йдеться у листі 
О. Ющенка до автора статті: «Привід до написання її («Пісні 
полонянки». -- Ї. 0.) -- внутрішній стан, загальна психологічна 
напруга. Адже то був час дуже важкий. Я працював на радіостан- 
ції ім. Т. Г. Шевченка в Саратові. До нас доходили вісті з окупо- 
ваної України. Знали ми, працівники радіо, про наших полоня- 
нок. Мої батьки, сестри були на окупованій фашистами землі. І 
все це вилилось у мою «Полонянку». 

Творчим імпульсом для художньої реалізації такої теми мог- 
ли служити і безпосередні контакти митців із невільниками фа- 
шистів, Так, у фронтових записниках А. Малишка фіксується в 
березні 1945 р, зустріч з полонянками  Освенціма, зокрема з 
Г. Ф. Кіберник. Записи відтворюють лише фрагменти драматич- 
ного становища бранок: «Їхали на своїх харчах. Трохи дали хлі- 
ба по дорозі. Їхали в теплушці. Думали багато за рідними і пла- 
кали» (13). Відчуте з чужих слів горе лягло на душу, вимагало 
розповісти схвильованими і щирими рядками про ще одну драма- 
тичну сторінку війни. Як свідчить Ю. Кобилецький, А. Малишка 
«не цікавили речі, він проходив повз них. Його цікавили люди, і 
не взагалі люди, а конкретні особи, зримі, відчутні, бачені ним у 

всіх ракурсах. У створенні синтетичних поетичних образів поет 

ішов від конкретних людей, їхньої поведінки, вчинків, дум» |7, 

с. 200). Тому, мабуть, не випадково серед.цих же березневих за- 

нотовок знаходимо перші акорди віршованого оповідання «Ливон». 

Деякі дослідники пов'язують появу літературних творів на те- 

му фашистської неволі з фольклором. Так, Г. Ігнатенко відносить 

46



деякі образи у «Листі із полону» А. Кулешова до народних пі- 
сень періоду Великої Вітчизняної війни, оскільки вони між собою 
перегукуються |5, с. 90--91). Справді, такий висновок можна бу- 
ло б зробити. В українському, білоруському і російському фольк- 
лорі побутували пісні дівчат, яких фашисти силоміць вивозили в 
Німеччину. Зокрема, в тих же фронтових записах А. Малишка є 
тексти подібних творів. Проте, думається, доцільніше було б вва- 
жати, що певна схожість фольклорних творів і творів радянських 
літераторів -- явище типологічного ряду. Джерела цього жанру і 
причини поширення криються в типовості самого явища -- живо- 
сильному вивезенні радянських людей у Німеччину. Спільні істо- 
ричні умови, однакові почуття, що виповнівали серця письменни- 
ків і носіїв фольклору, зумовили народження схожих мотивами Її 
спорідненістю прийомів та все ж таки по-різному художньо офор- 
млених творів. 

Ця єдність знайшла своє відображення у творчому методі, в 
подальшому розвитку його принципів, які по-новому розкрились у 
період історичного чотирьохліття. У цьому зв'язку слід розгляда- 
ти і новаторське розуміння героїчного й трагічного в літературі 
років Великої Вітчизняної війни. 

Як відомо, марксистсько-ленінська естетика виходить 3 того, 
що не всякий вияв особистої мужності й відваги -- героїчне, а 
лиш те, що направлене служінню інтересам народу, ідеалам соці- 
алізму й комунізму. Та оскільки подвиг, здійснюваний героєм, 
може мати смертельний кінець, поняття героїчного у таких випад- 
ках стикається з трагічним. І смерть героя сприймається як тор- 
жество тієї справи, за яку він віддав життя. Однак героїчне не 
завжди знаходить свій прямий вияв через трагічне. Як зазначає 

К. Фролова, воно може виражатись і через драматичне, мати в 

кожному роді літератури специфічні форми вияву (12, с. 90--115). 
У творах про фашистську неволю відчутна висока концентра- 

ція почуттів, складна взаємодія картин і мотивів, зближення конт- 
расних образів. З їх допомогою автори прагнуть досягти поетич- 

ної значимості, сили звучання і внутрішньої наповненості героїв. 
Драматичне, що наявне в насильницькому вивозі в неволю, стає 
ідейним і композиційним центром віршів, визначає їх структуру. 

Зрештою, зображуване еволюціонує в бік загостреної емоційної 

драматизації образу. З 
Так, у «Листі з полону» А. Кулешова за сюжет -- глибинний, 

внутрішній -- служить цілеспрямований потік почуттів на рівні 
кульмінаційної напруги. Форма дівочого листа до коханого, воїна 
Червоної Армії, надає творові інтимної зворушливості 1 допома- 
гає поетові глибоко розкрити переживання полонянки. Драматич- 
ні передчуття дівчини посилюються усвідомленням нею свого ста- 

новища: 

Я рабння, рабиня, 
Я чорная, чорная, чорная, 

Люби мой, не з табой, , 

А з праклятай бядой 
Заручоная.. |9, с. 201). 

. 47



Принцип контрастування, характерний для вияву трагічного й 
драматичного, творить у поезіях й такого ідейно-тематичного ти- 
пу напружену драматичну атмосферу. Ясний місяць і сонце, ліс 
і волошки -- все, що було у світовідчутті дівчини мажорним, опо- 
вилося чорним серпанком. Цей психічний стан добре відтворює 
градація поетичних повторів «невясблая моя судьба, невясбла», 
«я рабьиня, рабьня, я чорная, чорная, чорная». Вони нагнітають 
почуття приреченості дівчини-білоруски на трагічну долю. Її 
емоційно-оціночний елемент чітко окреслений: серце невільниці 
жадає помсти, але вона менш за все думає про себе: 

Не прашу за сябе-- за землю, што нас легка насіла |9, с. 201). 

Сучасні буржуазні естетичні теорії стверджують, що нібито в 
екстремальних умовах виявляється ілюзорність переконань |і сві- 
домості у вчинках людей, їх немовби повністю відсікає влада 
прадавніх інстинктів. Буржуазні теоретики силкуються довести, 
що особа приречена лиш на рабську покірність обставинам, не 
здатна протистояти їм. Подібні теорії применшують значення 
свідомої діяльності людини, а отже, й соціальної зумовленості її 
поведінки. 

Виступаючи на урочистих шзборах у Кремлівському Палаці 
з'їздів, присвячених 40-річчю Перемоги радянського народу у Ве- 
ликій Вітчизняній війні, Генеральний секретар ЦК КПРС 
М. С. Горбачов зазначив: «В ході війни у нас складалися й кри- 
тичні ситуації. Але війна з перших же днів виявила могутню силу 
морального духу, народжену всім укладом життя соціалістичного 
суспільства, глибоке розуміння того, що'доля країни-- в руках 
кожного. У найтяжчі часи народ. не залишала віра в перемогу, 
віра в партію, в торжество нашого правого діла» (|Ї, с. 10). 

Яскравий приклад цього-- твори про фашистську неволю. 
Прощальні слова безіменної полонянки з «Листа із полону» А. Ку- 
лешова заперечують псевдонаукові твердження буржуазних есте- 
тів. Не інстинкт самозбереження, а висока  одухотвореність воз- 
водить просту білоруську дівчину в ранг героїні. Вихована 
радянським способом життя, вона, опинившись перед небезпекою, 
мислить масштабно, державно. Її особисті інтереси підпорядкова- 
ні суспільним. Таке розв'язання концепції трагічного було нова- 
торським явищем у радянській поезії, воно закономірно виплива- 
ло з естетики соціалістичного реалізму. 

Можливо, як ніхто інший, вистраждане слово про поневіряння, 
непокірність і щастя визволення радянських людей висловив 

А. Малишко |4, с. 13). Устами героїв його творів «Десь далеко 

за Одером», «Ливон», «Катря», «Вітрилом густим і напругим до 

краю» заговорив народ про непримиренну ненависть до фашиз- 
му і пристрасну любов до рідної землі. Згусток болю, розпачу 

людини, яку вивозять у Німеччину, струменить 1 з вірша-оповідан" 
ня «Ливон» А. Малишка. Ідейним пафосом, образною структурою, 
ритмічним ладом та й самим підходом до розкриття долі невіль- 
ника цей твір близький до «Листа із полону». А. Кулешова, що 

мимоволі закрадається думка, чи не познайомився десь А. Ма- 

48



лишко із поезією свого побратима і дав дуже близький варіант 
свого вирішення цієї теми. Тим більше, що віршоване оповідання 
українського митця написане дещо пізніше від «Листа із полону». 
Прикметним з цього приводу є початок творів 

А. Кулешова: 

Пакідаю я родння сельй, 
Па рзйках вязуць мяне коль 
У Нямеччину, 
Нібь у Турзччиьну.. |9, с. 199), 

А. Малишка: 

Старого Ливона погнали в Німеччину, 
Не в Половеччину, 
Не в Туреччину (10, с. 225). 

У даному випадку, ставши на шлях вишукування певних слі- 
дів впливу, можна зробити помилкові висновки, якщо при цьому 
не будуть враховані написані майже в один і той же час подібні 
твори ішних поетів, зокрема О. Прокоф'єва «Пісня полону» та ін. 
Переконливим видається інше, У пам'яті митців мимоволі воскре- 
сали події, які відбувалися багато століть тому. І доля у фашист- 
ській Німеччині поставала рабством з усіма його атрибутами в 
Туреччині. 

Звернімо увагу: в «Ливоні» А. Малишко, щоб унаочнити долю 
уярмлених людей, зіставляє наслідки дій фашистів і половців, 

турків: 

З Половеччини кості дідівські кричать вдалині 
І з Туреччини прадід на смоленім пні: 
-- Ми, як бач, не вернулись, 

Під залізом погнулись, 
Ну, а ти десь на Одері ляжеш в труні (10, с. 225). 

Тому, думається, так багато спільного у творах про фашистську 
неволю різних митців. Як і безіменна дівчина-білоруска, старий 
Ливон страждає на чужині, тужить за рідним краєм. Щоб розкри- 
ти синівську прив'язаність героя до отчої землі, А. Малишко, як 

і А. Кулешов, вдається до зіставлення недалекого минулого з фа- 

шистською дійсністю: 

Колупав антрацит і втирав із чола чорний піт. 
Чи не сниться, Ливоне, зоря біля наших воріт? 
Чи не бачиш, як в полі 
На Вкраїні тополі 
Сині роси струшують з віт (10, с. 226). / 

Відчуття безвихідного становища новітнього бранця поглиб- 
люють умовно-символічні прийоми (А. Малишко послуговується 
ними для передачі трагічного у своїх творах досить часто). Так, 
принцип олюднення природи в «Ливоні» з максимальною плас- 
тичністю передає внутрішній стан героя. Ніщо не мовчить про те, 
що несе з собою фашизм: 

ана 49



Зорі всіяли небо, неначе й не ждали назад. 
І тополі на Збручі погнулися з чорних досад: 

-- Вже тебе не побачимо, 
А згадаєм -- заплачемо. | 
Не вернешся ти в батьківський сад! |10, с. 226). 

Драму фашистського поневолення висвітлюють й мікрообра- 
зи, що уособлюють рідний край. Як відомо, А. Малишко часто 
звертався у своїй творчості до образу Вітчизни. Особливим дра- 
матизмом сповнені роздуми поета про місце Батьківщини в житті 
радянської людини в поемі «Катерина». Навіть у час відступу, ко- 
ли цілком зрозуміло, що ворог поки що сильніший, герой, поки- 
даючи батьківські пороги, не скоряється перед народною тради- 
цією, не бере із собою грудки землі. Людина не може жити лише 
спогадами, Та грудка «пекла б йому груди щоночі, сивизною впа- 
ла на скроні і пахла б євшаном» |ї10, с. 165). Йому потрібна вся 
Вітчизна. 

У невільника Ливона з однойменного твору А. Малишка жагу- 
че бажання побачити хоча б милі серцю обриси «краплину із гро- 
му», «ластівку з дому», почути «сизий щебіт в гаю», але й воно 
не здійсниме, А. Малишко у «Ливоні» дає закінчену картину опо- 
віді. В той же час невільниця з «Листа із полону» А. Кулешова 
пристрасно закликає звільнити її. Але своєрідність творів біло- 
руського й українського літераторів не тільки в цьому. Емоційна 
за своєю природою поезія А. Кулешова більш об'єктивована, пос- 
тать митця наче розчинилася в долі невільниці. А крізь об'єктив- 
ну картину невільницького життя Ливона пробивається своєрід- 
ний, властивий тільки А. Малишкові, ліризм. Він накладає на 
зображуване неповторний візерунок. 

До теми насильного вивезення радянських людей у фашистсь- 
ку неволю звернувся і відомий російський поет О. Прокоф'єв. Лі- 
ричне освітлення тратедії дівчини-полонянки, пісенні інтонації, за- 
соби зображення й вираження зближують його «Пісню полону» з 
творами А. Малишка й А. Кулешова. За жанром «Пісня полону», 
як і «Лист із полону» А. Кулешова, - ліричний монолог-послан- 
ня. Дівчина-полонянка, звертаючись до свого коханого із неволі, 
виповідає йому про свою приреченість на вірну смерть, закликає 
відімстити ворогам. 

Обидва твори не тільки вражають однаковою силою виражен- 
ня трагічного, а й схожі між собою формою, в якій відчутний ім- 

пульс одного з найдавніших народнопоетичних жанрів - - голосінь. 

Наповнена драматичним змістом, ця колоритна в художньому від- 

ношенні форма відповідала -духові часу, думкам і почуттям со- 
тень тисяч людей. Тому не випадково так зримо простежується 

слід цього жанру в ряді творів періоду Великої Вітчизняної вій- 

ни. «Нова популярність, яку набуває стара пісня, чи успіх, що ви- 

пав на долю нового твору радянського поета і композитора, - - 

зазначають В. Крупянська та С. Мінц-- прямо залежить від 

того, наскільки тема, основний образ, ідейний зміст пісні, її загаль- 

ний тон відповідають живій дійсності, духовним запитам того се- 

редовища, в якому вона повинна отримати поширення» ІЗ, с. 221. 

50



Як один із засобів вислову особистого та громадського горя, голо- 
сіння наче оповивали ліричну ідею, привносили у твір напруже- 
ність, динамізм крайобразів, почуттів, різкість переходу від одні- 
єї думки до іншої. 

Зокрема, вже своїм початком твори А. Кулешова і О. Проко- 
ф'єва настроюють читача на сприймання драматичної ситуації, в 
якій опинилися дівчата: | 

Дарагі! 
Не хаваю тугі: 
Невясель мой лес, невясель... 
Пакідаю я родння сель, 
Па рзйках вязуць мяне коль 
У Нямеччьну.. |9, с. 199). 

Не вьсказать, как смертно я тоскую 
Какая ночь со всех сторон, 
В неметчину далекую и злую 
Меня уводят, мильй мой, в полон (ЇЇ, с. 306). . 

Однак підхід до розкриття трагічного - - різний. Якщо трагедія 
полонянки-білоруски в основному відтворюється шляхом зістав- 
лення світлих споминів про минуле з усвідомленням дівчиною 
своєї невільницької долі, то в «Пісні полону» О. Прокоф'єва це 
досягається описом трагічного становища, в якому опинилася 
дівчина. 

З цього погляду тісно примикає до поезії О. Прокоф'єва «Піс- 
ня невільниці (Плач дівчини у німецькому полоні)» М. Каріма. 
Засоби зображення правдиво і тонко передають гаму переживань 
дівчини-українки, яка благає брата визволити її з неволі. Напли- 
ваючи одна за одною, драматичні картини концентруються у по- 
етичному узагальненні: 

Удушлива земля.. На сердце-- 
/ тучи. 

Не могут птиць в небеса взлететь. 
Так сколько же слезам моим 

горючим. 
На зту землю мертвую стекать? |б, с. 43). 

Серпанок народного голосіння творить у поезії живий зв'язок 
часів-- не такого далекого мирного минулого та передчуття чо- 

гось трагічного.  «Констатація фактів  трагічного,-- зауважує 

К. Фролова, - постає як звинувачення фашизму і одне з джерел 
ненависті та героїчної боротьби радянського народу» (12, с. 173). 

Подібне можна спостерегти в однойменних віршах «Лист з Ні- 

' меччини» литовських поетів А. Венцлови і В. Мозорюнаса та у 
фольклорі. Художньо своєрідна фактура цих творів концептуально 

цілеспрямована. Вона виразно окреслює мотив страждання у нево- 
лі як заперечення фашизму. Прикметною видається нам пісня, яка 

побутувала в роки Великої Вітчизняної війни на Ровенщині: 

Шаліють кляті вороги, 
Вивозять на чужину. 
Ой не зможу жити без своїх -- . 
В. Німеччині загину. 

4 - 51



Такий підхід до висвітлення героїчного і трагічного характер- 
ний і для оповідання «Марійка» Ю. Яновського, компактна фор- 
ма якого вмістила і долю людей, що опинились на тимчасово оку- 
пованій ворогом території, і їхню боротьбу проти фашистів, і са- 
му німецьку неволю. 

Кожний драматичний і трагічний елемент ажурної побудови 
оповідання незримо нагнітає трагічне відчуття. Скажімо, вже в 
експозиції твору різкий дисонанс у сприйнятті дівчини оповіда- 
чем і бійцями настроює не незвичне. Спочатку вона -- ніжне уо- 
соблення мирного життя, потім - конкретне втілення трагедії, яка 
заново оживає в уяві воїнів: фашисти вішають матір, вивозять у 
неволю дівчину, а потім обтинають їй руки. Зрештою, постане 

образ маленької Марійки символом нескорених  полонянок, для 

яких найвищим моральним імперативом особистих дій у найсклад- 
ніших ситуаціях було, говорячи словами О. Гаврилюка, «не дати 

собі видерти честі» |2, с. 49|, повернути все, навіть понівечене 

фашистами тіло на боротьбу з ворогом. Так трагічне переростає 
у творі в героїчний пафос. Він знайде свій логічний вняв у своє- 
рідному пуанті -- прозвучить команда: «По машинах! І танкова 
бригада рушить у бій, щоб трощить все в хаосі і громі» (|14, 
с. 232). 

Проте героїчний образ твориться в оповіданні не лише вчин- 
ками дівчини-полтавчанки. Він зримо окреслюється й іншими за- 
собами, зокрема контрастом між врівноваженою, спокійною роз- 
повіддю автора і жахливою дійсністю монологу полонянки. 

Неабияку роль відіграють при цьому голосіння. Вони драма- 
тичними інтонаціями -- до найтонших нюансів -- ЖивОотворять фон 

для концепції людини -- мирного трудівника, патріота, натхненну 
працю якого перервала війна. Напливаючи один за одним, жалі-го- 
лосіння за втраченими руками поглиблюють в оповіданні соціаль- 
ний й інтимний портрет героїні-- її працелюбність, колективізм, 
найніжніші почуття любові до матері, її мужність, високе  ус- 
відомлення свого місця в боротьбі з ворогом. Монументальні риси 

безрукої постаті, брутально склаліченої краси-- символ не тіль- 
ки трагедії, а й нескореності, героїчної активності. 

Те, що пульсувало в житті, стало плоттю і кров'ю творів про 

фашистську неволю. Їх герой, усвідомлюючи трагізм свого стано- 
«вища, в найдраматичніші моменти життя залишався людиною 3 
чистим сумлінням і серцем патріота. 

1. Горбачов М. С. Безсмертний подвиг народу // Комуніст України. 1985. 

м» 6. 2. Гаврилюк О. Пісня з Берези: Поезії. Проза. Критика. Публіцистика. 

К. 1970. 3. Довженко О. Твори: В 5 т. К., 1984. Т. 4,: Статті, виступи, лекції, 

4. Зуб І. В. Походу й миру сурмач І А. Малишко: Поезії, К., 1978. 5. Ггнатен- 

ко Г. Поезія Аркадія Куляшова. К., 1962. б. Карим М. Собранне сочинений: 

В 3 т. М., 1983. Т. 1: Стихотворения, позмьі, сказки, трагедни: Перевод с баш- 

кирского, 7. Кобилецький Ю. Ширококрилий і дужий // Малишкові дороги: 

Спогади про Андрія Малишка. К., 1975. 8. Крупянская В. Ю., Минц С. И. Ма- 

териаль: по исторни песни Великой Отечественной войнь. М. 1953. 9. Куля- 

шой А. Збор твора: У 5 т. Мінск, 1974. Т. І. 10. Малишко А. Твори: В 10 т. 

К. 1973. Т. 2. 11.. Прокофеев А. Стихотворення н позмь. Л., 1976. 

19, Фролова К. П. Естетичні категорії в українській радянській ліриці. Дніпро- 

52 



петровськ, 1975. 13. Центральний державний архів-музей літератури і мистецт- 
ва УРСР, ф. 22, оп. І, спр. 50, арк, 9, 14. Яновський. Ю. Твори: В 5 т. К., 
1982, Т. І: Оповідання. 

КРАТКОЕ СОДЕРЖАНИЕ 

Анализируется воплощенне героического и трагического в пронзведеннях о 

фашистской неволе периода Великой Отечественной войнь, прослеживаєтся их 
жанрово-стилевое своеобразиєе. 

Стаття надійшла до редколегії 24. 06. 85 

І. Ф. ПРИХОДЬКО, доц., 
Харківський педагогічний інститут 

Оповідач у художній прозі Я. Галана 

Проблема оповідача -- актуальна проблема поетики і 
стилістики. Її вивчають і мовознавці (В. Виноградов, Л. Булахов- 
ський та ін.), і літературознавці  (Г. Поспєлов, Л. Тимофеєв, 
М. Бахтін, М. Храпченко, В. Кожинов, В. Ковальов, В. Лесик, 
К. Флорова, В. Катаєв та ін.). 

Оповідач у прозових творах різноманітний за формами вияву, 
але в кожному випадку він виразник «кута зору» автора, посе- 
редник між автором і читачем, мовне породження автора, форма 
його літературного артистизму |З, с. 118). 

Якщо виходити з поширеного серед сучасних дослідників пог- 
ляду, що письменник -- особа, яка стоїть поза структурою худож- 
нього тексту і належить до сфери реальної дійсності, реальної, 
певної епохи, то автором у творі можна вважати образ письмен- 
ника, який виникає у свідомості читача на підставі прочитаного 
тексту (1, с. 203). Образ автора більшою чи меншою мірою умов- 
ний, більшою чи меншою мірою споріднюється з реальною осо- 

бою письменника, але ототожнюватися з ним не може. Образ ав- 
тора, зазначає В. Виноградов, це внутрішній стрижень, навколо 
якого групується вся стилістична система твору. Навіть у тих ви- 
падках, коли в ньому відсутні прямі авторські оцінки і старанно 

приглушено авторський голос, образ автора може бути виявлений 

у прихованих, внутрішніх композиційних і стилістичних елементах 

твору, у комбінаціях і групуваннях сцен, осіб. «Тяжіння до «об'єк- 
тивності» відтворення і різні прийоми «об'єктивної» побудови -- 

все це лише особливі, але співвідносні принципи конструювання 

образу автора» |4, с. 140). Це, таким чином, «концентроване вті- 

лення суті твору, що об'єднує всю систему мовленнєвих структур 

персонажів у їх співвідношенні з оповідачем чи оповідачами 1 що 

через них є ідейно-стилістичним зосередженням, фокусом цілого» 

9, с.:1181.. 
Формою, способом організації авторської мови, словесним ви- 

явом зв'язку між умовним автором і читачем є оповідач, «довіре- 

на особа» автора, своєрідний інформатор в одних випадках і ко- 

ментатор-- в інших. Традиційно з оповідачем  (рос.-- «рассказ- 

є 53 



чик», «повествователь») пов'язують твори, написані від першої 
особи, тобто ті, де вияви оповідача лежать, так би мовити, на по- 
верхні. Існують й інші точки зору: оповідач" («повествователь»)-- 
суб'єкт, носій мови того, від.чийого імені ведеться розповідь, хто 
описує і зображає, але як персонаж у творі від третьої особи 
(крім цього, з цілковитим ефектом зовні об'єктивного зображення 
героїв і подій) зримо не присутній. Таку думку обгрунтовано до- 
водять російські дослідники роману М. Горького «Життя Клима 
Самгіна» |8, с. 38). Про пряму й ускладнено-опосередковану фор- 
ми оповідача йдеться і в працях, присвячених поетиці Ф. Достоєв- 
ського |?2, с. 56; 6, с. 101) та ін. |7, с. 71; 9, с. 53). 

Отже, оповідач «зримий» (оповідач-персонаж, оповідач-маска 
у творах від першої особи) і «незримий». У трактуванні і вживан- 
ні термінів «оповідач», «розповідач» («єрассказчик», повествова- 
тель») є суттєві розходження. Думається, мікроаналіз структури 
художнього тексту з виділенням складних семантичних співвідно- 
шень мовних партій, лексичних шарів, способів інтонування тво- 
ру тощо дає змогу виявити словесні «нитки», що пронизують 
текст, є ланками зв'язку між мовними партіями героя і автора. 
Ті словесні, з'єднувальні ланки в ланцюгу авторської мови за сти- 
лістичною забарвленістю явно випадають із власне авторської 
мови і мови персонажів (часом і в такій ускладненій формі, як 
невласне пряма). Допускаємо, що вони і є однією з форм вияву 
оповідача у творах від третьої особи, де він майже невидимий. 
Спробуємо показати, що він все ж наявний. Виходимо при цьому 
з розуміння проблеми оповідача у художньому творі як пробле- 
ми, пов'язаної з розширенням і вдосконаленням самого інструмен- 
тарію літературознавчого аналізу, вивчення поетики твору, його 
мікроструктури. 

Художня проза Я. Галана порівняно з його драматургією та 
публіцистикою вивчена менше. Віддаючи належне дослідженням 
Б. Буряка, І. Дорошенка, Г. Кулінича, К. Довганя, В. Тимченка 
та інших, розглянемо кращі оповідання Я. Галана - «Кара», «Три 
смерті» («Цілина»), «На мості» в руслі проблеми, означеної у 
заголовку статті. В цих оповіданнях письменник - - оригінальний 
майстер" психологізованої оповіді, побудованої, на наш погляд, на 
тонких взаємопереходах: авторський  голос-- оповідач -- герой. 

Оповідання Я. Галана, що були гостроактуальними щодо проб- 
лематики (соціальна нерівність в умовах колоніального режиму 
буржуазної Польщі, принижена національна гідність тощо), да- 
вали виразний малюнок внутрішнього стану персонажа. Прихова- 
ний авторський голос, тактовне введення оповідача, який інтонує 
твір, виступає у декількох функціях, за допомогою ледь вловимих 
зчеплень зливається з героєм, -- саме це надає оповіданням Я. Га- 
лана художньої переконливості. 
- Письменник широко використовує невласне пряму мову, при- 
мом, що має розвинену в українській літературі традицію (І. Фран- 

/" Часом в українському літературознавстві можна зустріти і термін «роз- 
повідач» (Радянське літературознавство. 1981. М» 12. С. 63). 

54



ко, В. Стефаник, О. Кобилянська, М. Коцюбинський та ін.). При 
цьому Я. Галан уміє віднайти точні словесні засоби, зберегти оз- 
наки живої індивідуальної мови і поступово створити у свідомості 
читача образ оповідача, який є, по суті, умовним, невидимим пер- 
сонажем твору, способом заглиблення у внутрішній світ героя. 

Показовий у цьому плані початок оповідання «Кара». У двох 
перших реченнях авторський голос не просто інформує нас про 
обставини дії, а відразу включає сприйняття героя: «Коли його 
ввели в судовий зал, не було ще в ньому нікого. За вікнами вже 
третій день шалів сніговій, і від заліплених снігом шибок ішла 
на зал пітьма» |5, т. 3, с. 12. Курсив тут і далі наш.-- /, П.|. «Не 
було ще в ньому нікого»-- це вже ніби «запрошення» поглянути на 
зал очима персонажа. Далі пряме авторське втручання в оповідь 
майже зникає. Тільки початки кожного з семи розділів оповідан- 
ня «Кара» нагадують нам про час дії та зміни в обстановці («Вже 
Другу годину допитували Гната..», «Було вже десь по півночі..,», 
«Раннім ранком Гната збудили...»). 

Функцію інформування читача весь час непомітно переймає 
оповідач, оте «мовне породження автора», посередник між геро- 
єм і читачем. Коли, наприклад, Галану треба перейти до невлас- 
не прямої мови, що якнайточніше передає внутрішній стан Гната 
Орестюка, це робиться поступово: «Він (Гнат.- І. П.) сидів між 
двома похмурими поліцаями і несміливо покашлював  хрипким, 
глибоким кашлем» |5, т. 3, с. 12). «Несміливо» покашлював -- 
додатковий штрих до характеру персонажа. Це-- і місточок, 
словесна ланка виявлення оповідача. «Йому (Гнатові-- І. П.) 
було ніяково за тишу, що її своїм кашлем тривожив, і за те, 

що його завели в цей великий зал і казали сидіти на самій 

його середині, щоб усі могли оглядати його мнецікаве селянсь- 

ке обличчя, його стару виполовілу куртку і військові, ще російсь- 

кі чоботи із смішно закоцюрбленими носами» |5, т. 3, с. 12). В 

цьому уривку -- ще один крок до невласне прямої мови: йому бу- 

ло «ніяково» і йому «казали сидіти». Це Гнатові відчуття і Гна- 

тове самовираження. Через лексичні одиниці-вкраплення, елемен- 

ти портрета-оцінки автор солідаризується з оповідачем. Оповідач 

непомітно зливається "з героєм: «Він знав, що його знову будуть 

допитувати про цю нецікаву, остогидлу вже історію, і хоч не бу- 

дуть уже остервеніло бити в зуби і під бороду, він муситиме вже 

вчетверте чи вп'яте розповідати про ту гниду Миколайчика, про 

собачу його душу, про невдалий напад на нього й про нерозумну 

втечу з малим бубеням на руках» |5, т. 3, с. 12|. Читач підводить- 
ся до невласне прямої мови, де оповідача зовсім «виведено» з 

тексту, тобто словесно він не, виявляється: «Ні, нізащо не треба 

було Гапки брати з собою, та ще у студінь таку, - Гапка могла 
спокійно залишитися в тітки Пелагеї.. хай би там і росла, а до- 
велося б вернути-- і пригадала б батька...» |5, т. 3, с. 12). Далі 
у невласне пряму мову ненав'язливо знов «увіходить» оповідач. 
Все це повторюється багато разів. Такі взаємопереходи, тобто ди- 
ференціація та інтеграція в ряду «автор - - оповідач -- герой», да- 
ють можливість яскравіше виписати психологічні портрети. 

55



Оповідь у Я. Галана майже поглинає діалог, а художня  де- 
таль -- переважно одноразова. Вона, як правило, не переростає 
у символічний образ, а виступає у функції «введення» оповідача 
безпосередньо у текст. Такими одноразовими деталями, через які 
оповідач входить у текст, є потворна «бородавка на лівій щоці» 
у предсідника трибуналу; «монокль» прокурора; «чорні непоруш- 
ні тіні» від поліцаїв біля Гната. Відбувається активна взаємодія 
мовних партій оповідача, персонажа і автора, який «знає» біль- 
ше за героя, але виявляє це стримано-приховано, намагаючись 
стояти осторонь. Ілюзія майже повної об'єктивізації зображення 
виникає за рахунок дифузії сприйняття подій автором і персона- 
жем. Для цього авторові час від часу потрібен посередник, «з'єд- 
нувальна нитка». Цю функція і виконує оповідач. 

Певну роль у створенні уявлення про оповідача відіграють 
оціночні тропи. Вони загалом' досить стримані, хоч іноді викори- 
стовуються експресивні епітети, зокрема, у заключному епізоді 
«Кари»: «Під тягарем могутнього Гнатового тіла скрипіла шибе- 
ниця, а вслід панам суддям, що поспішали після виконання ви- 
року на «знаменитий грог», дивилися мертві Гнатові очі, «доки не 
заліпив їх пухкий і чистий сніг» |5, т. 3, с. 23). Епітет «чистий» 
тут не випадковий. Такі лексичні «вторгнення» з оціночним відтін- 
ком відбивають авторську точку зору. 

Кольористика у пейзажах, портретах Я. Галана досить обме- 
жена. Домінує червоно-чорна гама (кінцівки оповідань «Три смер- 
ті» («Цілина»), «На мості»). Смертельно поранений "Микола в 
оповіданні «Три смерті» «побачив, як над палацом виріс стовп 
білого, а потім чорного диму, і він заслонив поринаюче за горба- 
ми сонце (червоне.- Ї. П.), він притулив голову до чорної ріллі 
і сконав» |5, т. 3, с. 34|. Лікар Остапчук в оповіданні «На мості» 
в останню хвилину життя звів очі на небо, але воно «впало на 
нього чорною плахтою» |5, т. 3, с. 62). 

Такі сплески підвищеної експресивності не є, проте, пошире- 
ними. Перевага віддається співчутливим чи сатирично-в'їдливим, 
іронічним інтонаціям, які виконують важливу структурну роль, 
створюють основний тон (лише на перший погляд безсторонній, 
нейтральний) і які досягаються лаконічними порівняннями, епіте- 
тами, саркастичними метафорами. В оповіданні «Кара» «другий 
член трибуналу мав «чорну цап'ячу борідку, меткі очі й таку са- 
му вдачу... Він кидав питання і шкірив великі жовті зуби, наче б 
кожну відповідь підсудного хотів схопити в рот, розкусити, пере- 
жувати й виплюнути на трибунальський стіл готовим параграфом» 
о з 3, с. 161 іт. д. 

Іронію «приносить» саме оповідач, коли постає раптово між 
авторським повідомленням про другого суддю, котрий ненавидить: 
прокурора, і ніби початком невласне прямої мови жінки другого 
судді. Проте невласне пряма мова так і не розгортається. Нато- 
мість зринає на короткий час оповідач: «.Та про це найбільше 
могла б розповісти жінка судді, що була на двадцять років мо- 
лодша від чоловіка і смертельно нудьгувала на глухін провінції, 
де один прокурор тільки розумів її небуденну, змарновану душу» 

56



|5, т. 3, с. 13). Іронія невідступна при зображенні усіх членів су- 
ду, але для кожного є свій відтінок тону, і оповідач незримо під- 
тримує його. Він значною мірою репрезентує тон твору, тон, у 
якому виявляється «емоційний коефіцієнт повіствування, драма- 
тичної дії, ліричного висловлювання» |б, с. 128|. При всій інто- 
наційній диференційованості тональностей загальний тон оповідань 
Я. Галана трагедійно-скорботний і викривальний 7, 

Героя у прозі Я. Галана зображено з декількох точок зору: ав- 
тора; оповідача як мовного різновиду авторського голосу; «ото- 
чення», тобто інших персонажів; «самого себе» (самоспостережен- 
ня, самооцінка). Внаслідок цього герой постає в «об'ємному» 30- 
браженні, психологічно достовірно. і 

Невласне пряма мова вводиться і виводиться з тексту поступо- 
во, і вияви оповідача простежуються на словесних стиках, У Я. Га- 
лана оповідач, час від часу виникаючи, виступає переважно ін- 
форматором у загальній структурі оповідань. Його коментуюча 
функція більш чи менш прихована. 

Цікаво, що від Я. Галана як письменника, схильного до вибо- 
ру виняткових ситуацій, показу людини у зламний, критичний мо- 
мент, трагічних розв'язок тощо, можна було б чекати більш роз- 
галужених форм вияву оповідача власне як коментатора. Проте 
у його художній прозі не зустрічаються ані ліричні відступи, ані 
прямі емоційно забарвлені авторські характеристики. Така «не- 
сподіванка» певною мірою характеризує індивідуальний стиль Га- 

- лана-прозаїка, дає змогу говорити про школу прози Стефаника. 
Оповідач у галанівському варіанті присутній майже незримо, 

він-- допоміжна словесна ланка у творенні образу автора, лан- 
ка спілкування, зв'язку з читачем. Проте ланка, що сприяє емоцій- 
ній динаміці, смисловій об'ємності, - одна з форм авторської сві- 
домості, яка утверджує його ідеологічні позиції. 

І. Бахтин М. К методологий литературоведення // Контекст 1974. М., 1975. 
С: 903-919. 9. Бахтин М. Проблемь позтики Достоевского, 4-е изд. М., 1979. 

3. Викоградов В. В. О теории художественной речн. М., 1971. 4. Виноградов В. В. 
О язьке художественной литературь. М., 1959. 5. Галан Я. Твори: У 4 т. К., 
1977--1980. 6. Исследования по позтике и стилистике, Л., 1972. 7. Лесик В. В. 

Композиція художнього твору. К., 1972. 8. М. Горький и вопрось жанра и сти- 
ля. Горький, 1979. 9. Фролова К. Аналіз художнього твору. К., 1975. 10. Храп- 
ченко М. Б. Творческая шиндивидуальность писателя и развитне  литературь. 
4-е изд, М., 1977. 11. Храпченко М. Б. Художественное творчество, действитель- 
ность, человек. М., 1982. 

КРАТКОЕ СОДЕРЖАНИЕ 

Исследуєтся проблема «повествователя» на материале рассказов Я. Галана. 
Микроанализ их структурь в указанном аспекте дает возможность расширить 
представленне об индивидуальном стиле писателя. 

Стаття надійшла до редколегії 20. 10.81 

з При аналізі оповідання «Кара» Я. Галана виникають аналогії стосовно 
манери, колізій, способу характеротворення з оповіданнями 20-х років: М. Ко- 
зоріса «На кам'яній стежці» (воно було відзначене літературною - премією у 
1927 р. на честь 10-річчя Великої Жовтневої соціалістичної революції) і М. Ір- 
чана «Смерть Асуара». : 

н
а
в
а
н
 

с



Їсторія літератури 

М. П. ТКАЧУК, доц,, 
Тернопільський педагогічний інститут 

Концепція образу Ізольди Білорукої 
в однойменній поемі Лесі Українки 

Поему «Ізольда Білорука» Леся Українка написала у 
Кутаїсі в 1912 р. Досліджено декілька аспектів твору. За словами 
Ї. Журавської, основний задум авторки зосереджено на заглавній 
постаті, але припущення, ніби образ Ізольди Білорукої належить 
виключно Лесі Українці, потребує уточнення |4, с. 107). О. Дейч 
наголошує, що поема -- це доказ розуміння поетесою життя чужих 
народів і далеких епох |2, с. 80). Українська поетеса оригіналь- 
но опрацювала запозичений сюжет, під її пером давня легенда 
про Трістана та Ізольду зажила новим життям, зазначає О. Дом- 
бровський |З, с. 119). 

У статті ми намагаємось зіставити поему Лесі Українки з пер- 
шою реконструкцією легенди Ж. Бедьє " щодо тлумачення голов- 
них образів. 

Праця Ж. Бедьє «Роман про Трістана та Ізольду» (1900) ста- 
новить славетний зразок наукової реконструкції художнього текс- 
ту. Опрацьовуючи пошкоджені і неповні уривки, перекази і варі- 
анти роману, він запропонував зведений щодо сюжету і розвитку 
дії текст. Ученому пощастило відтворити як цілісну фабулу, так і 
дух рицарської культури середньовіччя. Книга справила велике вра- 
ження на читачів, причому більшість сприйняла її як автентич- 
ний твір. Незабаром роман Ж. Бедьє був перекладений іншими 
мовами. У 1903 р. з'явився російський переклад, у 1928 р.-- укра- 
їнський, зроблений М. Рильським. 

І. Журавська зазначає, що Леся Українка знала про книгу 
Ж. Бедьє у французькому оригіналі |4, с. 104). І якщо зважити 
на рік видання російського перекладу, то поетеса могла б корис- 
туватися ним. У 1902 р. Ж. Бедьє здійснив другу наукову редак- 
цію Тома. Ця праця "залишалася неперекладеною російською мо- 
вою, хоча, за словами відомого російського медієвіста О. Смирно- 
ва, бедьєвський переказ роману мало відрізняється від пізнішої 
вченої реконструкції і дає досить правильне уявлення про первіс- 
ний роман --«прототип» (б, с. 107). й 

" Відомий. рряндульной: літературознавець-медієвіст (1864--1938), учень 
Гастона Паріса і Фердінанда Бронетьера, «безсмертний» член Академії з 1921 р. 

58 



Сюжет роману про Трістана входить у бретонський цикл рома- 
нів. Похмурі кельтські легенди подобалися рицарству французької 
півночі. Иому імпонували притаманні кельтському фольклорові 
елементи буйної уяви і фантазії-- уся причетність до манливого 
і таємничого світу, доступ до якого християнська церква забо- 
роняла як «шлях до диявола». Відомий історик французької літе- 
ратури Г. Лансон називає це реваншем кельтів над римсько-хри- 
стиянськими завойовниками і панами |8, с. 49). 

Цей чарівний світ зберігає і Леся Українка. Звернення поете- 
си до старовинної кельтської легенди наводить на думку про пев- 
ну типологічну спорідненість і перегук антропоморфічних і над- 
природних уявлень українського, зокрема поліського, і кельтсько- 
го фольклору. Українська поетеса зростала в краї, повному фан- 

- тастичних повір'їв, у атмосфері шани до витворів народної фанта- 
зії. Саме в цьому причина органічної легкості, з якою вона всту- 
пила у чарівний світ бретонської легенди. 

«Роман про Трістана та Ізольду» показав духовно-етичну кри- 
зу середньовічного суспільства, народження нових моральних 
норм. Середньовічне суспільство уже задумалося над тим, чи має 
людина право на щастя, чи дійсно неосвячена шлюбом любов 
становить «смертельний гріх», чи не розхитуються і не втрачають 
стійкості освячені церквою традиційні пута подружньої вірності, 
станові перегородки тощо. Ідея реабілітації почуттів людини і лю- 
дяності, плоті і розуму з'явилась у романі про  Трістана та 
Ізольду, відбита у прекрасному і трагічному коханні, яке вільне 
від усяких заборон і переможно долає їх, не зупиняючись перед 
обманом, хитрощами, брехнею, і переборює час, розлуку й саму 
смерть. 

Проте автор чи автори роману не змогли перебороти традиції, 
проти якої повстали: міць взаємного почуття Трістана та Ізоль- 
ди зумовлена втручанням надприродних сил-- дією «урочого дан- 
ня» |5, с. 101). Любов -- наслання, навіювання виростає у кохан: 
ня; воно переможно протистоїть соціальним і церковним забобо- 
нам. Симпатія авторів до закоханих переростає в апологію зем- 
ної, чуттєвої любові. І. Журавська відстоює думку, що вимога 
розкріпачення почуття була народною. Швидше, народні джере- 
ла моральних заявок роману зводилися до «мотивів поліандрії і 
групового шлюбу, тимчасових і вільно розривних любовних зв'яз- 
ків» (4, с. 102|, що відбивали нещодавні дійсні шлюбні взаєми- 
ни у кельтів і були перевитлумачені у ХП ст. як куртуазна ідеа- 
лізація адюльтеру. 

- Задум Лесі Українки в поемі «Ізольда Білорука» можна ви- 
явити порівняльним аналізом традиційного трактування героїв і 
сюжетних перипетій з її власним. Спільних мотивів між легендою 
і поемою небагато: душевний стан Трістана, його смерть від сві- 
домо сфальшованої вістки про чорні вітрила над кораблем, що 
віз Ізольду Злотокосу. Трістан у поемі сумує; «самотньо терпить 
муку», згадує королеву: і шум берези, і блакить неба, і золотис- 
те жито розлогого лану нагадують йому Ізольду. Настрій героя 
Лесі Українки витримано в дусі традиції. Головним відступом від 

З | | 59



традиції є те, що у середньовічному творі Трістан-- рицар і 
воїн - - намагається забути Ізольду в мандрах і подвигах, а в пое- 
мі він дещо сентиментальніший («упав у борозенку і тяжко за- 
ридав» |5, с. 981). Цій сентиментальній вдачі, що розходиться з 
усталеними для його особистості рисами рицаря, який добре во- 
лодіє луком і з азартом б'ється в герці, вміє білувати оленя і 
гарно промовляти, точно відповідає рухливий ритм трискладово- 
го ямба. Переосмислення характеру героя сягає вершин у недо- 
ладному освідченні: «Ізольдо! Ох, Ізольдо! Прийми любов мою!» 
15, с. 98). Застосовані в першому розділі поеми евфонічні засоби 
(сонорні «л» у першій і другій строфі, ніжне «н» у третій) теж 
відповідають обраній тональності: дівоча пестливість Білорукої 
стає прозорою у повторенні милозвучного «л»: Ізольда вивела 
Трістана з одчаю «лілейними руками та спільними слізьми» |5, 
с. 981). - | 

І в середньовічному романі, і в поемі пробудження почуття 
Трістана до другої Ізольди раптове. Роман дає цьому психологіч- 
не пояснення в упевненості Трістана, що Ізольда забула його: то- 
му герой просить, щоб хтось вигоїв його горе |Ї1, с. 135|. Лесю 
Українку примусила обминути це мотивування стислість її розпо- 
віді. В обох варіантах важливу сюжетну роль у симпатії до Біло- 
рукої Ізольди відіграє ім'я: «Трістан, почувши ім'я молодої дівчи- 
ни, усміхнувся і глянув на неї ніжніше» (І, с. 139); «Се ймення -- 
найсвятіше в сім світі і в раю!» |5, с. 98). В обох варіантах шлюб 
з Білорукою Ізольдою є невдалою спробою Трістана втекти від са- 
мого себе. У романі шлюб залишається фіктивним, і закохана у чо- 
ловіка Ізольда готова знести його образливу і незрозумілу холод- 
ність. У поемі Трістан, пестячи дружину, «промовляючи слова пал- 
кої любові» |5, с. 99|, залишається сумним. 

Нарешті спільним мотивом є збережений Лесею Українкою ко- 
лорит двовірства, поєднання у поглядах, етиці та побуті христи- 
янських і поганських елементів. Трістанова дружина в романі є 
принцесою, дочкою Геоля, герцога Бретані. Леся Українка не на- 
зиває батьків і родичів своєї Ізольди, вона надає їй (проте неціл- 
ком послідовно) рис трудівниці: «прийшла дівчина жати»  |5, 
с. 98). Ізольда в рицарському романі зайнята більш панською 
роботою -- вигаптовує золотом  епітрахіль, щоб подарувати її 
згодом бідному кляшторові. Різниця істотна, але цю вагому 
соціальну ознаку в поемі не витримано до кінця: хрещеною ма- 
тір'ю селяночки Ізольди, виявляється, є не хто інша, як фея з ко- 
ролівського роду, сестра і добрий кгеній самого короля Артура 
4, с. 3301. 

Традиційним у Лесі Українки є образ феї Моргани, доброго 
генія короля Артура, рицаря Ожьє та інших благородних героїв. 
Злосливою, лиховісною силою виступає героїня лише у романі 
М. Твена «Янки при дворі короля Артура». У Лесі Українки Мор- 
гана-- чуйна і добра. Вона приходить на допомогу Ізольді, зов- 
нішність бідоласі вона здатна змінити в одну мить. Проте Морга- 
на не всесильна: вона не може «душі одмінить». Характерниця 
немічна перед життям: чаклунка не в силах змінити лагідну вда- 

60 ду



м! 

чу закоханої жінки; ревнощі перетворюють поступливу Ізольду в 
мужевбивцю. 

У вроді Білорукої середньовічний роман відтінював морально- 
етичні риси: двічі Кагерден згадує простодушність сестри. Єдиною 
фізичною ознакою, окрім типового і абстрактного визначення «пре- 
красна», виступає білизна рук, прикмета-контраст, яка так багато 
важить у побудові фабули. Портрет Ізольди Леся Українка розгор- 
тає докладно за схемою: коса, очі, голос, руки. Вона надає красі 
Ізольди чогось похмурого, демонічного: її врода--«мов доля не- 
оборна», коса -- «чорна, мов те горе», очі-- «темні, мов одчай», 
голос --«мов тої скрипки спів, що закликає мертвих На танець із 
гробів». Цю згубну красу вінчає порівняння Ізольдиних очей з 
пеклом: «Хто гляне в теє пекло, той забуває рай» |5, с. 98). Це 
«краса людини, якій не судилося бути щасливою» |4, с. 106). Порт- 
рет Білорукої, на думку О. Домбровського, належить до кращих 
жіночих портретів української літератури |З, с. 129). | 
. - Очевидно, під час подружньої розмови Трістан ще любить 
Ізольду. Адже в уста такої щирої і прямої людини Леся Україн- 
ка вкладає звертання «Іздльдо моя» (тричі на три строфи!) і ок- 
личне «Ізольдо кохана!» Дивно і надто багато Трістан зосереджу- 
ється на зовнішніх прикметах жінки. Білява жінка, хай замісни- 
ця, повинна нагадувати йому єдину улюблену Ізольду (барва во- 
лосся Білорукої у реконструйованій Ж. Бедьє оповіді не грає го- 
ловної і тим більше фатальної ролі). Зовнішність настільки ста- 
новить вирішальний для Трістана момент, що, коли Білорука Ізоль- 
да перетворилася в біляву, закоханий юнак уже не в силах роз- 
пізнати, хто перед ним! Йому досить зовнішніх прикмет для само- 
омани. Його сліпе самонавіювання виражене у чотирьох рвучких 
і пройнятих могутнім почуттям репліках. 

Леся Українка і в інших аспектах змінює традиційні риси Трі- 
стана. Куди вона поділа вірного васала короля Марка? Де повсяк- 
часне Трістанове почуття провини перед добросердним вуєм? 
ЛТрістан Лесі Українки називає Марка «король той недоріка» |5, 
с. 101). Коханець, що мало не молиться на Ізольду Злотокосу, 
принаймні ставиться до неї побожніше, ніж рицар до дами серця, 
готовий підозрювати її у вбивстві. 

Трістан у романі бореться за гріховне, майже блюзнірське, по- 
нівечене щастя. Уже оженившись через необачність на двійниці 
незрівняної Ізольди, він робить одчайдушні спроби побачити 
Ізольду Злотокосу. Разом з Кагерденом Трістан подається до 
Корнуелса. Трістан кладе на шлях, яким проїде королева, галузку 
торіха, перевиту паростком козолисту (каприфолію). Проте Ізоль- 
да зрозуміла таємну мову кохання «і подумала у своєму серці: 
«Так от і ми, мій коханий: ані ти без мене, ані я без тебе» |Ї, 

с. 155). Трістан з'являється у королівський замок, переодягнений 
прокаженим, а згодом ще раз пробирається до Ізольди під вигля- 
дом юродивого. Ізольда каже йому: «Мудро це чи безумно, але от 
я, Трістане! Візьми мене» (Ї, с. 174). | 

Трістан у легенді на підставі беззастережної впевненості у по- 
чуттях Злотокосої сам вирішує покликати її. У поемі Лесі Укра- 

61



їнки думка навіяна лукавою феєю Ургандою. Та й у пораді Ур- 
ганди домінує мотив урятування від смерті («при тій злотокосій 
тебе і смерть не побере» |5, с. 1021). У Лесі Українки Трістан по- 
силає за море «вірного друга». У легенді цим послом є брат Біло- 
рукої Кагерден, якого взагалі поетеса не зображує. Але усі пое- 
тичні, драматичні і зворушливі перипетії не цікавлять Лесю Укра- 
їнку. Вона не відтворює жодної з них. У переосмисленні сіожету 
поетеса звертається до цілком інших моментів. Вона настільки 
не цікавиться Ізольдою Злотокосою, а тепер мало уваги приділяє 
і Трістанові, що опускає деякі подробиці. Нехтуючи сюжетними 
деталями і навіть ознаками часу і національного середовища, Ле- 
ся Українка опустила навіть весілля Трістана і Білорукої, не зга- 
давши про нього Й словом. 

Традиційний Трістан, упрошуючи Кагердена податися до Кор- 
нуельса, домовляється з ним про колір вітрил. Загальновідомо, 
яку винятково важливу, прямо фатальну сюжетну функцію від- 
водить невідомий автор і його послідовники барвам вітрила ". 
Свідомий обман Ізольди  Білорукої стає її помстою чоловікові. 
Проте, щоб обманути і помститися, Білорука мала знати таємни- 

цю угоди Трістана з Кагерденом. У легенді Трістанова дружина, 
стурбована застережливими заходами чоловіка, притулилась у 
суміжній кімнаті до стіни, за якою стояло ложе Трістана, і під- 
слухала всю розмову. 

Леся Українка опустила ці пояснення, але Ізольда Білорука 
мстить чоловікові саме цим влучним обманом. З поеми також ви- 
пала кончина Ізольди Злотокосої, така поетична, зворушлива і 
естетично принадна. Випадання це навмисне, свідоме, бо відпові- 
дає іншій концепції головного персонажа. У центрі твору поетеса 
ставить не Трістана та Ізольду-королеву, а інший характер, ін- 
ший персонаж. У трагедії Леся Українка завжди ладна відчува- 
ти органічно несприятливий для неї трафарет, і тоді вона відки- 
дає геть традиційну інтерпретацію. Згадаймо, як відважно вона 
переосмислила образ Донни Анни і такий усталений у «християн- 
ському» історичному романі, найчистішим зразком якого може 
служити «Фуо уаді5» Г. Сенкевича, образ духовного пастиря, єпис- 
копа у первісних християн. 

Дійсно, у центрі поеми -- Ізольда Білорука, адже досі героїня 
не викликала ні прихильності, ні великої уваги в інтерпретаторів 
сюжету роману (в опері Р. Вагнера «Трістан та Ізольда», наприк- 
лад, зовсім не виводиться образ Білорукої). Отже, поетеса, по- 

ставивши в центр драми Білоруку Ізольду, рішуче переосмислює 
сюжет. Назва поеми не випадкова. Лесю Українку цікавлять по- 

чуття, психологія і доля Ізольди -- жертви власного кохання. 

Білорука повністю віддається почуттю. Вона спочатку ладна 

зробитись будь-ким, тільки б Трістан кохав її. Психологічна сто- 

" Історія з парусами сягає в античну старовину і нагадує епізод смерті 

Егея у грецькому міфі: втративши. Аріадну, Тезей засумував і забув угоду з 
батьком -- підняти, якщо він живим повертатиметься з Криту, білі вітрила. 

Мотив з вітрилами використали майже всі автори, що переспівували легенду 

про Трістана та Ізольду. | і 

62 



рона образу захоплює. Без вагань згодна вона змінити свій ви- 
гляд. Усупереч Трістановій дружині з легенди, такій лагідній і па- 
сивній, яка не ремствуючи, зносить чоловікову холодність, Ізольда 
у поемі вступає у боротьбу за щастя. Вона має перевагу над су- 
перницею і Трістаном і в тому, що її кохання природне і не запа- 
лене любовним зіллям. За українською поетесою, трагізм кохання 
походить не з любовної одержимості, а з егоїзму Трістана, з не- 
подільності почуття. Отак драма набуває людяніших, реалістич- 
них рис і позбувається неприродних ознак. 

Проте лагідність вдачі зникає, коли виявляється абсолютна не- 
потрібність тієї перебудови, яка має, без сумніву, ще й духовний, 
а не лише фізичний зміст (про це переконливо пише І, Журавсь- 
ка: ні від свого кольору, ні від своєї долі Білорука не відмовля- 
ється, вона відмовляється «жити в чужій подобі» 14, с. 106, 1071). 
Дійсно, зречення самої себе переконливо довело, що Трістан ко- 
хає не її і жертва була даремною: це перевищує силу почуття 
Їзольди. Тепер похмуре начало знову домінує в її вдачі. 

Злотокоса Ізольда у легенді відсторонює суперницю, яка, 
стративши тяму од лиха, що сама заподіяла, голосить над тілом 
Трістана. Ввійшла друга Ізольда і каже їй: «Пані, встаньте і доз- 
вольте мені підійти. Я маю більше права плакати, ніж ви, повірте 
цьому. Я більше його любила» |Ї, с. 186). Ізольда Білорука у леген- 
ді мовчить, не знаходячи відповіді Ізольді-королівні, вона просто 
зникає з оповіді. Білорука Лесі Українки рішучіша у діалозі 
над мертвим Трістаном, і останнє слово в цій розмові-- за нею 
(у такому розміщенні персонажів є певна рівновага і ключ до 
відмінного трактування двох Ізольд). Вона й розв'язує пробле- 
му права: «...Бог розсудить, чи був Трістан, чи твій, чи, може, 
мій, та бути з ним аж до його сконання дісталося таки мені са- 
мій» |5, с. 104). | 

Українська поетеса не стверджує незаперечно прав Ізольди 
Білорукої, полишаючи розв'язання (у словах Трістанової дружи- 
ни) «богові», тобто долі і людській думці. Ізольда Білорука не хо- 
че нічого віддати другій Ізольді, навіть тіло, небіжчика. Вона за- 
лишає за собою право поховати його, а останні слова несуть мо- 
гутній метафоричний зміст: чи це не вона збирається піти у цар- 

о ство мертвих услід за чоловіком» Отже, земне право дружини на 
Трістана стверджується силою її почуття і правом умерти поруч з 
ним. «Ти не привезла чорного вітрила, -- каже вона королівні, - - 
та милий в гріб не ляже непокритий,- його прикриє чорная ко- 
са» |5, с. 104). | 

ереставляючи акценти, переосмислюючи образи, Леся Укра- 
їнка підносить Ізольдине кохання без взаємності над нещасли- 
вим, беззаконним, але розділеним і тому щасливим коханням 
Трістана і Злотокосої, викликає симпатію до своєї чорнявої геро- 
іні. Крім цього, Білорукій притаманна велика сила характеру. В 
її помсті є- щось трагічне, язичницьке, індивідуалістичне, власти- 
ве сильним натурам. У світлі цих міркувань зрозумілим стає звер- 
нення Білорукої до Ізольди  Злотокосої -- «посестро», Білорука 
досить чітко визначає межі їх сестринства («іменнями посестри 

63 



ми з тобою»), але з дальшої розмови ясно, що Трістана вони, на 
думку Білорукої, не поділили. Інша річ, що зустріч суперниць і 
контрастна символіка їх зовнішності наштовхнула Лесю Українку 
на чудовий образ двох світань: «Іменнями посестри ми з тобою 
так, як вечірня й ранішня зоря. Чи то ж не дивно, що тепер суди- 
лося розлить нам заграву в одній порі?» |5, с. 103). Обережна і 
ненастирна інструментовка на розложисте «р» другого та чет- 
вертого рядків строфи, влучне використання синонімічних «зорі» 
й «загравн» - неперевершено поетичні і добре пасують як основ- 
ному порівнянню, так і уявленню про таку ж неможливість зуст- 
річі двох Ізольд, як зустрічі «в одній порі» зорі світання й зорі 
смеркання, У цій кульмінації, що зливається й з розв'язкою, опо- 
відь і діалоги знову набувають ямбічного розміру. Проте це не 
чотиристопний, а розтягнутий шестистопний ямб, довжина якого 
надає присмаку трагедійності і жалібної урочистості. 

Леся Українка подарувала нам неперевершені зразки алітера- 
цій і тропів: «чи не леліють білії вітрила на видноколі в сизій 
далині?» |5, с. 103|; високу естетичну насолоду приносить роз- 
горнуте у могутній пейзажний словоопис порівняння Ізольд із зо- 
рями. Загальна стислість викладу проступає і в окремих деталях. 
Відповідь Білорукої Ізольди на Трістанове запитання, чи видно 
в морі «яка яса?», нагадує гострим лаконізмом удар кинджала: 
«Чорна, як моя коса» |5, с. 104). : 

У світовому сюжеті славетної історії про Трістана та Ізольду 
Леся Українка глибоко змінює акценти і мотивування. Зберігаю- 
чи загальну вірність фабулі, вона створила за духом і змістом 
цілком оригінальний твір. Таке самостійне і своєрідне ставлення 
до усталеної інтерпретації є найхарактернішою рисою її генія. 
Вона дала інше трактування образів, почасти й Трістана, а най- 
більше-- його дружини. Традиційна драма стала внаслідок цьо- 
го ширшою, бо охопила ще один персонаж, опрацьований дуже 
сміливо. Бічна лінія сюжету, у канонічному тексті важлива лише 
для просування вперед розв'язки, набуває значення головної. Ба- 
гато епізодів сюжетної канви, як уже згадувалося, Леся Україн- 
ка пропустила. Від стислості твір виграв у драматизмі. Від кон- 
денсації напруженішою стає дія. 

Однак українська поетеса відійшла від проблем, які турбува- 
ли європейську людськість у ХІЇ ст. добу Відродження, - від бо- 
ротьби проти релігійної і станової концепції людини. У Лесі Ук- 
раїнки йдеться не про конфлікт вільного почуття та антилюдя- 
ної релігійної моралі, не про зіткнення права на щастя із культи- 
вованим церквою уявленням про гріх і пекло. Автор поеми підно- 
сить інші етико-філософські проблеми, що відбивають її епоху. 
Поема Лесі Українки писалася в передреволюційну добу, коли 
руйнувалися прогнилі підвалини старих суспільних форм, що охоп- 
лювали і мораль, і етику людини. Ішов інтенсивний пошук нових 
закономірностей. Тому поетеса утверджує гуманістичні цінності 
для «європейської душі», для свідомості. Й цікавила можливість 
поєднати гуманізм і активність, добро та дію. Ця проблема зго- 
дом буде хвилювати багатьох митців ХХ ст. | 

64



1. Бедьє Ж. Роман про Трістана та Ізольду: Пер. з фр. М. Т. Рильського. 
ІК. 1957. 2. Дейч А. Леся Украннка: Критико-биогр. очерк. М., 1954, 3. Домбров- 
ський О. А. Легенда про Трістана та Ізольду в поемі Лесі Українки «Ізольда 
Білорука» // Інозем. філол. Львів, 1965. Вип, 5. 4. Журавська І. Леся Українка 
та зарубіжні літератури. К. 1963. 5. Леся Українка. Зібр. творів: У 12 т. К., 
1975. Т. 2. 6. Смирнов О. О. Рюицарская литература // Иаторня фр. лит. М., 1946. 

7. Шишжарев В. Избраннье статьи: Фр. лит. Л., 1965. 8. Гапзоп С. Нізіоіге де 
Іа йНегаїиге Їгапсаізе. ХІ. е4іїіоп. Р., 1909. 

КРАТКОЕ СОДЕРЖАНИЕ 
Исследуєется генезис позмь Леси Украннки «Изольда Белорукая», Сопостав- 

ляєтся фабула, сюжетнье линин и герон средневекового романа о Тристане н 
Изольде с позмой украннской 0 шпозтессь, которая дала новую интерпретацию 
зтих образов. 

Стаття надійшла до редколегії 15, 12, 84 

О. Ф. ПАШКО, аспл., 
Львівський університет 

Краса людського духу 
( До проблематики повісті О. Кобилянської «Людина») 

Майже сто років відділяє нас від тих днів, коли на сто- 
рінках вітчизняних газет і журналів з'явилися твори, підписані 
ім'ям О. Кобилянської. За цей час у літературу прийшло багато 
талановитих письменників, але інтерес до творчості буковинської 
авторки не послабився. І насамперед тому, що письменниця у сво- 
їх новелах і повістях прагнула розв'язати вічно хвилюючу пробле- 
му: як повинна жити, діяти, виховувати себе людина, котра усві- 
домлює свою непересічність і переконана, що її покликання на 
землі-- пошук істини і здійснення добра в ім'я людства. У час 
найрізноманітніших літературних експериментів (модернізму, де- 
кадансу), коли багато митців відійшли від насущних проблем 
життя ", О. Кобилянська залишилася з тими, хто продовжував 
вірити у велич Людини. Тому письменниця цілком могла підпи- 
сатися під словами одного із героїв М. Коцюбинського, який ска- 
зав: «Я не можу бути самотнім. Я не можу розминутися з людиною. 
Я чую: як чуже існування входить в моє, мов повітря крізь вік-. 
на і двері, як води притоків у річку» |, с. 297). Людина не прос- 
то йшла з О. Кобилянською, вона «вкидала у її серце, як до влас-: 

ного сховку, свої страждання і свої болі, розбиті надії і свою роз- 

пач» |7, с. 297). Ось чому так пристрасно залунало слово пись- 

менниці проти визиску і насильства, проти рабського становища 

людини в буржуазному суспільстві, ось чому червоною ниткою че- 

« В. Воровський у статті «Про буржуазність літератури» з цього приводу 

зазначав, що буржуазне письменство було (пройняте одним закликом: «Тікайте 

від громадської діяльності, від політики, від догм, програм ї різноманітних 

«пут» до індивідуального життя, до торжества плоті, до свободи від всякої 

обов'язкової моралі і навіть логіки» (1, с. 194). 

5-20 65



рез усі твори буковинської авторки проходить заклик: «Свободу -- 
Людині!». 

Виділяючи ідею свободи як головну, водночас не можна на- 
звати О. Кобилянську письменницею однієї ідеї, однієї теми. Не 
слід забувати й про багато інших проблем, які ставить авторка у 
своїх творах. Однак більшість із них є все-таки похідними щодо 
основної ідеї (наприклад, проблема свободи і релігії, проблема 
свободи митця у суспільстві, питання влади і свободи). Порушени- 
ми проблемами письменниця прагне підтримати й утвердити кра- 
щі якості людини: громадську свідомість і активність, глибину 

мислення, почуттів та переконань, принциповість, рішимість до- 
магатися мети тільки чесними засобами. Позитивні герої О. Ко- 
билянської невситимі до добра, їм треба дуже багато зробити, 
вони вболівають за все людське: Інакше вони не розуміють свого 
життєвого призначення. Тому в усіх творах письменниці носії ідеї 
свободи є носіями конфлікту між особистістю та суспільством. 

Цю найвразливішу проблему визволення людини буковинська 
авторка втілює вже у своїх перших літературних спробах («Гор- 
тенза», «Доля чи воля», «Образок з життя Буковини», «При- 
вид»). Та першим, по-справжньому прекрасним твором письмен- 
ниці була її повість з промовистою назвою «Людина». Під заго- 
ловком твору зазначено: «Повість з жіночого життя». Це дало 
підставу деяким дослідникам (наприклад, М. Комишанченку) ви- 
значити ідею твору як протест молодої ще в той час письменниці 
проти рабського стану жінки в буржуазному суспільстві |б6, с. 12). 
Але таке пояснення, на нашу думку, дещо звужене. Воно обіднює 
повість буковинської письменниці тим, що великий наголос ста- 
виться саме на жіночо-визвольній тенденції і лише побічно гово- 
риться про інші важливі проблеми, яких торкається авторка. Од- 
нак недаремно О. Кобилянська першу назву твору «Вона вийшла 
заміж» замінила іншою - «Людина». Молода письменниця праг- 
не заглибитися в єство людини взагалі, зрозуміти: сильна вона 
чи безсила, прекрасна чи потворна, здатна на самопожертву 
чи дбає тільки про власне благополуччя? Хто така, властиво, лю- 
дина, якою мірою обставини можуть змінити почуття, думки, жит- 
тя людей? Це лише невеликий перелік тих складних питань, які 
О. Кобилянська намагається розв'язати у повісті і у багатьох на- 
ступних творах (а це чи не стрижневі питання теорії гуманізму). 
Справді, хіба доля Олени Ляуфлер є суто жіночою долею? Адже 
в таких саме обставинах, тобто перед вибором свого дальшого 
життєвого шляху опинилися Іван Торонський (з оповідання 
Є. Ярошинської «Женячка на виплат»), суддя (з одноіменної но- 
вели Н. Кобринської), зрештою й Орядин (з повісті О. Кобилян- 
ської «Царівна»). Безперечно, що проблема емансипації жінки У 
багатьох творах письменниці виступає на перший план, але ніко- 
ли не є оголеною, відірваною, а, навпаки, тягне за собою низку 
не менш важливих питань. Особливо чітко це проявилося у повіс- 
ті «Людина». 

Основну думку твору можна сформулювати так: чи можлива 
свобода людини в буржуазному суспільстві? Авторка дає (на від- 

66



міну від своїх попередніх і деяких наступних творів) цілком пра- 
вильну негативну відповідь. На прикладі життя головної героїні 
читач переконується, що в суспільстві, заснованому на брехні й 
насильстві, неможлива моральна свобода людини. 

У повісті тільки пунктирно окреслена сюжетна лінія. Молоду 
дівчину Олену Ляуфлер хвилює не лише власне життя, а й болю- 
чі соціальні питання. Вона кохає свого ідейного однодумця, сту- 
дента медицини Стефана Лієвича, Проте щастя не усміхнулося 
героїні. Ті наречений помирає на чужині, а сама дівчина, щоб вря- 
тувати сім'ю від злиднів, змушена вийти заміж за духовно обме- 
женого лісничого Фельса, який може дати притулок її родичам. 
Отже, жорстока дійсність розбила рожеві мрії героїні, кинула їх 
під ноги жахливої реальності: брехні й лицемірства. Дійсність 
розчавила свободу, але чи вбила в людині Людину? Щоб відпо- 
вісти на це питання, потрібно детальніше проаналізувати зміст 
повісті. 

Вже на перших сторінках читач знайомиться з родиною цісар- 
сько-королівського лісового радника Епамінондаса Ляуфлера. І 
відразу ж О. Кобилянська одну родину ділить неначе на дві: з 
одного боку батьки і «гординя їхнього життя, світило цілої роди- 
ни, чоловік будучини» |4, с. 45)|, їх син з потрійним іменем Гер- 
ман-Євген-Сидор Ляуфлер, з другого -- дочки Олена й Ірина. До 
перших можна віднести й так звану містечкову інтелігенцію, яка 
відбивала старі, заскорузлі погляди, до других примикав знайо- 
мий Ляуфлерів, коханий їхньої дочки Олени, Стефан Лієвич (цей 
образ поданий дещо схематично і тому навряд Чи доцільно порів- 
нювати його з тургенєвським Базаровим, як це зробила дослідни- 
ця творчості О. Кобилянської М. Лещенко |8, с. 35|, -- героєм ори- 
гінальним, своєрідним, який, на нашу думку, не має аналогії в ук- 
раїнській літературі)" Між цими двома світами і точиться ідейна 
боротьба. , 

Особливо яскраво у повісті змальовано образ головної героїні 
Олени Ляуфлер. Вона належить до тих, хто мріє про свободу, ос- 
віту, хто виступає проти таких подруж, які стали «простим при- 
біжищем проти голоду і холоду» |4, с. 48|, хто засуджує людей, 
які, «боячись правди, немов світла сонячного, затоптували своє- 
вільно людські права» |4, с. 49). Під впливом захисника жіночих 
прав Стефана Лієвича Олена прагне самостійності, праці для жі- 
нок. Але вона, як і Лієвич, не знає правильного шляху боротьби 
за свободу. Єдиною зброєю «чистою, сильною» |4, с. 51)|-вона вва- 
жає знання. 

Справжньою трагедією стало життя для Олени після того, як 
"помер Лієвич. Кохаючи людину, яка «не дробилася в кусники для 
всіх і нікого, не гнулася, а прямувала безвзглядно до одного, до 
праведного» |4, с. 53), Олені важко було звикати до тупого ото- 
чення, до тих людців, які не розуміли її мрій і прагнень. Але ще 
важче було їй міняти відносно вільне, хоч і тяжке життя на бруд- 

- не, лицемірне подружжя. Тому такою неможливою здається їй по- 
рада знайомого лікаря вийти заміж за нелюба. «Не люблю його, 
і наші погляди на життя розходяться далеко. Я не в силі його й 

б | 67 



- 

себе оббріхувати» -- заявляє Олена 14, с. 63). Але таке пояснення 
видається смішним для тих, хто свої стосунки будував на користі 
і грошах, хто свою потворність вважав за норму людської пове- 
дінки і значення слова «любов» не міг до ладу пояснити. Стара 
вчителька Олени прямо говорить їй: «Правду сказавши, світ вис- 
міє тебе, довідавшись, що через те відмовила К..., бо його не люби- 
ла» |4, с. 77). Отже, Олена, як і тисячі інших людей, не могла 
бути вільною навіть у найсвітлішому своєму почутті -- коханні. 

У буржуазному суспільстві мало хто брав до уваги почуття. 
Більшість дотримувалася правила: «Добре те, що вигідно». Не 
були винятком сім'я Ляуфлерів та їхні знайомі, З яким спокоєм 
вони здатні розтоптати найсвятіше: «Чи женився я з любові? Же- 
нились ви, може? -- тверезо роздумують люди «кращого світу». -- 
Мені нараджено мою, і я пішов раз у дім, далі другий, третій, при- 
дивлявся всьому отвертими очима, прислухався насторченими ву- 
хами, розпитувався, розуміється, делікатно про теє-то, привик до 
неї, освідчився -- і кінець» |4, с. 59). Проте Олена не приймає та- 
кої теорії, вона вважає, що людина не може чинити щось негід- 
не саме тому, що вона людина -- найпрекрасніша і найдовершені- 
ша істота, яка навіть найважчі удари долі повинна зносити мужньо 
і стійко. Такими поглядами героїні авторка розвінчує людиноне- 
нависницьку мораль тих, хто, спираючись на вчення Ф. Ніцше, і 
собі приходив до дещо подібного висновку. «Адже людина -- лиш 
людиною, -- доводив свою правоту містечковий лікар.-- І чим, 
властиво, більше? Нічим більше, ні менше як... звіриною, і то то- 
вариською, розумною звіриною. Спосіб відживлюватися, боротьба 
за існування, спосіб розмножуватися -- все те вона має таке са- 
ме, як звірина» |4, с. 61). Спосіб відживлюватися і спосіб роз- 
множуватися, можливо, такий самий, але людині притаманні ще 
й думки, ідеї, мрії, благородні вчинки. Це добре розуміє Олена. 
Вона вважає, що краще переписувати ноти, вмирати з голоду, 
аніж продати себе. «Нехай врешті все б'є на мене, я хочу до ос- 
танньої хвилини оставатись праведною,-- заявляє вона.-- Мораль- 
на нужда: абсолютна бідність-- се одне й те саме. Наслідки їх 
однакові» |4, с. 78). Саме тоді, коли Олена вирішує жити поперед- 
нім життям, зберігаючи власну свободу і гідність, зносячи гордо 
удари долі, хоч би якими болючими вони були, О. Кобилянська і 
вводить у свою повість епіграф з твору Ф. Шпільгагена «Завжди 
вперед»: «В мені живе любов до свободи і непохитна рішучість 
не дати нікому себе поневолити; ніколи не схиляти своєї голови, 
коли проти цього протестує моя совість; жити так, як сам життя 
я розумію, і йти лише тим шляхом, що я його собі обрав, яким би 
він трудним не був, не даючи нікому ніяким підлещуванням, ні- 
якими погрозами звести із цього шляху...» |4, с. 70). 

Цим письменниця стверджує думку, що людина, в якої «живе 
любов до свободи», ніколи не може жити повним життям, буду- 
чи підневільною, схвалюючи все те, проти чого протестує звичай- 
на людська совість. Дійсно. Хіба наступне життя Олени можна 
назвати життям у повному розумінні слова? Сама героїня гово- 
рить: «Ніяка сила світу не стопче в мені мислячої самостійної 

68



людини, а коли б вам те прецінь удалося, тоді успокійтесь... То- 
ді... Я--не я...» |4, с. 69). Вона розуміє, що тоді «пропаде, як 
тисячі перед і за нею. АД того вона не хотіла» |4, с. 77). Ще чіткі- 
Ще ця думка висловлена у першому варіанті «Людини» (оповідан- 
ні «Вона вийшла заміж»): «Нема більше Олени, Лео, - - шепоче 
героїня побілілими, як сніг, устами, -- вона перестала тепер на- 
лежати тобі, те, що ще живе-- тільки одна її тінь...» |10, с. 74). 

Справді, вийшовши заміж за Фельса, Олена перестала бути 
собою. Цей брудний шлюб, що грунтувався на розрахунку, не 
тільки понівечив життя Олени, а й скалічив її індивідуальність. 
Недаремно в кінці твору О. Кобилянська вводить епізод, коли ге- 
роїня читає і спалює всі листи свого коханого Лієвича. «Лише раз, 
в останній раз», - думає Олена |4, с. 105). «Вона прощається з 
своєю дівочою кімнатою» |4, с. 104), - шепотіли між собою лю- 
ди, стривожені довгою відсутністю нареченої. А по суті, вона про- 
щалася з волею, з усім своїм попереднім життям, яке було чис- 
тим і ясним, «без лжі і малодушності». Далі воно буде вже ін- 
шим... Проте було б несправедливо думати, що таким трагіч- 
ним (не будемо боятися цього слова) кінцем авторка утверджу- 
вала думку, нібито жорстокі соціальні умови здатні цілком зни- 
щити Людину. Ні, вони можуть тільки вбити свободу, щастя, во- 
ни здатні скалічити індивідуальність, але тільки скалічити, а не 
вбити зовсім. Бо знищити в мислячій людині абсолютно все прек- 
расне, притаманне її душі, просто неможливо. Так, важкий 
удар життя звалив додолу і Олену. Але чи значить це, що вона 
не змогла витримати його? Адже домагалася не якихось егоїстич- 
них цілей, прагнула не власного благополуччя: її не лякали ні 
злидні, ні доля старої одинокої смішної панни, її злякав тільки 
хворий усміх любимої сестри, майбутнє нужденне животіння мате- 
рі. Тому цілком можна погодитися з С. Дігтярем, дослідником 
творчості О. Кобилянської, який зазначає, що необхідність, яка 
перемогла Олену, «створена не тільки обставинами, вона продик- 
тована благородністю та розумом героїні, її чулим, людяним.сер- 
цем» |2, с. 29). Справді, скільки душевних сил і мук віддала 
Олена, щоб ступити на шлях лицемірства. Вона шукала хоч чо- 
гось симпатичного, притягуючого в обраній нею людині, але без- 
барвні очі Фельса, його усміх, котрого вона «встидалася і котрий 
зраджував його ограниченість» (4, с. 92|, давали зрозуміти їй, що 
"вона не тільки ніколи не покохає свого майбутнього чоло- 
віка, а й не зможе поважати його. Цінуючи найбільше 
в людях гордість, волелюбство, Олена бачила, якою рабською по- 

- корою наділений її обранець. «Ви.мій ангел-хоронитель, говорив 
він розніженим голосом і був би стерлів, хоч би вона йому і 
ногу на карк поставила. Вона се відчула, і її обгортала якась злос- 
лива-відраза. Їй було б приємніше, наколи б він був їй противився, 

а так піддався охотно її сітям...» |4, с. 94). Справжнім болем 
звучать слова Олени: «Чи лише я збрехала? Чи лише я одна? Хто 
питає про правду або про любов? Врешті я була між вами най- 
сильніша, то хрест нести припало мені». «Вона зареготалась півго- 
лосом, неначе божевільна. Горіла, немов у гарячці, а за висками 

69 

в
в
і
:
 
с
и
р
о
 

м 
со 

о
г



товклись у неї живчики, немов молотки» (4, с. 101). Хрест, дійс- 

но, був надто важкий для правдивої і чесної натури героїні. Тому 
з такою непідробною силою трагічності, як це уміли робити тіль- 
ки О. Кобилянська і В. Стефаник, звучить кінець твору: «Її очі 
спинились тривожно на дверях... він зараз увійде. Їй бринить 
щось в ушах, а в горлі давлять корчі. Всі нерви напружені. Якесь 
незнане доти, упряме, дике чувство обгорнуло ії - одне лише чув- 
ство. Вона ненавидить. Ненавидить з цілої глибини своєї душі. 
Вбивала 6, проклинала б, затоптувала б, як ту гадюку... Чи його? 
Адже вдбна винувата. Сама, самісінька вона... І чим вона оправда- 
ється? Що вона людина?.. 

Вона заллялась несамовито сміхом» |4, с. 106). 
Доля Олени дещо схожа на долю героїні із повісті Ф. Достоєв- 

ського «Кроткая», яку ненависні тітки хотіли видати заміж, а точ- 
ніше продати за гидкого товстого торговця. І коли перед героїнею 
відкрилася можливість іншого шляху, не омріяного і бажаного, та 
все ж менш брудного, вона цілком серйозно думає: «Якщо вже не- 
щастя і там і тут, то чи не краще просто найгірше вибрати, тобто 
товстого торговця, нехай якнайшвидше уб'є п'яний до смерті» |З, 
с. 301). Подібні думки приходили й до Олени: який шлях обрати, 
що зробити для того, щоб падіння не було надто низьким, щоб 
зберегти в собі часточку отієї чистої, нічим не заплямованої Лю- 
дини. Тому наприкінці твору О. Кобилянська показала не тільки 
те, якою нещасною є людина в буржуазному суспільстві, а й те, 
якою величною вона може бути. Бо справді, пожертвувати своєю 
свободою, своїм життям заради щастя інших може тільки благо- 
родна і чесна Людина. Так не міг вчинити жоден з Овегтепеср'їв 
Ф. Ніцше, якими, на думку буржуазних критиків, захоплювалася 
О. Кобилянська. Адже кредо «вищих людей» німецького «проро- 
ка» - «брехня, насильство і найбезсоромніший егоїзм». Вони по- 
винні були навчитися сміятися над муками й стражданнями зви- 
чайних людей, над їхніми мріями і стремліннями до щастя |9, 
с. 157--158). Олена ж не могла бути такою. Горе інших відгуку- 
валось у ній глибоким болем. Щоб поліпшити долю близьких і не- 
щасних людей, вона вирішує пожертвувати найсвятішим: свобо- 
дою, ідеалами, власним життям, І хоч повість не має щасливого 
кінця, проте у ній є віра в краще майбутнє. «Мені просто немож- 
ливо розстатися з думкою, що так, як воно є, є недобре, що нас- 
тупить, одначе, хвиля, в котрій правда сміло заволодіє, а справед- 
ливість перестане бути якимсь даром ласки», - заявляє авторка 
устами своєї героїні |4, с. 77-- 78). | 

Отже, у повісті «Людина» О. Кобилянська дає нищівну карти- 
ну буржуазного суспільства з його культом сили, жорстокості і 

похвальби, а разом з тим з його боягузливістю і внутрішньою 

слабкістю. Буковинська авторка показала неможливість компромі- 

су між свободою як повною відданістю ідеї і тим міщанським жи- 
вотінням, в основі якого - - ОСОбисті й суспільні компроміси, полі- 
тичне угодовство. Ця повість змушує задуматися над своїм висо- 

ким призначенням на землі -- призначенням людини. Силою переко- 

нання, психологічною глибиною образів вона стоїть значно вище 

70



ївід аналогічних їй творів - «Женячки на виплат» Є. Ярошинської 
її «Судді» Н. Кобринської. 

Іван Торонський, герой оповідання «Женячка на виплат», по- 
ідібно до героїні О. Кобилянської, змушений одружитися з при- 
«старкуватою польською панною, тому що її родичі утримували йо- 
то під час навчання у Віденському університеті. «Єго ступінь док- 
"торський, -- говорить авторка,-- був  усему виною, через нього 
:запропастив він себе, своє життя, свої мрії і надії» |ІЇ, с. 61). От- 
же, Іван Торонський проміняв свою свободу, своє щастя. Правда, 
він по-справжньому мріяв здобути освіту, «працював і учився, не 
позволяючи собі ніколи ніякої розривки», «ціле житє провів тихо, 
не вживаючи жодних розкошей світа» |ІЇ, с. 61). Але все-таки у 
вчинку його немає того елемента жертовності, як це ми бачимо в 
Олени. Іван Торонський був вільніший у виборі подальшої долі, 
аніж героїня О. Кобилянської, хоча б тому, що відповідав тільки 
за себе, а не за інших, що влаштовував лише свою долі 
лю близьких, люблячих його людей. 

Набагато краще психологічно вмотивований образ судді із од- 
ноіменної новели Н. Кобринської. Його, як і Олену Ляуфлер, хви- 
люють болючі соціальні проблеми. Будучи студентом, він творив 
«прехороші картини горожанської рівності, ладу і обов'язку» (5, 
с. 133). У своїх студіях вбачав щось більше, «як лише спосіб до жит- 

"тя для себе» |5, с. 133). Вірив в те, що «добро мусить бути так само 
абсолютне в практині, як і в теорії. Де не було рівноваги між те- 
орією і практикою», там не було для нього «моральної правди, 
сильного переконання про те, що зле, а що добре» |6, с. 133). Ко- 
ли товариш майбутнього судді одружується з корисливих мірку- 
вань з нелюбимою жінкою, той щиро засуджує його, тому що хоче, 

як і Олена, через життя пройти прямою чесною дорогою. Але бур- 
жуазний світ ставить і суддю перед вибором: «Ходило о сирітський 

грунт: четверо дітей, сиріт, мало до нього права. Хитрий жид уло- 
жився з опікуном догідно о купно грунту, ходило лиш о то, щоби 
суд пристав на такі услів'я» |5, с. 140). Суддя розумів, якщо він 
вчинить чесно, то не Зможе жити так, як хотілося б його сім'ї. 

Обов'язки мужа, батька стали, грізно озброєні, супротив обов'яз- 

ків горожанських, члена загалу» |5, с. 142). І суддя також стає на 

стежку брехні. «Справа скінчилася. Грунт купив той, кому він був 
найдогідніший, діти дістали четверту часть вартості, а суддя вис- 

лав жінку до купелів, а старшого сина до школи» |5, с. 140). Зда- 
валося б, що суддя теж нчинить негідно лише заради добробуту 
власної сім'ї, тобто подібно до героїні О. Кобилянської. Але спра- 
ва в тому, що вони по-різному осмислюють і переживають своє па- 
діння. Якщо суддя відносно спокійно сприймає такий поворот у 

своєму світогляді і навіть переконується в доцільності свого вчин- 
ку, то Олена ступає на той шлях з якимсь напівбожевіллям, від- 
чайдушною розпукою, розуміючи, що немає їй виправдання. Тому 
з таким болем звучить в кінці твору риторичне запитання: «Ї чим 
вона оправдається? Що вона людина?..» |4, с. 106). Олена перестає 
навіть читати, щоб не будити в собі «колишньої людини», бо тоді 
ще все могло б розпастись, у той час, коли суддя, як ми здогадує- 

,анедо- 

ТІ



мось, преспокійно прямуватиме новообраним шляхом і-стане од- 
ним із коліщаток буржуазної бюрократичної машини. 

Отже, в повісті «Людина» О. Кобилянська переконливо пока- 
зала, що капіталістичні відносини, знищуючи свободу, ніколи не 

"зможуть знищити прагнення до неї, не зможуть цілком вбити в 
Людині людське. Поразка героїні повісті Олени -- це не фатальний 
акорд, що стверджує марність боротьби, це гімн людському нест- 
римному пориванню до нового, прекрасного і незвіданого. 

1. Воровський В. Літературно-критичні статті. К. 1950. 2. Дігтяр С. Сло- 
весно-образне осмислення етичного ідеалу в творчості О. Ю. Кобилянської // 
О. Кобилянська: До 100-річчя з дня народження. Вінниця, 1963. 3. Достоев- 
ский Ф. Бедньюе люди: Повести. Л., 1983. 4. Кобилянська О. Творн: В 5 т. К. 
1962. Т. І. 5. Кобринська Н. Вибрані твори. К., 1982. 6. Комишанченко М. 
Ольга Кобилянська // О. Кобилянська. Твори: В 5 т. К., 1962. Т. І. 7. Коцю- 
бинський М. Твори: В 7 т. К., 1974. Т. 2. 8. Лещенко М. Ольга Кобилянська. 
К. 1973. 9. Одуев С. Реакцнонная сущность ницшеанства. М., 1959, 10. Фон- 
ди Чернівецького літературно-меморіального музею О. Кобилянської, папка 
Ме 11. 11. Ярошинська Є. Вибрані твори. К., 1958. 

КРАТКОЕ СОДЕРЖАНИЕ 

Исследуется проблематика одного из ранних пронзведений О, Кобинлян- 
ской -- повести «Людина». В отличие от других исследователей обращено вни- 
манне на одну из главньих проблем всего творчества буковинской писательни- 
ць -- проблему свободь личности. Повесть рассматриваєтся в контексте с дру- 
гими пронзведеннями русской и украийнской литератур (в частности, с проинзве- 
деннями Ф. Достоевского, Н. Кобринской, Е. Ярошинской). 

Стаття надійшла до редколегії 07.06.85 

Н. І. ЧЕРНИШ, асист,., - 
Український поліграфічний інститут ' 

М. Бажан у газеті «за Радянську Україну» 

Відповідно до наказу Народного комісаріату оборони 
СРСР від 30 липня 1941 р. «Про газети для населення окупованих 
радянських областей» з метою політичного інформування населен- 
ня тимчасово окупованих фашистами західних районів нашої кра- 
їни були створені спеціальні газети, у тому числі газета «За Ра- 
дянську Україну». До складу її редакційної колегії входили: 
М. Бажан (відповідальний редактор), О. Корнійчук, В. Василев- 
ська, Л. Троскунов (Андрій Василько) |5, с. 4--5|. 

На той час М. Бажан уже мав досвід редакційної та ідеологіч- 
ної роботи: він обирався секретарем партійної організації Спілки 
радянських письменників України (з 1940 р.), працював редакто- 
ром журналу «Радянська Україна» (17, оп. І, спр. 111, арк. 2-- 
3). А. Малишко згадує свою зустріч з М. П. Бажаном у перший 
місяць війни: «Сіра солдатська шинель, задумливе лице й суворо 
стиснуті губи говорили про внутрішню настроєність поета і про ті 
грізні, тривожні й суворі часи перших днів війни, які ми всі пере- 
живали. Добровольцем пішов Микола Бажан на фронт, як і сотні 
радянських літераторів. Добровольцем-комуністом виконував він. 
обов'язок передового бійця не один рік війни» (12). 

72



Розвиток української радянської журналістики періоду Вели- 
кої Вітчизняної війни висвітлений досить повно |б; 14; 15; 16). 
Газету «За Радянську Україну», зокрема ідейно-тематичну спрямо- 
ваність видання, зв'язки з читачами, зміст публікацій, їх мовно- 
стилістичні особливості, форми подачі матеріалів досліджувала 
О. Гутянська. Аналізувалися також твори визначних українських 
поетів та письменників, що друкувалися в газеті, у тому числі вір- 
ші й окремі статті М. Бажана |4; 5). Проте значення діяльності 
відповідального редактора газети «За Радянську Україну», аспек- 
ти його творчої роботи, завдяки якій газета виконала своє при- 
значення, роль М. Бажана у формуванні неповторного обличчя ви- 
дання досі не були предметом дослідження; хоч окремі питання 
побіжно розглянуті З. Грузманом |див. 3). Цікавий матеріал міс- 
тять спогади сучасників М. Бажана-- його товаришів по роботі 
в газеті, кореспондентів інших видань, з якими зустрічався поет 
|7; 8; 9; 11; 12; 13). Неоціненне значення мають спогади самого 
М. Бажана, його стаття, присвячена роботі редакційної колегії 
газети |Ї, 2). 

Звертаючись до читачів в одному з перших номерів, редакцій- 
на колегія писала: «Вже третій тиждень виходить газета «За Ра- 
дянську Україну». Вона буде бойовим другом і порадником для 
всіх радянських громадян, які залишилися у своїх рідних містах 
і селах, загарбаних озвірілими фашистськими поневолювачами. 
Вона розповідатиме вам правду про героїчну боротьбу радянсько- 
го народу і його доблесної Червоної Армії проти гітлерівських на- 
падників. Вона розповідатиме про доблесть і відвагу червоних 
партизанів, про бойовий досвід цих сміливих людей, які нещадно 
громлять ворога в тилу» |10, 1941, 18 серп.). 

Виступаючи від імені Комуністичної партії, газета «За Ра- 
дянську Україну» протиставила фашистській та націоналістичній | 
пропаганді постійне роз'яснення того, що несе фашизм радянсько- 
му народу, яке його справжнє обличчя. М. Бажан вважав цю те- 
му основною для газети |І). Серед викривальних публікацій - - 
стаття академіка Г. Проскури «Лютий ворог науки» |10, 1941, 
20 верес.|, М. Крушельницького «Проти фашизму за культурне 
людство» |10, 1941, 20 верес.). «Новий порядок -- нова кріпаччи- 
на»-- така основна тема передових статей газети, звернених до 
населення сільської місцевості (10, 1941, 24 верес.; 1942, 13 трав.; 
З лип.|. Використовуючи яскраві, переконуючі факти, розвинену 
систему аргументації, газета послідовно викривала прагнення фа- 
шистів знищити український народ, його культуру. 

Викриття німецького фашизму поєднувалося в газеті «За Ра- 
дянську Україну» з розвінчуванням українського буржуазного на- 
ціоналізму. Цій темі газета приділяла багато уваги. М. Бажан 
написав дві статті - «Німецькі пани і жовтоблакитні лакузи» та 
«Дуля замість тризуба» (10, 1942, 5 квіт., 20 черв.). Д. Косарик 
згадує: «... Діставши відомості від партизан про становище в 
Харкові, Микола Платонович написав викривальну  статтю-пам- 
флет про криваві злочини окупантів та їх націоналістичних лакуз 
(характерне його тодішнє слово!). Статтю одразу ж передрукува- 

73



ли всі республіканські, а також  всесоюзні газети» (ЇЇ, с. 79). 
Идеться, очевидно, про статтю «Німецькі пани і жовтоблакитні 
лакузн», в якій чітко, по-партійному висловлене ставлення укра- 
їнського народу до зрадників-петлюрівців. Принципова, гранично 
точна у визначенні класової суті ворога стаття розвінчує вигадки, 
ніби «німці-визволителі принесли Україні самостійність і держав- 
ність». М. Бажан пише: «Не рабинею арійських панів, а вільною 
сестрою в вільній сім'ї радянських народів, рівною серед рівних, 
могутньою серед могутніх була і буде наша матір» (10, 1942, 
5 квіт.). 

У статті «Дуля замість тризуба» М. Бажан називає націона- 
лістів «поганим поріддям холуйства і зради, смердючою нечистю, 
що бруднить нашу землю» та висловлює тверду впевненість в то- 
му, що «недовго їй ще гидити на світі! Загине на Україні і ні- 
мецький пан, і його жовтоблакитний холуй. Обидва вони-- смер- 
тельні хижі і підлі вороги українського народу» |Ї1І0, 1942, 
20 черв.). Широке використання фольклору, образність цих ста- 
тей робили їх зрозумілими кожному, вони запам'ятовувалися. 

У першому номері газети був опублікований вірш М. Бажана 
«Вперед, червоні партизани!», який започаткував добірку матері- 
алів про досвід боротьби українських партизан, героїчні подвиги 
народних месників. Газета надавала партизанам конкретну допо- 
могу, вміщуючи на своїх сторінках рубрику «Поради  партиза- 
нам» |10, 1941, 11, 22, 27 серп.|. Особливо цікавий матеріал тема- 
тичної сторінки «Невпинно руйнуйте ворожі тили» |(Ї10, 1941, 
31 серп.), що популярно пояснює, як зірвати міст, пошкодити те- 
лефонний зв'язок, зробити шляхи непрохідними тощо. Як свід- 
чать сучасники, такі номери газети довго зберігали партизани, 
використовуючи їх як практичний посібник. 

Важливе місце посідали рубрики «Розповіді партизан», «Від 
нашого кореспондента у партизанському загоні». Редакційна ко- 
легія газети підкреслювала, що «героїчні діла  партизан-- пре- 
красний взірець для всіх радянських патріотів, серця яких го- 
рять ненавистю до ворога», і зверталась з закликом: «Налагод- 
жуйте зв'язки із своєю газетою, використовуйте всі можливості, 
щоб надіслати до редакції свої листи, дописи!» |10, 1941, 
ІЗ серп.|). На основі саме таких матеріалів створювалися статті 
зазначених рубрик. Д. Косарик згадує: «З багатющого листуван- 
ня найважливіше друкувалось на сторінках газети і читалось по 
радіомовленню Південно-Західного фронту. Партизанські дописи 
були основним матеріалом газети» (ЇЇ, с. 82). 

У газеті вже з осені 1941 р. формується система рубрик: 
«З фронтів Великої Вітчизняної війни» (містила оперативні по- 
відомлення про становище на фронтах, матеріали Радінформ- 
бюро), «Коротко про все» (подавала інформацію про основні по- 
дії міжнародного життя, про партизанський рух в країнах Євро- 
пи), «По Радянській Батьківщині» (інколи вона називалась «На 
вільній радянській землі», «Вісті з радянської Вітчизни»), «Слав- 
ні діла українських партизан», «Поради партизанам», «Листи рід- 
ним», «Весь світ проти Гітлера», «Зарубіжні новини». Перевага 

74



надавалася добіркам публікацій на певну актуальну тему, окре- 
мим тематичним сторінкам. Така організація матеріалу не тільки 
давала читачеві змогу краще орієнтуватися в публікаціях номера, 
а й визначала стиль дописів, уміщених під тією чи іншою рубри- 
кою. Так, передові статті відзначаються пафосом, емоційністю, 
яскравою образністю; аналітичні статті насичені фактичним ма- 
теріалом, аргументовані, конкретні; дописи рубрики «Листи  рід- 
ним» наближаються до фольклорних творів. 

Газета «За Радянську Україну» стала трибуною, з якої твор- 
ча інтелігенція, митці Радянської України зверталися до "свого 
народу. Це був центр, навколо якого (особливо в тяжкий перший 
рік війни) об'єднувалась українська інтелігенція. У штаті газети 
співробітничали А. Малишко, В. Кучер, В. Сосюра, А. Шиян, 
І. Ле, С. Воскрекасенко, С. Журахович (відповідальний секретар), 
С. Крижанівський, П. Самченко, Д. Косарик, К. -Агніт-Следзев- 
ський. Тут друкувалися твори П. Тичини, М. Рильського, Л. Пер- 
вомайського, Ю. Яновського, О. Довженка, П. Панча, Я. Галана 
та інших визначних українських радянських письменників, статті 
та публіцистичні виступи Л. Новиченка, Г. Юри, М. Крушельниць- 
кого, О. Богомольця, Н. Ужвій, народжувалися, як свідчить Д. Ко- 
сарик, «нові види поезії, публіцистики, які стали авангардними в 
українському письменстві днів Вітчизняної війни» (ЇЇ, с. 78). 

Заслуга у створенні такого центру належить насамперед від- 
повідальному редактору М. Бажану. Як згадує С. Журахович, «не 
буде перебільшенням, якщо сказати, що передусім завдяки невтом- 
ним зусиллям Миколи Бажана до участі в нашій газеті, що стала 
для мільйонів людей голосом самої Вітчизни, було залучено цвіт 
української інтелігенції. Це на її сторінках з'явились вірші Пав- 
ла Тичини «Свиня-наполеончик», В. Сосюри «Судити будем ка- 
та», М. Рильського «Слово про рідну матір» і «Я -- син Країни 
Рад» |8). За спогадами сучасників, у той тяжкий воєнний час ре- 
дакція газети «За Радянську Україну» фактично була фронтовим 
осередком діячів культури Радянської України. Про це у 1942 р. 
писав і М. Бажан |1). 

Характеризуючи атмосферу, яка склалася в редакції газети, 
М. Бажан у спогадах називає її колектив «дружним», «згуртова- 
ним» |2, с. 140) а всі, кому довелося працювати в газеті «За Ра- 
дянську Україну», відзначають роль особи її відповідального ре- 
дактора-- центра цього колективу, навколо якого згуртувалася 
творча інтелігенція Радянської України. Д. Косарик пише: «Київ, 
Дарниця, Полтава, Харків, Воронеж.. Українські літератори 
при першій нагоді сходились на часину до Бажанового колективу 
(незалежно від того, хто в якій газісті працював!) і гомоніли, та- 
муючи душевні рани, слухаючи чи Малишкові поезії, які завтра 
будуть надруковані, чи розповіді Якова Качури про те, як він під 
Малином чотири рази в атаку ходив на фашистів. Говорили, спі- 
вали стиха, писали нові твори й щоденники» |ЇЇ, с. 78--79|. 

Дослідники зазначають, що саме робота в редакції газети, жур- 
налістська діяльність періоду Великої Вітчизняної війни стала 

75



для багатьох письменників школою журналістської, редакторсь- 
кої майстерності і вплинула на їх дальшу творчість |5; 14; 16). 
Отже, можна сказати, що не лише письменники, журналісти ство- 
рювали газету «За Радянську Україну», а й сама газета -- процес 
видання, навколишня обстановка, специфічні завдання, які дово- 
дилося розв'язувати, особливе становище читача -- впливала на 
творчість редакційної колегії, а також письменників, які співро- 
бітничали з газетою. 

Значне, місце на сторінках газети «За Радянську Україну» по- 
сідали не лише публікації сучасних українських письменників, а й 
літературна спадщина -- твори Т. Шевченка, І. Франка. М. Бажан 
надавав особливого значення цьому питанню. Зокрема, в його 
статті «Ми переможемо!», вміщеній у ювілейному номері, присвя». 
ченому 85-й річниці від дня народження І. Франка, широко циту- 
ються рядки з творів поета, наводяться конкретні відомості, що 
свідчать про розквіт культури українського народу в сім'ї наро- 
дів Радянського Союзу -- втілення мрії великого Каменяра (10, 
1941, 27 серп.). До помсти закликають факти варварського став- 
лення фашистів до культурних здобутків українського народу -- 
вогнища з книг визначних українських письменників, про які пи- 
ше М. Бажан. Поет висловлює віру в перемогу, в те, що «ще пре- 
краснішим цвітом розквітне наша вільна Радянська Україна, її 
культура, її література». 

Передова стаття М. Бажана «Шевченко -- з нами» в номері, ви- 
пущеному до річниці від дня народження Кобзаря, пройнята ду- 
хом інтернаціоналізму, вірної дружби українського народу з усі- 
ма народами Радянського Союзу |10, 1942, 10 берез.). «Украї- 
нець, - пише М. Бажан, -- ніколи не був катом, не був і поміч- 
ником катів. Пошана і любов до інших народів, без'якої не може 
бути щирої пошани і любові до свого рідного народу, завше го- 
ріла в серцях кращих синів України, була змістом і духом її 
культури. Тарас Шевченко є геніальним виявом того». 

Образ Кобзаря став для газети та її колективу символом ве- 
личі, нескореності українського народу. У 1942 р. М. Бажан бере 
активну участь в організації святкування річниці з дня народжен- 
ня поета-демократа. Д. Косарик згадує: «Наближались традицій- 
ні шевченківські дні, і Миколі Платоновичу разом з Корнійчуком 
довелося взяти на свої плечі організацію  загальнофронтового 
вшанування великого поета. Перед готуванням цього вечора Ба- 
жан і Корнійчук вивчали досвід політорганів Червоної Армії на 
фронтах громадянської війни, цікавились, як колись фронтова преса 
брала на озброєння Шевченкове слово та його героїчну біографію» 
ПІ, с. 87). Редакційна колегія газети «За Радянську Україну» 
широко зверталась у своїй діяльності до творчості Т. Шевченка, 
цитуючи у передових статтях Його твори, відкриваючи віршовани- 
ми рядками поета сторінки, виносячи їх у назви публікацій. Особ- 
ливо часто цитувалася поема Т. Шевченка «Єретик», що стала по- 
новому актуальною |5, с. 123--126). 

і Усі співробітники редакції газети «За Радянську Україну» 
підкреслюють важливе значення, яке мали публікації віршів її 

76



відповідального редактора. Їх могутні ритми, урочистий, піднесе- 
ний тон надавали значимості матеріалам газети, сприймалися чи- 
тачем як поетичний заспів номера. Друкувалися вірші М. Бажа- 
на, написані спеціально для неї: «Вперед, червоні гпартизани!», 
«Бий фашиста», «Кров за кров», «Ленінський стяг», «Клятва» 
10, 1941, ЗІ лип., 19 листоп.; 1942, 11 серп.; 1943, 21 січн.). Вони 
закликали на боротьбу З ворогом, вселяли віру в перемогу, ста- 
вали голосом мільйонів українців, що опинилися на окупованій 
території. ; 

Оцінюючи значення вірша «Клятва», Є. Долматовський за- 
значає: «В долі і творчості поета буває така мить, коли один, не- 
хай навіть невеликий за розміром твір, новим світом освітлює йо- 
го творчість, піднімає її на нову височінь. Таким твором, таким 
рубежем в творчості Бажана є короткий вірш, який вийшов да- 
леко за межі своїх семи чотиривіршів, що їх повторювали міль- 
йони людей, знаходячи в цьому душевну наснагу... Прості і жа- 
гучі вірші, прямі і необхідні слова стали клятвою народу» |?, 
с. 118). «Клятву» читали на фронті, повторювали в партизанських 
загонах, часто цитували на мітингах та зборах. 

«Клятва» -- один з прекрасних зразків політичної поезії, в 
якій глибина і точність публіцистичної думки поєднуються з пал- 
ким схвильованим почуттям. Без перебільшення можна сказати, 
що в часи, коли Україна була тимчасово окупована німецькими 
ордами, чудовий вірш поета-більшовика зіграв роль не лише по- 
етичного, а й громадського документа великої мобілізуючої си- 
ли» |13|. 

У редакції газети «За Радянську Україну» панувала особлива 
атмосфера -- творча, людяна. Д. Косарик згадує: «Всі ми тягли- 
ся, як до світла, до тих кімнат, де жили й працювали Микола Ба- 
жан та Олександр Корнійчук. Прибували ми з-своїми нотатками, 
кореспонденціями, нарисами, оповіданнями, листами, документа- 
ми і людськими свідченнями про ті грандіозні події, які характе- 
ризували напружену боротьбу за визволення рідної землі від ні- 
мецьких окупантів. Кожен з нас, прибувши сюди, відчував, що 
він перебуває на рідному плацдармі» (ІЇ, с. 84--85|. 

"Увага до думки працівників редакції, врахування їхніх пропо- 
зицій, спрямованих на вдосконалення газети, колегіальність рі- 
шень -- такі риси були властиві відповідальному редактору газе- 
ти «За Радянську Україну» М. Бажану. Співробітники редакції 
зазначають, що «в невеликому колективі фронтової редакції він 
був уважним, чулим, турботливим керівником і товаришем. Вни- 
каючи в кожну деталь роботи над черговим номером газети, над 
випуском кожної листівки, власним прикладом показуючи зразок 
журналістської майстерності та ініціативи, наш редактор уміло 
підхоплював і підтримував ініціативу й творчі шукання працівни- 
ків редакції, а коли необхідно було - - підставляв плече і в таких 
буденних, але за умов воєнного часу вельми складних життєвих 
справах, як постачання паперу, друкарського обладнання, пально- 
го для машин, обмундирування тощо. Ї само собою зрозуміло, 
Микола Бажан ділив з усіма тягар і неренпену, фронтових доріг... 

717



В кожного, кому випало на долю працювати разом з Мико- 
лою Бажаном, особливо в пам'ятний час війни, назавжди лишився 
теплий і вдячний спогад про спілкування з цією чудовою люди: 
ною» |8). 

У роки Великої Вітчизняної війни газета «За Радянську Укра- 
їну» стала найважливішим джерелом інформації для населення 
тимчасово окупованої території України. Є. Долматовський  пи- 
ше: «Я бачив, як жадібно читали цю газету в далеких тоді задні- 
прянських селах. Вороги відчували присутність пристрасного сло- 
ва у себе в тилу. За голови Бажана й інших письменників гітле- 
рівці обіцяли великі гроші, таким чином видавши свій страх 
перед словом радянських письменників» |?7, с. 119). 

Принципова позиція газети, що знайшла втілення в гранично 

чітких, вичерпних, точних визначеннях класової суті фашизму та 
його прислужника -- українського буржуазного націоналізму, те- 
матична різноманітність матеріалу, простота його викладу, розви- 

нена система рубрик -- такі основні риси газети «За Радянську 
Україну», сформовані її відповідальним редактором М. Бажаном. 

1. Бажан М. Слово правдь, слово надеждь // Правда. 1942. 4 мая. 2. Ба- 

жан М. П. Роздуми і спогади, К., 1982. 3. Грузман 3. Редактор і публіцист // 

Про Миколу Бажана. К., 1974. 4. Гутянська Е. В. Газета «За Радянську Укра- 

їну» в борьбе против немецко-фашистских захватчиков (1941--1943): Автореф. 

дис.. канд. филол. наук. К., 1975. 5. Гутянська О. В. Через лінію фронту. К., 

1980. 6. Дем'янчук І. Зброєю слова. К., 1966. 7. Долматовський Є. Народний 

поет// Про Миколу Бажана. К., 1974. 8. Журахович С. Поет, редактор, боєць / 
Літ. Україна. 1974. 4 жовт, 9, Журахович С. Фронтовими шляхами // Вітчизна, 
1984. Ме 10. 10. «За Радянську Україну», орган ЦК КП(б)У і Верховної Ради 
УРСР. 11. Косарик Д. Наш полковий комісар // Майстер карбованого слова. К., 
1964. 19. Мальшко А. Позт-гражданин // Правда Украйнь. 1954. 9 окт. І3. Но- 
виченко Л. Воєнні твори Миколи Бажана // Рад. Україна. 1946. 30 черв. 
14. Полковенко В. В. Українська радянська журналістика у Великій Вітчизня- 
ній війні. К. 1975. 15. Рубан В. А. І в труді, і в бою. К. 1967. 16. Шла- 
пак Д. Я. Разом з народом. К., 1955. 17. Центральний державний архів-музей 
літератури і мистецтва Української РСР, ф. 535. 

КРАТКОЕ СОДЕРЖАНИЕ 

Исследуются основнье аспекть редакторской деятельности вьдающегося ук- 
раннского советского позта Н. П. Бажана, которьй в 1941--1943 гг. возглавлял 
редакционную коллегию газеть «За Радянську Україну», нздававшейся для пар- 
тизан и населения временно оккупированной территорин республики. Анализи- 
руются стихотворення Н. П. Бажана, написаннье специально для газетьк, а так- 
же публицистические материаль, разоблачающие сущность украннского буржу- 
азного национализма. 

Стаття надійшла до редколегії 30. 11. 86 

78



Н. І. ЗАВЕРТАЛЮК, доц., 
Дніпропетровський університет 

Стильові особливості публіцистики 
Ю. Яновського 

Публіцистика Ю. Яновського багата в ідейно-тематич- 
ному відношенні, різноманітна піднятими проблемами і жанрами. 
В доробку письменника -- публіцистичні статті, нариси, подорож- 
ні нариси про велич соціальних перетворень в Країні Рад у 30-х ро- 
ках, про народження під їхнім впливом нової, радянської людини, 
про її непереможність в битві з фашизмом, про трудові звершення 
повоєнної відбудови. У публіцистичних статтях, памфлетах, напи- 
саних у дні Великої Вітчизняної війни, надісланих з Нюрнберзь- 
кого процесу, Ю. Яновський розвінчував фашизм, а в публіци- 
стичних творах 50-х років утверджував миролюбну політику СРСР 
і викривав імперіалізм як організатора новітніх агресій. У кожно- 
му з цих творів логічно переконливо і агітаційно пристрасно роз- 
гортається думка, актуально публіцистична, виразно відчувається 
авторська позиція, невіддільна від позиції партії, інтересів наро- 
ду. 

Ю. Яновського-публіциста, як і Яновського-новеліста та рома- 
ніста, завжди цікавила доля людини, її духовне зростання в умо- 
вах соціалізму, моральні якості. У своїх нарисах він розповів про 
колгоспника, інтелігента, робітника, воїна, які втілюють кращі ри- 
си радянської людини -- працелюбство, відповідальність за дору- 
чену справу, гуманізм, патріотизм та інтернаціоналізм. Ці риси. 
розкриваються в багатозмістовних монологах, зокрема в нарисах 
«Мати» (1937), «Кандидат» (1938), де оповідь ведеться від пер- 
шої особи, героя твору, або в окремих епізодах, як в нарисах 
«Мандрівка» (1932), «По Україні» (1945). При цьому самовияв- 
лення героя не лише в розповіді безпосередньо про себе, а й в 
оцінці, часом досить розгорнутій, яку він дає оточуючій дійсності. 
Найчастіше ж Ю. Яновський-нарисовець сам характеризує своїх 
героїв. Він зберігає індивідуальні ознаки їхньої зовнішності і ри- 
си характеру, наводить дані їхньої біографії, показує їх у звичній 
для них обстановці. Але все це-- окремі деталі, які постають на 
тлі масштабно зображеної конкретно-історичної дійсності. Пока- 
зовим щодо цього є нарис «Ватутін під Києвом» (1945). 

Написаний у зв'язку з першою річницею загибелі відомого пол- 
ководця Радянської Армії, нарис публіцистично-художньо роз- 
гортає ідею безсмертя воїна, який віддав життя в бою за Вітчиз- 
ну. Твір починається з політичного узагальнення соціальної значи- 
мості ролі армій Ватутіна у визволенні Києва, вшанування його 
пам'яті. Про загибель героя згадано лаконічно, у зв'язку з утверд- 
женням величного інобуття як наслідку подвигу: «Генерал Вату- 
тін не дожив до дня повного визволення України. На полі бою 
пролилась його гаряча кров, віддав він, як воїн, своє безцінне 
життя за волю і незалежність нашої Батьківщини, Ім'я його пе- 
рейде у пісні й легенди, мільйони сердець понесуть його з собою, 

79 



безсмертним стане генерал Ватутін у безсмертнім житті народу» 

"211. 
І? У золі письменника, що є основним в сюжеті твору «Вату- 
тін під Києвом», чергуються аксіологічні авторські характеристики 
генерала і стислі описи його зовнішності, стану поведінки. 

У перших, як і в наведеному уривкові зачину, переважають гра- 

дація у визначенні дій, тропи, які надають образові відтінку ле- 

гендарності. У других -- образ Ватутіна дещо приземлений. Зви- 
чайні деталі зовнішності («шинель з польовими погонами», «шов- 
кове квітчасте кашне»), дій, аж ніяк не героїчних («дістав з 
кишені маленьку шоколадку»), стану («спокійний і якийсь добро- 
зичливий серед цього страшного пекла»). Портретні зарисовки, 

згадки про поведінку подані на тлі опису історичної битви за виз- 
волення Києва (остання відтворена не в батальних картинах). 
Окремі їх штрихи вкраплені в розгорнуте авторське коментування 
події, роздуми про значення битви. Це дало змогу показати зв'я- 

зок генерала Ватутіна з подіями" на Букринському плацдармі. 
Накреслений нарисовцем портрет перетворюється в образ-тип. 
Типові риси полководця, який командував І Українським фронтом, 
виявляються у відтворенні впливу поведінки Ватутіна на ото- 
чуючих, у розповіді про дії армій, сконденсовано узагальнюють- 
ся в авторській характеристиці: «Сьогодні мені зрозумілі його то- 
дішні думки, його відчуття велетенської машини бою, за його зна- 
ком пущеної в рух,-- і не на тодішній один день, а на два тижні 
наперед. Він Знав, з якою силою армія його тисне на-.німецький 

фронт, він передбачав, скільки дивізій перекине сюди ворог, ого- 
ливши Київ, він поінформований про те, скільки боєзапасу вже 
витрачено і на скільки годин бою ще лишається, він знав, скіль- 
ки ще можна перекинути вночі через Дніпро на переправах, він 
створював проти ворога таку широку і могутню свою акцію, що 
той ладен був зняти дивізії звідки завгодно, аби тільки спинити 
цей неймовірний таран, і потім в захопленні, що йому таки вдало- 
ся спинити самого Ватутіна, прогавить й загубить кілька днів, 
які вирішать долю Києва» |?, с. 215). 

Як бачимо, образ-персонаж у нарисі «Ватутін під Києвом» 
створено за публіцистичним принципом. Він якнайтісніше зв'яза- 
ний із зображеними обставинами. Лапідарні зарисовки зовнішно- 
сті історичної особи неодноразово супроводжуються вказівкою про 
відтворення безпосередньо баченого автором. Думка про єдність 
Ватутіна і його армій грунтується на публіцистичному аналізі 
конкретних подій і ситуацій битви, які письменник спостерігав 
особисто, або про які дізнався з документів. Це зумовлює глиби- 
ну соціального наповнення зображеної в творі дійсності, автор- 
ських узагальнень і передбачень. 

За тим же публіцистичним принципом Ю. Яновський створює 
мікропортрети, до яких він тяжіє в подорожньому нарисі і особли- 
во в статті. В них наявні окремі індивідуальні риси особи, заува- 
ження щодо її професії, але прізвищ не названо. «Ніжна дівчина 
стоїть, намисто й стрічки, маленька рука тримає галузку калини. 
Це ланкова легендарної ланки, боєць за п'ятсот центнерів з га» 

80 

ПА 



12, с. 1461),-- давши такий портрет ланкової в нарисі «Дорога 
на Запоріжжя» (1935), автор більше не повертається до нього. 
Иого увага переноситься на розповідь про ударну працю ланки. 

Ключовими в зображенні праці людини чи колективу в нари- 

сах Ю. Яновського є образи-символи «радість» і «пісня». Про дів- 
чину-трактористку в творі «Дорога на Запоріжжя» сказано: «Во- 
на співає, ледве чуючи себе крізь стукіт мотора. Одспівала вже 
всіх пісень, які знала, чула од матері, одспівала сумних і весе-. 
лих, тепер їй хочеться самій творити» |2, с. 147). У наведених 
словах пісні теж окреслюється ставлення дівчини до праці. І в 
згадці про решетилівську майстерню килимів зазначено: «Ткалі 
співають, сидячи коло верстатів, і пісня ходить поміж килимами 
по великій майстерні, ходить, як друг і супутник звільненого 
творчого труда» |2, с. 147). і 

Характеристики образів-персонажів реалізують головну дум- 
ку, загальну проблему твору. Так, в нарисах «Дорога на Запоріж- 
жя», «Мандрівка», «По Україні» вони репрезентують соціалістич- 
ний спосіб життя. Кожен з них послідовно утверджує відображене 
у зв'язку з попереднім образом-типом і виявляє нові якості. Таким 
чином створюється публіцистичний збірний образ радянської лю- 
дини, залюбленої в працю, колективіста. 

У системі прийомів і засобів зображення реальних осіб, опо- 
віді про події, учасниками яких вони є, в публіцистиці Ю. Янов- 
ського важливе місце посідають ті, які єднають її з белетристи- 
кою письменника. В ній багатий образний рівень, помітно відчут- 
ний ліричний струмінь. Образотворчі засоби, тональність викладу 
думки підпорядковані завданню опоетизувати радянську людину. 
В нарисі «Мандрівка» велич тих змін, які побачив автор, ідучи 
місцями колишніх боїв громадянської війни, виражена через мо- 
нументальні тропи: «уставав ранок, оновлений і космічний», 
«мирні села стояли собі, врісши в сторіччя» 12, с. 142). В стат- 
тях, написаних у дні Великої Вітчизняної війни--«За каждую 
пядь земли» (1941), «Шляхами війни» (1943), «Ми чуємо вас!» 
(1944) -- незламність радянського народу в боротьбі з фашизмом 
відтворена з насамперед через  експресивно-оціночні означення, 
складовими мяких є патетичний епітет, гіперболізований образ 
(«Картинь потрясающей зпичности. Величественньй гимн борь- 
бь советских людей. Бездонньй океан народной ненависти...» 
(2, с. 1611). | 

Радість перемоги у вітальних статтях Ю. Яновського-- «Сон- 
це над Україною» (1944), «Ранок перемоги» (1945) -- теж знахо- 
дить вияв через емоційно насичені характеристичні епітети («вели- 
кий монолітний, торжествуючий народ», «воістину соколиний 
зліт»), урочисто архаїчну лексику («храм», «ясир», «священна», 
«знамено», «витязь»). Для характеристики стану людини і особис- 
того письменник звертається до образів весни і сонця. Це конкретні 
реалії перемоги: здобута Радянською Армією в кровопролитних 
кількарічних боях, вона прийшла у весняний день травня. Вве- 
дені в систему порівнянь, вони стають ознаками людського наст- 
рою, політичного явища («Весняне сонце, -- особливе, переможне 

6--2942 ; 81



сонце, -- МОВ золотий килим на стіні. Весняне повітря, - - особли- 
ве переможне повітря, - пливе над зеленими каштанами, над бу- 
динками, над вулицями» |2, с. 187)|). Вжиті таким чином елемен- 
ти образності надають зображеному масштабності. 

" За окремими фактами розквіту колгоспного життя, духовної 
стійкості радянської молоді, вивезеної на німецьку каторгу, бо- 
ротьби із загарбником, радості звільнення й ентузіазму відбудови 
Ю. Яновський бачив діалектичну закономірність розвитку соціа- 
лістичного суспільства. Зіставляючи факти одного ряду, близькі 
або віддалені в часі і просторі, він виходить за їх межі, утверджу- 
ючи єдність народу під проводом Комуністичної партії. її історич- 
ну значимість публіцист підкреслює романтичними засобами, на- 
самперед через гіперболу та образ-символ («Іде великий кора- 
бель в океані - наша Радянська держава, міцно розтинає хви- 
лі...» |2, с. 1901). Аналогічні образи є ключовими в афоризмах і 
риторичних висловах, що передають захоплення автора могутніс- 
тю народу і країни («Сьогоднішній день республіки піднято над 
світом» |2, с. 145|; «Руїни древніх міст і попелища сіл волають 
про помсту» |З, с. 167)). 

Утверджуючи комуністичний ідеал, Ю. Яновський-публіцист 
постійно звертався до фактів минулого. Героїзм мирної праці в 
нього нерідко асоціюється з фронтовим. У нарисах 30-х років в 
описах трудової діяльності, в портретних характеристиках персо- 
нажів вжито військову лексику («колгоспних битв», «армія ор- 
деноносців», «героїчні штурми»). Письменник любить наголошува- 
ти, що його герої - колишні учасники громадянської (у нарисах 
30-х років) або Великої Вітчизняної (у творах 40 -- 50-х років) 
війн. «Освітлений цим днем, оживає і квітне, підноситься й муж- 
ніє незабутній 19-й рік. Бригадири, колгоспний коваль, конюх,-- 
сходяться славні червоногвардійці й партизани, сходиться колгос- 
пний актив»,- писав Ю. Яновський в нарисі «Дорога на Запоріж- 
жя», вказуючи на вірність народу героїчним традиціям |2, с. 145-- 
146). Емоційне нагнітання дієслів, інверсія й  прикладка-повтор 
надають висловленню не лише піднесено урочистого, а й переконли- 
во утверджуючого звучання. 

Прагнення виховувати на героїчних традиціях зумовило увагу 
Ю. Яновського, як і інших радянських публіцистів, до постатей 
героїв минулого в творах воєнної доби. Але, якщо О. Довженко в 
статтях наділяє радянського воїна якостями борця за владу Рад 
1918--1920 рр. надаючи йому відоме ім'я («Розправляйте свої 
могутні крила, богунці, терці, боженківці, пархоменківці» |Ї, 
с. 16)), то Ю. Яновський безпосередньо звертається до тих, хто 
«незримо присутній в наших лавах» і надихає мужністю радян- 
ських бійців (Наливайко, Хмельницький, Котовський, Щорс). 

У публіцистичних творах Ю. Яновського зображення людей і 
їх діяльності, життя країни у зв'язку з постановкою певної проб- 
леми супроводжується глибинним виявом авторської особистості. 
Це помітно не лише у специфіці добору фактів, подій, явищ, ситу- 
ацій, ціннісній орієнтації публіциста, зумовленій його ідеологічни- 
ми устремліннями, а й в особливостях стилю. Показово, що ефект 

82



авторської присутності в публіцистиці Яновського досягається різ- 
ними шляхами. У нарисі «Мандрівка», наприклад, «я» письменни- 
ка відкрите, безпосередньо відзначена фізична точка його пересу- 
вання в просторі, що надає оповіді репортажності, вона ведеться 
від імені автора. Це розповідь про людей, з якими зустрічався 
Ю, Яновський, опис місць, де він мандрував. Крім цього, в ній на- 
явні автобіографічні відомості, деталі власного портрета нарисов- 
ця. Через риторичні вигуки і запитання фіксується його настрій 
та ставлення до навколишнього. У творі «Дорога на Запоріжжя», 
що за жанром є подорожнім нарисом, причетність автора до зобра- 
женого відчутна лише в модальності дієслова, у схвильованій то- 
нальності оповіді. В статті «Новьй завод» (1936) теж відкрите 
«я», але вже як публіцистичний прийом, що повинен викликати 
довір'я до сказаного. Абзаци (їх одинадцять), які починаються з 
«я», сполученого з визначенням дії автора-- «пам'ятаю», «бачу», 
послідовно змінюють один одного, зіставляючи лаконічні описи 
минулого і сучасного. 

Основою вияву почуттів Ю. Яновського, його співпереживання 
в публіцистичній статті, як і загалом у публіцистиці, є емоція, 
властива і художній літературі. Розповідь письменника щира, в 
ній переважають розмовні інтонації. Авторські коментарі, узагаль- 
нення, характеристики аксіологічно змістовні, але не декларатив». 
ні. Їхня патетика йде від внутрішньої схвильованості публіциста 
й органічно поєднана з ліризмом. Оповідь рясніє словесно вира- 
жальними засобами різних емоційних відтінків. Так, епітети то 
лірично щирі, то піднесено урочисті, коли йдеться про трудове зав- 
зяття радянських людей («нежнье запахи цветущих трав», «мо- 

гутнє і непереможне життя»), то скорботно трагічні на ознаку 
страждань народу на тимчасово окупованій фашистом території 

(«жахливі згарища», «страшньй опустошающий смерч»), то гнів- 

но викривальні («дикая жестокость», «бандитский опьт»). Града-- 

ційне їх розташування наявне в основному у сполученні з нанизу- 

ванням дієслів або дієслівних метафор чи означень, виражених 

іменником у порівняльних зворотах («Радісно бачити, відчувати, 

спостерігати перші паростки нового життя...» |2, с. 1931). 
Своєрідно виявляється авторська позиція в памфлетах Юрія 

Яновського. В них та ж грунтовність логічного викладу думки, її 

органічна єдність з фактом, але образний рівень іншого емоцій». 

ного забарвлення. До жанру шпамфлета письменник звернувся, 

коли як кореспондент республіканської преси перебував на Нюрн- 

берзькому процесі. Матеріал зумовив вибір жанру і характер 

образотворчих засобів. У цьому певна типологічна спільність пам- 
.флетів Яновського і, скажімо, Я. Галана чи Ю. Смолича. Висвіт- 

лення в них судового процесу над верховодами третього рейху 
виразно відбиває переживання автора, в основі якого синтез двох 

почуттів -- болю і ненависті. Воно викликає як наслідок зіставлен- 
ня свідчень підсудних і обвинувачів. Бачене особисто викликає 
пристрасне заперечення фашизму, гнівне звернення до вбивць. 
«Брешеш, мерзенна твоя душа!»-- вигукує памфлетист у  «Лис- 

тах з Нюрнберга», навівши лицемірний виступ одного із свідків, 

6" 83



що намагався виправдати гітлерівців. Згадка про розповіді като- 
ваних, які випадково вижили, пройшовши через душогубку і Бабин 
Яр, наповнює твір драматичним пафосом, Ю. Яновський вболіває 
за народні муки. Образи «сплюндрована земля», «сиві від жаху 
молоді матері», «змучені радянські люди» є домінантою співпере- 
живання публіциста. 

У вираженні ненависті в памфлеті Ю. Яновського головним є 
сатиричний образ. При цьому письменник виявив себе майстром 
сатиричного мікропортрета. Тільки дві особи знаходять в нього 
розгорнуті характеристики: Розенберг і Герінг у памфлетах «Се- 
лянське весілля на Україні» і «Свидетель» Геринг». Лаконічні са- 
тиричні портрети подаються не поодинці, а в послідовному пере- 
ліку, як, наприклад, у творі «Памфлет на екрані», з метою викрит- 
тя явища. Вони індивідуалізовані за допомогою характеристичних 
деталей (єзгорблений, старий плішивий клоун» -- про Розенбер- 
га, а Гесс-- «запобігливий кат, веселий садист»), анімалістичних 
визначень  (Кейтель-«вовк», Штрайхер-«мавпа», к«ослячі вуха 
підстаркуватого ягняти» Герінга), натуралістичних ознак зовніш- 
ності (у Розенберга «морда -- гладка, пихата, його очі зволожені 
жирком, сальцем»). 

Для кожного з поплічників Гітлера памфлетист знайшов влас- 
тиве лише йому, відзначивши і те спільне, що привело їх на лаву 
підсудних - людиноненависництво і моральну  звироднілість. Ці 
риси відтворені через наведення деталей політичної діяльності 
фашистських заправил. У цьому Яновський близький до Галана 
і Смолича. Останні, правда, значно ширше залучали факти злоді- 
янь підсудних, вводячи їх в систему сатиричних засобів, показ 

. поведінки на суді контрастної до їхніх дій у минулому, що сприй- 
мається як реальний факт і як художній прийом викриття. 
У Ю. Яновського, який інформує про хід суду (він завжди це під- 
креслює), наголос перенесено на зображення підсудних. Викорис- 
тані факти і документи як докази їхніх злочинів підпорядковані 
поглибленню їхніх характеристик саме у такій ролі. 

Обурюючись зухвалістю заяв Герінга, письменник у «Листах 
з Нюрнберга» знаходить образ, який концентрує поведінку всіх 
обвинувачених -- «брехун». Він повторюється з памфлета в пам- 
флет у нових лексичних варіантах («базікало», «замилювати очі», 
«распускаєт язьк»). Закономірно в памфлетах «Селянське весіл- 
ля на Україні» і «Свидетель» Геринг» виникають у цій площині 
порівняння з класичним образом Хлестакова, що стає засобом 
емоційно-естетичного вираження ставлення автора до підсудних. 

Факт у Яновського міцно взаємодіє не лише з думкою, а й з 
почуттям. У «Листах з Нюрнберга», в памфлеті «Памфлет на ек- 
рані» письменник не просто констатує «страшні злочини гітлери- 

о зму», він пристрасно їх заперечує. І не стільки через логічно по- 
слідовний їх виклад, як у Галана чи Смолича, скільки через вияв 
особистого почуття. Реалії обстановки суду, на яких Яновський на 
відміну від інших публіцистів зупиняється досить докладно, деталі 
зовнішності і поведінки підсудних, дані офіційних документів, від- 
творені в тональності опису чи інформації, обов'язково супровод- 

84



жуються емоційними оцінками («змовники, мерзенна зграя мер- 
зенних людей» |2, с. 301|), що нерідко виражені метафорою чи 
порівнянням у структурі риторичного запитання, зверненого до 
конкретного адресата. 

В одному з памфлетів циклу «Листи з Нюрнберга» публіцист, 
повідомивши, що Гесс «відмовився від симуляції божевілля і за- 
явив трибуналові, що поділятиме долю колег», проголошує: «На 
що він сподівається?. Що страшні злочини, принесені ними в світ, 
винайдені їх фашистсько-бузувірською фантазією, перетворяться 
на біленькі квіточки на ідилічному зеленому лузі?» |2, с. 304). 
Доводячи справедливість суворого покарання вбивць, Ю. Яновсь- 
кий вдається до народно-поетичної образності, створює оригіналь- 
ні афоризми, сповнені впевненістю: «..Ми твердо знаємо, що ви- 
корінювання фашизму на землі тільки розпочинається, а зовсім 
не закінчується Нюрнберзьким процесом, що після нього повинні 

вжити інших заходів, бо людство не може засівати поле пшеницею, 
спершу не викинувши геть будяк, осот, блекоту і не розоривши 
на полі кубла гадюк» |2, с. 304). 

Переконаність автора зумовлена його зв'язком з народом. Пря- 
ма його констатація тонально підкреслює внутрішні переживання 
кореспондента: «Я не мав права ні на хвилину забувати їх, полу- 
м'я помсти горить у душі, і гнів народу гуркотить, як грім зі Схо- 
ду... Руїни Мінська і кров Ленінграда, сталінградські подвиги і го- 
ре України -- все приходить у пам'ять» |?2, с. 305). 

Зіткнення в одному творі ствердження і заперечення драмати- 
зує оповідь. Епіцентром драматичного в статтях і памфлетах 
Яновського є зіставлення протилежних сил на інтонаційному, об- 
разному і композиційному рівнях («Листи з Нюрнберга», «За мир 
у всьому світі», «Мир і війна», «Боротися за мир», «Трагедія ос- 
трова Понган»). Так, стаття «За мир У всьому світі» (1949) скла- 
дається з чотирьох частин. Перша з них побудована таким чином, 
що кожна пара абзаців, навіть однофразових («Наш обов'язок 
боротися за мир» -- «Хай згине капіталістична потвора - - війна!»), 
з'єднана за принципом теза -- антитеза; змістом їх є протиставлен- 
ня агресивних намірів імперіалістів і миролюбності СРСР. Харак- 
теристики цих сил контрастні. В їх структурі факт чи узагальнен- 
ня найчастіше подається через градацію аксіологічних означень 
(«підпалювачів, роздмухувачів, організаторів нової війни», «мир і 
спокій, і благородний, благодатний труд») чи тропіку протилеж- 
них смислових відтінків («Зловісною тінню літає над світом прок- 
лятий Черчіль-війна», «демон війни», «сонце нашої правди»). 

Полемічно загостреним є зміст інших тематичних частин стат- 
ті, які співвідносяться з першою і між собою за діалектичним 
зв'язком зіставлення-протиставлення. У другій частині Ю. Янов- 
ський, підкреслюючи своє ставлення до підписання Атлантичного 
пакту (на що й відгукнувся він статтею), попереджаючи, чим «пах- 
не» війна «для них у майбутньому», згадує суд «над головними 

злочинцями» другої світової війни. Третя частина статті є звер- 
ненням автора до членів міжнародного трибуналу, що виконав 
свою місію у 1945--1946 рр. Письменник гнівно запитує кожного 

85 

-
о
 

пр
зи
жн
ну
чь
ну
вн
ан

ой
 

ез
ин
но
ні
но
нн
не
ма
ан
ик
оа
на
не
на
на
нн
нн
оа
ва
нн
ок
ти
то
ти
х



ч 

з них: «Чому ви мовчите», «чому набрали води до рота», «чому 
ви не озиваєтеся?» |2, с. 243| й імперативно вимагає: «Скажіть 
своє слово!» в умовах загрози нової війни. Стаття завершується 
лаконічною політичною характеристикою  Північно-Атлантичного 
пакту як «зазіхання США на цілий світ», а також визначенням 
необхідності боротьби за мир. Закономірні в ній гасла, в основі 
яких діаметрально протилежні суспільні засади: «Геть англо-аме- 
риканських імперіалістів! Хай живе батьківщина демократії, щас- 
тя і свободи, борець за мир і опору миру-- Союз Радянських 
Соціалістичних Республік!» |2, с. 244). Кожна з названих частин 
статті є глибинним виявом почуттів, особистого ставлення письмен- 
ника до події, характер якого зумовлений ідеологічними устрем- 
ліннями. 

Публіцистичні виступи Ю. Яновського хвилювали читачів, 
спрямовуючи їхню увагу на актуальні проблеми сучасності. Сила 
їх дійовості.не в прямому проголошенні завдань доби (хоча це в 
них теж має місце), а насамперед в емоційності по-партійному 
принципового відтворення дійсності, долі народу і його героїв, в 
образному розкритті думки. Факт, подія, документ, згадані чи ла- 
конічно описані автором, виявляють свою сутність в оригінальних 
асоціативних зіставленнях, багатстві тропіки Й інтонації. У цьо- 
му публіцистика Ю. Яновського близька до його художніх 
творів. 

І. Довженко О. Твори: В 5 т. К., 1965. Т. 3. 2. Яновський Ю: Твори: В 5т. 
К., 1959. Т. 5. 

КРАТКОЕ СОДЕРЖАНИЕ 

Определень идейно-тематическое содержанне и жанровое своеобразие пуб- 
лицистики Ю. Яновского структура образа-персонажа в различньх ее жанрах, 
специфика вькражения авторской позицни, характер повествовання. 

Стаття надійшла до редколегії 26 02.84 

Ю. Д. КЛИМЕЦЬ, наук. співроб., 
Львівське відділення Інституту мистецтвознавства, фольклору та етнографії 
їм. М. Рильського АН УРСР 

Традиції і новаторство у поемах Д. Павличка 

Проблему традицій і новаторства в радянській літерату- 
рі слід розглядати у світлі марксистсько-ленінського вчення про 
культурну спадщину минулого. Ця методологічна основа дає змо- 
гу широко поставити і чітко, справді по-науковому з'ясувати пи- 
тання про творчу своєрідність і новаторство поезії Д. Павличка. 

У багатому змістом доробку письменника почесне місце посі- 
дають поеми «Земля» (1955), «Іван Загайчук» (1960), «Золото- 
рогий олень» (1968), «Поєдинок» (1978), «Вогнище» (1979). Як 
не дивно, але об'єктами уваги літературознавців та критиків ста- 
вали, здебільшого, сонети, рубаї, книги інтимної лірики Д. Пав- 

86



личка, а поеми залишалися поза сферою літературознавчих студій. 
Втім, саме жанр поеми є чи не найбільш вагомим критерієм і ви- 
разником творчої індивідуальності поета, його художньої і гро- 
мадянської зрілості, яка «полягає у глибині життєвого досвіду, 
у широті його поглядів на дійсність і людину, у вмінні виводити 
конкретний індивідуальний образ шляхом вивчення і осмислен- 
ня найглибших пластів народного життя, нарешті, в усвідомлен- 
ні суті народного характеру, героїчність якого є джерелом його 
невимовної краси» .|З, с. 100). 

Ще в 1957 р. у статті «Думки про поезію» А. Малишко звернув 
увагу на творчість Д. Павличка: «Цікаву поему «Земля» про онов- 
лене західноукраїнське село написав Д. Павличко. В ній дрібно- 
власницькій психології селянина протиставляється психологія ра- 
дянської людини, у якої «землі що по обрій далекий» |З, с. 111). 

Центральний образ матері з її безмежною любов'ю до землі 
у цій поемі асоціюється в уяві читача з образом Маланки із по- 
вісті М. Коцюбинського «Фата моргана», тільки «на іншому істо- 
ричному рубежі» |, с. 56). Як Маланці, так і матері Василисі з 
поеми Д. Павличка, «рілля снилась по ночах пухка і духмяна...», 
а земля, «наче правда свята, тихо волала своєю німою мовою в 
грудях» |5, т. 1, с. 60). Щоб купити омріяне поле, Василиха спро- 
дує весь одяг і за виручені та частково позичені гроші таки доби- 
вається своєї мети. Саме традиційний монологічний спосіб оповіді 
як засіб самохарактеристики ліричного героя і розкриття його 
психології, використаний у поемі «Земля», виявить себе повною 
силою в інших ліро-епічних та епічних творах Д. Павличка, за- 
свідчуючи цим нові грані характеротворення. | 

Для традиційних зразків дожовтневих епічних поем характер- 
ний розвиток сюжетної лінії у хронологічній послідовності зобра- 
жуваних подій і явищ. Однак українські радянські поети, створю- 
ючи повнокровні, художньо переконливі людські характери, відо- 
бражаючи вагомі процеси в житті суспільства, відмовляються від 
принципу хронологічної послідовності, використовують ускладнені 
часові параметри: теперішнє -- минуле -- теперішнє тощо. Для 
прикладу розглянемо деякі особливості поеми «Це було на сві- 
танку» А. Малишка, творчий досвід якого значною мірою транс- 
формував Д. Павличко у поемі «Земля». 

Художня цілісність у поемах А. Малишка і Д. Павличка до- 
сягається за допомогою так званого центру зображувальної кон- 
кретизації. Таким центром, до якого тяжіють усі сюжетні вузли 
і ліричні роздуми у названих поемах, є пам'ять. У передсмертні 
хвилини перед зором Докії Петрівни з поеми «Це було на світан- 
ку» та Василихи з поеми «Земля», наче фрагменти кінострічки, 
проходить усе життя з його злигоднями, печалями, втіхами і ра- 
-дощами. Виписані яскраво, зворушливо і глибоко переконливо об- 
рази Докії Петрівни і Василихи споріднені великою любов'ю до 
землі, безмежним материнським уболіванням за долю дітей. Зрещ- 
тою, в обох поемах аналогічний і сам спосіб створення цих обра- 
зів шляхом використання смислового паралелізму мати-земля. 
Так, про свою невіддільність від землі Василиха говорить у запо- 

87



віті синам: «Я залишаю вам землю у спадок! В ній моя праця і 
сльози мої» |5, т. 1, с. 62). Малишківська ж Докія у своєму при- 
страсному передсмертному монолозі, звертаючись до землі, під- 
креслює ту владу, яку вона здобула над землею своїм животвор- 
ним трудом: 

Я із тебе росла, а за тебе міцніша. 
ИЙ нема мені краю, як ниві врожаю, 
Ти лежала горбата, нужденна, безсила, 
я ж руками своїми звела тебе, знаю (4, с. 28). 

Саме у цьому полягає різниця між образами Докії Петрівни і 
Василихи, різниця у рівнях мислення соціальними масштабами, в 
усвідомленні своєї ролі в житті суспільства, свого безсмертя у 
праці на користь народу. Психологія матері з поеми «Земля» за- 
лишилася до самої смерті отруєною приватновласницькими інстин- 
ктами. Межі, які в поемі Д. Павличка асоціюються з гадюками, 
ділили не тільки поля, а Й «влазили в людські душі», паралізу- 
вали їх та відчужували. 

Завершується поема «Земля» життєствердним акордом -- ремі- 
нісценцією із Т. Шевченка: «Обніміться, щасливії діти, На неоку- 
тому полі батьків!» |5, т. 1, с. 65). 

Новаторство Д. Павличка виявилося в тому, що, спираючись 
на вагомий творчий досвід своїх попередників, він створив склад- 
ний, глибоко правдивий образ людини, «не сфальшивив у розкрит- 
ті психології матері, не полегшив її важкої думи й турботи, не 
«перевиховав» |Ї, с. 56). » 

У 1960 р. Д. Павличко'написав поему «Іван Загайчук», яка 
ідейно і тематично продовжує цикл творів про життя західноук- 

.раїнського села у довоєнні і перші повоєнні роки. Твір цей бага- 
топлановий, гостросюжетний, повний емоційної напруги. У житті 
рядової людини-трудівника за її зовнішньою буденністю поет зу- 
мів побачити високий, героїчний смисл, розкрити благородну 
душу. 

У центрі поеми-- образи колишнього наймита Івана Загайчу- 
ка та його пасербів-- куркульських синків, які в часи Великої 
Вітчизняної війни «служить пішли в есеси», а в перші повоєнні 
роки опинилися в таборі буржуазно-націоналістичних головорізів. 
Поема розкриває еволюцію світогляду, процес духовного прозрін- 
ня наймита, який першим записався до колгоспу. Загайчукові па- 
серби (їх поет називає яничарами, хижими круками, зміями) попе- 
реджають і залякують старого, погрожують йому відрубати руки, 
що, зрештою, й зробили. 

Завдяки прийому монологізації твір набуває життєвої перекон- 
ливості. Психологізм зображуваного доповнюють і підсилюють 
пейзажі. Так, йдучи на муки, Загайчук бачив, як старі ялини «пла- 
кали коло стежок», як «сльозини падали із хвої і гинули в нічній 
імлі», а за мить до катування перед його зором промайнув «білий 
блиск сокири і місяця іржавий серп» |5, т. 2, с. 210). Мова героя -- 
вихідця із народних трудових мас повна яскравих метафор, влуч- 
них епітетів, дотепних порівнянь, зменшувально-пестливих слів, 

88



афоризмів: «у наймах просьба -- то наказ», «доля -- мачуха лиха», 
«віддавав я безупину за чорний хліб свій чорний труд», «захланний 
чоловік хотів би коло самого бога стать», «на світ сирітськими 
очима дивилася душа моя», «до правди тяжко ми доходим, неправ- 
да ж прийметься за мить», «мене, як висохлий колодязь, усі обхо- 
дили в селі» |5, т. 2, с. 197--205) та ін. Усі ці мовно-стилістичні 
засоби підпорядковані єдиній ідейно-художній меті: викликати 
симпатії до мудрої, розважливої, доброї і разом з тим непохитної 
у своїх намірах людини. 

оваторство в поемі Д. Павличка «Іван Загайчук» слід вбача- 
ти у способі зображення конфлікту, класовий характер якого по- 
силюється тим, що цей конфлікт назріває і вибухає між членами 
однієї сім'ї: синами та названим батьком. Ідейний зміст поеми 
спрямований на викриття українського буржуазного націоналіз- 
му -- вірного прислужника гітлерівського фашизму, сьогоднішньо- 
го наймита світової імперіалістичної реакції. Саме цей гостропуб- 
ліцистичний викривальний пафос, який випливає з логіки зображу- 
ваних подій і який знаходить новий розвиток у ряді інших творів 
поета, дає підставу стверджувати, що Д. Павлчико гідно продов- 
жує традиції і дожовтневої, і радянської літератури у викритті 

; людиноненависницької ідеології українського буржуазного націо- 
налізму. 

У поемах Д. Павличка знайшла свій оригінальний вияв орієн- 
тація не тільки на літературну, а й на фольклорну традицію. Ска- 
зане найбільшою мірою стосується поеми-казки «Золоторогий 
олень», адресованої дітям. В основі поеми-- конфлікт між сила- 
ми добра, справедливості, втіленими в образах Василька і Золо- 
торогого оленя, та силами зла, які уособлює жорстокий, безмеж- 
но жадібний король із своїм оточенням. Сюжет поеми оригіналь- 
ний, авторський, одначе елементи поетики гуцульського фолькло- 

ру, творчо використані та інтерпретовані Д. Павличком, надають 
образній системі твору нових художніх якостей, Так, магістральні 
ідеї поеми-- безкорисливої вірної дружби, товариської взаємодо- 
помоги, мужності в боротьбі за добро і правду --- автор виражає 
за допомогою афористичного оформлення думки: «Біля друга і в 
біді серце відпочине», «Хто за золотом біжить, той загубить со- 
вість» |5, т. 2, с. 404--406). У поемі чимало образних означень, 
близьких до народнопоетичних, на зразок: «Злих людей чуже 
добро в саме серце коле», «Горе-- це вогонь, що від сліз не гас- 

не» |5, т. 2, с. 415--422). У міру інкрустована гуцульськими діалек- 
тизмами (гражда, фрілка, гачі та ін.), образна, проста і велична у 
своїй простоті мова поеми Д. Павличка засвідчила нові стилістич- 
но-функціональні можливості художнього слова під самобутнім 
пером майстра. | 

Як в народних казках, так і в поемі Д. Павличка «Золоторо- 
гий олень», перемагають врешті-решт справедливість і благородст- 
во. Незважаючи на ряд епізодів трагічного характеру (наприклад, 
убивство королем Василькового батька), поема густо насичена на- 
родним гумором, який завдяки гіперболізації набув подекуди яв- 
них ознак гротеску, як у картині добування золота в королівсь- 

89



кому палаці: золоту тирсу з-під оленячих рогів, яка падає на під- 
логу, похапцем наввипередки злизують «графи, принци, паничі 
слуги»: 

Так язиками беруть 
Злото, як магнітом. 
Не вони, а той метал 
Верховодить світом |5, т. 2, с. 421). 

Строфіка, ритміка, інтонаційна виразність вірша Д. Павличка 
теж підпорядковані розкриттю ідейного змісту поеми і теж засвід- 
чують спорідненість із фольклорною традицією: чотирьохстопний 
хорей (сім складів у першому і третьому рядках катрена та 

шість-- у другому й четвертому) близький до народної коломий- 
ки, найбільш поширеного жанру у структурі фольклору Карпатсь- 
кого регіону. 

Помітним явищем у загальносоюзному літературному процесі 
70-х років стала філософсько-психологічна поема Д. Павличка 
«Поєдинок». Цей твір -- пристрасний монолог умираючого гладі- 

атора, переможеного в жорстокому бою його вихованцем і побра- 
тимом. Що ж хоче сказати раб, умираючи, чим він журиться? Чи 
пече його ганьба за спокусу обіцяної свободи? Чи жаль йому по- 

братима, який заколов сам себе, чи життя, що передчасно обірва- 
лось на чужині? Ні! Йому нічого не жаль. Умираючий гладіатор 

шкодує тільки за тим, що ні в нього, ні в його вихованця не ви- 

стачило сили волі залишити кинуті мечі, не починаючи двобою, і 

вмерти на хрестах зі свідомістю людської гідності, чистого сум- 
ління і виконаного обов'язку дружби: 

Мій друг лежить з погаслими очима: 
Я б'юсь над ним, як той безкрилий птах. 
Не жаль мені життя, ні побратима, 
Та жаль, що ми не вмерли на хрестах |5, т. 2, с. 288). 

Ф 

Поєдинок відбувається не тільки на арені Риму, жадібного до 
видовищ, а й у душах гладіаторів. Кожен з рабів програє, ска- 
жемо словами І. Франка, війну із самим собою, тому й гине. 

За своєю суттю «Поєдинок» -- це глибоко психологічна, драма- 
тична поема, яка певною мірою споріднена з такими творами 
І. Франка, як поема «Похорон» та вірш «Поєдинок». Досліджуючи 
конфлікт, який зосереджений в особі й передбачає роздвоєння її 
свідомості внаслідок боротьби в душі двох протилежних начал, 
і І. Франко, і Д. Павличко переносять його розв'язку у психоло- 
гічну площину. Йдеться про спільні принципи в підході до зобра- 
ження такого складного явища, як зрада. В поемі І. Франка зрада 
має яскраво виражений соціальний зміст (2, с. 99), тоді як Д. Пав- 
личко об'єктом дослідження бере тільки психологічний аспект 
проблеми. Висока культура поетичного мислення і версифікації, 
уміння передати психологію рабів-гладіаторів, яскравий портрет 
Нерона, майстерно виписані картини видовищ у рабовласницькому 
Римі свідчать про глибоке проникнення Д. Павличка в дух дале- 
кої від нас епохи, про вміння перевтілюватися у створених фан- 
тазією персонажів. 

90



Засвоєння поетом ідейно-естетичного досвіду класичної літера- 
тури у поемі «Поєдинок» виявилося з великим хистом і повнотою. 
Ідейно-художні якості цього твору без перебільшення дають під- 
стави віднести його до тих творів на тему соціальної зради, які 
в українській літературі представлені трагедією І. Карпенка-Ка- 
рого «Сава Чалий», поемою І. Франка «Похорон», новелою М. Ко- 
цюбинського «В дорозі», драматичною поемою Лесі Українки «На 
полі крові». 

Високою громадянською напругою, значною філософсько-син- 
тезуючою силою відзначається поема Д. Павличка «Вогнище». 
За жанром -- це поема-видіння, публіцистичний монолог, в якому 
ліричний,герой і автор твору виступають від імені однієї особи. 
Прийом сну, широко використовуваний в українській літературі 
дожовтневого періоду (наприклад, поема «Сон» Т. Шевченка чи 
вірш «Каменярі» І. Франка), дає змогу повернути думку у найне- 
сподіванішому ракурсі, створити незвичайні картини, у яких за 
фантастичною оболонкою видіння стоїть цілком реальний зміст, 
конкретні люди, явища, події. Умовна форма уявної зустрічі із 
закатованим фашистами братом Петром має абсолютно реальну 
життєву основу і призначена для вираження багатоплощинних, 
різнобічних аспектів змісту. Автобіографічний матеріал, яким опе- 
рує Д. Павличко, містить значний ідейно-виховний потенціал для 
передачі через, долю окремої людини долі мільйонів -- історії на- 
роду. У зв'язку з цим критики зазначали, що «поема-- це жанр, 
в суті якого закладена постійна увага до вузлових проблем віків 
і народів» |б6, с. 470). 

Конкретна деталь (колючий дріт на руках закатованої фашис- 
тами жертви) набуває значення символу -- усіх дротів і кайда- 
нів, що протягом століть сковували живу душу народів, роз'єдну- 
ючи та відчужуючи їх. Інтернаціональне, загальнолюдське спря- 

мування головної ідеї поеми полягає в усвідомленні необхідності 

спалити це громаддя безконечних ланцюгів, кайданів. Ліричний 
герой запитує: 

Чи ця проклята мить 
Займеться в людській крові і згорить, 

Чи скуті й помежовані навіки 
Народи будуть жити, мов каліки? 

«НІЇ-- голос брата був твердим, -- нема 
На путах незнищенного клейма! 

Та боротьба ще буде йти віками 
З хрестатими труйними павуками, 

Допоки з павутиння зла й брехні - 
Не вийде людство на шляхи сяйні» |5, т. 2, с. 272--273). 

Поема Д. Павличка «Вогнище» є яскравим свідченням того, 

як вагомі за своєю сутністю і значимістю суспільно-політичні ідеї 

трансформуються у глибоко психологічне, особисте переживання 
автора, в усвідомлення ним громадянського обов'язку: 

Иде служба мого серця, а не слова! Щ5, т. 2, с. 275). 

91



Цим розумінням ролі митця і його творчості в житті суспіль- 
ства Д. Павличко гідно продовжує традиції своїх попередників -- 

класиків літератури, зокрема Т. Шевченка, який полум'яне слово 
поставив на сторожі «рабів малих, німих», І. Франка, що «вогнем 
в одежі слова» освітлював трудящим шлях їхнього поступу, Ле- 
сі Українки, якій поезія мислилася «зброєю іскристою», «мечем 
на катів». 

Для поеми Д. Павличка «Вогнище» характерний різко викри- 
вальний пафос людиноненависницької суті гітлерівського фашиз- 
му, українського буржуазного націоналізму, чілійських диктато- 
рів, новітніх паліїв війни. На відміну від творів з подібними 
мотивами у ранньому періоді творчості поета -- часом оголено-дек- 
ламаційних -- поема «Вогнище», написана дворядковими строфами, 
характеризується ускладненою образністю, більш витонченою 
метафоричністю, лаконізмом, компактністю слова і водночас дина- 
.мізмом, глибиною та афористичністю думки («щастя -- тільки в до- 
лі вогняній!», «з болісних тенет не вирвешся, допоки ти поет», 
««благословен, хто.. ненавистю готовий спалахнути, і, спалюючи 
подлості броню, загинути Од власного вогню!» |5, т. 2, с. 266-- 
273| та ін. 

Хоча, як зазначає сам поет у листі до автора статті, «елемен- 
ти того, що стало якісно новим, були й раніше. Я продовжував і 
продовжую деякі теми з попередніх книжок, теми гостропубліцис- 
тичні і громадянські». 

Сказане дає підстави зробити висновок про те, що творчість 
Д. Павличка, будучи вірною традиціям гуманізму і громадянсь- 
кої активності літератури, розвиває і збагачує їх. 

У 1986 р. вийшла у світ книга Д. Павличка «Поеми та притчі», 
до якої, крім написаних раніше, увійшли також нові твори, зокре- 
ма поеми «Двійник» (1985) та «Князь» (1986), що свідчать про 
постійний інтерес письменника до цього жанру і гідні стати пред- 
метом подальшого літературознавчого дослідження. | 

І. Ільницький М. На вістрі серця і пера: Про спадкоємність художніх ідей 
і новаторство в сучасній українській радянській поезії. К., 1980. 2. Каспрук А. А. 
здорофські поеми Івана Франка. К., 1965, 3. Малишко А, Твори: В ІЙ т, К,, 
1978. 10: Літературно-критичні та публіцистичні статті. 4. Малишко А. Пое- 
зії. К., 978. 5. Павличко Д. Вибрані творн: У 2 т. К., 1979. 6. Числов М. Гори- 
зонть советской позмь // Литература и современность. М., 1981. Сб. 18. 

КРАТКОЕ СОДЕРЖАНИЕ 

Исследуется проблема дналектики традиций и новаторства в позмах 
Д. Павльичко, На основе типологического  сопоставления творчества позта с 
произведеннями классиков украннской п дооктябрьской и советской литературь 
показана своеобразная трансформацня идейно-зстетического | опьта  классиче- 
ского литературного наследня в его позмах. Подчеркиваєется верность современ- 
ного советского  писателя  традициям  гуманизма и кгражданской  активнос- 
ти литературм. 

Стаття надійшла до редколегії 15. 10.83 



М. М. МЕЛЕНЧУК, асл., 
Львівський університет 

Морально активна особистість 
у сучасній прозі 
про Велику Вітчизняну війну 

пом На відстані чотирьох десятиліть, що минули після Ве- 
ликої Вітчизняної війни, ясніше, ніж будь-коли, бачить наш народ 
джерела перемоги над фашизмом, усвідомлює, що лише радян- 
ська людина могла здобути таку перемогу, і гордий з цього. Ви- 
ступаючи на урочистих зборах, присвячених 40-річчю Перемоги ра- 
дянського народу у Великій Вітчизняній війні, Генеральний секре- 
тар ЦК КПРС М. С. Горбачов підкреслив: «У війні перемогли не 
тільки наша зброя, економіка і політичний лад. Це була перемога 
ідей, в ім'я яких здійснилась революція, боролися і вмирали радян- 
ські люди. Це була перемога нашої ідеології і моралі, які 
несуть високі принципи гуманізму і справедливості, над людиноне- 
нависницькою ідеологією фашизму» |5|. 

Митці, що досліджують цю тему в художній літературі, насам- 
перед звертаються до людського фактора, який був одним із тих, 
що в сумі забезпечили перемогу над ворогом. Письменників цікав- 
лять питання про джерела мужності й героїзму захисників Бать- 
ківщини, про моральний зміст їхніх подвигів. Тому не стільки 
«батальний елемент», не так самі події є предметом художніх тво- 
рів про Велику Вітчизняну війну, скільки людина, її моральний 
потенціал. 

Соціально активна особа, яка є. творцем історії, впливає на 
все, що відбувається навколо, усвідомлює необхідність цього впли- 
ву, переконана у своїй причетності до суспільних процесів, а не 
відособленості, ізольованості від них, і особливо в часи випробу- 
вань, є найчастіше героєм книг про Велику Вітчизняну війну. Ав- 
тори їх намагаються проникнути глибоко в психологію людини, 
в тайники її душі, дослідити і показати читачеві, що ж саме зроби- 
ло ту чи іншу постать непримиренною до будь-якої несправедли- 
вості, активним - борцем шпроти неї, чи пасивним спостерігачем, 
пристосуванцем або й зрадником. 

Такого героя яскраво змальовано у творах письменників, відо- 
мих сьогодні широкому колу чатачів: А. Ананьєва, Ю. Бондарєва, 
В. Бикова, О. Гончара. Його не поминають увагою й інші автори, 
зокрема А. Дімаров та В. Міняйло, чия творчість ще не стала 
предметом всебічного дослідження. 

У романі А. Дімарова «Біль і гнів» йдеться про події першого 
року війни на окупованій Полтавщині. Передісторія персонажів, 
подана у попередньому романі «І будуть люди», допомагає зрозу- 
міти, що більшість героїв давно визначили свій життєвий шлях. 
Стає ясно, чому так чи інакше діють у певних обставинах голова 
колгоспу Володимир Твердохліб, якого зробила більшовиком ре-. 
волюція, секретар партосередку, колишній наймит Василь Ганжа, 
інші герої. Маючи тверді переконання, виховані у них Комуніс- 

93



тичною партією, будучи справжніми комуністами, вони є аван- 
гардом партії на селі, носіями її передових ідей, активними пере- 
творювачами життя. І з початком війни ці люди не змінюються. 
Ставши народними месниками на тимчасово окупованій території, 
вони беруть на себе найважчу ношу -- відповідальність за долю 
Батьківщини у нелегкий для неї час. У критичних ситуаціях, коли 
немає іншого виходу, такі люди помирають за свої ідеали і пере- 
конання, навіть смертю утверджуючи їх. І саме смерть Твердохлі- 
ба висвічує глибинну сутність героя, його високу духовність. Поми- 
раючи у гестапо від страшних катувань, герой-комуніст перекона- 
ний, що його не зламають, бо «відчував у собі силу, вищу од фі- 
зичних сил» |б6, с. 374). Однією із складових цієї сили була жагуча 
ненависть до ворогів. 

Може, на передньому краї, в окопах, найвищим проявом геро- 
їзму була атака на ворога під градом куль, а для Твердохліба 
героїзмом було те, що він повертався з чергового допиту не запро- 
данцем, а чесною людиною, нездоланною морально, духовно наба- 
гато вищою від своїх ворогів, впевненою у перемозі над ними. 
Навіть останній авторський штрих до цього образу звучить мажор- 
но, підкреслюючи віру комуніста в недаремність, виправданість 
своєї смерті: далеко на сході пролунав грім; невідомо, що це-- 
гроза чи гуркіт битви, але остання думка героя -- про те, що він 
почув звук далекого бою, і це полегшує йому смерть. 

Твердохліб виступає в романі звичайною людиною. В житті 
таких були тисячі, але саме тому, що кожен з них був готовий до 
подвигу, здійснював його, усвідомлюючи причетність до долі Бать- 
ківщини, відчуваючи неможливість жити поневоленим, бо зазнав 
і вільного життя, - саме тому ворогові не вдалося реалізувати 
свої загарбницькі наміри. В образі Твердохліба звучить віра у не- 
вичерпність можливостей кожної людини в боротьбі за справедли- 
вість. 

Про цю свою віру, з якої народжуються подібні образи, го- 
ворив сам письменник у інтерв'ю «Літературній Україні»: «Глибо- 
ко переконаний, що в кожному з нас, без винятку, закладено оце 

,нерядове, неординарне, бо інакше не було б людства в цілому», 
і далі, підкреслюючи доступність героїчного вчинку для кожної 
людини, в усякому разі, для більшості людей: «найрядовіші лю- 
ди, потрапивши в незвичайні обставини, поверталися до мене не- 
сподіваними гранями» |?7|. і 

Секрет «таємничого радянського характеру», про який так час- 
то згадують буржуазні ідеологи, автор пояснює в романі короткою, 
але глибоко символічною сценою, що відбувається в звичайній сіль- 
ській хаті. Гестапівець Крамер стоїть перед портретом Шевченка, 
якого він, «європейський інтелігент», називає варварським поетом, 
як і увесь народ, з котрим воює. Проте від довгого споглядання 
у фашиста все-таки виникає почуття, що з портрета дивляться 
очі людини, яка знала щось більше від нього. А знав Шевченко 
у сій час і знає кожен його нащадок: народ, який вірить у добро 
і справедливість, незламний, його не поставити на коліна і не під- 
корити. | 

94



У сучасних творах про Велику Вітчизняну війну діють герої, 
які уособлюють поєднання об'єктивної історичної необхідності і 
свідомої волі особистості. У них вимоги суспільного обов'язку зли- 
ваються із внутрішньою потребою кожного, стають, як пише кри- 
тик А. Бочаров, «глибинним процесом самосвідомості і самороз- 
витком, мірилом оцінки своїх вчинків і головним особистим інте- 
ресом» |З, с. 151). Такою і є особиста потреба тих же Твердохліба, 
Федора Світличного, Ганжі, їхніх молодих товаришів -- Анд- 
рія Світличного, Нелі, Євгена Приходька. Прагнення їхні не йдуть 
всупереч вимогам, які поставила перед ними історія. Але у рома- 
ні А. Дімарова ця думка стверджується не завжди однозначно. 
Часом героєві необхідно докласти значних вольових зусиль, щоб 
приглушити особисте і виконати те, чого від нього вимагає обов'я- 

зок. Наприклад, особистий інтерес одного з героїв Миколи При- 
ходька полягає у відкритій боротьбі з ворогом. Він, звичайно, 
збігається із загальним суспільним інтересом. Проте конкретні об- 
ставини змушують змінити методи боротьби, а вони суперечать 

особистому прагненню персонажа. Герой повинен виявити муж- 
ність, силу волі, щоб перебороти себе і погодитися на роль німець- 
кого старости у своєму селі. 

Специфіка цього образу потребувала особливих засобів у його 
змалюванні. Через обставини герой А. Дімарова не може вислов- 
лювати вголос своїх думок. Тому письменник найчастіше вдається 
до авторських характеристик і дає змогу своєму персонажеві вния- 
витися у внутрішньому мовленні. Саме з внутрішніх монологів дові- 
дуємося, що найбільше Приходько боїться померти ворогом в очах 
односельчан, можливо, навіть від руки когось із них. Адже зовсім 
небагато людей знає, хто він насправді, і може трапитися так, що 
більшість так і не дізнається про це. Висока свідомість героя до- 
помагає йому вибрати найбільш оптимальний варіант: він віддає 
життя, але не визнає себе жертвою. 

Герої сучасної воєнної прози усвідомлюють жорстоку немину- 
чість жертв у боротьбі з ворогом, проте в ім'я цієї пермоги не зу- 
пиняються навіть перед смертю. Ці люди з числа тих, про кого 
писав Ю. Бондарєв: «Забери в людей імпульс самопожертвуван- 
ня, цей спалах високого духу,-- і люди сильних переконань про- 
клянуть фізичне безсмертя, якщо воно стане біологічно можли- 
вим» |Ї1, с. 14). 

Воєнна література дає багатий матеріал для розкриття проце- 
су формування людини, її характеру, для розуміння її моральної 
еволюції. Справедливо зауважує А. Бочаров: «Те, що в нашій во- 
єнній прозі відтворюється процес формування високих моральних 
якостей -- приниципово важливо для осягнення героїчної радян- 
ської людини. Завдяки цьому, по-перше, утверджується такий, що 
розвивається, а не статичний, одвічно «закодований» -- біологічно 
і соціально -- Характер; по-друге, полегшується художнє осмислен- 
ня взаємозв'язку різних витоків героїчної поведінки; по-третє, ви- 
являються свідомі стимули героїзму... нарешті, стає більш наоч- 
ною така важлива для реалістичного мистецтва соціально-мораль- 
на першооснова виняткових вчинків» |З, с. 373). 

95



Саме формування патріота, активної особистості під впливом 
війни переконливо показано у трилогії В. Міняйла «Посланець до 
живих», «Кров мого сина», «Останній рубіж». Війна, надзвичайні 
обставини виявили справжнє обличчя кожної людини, вплинули 
на її долю тією чи іншою мірою. 

Щодо цього показовим є, як зазначає критика, «загострено-су- 
перечливий» образ Олекси Копитенка. Минуле цієї людини не да- 
вало жодних підстав думати про неї як про майбутнього героя, а 
моральний потенціал виявився настільки слабким, що Копитенко 
у перший же місяць дезертирував, повернувся в своє село, на той 
час уже окуповане ворогом, і став звичайним пристосуванцем, ци- 
нічно заявляючи: «... По мені-- та власть, яка хліба дасть!..» 
11, с. 55). Його ставлення до нової влади перейшло з поблажли- 
вості в ненависть лише тоді, коли та влада зачепила його особис- 
ті інтереси: відібрала для нужд німецької армії заховане зерно і 
кожух. А думка іти в партизани виникає в Олекси, коли він пере- 
конується, що Червона Армія повернеться; разом із цією впевне- 
ністю приходить страх: доведеться відповідати за дезертирство. 
Як бачимо, мотиви Олексиного «навернення» далеко не благород- 
ні, тому й місце своє в житті знайде він не відразу. Пройде час, 
поки Олекса скаже слова, котрі якнайповніше покажуть, що він 
став справжньою людиною: «... Радянська влада признала мене 
за свого, а я її за свою» |9, с. 950. А між тим будуть великі 
потрясіння, які переживе Олекса; вони накладуть відбиток на йо- 
го свідомість, відкриють очі на світ і все, що в ньому відбуваєть- 
ся. Серед них -- найбільше і найстрашніше -- смерть дітей і дру- 
жини, спалених живцем разом з усіма жителями його рідного се- 
ла. Після загибелі стількох дорогих людей найбільше Олекса боя- 
тиметься втратити свого прийомного сина і врешті змушений буде 
самовизначитися, обрати вірний шлях у житті. Народна мудрість 
стверджує: «Усе добре, що є вилюдині, родом із дитинства». Вид- 
но, те добре в Копитенкові, закладене в дитинстві, переважило, 
воно стало основою, яка забезпечила довге небезболісне станов- 
лення його як людини. Герой проходить цілу моральну еволюцію, 
причому прискорену, бо відомо: один день війни міг іноді так впли- 
нути на людину, так її змінити, що в мирний час для цього пот- 
рібні були роки. «Може, для того, щоб не покидала люта пам'ять 
про ворогів, поки живий» (10, с. 3), засів у грудях Олекси біля 
самого серця осколок, який справді часто тривожить і нагадує про 
все ним пережите, не дає його забути. 

Останнім рубежем для героя є його робота головою колгоспу 
на звільненій від ворога землі. Життєва мудрість, яка прийшла 
до Копитенка за кілька років війни, почуття відповідальності пе- 
ред загиблими товаришами не дозволяють йому жити так, як він 
жив раніше. Совість -- почуття, яке колись зовсім не тривожило 
героя, стає головним суддею його вчинків, а у роздумах про життя, 
про людину це поняття посідає тепер головне місце: «. ..Пам'ять у 
совісті не притуплюється, совість не вмирає, це єдиний невблаган- 
ний суддя, що не визнає строку давності, й вирок його оскаржен- 
ню не підлягає» (10, с. 151). Саме совість підказує Копитенкові, 

96



як чинити в тому чи іншому випадку; вона примушує його допо- 
могти вдові і дітям партизана Пукася, захистити самотню матір 
і її дитину від людського поговору, зрештою, навіть їсти не кра- 
щу, ніж інші, їжу. І Олекса слухає цього найсправедливішого сво- 
го порадника, бо він же «на очах людей, його мають за посланця 
Радянської влади...» |10, с. 170). 

Правда, стає прикро, що Копитенко, який пройшов суворі ви- 
пробування війни, залишився послідовним не до кінця. Люто нена- 
видячи фашистів, котрі разом із поліцаями палили його рідне село, 
він зав'язує інтимні стосунки з жінкою, яка тим же поліцаям до- 
помагала переховуватися від правосуддя. Такий сюжетний хід 
здається нам невиправданим. Як же тоді пояснити твердження ав- 
тора, що його герой в усьому звіряється зі своєю совістю? 

Гострі суперечності, які проявляються у характері Олекси Ко- 
питенка, найкраще передаються рядками Парадоксів Життя, як 
називає їх автор, що стають епіграфами до кожного з розділів 
останньої частини трилогії. «Щоб уберегти останнє, треба відда- 
ти останнє», «Підштовхуй людину до добра», «Щоб легше нести 
тягар за плечима, то спереду повісь ще й другий», «Глумись над 
собою -- не глумитимуться інші» -- таким суперечливим, як ці 
думки, є герой В. Міняйла. | 

Та ж пам'ять про війну не дає спокою й іншим героям, яким 
властиве прагнення до активної дії, намагання взяти на себе від- 
повідальність за весь світ, долю всього людства. Турбуючись про 
майбутнє, вони запитують: «Невже й після цієї війни... знову су- 
диться всю винахідливість і енергію спрямувати на підготовку до 
нових воєн?» |ІЇ, с. 394). Те, що сьогодні стало новою моральною 
нормою,-- необхідність боротися проти виникнення нової війни, - 
як бачимо, хвилювало вже тодішнє покоління людей. 

У романі Ч. Айтматова «І довше віку триває день» є легенда 
про манкурта-- людину, позбавлену пам'яті. Легенда розповідає 
про трагедію «можливої втрати історичної пам'яті людиною, люд- 
ством, небезпеку перетворення людей у манкуртів, якими легко 
маніпулювати» |2, с. 98). Проблема «манкуртства» (термін А. Бо- 
чарова) хвилює зараз багатьох письменників, у тому числі В. Мі- 
няйла. На перегук часів, на необхідність пам'ятати про все пере- 
жите народом у війні і не допустити подібного вказує автор, час 
від часу перериваючи романну оповідь і додаючи свій текст, ста- 
ючи тим самим ніби ще однією дійовою особою. Найчастіше ро- 
бить він це, використовуючи композиційний прийом «підсумково- 
го знання» («перехресний аналіз епохи», «випередження»). З'яв- 
ляються такі відступи у найбільш напружених (і для героїв, і для 
"розвитку сюжету) місцях. 

Наприклад, один із них подано при описі трагедії поліського 
села Заріччя в найбільш кульмінаційний момент. Автор ніби від- 
чуває неможливість стояти осторонь того, що відбувається, нама- 
гається висловити свої міркування: «Не всі це бачили, не всі чули. 
Та не мине й двох десятків років, як чаплистоногі скептики, за- 
мість того, щоб гнівно стиснувши кулаки, кричати від болю й 
ненависті, кривогубо цідитимуть: «Обридло.. вигадки...» (|ЇЇ, 

7--2942 97



с. 431). Далі авторський відступ набирає публіцистичної загостре- 
ності; звучить звинувачення тим, хто готує нові війни, і як попе- 
редження їм - нагадування про те, що народи, проти яких ве- 
дуться несправедливі війни, ніколи цього не забувають. Усім тво- 
ром автор стверджує, що ця пам'ять потрібна для того, щоб вихо- 
вати наступні покоління борцями за мир, противниками воєн; ко- 
жен мусить бути активною особистістю, бо лише моральна актив- 
ність кожної людини -- гарантія від манкуртства. 

Без пам'яті ж не можна буде продовжити традиції попередніх 
поколінь, бо «людина без пам'яті минулого, поставлена перед не- 

обхідністю наново визначити своє місце в світі, людина, позбавле- 
на історичного досвіду свого народу й інших народів, опиняється 
поза історичною перспективою і здатна жити лише сьогоднішнім 

днем» |2, с. 98). 
Письменницьку увагу привертають образи молодих людей, які 

стають носіями історичної пам'яті, активно сприймають науку 
старших, діють, керуючись нею. Якщо у старших товаришів за пле- 
чима були роки революції, громадянської війни, класової боротьби, 
досвід, знання, то молоді хлопці і дівчата-- це лише вчорашні 
десятикласники; їхні характери формувала війна, багато в чому 
впливаючи на них, Але цю молодь виховав комсомол, За своє не- 
довге життя більшість молодих людей навчилася розрізняти доб- 
ро і зло, а з початком війни почала опановувати велику «науку 
ненависті». Такими є Андрій Пастушенко, Митя Мороз, Володя Іва- 
нов, Марина Корзун. Для них характерний юнацький запал, мо- 
ральний максималізм, усіма їхніми вчинками керує ненависть до 
ворога, непримиренність до нього. 

Часто автор ставить своїх молодих героїв навіть у такі ситуа- 
ції, коли їм доводиться впливати на тих, хто, здавалось би, мусив 
виховувати їх самих; при цьому вони виявляють політичну зрі- 
лість і моральну стійкість. Так, учителя фізики, який намагається 
стати осторонь боротьби, знайти роботу, не зв'язану з політикою, 
саме Андрій Пастушенко переконує, що в небезпечний для країни, 
народу час неможливо відсидітися в сховку, кожен мусить визна- 
чити, по який бік барикад він знаходиться. 

Активність особистості лише тоді можна вважати соціально 
виправданою, коли вона переслідує прогресивну мету, спрямовану 
на благо суспільства. Якщо ж ця активність йде в Одному руслі 
з вимогами загалу, але викликана лише особистими інтересами, 
спрямована більше на особисте благо без бажання щось і в собі 
змінити на краще, то тоді вона перетворюється на спосіб досяг- 
нення егоїстичних намірів, стає аморальною. Щодо цього показо- 
вим у трилогії В. Міняйла є образ розвідниці Елли, яка виконує 
доручену роботу не з почуття обов'язку, не тому що інакше не 
змогла б жити, що її палить ненависть до ворога, а тому, що бо- 
їться за своє майбутнє, за дитину. Крім цього, Еллою керують чес- 
толюбні наміри: за роботу її можуть нагородити і тоді не треба 

буде ні перед ким виправдовуватися за перебування в окупації. 

Такі образи теж виконують певну функцію: на їхньому фоні ще 

яскравіше висвічуються протилежні їм натури-- ті, у яких «соці- 

98 '



альна, моральна активність, що переслідує прогресивну мету, вихо- 
дить за звичайні норми поведінки» |4, с. 173), тобто є основою 
звершення героїчного вчинку, який можна розглядати як вищу 
форму соціальної активності. 

Літературу цікавлять різні шляхи, якими особистість приходить 
до моральної, соціальної активності. Крім героїв, чия перекона- 
ність має переважно світоглядно-політичне спрямування, сформо- 
вана цілеспрямованим вихованням у школі, на військовій службі, 
а також шляхом свідомого ідейно-морального і політичного само- 
вдосконалення, література досліджує характери, подібні до Сте- 
паниди з повісті В. Бикова «Знак біди». Білоруський критик 
Є. Лецко так писав про цю героїню: «Прагнення Степаниди до 
правди, до справедливості, людяності, вірність високим принци- 
пам трудящої людини виступають ніби одвічно запрограмованими 
в цьому характері самою матір'ю-природою, а коли бути більш 
докладним, то тим середовищем, у якому вона жила і чий дух у 
себе вбирала так само невимушено, як всмоктують рослини соки 
рідної землі. Тому в значенні глибинної життєвості духовна міц- 
ність з такими витоками є навіть більш тривалою і надійною, ніж 
у раціоналістично сформованих натур» |З8). 

У романі В. Міняйла «Посланець до живих» є подібний образ 
. жінки-матері Ксені Пастушенко. Вона, як і Степанида, не кінча- 

ла високих шкіл, і стержнем, який пронизує її свідомість, стають 
цінності, залишені у спадок предками. Вони орієнтують її в жит- 
ті, визначають норму поведінки, зміст потреб. А вони, ці потреби, 
невеликі: щоб був завжди хліб на столі (вона для цього все жит- 
тя не покладає рук), щоб були щасливі діти, щоб не було війни. 
А коли війна все-таки прийшла, до потреб Ксені додалася ще од- 
на: щоб лихо обійшло її сім'ю. Та згодом'жінка зрозуміла, що від 
біди, яка спіткала весь народ, їй ніяк не відгородитися. Вона прий- 
має єдино правильне рішення -- боротися проти окупантів і стає 
партизанською зв'язковою. У Ксені Пастушенко з'являється по- 
чуття відповідальності не лише за долю свою і своїх дітей, а й за 
життя військовополонених із табору смертників, за бійця, що по- 
трапив у оточення і переховується в її хаті, за чисту совість невіст- 
ки Елли. 

У епізодах спалення села фашистами образ Ксені виростає до 
масштабів образу матері вселюдської. В останні хвилини життя 
героїня думає не про себе, а про те, щоб морально підтримати 
людей, які вмирають разом із нею, врятувати маленького внука, 
щоб він став «посланцем до живих», тією ниточкою, яка б зв'яза- 
ла її і всіх, хто загинув у полум'ї війни, з майбутнім. 

У Ксені, як і в биковській Степаниді, «народне збігається з 
радянським і збігається з героїчним». Обидві героїні помирають, 
роблячи «останнє, що їм залишилося зробити, з думками.не про 
себе, а про майбутні покоління» (12, с. 221). 

Досліджуючи морально-етичні вчинки людини, міцно зв'язаної 
з рідною землею, радянські письменники тим самим ще раз під- 
креслюють прогресивний характер народної моралі, її неминучість, 
вічність. 

7 | 99



Час, звичайно, вносить корективи в зміст моральних принци- 
пів, норм, вимог, оцінок, змінює їх безперестанно, але ті з них, 
які допомогли радянському народові вистояти в роки війни, 
мають неперехідну цінність. Вони всебічно виявляються, досліджу- 
ються у художніх творах про Велику Вітчизняну війну. 

1. Бондарев Ю. Понск нистинь. М., 1979. 2. Бочаров А. Бесконечность поис- 
ка. М. 1982. 3. Бочаров А. Человек и война: Идеи социалистического гуманиз- 

- ма в послевоенной прозе о Великой Отечественной войне. М., 1978. 4. Волкого- 
нов Д. А. Феномен героизма // Знамя. 1984. М» 11. 5. Горбачов М. С. Безсмерт- 
ний подвиг радянського народу: Доповідь на урочистих зборах, присячених 40- 
річчю Перемоги радянського народу у Великій Вітчизняній війні // Літ. Украї- 
на. 1985. 9 трав. 6. Дімаров А. Біль і гнів. К., 1974. 7. Дімаров. А. Завжди в 
мені // Літ. Україна. 1981. 3 листоп. 8. Лецка Я. Пяредадзень зпапеї: Над ста- 
ронкамі «Знака бядн» //Літ. і маст. 1984. 30 лістап. 9. Міняйло В. Кров мого 
сина. К., 1969. 10. Міняйло В. Останній рубіж, К., 1983. 11. Міняйло В. Посла- 
нець до-живих. К., 1966. 12. Топер П. Память народов // Знамя. 1985. М» 4. 

КРАТКОЕ СОДЕРЖАНИЕ 

На материале украннской прозь о Великой Отечественной войне нсследу- 
ется проблема морально активной личности на войне. Обосновьваєтся вьвод.0 
том, что социально-моральная активность личности является основой свершення 
героического поступка. І 

Стаття надійшла до редколегії 02.06. 85 



.. На допомогу вчителеві та студенту 
. 

О. Г. ОЛЕКСЮК, доц,, 
Львівський університет 

--- 

Борець за свободу 
і возз'єднання українського народу 

( До 95-річчя з дня народження 
Степана Тудора) 

Степан Тудор був одним із найвидатніших представни- 
ків пролетарської літератури на Західній Україні; Разом з В. Бо- 
бинським, Я. Галаном, П. Козланюком, О. Гаврилюком та інши- 
ми західноукраїнськими письменниками він боровся за визволен- 
ня пригнобленого українського народу з-під ярма польських за- 
гарбників, за возз'єднання всіх українських земель в єдиній Укра- 
їнській Радянській Соціалістичній Республіці у складі СРСР.. 

Степан Тудор (Степан Йосипович Олексюк) народився в сім'ї 
селянина села Пониква Бродівського повіту, в Східній Галичині. 
Після закінчення гімназії навчався у Львівському університеті, з 
якого був мобілізований на службу в австрійську армію. У першо- 
му ж бою здався російським військам. Як полонений працював 
робітником на цукрових заводах, згодом учителював у місті Тара- 
щі, завідував відділом народної освіти в місті Білокоровичах Ко- 
ростенського повіту. У квітні 1923 р. повернувся на західноукраїн- 
ські землі. Після закінчення університету деякий час працював 
учителем гімназії у Чорткові, відтак редагував журнал «Вікна». 

У середині 20-х років Степан Тудор друкувався в журналах 
«Нова культура» і «Культура», які видавалися КПЗУ. Найбіль- 
ше творів (поезій, оповідань, публіцистичних і наукових статей) 
надрукував письменник у журналі «Вікна». Він послідовно боров- 
ся проти польського окупаційного режиму, українських буржуаз- 
них націоналістів, служителів кгреко-католицької церкви. 

Степан Тудор був одним з ініціаторів об'єднання пролетарсь- 
ких письменників Західної України в групу «Горно». Після роз- 
грому польсбкою поліцією «Вікон», припинення діяльності «Гор- 
на» (осінь 1932 р.), в роки рдзгулу клерикально-націоналістичної 
реакції він працював над повістю «День отця Сойки», яка була 
опублікована тільки після Великої Вітчизняної війни. 

Радісно зустрів письменник війська Червоної Армії, армії -- 
визволительки у вересневі дні 1939 р. Він очолив Тимчасове управ- 
ління в Золочеві, як депутат Народних Зборів Західної України 
голосував за возз'єднання західноукраїнських земель з Радян- 
ською Україною в єдиній Українській Радянській державі у скла- | 

101



ді Союзу РСР. Переїхавши до Львова, Степан Тудор брав найак- 
тивнішу участь у будівництві нового соціалістичного суспільства. 

Письменник загинув у перший день війни під час бомбарду- 
вання німецькою авіацією Львова. 

Перший художній твір Степана Тудора був надрукований у 
1925 р. в- журналі «Культура» - вірш «Оруддя антитези». В ньо- 
му оспівана велич пролетарської соціалістичної революції, її за- 
кономірність, неминучість. У світі немає сили, яка могла би зупи- 
нити революційне перетворення світу, загибель капіталізму й тор- 
жество великих ідеалів комунізму. 

Яка жахлива явиться краса! 
Який то тріск розітне небеса! 
Спіраллю рине вгору, мов бурун, 
І кине в світ буйне зерно комун |Ї, т. 1, с. 9). 

Це рядки з іншого вірша-- «Діалектичне чергування», написано- 
го поетом у 1929 р. Степан Тудор постійно наголошував, що капі- 
талізм віджив себе, що наступає нова ера в історії людства, ера 
соціалізму, комунізму, що немає сили, яка б зупинила всеперема- 
гаючу ходу людської історії. 

У другій половині 30-х років були написані відомі поетичні тво- 
ри Степана Тудора «Пасіонарія» та  «Братові-політв'язневі». 
У першому творі оспівана боротьба іспанського народу проти фа- 
шизму, мужність іспанської народної героїні Долорес Ібаррурі, 
героїзм іспанського пролетаріату. В другому, присвяченому рідно- 
му братові Мирону ШЙосиповичу ШОлексюку, професіональному 
революціонерові, який багато років провів у тюрмах буржуазно- 
поміщицької Польщі, проголошена поетична ідея величі револю- 
ційної боротьби за свободу й щастя. 

Після визволення західноукраїнських земель Степан Тудор пи- 
ше такі вірші, як «Спасибі, дівчино», «Пісня Катерини», «Двом 
бійцям», «Єдине слово», «Ворог», у яких дякує бійцям героїчної 
Червоної Армії за визволення, закликає до героїчної праці в ім'я 
соціалізму, до боротьби проти всіх ворогів нового суспільного уст- 
рою. 

Однак не поезія, а проза посідає чільне місце в творчості Сте- 
пана Тудора. У прозі він сказав найбільше і найкраще. Перший 
прозовий твір письменника -- новела «Орля». Після неї було на- 

. друковане оповідання «Куна», в якому Степан Тудор першим із за- 
хідноукраїнських письменників звернувся до теми класових анта- 

отонізмів під час Великої Жовтневої соціалістичної революції, по- 
казав боротьбу трудового селянства проти куркульських банд. 
У двобої за торжество соціальної і національної справедливості 
перемагають трудящі. «Мужичі часи пішли. ація береї» -- гово- 
рить один з героїв оповідання. 

До найкращих оповідань письменника належить «Червоний ус- 
міх», написаний у 1927 р., у десяту річницю Великого Жовтня. 

- У центрі твору - образ комуніста - - бійця, який віддає своє жит- 
тя за свободу й щастя трудового народу. Його героїзм запалює 
на боротьбу проти старих буржуазно-поміщицьких порядків ЛІ: 
ду Танську, дочку родовитого шляхтича, полковника, Її сильно 

102



вразили мужність комуніста, його презирство до ворогів, упевне- 
ність у торжестві соціальної і національної справедливості. Опо- 
відання «Червоний усміх» було перекладено іншими мовами (на- . 
друковане у чеському й польському прогресивних журналах ще 
наприкінці 20-х років). | 

У наступному 1928 р. опублікована повість «Марія», в якій зма- 
льована боротьба трудящих мас західноукраїнських земель про- 
ти гнобителів, польських та українських панів і підпанків. Харак- 
тер головної героїні поданий у розвитку. Бідняцька дівчина Ма- 
рія, наймичка, збещещена українським панком і викинена його 
матір'ю на вулицю, потрапивши в тюрму, зрозуміла, що тільки у 
боротьбі вихід зтяжкого становища, що свобода й щастя не" прий- 
дуть, самі собою. І вона стає в лави революціонерів, вірить, що . 
неминуче мусить прийти кінець старому суспільству, старим по- 
рядкам, що неодмінно настануть дні свободи і щастя. «Марія»-- 
твір викривальний. У ньому засуджена ганебна роль українського 
буржуазного націоналізму, 'клерикалізму. Повість «Марія» утвер- 
джувала принципи соціалістичного реалізму, в прогресивній літера- 
турі Західної України. 

Слід, однак, зазначити, що шлях Степана Тудора до соціаліс- 
тичного реалізму не був прямим. Яскравий приклад цього-- по- 
вість «Молочне божевілля», в якій застосовано експеримент так 
званого ОРСу (стильовий «тудоровський» напрям, що грунтував- 
ся на прийомах оголеного руху слова). Хоча цей стильовий при- 
йом і був невдалий, сама повість мала певне значення у станов- 
ленні революційної літератури на західноукраїнських землях! 
У повісті «Молочне божевілля», як і в інших творах, письменник 
показує, що ворогами трудящих є не лише польські окупанти, а й 
українські капіталісти, поміщики, куркулі, служителі греко-като- 
лицької церкви, які підтримували владу польських загарбників, 
без якої не в силі були «приборкати» українських робітників і без- 
земельних селян. 

Вершиною художньої прози Степана Тудора є повість «День 
отця Сойки», над якою письменник працював понад десять ро- 
ків, і яка, на жаль, так і залишилася незавершеною. «День отця 
Сойки» -- це один з визначних атеїстичних творів не лише в ук- 

-раїнській радянській, а й у світовій літературі. Як відомо, у 
1930 р. папа римський Пій ХІ оголосив «хрестовий похід» проти 
першої соціалістичної держави. Папу римського підтримав між- 
народний імперіалізм, почалася прискорена підготовка до зброй- 
ного нападу на СРСР. У ній активну участь взяла греко-католиць- 
ка церква на чолі з митрополитом А. Шептицьким. Клерикальні 
організації, товариства, союзи такі, як «Українська католицька 
партія», «Український: католицький союз», «Українська христи- 
янська організація», «Соколи», «Луги», своїм основним завданням 
поставили боротьбу проти соціалістичного ладу, проти Радянсько- 
го Союзу. Зрозуміло, що західноукраїнські комуністи не могли 
спокійно спостерігати, як клерикально-націоналістичні верховоди 
готуються до наступу-на соціалістичну Батьківщину. КПЗУ очоли- 
ла ідеологічний контрнаступ. На це наголошено у повісті. 

103



У центрі твору -- образ Михайла Сойки, греко-католицького 
священика. Вихований у Римі, він, повернувшись на західноукра- 
їнські землі, робить все можливе, щоб не допустити ліквідації 
буржуазно- -поміщицьких порядків, . встановлення соціалістичних 
принципів співжиття, возз'єднання всіх українських земель на со- 
ціалістичній основі. Енергійний, вольовий, розсудливий піп з ран- 
жу до вечора тільки й думає про те, як «заякорювати бога в сер- 
ця людей», відвернути їхню увагу від комунізму. Але кінець кін- 
цем Михайло Сойка доходить висновку, що не він, не церква бе- 
ре верх, а навпаки, бідніші верстви населення, що перемагають 
ідеї комунізму. 

-Степан Тудор глибоко розкрив антинародну суть християнст- 
ва, підкреслив, що основне завдання кожної релігії -- відволікти 
уми людей від сьогодення, втішити їх насолодою загробного жит- 
тя, яке є нібито нагородою за земні страждання й муки. На досто; 
вірних фактах з минулого автор переконливо довів, що історія 
християнської церкви -- це історія прислужництва панівним вер- 
хам -- цісарям, царям, королям, князям, графам, поміщикам. 

Використавши велику кількість фактів, прозаїк показав, що 
релігія протягом всієї людської історії була ворогом науки. Са- 
мою своєю природою наука і релігія суперечать одна одній. Якщо 
наука реально, правдиво відтворює навколишній світ, то релігія 
ставить собі за мету фальсифікувати дійсність. Там, де панує на- 
уковий світогляд, немає місця релігії і, навпаки, там, де перема- 
гає Наукове світорозуміння, втрачає всякий сенс релігія. Однією 
з центральних у повісті «День отця Сойки» є проблема протиріччя 
між релігією і комунізмом. Марксизм-ленінізм завжди наголошу- 
вав на принциповій суперечності між ними. Така й авторська кон- 
цепція, Повість дає широку інформацію про те, як церква борола- 
ся проти теорії наукового комунізму, утверджує непохитне пере- 
конання в тому, що його перемога-- явище закономірне, необ- 
хідне. 

Степан Тудор взагалі багато зробив для популяризації марк- 
систсько-ленінської філософії на західноукраїнських землях. Фі- 
лософські питання письменник часто порушував не лише у своїй 
художній творчості, а й у критично-публіцистичних статтях, у на- 
укових дослідженнях. Тут передусім необхідно сказати про його 
кандидатську дисертацію «Імпресія і ідея у Юма» та докторську 
працю «Про так званий реалізаційний осуд в спостереженні», в 
яких Степан Тудор відстоює в гострій боротьбі проти ідеалізму 
та метафізики основні положення діалектичного та історичного 
матеріалізму. Ці глибокі філософські (праці, на жаль, невідомі 
широкому колу читачів, тому що не були надруковані і зберіга- 
ються лише в одному примірнику в рукописному відділі Інститу- 
ту української літератури ім. Т. Г. Шевченка АН УРСР: 

Степан Тудор є автором багатьох нарисів, які друкувалися в 
прогресивній західноукраїнській пресі, насамперед на сторінках 
«Вікон». Тут слід назвати нариси «Жовтень» (1927), «Куди йти?» 
(1930), а також ті, що були написані й надруковані вже після 
возз'єднання західноукраїнських земель з Радянською Україною -- 

104



«У бистрині», «Крок у Жовтень», «Друге народження», «Пісня пі- 
сень» та ін, 

У нарисі «Жовтень» письменник знайомить західноукраїнського 
читача з боротьбою робітників і селян за встановлення Радянської 
влади на Україні в 1917--1918 рр. У нарисі «Куди йти?» наголо- 
шується на тому, що єдино вірний шлях трудового населення За- 
хідної України тон, по якому пішов російський пролетаріат, що 
тіЛЬКИ возз єднання всіх українських земель на соціалістичній ос- 
нові може принести трудящим свободу і щастя. 

Степан Тудор постійно виступав як письменник-публіцист, бо- 
рець проти буржуазних націоналістичних писак, які зводили на- 
клепи на Великий Жовтень, силкувалися очорнити революційну 
боротьбу українського пролетаріату, біднішого селянства, трудо- 
вої інтелігенції. До найкращих літературно-критичних статей, фей- 
летонів, рецензій Степана Тудора належать такі, як «Бестія без 
голови», «Шлях бандитизму», «Адвокат прокуратором», «Народ- 
ження куркуля», «Ті, що пасуться на задах реакції». Особливо 
гострій критиці письменник піддав писанину одного з вождів і те- 
оретиків «новітнього» українського буржуазного націоналізму 
Д. Донцова, який втік з Радянської України і оселився у Львові. 
Саме його публіцист назвав «бестією без голови», якій судилося 
ганебно загинути. Степан Тудор наголошував на тому, що україн- 
ський буржуазний націоналізм перейшов у відкритий фашизм, 
який намагається зупинити висхідну лінію розвитку суспільства, 
не допустити встановлення соціалістичних принципів співжиття. 
«З ілюзії, містики, теологічності; з голої, брутальної природнос- 
ті; зі сліпих, безмотивних інстинктів складає фашизм оту розпуч- 
ливу спробу спротиву тискові історії розуму, що її носителем стає 
пролетаріат»,-- зазначав письменник |Ї, т. 2, с. 339). Д. Донцова 
та інших представників «новітнього» українського буржуазного на- 
ціоналізму він порівнював з птахами-глухарями, які захоплені сво- 
їм співом, не хочуть бачити оточуючого світу. Він закликав до рі- 
шучої боротьби проти українського буржуазного націоналізму та 
фашизму. , 

Степан Тудор був першим серед творців пролетарської захід- 
ноукраїнської літератури, хто звернувся до зображення величної 
постаті основоположника соціалістичної держави В. І. Леніна. Ве- 
лику роль у роботі письменника над образом вождя відіграли тво- 
ри М. Горького, В. Маяковського та інших російських і українських 
радянських письменників. Степан: Тудор зображує В. І. Леніна в 
повісті «День отця Сойки» у дні соціалістичної революції 1917 р. 
Ленінське розуміння революції -- це «розуміння самих мас... йо- 
то бажання --щце бажання мас... його ідеї і кличі -- ідеї і кличі 
мас, їх добро, їх власність, їх абсолют» |Ї, т. 1, с. 198). Письмен- 
ник підкреслює, що ленінська стратегія і тактика революційної 
боротьби, якої дотримувались більшовики, широкі маси трудящих, 
перемогла, вона мусила перемогти, тому що це була єдино правиль- 
на стратегія і тактика. У повісті «День отця Сойки» дослівно пе- 
-редаються цілі сторінки з таких творів В. І. Леніна, як «Про зав- 
дання пролетаріату в даній революції», «Більшовики повинні взя- 

8-92 " :105



ти владу», «Криза наспіла», «Лист до ЦК, МК, ПК і членам Рад 
Пітера та Москви (більшовикам)» та ін. 

Письменник вивів постать В. І. Леніна як вождя російського 
пролетаріату, натхненника й керівника міжнародного революцій- 
ного руху. У повісті йдеться про те, як вулицями Рима італійський 
пролетаріат крокує під революційними лозунгами. Демонстранти 
скандують слова «Нехай живе (Ленін!». Велич Леніна змушені 
визнати навіть вороги революційного пролетаріату, представники 
експлуататорської верхівки. Вони шкодують, що в їхньому таборі 
немає «свого Леніна», немає людини, якій можна було б вірити, 
за якою можна було б іти в бій з упевненістю в перемозі. 

У 1940 р. Степан Тудор написав нарис «Імені Леніна», у яко- 
му висловив велику любов трудящих усього світу до творця першої 
в світі соціалістичної держави: «Воля мас, думки і почуття мас -- 
велична, нічим не переможна сила. Єднаючись у гарячій відданос- 
ті, в сердечному зворушенні довкола імені Леніна, сила та пере- 
магає смерть, що торкнулась обличчя Леніна, торкнулася і впала 
безсила. Ленін не вмер!» |Ї, т. 2, с. 516). Ця ж тема звучить у по- 
езії «Такий далекий круг»: 

В Алжірі, де жарить, 
В Ісландії студеній,-- 
Однаково звучить: 
Ленін! |ї1, т. 2, с. 27). 

До кінця свого життя письменник залишався відданим ідеям 
великого Леніна, був вірним бійцем Комуністичної партії. «Коли б 
я мав сьогодні, -- писав Степан Тудор у 1939 р., - тисячу сердець 
у грудях, кожне з них рвалось би від тієї незмірної радості, від 
якої рветься моє одне, немічне серце, і в кожному з них горіло 
би одне й те саме сталеве, любиме слово -- Партія» ||, т. 2, с. 530). 

Про віру у визволення, яке прийде зі Сходу, у возз'єднання 
всіх українських земель в єдиній Українській Радянській держа- 
ві йдеться у нарисі «Батьківщина». Для трудящих західноукраїн- 
ських земель єдиною Батьківщиною була Радянська Україна ії 
за возз'єднання з нею вони боролися проти польських окупацій- 
них властей, проти українських буржуазних націоналістів і клери- 
калів. Визволення західноукраїнських земель і возз'єднання їх З 
Радянською Україною письменник називає «кроком у Жовтень», 
«другим народженням». 

Степан Тудор чимало зробив як популяризатор теорії соціаліс- 
тичного реалізму (статті «В обороні тенденційності», «Ідеологічне» 
та ін.). Особливо високо він цінував творчість основоположника 
соціалістичного реалізму М. Горького. У статті «Олексій Макси- 
мович Горький» Степан Тудор зазначає: «Нехай не думає літера- 

тура, що без пристрасної любові й відданості її найвищій меті во- 

б. може стати мрією народу-велетня, творця нового обличчя вем- : 

. Цілим своїм життям, сповненим полум'яної творчості, вчить 

б Горький тієї любові й відданості величній меті. Учить нас: 

«Смисл життя -- в службі революції -- іншого смислу не може бу- 

ти в наші дні» |Ї, т. 2, с. 446). 

106



Таким був смисл життя самого Степана Тудора -- палкого бор- 
ця за ідеї революції, за щастя народу, за торжество історичної 
справедливості - - возз'єднання західноукраїнських земель в єдиній 
Українській Радянській державі у складі Союзу РСР. 

Минає 95 років з дня народження Степана Тудора. Його ім'я 
носять школи, бібліотеки, "вулиці, у Львові споруджено пам'ятник 
видатному майстру художнього слова, класику української радян- 
ської літератури, працює літературно-меморіальний музей Степа- 
на Тудора в його рідному селі Поникві. Усе це-- живе втілення 
високих ідеалів, за які боровся письменник і які гідно увічнюють 
його памя'ть. 

1. Степан Тудор. Твори: У 2 т. К., 1962. 

КРАТКОЕ СОДЕРЖАНИЕ 
Излагаются основнье зтапь творчества з известного укранйнского писателя, 

Степана  Тудора-- ученого, писателя, публициста, литературкного критика, 
жизнь и общественно-политическая деятельность которого полностью били по- 
священь борьбе за свободу и счастье трудящихся, за воссоединение западноук- 
райинских земель с Советской Украийной в составе Союза ССР. 

Стаття падійшла до редколегії об. 06. 85 

8є



Публікації 

В. І. ДУДКО, асп., 
Інститут світової літератури 
ім. О. М. Горького АН СРСР 

До вивчення ранньої театральної 
критики І. А. Кочерги 

і Творча спадщина І. А. "Кочерги -- театрального крити- 
ка-- поки що вивчена недостатньо. Це стосується зокрема і його 
публікацій на театральні теми на сторінках чернігівської дорево- 
люційної преси. | 

Першою до виступів І. А. Кочерги в неофіційній частині газе- 
ти «Черниговские 'губернские ведомости» та газеті «Черниговскоє 
слово» звернулася Н. Кузякіна, яка виявила в цих виданнях 92 
його публікації. У її'працях -- книзі «Драматург Іван Кочерга» та 
статті «Іван Кочерга-- театральний критик» (10; 11)-- рецензії 
драматурга в чернігівських газетах розглянуті на сьогодні най- 
більш грунтовно. Ця ж тема висвітлюється у статті М. Прилуць- 
кого «Публіцистична пристрасність митця» |14) і в літературному 
портреті 3. Голубєвої «Іван Кочерга» |5). У книзі вибраної теат- 
ральної публіцистики І. А. Кочерги'«Радість мистецтва» опубліко- 
вано 17 його чернігівських рецензій |9). 

Всього на сьогодні виявлено 110 публікацій письменника в до- 
революційній чернігівській пресі ". «Театральні рецензії станови- 
ли своєрідну школу практичної естетики, в якій навчався й само- 
вдосконалювався Кочерга. Його погляди на завдання мистецтва 
і роль художника, на особливості драматургії формуються саме 
в ці роки» |10, с. 22). 

У нашій статті вперше розглядаються всі публікації І. А. Ко- 
черги 1904, 1906 рр., деякі статті і рецензії 1910--1911"рр. та ма- 
теріали про сприйняття його виступів на театральні теми сучас- 
никами. - Я 

І. А. Кочерга вказував у неопублікованій автобіографії, яка 
зберігається у'відділі рукописів Інституту літератури ім. Т. Г. Шев- 
ченка АН УРСР, що почав писати у 1904 р. в Чернігові, друкуючи 
статті в місцевих газетах (19). Але його публікації 1904 р. досі 
не потрапляли в поле зору літературознавців. Н. Кузякіна датує 
найбільш ранні виступи І. А."Кочерги в пресі 1905 р. До цього ж 

з У комплектах чернігівських газет 1904--1913 рр., які були у нашому 

розпорядженні, бракувало кількох десятків номерів, можливо, 1 з. публікаціями 

І. А. Кочерги. 

108 і



року дослідниця помилково відносить початок видання неофіційної 
частини «Черниговских губернских ведомостей», яка існувала ра- 
ніше. Серед вміщених у ній в 1904 р, 7 рецензій І.'А. Кочерги є 
не тільки театральні, а й літературна, музична. 

Майбутній письменник вперше виступив у пресі 14 серпня 
1904 р. з рецензією «О лубочной литературе». Поки що це єдина 
з усіх відомих його чернігівських публікацій, підписана | повним 
прізвищем И. А. Кочерга, а не криптонімом И. А.К. (в одному 
випадку - - И. А. К-а). І. А. Кочерга висловив свої думки про стат- 
тю І. П. Білоконського «Лубочная литература о японско-русской 
войне», вміщену в журналі «Образование». Він заперечив Ї. П. Бі- 
локонському, який на основі фактичних помилок у лубкових лис- 
тівках на сюжети японсько-російської війни робив висновок про 
«отечественную тьму». І. А. Кочерга вважав непатріотичними вка- 
зівки на «больові точки» батьківщини. У багатьох «художніх» мір- 
куваннях (наприклад, у спостереженнях щодо народного світо- 
сприймання і специфіки лубкового мистецтва) молодий критик мав 
слушність, чого не можна сказати про ідеологічні оцінки, зумов- 
лені його світоглядом і, звичайно, напрямом газети. 

Консервативність світогляду І. А. Кочерги була соціально зу- 
мовленою. Він виріс у поміркованій релігійній сім'ї |7, с. 59|, впро- 
довж трьох університетських років звільнявся від плати за нав- 
чання, що було б неможливим за його участі у значних на той час 
університетських студентських страйках., «Ні"в дитячі, ні в юнаць- 
кі роки не пробудилися соціальні інтереси майбутнього драматур- 
га», - слушно вказує Л. Скирда (15, с. 401). І пізніше І. А. Кочер- 
га залишався осторонь гострих соціальних проблем свого часу. 

Новознайдені публікації, присвячені українському  театрові, 
підтверджують висновок Н. Кузякіної про те, що до революції 
І. А. Кочерга розглядав його як «явище тільки етнографічне, поз- 
бавлене ширших і природних мистецьких перспектив» (10, с. 20). 
Багато українських драматичних творів початку ХХ ст. об'єктив- 
но давали Ї. А. Кочерзі достатньо підстав для їх низької оцінки. 
Але на фоні продукції численних «драморобів» критик не зміг 
сприйняти і найбільш значущих творів українських драматургів. 
Тдму він характеризував п'єсу І. Карпенка-Карого «Бурлака» так: 
«Написана драма с общей почти всем малорусским пьесам рутин- 
ностью приемов и полньм игнорированием современньх сценичес- 
ких и художественньх требований» (17, 1904. 18 авг.) ". Жива Ї 
художня, як на його думку, в п'єсі тільки народна сцена біля во- 
лості у другому акті, яка «смотрится с настоящим интересом»; за 
винятком 2--3 персонажів, «вьіхваченньх из жизни», решта «едва 
намечень» або «исполнень в мелодраматически-кукольном стиле». 

"Слабка комедія-жарт О. Володського «На ласу принаду» оці- 
нена більш прихильно, але критерії, які застосовував критик, бу- 
ли надто низькими. Він вбачав запоруку успіху п'єси у самій прос- 

з Театральні рецензії І. А. Кочерги з'являлися в чернігівських газетах у 
рубриці «Театр и искусство». Вони часто не мали назви-- в таких випадках 
вказується лише дата публікації. 

109



тоті: «Написанная живьм и колоритньм язьком, она смотрится с 
интересом и производит приятное впечатление непритязательностью 
и соблюдением мерь в комических деталях. Действующиєе лица 
вполне правдоподобнь...» |Зал собрания чиновников. «На ласу при- 
наду», комедия-жарт А. Володского. 17, 1904, 19 окт.). 

Уже перші друковані виступи І. А. Кочерги засвідчили, як пра- 
вило, високу вимогливість до драматургів і акторів. Так, рецензу- 

ючи одну з вистав київського театру «Соловцов», він зауважував: 

«Остроумная французская комедия бьла сьграна с грубьми ба- 
лаганньми приєемами шутовски загримированньми ши  ОДетьми 
актерами, актерами, не только неумевшими повернуться на сцене, 
но и совершенно не знающими пьесь, за которую взялись» |Соб- 
рание чиновников. «Японская ваза». 17, 1904. 10 окт.). Рецензент 
так само обстоював «серьезное отношенне к делу» і у виставах 
самодіяльних артистів (17, 1904. І сент.). 

Молодий критик звертав увагу на небезпеку поширення «изящ- 
ньх и тонко развратньх пьес, главньм образом французского про- 
исхождения», яких з'явилася значна кількість |17, 1904. 10 окт.). 
«Написаннье живо и блестяще, с большим знанием технической 

сторонь дела, они без труда завладевают нашим неустойчивьим 
репертуаром,-- з тривогою писав І. А. Кочерга,- почти совершен- 
но вьтесняя произведения действительно серьезнье, но не отве- 
чающие требованиям однаждь испорченного вкуса». Аргументо- 
ване побажання рецензента «чтобь зтя развратнье порождення 
модь и упадка долго еще обходили нашу скромную сцену», на 
жаль, не могло перешкодити поширенню таких п'єс, об'єктивно 
зумовленому специфічними обставинами провінції. Невдовзі і сам 
І. А. Кочерга потрапив під негативний вплив охочого до фриволь- 
ної драми театрального середовища: пристосовуючись до його сма- 
ків і прагнучи в нього успіху, він написав п'єсу «Девушка с мкбіш- 
кой» (1913), яка знаходилася «на межі мистецтва і порнографії» 
Т10, с, 34). 

Ще одна рецензія І. А. Кочерги, що пройшла повз увагу дос- 
лідників, з'явилася в неофіційній частині «Черниговских губерн- 
ских ведомостей» в 1906 р.: «Дети солнца»-- пьеса М. Горького» 
ЦІ7, 1906. 2 мая). Відомо, що І. А. Кочерга у той час звертав біль- 
шу увагу не на зміст, а на форму твору, що його симпатії були 
віддані класичним формам і легкій французькій п'єсі, а не «мало- 
дійовій драмі початку ХХ ст. із перевагою слова над дією» (10, с. 
18--19). Наприклад, високої оцінки заслужила у критика неназвана 
в рецензії камерна комедія німецького драматурга Л. Фульди (17, 
1904. 25 авг.). Драму О. М. Горького «Дачники» молодий критик 
вважав невдалою |17, 1905. 10 июля). Новий твір пролетарського 
письменника «Дети солнца» І.А. Кочерга оцінив прихильніше: «Зта 
пьеса вьгодно отличается от прочих пьес Горького жизненностью 
содержания и сравнительно хорошей техникой. Так что сделай ее 

автор еще короче и прояви меньше кровожадности в разработ- 

ке-- бьло бь и совсем занимательно» (17, 1906. 2 мая). Проте, 
звичайно, глибоко сприйняти п'єсу, драматизм образу Протасо- 
ва, її головного героя, рецензент був неготовий через недостатню 

110



увагу до соціальних проблем свого часу. Тому, відзначаючи успіх 
виконавця ролі «неподражаємого химика», Ї. А. Кочерга ставив 
йому в заслугу лише здатність «сохранить достоинство и красоту 
образа и удержаться на кгранице жхудожественного  комизма». 
Справжню значущість п'єс буревісника революції І. А. Кочерга 
збагнув тільки після Жовтня. 

Майже трирічна перерва у критичній діяльності І. А. Кочерги 
(травень 1906 р.-- квітень 1909 р.) припадає на період завершення 
першої російської революції, переходу в наступ сил контрреволю- 
ції, на роки найбільш жорстокої реакції. Але розглядати ці су- 
спільні процеси як такі, що зумовили тривале мовчання І. А. Ко- 
черги, слушно вважає М. Прилуцький, недоцільно (14, с. 8). Кон- 
кретні ж документальні матеріали, які допомогли б з'ясувати це 
питання, поки що невідомі. 

Наступний етап творчої біографії І. А. Кочерги -- участь у що- 
денній політичній, економічній і літературній газеті «Черниговское 
слово» (1906--1917), яку сам письменник пояснює так: «Бридка, 
дешевенька газетка без смаку і будь-якого спрямування. Та що 
вдієш -- іншої тут немає» |цит. за: 8, с. 167). Напрям видання не- 
минуче повинен був негативно позначитися на суспільно-політич- 
них поглядах постійного автора, що й помітно в окремих публіка- 
ціях. 

Зважаючи на те, що новознайдені публікації І. А. Кочерги на 
сторінках «Черниговского слова» у всій їх сукупності загалом під- 
тверджують висновки дослідників його творчості, звернемося лише 
до найбільш помітних із цих матеріалів. 

У 1909 р. критик знову звернувся до творчості драматурга 0. Во- 
лодського, вмістивши на сторінках «Черниговского слова» аргу- 
ментовані негативні рецензії на його п'єси «Панна Штукарка» і 
«Хатня революція» (18, 1909, 17, 18 сентЛ. В одній з них І. А. Ко- 
черга, оглядаючи весь творчий доробок драматурга, оцінив нега- 
тивно також п'єсу «На ласу принаду», яку в 1904 р. зустрів зага- 
лом прихильно. У зв'язку з цим О. Володський надрукував у руб- 
риці «Наши общественнье деятели» чернігівського ліберально-бур- 
жуазного журналу «Волна» статтю «Господин рецензент И. А.К.», 

в якій відзначив «поправіння» критика, що, на думку О. Володсь- 

кого, і зумовило протилежну оцінку його давньої п'єси. Цю свою 
тезу О. Володський підкріпив посиланням на неприйняття Ї. А. Ко- 

чергою п'єси І. Карпенка-Карого «Суєта», «вьдающегося произве- 

дения на ниве славянских литератур» |2, с. 384). Визнаючи слуш- 
ність цього зауваження, вважаємо за доцільне вказати на іншу, 
основну, на наш погляд, причину більш вимогливої оцінки Ї. А. Ко- 
черги-- на еволюцію його поглядів на театральне мистецтво, які 
в цей час ще не сформувалися остаточно. 

Гострі публікації І. А. Кочерги на театральні теми викликали 
протидію усталеної громадської думки, підтвердженням чого мо- 
жуть бути численні факти про сприйняття його виступів у пресі 
сучасниками. Так, на сторінках художньо-літературного, економіч- 
ного і сатирично-гумористичного журналу «Волна» в 1909 р. з'яви- 
лися 4 публікації, присвячені виступам І. А. Кочерги |?; 4; 13; 16). 

111



Приводом для полеміки послужила стаття критика «Театральнне 
мьсли» |9, с. 132--135|, в якій він зробив грунтовний огляд чер- 
нігівського театрального життя. Опоненти І. А. Кочерги вважали 
надмірними його вимоги до самодіяльних акторів і взагалі до теат- 
рального життя в провінційному місті й висловили це в гострій 
формі. В ряді моментів автори «Волнь» мали рацію (особливо 
О. Володський, про статтю якого вже йшлося). Справедливими 
були вказівки на надмірну патетику і «відстороненість» рецензій 
молодого критика, на зловживання ним іншомовною лексикою. 
Але в основному міркування опонентів рецензента І. А. Кочерги 
не були достатньо обгрунтованими, а їх звинувачення в тотально- 
му критицизмі - - безпідставними. Автори «Волнь» не могли не 
відзначити здібностей критика. Так, видавець журналу В. Сучков 
писав, що мусить віддати належне «красивому и дельному перу» 
рецензента, який є «почти «Одним воином в поле» на стр. «Черни» 
говского слова» |13, с. 335|. 

У творчому доробку І. А. Кочерги -- театрального критика чер- 
нігівських газет -- переважну більшість становлять рецензії. Впро- 
довж 1904--1912 рр. він опублікував лише кілька статей. Дві з 
них - - «Театральньне мьсли» і «Театральная заметка» (18, 191. 
19 февр.) - цілком були присвячені проблемам діяльності театру 
в провінційному місті. ; 

«Театральная заметка» досі не розглядалася дослідниками 
творчості І. А. Кочерги, хоча вона безперечно цікава для розумін- 
ня поглядів критика на театральне мистецтво і його завдання. Но- 
вознайдена публікація містить цінні додаткові матеріали до твор- 
чої біографії драматурга. Вона підготовлена всією попередньою 
творчістю І.А. Кочерги, тому що подібні до висловлених у цій 
статті думки наявні у деяких попередніх виступах критика -- стат- 
ті «Театральнье мьсли», рецензії на виставу «Петербургекие тру- 
щобью» |З). 

Розмірковуючи над конкретним фактом -- переходом Чернігівсь- 
кого театру до нових арендаторів, І. А. Кочерга звертається до 
кардинальних питань театрального життя невеликого міста. Він 
критично оцінює діяльність попереднього арендатора, якому «при 
всей его опьитности и знакомству с театральньм делом недостава- 
ло любви к зтому делу, недоставало чутья настоящего антрепре- 
нера-- он не бьл тем, что назьваєтся «правильньй человек на 
правильном месте». 

Відповідь на питання «Чи буде діяльність нових підприємців 
більш успішною?» зумовлюється, на переконання автора, відповід- 
дю на інше питання -- «Чи потрібен Чернігову постійний театр і, 
якщо потрібен, який саме?». Він доказово спростовує твердження 
опонентів про нетеатральність Чернігова, обстоює доцільність, ко- 
рисність театру для периферійного міста. 

Стосовно репертуару критик підкреслює, що «трудная пробле- 
ма театрального предприятия в небольшом городе разрешится са- 
ма собою, если театр сумеет привлечь толлу, большую публику; 
простьми и ясньми красками, увлекательньми страстями, здоро- 
вьм смехом, зрелищем». і кА і 

1:2



«Черниговское слово» містить, між іншим, і відомості до сце- 
нічної історії першої п'єси І. А. Кочерги «Песня в бокале», ще не 
введені у науковий обіг. З цієї газети дізнаємося про недоведену 
до кінця спробу постановки п'єси. 

17 червня 1912 р. в рубриці «Хроника» з'явилося під назвою 
«Летний театр» таке непідписане повідомлення: «Мь сльшали, 
что руководитель трупль летнего театра К, А. Богдановский ве- 
дет переговорь с одним из местньх позтов г. К. относительно по- 
становки пьесь К., недавно разрешенной цензурой. Главньм пре- 
пятствиєм к осуществлению зтого плана является широкая обста- 
новочность льесь, требующая, кроме роскошньх декораций, стиль- 
ньх костюмов и т. п. сценических зффектов, еще и значительного 
количества статистов для массовьх сцен и оркестра военной му- 
зьки». Слід зазначити, що І. А. Кочерга-- а в цьому повідомленні 
йшлося саме про його перший драматичний твір -- названий пое- 
том. Це підтверджує свідчення Н. Андріанової |Ї, с. 9) та Ю. Мар- 
тича, автора біографічної повісті про письменника «Майстри часу 
живуть поруч» |12, с. 156) про те, що І. А. Кочерга писав у черні- 
гівські роки вірші. 

В оголошеннях про вистави гастролюючої трупи, які вміщува- 
лися на першій сторінці кожного номера «Черниговского слова», 
серед творів, що готувалися до постановки, невдовзі двічі згаду- 
ється «новая пьеса» |18, 1912. 22, 23 июня). А через два тижні в 
таких же оголошеннях вона була названа повністю --«Песнь в бо- 
кале», драма-сказка местного автора И. А. Кочерги». Вказувалося, 
що «пьеса ставится под руководством автора» (18, 1912. 5, 6, 8 ню- 
ля). Що врешті-решт стало на заваді цій виставі, а вона так і не 
відбулася, - поки що не відомо. 

Те, що гастролююча трупа готувала до вистави п'єсу І. А. Ко- 
черги, не могло не позначитися на позиціях критика стосовно твор- 
чості цього колективу. 

Впродовж 1904--1911 рр. рецензії І. А. Кочерги відзначалися не 
лише компетентністю, а й незмінною вимогливістю як до драма- 
тургів, так і до акторів. Ось ще один приклад. Рецензуючи «Чайку» 
А. П. Чехова у виконанні однієї з мандрівних труп, він писав: 
«Сезон открьли «Чайкой». Поступок, во всяком случаєе, необду- 
манньй, потому что из всех чеховских пьес именно «Чайка» тре- 
бует особенной осторожности от актеров. Необходима исключи- 
тельная добросовестность и почти нежная заботливость для того, 
чтобь капризная прелесть зтой злегий не воплотилась на подмост- 
ках в самую банальную скуку. Увьі-- так оно и бьило» |Город- 
ской театр. 18, 1910. 23 апр.). 

А його рецензії 1912 р. майже всуціль некритичні, хоча рівень 

трупи, як переконують свідчення ряду сучасників, був досить пе- 
гресічний. Дізнаємося про це, наприклад, з листа групи любителів 
мистецтва до редакції газети «Черниговское слово», в якому за- 
значалося: «Мь не поклонники ни нашего театра с его «нстерич- 
ной» рекламой, ни "'большинства артистов, играющих, на наш 
взгляд, не серьезно и не изящно серьезнье и изящнье пьесь» (18, 
1912, 11 июля|. Це твердження було підкріплене належними ар- 

13



гументами. Досвідчений театральний критик І. В. Іванов (|З, 
с. 305--307) вмістив велику статтю про ці ж гастролі -- «Летний 
театр в Чернигове»-- у ліберально-буржуазній газеті «Киевская 
мьісль». Він професійно довів низький творчий рівень цього колек- 
тиву, підкреслюючи, що «нанболее зстетически развитая часть пуб- 
лики осталась совершенно неудовлетворена спектаклями ансамб- 
ля г. Богдановского» |6|. Критик торкнувся, між іншим, і рецензій 
І. А. Кочерги на сторінках «Черниговского слова», не називаючи 
автора: «Чувство недовольства у зстетически развитьжх людей не- 
мало обострялось и теми найвньми дифирамбами, которьюме воспе- 
вались труппе и ее руководителю рецензентом «Черниговского сло- 
ва», писавшем свой хваль в забавно вьспренном штиле. Кстати, 
он сочинил'и какую-то пьесу, постановки которой старательно до- 
бивался. Она, впрочем, значилась некоторое время в числе гото- 
вящихся, но тем дело и ограничилось» |5). 

Відомостей, які є зараз. у нашому розпорядженні, звичайно, за- 
мало для того, щоб вичерпно прокоментувати рецензії І. А. Ко- 
черги 1912 р., які певним чином дисонують з його вимогливою: 
творчістю попередніх років. З'ясуванню цього питання, а так са- 
мо створенню докладнішої, зрештою повної характеристики теат- 
рально-критичної діяльності І. А. Кочерги чернігівських років 
допоможуть подальші пошуки джерельних матеріалів та їх ретель- 
ний аналіз. | 

Розглянуті критичні виступи І. А. Кочерги і відомості про сприй- 
няття його публікацій на театральні теми сучасниками дають Но- 
вий матеріал для більш аргументованих суджень про ранній період 
творчості драматурга. 

1. Андріанова Н. М. Іван Кочерга: Літ. портрет. К. 1963. 2. Волод- 
ский А. Ф. Господин рецензент И. А. К.//Волна. 1909. Х» 17, 3. Герасиц- 
симов Ю. К. Критика в провинции // Очерки истории русекой театральной кри- 
тики: Конец ХІХ -- начало ХХ века. Л., 1979. 4. Гога |Кулябко ИЙ. Н.| Наши 
злободневнье мотивчики // Волна. 1909. М» 15. 5. Голубєва 3. С. Іван Кочерга: 
Нарис життя і творчості. К. 1981. 6. Дж-он И. |Иванов И. В.) Летний театр 
в Чернигове // Киев. мьсль. 1912. 6 авг. 7. Дудко В. І. До біографії Івана Ко- 
черги // Рад. літературознавство. 1984. М» 4. 8. Карклінь Г. На консультації в 
майстра // Вітчизна. 1984. М» 1. 9, Кочерга І. Радість мистецтва: Збірник театраль- 
ної публіцистики. К., 1973. 10. Кузякіна Н. Драматург Іван Кочерга: Життя. 
П'єси. Вистави. К., 1968. 11. Кузякіна Н. Іван Кочерга-- театральний критик // 
Рад. літературознавство. 1969. М» 6. 12. Мартич Ю. ... І стежка до криниці. 
К., 1980. 13. Минич |Сучков В. М.) Маленькие люди, мелкне дела и пошлье 
мьсли // Волна. 1909. Хе 16. 14. Прилуцький М. Публіцистична пристрасність мит- 
ця // Кочерга І. Радість мистецтва: Збірник театральної публіцистики. К., 1973. 
15. Скирда Л. М. Іван Кочерга // Українська радянська література. К., 1979: 
16. Чичок-Люкстар. Миьсли вслух: Наброски карандашом // Волна. 1909, Ме 20. 
17. Черниговскне губернскне ведомости: Часть неофицнальная. 18. Черниговское 
слово, 19. Відділ рукописів Інституту літератури ім. Т. Г. Шевченка АН УРСР. 
ф. 103, спр. 464.  - 

КРАТКОЕ СОДЕРЖАНИЕ 

Анализируются нензвестнье публикацин ИЙ, А. Кочерги в черниговской до- 
октябрьской прессе 1904--1911 гг. Рассмотрень зшотзьвь  современников 0 вь- 
ступлениях драматурга на театральнье темь, матерналь к сценической исторни 
его первой пьесь: «Песня в бокале». Публикуется текст «Театральной заметки» 

(1911) М. А. Кочерги, ранее нензвестной спецналистам. 

114



ТЕАТРАЛЬНАЯ ЗАМЕТКА / 

-  Вопрос о существовании в Чернигове театра вступаєт, по-видимому, в но- 
вьй фазис. Прежний арендатор единственного з нашего театра небезьзвестньй 
черниговцам и всему театральному миру А. Вольский уступил свон права на 
остающуюся часть контрактного срока группе местньх обьвателей, состоящей 
из четьрех лиц различной профессин и различной прикосновенности к искусству. 
Утверждают, что новье владельць почтенного здания намерень возвратить его 
к прежним славньим дням (времена А. Л. Горелова"") и сделать из летнего 
снова зимний театр, окружив деревянное ядро каменной скорлупой. Еще два 
года назад я не находил в зтой мьсли ничего утопического и советовал посту- 
пить именно таким образом, не дожидаясь осуществлениня пьишньх, но плато- 
нических обещаний нашего юбилейного """ магистрата"""", Так или иначе, но 
взорь скучающей публики обращень теперь на упомянутьих четкрех лиц и 
зтим последним следует помнить, что кроме прав на театр они приобрели еще 
и некоторьме обязанности перед обществом, к которьим прежний владелец отно- 

сился довольно легкомьсленно, Протекавшая на наших глазах шестилетняя де- 
ятельность г. Вольского ноднократно г ввьзьвала  справедливне упреки публи- 

ки-- вот почему вольнье и невольньке кгрехи мпрежней антрепризь могли бн 

послужить уроком для новьх еще не искушенньх владельцев. А что бивший 

«директор» театра не бюил-'свободен от весьма грубих ошибок, достаточно оче- 

видно. Г-ну Вольскому при всей его опьтности и знакомству с театральним 
делом недоставало любви к зтому делу, недоставало чутья настоящего антреп- 

ренера -- он не бьл тем, что назьваєтся «правильньй человек на правильном 

месте» и приємь его зксплоатации театра носили слишком зкстенсивньй, проще 
сказать, хищнический характер. Попроще и подешевле. Тех убьтков, о кото- 

рьх любил говорить, он, конечно, не терпел, но если его упреки в равнодушин 

публики и били отчасти основательнь, то сам он ничего не делал для того, 

чтобм победить зто равнодушне. Осторожньй, враждебно настроенньй к публи- 

ке и актерам, он, проводил сезонную кампанию весьма орнгинально и хищни- 

чески просто: приглашал плохую труппу, облагал ее солидной контрибуцией и 

через месяц, другой отпускал, нередко ранее срока; затем заколачивал «свой» 

театр и до новой веснь ограничивался остроумньми ламентациями на тему 0 

ненужности «хорошего» театра нашей публике. Между тем за шестилетний пе- 

риод своей антрепризь он только два раза давал городу удовлетворительную 

русскую драму и то один раз не в зтом театре, а в «манеже» Александров- 

ской пл., где у него подвизалась действительно отличная труппа (тогда, конеч- 

но, и сборм бюмли хорошне). Все же остальнье годь он пьтался поймать пуб-, 

лику в совершенно дюирявне сети и главной статьей бюджета имел, как уже 

- 

є «Театральная заметка» І. А: Кочерги-- один з невідомих досі висту- 

пів українського радянського драматурга в  дожовтневій пресі. Вона була 

опублікована в газеті «Черниговское слово» 19 лютого 1911 р. і з того часу "не 
передруковувалася. - Се 
ко ГІ ренів Олександр Леонтійович (1868--1937)-- український радянсь- 

кий композитор і диригент. Наприкінці ХІХ ст. (до 1899 р., під час навчання 
І. А. Кочерги в Чернігівській гімназії) був у Чернігові директором міського 

театру, агентом імператорського Російського театрального товариства. Тогочас- 
не театральне життя міста відзначалося інтенсивністю і високим мистецьким 
івнем. 

і чає У 1908 р. було відзначено 1000-літній ювілей Чернігова. 
ззех 3 цього приводу І. А. Кочерга висловився у статті «Театральнне мьс- 

ли» (1909). 

115



сказано, вмсокое обложенне плохих актеров. Итак, как видим, бьвший «дирек- 

тор» не сумел воспользоваться ввгодами единственного в городе антрепренера. 
Будут ли новне предприниматели тароватее старого? Вопрос зтот разрешится 

сам собой, если мь получим ответ на другой, обусловливающий вопрос: -- ну- 
жен ли нашему городу юпостоянньй театр и какой именно? Вот «директор» 

Вольский утверждал, что не нужен за неименнем у нас театрального народа, 

но ми не согласимся с «директором» Вольским. Пятьдесят восемь лет назад 

стройился зтот самьй театр и вот как просто и искренне радовался его построй- 

ке современньй летописец: (Черн. Губ. Вед. 1852 г.) «В нагорной половине го- 

рода, на Красной площади, против Магистрата строится театр; одно слово те- 

атр магически действует на жителей Чернигова. Зто удовольствне для них так 

редко, что каждьй с особенньм чувством смотрит на постройку и с нетерпени- 

ем ожидаєт ее окончання». Много води утекло с тех пор, но неужели напрас- 

но смотрели тогда «с особенньм чувством» черниговць на новую постройку? 

Разве бесследно,  простояло 60 лет зто неуклюжее озданне среди сменявшихся 

поколений горожан, на Красной площадн, против Магистрата? Сколько потуск- 

невших теперь глаз загоралось первой радостью искусства под зтими старьми 

сводами; сколько раз волшебное  злектричество сцень пьянило толпу дразня- 

щим озоном театральной бури, увлекало вихрем красивьх страстей и страда- 

ний.., Пятьдесят восемь лет живне волньи млюдей заливали узкние коридорн 

старого здания, точили постоянньим прибоем крепкне его бревна. Неужели че- 

рез пятьдесят восемь лет изменились законь прилива зтой толпь? Толпа кон- 

сервативна в свонх привязанностях. Зрелище, музька, страсти-- вот, что вле- 

чет ее так же нейизменно, как луна притягивает волнь моря. Вкусь провинци- 

альной толпь, чуждой извращений модь, особенно консервативнь. Вот почему 

трудная проблема театрального предприятня в небольшом городе разрешится 

сама собою, если театр сумеет привлечь толпу, большую публику, простьми и 

ясньми красками, увлекательними страстями, здоровьм смехом, зрелищем. Все 

сумеречное, патологическое, ноющее должно бить устранено -- провинциальная 

толпа любит наряднье подмостки. Точно так же не нужно нам ничего нзощрен- 

ного, никаких сомнительньх новинок, лопающихся каждьй день на столичньх 

театрах. Дайте нам хороших разньх актеров, которне могли бь раскинуть пе- 

ред нами причудливую ткань страстей и приключений в старом доме «на Крас- 

ной площади, против Магистрата». ; 

"И. А. К. 

Стаття надійшла до редколегії 22.11, 84 



ЗМІСТ 

ДО 70-РІЧЧЯ ВЕЛИКОГО ЖОВТНЯ 

Скоць А. І. Тема Великого Жовтня і громадянської війни В ни; 
радянській поезії 20--30-х років Б ЦОВ . 

Гладкий В. М. Типологічні паралелі в українській радянській. та німець- 
кій революційній прозі 20--30-х років З З 

Куценко Л. В. Фольклоризм драми Ю. Яновського «Дума про Британку» 
Галич О. А. Художнє осмислення образу історичного героя в докумен- 

тально-біографічному романному епосі , . 

ТЕОРІЯ ЛІТЕРАТУРИ 

Охріменко О. М. До проблеми визначення стильових течій в поезії ук- 
раїнських романтиків ХІХ ст. . . РА ЗЕ Р 

Колотило Т. І. Алегорія у системі художнього пізнання р ЗНА 
Остапик І. Д. Героїчне і трагічне у творах про фашистську неволю 

Приходько І. Ф. Оповідач у художній прозі Я. Галана  . , 

ІСТОРІЯ ЛІТЕРАТУРИ 

Ткачук М. П. Концепція образу Їзольди Білорукої в однойменній по- 

- . -.- - 

- « . 

емі (Лесі Українки 5-5 3 ру рАТИеДУ РЕЧИ ОНИ 
Пашко О. Ф. Краса людського духу (До проблематики повісті О. Коби- 

лянської «Людина») «33.75 "й розфигронюкі 

Черниш Н. І. М. Бажан у газеті «За. Радянську Україну» , . . - 

Заверталюк Н. І. Стильові особливості публіцистики Ю. Яновського , 

Климець Ю. Д. Традиції і новаторство у поемах Д. Павличка , . . 

Меленчук М. М. Морально активна особистість у сучасній прозі про Ве- 
лику "Вітчизняну : війну ," роза «" РУзбо зноріолелня 

НА ДОПОМОГУ ВЧИТЕЛ ЕВІ ТА СТУДЕНТУ 

. Олексюк О.Г. Борець за свободу і возз'єднання українського народу (До 
95-річчя з дня народження Степана Тудора) . .., - 

ПУБЛІКАЦІЇ 

Дудко В. І. До вивчення ранньої театральної критики І. А. Кочерги.  . 

і .



СОДЕРЖАНИЕ 

К 70-ЛЕТИЮ ВЕЛИКОГО ОКТЯБРЯ 

Скоць А. НИ. Тема Великого Октября и гражданской войнь в украннской 
советской поззии 20--30-х годов чо Де З 

Гладкий В. М. Типологическне параллели в украннской советской и не- 
мецкой революцнонной  прозе 20--30-х годов  . . . 

Куценко Л. Б. Фольклоризм драмьї Ю. Яновского «Дума про Британку» 
Галич А. А. Художественное осмьсление образа  исторического героя в 

документально- бнографическом романном зпосе  ... . . 

ТЕОРИЯ л ИТЕРАТУРЬІ 

Охрименко Е. Н. К проблеме определения стилевьх течений в поззин ук- 
райнских романтиков ХІХ в . . . . - « « - .- 

Колотило Т. И. Аллегорня в системе художественного познання  . . . 

Остапик И. Д. Героическое и трагическое в произведениях о фашистской 
неволе - » , - . . . , . я » М , з з 

Приходько И. Ф. Рассказчик в художественной прозе Я. Галана  . . 

ИСТОРИЯ ЛИТЕРАТУРЬІ 

Ткачук Н. П. Концепцня образа Изольдь, Белорукої в одноименной позме 
Лесин Украйнки  . . зі прое РЕ В 

Пащко А, Ф. Красота души человека Кк бооблематике повести О. Кобн- 
лянской зПпузурнскої (3013 ПОН А ЗОВ РРО 

Черньш Н. Й. Бажан в газете «За Радянську Україну» зів Зб необ 

Заверталюк Н. И. Стилевье особенности публицистики Ю. Яновского . 
Климец Ю. Д. Традиции и новаторство в позмах Д. Павльчко зботь 
"Меленчук М. Н. Морально активная личность в современной прозе о Ве- 

ликой 0 Отечественной войне . . . я о С 

В ПОМОЩЬ УЧИТЕЛЮ И СТУДЕНТУ 

Олексюк Е. Г. Борец за свободу и воссоединенне украннского народа 
(К 95-летию со дня рождення Степана Тудора) . - . 

ПУБЛ ИКАЦИИ 

Дудко В. И. К изучению ранней театральной критики И. А. Кочерги , 

"
ч
о



СБОРНИК НЛУЧНЬЮХ ТРУДОВ 

Министерство вьсшего и среднего 
специального образования УССР 

Львовский ордена Ленина государственньй 
университет им. Ив. Франко 

УКРАЙНСКОЕ ЛИТЕРАТУРОВЕДЕНИЕ 

Республиканский межведомственньй 

научньй сборник 

Издаєтся с 1966 г. 

Випуск 49 

Львов. Издательство при Львовском 
государственном университете нздательского 

обьедннения «Вища школа» 

Адрес редколлегни: 290000 х 

Львов, ул. Университетская, Ї. - 

Университет, кафедра украннской литературні. 

«Украннское литературоведенне». 

Львовская областная книжная типографня. 

290000 Львов, ул. Стефаника, І1Ї, 

(На украннском язьке) 

"Редактор Г. Я. Луцак 

Художній редактор О. М. Козак 

Технічний редактор С. Д, Довба 

Коректор К. Г. Логвиненко 

,»



Інформ. бланк М» 11668. 

Здано до набору 02. 02. 87. Підп.' до друку 

05. 08. 87. БГ 01757. Формат 60Х90//с. Папір 
друк. Ма 3. Літ. гарн. Вис. друк. Ум. друк. 
арк. 7,5. Ум. фарбо-відб, 7,87. Обл.-вид. арк. 8,88. 

Тираж 600 прим, Вид. Ме 1620, Зам. 2949. Ці- 
на 1 р. 30 к. 

Львівська обласна книжкова друкарня 

290000 Львів, вул. Стефаника, ТМ






