
02 0965 
ььп о В 

245465 

РАННІ Е 
ІТЕРАТУРО- 

знаАвотво 

вм УСІ 21



ОТ 0727488! 

ДТ71 РРО



МІНІСТЕРСТВО ВИЩОЇ 

|! СЕРЕДНЬОЇ СПЕЦІАЛЬНОЇ 

ОСВІТИ УРСР 

ЛЬВІВСЬКИЙ 

ДЕРЖАВНИЙ УНІВЕРСИТЕТ 

УКРАЇНСЬКЕ 
ЛІТЕРАТУРОЗНАВСТВО 

ВИПУСК 27 

РЕСПУБЛІКАНСЬКИЙ 

МІЖВІДОМЧИЙ ЗБІРНИК 

ВИДАВНИЧЕ ОБ'ЄДНАННЯ 

«ВИЩАШКОЛА» 

ВИДАВНИЦТВО 

ПРИ ЛЬВІВСЬКОМУ 

ДЕРЖАВНОМУ УНІВЕРСИТЕТІ 

ЛЬВІВ -- 1976 



уд5 

у 70202-054 

М225(04)-76 

Матеріали 27 випуску «Українського літера- 
турознавства» висвітлюють питання критики, те- 
орії та історії радянської та дожовтневої літе- 

"ратур. 

Збірник складається з шести розділів, у які, 
крім традиційних, входить новий: «Рецензії». Ці 
рубрики містять дослідження науковців-методи- 
стів та відгуки їна нові літературознавчі праці. 
В розділі «Бібліографія» висвітлюються досяг 
нення радянських літературознавців в галузі до- 
слідження життя і творчості Марка Черемшини. 

Призначений для викладачів вузів, учителів, 
аспірантів та студентів, усіх, хто цікавиться 
українською літературою. 

РЕДКОЛЕГІЯ ЗБІРНИКА: 

Дорошенко І. І. (відповідальний ре- 
дактор); Мороз О. Н. (заступник від- 
повідального редактора); Халімон- 
чук А. М. (заступник відповідального 
редактора); Комаринець Т. І. (від- 
повідальний секретар); Грицай С. М. 
Голубєва Д. С. Губар О.І. Дом- 
ницька Г. С. Жук Н. ИЙ. Кубла- 
нов Б. Г. Лесик В. В. ЛесннВв. М. 
Лісовий П. М. Луценко 1. А. Не- 
борячок Ф. М. Федорчук М. С. 
Федченко П. М. Фащенко В. В., 
Фролова К. П, Шаховський С. М. 

Шолом Ф. Я. 

Відповідальний за випуск І. І. Дорошенко 
- 

499-76 (С) Видавниче об'єднання «Вища школа», 1976



КРИТИКА І ЛІТЕРАТУРНИЙ ПРОЦЕС 

В. І МАРТУСЬ 

Ленінська методологія аналізу й оцінки 
суспільних явищ і загальнонаукові основи 
-літературно-художньої критики 

Величезні можливості у справі дальшого піднесення 
ідейно-естетичного рівня художньої культури розвинутого соці- 
алістичного суспільства має радянська літературно-художня 
критика. Враховуючи зрослу роль і значення її в сучасних умо- 
вах, Комуністична партія поставила перед літературно-худож- 
ньою критикою важливі й відповідальні завдання і визначила 
шляхи їх здійснення. «Обов'язок критики, -- підкреслюється 
в постанові Центрального Комітету КПРС «Про літературно- 
художню критику», -- глибоко аналізувати явища, тенденції 
і закономірності сучасного художнього процесу, всіляко спри- 
яти зміцненню ленінських принципів партійності і народності, 
боротися за високий ідейно-естетичний рівень радянського ми- 
стецтва, послідовно виступати проти буржуазної ідеології. Лі- 
тературно-художня критика покликана сприяти розширенню 
ідейного кругозору художника і вдосконаленню його майстер- 
ності. Розвиваючи традиції марксистсько-ленінської естетики, 
радянська літературно-художня критика повинна поєднувати 
точність ідейних оцінок, глибину соціального аналізу з есте- 
тичною вимогливістю, дбайливим ставленням до таланту, до 
плідних творчих пошуків» |2) 

Виконання цих завдань -- надзвичайно складний багато- 
гранний процес постійного, цілеспрямованого проведення полі- 
тики партії в галузі художньої культури, род. з якої в комуні- 
стичному будівництві невпинно зростає. 

Ефективність позитивного впливу критики на сучасний лі- 

тературно-художній процес значною мірою залежить від рівня 

розробленості актуальних проблем її теорії і методології. 

Єдино правильну завершену діалектико-матеріалістичну кон- 

цепцію сутності, специфіки, наукових основ і суспільного зна- 

чення літературно- художньої критики містить у собі тео- 

ретичне надбання ленінізму. В ньому знаходимо вичерпне 

обгрунтування суспільних і методологічних детермінантів літе- 

ратурно- художньої критики, загальнофілософську основу роз- 

в'язання проблем її теорії і методології. 
Питання ленінської методології аналізу й оцінки художньої 

творчості давно стали предметом наукового дослідження кри- 

тиків і естетиків, мистецтвознавців і літературознавців |5) Але 

7 3



зроблене в цій справі -- лише початок того глибокого «ви- 
вчення проблем теорії і методології літературно-художньої кри- 
тики», на необхідності якого наголошує Центральний Комітет 
нашої партії 21. 

Теоретичне надбання ленінізму містить у собі всебічно об- 
грунтовану, випробувану практикою методологію аналізу й оцін- 
ки суспільних явищ. Блискуче застосована В. І. Леніним при 
аналізі й оцінці таких специфічних суспільних явищ, як ми- 
стецька творчість, ця методологія по праву називається ленін- 
ською методологією літературно-художньої критики. 

В. І. Ленін вважав літературно-художню критику, як і миєс- 
тецтво, важливим знаряддям пізнання. життя, ефективною 
зброєю в боротьбі за революційне його перетворення. Зокрема, 
в ленінській теоретичній спадщині широко цитуються окремі 
місця, використовуються крилаті слова і вирази не тільки 3 
творів літератури, а також і з численних праць художньої 
критики. 

Навіть у найтяжчі часи реакції, що наступила після пораз- 
ки революції 1905--1907 рр., В. І. Ленін не уявляв собі біль- 
шовицької нелегальної газети «Пролетарий» без літературної 
критики. Він енергійно залучав до літературно-критичної ро- 
боти в газеті О. М. Горького. В листі до А. В. Луначарського 
на початку 1908 р. Володимир Ілліч признавався, що він «саме 
мріяв про те, щоб літературно-критичнції відділ зробити в «Про- 
летариц» постійним і доручити його О. М-чу( О. М. Горько- 
му. -- В. М.)» |4, с. 204). Пізніше, в 1913 р., в листі до редак- 
ції «Правдь», Володимир Ілліч вказував, що без літературно- 
критичного відділу «велика» газета неможлива (Ї, т. 48, с. 186). 

Все це з особливою переконливістю свідчить про те, як 
глибоко розумів Володимир Ілліч сутність, специфіку, наукові 
основи- й суспільне значення літературно-художньої критики. 

Літературно-критична діяльність В. І. Леніна знаменувала 
собою якісно новий, вищий етап у розвитку марксистської лі- 
тературно-художньої критики. є о 

У праці «Економічний зміст народництва і критика його в 

книзі п. Струве» (1894--1895 рр.) В. І. Ленін дав класичне 
обгрунтування сутності критики суспільних явищ. На конкрет- 
ному прикладі він показав, що «вся різниця між народництвом 
і марксизмом полягає в характері критики російського капі- 
талізму» (І, т. 1, с. 433). Цю різницю Володимир Ілліч визначив 
так: «Народник для критики капіталізму вважає за достатнє 
констатувати наявність експлуатації, взаємодіяння між нею 

і політикою і т. п. Марксист вважає за необхідне пояснити 1! 

зв'язати до купи ці явища експлуатації як систему певних Ви- 

робничих відносин, як особливу суспільно-економічну форма- 
цію, закони функціонування і розвитку якої підлягають об'єк- 

тивному вивченню. Народник вважає за достатнє для кРаДнЕ 
капіталізму -- осудити його з точки зору своїх ідеалів, Ж п 
ки зору «сучасної науки і сучасних моральних іїден». АВ 

4



сист вважає за необхідне дослідити якнайдокладніше ті кла- 
си, які утворюються в капіталістичному суспільстві, вважає 
за грунтовну тільки критику з точки зору певного класу, -- 
критику, що грунтується не на моральних міркуваннях «особи», 
а на точному формулюванні суспільного процесу, що дійсно 
відбувається» (|Ї, т. І, с. 433--434) 

Наведене положення стосується не окремих сторін предмету 
і способу дослідження, а всієї сукупності їх найзагальніших 
сторін і, отже, має загальнометодологічне значення, За В. І. Ле- 
ніним, поняття критики суспільних явищ включає в себе дослід- 
ження, пояснення й оцінку розглядуваного явища «з точки 
зору певного класу». Причому, вказує В. І. Ленін, логічно вва- 
жати за серйозну тільки ту критику, яка грунтується на «точ- 
-ному формулюванні суспільного процесу, що дійсно відбуваєть- 
ся», тобто істинною є тільки критика, яка ведеться.з позицій 
передового класу суспільства. Адже тільки клас, якому нале- 
жить майбутнє, -- передовий суспільний клас -- кровно заці- 
кавлений у наближенні прийдешнього. А це з усією необхід- 
ністю зумовлює дослідження, пояснення й оцінку будь-якого 
розглядуваного суспільного явища, в тому числі, звичайно, й 
художнього, із справді наукових позицій, заснованих на точно- 
му формулюванні суспільного процесу, що- дійсно відбувається. 
Адже «наша (пролетарська. -- В. М.) сила в проголошенні 
правди!» (1, т. 11, с. 3111. 

З ленінського пояснення сутності критики суспільних явищ 
випливає, що вона, по-перше, має класовий характер і, по-дру- 
ге, не будь-яка, а тільки пролетарська класовість критики ор- 
ганічно поєднується з її науковістю. 

Та об'єктивна істина, що літературно-художня критика має 
яскраво виражений класовий характер, не влаштовувала й не 
могла влаштовувати представників експлуататорської верхівки, 
зокрема російського буржуазного ліберального "ренегатства. 
І вони будь-що силкувалися спростувати неспростовне. 

Так, у збірнику статей «Вехи», виданому в 1909 р., кадет- 
ські публіцисти, представники контрреволюційної ліберальної 
буржуазії особливо багато зусиль спрямували на спотворення 
суті поглядів і діяльності найвидатніших представників рево- 
люційно-демократичної критики В. Г. Бєлінського, М. О. Доб- 
ролюбова, Д. І. Писарєва, М. Г. Чернишевського. 

«Вехи» оголосили великих критиків, за термінологією і-у 
відповідності з програмою чорносотенної газети «Московскиг 
Ведомости», вождями «інтелігентів», що мало означати, ніби 
найвидатніші представники російської революційно-демократич- 
ної критики виражають всього-навсього «інтелігентські» настрої 
та інтереси. ; 

У статті «Про «Вехи» (1909 р.) В, І. Ленін піддав нищівній 
критиці жонглерські виверти «віхівців», які в своєму збірнику 
оголосили, що лист Бєлінського до Гоголя являє собою «пал- 
кий і класичний вираз інтелігентського настрою», що «історія 

о



нашої публіцистики, починаючи після Бєлінського, щодо жит- 
тєвого розуміння 1- суспільний кошмар». «Так, так, -- з непри- 
хованою іронією писав Володимир Ілліч з цього приводу. -- 
Настрій кріпаків-селян проти кріпосного права, очевидно, є 
«інтелігентський» настрій. Історія протесту й боротьби най- 
ширших мас населення з 1861 по 1905 рік проти залишків крі- 
посництва в усьому ладі російського життя є, очевидно, «суціль- 
ний кошмар». Чи, може, на думку наших розумних і освічених 
авторів, настрій Бєлінського в листі до Гоголя не залежав від 
настрою кріпаків-селян? Історія нашої публіцистики не зале- 
жала від обурення народних мас залишками кріпосницького 
гніту?» (1, т. 19, с. 1621. 

В. І. Ленін спростував незграбні спроби ліберальних рене- 
гатів заперечити той факт, що російська революційно-демокра- 
тична критика є виразницею класових настроїв і інтересів най- 
бідніших селянських мас, придавлених нестерпною експлуата- 
цією. У буржуазному суспільстві літературно-художня критика 
завжди була, є й буде класовою. 

Класовий характер критики зумовлює її партійність, бо 
«строга партійність є супутник і результат високорозвинутої 
класової боротьби» (Ї, т. 12, с. 123). 

На партійність критики літературних (художніх) явищ 
В. І. Ленін вказував у листі до О. М. Горького на початку 
1908 р.: «Ох, немає добра в окремих, довгих літературно-кри- 
тичних статтях -- що розсипаються по різних напівпартійних 
і позапартійних журналах! Краще б нам спробувати зробити 
крок далі від цієї інтелігентської старої, панської замашки, си- 
річ зв'язати і літературну критику тісніше з партійною роботою, 
з керівництвом партією» (4, с. 202--203). Тісний зв'язок літе- 
ратурної критики з партійною роботою, за глибоким переконан- 
ням Володимира Ілліча, висловленим у тому "ж листі до 

О. М. Горького, однаково плідний і корисний як для партійної 
роботи, так і для літературної критики. «У скільки разів, -- 

писав В. І. Ленін, - виграла б і партійна робота через газету, 
не таку однобічну, як раніше, -- і літераторська (зокрема, в 

галузі критики. -- В. М.) робота, тісніше зв'язавшись з партій- 

ною...» |4, с. 202) 
Як уже відзначено вище, за В. І. Леніним, поняття критики 

суспільних явищ, у тому числі, звичайно, й літературно-худож- 

ніх, включає в себе дослідження, пояснення й оцінку аналізо- 

ваного явища «з точки зору певного класу». Оскільки ж пред- 
метом дослідження літературно-художньої критики є мистецт- 

во, то саме його вона й пояснює та оцінює, або, точніше (адже 
йдеться про одночасний акт), пояснюючи, оцінює чи, оцінюючи, 

пояснює. | і 
Мистецтво має свого творця і свого споживача. 1 критич- 

не дослідження мистецької цінності, в якому органічно поєд! 

нується пояснення й оцінка її реальної художньої вартості, 

одночасно адресується як читачеві, слухачеві чи глядачеві, та 

6



і авторові. У цьому -- надзвичайна складність літературно-ху- 
дожньої критики: адже вона повинна вести двоадресну розмову 
не в двох різних «тональностях», а в' одній, причому в такій, 
яка 6 захоплювала і творця, і споживача мистецтва. Іншими 
словами, справжня майстерність викладу критичних праць зу- 
мовлюється органічним поєднанням глибини наукової перекон- 
ливості з мистецькою довершеністю стилю. Класичними зразка- 
ми майстерності такого викладу є літературно-критичні статті 
В. І. Леніна. І відрадно відзначити, що в дослідженні стилю лі- 
тературно-критичних праць В. І. Леніна нашою наукою досяг- 
нуто помітних успіхів |7| 

Однією з найголовніших ознак справжньої критики є, за 
В. І. Леніним, аналіз і оцінка реального доробку автора роз- 
глядуваного твору. Цього не можна замінити безпредметним 
теоретизуванням навколо того, що хотів або чого не хотів і не 
висловив автор, як це зробив «легальний марксист П. М. Сквор- 
цов у рецензії на книгу В. І. Леніна «Розвиток капіталізму в 
Росії». 

У тій праці В. І. Ленін писав: «В кінці вступного теоретич- 
ного розділу у мене прямо вказана тема, що цікавить мене...» 
П, т. 3, с. 580. Але П. М. Скворцов, накинувшись з «купою 
найдобірніших «сердитих» висловів» на книгу В. І. Леніна, 
заходився звинувачувати її автора за те, що він не обрав для 
своєї праці інших тем, інших питань, Але з рецензії П. М. Сквор- 
цова на книгу «Розвиток капіталізму в Росії» так і не можна 
зрозуміти, «чи вважає критик, що ці питання не варті розгля- 
ду?». І це не випадково. У статті «Некритична критика», спря- 
мованій проти ворожої рецензії, Володимир Ілліч вказує, що 
П. М. Скворцов «воліє обминати питання на ту тему, яку я собі 
поставив, і вказати інші теми, якими мені слід було б, за велін- 
ням Юпітера, зайнятися» (І, т. 3, с. 580). 

Каменя на камені не залишивши від ворожої марксизму 
критики П. М. Скворцова, Володимир Ілліч дотепно резюму- 
вав: «Адже це цілком така сама «критика», як та, з якої смі- 
явся колись Чернишевський; візьме людина в руку «Пригоди 
Чичикова» і починає «критикувати»: «Чи-чи-ков, чхи-чхи.. Ах 
як смішно!..» |, т. 3, с. 581--589). 

Критика тих чи інших положень, досліджуваних автором у 
його праці, ніколи не може бути серйозною й. переконливою, 
якщо критик замовчує або спотворює авторське розуміння по- 
рушених ним питань і обмежується показом лише того, як хоче 
його розуміти він сам. Власне на це вказував В. І. Ленін у від- 
повіді П. Нежданову, який розглядав статтю В. І. Леніна «За- 
мітка до питання про теорію ринків (З приводу полеміки 
пп. Туган-Барановського і Булгакова)» і статті інших авторів 
про теорію ринків. Володимир Ілліч відзначив «зовсім довільне» 
й «зовсім неправильне тлумачення» П. Неждановим його (Ле- 
нінових. -- В. М.) положень. В. І. Ленін писав у зв'язку з цим: 
«Критикуючи мої твердження про суперечність між вироб- 

7



пролетаріату, -- говорив Володимир Ілліч у доповіді про 
Об'єднавчий з'їзд РСДРІП, -- можуть і повинні відкрито кри- 
тикувати помилки... але робити це у прикритій, двозначній, 
неясній формі зовсім недостойно соціал-демократії» (І, т. 13, 
с. 481. 

Смілива й відкрита, заснована на наукових критеріях ана- 
лізу -- ось та критика, яка відповідає духові марксизму, яка 
допомагає стояти на рівні найвищих завдань часу. «Критику- 
вати помилки німецьких вожаків, -- писав В. І. Ленін 1907 р. 
в передмові до брошури Воїнова (А. В. Луначарського) про 
ставлення партії до професійних спілок, -- ми повинні безбояз- 
но і відкрито, якщо хочемо бути вірні духові Маркса й допо- 
магати російським соціалістам стати на висоті сучасних завдань 
робітничого руху» (1, т. 16, с. 174) 

Справжня літературна критика не може обмежуватися ли- 
ше запереченням позиції автора рецензованого твору, якщо 
вона не хоче опуститися до рівня звичайного критиканства. 
Серйозна й сумлінна критика, за В. І. Леніним, ні в якому 
разі не може обійтися без викладу «позитивних поглядів» 
критика на явища, які він аналізує ЦІЇ, т. 4, с. 1921. 

Серйозною вадою літературної критики В. І. Ленін вважав 
відсутність «прямоти і виразності». Такі необхідні якості кри- 
тика втрачає тоді, коли вона «зачіпає силу проблем, безліч 
питань, але ні в одному з цих питань не дає цільного і чіткого 
викладу нових поглядів критика», коли «критик тільки викла- 
дає свої сумніви, кидаючи ледве зачеплені ним важкі і складні 
питання без будь-якої самостійної розробки» |Ї, т. 4, с. 191|. 
А саме це -- зачіпання, нагромадження безлічі питань і не- 
спроможність у жодному з них висловити позитивну думку 
критика, засновану на наукових засадах аналізу й оцінки, -- 
є не чим іншим, як безідейним і безпринципним критиканством, 
проти якого Володимир Ілліч виступав надзвичайно гостро, іро- 
нічно називаючи любителів такої «критики» «літературними 
наїзниками» |Ї, т. 14, с. 116). 

В. І. Ленін роз'яснював, що «всякі дії і всілякі виступи», 
в тому числі й критичні, «цінні лише тому і остільки, оскільки 
зони посувають вперед, а не назад, -- оскільки вони ідейно 
згуртовують пролетаріат, піднімаючи його, а не принижуючи, 
не розбещуючи, не розслабляючи» |Ї, т. 14, с. 115--116) 

У промові на Московській губернській конференції РКП (б) 
91) листопада 1920 р. торкаючись питання критики, В. І. Ленін 

. товорив, що свобода критики -- прекрасна річ, але після того, 
як «свобода критики проголошена», «треба подумати про зміст 
критики» ЦП, т. 42, с. 35) Бо «якщо свобода критики означає 
свободу захисту капіталізму, -- з особливою силою підкреслив 
В. І. Ленін, - то ми її роздавимо» ||, т. 42, с. 35). 

Ці ленінські настанови, висловлені стосовно характеру 
критики різних суспільних явищ, безсумнівно, мають значення 
також для літературно-художньої критики.



ництвом і споживанням у капіталістичному суспільстві, п. П. Не- 
жданов повинен був (на мою думку) викласти читачеві, як я 
розумію цю суперечність, не обмежуючись викладом свого по- 
гляду на суть і значення цієї суперечності. Вся суть питання 
(яке викликало полеміку п. П. Нежданова проти мене) в тім-то 
й полягає, що я розумію розглядувану суперечність зовсім не 
так, як хоче розуміти її п. П. Нежданов» (ЦІЇ, т. 4, с. 150) 

На важливу вимогу до літературної критики вказав Воло- 
димир Ілліч у листі В. С. Войтинському з приводу статті, яку 
той рекомендував вмістити в журналі «Просвещение»: «...Пови- 
нен по совісті сказати, що вона зовсім нікуди не годиться» (Ї, 
т. 48, с. 234) Подавши такий урок відвертості й прямоти в лі- 
тературній критиці (і обгрунтувавши, чому саме стаття «За 
спільний прапор» не може бути надрукованою в журналі «Про- 
свещение»), Володимир Ілліч пояснив: «Відвертість і прямо- 
та насамперед -- чи не так?» |Ї, т. 48, с. 234). 

Відкриту й пряму критику суспільних явищ В. І. Ленін про- 
тиставив меншовицькій «критиці», яка зводилась до причіпок, 
інтелігентських шпильок. "У промові на Об'єднавчому з'їзді 
РСДРП в 1906 р. Володимир Ілліч вказував, що потрібна і 
навіть обов'язкова не будь-яка, а тільки «відкрита, пряма, явна 
і ясна критика, а не причіпка, не уколи, не інтелігентські 
шпильки» (1, т. 12, с. 365|. При цьому В. І. Ленін на конкретно- 
му прикладі показав, що прямою може бути не всяка критика,. 
а тільки та, яка ведеться на науковій основі. Він говорив, що, 
на відміну від резолюції меншовиків, яку проймає «дрібна, 
дріб'язкова полеміка», зокрема, в питанні про оцінку досвіду 
минулого, «наша (більшовицька. -- В. М.) резолюція, підво- 
дячи науковим способом підсумки останнього року, критикує 
прямо...» |, т. 12, с. 364--3651. 

Тільки пряма, відверта критика, заснована на ясній, науко- 
вій оцінці реальних суспільних явищ, здатна принести користь 
тому, кому вона адресується. Саме на це вказав В. І. Ленін 
у «Зверненні до партії делегатів Об'єднавчого з'їзду, які нале- 
жали до колишньої фракції «більшовиків», написаному після 
закриття Об'єднавчого з'їзду партії і прийнятому на нараді де- 
легатів-більшовиків -- учасників з'їзду: «В резолюціях про 
збройне повстання з'їзд також не дав того, що було потрібно: 
прямої критики помилок пролетаріату, ясної оцінки досвіду 
жовтня--грудня 1905 р., -- хоча б спроби вивчити співвідношен- 
ня страйку з повстанням; замість всього цього в резолюціях пе- 
реважають якісь несміливі відмовки від збройного повстання. 
З'їзд не сказав робітничому класові одверто і ясно, що груд- 
неве повстання було помилкою; але в той же час у прихованій 
формі з'їзд засудив грудневе повстання. Ми думаємо, що таким 
способом можна скоріше затемнити, ніж прояснити революцій" 

ну свідомість пролетаріату» (Ї, т. 19, с. 372--373). | 
Критику в прихованій, неясній формі В. І. Ленін ваяоваВ 

взагалі недостойною пролетаріату і його партії. «Представнят 

8



пролетаріату, -- говорив Володимир Ілліч у доповіді про 
Об'єднавчий з'їзд РСДРП, -- можуть і повинні відкрито кри- 
тикувати помилки... але робити це у прикритій, двозначній, 
неясній формі зовсім недостойно соціал-демократії» (І, т. 13, 
с. 481. 

. Смілива й відкрита, заснована на наукових критеріях ана- 
лізу -- ось та критика, яка відповідає духові марксизму, яка 
допомагає стояти на рівні найвищих завдань часу. «Критику- 
вати помилки німецьких вожаків, -- писав В. І. Ленін 1907 р. 
в передмові до брошури Воїнова (А. В. Луначарського) про 
ставлення партії до професійних спілок, -- ми повинні безбояз- 
но і відкрито, якщо хочемо бути вірні духові Маркса й допо- 
магати російським соціалістам стати на висоті сучасних завдань 
робітничого руху» (1, т. 16, с. 174) 

Справжня літературна критика не може обмежуватися ли- 
ше запереченням позиції автора рецензованого твору, якщо 
вона не хоче опуститися до рівня звичайного критиканства. 
Серйозна й сумлінна критика, за В. І. Леніним, ні в якому 
разі не може обійтися без викладу «позитивних поглядів» 
критика на явища, які він аналізує |Ї, т. 4, с. 1921). 

Серйозною вадою літературної критики В. І. Ленін вважав 
відсутність «прямоти і виразності». Такі необхідні якості кри- 
тика втрачає тоді, коли вона «зачіпає силу проблем, безліч 
питань, але ні в одному з цих питань не дає цільного і чіткого 
викладу нових поглядів критика», коли «критик тільки викла- 
дає свої сумніви, кидаючи ледве зачеплені ним важкі і складні 
питання без будь-якої самостійної розробки» |Ї, т. 4, с. 191). 
А саме це -- зачіпання, нагромадження безлічі питань і не- 
спроможність у жодному з них висловити позитивну думку 
критика, засновану на наукових засадах аналізу й оцінки, -- 
є не чим іншим, як безідейним і безпринципним критиканством, 
проти якого Володимир Ілліч виступав надзвичайно гостро, іро- 
нічно називаючи любителів такої «критики» «літературними 
наїзниками» (Ї, т. 14, с. 116). | | 

В. І. Ленін роз'яснював, що «всякі дії і всілякі виступи», 
в тому числі й критичні, «цінні лише тому і остільки, оскільки 

"вони посувають вперед, а не назад, -- оскільки вони ідейно 
згуртовують пролетаріат, піднімаючи його, а не принижуючи, 
не розбещуючи, не розслабляючи» |Ї, т. 14, с. 115--116). 

У промові на Московській губернській конференції РКТІ (6) 

91 листопада 1920 р., торкаючись питання критики, В. Ї. Ленін 
говорив, що свобода критики -- прекрасна річ, але після того, 

як «свобода критики проголошена», «треба подумати про зміст 

критики» |, т. 42, с. 35|. Бо «якщо свобода критики означає 
свободу захисту капіталізму, -- з особливою силою підкреслив 

В. І. Ленін, - то ми її роздавимо» ЦІЇ, т. 42, с. 35) 

Ці ленінські настанови, висловлені стосовно характеру 

критики різних суспільних явищ, безсумнівно, мають значення 

також для літературно-художньої критики. | 

я



Формі критики, як і змістові її, В. І. Ленін надавав вели- 
кого значення. Згадаймо у зв'язку з цим, як зворушливо тепло 
поздоровляв Володимир Ілліч А. Вітімського (М. С. Ольмінсь- 
жого) з «напрочуд вдалою статтею» «Культурні люди і нечиста 
совість», надрукованою в «Правде» 23 серпня 1912 року. 
«Надзвичайно доречно взята тема і розроблена в стислій, але 
ясній формі чудово», -- писав В. І. Ленін в листі до редакції 
«Правдь» |4, с. 75) У первісному "проекті резолюції Х з'їзду 
РКП про єдність партії Володимир Ілліч ставив завдання до- 
биватися «безустанно того, щоб критика велась по суті справи, 
ні в якому разі не прибираючи форм, які можуть допомогти 
класовим ворогам пролетаріату» (І, т. 43, с. 81) 

Володимир Ілліч неодноразово вказував на принципову від- 
мінність між критикою товариською і критикою, спрямованою 
проти класових ворогів пролетаріату. У статті «Капіталізм у 
сільському господарстві» він звернув увагу на те, що буржу- 
азний економіст С. М. Булгаков, оцінюючи книгу К. Каутсь- 
кого «Аграрне питання», хоч і визнає її «визначним твором», 
все ж «вражає своєю різкістю і незвичайним у полеміці між 
близькими по напряму письменниками тоном» (Ї, т. 4, с. 93--941 

Критика недоліків і упущень людей, близьких по духу, вчив 
Володимир Ілліч, повинна бути доброзичливою, товариською, 
однак це ні в якій мірі не означає зниження вимогливості, 
принциповості. Підтвердження цьому -- ленінська критика 
брошури Юніуса (Р. Люксембург) «Криза соціал-демократії». 
Вказуючи на недоліки й помилки Юніуса, В. І. Ленін підкрес- 
лив, що робить це заради необхідної для марксистів самокри- 
тики і всебічної перевірки поглядів. Приступаючи безпосе- 
редньо до аналізу недоліків і помилок брошури Юніуса, Во- 
лодимир Ілліч насамперед наголосив, що загалом і в цілому 
вона -- «прекрасна марксистська праця, і цілком можливо, 
що її недоліки мають до певної міри випадковий характер» 
ГІ; т. 30, с. 21: 

До помилок людей, які ще не знайшли себе, але старанно 
прагнуть визначитися в лавах борців за справу пролетаріату, 
Володимир Ілліч радив ставитися по-дружньому, критикувати 
їх терпляче. «Таким людям, -- писав він у замітці «Інтерна- 
ціонал молоді», -- треба всіляко допомагати, ставлячись яко- 
мога терпеливіше до їхніх помилок, стараючись виправляти 
їх поступово і шляхом переважно переконування, а не бороть- 
би» (І, т. 30, с. 214). 

Зовсім по-іншому -- з палкою ненавистю, яка може вини- 
кнути тільки до зрадників соціалізму, слід ставитися «до тео- 
ретичної каші в головах і до відсутності революційної послі- 
довності в серцях... «окістів», «соціал-революціонерів», толстов- 
ців, анархістів, всеєвропейських каутськіанців («центру») і т.п.». 
З такими людьми (а вони претендують на те, щоб вести і вчити 
інших), підкреслював Володимир Ілліч, потрібна «нещадна 
боротьба» (1, т. 30, с. 214). 

10 -



Нещадна, гостра критика -- це не купа найдобірніших 
«сердитих» висловів, не нанизування грізних окриків, як вважав 
«легальний марксист» П. М. Скворцов. Замість того, щоб по- 
ділитися з публікою своїми «фактичними міркуваннями» в пи- 
таннях, авторське трактування яких його не влаштовувало, 
цей «критик» «цілком заслонив суть справи простими грізними 
окриками» (1, т. 3, с. 594--595| Але для серйозної критики, 
іронічно зауважує Володимир Ілліч, «малувато ж цього!» (Ї, 
тизуеябові | 

З'ясування загальнонаукових основ критики у світлі вчення 
В. І. Леніна дає можливість глибше зрозуміти ту важливу роль, 
яку відведено їй у суспільному житті, в революційному пере- 
творенні дійсності. 

Літературно-художню критику, як і мистецтво та літерату- 
ру, В. І. Ленін вважав важливим знаряддям пізнання дійсності 
і зброєю в боротьбі за революційне її перетворення. Суспільну 
роль і значення критики він ставив надзвичайно високо. 

Підкреслюючи на початку нинішнього століття, що «роль 
передового борця може виконати тільки партія, керована пе- 
редовою теорією», Володимир Ілліч вказував: «А щоб хоч тро- 
хи конкретно уявити собі, що це означає, хай читач згадає 

про таких попередників російської соціал-демократії, як Гер- 
цен, Белінський, Чернишевський...» ЦЇ, т. 6, с. 24| 

Надбання російської революційно-демократичної критики, 

за глибоким переконанням Володимира Ілліча, має неперехідне 

значення. «Його знаменитий «Лист до Гоголя», що підбивав 

підсумок літературній діяльності Бєлінського, -- писав В. Ї. Ле- 

нін у 1914 р. -- був одним з найкращих творів безцензурної 

демократичної преси, що зберегли величезне, живе значення 
і до цього часу» |, т. 25, с. 90--91). 

Літературно-критичною спадщиною російських революціо- 

нерів-демократів Володимир Ілліч цікавився протягом усього 

свого життя. Він глибоко вивчав її, блискуче знав і турбувався 

про її поширення. П. І. Лебедєв-Полянський, який у перші по- 

жовтневі роки очолював літературно-видавничий відділ Нар- 

комосу, згадував, як В. І. Ленін говорив у бесіді з ним: «Бєлін- 

ського ви видали.. Чернишевського обов'язково видайте |і 

Добролюбова... Усі ми через них пройшли, мабуть, і ви теж...» 

Щит. за 6, с. 9| 5 
В. І. Ленін не раз говорив про той великий вплив, який 

справили на нього класики російської революційно-демокра- 

тичної критики. Він згадував, зокрема, як ще юнаком захоп- 

лено вивчав праці В. Г. Бєлінського і М. Г. Чернишевського: 
«Здається, ніколи потім в моєму житті, навіть в тюрмі у Пе- 

тербурзі і в Сибіру, я не читав стільки, як в рік, коли мене 

вислали в село з Казані». Розповідаючи, що він читав і вивчав 

тоді, Володимир Ілліч пригадував, що найбільше він «читав 

статті, які свого часу друкувалися в журналах «Современник», 

«Отечественнье записки», «Вестник Европь». В них було вмі- 

11



щено все найцікавіше і найкраще, що друкувалося з суспільних 
і політичних питань в попередні десятиріччя». «Моїм найулюб- 
ленішим автором, -- згадував В. Ї. Ленін, - був Чернишевсь: 
кий.. Завдяки Чернишевському відбулося моє перше знайом- 
ство з філософським матеріалізмом. Він же перший вказав мені 
на роль Гегеля в розвитку філософської думки, і від нього при- 
йшло поняття про діалектичний метод, після чого було вже 
набагато легше засвоїти діалектику Маркса» |З, с. 386-387). 
Саме в цей період «від корки до корки були прочитані чудові 
нариси Чернишевського про естетику, мистецтво і літературу, І 
вияснилась революційна постать Бєлінського» |З, с. 387|. Воло- 
димир Ілліч з теплотою згадував і про той вплив, який справив 
на нього тоді М. О. Добролюбов: «За читання його (М. О. Доб- 
ролюбова. -- В. М.) статей в тому ж «Современнике» я теж 
взявся серйозно» |З, с. 3881. 

Революційно-демократична критика вабила Володимира Іллі: 
ча передусім значущістю суспільних ідей, висловлених у кра: 
щих її творах, вмінням великих критиків із аналізу творів 
літератури та мистецтва робити «революційні прокламації». За 
свідченням В. В. Воровського, сам В. І. Ленін про це говорив 
так: «Дві його (М. О. Добролюбова. -- В. М.) статті -- одна 
про роман Гончарова «Обломов», друга про роман Тургенєва 
«Напередодні» -- вразили наче блискавка. Я, звичайно, і до 
цього читав «Напередодні», але річ була прочитана рано, і я 
поставився до неї по-дитячому. Добролюбов вибив з мене 
такий підхід. Цей твір, як і «Обломов», я знов перечитав, мож- 
на сказати, з підтекстовими зауваженнями Добролюбова. З 
розгляду «Обломова» він зробив гасло, заклик до волі, актив- 
ності, революційної боротьби, а з аналізу «Напередодні» справ- 
жню революційну прокламацію...» |З, с. 3881 

Володимир Ілліч незмінно вказував на вміння видатних 
критиків писати надзвичайно сильно, оригінально, неповторно. 
Майстерність стилю М. О. Добролюбова буквально полонила 
В. І. Леніна. Він захоплювався вмінням критика зробити з 
аналізу «Напередодні» «справжню революційну прокламацію, 
так написану, що вона і по цей день не забувається» |З, с. 388). 
І Володимир Ілліч, маючи на увазі насамперед блискучий 
стиль М. О. Добролюбова, закликав: «Ось як треба писати!» 
(3, с. 388 В. І. Ленін захоплювався неперевершеною майстер- 
ністю письма й інших російських революційно-демократичних 
критиків, зокрема й передусім М. Г. Чернишевського, «нещад- 
ний полемічний талант» якого викликав особливі симпатії 
(3, с. 387). , 

Вивчення В. І. Леніним праць видатних критиків дало йому 
можливість зробити висновок, що вони могли так сміливо ста- 
вити значущі суспільні питання передусім завдяки широкій 
обізнаності з передовою революційною теорією. «Він, -- роз- 
повідав про глибоке вивчення В. І. Леніним вітчизняної крити- 

ки В. Д. Бонч-Бруєвич, -- вважав, що Бєлінський грунтовно 

7 12



обізнапий з Гегелем, говорив, що Бєлінський, безперечно, знав 
твори ще молодого Маркса» |4, с. 549| І це «далекоглядне 
передбачення Володимира Ілліча тепер підтвердилось», -- пи- 
сав у 1955 році В. Д. Бонч-Бруєвич (4, с. 549). 

. Надзвичайно високо цінував В. І. Ленін суспільно-політич- 
ні і філософські погляди видатних представників російської 
революційно-демократичної критики. Зокрема, про М. Г. Чер- 
нишевського в одній із праць він писав у 1909 р.: «Чернишев- 
ський -- єдиний дійсно великий російський письменник, який 
зумів з 50-х років аж до 88-го року лишитися на рівні цілісно- 
го філософського матеріалізму і відкинути нікчемну нісенітни- 
цю неокантіанців, позитивістів, махістів та інших плутаників. 
Але Чернишевський не зумів, вірніше: не міг, внаслідок від- 
сталості російського життя, піднятися до діалектичного мате- 
ріалізму Маркса і Енгельса» (І, т. 18, с. 354). 

До творів революційно-демократичної критики В. Ї. Ленін 
часто звертався в своїх працях. Досить згадати, що, наприклад, 
літературно-критичні статті М. Г. Чернишевського він цитував, 
посилався на них близько трьох десятків разів, широко вико- 
ристовував цитати, вирази, крилаті слова інших видатних кри- 
тиків. | 

Володимир Ілліч сам був видатним літературно-художнім 
критиком. Його літературно-критичні праці, перш за все 
«Партійна організація і партійна література» і цикл статей 
про Л. Толстого, знаменували собою новий, ленінський етап 
марксистської критики. У своїй літературно-критичній діяльності - 
В. І. Ленін на основі діалектико-матеріалістичного вчення 
марксизму та відповідно до вимог нової історичної епохи"далі 
розвинув і збагатив кращі традиції і принципи російської ре- 
волюційно-демократичної критики. 

«Ленінські принципи класовості, партійності літературно-ху- 
дожньої критики знайшли дальший розвиток у документах на- 

нашої партії і, зокрема, в матеріалах ХХІУ з'їзду КПРС, в 
постанові ЦК КПРС 1972 р. «Про літературно-художню кри- 

тику», де наголошується на необхідності підвищувати актив- 

ність і принциповість літературно-художньої критики у прове- 
денні лінії партії в галузі художньої творчості, послідовно 

виступати проти буржуазної ідеології |2). 

ЛІТЕРАТУРА 

І. Ленін В. І. Повне зібрання творів. 
9, Постанова ЦК КПРС «Про літературно-художню критику». -- «Радян- 

ська Україна», 1972, 25 січня. 
3. В. І. Ленін і книга. К., 1974. 

4, В. І. Ленін про літературу. К., 1970. й 

5. Воробйов В. Ф. В. І. Ленін і питання літературної критики. -- 

«Літературна Україна», 1974, 22 січня; Кирпотин В. Я. Ленин и литера- 

турная критика, -- «На литературном посту», 1932, Ме 6; Смородина. Й. 

В..И. Ленин и. литературная критика в большевистекой печати дооктябрьс- 

кого периода. -- В кн.: В. ИЙ. Ленин и вопрось литературоведення. МЛ. 

13



1961; Юдин П. А. Ленин и некоторье вопрось литературной критики. -- 
В кн. Советская литература на новом зтапе. М.-Л., 1934; Мартусь В. 1. 
Ленінізм і методологічні принципи літературно-художньої критики. -- «Пра- 
пор», 1974, М» 4. 

6. Воробйов В. Ф. Ленін про літературу і мистецтво. К., 1971. 
7. Гукасова А. Из'"наблюдений над стилем статьн В. МИ. Ленина 

«Памяти Герцена». -- «Русская литература», 1965, М» І; Западов А. 
Ленин пишет о Герцене.. -- «Литературная Россия», 1968, 6 сентября; Ти- 
ховодов А. Лев Толстой в образно-зстетических оценках В. И. Лени- 
на. -- В сб.: Учен. зап. Горьковского педагогического ин-та, вьшп. 63. 1966; 
Шаховський С. Стиль і мова літературно-критичних праць В. І. Лені- 
на. -- В кн.: Питання соціалістичного реалізму. К. 1970 та інші праці. 

В, И. МАРТУСЬ 

ЛЕНИНСКАЯ МЕТОДОЛОГИЯ АНАЛИЗА И ОЦЕНКИ 
ОБЩЕСТВЕННЬХ ЯВЛЕНИЙ И ОБЩЕНАУЧНЬЮЕ ОСНОВЬІ 

ЛИТЕРАТУРНО-ХУДОЖЕСТВЕННОЙ КРИТИКИ 

Резюме 

В статье на основе рассмотрения ленинской методологий анализа й 
оценки общественньх явлений исследуются общенаучнье основь марксисте 
кой литературно-художественной критики -- ее сущность, специфика и 0 
щественная природа.  Особое внимание при зтом уделяется раскрьтию ле 
нинского понимания классово-партийной обусловленности критики, дналекю 
тического единства ее коммунистической партийности и научной обьхуектив:- 
ности. 

б» 

Л.П. БОНДАР 

Проблеми вивчення українсько-білоруських 
поетичних взаємин на сучасному етапі 

Дослідження сучасного етапу українсько-білоруських - 
поетичних взаємин. -- це широкий і багатогранний процес, 
який характеризується появою дедалі більшої кількості праць, 
присвячених даній проблемі, розширенням кола дослідників, 
виходом у світ синтетичних монографій і окремих статей. Най- 
більших успіхів досягнуто у дослідженні класичної традиції 
як джерела взаємного збагачення поезії обох братніх народів. 

Тут в першу чергу слід назвати інтенсивну розробку проб- 
леми «Т. Шевченко і Білорусія». Шевченкознавство давно вже 
стало галуззю білоруського літературознавства. Чималий вклад 
у нього внесли вчені С. Александрович, В. Борисенко, В. Іва: 
шин, М. Ларченко, Ю. Пширков та ін. Звернення до проблеми 
взаємозв'язків Шевченка з білоруською літературою -- настін- 

на і необхідна умова осмислення сучасного процесу розвитку 

поезії. Так, І. Виноградов у статті «Відгуки Кобзаревих пісень» 
(21) поряд з постановкою питання про те, коли почали побутува- 

14



ти вірші Шевченка в Білорусії як фольклорні твори, з'ясовує 
ще раз значення його поезії для білоруського народу. Синте- 
тичним дослідженням проблеми «Шевченко і білоруська літе- 

- ратура» є книга Б. Чайковського «Незабутня сторінка дружби». 
Монографія привертає увагу повнотою розкриття матеріалу, сві- 
жим і переконливим трактуванням теми. «Через усю книжку 
Б. Чайковського проходить думка про світлий і послідовний 
інтернаціоналізм Шевченка» (14, с. 154) У роботі сумлінно і з 
належним ступенем наукової об'єктивності простежується твор- 
чий вплив Шевченка на провідних письменників Білорусії з се- 
редини ХІХ ст. і до наших днів. Останній розділ книжки розкри- 
ває шевченківські традиції в білоруській літературі. Проте ця 
«проблема висвітлена недостатньо, особливо, коли йдеться про 
сучасний літературний процес. Певне значення мають зібрані 
відповіді на анкету про роль поезії Шевченка в житті білорусь- 
ких сучасних митців Я. Непачаловича, П. Пестрака, Р. Няхая, 
К. Буйло, М. Хведоровича, С. Граховського, Н. Гілевича, О. За- 
рицького, В. Караткевича, Е. Агняцвєт. Проте ці безпосередні 
авторські свідчення є тільки допоміжним матеріалом і ні в якій 
мірі не можуть замінити справді наукового, глибокого дослід- 
ження впливу ідей та поетики Шевченка на сучасну білоруську 
поезію.  : і 

Про загальні принципові хиби, властиві для досліджень про- 
блеми «Шевченко і білоруська поезія», влучно сказав В. Іва- 
шин: «Наше літературознавство дуже мало зробило, щоб по- 
справжньому проникнути в загальні закономірності літературно- 
го процесу двох братніх народів. А без такого проникнення не 
можна повністю осмислити і роль Шевченка у розвитку культу- 
ри білоруського народу, особливо в розвитку його поезії. Роботи, 
в яких висвітлюється ця роль, багато в чому вже не можуть за- 
довольнити читача, бо проблема традицій трактується в них 
дещо спрощено. Дослідники здебільшого обмежуються тематич- 
ними паралелями та аналогіями, замість того, щоб ще глибше 
розкрити характер творчого єднання і його значення в ідейно- 
художньому розвитку визначних білоруських поетів. Завдання 
полягає не в тому, щоб знайти шевченківську тематику в Купали 
чи Коласа, цього зовсім недостатньо, тим більше, що тематичні 
паралелі скоріше йдуть від життя, а не від традицій. Дуже важ- 
ливо показати, чому білоруська поезія вчилась у Шевченка, що 
сприймала з Його творчого досвіду, як шевченківські традиції 
впливали на розвиток її реалізму, як вони збільшували її ідейне 
та естетичне багатство» |4, с. 285. І додаймо: як збільшують 
ідейне та естетичне багатство білоруської поезії шевченківські 
традиції в наш час, на сучасному етапі її розвитку. 

Аналогічні вимоги стоять і перед дослідниками проблеми 
«Янка Купала і Україна». Внаслідок того, що поезія Т. Шев- 
ченка і Я. Купали -- це явища одного типологічного ряду, спо- 
стерігається і майже однакова картина дослідження їх спад- 
щини та взаємодії її з іншими літературами. Так само, поруч із 

- 

15.



. 

порівняно великою кількістю праць, присвячених зв'язкам Я. Ку- 
пали з українською радянською поезією, недостатньо дослідже- 
но внутрішній вияв засвоєння нею -купалівських традицій, Часто: 
маємо замість цього лише констатацію українських мотивів 
творчості Купали або перелік віршів, де створюється образ бі- 
лоруського пісняра; вивчаються лише окремі види зовнішніх 
контактних взаємин -- зустрічі, листи, відгуки, спогади тощо 
і значно менше приділяється уваги тому, як сучасна українська 
поезія сприймає досвід Я. Купали, в першу чергу його традиції 
громадянськості й народності. Серед «досліджень певне місце 
займають публікації невідомих матеріалів про взаємини Я. Ку- 
пали з українською радянською культурою |5; 26). В основному 
популяризаторський характер мають статті Г. Півторака «Янка 
Купала» (19) та Б. Чайковського «Народний співець Білорусії» 
(31). Це зумовлено тим, що вони писалися: як передмови до ви- 
дань з серії «Шкільна бібліотека». Проте, попри їх простоту, 
дохідливість, для них характерна наукова глибина й пошук, 
прагнення сказати нове слово про визначного білоруського пое- 
та. Наприклад, заслуговує уваги думка Б. Чайковського про со- 
ціальність поезії Я. Купали, зокрема про те, що «соціальними 
мотивами в творчості Купали перейняті як громадянські вірші, 
так і пейзажна лірика та лірика кохання» |ЗІ, с. 11). 

Глибоким проникненням у світ Купалиного слова позначена 
стаття В. П'янова «Янка Купала» (24), де дається, зокрема, сві- 
же трактування позначених високою дружбою і благородством 
взаємин М. Горького з діячами передової білоруської культури. 
Справді новаторським є відкриття В. П'янова в галузі типологіч- 
них аналогій білоруської й української поезії, а саме Я. Купали 
та І. Франка: знамените Купалине «Я буду жить, бо я мужик» 
перекликається з не менш відомим Франковим: « Я є мужик, 
пролог, не епілог», При цьому дослідник далекий від того, щоб 
тлумачити це явище впливом І. Франка на Я. Купалу, підкрес- 

 люючи, що подібні аналогії не послаблюють враження від само- 
бутньої поезії Я. Купали, а є свідченням художньої проникли- 
вості поета, що піднявся до найвищих вершин образного уза- 
гальнення суспільного процесу. В. П'янов розкриває значення 
поезії Я. Купали, особливо радянської доби, для нашої сучасної 
багатонаціональної літератури: «Ідейно-творчий досвід Янки 
Купали, що став набутком всієї багатонаціональної радянської 
літератури -- це синтез комуністичної ідейності і високої ху- 
дожності його віршів і публіцистики, поем і п'єс. Його музі було 
властиве почуття сучасності, що завжди кликало у вир життя, 
породжувало прагнення свіжими мистецькими засобами оспіву- 
вати грандіозні перетворення» Г24, с. 11. і 

Проблема «Якуб Колас і сучасна українська література» 
вивчається порівняно менш інтенсивно. Здебільшого це ювілен- 
ні статті, до того ж їх авторами є переважно білоруські дослід- 
ники "М. Базаревич, О. Лойка, О. Кучар, О. Слєсаренка. На 
Україні постійно працює в цій галузі Григорій Півторак. Звер- 

16



ттаючись до традиційної проблеми творчого впливу Шевченка на 
Коласа |20| дослідник по-новому трактує деякі її аспекти. Так, 
наприклад, відзначаючи новаторство Коласа в змалюванні об- 
разу селянина не тільки як багатостраждальної істоти, а й інте- 
 лектуально обдарованої людини, борця за своє щастя, Г. Півто- 
рак доводить, що саме в цьому полягає плодотворний розвиток 
шевченківських традицій. 

Невиправданою є відсутність постійної уваги з боку україн- 
ських дослідників до спадщини А. Цьотки, полум'яної білорусь- 

-кої поетеси-революціонерки, обставинами життя тісно пов'язаної 
з Україною. Потрібною і доцільною видається нам спроба Л. Мі- 

о щенко провести деякі типологічні паралелі між поезією Лесі 
Українки і А. Цьотки (12). Новий важливий пізнавальний ма- 
теріал містять у собі статті білоруського поета С. Панізни- 
ка П31).: 

Українське радянське літературознавство активно вивчає 
спадщину одного з найвидатніших білоруських поетів М. Богда- 
новича. Заслуги наших дослідників, перекладачів і видавців 
відзначає білоруська критика: «Українці оцінили вартість пое- 
тичної спадщини Максима Богдановича дуже високо, самостійно 
і об'єктивно». «Поки ми так довго все ще вагаємося, чи ставити 
Максима Богдановича поруч з Янкою Купалою і Якубом Кола- 
сом чи" ні, розмірковуємо, чи значення його поезії обмежене 
тільки національними рамками чи ні, в цей час наші українські 
друзі видають його вірші в серії «Перлини світової лірики» 
вслід за томиками Верхарна, Лермонтова, Шекспіра, Шіл- 
лера» |. ; 

Уважно вивчають спадщину М. Богдановича В. Чабаненко т 
І. Денисюк. В. Чабаненко розробляє традиційну проблему зв'яз- 
ків М. Богдановича з Україною (Богданович і Франко), а та- 
кож підіймає питання про роль фольклору в поезії Богдановича 
І30). Дослідник вбачає новаторство поета в тому, що для нього 
фольклор був не об'єктом сліпого наслідування, а джерелом 
художньо-мистецьких шукань. Про високий рівень нашого біло- 
русознавства свідчить те, що вчені не переказують уже вста- 
лених поглядів білоруських літературознавців на те чи інше 
явище білоруської класичної чи сучасної поезії, а висувають 
нову, відмінну точку зору. Так, В. Чабаненко полемізує з 
М. Ларченком, відстоюючи свою думку про те, що поезія М. Бо- 
гдановича йшла не від книжки Й етнографії, а від самого жит- 
тя Ї6, с. 3|. Крім розглянутих уже аспектів дослідження у В. Ча- 
баненка, І. Денисюк |2| наголошує на розширенні тематичних 
обріїв поезії Богдановича, відзначає небачене досі в білоруській 
поезії багатство мотивів пейзажної та інтимної лірики. Особливо 
цікаві новаторські думки вченого про сучасний характер поезії 
Богдановича, про «космічні» мотиви його творчості, про постав- 
лені білоруським поетом вимоги «наукової» поезії, створення 
ним урбаністичних віршів, що типологічно споріднювало його з 
видатним російським поетом В. Брюсовим. І. Денисюк відзначає 

9--3007 оаранитих "о 

2 4 я ПД Дод М, Львів. У Ре



вплив соціалістичних ідей на поета, що знайшло вираження, 
зокрема, у вірші «Межі». 

Широтою узагальнення, сміливістю думки, навіть деякою 
парадоксальністю її привертає до себе увагу стаття В. Карат- 
кевича про Лесю Українку «Захіїтаєа» 122). В. Караткевич від- 
значає широту творчих зацікавлень поетеси, відсутність у неї 
будь-якої національної обмеженості, її послідовну, непримирен- 
ну боротьбу проти хутірського «патріотизму». У той же час 
автор відзначає жіночість її поезії -- у психології, образному 
мисленні, навіть логічності. На цьому рідкісному поєднанні рис 
незламності й ніжності Лесі Українки наголошує також Е. Мар- 
тинова в статті «Квітка України» |З). 

Досить активно вивчається в сучасному білоруському і ук- 
раїнському літературознавстві проблема «Котляревський і бі- 
лоруська література». Центральне її питання -- це- зв'язки 
«Енеїди» Котляревського і білоруської «Знеїдь навьварат». 
Е. Мартинова, А. Ніженець, І. Басс, відзначаючи певну залеж- 
ність останньої від першої, вказують, разом з тим, на її само- 
бутній характер. П. Лобас зробив спробу узагальнити весь іс- 

нуючий досвід вивчення цієї проблеми |П11). 
Як бачимо, наше літературознавство провело значну роботу 

в галузі дослідження кращих традицій обох літератур. Проте 
слід сказати, що сучасний досвід української і білоруської по- 
езій вивчається порівняно менш інтенсивно. Творчі зв'язки укра- 
їнських поетів П. Тичини, М. Рильського, В. Сосюри, А. Малищ- 
ка, М. Нагнибіди з білоруською літературою і, в свою чергу, 
білоруських поетів П. Бровки, М. Танка, А. Куляшова з укра- 
їінською літературою досліджено ще недостатньо. 

Найбільш продуктивно розробляє наше літературознавство 
проблеми аналізу білорусько-українського поетичного взаємо- 
перекладу; дослідження білоруської тематики в українській по- 
езії і, відповідно, української -- в білоруській; типологічного ви- 
вчення сучасної білоруської і української лірики. 

Багато дослідників сучасних білорусько-українських поетич-: 
ких взаємин (Е. Мартинова, В. Рагойша, Ф. Неборячок, Т. Кобр- 
жицька, Р. Зорівчак, В. Коптілов, Ц. Ліякумович, О. Лойка, 

Е. Гапова, М. Воїнов, В. Дорошенко) працюють над проблема- 
ми взаємоперекладу. 

Відомою дослідницею в" галузі білорусько-українського пое- 

тичного взаємоперекладу є Е. Мартинова, якій належать чис- 

ленні статті, вміщені як у білоруських, так і в українських ви- 

даннях. Результатом попередньої кількарічної наполегливої ро- 

боти над білорусько-українським поетичним взаємоперекладом 

є її монографія «Білорусько-український поетичний взаємопе- 

реклад» П10). Основна увага приділена в монографії перекладам, 

здійсненим у післявоєнний час. Об'єктом дослідження є пере- 

клади Т. Шевченка, Я. Купали, Лесі Українки, М. Богдановича, 

М. Рильського, В. Сосюри, А. Малишка, А. Куляшова, П. Пан- 
ченка, М. Танка. Однією з визначальних рис монографії є до- 

18



слідження художніх перекладів не ізольовано, а у зв'язку з по- 
рівняльно-типологічним вивченням літератур. Йдучи від част- 
кового аналізу окремих віршів до узагальненої оцінки сукуп- 
ності перекладів певного автора, Е. Мартинова встановлює за- 
гальну тенденцію білорусько-українського перекладу, яка поля- 
гає в своєрідній ліризації творів білоруських поетів у перекладі 
українською мовою і, навпаки, епізації української лірики в 
перекладі білоруською мовою, що пояснюється певними тра- 
диціями розвитку білоруської і української поезій. І звідси -- 
висновок дослідниці, що в результаті взаємоперекладу і біло- 
руська і українська поезії взаємозбагачуються, обмінюючись 

багатими творчими здобутками. 
Активно досліджує білорусько-український поетичний вза- 

ємопереклад В. Рагойша. Він є автором монографії «Пере- 
клав Якуб Колас..» |25|. Це дослідження історико-літератур- 
ного характеру. Автор сформулював основні принципи Кола- 
са-перекладача, а саме: перекладати варто лише видатні твори; 
творчі принципи перекладача й поета мусять співпадати; 

треба досконало володіти як рідною мовою, так і мовою оригі- 

налу; перекладач -- це митець, а переклад -- вид творчості; 
переклад мусить бути високохудожнім і достовірним. Ці поло- 

ження є актуальними для сучасної теорії і практики білорусько- 

українського взаємоперекладу. 
Стаття В. Рагойші «Антологія дружби» 23) містить у собі 

глибокий аналіз сучасного стану перекладацької справи в Бі- 

лорусії і на Україні, узагальнює її багатий досвід. Появу ан- 

тології В. Рагойша розглядає не тільки як визначну подію 

нашої багатонаціональної літератури, а й як великий матеріал 

для дальших наукових досліджень. Автор статті докладніше 

спиняється на перекладах Я. Купали, М. Танка, Р. Барадуліна, 
в яких найбільш виразно виявилися загальні особливості всіх 
перекладів, уміщених в антології. Особливу увагу дослідника 

. привертають переклади творів М. Танка. В. Рагойша виявив 
себе як тонкий і вимогливий цінитель перекладів видатного 

білоруського поета українською мовою. Дослідник різко висту- 
пає проти різностильовості перекладів, коли вірші поета пере- 

кладаються багатьма перекладачами; він за те, щоб твори 

одного поета перекладав один перекладач. Важливе значення 
також має вибір поезій для перекладу. Так, відзначає В. Ра- 

гойша, в антології М. Танк представлений дещо односторонньо: 

- підібрані вірші не передають усієї багатоманітності поезії мит- 

ця. Увагу вченого привертають також особливості передачі 

танківської поетики українською мовою, зокрема можливості 
відтворення своєрідного верлібра поета. 

Р. Зорівчак успішно працює над дослідженням білоруських 

перекладів Лесі Українки |3|. Ф. Неборячкові належить спро- 

ба узагальнити теоретичні здобутки білорусько-українського 

взаємоперекладу (15). Цікаві й слушні думки про переклад вин- 

словлюють самі перекладачі -- В. Лучук БІ6| та Ю. Гаврук 

ож . 19



П7). В. Лучук, зокрема, підкреслює важливість не тільки того, 
як перекладаються твори, а й що саме. Ю. Гаврук, торкаючись 
питання, чи може перекладач «поліпшувати» оригінал, катего- 
рично стверджує, що таких творів, які вимагають «поліпшен- 
ня», взагалі перекладати не слід. | 

Не менш важливим аспектом даної проблеми є типологічне 
дослідження білоруської і української поезії. «Зіставляючи: 
білоруську поезію з українською (а такі зіставлення цілком 
закономірні й навіть необхідні), вловлюєш не тільки їхню 
внутрішню співзвучність, а й загальну ідейно-тематичну спо- 
рідненість. Революція, що розширила обрії на століття, перші 
комунари з сонцем майбутнього в очах, заводи на пустирях, 

.артілі серед колишніх боліт. Визволення західних земель з-під 
пансько-польського ярма, партизанські рейди у фашистському 
тилу. Спільність мети, спільність естетичного ідеалу, вірність 
принципам партійності й народності, духові інтернаціоналізму 
єднає білоруську поезію з усією радянською поезією» (131. 

Проте вивчення типологічних аналогій білоруської поезії з 
радянською, зокрема з українською, ще тільки розпочина- 
ється. У статті «Деякі риси близькості і своєрідності розвитку 
білоруської і української літератур початку ХХ ст.» |27) Е. Мар- 
тинова встановлює існування таких зв'язків між лірикою Мак- 
сима Богдановича і Лесі Українки. Типологію верлібра в сучас- 
ній російській, українській та білоруській поезії висвітлює 
В. Рагойша |29). Він указує на неможливість вивчення певних 
специфічних рис тільки російського, українського чи білорусь- 
кого верлібра і на правомірність пошуків особливостей вільного 
вірша, властивих східнослов'янській поезії в цілому, що визна- 

чається близькістю мов російського, українського та білорусь- 
кого народів, їх літературних традицій, дотеперішніх і сучасних 
систем віршування, спільністю історичної долі східних слов'ян. 

- Проблемам типології сучасної так званої молодої білорусь- 

кої та української поезії присвячена стаття О. Лойки |З). Автор 
відзначає, що молода сучасна поезія в Білорусії і на Україні 

пережила ряд типологічно споріднених моментів, вказує на 

публіцистичну спрямованість віршів А. Вярцінського, Н. Гі- 

левича, Г. Буравкіна, Є. Лось, А. Сербантовича, В. Коротича, 

Б. Олійника, Р. Лубківського, Р. Третьякова; на звертання 
поетів до героїчного минулого, до революційних традицій, 30- 
крема поглиблення як білоруською, так і українською поезією 

теми Великої Вітчизняної війни (А. Вярцінський, Р. Барадулін, 

В. Лучук, О. Лупій, М. Сингаївський, А. Грачаніков); ка висо- 

когромадянський пафос лірики (Н. Гілевич, В. Коротич, Г. Бу- 

равкін); поширення тем, форм, поетичнообразних структур; 

стилів, моделей вірша. У цьому дослідник убачає вияв. плодо- 

творної тенденції взаємозближення поезій братніх народі" 

Певне місце серед праць, присвячених сучасним українсьт з 

білоруським поетичним взаєминам, займає вивчення білору""» 

кої тематики в українській поезії і, відповідно, української 
« 

20



в білоруській. Тут маємо як конкретні дослідження на матері- 
алі творчості" одного письменника (Ф. Неборячок. «Сучасна 
Білорусь у поезії М. Рильського»), так і спроби ширшого уза- 
гальнення (П. Ротач. «Українська тематика в білоруській ра- 
дянській поезії») |281. 

М. Гольберг, досліджуючи вивчення білоруської теми в у 
раїнській поезії, пов'язує його з питанням про життя літера- 
турного образу, про його функцію в історичному і літератур- 
ному процесі, ставить його в широкий контекст тих питань, які 
мають безпосередній зв'язок з величезною суспільно-перетво- 
рюючою місією багатонаціональної радянської літератури |1Ї. 

Як бачимо, проблемам сучасних білорусько-українських пое- 
тичних взаємин приділяється значна увага з боку як україн- 
ського, так і білоруського літературознавства. У галузі їх до- 
слідження нагромаджено чималий позитивний досвід. Слід 
відзначити велику кількість матеріалів, присвячених білорусько- 
українським поетичним взаєминам, різноманітність форм їх ви- 
вчення, розширення останнім часом кола їх дослідників. Інтен- 
сивно розробляються проблеми - сучасного білорусько-україн- 
ського поетичного перекладу. Порівняно менше досліджений 
взаємний обмін тематикою в сучасній білоруській та україн- 
ській поезії. Що ж до типологічного зіставлення сучасної 

білоруської та української поезії, то воно тільки розпочина- 

ється. Першочерговим завданням є порівняльно-типологічне 
дослідження двох літератур і, зокрема, в галузі досягнень су- 

часної поезії. Підкреслюємо -- сучасної, бо досі білорусько- 

українським поетичним взаємозв'язкам приділялася основна 

увага в аспекті з'ясування ролі класичних традицій у розвит- 

ку сучасної білоруської і української поезії і значно менше -- 

спільним основним тенденціям сучасного її розвитку. Вважаємо, 

що з'ясування типологічної близькості сучасної білоруської і 

української поезії як результату суспільно-економічного розвит- 

ку в межах однієї соціалістичної держави сприятиме дальшому 

взаємозбагаченню обох літератур і розкриттю дальших мож- 

ливостей щодо включення цих плідних і багатогранних взає- 

мин у широкий контекст зв'язків і взаємодій єдиної багатона- 

ціональної радянської літератури. 

ЛІТЕРАТУРА 

1. Гольберг М. Я. Белорусские образь и мотиви в украйнской 

-советской поззни. -- У зб. Тьпалогія і Узаемадзеянне славянскіх моу і літа- 

рату п І. Світло високої зорі. -- «Жовтень», 1967, ХМ» 2. 

3. Зорівчак Р. Лесине слово в білоруському звучанні. -- «Жовтень», 

11972, Ме 10. - - 
4. Івашин.В. В. Шевченко та шляхи розвитку білоруської по- 

езії. -- Збірник праць ювілейної тринадцятої наукової шевченківської конфе- 

ренції. К., 1965. | 
5. Кобржицька Т. В. Максим Рильський про Янку Купалу. -- 

«Українське літературознавство», вип. б. Львів, 1969. 

21



6. Ларчанка М. Г. Творчасць Максіма Багдановіча. Мінск, 1949, 
7. Лойка А. Вянок сяброуства. -- «Літаратура і мастацтва», 1968, 

23 студзеня. 
8. Лойка А. Ми з шасцідзесятьх. -- «Маладосць», 1973, М» 10, 
9. «Маладосць», 1971, М» 2. і 

10. Мартьинава 9. М, Беларуска-українскі пазтьшчньх узаемапераклад. 

Мінск, 1973. 
11. Матзрьяль першай навуковай канферзнцьі па вьівучзнню беларуска- 

Українскіх літаратурньх і фальклорньх сувязей. Гомель, 1969. ц 

19. Мищенко Л. И. Революционньй идеал в поззин Леси Украннки 
и Цетки: -- У зб.: Тьпалогія і Уузаемадзеянне «славянскіх мо) і літаратур. 

Мінск, 1973. 
13. Моргаєнко П. У братньому єднанні. -- «Друг читача», 1972, 

13 січня. 
14. Неборячок Ф. Сторінки літопису дружби. -- «Жовтень», 1973, 

Мо 1 
15. Неборячок Ф. М. Художественньй перевод и его место в совре- 

менньх украйнско-белорусских взаймосвязях. -- У зб.: Тьпалогія і узаєма- 
дзеянне славянскіх моу і літаратур. Мінск, 1973. . 

16. «Неман», 1970, М» 2. 
17. «Неман», 1971, М» 3. 
18. Панізнік С. Тут вучьлася Цетка. -- «Літаратура і мастацтва», 

1967, І жніуня; Иого ж. Цьотка у Львові. -- «Жовтень», 1967, М» 7. 
- 19. Півторак Г. Янка Купала. -- У кн. Янка Купала. Вибране. 
51912) еатута 

20. Півторак Г. Ясність і співзвучність. -- «Літературна Україна», 
1973, З листопада. 

91. «Польмя», 1966, М» 8. 
99, «Польмя», 1971, М» 2. 
23. «Польмя», 1972, Ме 12. 
94. П'янов В. Янка Купала. -- У кн.: Янка Купала. Лірика, К., 1967. 
25. Рагойша В. П. Пераклау Якуб Колас.. Мінск, 1972. 
26. Раможовська Я. Великий друг України, -- «Літературна Ук- 

раїна», 1967, 7 липня. зи 
27. Старонкі літаратурньх сувязей. Мінск, 1970. 
28. Тезн доповідей і повідомлень другої наукової конференції по вив- 

ченню білорусько-українських літературних зв'язків. Львів, 1972. 
29, Тьпалогія і узаемадзеянне славянскіх моу і літаратур. Мінск, 1973. 
30. Чабаненко В. П. Видатний поет і слов'янознавець Максим Бог- 

данович. -- «Слов'янське літературознавство і фольклористика», вип. 1. 
К., 1968. - 

31. Чайковський Б. Народний співець Білорусії. -- У кн.: З поезії 
народів СРСР, вип. 2. К., 1972. 

Л, П. БОНДАРЬ 

ПРОБЛЕМЬ ИЗУЧЕНИЯ УКРАИНСКО-БЕЛОРУССКИХ 
ПОЗТИЧЕСКИХ ВЗАЙМООТНОШЕНИЙ НА СОВРЕМЕННОМ ЗТАПЕ 

Резюме 

В статье отмечаєтся появленне значительного числа работ, посвященньх 
изучению белорусско-украйнских позтических взаймосвязей на современном 

зтапе. Нанболеє продуктивно нсследуется проблема освоения классической 
традиции как источника взанймного обогащения современной белорусскої 

и украйнской лирики. Основними задачами в изучений данной проблемь 

являются: 1) вьіяснение характерньх особенностей взанмообмена тематикої 

в современной белорусской и украннской поззии; 2) типологический анализ 

закономерностей их развития; 3) исследованне современного состояния бело 

русско-украйнского позтического взанмоперевода. 



ПИТАННЯ ТЕОРІЇ ЛІТЕРАТУРИ 

О. С КУХАР-ОНИШКО 

Концепція людини і теорії героя 
в українському літературознавстві 20-х років 

Концепція людини Б радянській літературі форму- 
валась у складних умовах, та в основі її завжди лежало марк- 
систсько-ленінське розуміння людини як рушійної сили історії, 
як творця усіх матеріальних благ. Поняття «людина», «осо- 
бистість», «індивідуум» тут нерозривно поєднані з поняттям «на- 
род» (у щирокому трактуванні слова) чи «клас», «колектив» 
(у вужчому). Вони співвідносяться як часткове, одиничне із 
загальним і перебувають у діалектичній єдності. 

| Оскільки концепція людини втілюється в літературі в кон- 
кретних художніх образах, радянське літературознавство з пер-. 
ших років свого існування на чільне місце в дослідженнях ста- 
вило- проблему героя. Новий герой поставав як результат есте- 
тичного освоєння дійсності радянською літературою. 

Пожовтнева дійсність була запереченням дореволюційних 
суспільних відносин, моралі старого суспільства, всіх і всяких 
буржуазних естетичних теорій. У такій ситуації вкрай необхід- 
ними були ленінська мудрість і прозорливість, щоб в ході 
революційних перетворень не розгубити, не потоптати мистець- 
ких цінностей, що залишились нам у спадок від минулих по- 
колінь. У проекті постанови з'їзду Пролеткультів у 1920 р. 
В. І. Ленін писав: «..марксизм аж ніяк не відкинув найцінні- 
ших завоювань буржуазної епохи, навпаки, засвоїв і переробив 

- усе, що було цінного в більш ніж двохтисячолітньому розвитку 
людської думки і культури» ПІ, с. 392). 

Що ж засвоїло радянське літературознавство в досліджува- 
«ному питанні із спадщини минулого? Насамперед, народний 
характер героя, активне його ставлення до дійсності (не тільки 
сприймати дійсність такою, якою вона є, а й боротися за її ре- 
волюційне оновлення), гуманізм. Ці провідні риси ленінської 
концепції людини стали основою формування героя радянської 
літератури. 

Кожен з етапів боротьби за побудову соціалізму -- чи це 
революційна робота в підпіллі, чи сама соціалістична революція, 
чи закладання основ соціалізму -- ставив перед людською 
особистістю, крім загальних, ще й специфічні завдання, і тим 
самим вносив певні уточнення, деякі зміни в наше розуміння 
людини-творця, у наші принципи відображення її в літературі. 

23



Отже, й літературні теорії героя не могли залишитись ста-. 

тичними, вони розвивались, удосконалювались, не втрачаючи 

головного орієнтиру -- ВИСОКОЇ ПОВаги ДО людської особистості, 

У 90-ті роки в радянському літературознавстві послідовно 

змінилось кілька таких теорій. Першою за часом була теорія 
«героя-маси», яка своїм духом колективізму заперечувала 
індивідуалізм модерністської літератури, творчим пафосом 

протистояла песимізмові й анемічності декадансу. 

Якщо в різних модерністських теоріях людина малювалась 

безсилою перед суспільними обставинами, суспільство було 

ворожим людині, гнітило її, то "радянське літературознавство 

утвердило гармонію суспільних і особистих інтересів, велич 
людини, що збагнула закони розвитку суспільства 1 підпоряд- 

кувала собі обставини. Як зразок новаторського вирішення вза- 

ємин особи і колективу, в радянському літературознавстві на» 
зивають романи О. Серафимовича «Залізний потік» (1924). та 
Д. Фурманова «Чапаєв» (1923), хоч перший став взірцем роз- 
криття «героя-маси», а другий -- героя-особистості. Ще через 
рік появився роман О. Фадєєва «Розгром» (перша редакція), 
в якому з-поміж маси бійців виділяється колоритна постать 

партизанського командира Левінсона. Ці приклади свідчать, 
що теорія «героя-маси» не була пануючою, єдиною, хоч відо- 
бражала певну тенденцію в теоретичному осмисленні літератур- 

ного процесу. юд. 
Цікаві міркування з приводу взаємин героя й колективу 

знаходимо у книзі С. Щаховського «10 романів та їх автори» 
П3) при аналізі роману А. Головка «Бур'ян». Автор зазначає, 
що Давид Мотузка, як і Чапаєв чи Левінсон, яскрава людська 
особистість, невіддільна від селянської маси. Він не розчиня- 
ється в масі, як герої повісті П. Панча «З моря» чи й Кожух 
із «Залізного потоку», але не стає над масою. Це свідчить, що 
поруч із творами, в яких героєм виступає маса людей -- точні- 
ше, колектив із своїми спільними прагненнями і соціальною ха- 
рактеристикою, -- появлялись твори, в яких виразно вимальо- 
вувалась яскрава людська особистість. і 

- - Недоліком теорії «героя-маси» був схематизм, поверховість 
у розкритті внутрішнього світу людини. На це звертав увагу 
ще в ті роки відомий російський письменник, активний діяч 
РАППу Ю. Лебединський: «У нас люди давались так: Ось 
комісар такий-то. Йому слід мати отакі певні риси. Ми й на- 
давали йому таких рис і пускали в дію. Далі -- буржуа: йому 
властиві отакі риси. Інтелігент -- те ж саме: певний трафа- 
рет -- і йде в дію» |ІЇ, с. 26). 7 

Післяреволюційною дійсністю був. покликаний до життя 
новий герой. Письменники стали шукати героїчні характери 
не ТІЛЬКИ в перехрещених кулеметними стрічками і в неодмін» 
них шкірянках воїнах революції, а й в зовні непримітних по- 
статтях трудівників. Першому героєві судилось в якийсь МО- 
мент постати в усій красі подвигу-спалаху. Для другого -- вер" 

24



шити свій подвиг у щоденному нелюдському напруженні сил. 

І щоб отой другий постав перед читачем як визначна особис- 
тість, треба було глибоко проникнути у його внутрішній світ: А 
за всім цим стояло завдання: з'ясувати і перед усім світом роз- 

крити ті чинники, що поставили саме пролетаріат Росії на 
чолі світового революційного процесу. 

Для ілюстрації цієї думки зіставимо два образи -- голови 
райвиконкому Клюкіна в оповіданні В. Блакитного «Наші дні» 
і політосвітника з оповідання М. Дукина «На аванпостах». 
Клюкін живе романтикою революції. Будні відбудови йому зда- 
ються сірими, нудними, Тому він пише листа в ЦК з проханням 
направити його в Німеччину, щоб вести там революційну робо- 
ту. Чимало таких романтичних образів змальовано в оповідан- 
нях О. Кундзіча, В. Кузьмича, І. Кириленка та інших. Микола 
Дукин створює образ комсомольця, подвиг якого вершиться 
у щоденній кропіткій праці серед селян. Суть його подвигу 
не стільки в героїчних вчинках, скільки в роздумах, в складній 
ідеологічній роботі. 

Теорією, що мала повніше розкрити нову концепцію люди- 
ни, перебороти схематизм у зображенні героя, стала теорія 
«живої людини». Її родовід, мабуть, починається з крилатої 

фрази О. Безименського: «Відкиньте небо! Облиште речі! Да- 
вайте землю і живих людей» (вірш «Позтам «Кузницьт», 1923). 

Ця теза довго залишалась основою естетичних програм «напо- 
стовців» та організацій, що з ними спілкувались на Україні: 

ВУСПП, «Молодняк», «Забой». 
Активними пропагандистами теорії «живої людини» стали 

діячі РАППу, хоч їхні супротивники з «Перевалу» та деяких 
інших літературних організацій натякали, що «живу людину» 
знала ще дожовтнева література. Теоретичним обгрунтуванням 
рис"нового героя займався раппівський критик і літературо- 
знавець В. Єрмілов. Чи не найповніше раппівське тлумачення 
«живої людини» викладене ним у рецензії на роман Л. Лео- 
нова «Злодій»: «Таким вузловим пунктом є проблема живої 

людини в літературі і зокрема тої реальної, з плоттю і кров'ю, 
з вантажем тисячолітніх страждань, з сумнівами й муками, 
з шаленим прагненням до щастя живої людини, що почала 
жити на перехресті двох доріг, що принесла в нову епоху віко- 

вий спадок батьків, дідів і прадідів, що часто не витримує пе-. 

ревантажень епохи...» |б, с. 30). 
Ставлячи завдання всебічного розкриття характеру, про- 

никнення у внутрішній світ героя, теорія «живої людини» стала 

кроком вперед у розвитку концепції людини в радянській лі- 

тературі -- до створення повнокровного образу нашого сучас- 

ника. - о 
Використання теорії «живої людини» в українській .літера- 

турі мало свої нюанси. Критики й літератори І. Микитенко 
і М. Доленго, Б. Коваленко й А. Клоччя вимагали всебічного 
розкриття художнього образу, певними застереженнями відго- 

25



т 

роджуючись від прямолінійного раппівського тлумачення цієї 
теорії. Іван Микитенко критикував І. Момота, який назвав 
теорію | «живої людини» реакційною, і говорив: «Не тільки 
раніше, а й зараз ми не відкидаємо того твердження, що треба 
показувати живу людину, а не манекена. Але ми це гасло уточ- 
нили і специфікували. Що пролетарський письменник мусить 
подавати не взагалі «живу людину», а. класову людину, 
це зрозуміло само собою, адже людиною справді живою може 
бутитільки класова людина» |8, с. 107).  .. 

Молодий критик Б. Коваленко, який багато чого запозичу- 
вав у раппівців, з цього приводу зауважував: «Ми ставимо жи- 
ву людину у зв'язок з соціальними процесами, розглядаючи її 
як людину класову.. Поняття живої людини хибно висвітлю- 
валось у працях окремих раппівців, які уявляли її собі з до- 
мінантою підсвідомого, з обов'язковим подвоєнням між соці- 
альним і індивідуальним, з ослабленою силою волі» |10, с. 80). 

Не заперечуючи «живої людини», як образу героя «з щер- 
бинкою», героя з певними негативними рисами, Б. Коваленко 
разом з тим виступав за створення радянською літературою 
образу «монолітного більшовика», в якому б гармонійно по- 
єднались суспільні інтереси з індивідуальними, прагнення Й 
можливості. Такий герой приходив у літературу і мусив знайти 
своє місце в літературних концепціях людини. 

Більшість відомих зараз письменників тоді робили тільки 
перші кроки в літературі. Від чіткості літературних теорій за- 
лежали їхні творчі успіхи. Візьмемо для прикладу ранню про- 
зу О. Донченка. Тут вади «живої людини» проявились якнай- 
яскравіше. Автор передмови до шеститомника О. Донченка 
М. Острик суть цих вад звів до нерозуміння непу, а тому, мов- 
ляв, молодий письменник «шукав емоцій в еротиці, змальову- 
ючи з натуралістичними подробицями любовні взаємини випад- 
кових у комсомолі людей» ЩА, т. І, с. 7). | 

Справді, у ранніх оповіданнях і повістях Донченка, у його 
п'єсі «Комсомольська глушина» (1927) трапляється і еротизм, 
і мовний натуралізм, і переродження комсомольців у міщан, 
а звідси йде і втрата віри в революційні ідеали. Але чи можна 
все це списати лише на неп? 

Наскільки складними і суперечливими були пошуки нового 
героя, утвердження. нової концепції людини, свідчать труднощі 
у вирішенні проблем поєднання громадських й особистих інте- 
ресів, почуттів і обов'язків літературних персонажів. Літера- 
турознавці і самі письменники були переконані, що служіння 
революції вимагає серйозних жертв, повної самовіддачі, сві- 
домого обмеження своїх потреб, тамування почуттів перед 
всесиллям революційного обов'язку. Свідомий свого револю- 
ційного покликання, Василь Еллан проголошував: «За життя 
розплата тільки кров'ю, тільки кров'ю переможеш смерть? 
І5, с. 38). Максималізм революційного обов'язку ми розуміємо! 

як торжество правди, добра. Герой готовий пролити свою кров 

26



заради щастя мільйонів трудящих. У Хвильового ж ця ідея 
викладається з позицій лівацького екстремізму: «Тільки через 

вбивство можна прийти до цілковитого соціального очищення» 
(3, с. 121. 

Надмірна увага до тіневих сторін життя приводила деяких 

письменників до того, що в центрі твору виявлявся не пози- 

тивний образ, а людина з істотними відхиленнями від суспіль- 
-них норм поведінки. Це видно з таких творів, як «Гармонія 

і свинушник» Б. Тенети, «Бруд» П. Голоти, в якійсь мірі -- 

«Визволення» О. Копиленка. | 
Мотив жертовності, аскетизму або суворого обмеження 

особистих потреб у літературі 20-х років теж не був вигадкою 
письменників. Це була сувора необхідність. Та в такому разі, 
чи не обмежувались права людини? Чи не ставав наш гуманізм 
завуженим? Тут пригадуються слова Гайдученка із «Чорного 

. ангела» О. Слісаренка про «фізичний і економічний примус». 
Так, економічний примус у ході соціалістичного будівництва 
діяв, та Гайдученко, агроном, грубо помилявся, коли вважав, 

що у.будівників нового ладу «свідомості тієї, як кіт наплакав» 

(19, с. 81. Саме на високій політичній свідомості грунтувались 
наші плани соціалістичного будівництва, саме високу суспіль- 

ну свідомість вважала радянська література основною прикме- 

тою нового героя. Такими героями свого часу стали Давид 

Мотузка-у романі А. Головка (1927), Саїд Алі Мухтаров з 

«Роману міжгір'я» "І. Ле (1927--19893), герої з оповідань 
П. Панча, О.Кундзіча, Л. Первомайського та ін. А певний 
аскетизм і обмеження особистих потреб диктувалися гуманіз- 

мом вищого порядку -- турботою про долю прийдешніх поко- 

лінь, про Людину Майбутнього. | 
Про обмеження особистих потреб, сувору регламентацію 

часу, підпорядкування почуттів обов'язкові писали тоді молоді 

поети. Під контроль ставились й інтимні почуття. Надія Хо- 

менко у вірші «Порядкує уперто свій час» признається, що на 

розваги часу не залишається, а М. Шеремет змальовує будні 

. робітфаківки в такий спосіб: | 

Десь у романах про любов, 
Про щастя двох, 

А покищо... 
А покищо. вони, либонь, 
Були для неї розкішшю. Ц14, с. 13) 

. Коли ж йдеться про зіткнення класових інтересів з особис- 

тими, компромісів нема. Євген Фомін у вірші «Міщанській 

дівчині» заявляє: 

Та юну, як ранок, любов затаю 

І гляну з презирством на душу твою. І9, с. 821 

У подібній ситуації ліричний герой Івана Гончаренка го- 

ворить: «Комсомолу на любов я не зміняю». 

27



Суперечки навколо теорії «живої людини порушили значно 
більше творчих проблем, ніж їх пов'язано було з «героєм- 
масою»; Але й концепція «живої людини» не могла стати уні- 
версальною естетичною теорією. Вона не завжди вірно роз- 
в'язувала взаємовідносини героя й колективу, не ставила про- 
блеми цільного людського характеру, надто прямолінійно 
змальовувалась вірність, відданість класовому. обов'язку. 

Боротьба за утвердження в літературі героя-колективіста, 
започаткована концепцією героя-маси, знайшла нове виражен- 
ня у теорії «виробничого роману» і пов'язаній з ним концепції 

збірного героя. Сильною і позитивною стороною «виробничого 
роману» було утвердження у літературі виробничого конфлікту. 
Ми і зараз, вимагаючи зображення героя в усіх сферах су- 
спільної діяльності, на чільне місце ставимо його виробничі 
справи. Та активний пропагандист «виробничого роману» в 
радянській літературі В. Фріче не задовольнявся виробничим 
конфліктом, а намагався «вигнати» людину з літератури. Він до- 
водив, що «після індустріального стилю Золя» література ХХ 
століття «стає безликою і безособовою» і що нібито. людині 
нема місця у світі машин. 

Відомий для того часу критик М. Доленго" у підсумковій 
статті «Післяжовтнева українська література» стверджував, 
що «поезія революції ще не є пролетарською поезією». Чому? 
Та тому, що «механізація змісту -- невід'ємний елемент про- 
летарського мистецтва» (15, с. 157|. «Механізація змісту» на 
практиці означала послаблення уваги до внутрішнього світу 
людини, звужувала сферу виявлення людських почуттів. Вуль- 
гарний соціологізм, що проявився в критиці в більшій мірі, ніж 
у творчості, нехтував такими поняттями, як людська особис- 
тість, художній образ. | 

Дві особливості виробничого роману у зображенні людини 
бачимо на прикладі романів Г. Коцюби «Нові береги» і В. Кузь- 
мича «Турбіни». Обидва на одну й ту ж тему, про одну будо- 
ву -- Дніпробуд. Обидва називались виробничими. Та в пер- 
шому при всій повноті зображення будівничих справ створені 
правдиві й цікаві людські характери, в другому -- схеми, ру- 
пори ідей. Виробничі справи у Коцюби допомагають розкрити 
характери героїв, випробувати їх у процесі праці. У Кузь- 
мича людина губиться у виробничих буднях, розчиняється 
у масі. Як бачимо, прямолінійне сприйняття теорії виробни- 
чого роману призвело до творчої невдачі письменника, який 
користувався вже певним успіхом. ; ї 

вою частку плутанини в складні пошуки єдино вірної 
концепції людини вносили маніфести й заяви футуристів та 

конструктивістів. Творче кредо М. Семенка, лідера й теорети- 
ка українського футуризму, визначалось словами: «Розпоро- 
шити мистецтво на атоми -- це й є фундамент для синтезу, 

« Літературний псевдонім відомого вчителя-біолога М. В. Клокова. 

28



що будує зовсім нове «мистецтво» (умілість, штука, метами- 
стецтво» |7, с. 115). У примарному світі «метамистецтва» не 
залишалось місця для людини, зникали такі поняття, як герой, 
художній образ, характер. У конструктивіста В. Поліщука мір- 
кування про «добу індустріалізму» поєднувались із телеграф- 
ним стилем і «літературою факту». Зверхньо повчав він літе- 
раторів: «Патетична відозва, вжита в поезії на місці, більше 
палає для емоцій, ніж накопичення найвеличніших |. найори- 
гінальніших образів» |?, с. 404). 

Недолік перелічених тут теорій героя при певній відпо- 
відності їх концепції людини полягала у тому, що проблему 
героя намагались вирішити поза системою образів, поза зв'яз- 
ком з ідейною і стильовою спрямованістю твору. Адже суспіль- 
ний ідеал не може бути однозначним, а багатовимірність су- 
спільного ідеалу не може втілитись в рисах одного образу. 
Навіть геніальний Л. Толстой, щоб виразити свій суспільний 
ідеал лише в одному творі, створив образи П'єра Безухова 
і Андрія Болконського, Наташі Ростової і Платона Каратаєва. 
Ще в більшій мірі це стосується радянської літератури. 

Найяскравішим виявом суті людини радянської епохи став 
характер Павки Корчагіна (1932--1934). Але хіба може існу- 
вати Павка без Чапаєва і Григорія Мелехова, без Гліба Чу- 
малова і Давида Мотузки? Розвивають, підтверджують цю 
думку образи Свирида Мірошниченка Її дядька Себастіяна із 
романів Стельмаха, Клима Синиці і Антона Рубана з роману 
В. Земляка і десятки, сотні героїв багатонаціональної радян- 
ської літератури. 

Концепція людини у радянській літературі грунтується на 
основних положеннях нашої партійної програми, що ставить 
завдання виховати людину, «яка гармонійно поєднувала б у 

собі духовне багатство, моральну чистоту і фізичну доскона- 

лість» Ї9, с. 294). В центрі уваги була людина і в роботі ХХУ 
з'їзду КПРС, в рішеннях якого так чітко сказано про роль лі- 

тератури у будівництві комуністичного суспільства, у форму- 

ванні світогляду нової людини. 
Зараз проблема героя становить невід'ємну складову час- 

тину естетики соціалістичного реалізму. І тільки на шляхах 

дальшого розвитку цієї естетики ми знаходимо справді наукове 

вирішення проблеми героя. 

ЛІТЕРАТУРА 

1. В. І. Ленін про літературу. К., 1970. 
2. Програма КПРС. К., 1962. 
3. «Вапліте», 1927, Мо 5. . 
4. Донченко О. Твори. К., 1956. 
5. Еллан В. Поезії. Харків, 1927. 
6.Ермилов В. За живого человека в литературе. М, 1928. 

7. Лейтес А. Яшек М. Десять років української літератури. 1917- 

1927. Харків, 1930. 

29



8. Микитенко І. На фронті літератури. 1927--1937. Статті, допо- 
віді, промови. К., 1962. 

9. «Молодняк», 1927, М» 6--7. 
10. «Молодняк», 1930, М» 5. 
11. «На- литературном посту», 1927, Мо І. 
12. Слісаренко О. орних, ангел. Харків, 1929. 
13. Шаховський С. М. 10 романів та їх автори. К., 1967. 

14. Шеремет М. Бадьорість, збірка друга. Харків--Київ, 1930. 
15. «Червоний шлях», 1927, М» І. 

А. С.КУХАР-ОНЬШКО 

КОНЦЕПЦИЯ ЧЕЛОВЕКА И ТЕОРИЙ ГЕРОЯ 
В УКРАЙНСКОМ ЛИТЕРАТУРОВЕДЕНИЙ 20-х ГОДОВ 

Резюме 

Проблема героя -- одна из важнейших в советском литературоведе- 
ний -- формировалась в соответствии с ленинской концепцией человека. 
Исторический обзор и оценки существовавших в 20-е годь теорий героя 
свидетельствуют о сложности литературоведческих и творческих поисков, 
приведших к торжеству зстетики социалистического реализма. 

С. В. ДАЛАВУРАК 

Дмитро Загул -- перекладач творів Г. Гейне 

З творчістю Г. Гейне Дмитро Загул вперше ознайо- 
мився під час навчання в гімназії. Це відомо з його «Автобіо- 
графії» 12, с. 36), а також з ранніх віршів, на яких позначився 
вплив відомого німецького поета. Найбільший вплив на ранню 
творчість Загула мали поезії Г. Гейне з циклів «Молодечі 
страждання» і «Ліричне інтермеццо». Наприклад, вірш Загула 
«І світ такий гарний, і люди, як люди» та поезія Г. Гейне 
«Ріе Не! ізф 5о зсідп ипа дег Ніттеї 50 Ьіац» близькі за те- 
матикою. Навіть віршовий розмір і кількість стоп у. рядку од- 
накові в обох поезіях. Лише останні рядки вірша Гейне («пі 
досії піде їсії іт Огабе ІПеєеп, ипа тісії ап еіп фоїе5 ІіебсПпеп 
зсптіерел») у Загула звучать бадьоріше («А я вже хотів би 
в могилі лежати і там свою любку навіки обняти»). Він хоче 
«світ весь горнути до груди» і «в щастю і в згоді до смерті 
дожить», а не «в могилі лежати». р 

Оселившись у Києві, Д. Загул і В. Кобилянський у 1917 Р. 
взялись за переклади творів Г. Гейне, замовлені видавництвом 

«Серп і молот», яке планувало вперше в історії випуститн 

всю літературну спадщину німецького поета українською МО- 
вою. Д. Загул і В. Кобилянський повинні були перекласти 8С! 
поетичні твори, за винятком прозових і драматичних, над якими 
працювали інші письменники. Та, на жаль, було видано лип 

перший том під назвою «Книга пісень», який з технічних при 

чин вийшов у двох частинах. | 

30



Переклади «Книги пісень» були високо оцінені видавницт- 
вом «Серп і молот». «Поетичні переклади двох згаданих пое- 
тів,-- відзначалось у вступній статті першого тому, -- беручи 
взагалі бездоганні як щодо змісту, так і щодо краси форми 
й мови, а особливо щодо вірності перекладу. Вільних перекла- 
дів майже немає і всюди видержано ритміку й будову, віркість 
оригіналу, а в деяких місцях навіть уклад виразів, алітерацію 
та інші прикмети Гейнівської поезії» ЦП, с. 21. 

Це свідчить про те, що автори перекладу добре справились 
зі своїм завданням. Їм справді вдалось передати українською 
мовою дух поезії Гейне, її стильові та художні особливості. 
При перекладі Д. Загул і В. Кобилянський дотримувались 
обов'язкового принципу взаємозв'язку змісту і форми, бо ли- 
ше при такій умові можна відтворити оригінал, його ідейно- 
естетичне навантаження, його аромат. 

Зіставлення перекладів з оригіналом та з перекладами ін- 
ших авторів свідчить про високу перекладацьку культуру 
Д. Загула і про те, що «Гейне для нього не чужа душа» (б, 
с. 122). Це підтверджують переклади поезій Генріха Гейна 
«Ез ШПеєї дег Неіде Зопітег» («Лежить гаряче літо»), «М/епп 
2меі уоп еіпапдег 5сПеідеп» («Коли разлучаються двоє»), «Еїп 
Еіспіепрацт з5іепі еіпзат» («Дрімає сосна в самотині») та ін. 

Переклади Д. Загула цих поезій зберегли не лише лірич- 
ність і мелодійність оригіналу, але й адекватність змісту, що 
в деяких письменників зустрічається рідко. Наприклад, П. Ку- 
ліш -- один з перших перекладачів Гейне українською мо- 
вою -- дуже часто відходив від оригіналу, а в окремих місцях 
виявляв навіть цілковиту безпорадність. Ось як звучить поезія 
Гейне «Даз із5іь дег айе Магсрпепуаїд» в перекладах П. Куліша 
та Загула: 

У Гейне: і У Куліша: 

. Даз5 із| дег айе Магспепмаї а! Старий гай мрій, пахучий гай! 
Ез диїкеп Чіе І іпдеп Війіе! Нанюхатись не мушу! ' 
Дег муипдеграге Мопдепеіап7 Від місяця чудовий світ 
Вегайбегі теїп Сепііе, Мені чарує душу. 

УЗагула: 

Отсе той старий, зачарований ліс, | Так серце від чарів горить і щемить 
Де пахнуть липи розквітлі; В чарівному місячнім світлі. 

Ця строфа в перекладі Д. Загула більш досконала, ближча 

за змістом, загальним настроєм, розміром вірша та адекват- 

ністю слів і виразів до оригіналу. «Магспепуаїй» у нього 
«зачарований ліс», а не як у Куліша «Старий тай мрій, паху- 
чий гай!». Взагалі, переклад П. Куліша слабкий і далекий 

від оригіналу. Особливо невдало перекладено другий рядок 

цієї ж строфи («Ез ціїеї діе Іїпдеп Війіе») виразом «на- 

ЗІ



нюхатись не мушу». Не краще перекладена й остання строфа 
цього вірша. чу 

О гарний сфінксе! Розгадай Багацько я вже тисяч літ 
Сю загадку предивну... Над нею м'яв чуприну. 

З приводу такого перекладу Б. Якубовський у рецензії «Гейне 
в новому "українському перекладі» зауважував, що вираз «над 
нею м'яв чуприну» хоч і дуже образний, але не такий як у 
Гейне |б, с. 1231; 

о зсибпе 5рііпх! О Ібзе тіг Іс таб" Фагйбег паспрегасрїі 
Оез Раізеї, да5 хмуппдегрЬаге! 5споп птапсПпе іац5епа ЗаНге. 

І для порівняння -- у Загула: 

О сфінксе таємний, хоч ти розгадай Над нею я довгі століття гадав, 
Загадку кохання таємну! А все ж те, на жаль, надаремне... 

Та і в перекладі Д. Загула є прикрі недогляди, Так; у пер- 
ших рядках другої і четвертої строфи («Їсп ріпє Їйграз5 ипі 
міе їсП ріпр») слово «Їйгра55», що по-німецьки означає «впе- 
ред», «далі», «сміливо» і щось синонімічне до «ргадацзя» (нав- 
простець), Д. Загул перекладає словом «босий», сплутавши за 
звуковою подібністю лексеми «Їйгра55» і «Багіц585». Наприклад: 

У Гейне: 

Їсп сіпр Їйграз5, ипд міе ісп ріпе, Паз і5і діе МасіНіраї, зіе зіпрі 
Егііапе е5 іп дег НоПе. Моп Пе" ипа Ііебезмене. 

У Загула: 

Я босий по лісі блукаю, згори нач и зе ізорра ТАЛАН 
Несеться пташок щебетання; Я босий блукаю і бачу: лежить 
То сам соловей заспівав про любов Висока, велика палата, 
І про смуток, любовне страждання. Піднялася вгору, до неба стремить, 

А в неї оздоба багата. 

Зіставляючи переклади Д. Загула з перекладами М. Сла- 
вінського, більшість з яких є вдалими, бачимо, що Д. Загул 
намагався передати зміст оригіналу дослівно, хоч це подекуди 
знижувало художність вірша. Візьмемо для прикладу загально- 
відому поезію Г. Гейне «М/епп 2меї уоп еіпапдег 5сПеїдеп». 

У Гейне: 
Х/епп леї уоп еіпапаег 5сПеідеп, Міг Бабеп піспі ремеіпеї, 
50 ребеп зіе 5ісп діе Напа,, ХУіг зецігіеп піспі «Мен!» цип «АсП!» 
Оп Їапееп ап ги меїпеп, Діе Тгапеп ипа д4іе Зейі?ег, 
Опа 5ецігеп оппе Епі. | Фіе Катеп Піпіеппасй. 

У М. Славінського: 

Коли розлучаються двоє, З тобою ми вдвох не зітхали, 
За руки беруться вони, Ніколи не плакали ми; 

І плачуть, і тяжко зітхають, Той жаль, оті тяжкі зітхання 

Без ліку зітхають сумні. Прийшли до нас згодом самі. 

Рі 

32



У Загула: 

Коли розлучаються двоє, А ми і не зітхали 
То руки собі подають, І не ридали враз, 
Без ліку зітхають обоє Ті сльози, зітхання та жалі 
І сльози дрібнесенькі ллють. З'явилися згодом у нас. 

Як бачимо, перші рядки перекладів Д. Загула та М. Сла- 
вінського однакові. А другий рядок у Загула перекладений 
точніше, бо в М. Славінського вираз «за руки беруться вони» 
не відповідає оригіналові «50 бебеп 5іе 5ісп діб НЯпа"». Од- 
нак ця  дослівність значно гірша від «вільності» М. Славін- 
ського, де, на нашу думку, він навіть поглибив психологічне 
навантаження цього рядка. 

Значно краще звучить у перекладі Д. Загула відома поезія 
Г. Гейне «Еіп Еіспіепрацт зіепі еіпзат» («Дрімає сосна 
в самотині»). Порівняємо переклади Загула та його поперед- 
ників -- С. Руданського та М. Старицького. 

У Гейне: 

Біп Еісніепрацт з5іеПпі еіп5ат Ег ігадіцті уоп еіпег Раїте, 
Пт Могдеп айі Кабіег НОМ. Діе Їегп іт Могрепіапа; 
п зсПіаїевгі: тій меіз5ег ДесКе Еіпзат ипі 5спуеірспа ігацегі 
ОпібйШеп іп Віз ипа З5сіпее. Ацї Бгеппепдег Ееїзепмапа. 

УС. Руданського: У М. Старицького: 
Стоїть сосна одинока Ні півночі млистій в заметах у кризі 
На голій вершині, Один собі кедер дріма, 
І під снігом на півночі Куняє у срібній, пуховистій кризі, -- 
Сниться сиротині. В яку його вбрала зима. 

Все полудень ясний, теплий, І марить той кедер про південь 
Долина глибока . блискучий, 
Та джерела живучії, Де мліє палка сторона, ли 
Та пальма висока. Де теж в самотині, в пустелі пекучій, 

Красується пальма сумна. 

У Загула: 
Дрімає сосна в самотині І сниться їй пальма далека 
На півночі голім шпилі, В південній країні німій,. 
Холодною вкрили габою Що спить, утомившись від спеки, 
Сніги та морози її. На скелі гарячій, сухій. 

Як бачимо, переклад Д. Загула більш наближений до ори- 
гіналу. Звичайно, широковідома поезія М. Лермонтова «На 
севере диком стоит одиноко» більш мелодійна, але вона є не 
перекладом, а вільним, романсного характеру переспівом. | 

Найбільш вдало перекладені Д. Загулом інтимні вірші гей- 
нівської лірики з «Книги пісень». Читаючи, наприклад, поезії 

«Всі квіти звертають повіки» («Б5 з5спацеп діе Війтеп аПе»), 

«Лежить гаряче літо» («БЕз Шері дег Пеїбе Зопитег»), «Вони 

мене мучили довго» («5іе Пабеп тісп бебиаїеї»), «І вихор, і 

буря і злива» («Раз із еіп Вгац5еп пі Неціеп»), від- 
м, 

3--3007 33



- 

чуваєш аромат гейнівської поетики, її ліричний настрій, лег- 
кість і плавність вірша. Д. Загул вдало вживає художні засоби 
оригіналу, відповідний віршовий розмір, ритм і звукову інстру- 
ментовку. Про це свідчить переклад поезії «Раз із еіп Вгац- 
5еп ипі Неціеп», де Загулові за допомогою алітерацій на р, 
ч, ш, щ, словесно-образних засобів і полісиндетону вдалось 
зримо й емоційно передати картину глухої осінньої ночі. 

У Гейне: У Загула: 

Даз із5і еіп Вгацз5еп ипі Нешіеп І вихор, і буря, і злива 
Негр5іпаспі ипа Береп ипа Мпа; Осінньої ночі шумить, 
Ж/о пар хмооПі іеїго меїеп Дитинко моя нещаслива, 
Меїп агте5, Бапдез5 Кіпа? Де ти перебудеш цю мить? 

Якщо порівняти переклади вірша Г. Гейне «Гренадери», 
здійснені В. Кобилянським у першому випуску «Книги пісень», 
з перекладами Д. Загула, вміщеними в її другому випуску, то 
побачимо, що останній домігся більшої точності й адекват- 
ності. 

У Гейне: 

Масії Егапігеїсії гореп 2меї Сгепадіег; Юпад аїз зіе Каптеп іп5 Фейцізспе 
Ге магеп іп Биз5іапа реїапреп. ОмагНег, 

Зіе Пеззеп діе Коріе Папреп. 

У Кобилянського: У Загула: 
До Франції два гренадери ішли, До Франції два гренадери ішли, 
З Москви із полону втікали, Що в Росії були в неволі, 
А як на нічліг в край німецький прийшли, А як у німецькі квартири прийшли 
Їм голови з горя пов'яли. . Схилили тут голови" кволі. 

Ф 

У В. Кобилянського гренадери тікають не з Росії, як у 
- Гейне, а з Москви. Д. Загул перекладає ближче до оригіналу: 

«що в Росії були в неволі» («4іе магеп іп ВиззіапаИ реїапееп»). 
Невдало переклав В. Кобилянський останній рядок («Зі Пез5еп 
Фе Коріе Папрей) словами -- «їм голови з горя пов'яли». У 
Д. Загула він звучить краще -- «схилили тут голови кволі». 

Переклади Д. Загула поступаються перед окремими перек- 
ладами Лесі Українки; письменниці майстерніше вдалось пе- 
редати зміст оригіналу, властивості його поетичного стилю, 
підібрати рівноцінні лексико-семантичні еквіваленти до окре- 
мих слів і виразів німецької мови. Перекладам Лесі Українки 
властива більша витонченість і плавність вірша. 

У Гейне: У Л. Українки: 
Ез зіеНеп плремеріісі На небі нерухомо 
Діе 5кегпе іп фег НбН, Зірки ясні стоять 
Уїеї| кац5епа Лабг, ипа 5спацеп Літ тисячі, і любо 
Зісп ап тії Гіебезменй. Зглядаються, зорять. 

| 

|



Іде зргеспеп еіпе І.ргасПе, Хороша в зірок мова 
Ріе і5ї 5о геїсі, 50 5сПдп; Багата і ясна, 
Досі Кеіпег дег РНіїо!'ореп . Та тільки невідома 
Капп діе5е 5ргаспе уег5іейп. Філологам вона! 

Ісп аБбег Наб зіе реїегпеї, - Я ж тую мову знаю, 
Оп ісб уегреззе 5іе пісі; | Мені вона своя, 
Міг 4іепіе аїз5 Сгаттабік Коханої обличчя -- 
Оег-Нег2о айегіїебзіеп Се5зісНі. Граматика моя! 

УЗагула: 

Стоять неповорушно Ведуть вони розмову, -- 
Зірки в височині, В ній стільки гарних слів. 
І дивляться так тужно Ніхто ще з фільольогів . 
На себе в вічній млі. Тих слів не зрозумів. 

А я ту мову знаю, 
І не забуду я; 
В очах моєї кралі 
Граматика моя. 

Разом з В. Кобилянським Д. Загул переклав першу части- 
ну «Нових поезій» Г. Гейне, яка вийшла у 1920 році. Однак 
спільна праця над перекладами творів Гейне незабаром при- 
пинилась, бо в 1919 р. Кобилянський помер. Після смерті 
товариша Загул здав до друку в Київську філію Державного 
видавництва України переклади поеми «Німеччина. Зимова 
казка» та інших політичних віршів, але надруковані вони не 
були. 

У 1923 р. у перекладі Д. Загула виходить збірка останніх 
поезій Гейне -- «Сатира та інші політичні поезії». До цієї 
збірки увійшло 17 вибраних поезій, яким був притаманний 
сатиричний характер, бо в цей час Загула приваблював поет- 
громадянин, борець за свободу, що поставив своє гнівне сло- 
во на службу народові. Дошкульна сатира та тонка іронія 
в перші роки Радянської влади, зокрема тоді, коли треба було 
продовжувати запеклу боротьбу із зовнішньою і внурішньою 
контрреволюцією, непманами та міщанськими пережитками, 
була більш потрібна, ніж камерні, сентиментальні поезії Гей- 
не, що раніше так імпонували самому Загулу. 

У свій час критика високо оцінила цей переклад. Наприк- 
лад, А. Музичка у своїй рецензії писав, що «це справді Гейне 
українською мовою. Передусім тон. Їдка сатира, тонка гей- 
нівська -іронія або добродушний легкий гумор у кожному 
реченні, чи навіть у поодиноких словах передані дуже влучно. 
Думки та почуття німецького поета схоплені точно, а форма, 
в яку вони виливались у первотворі, захована майже до най- 
менших подробиць» |5, с. 253). 

У 30-х роках Д. Загул перекладав :і редагував твори 

Г. Гейне, які Державне видавництво України планувало випус- 
тити п'ятитомним виданням. Перший том («Книга пісень», 
«Нові поезії»), другий («Сучасні поезії», «Романсеро») та 
третій («Єврейські мелодії», «Атта Троль», «Німеччина. Зимова 

зи бо



9 

казка») вийшли в 1930 р., четвертий том («Картини з поз 
дорожі») -- у видавництві «Література і мистецтво» в 1933 ре 
а п'ятий не був надрукований. 

У перших трьох томах усі поезії Д., Загул дає в нових пе- 
рекладах, бо «старіші переклади, -- як писав він у «Слові від 
редактора-перекладача», -- слабші технічно і надто далекі 
від оригіналів» |З, т. І, с. 91. 

Переклади Д. Загула в цьому виданні справді точніші, ніж 
попередні, але менш художні. «Я намагався, -- писав він, -- 
дотримати в перекладі всіх особливостей гайнівського стилю, 
не тільки розміру і ритму, не тільки образів, порівнянь та 
метафоричних виразів, а й порядку рим та окремих слів. Ро- 
зуміється, «художність» од цього, може, й не виграла; може, 
переклади стали через те сухіші од моїх попередніх перекла- 
дів, але вони зате вірніші за перші» ІЗ, т. І, с. 9). Це видно 
при зіставленні різних варіантів перекладів, наприклад, поезії 
«Еіп РЕісріепрацт з5іерпіеіпзат», де слово «Ріспіепрацт» (яли- 
на), що в німецькій мові є іменником чоловічого роду, автор 
перекладає теж іменником чоловічого роду -- кедр. Дійсно, 
останній переклад точніший, але звучить гірше: 

Самітній кедр півночі Він снить про горду пальму 
На голім стоїть верху, в південній стороні, 
Сповитий білою млою, що мовчки і самотньо тужить 
Дрімає в льоду, в снігу. на кручі, пекучій стіні. 

(Варіант 1918 року дається попередньо). 

За свою коротку перекладацьку діяльність Д. Загул зробив 
дуже багато, але ніколи не зупинявся на досягнутому. Він був 
завжди сповнений новими планами і широкими задумами. 
У журналі «Західна Україна» повідомлялось, що Д. Загул 
редагує та наново перекладає для ДВУ повну збірку творів 
Г. Гейне в шести томах. Готуються для друку переклади творів 
Гете (в десяти томах) та твори Шіллера в шести томах. До 
збірника пам'яті В. Маяковського переклав декілька його вір- 
шів, між ними «На повний голос» і «Лівий марш» |4, с. 49). 

Звичайно, в наш час, коли завдяки зусиллям багатьох пере- 
кладачів значно підвищилась перекладацька майстерність, 
деякі переклади Д. Загулом творів Г. Гейне та інших зарубіж- 
них письменників уже застаріли і поступаються перед новими, 
здійсненими М. Рильським, П. Тичиною, В. Сосюрою, Л. Пер- 
вомайським, М. Лукашем та іншими. Але Дмитро Загул був 
одним з перших перекладачів, хто в радянський час проклав 
борозну на ниві взаємозбагачення |і спілкування літератур 
різних народів світу, І, продовжуючи кращі традиції поборників 
літературних єднань дореволюційного періоду, вніс і свій цін- 
ний вклад у скарбницю української культури. 

о 

35



ЛІТЕРАТУРА 

І. Гайне Гайнріх. Книга пісень. Перше повне видання в перекладі 
Д. Загула і В. Кобилянського, ч. І. К. Накладом видавництва «Серп і мо- 
лот», 1918. 

2. Загул Дмитро. Мотиви поезій. Збірка ТУ (1923--1926),. К. 1927. 
3. Загул Д, Слово від редактора-перекладача. -- Гайне" Гайнріх. 

Вибрані твори. Харків--Київ, ДВУ, 1930. ; 
4, «Західна Україна», 1930, М» 10. . 
5. «Червоний шлях», 1924, М» 1--2. . 
6. Якубський Б. Гайне в новому українському перекладі. -- «Лі- 

- тературно-науковий вісник», кн. І, 1919. , 

С, В. ДАЛАВУРАК 

ДМИТРИЙ ЗАГУЛ -- ПЕРЕВОДЧИК СОЧИНЕНИЙ Г. ГЕЙНЕ 

Резюме 

В статье освещаются некоторьме вопросью деятельности Дмитрия Загула 
в отрасли перевода и популяризации на Украийне сочинений Г. Гейне в пер- 
вье послереволюционнье годь. Автор путем сравнений переводов стихотво- 
рений Г. Гейне П. Кулишом, М. Славинским, М. Старицким, Лесей Укранн- 
кой, В. Кобьлянским показьваєт, что переведеннье Д. Загулом стихотворения 
немецкого позта в свое время отвечали вьсоким художественньм требова- 
ниям, отличались достоверностью, образностью ми в большинстве случаєев 
точной  передачей ритмико-мелодических  особенностей  оригинала: Пере- 
водя то или иное сочинение Г. Гейне, Д. Загул всегда намеревался по- 
дать его в соответствующем авторском стилистическом ключе и воспроиз- 
вести присущее ему созвучие. 

М. М. РАДЕЦЬКА 

Жанрова своєрідність історико-біографічної 
прози про І. П. Котляревського 

Історико-біографічні твори про класиків української 
літератури відтворюють художній історизм як особливу якість 
творчого мислення. Вони побудовані на синтезі документаль- 
ної основи та поетичного домислу, співвідношення яких, своє- 
рідна концепція образу невигаданого героя, взаємодія історич- 
ного та соціально-побутового в сюжеті створюють своєрідність 
жанрових форм епічної розповіді про письменника. Художні 

твори про митців слова в останні роки привертають особливу 

увагу дослідників. 
Серед «зовнішніх» причин, що зумовили появу нових тво- 

рів про автора «Наталки Полтавки», слід зазначити такі важ- 
ливі події, як 200-річчя з дня народження письменника, 175-річ- 
чя з часу виходу «Енеїди». «Внутрішні» імпульси до створення 
його художньої біографії -- незвичайна привабливість люд- 
ської вдачі, нове усвідомлення внеску І. П. Котляревського 

37



Р 

ї 

в слов'янську культуру, яскрава концептуальність образу, яка 
викристалізувалася в світлі нових літературознавчих дослід- 
жень. і 

Ми не маємо, на жаль, спеціальних робіт, присвячених пи-. 
танням жанрової специфіки художньої котляревіани. Найчас-. 
тіше питання це порушується в зв'язку з загальною оцінкою | 
прозових творів про Котляревського (51. | 

Автори художніх творів про І. П. Котляревського перш за: 
все вирішують проблему, яку О. І. Герцен в «Минулому і ду-. 
мах» сформулював як «відображекня історії в людині». Жо-. 
ден письменник не претендує на повне художнє висвітлення 
її, обмежуючи себе часовими, тематичними або іншими рам- 
ками. На матеріалі художнього життєпису Котляревського ми 
в повній мірі переконуємось у твердженні Ф. Шіллера, що 
жанр -- «вічно рухлива категорія». | 

Не тільки автори творів, але й критики, видавці, читачі 
не дотримуються єдиної думки про жанрову природу худож- 
ньої біографії пісьменника. А. Костенко правильно визначає 
«Грозовий ранок» І. Пільгука як історико-біографічну повість, 
а вчитель з Ужгорода Юрій Чорі в рецензії на цей твір -- як 
історичну. Ігноруючи право автора на домисел, він шукає в 
ній «живих, конкретних прототипів, узагальнених Котлярев- 

ським до рівня широкої типовості» |12). 
Слушне зауваження з приводу визначення жанрів Г. А. Вя- 

зовського, Він вважає, що «класифікація творів художньої 

літератури на роди, види та видові варіації, дослідження їхніх 

типологічних особливостей -- не формальна, а методологічно 

важлива проблема. Літературознавство не може ігнорувати 

багатство принципів і способів, звертаючись до яких, письмен- 

ник створює такий чи інший твір, як озмістовлену форму ві» 

дображення дійсності» (3, с. 3). Адже художня досконалість 

твору зумовлена не лише творчою майстерністю автора, але н 

розумінням внутрішніх «законів» обраного ним жанру. | 

Історико-біографічні твори про письменників мають досить 
стійкі жанрові ознаки, але в структурно-типологічному відно- 
шенні вони допускають різне співвідношення документальної 

основи і художнього домислу, різну сюжетно-композиційну по- 

будову. Вони різні за головною проблемою творів цього жан- 

ру -- концептуальним рішенням образу головного персонажа. 

Художні твори про І. П. Котляревського, про які йтиме- 

ться, належать саме до історико-біографічних творів. Історич- 

ні події та історичні особи в них присутні лише в необхідній 

для розкриття концепції героя мірі. 
Серед історико-біографічних творів про Котляревського под 

мітне місце займає мала проза. Найчастіше це оповідання, 

де автори, висвітлюючи один з епізодів життя письменника, 

показують його як народного поета і багату людську особу 
тість, В оповіданні А. Хорунжого «В тривожний рік» Кот 

38



ревський постає на тлі визначних історичних подій Вітчизня- 
-НОї війни, коли за дорученням генерал-губернатора він сфор- 
мував у Горошині козачий полк. Щоб розширити художнє «по- 
ле обсервації», автор у формі дорожніх думок свого героя 
використовує як засіб інформації ретроспективний погляд на 
минуле: «Згадувалась молодість (..) Вчителював по хуторах, 
кохав, захоплювався, мріяв про невідоме майбутнє... А тепер 
уже посивіли скроні» |?2, с. 11). 

А. Хорунжий користується досить розповсюдженим у худож- 
ніх біографіях письменників засобом змалювання одного дня 
з життя героя, того, який дає можливість якнайповніше зро- 
зуміти людську вдачу письменника; його ставлення до гро- 
мадських обов'язків, до народу, до художньої творчості. Роз- 
повідь, про історичні події Вітчизняної війни, учасником яких 
був Котляревський, дають можливість А. Хорунжому зробити 
деякі біографічні припущення, зокрема про можливість пере- 
бування І. П. Котляревського в Бунплау, де, як стверджували, 
поховане серце Кутузова. І. П. Котляревський в цьому опові- 
данні зображений у складному і постійно творчому пошуку 
не тільки тем і образів, але й ритму «Енеїди». 

Не ставить собі за мету монументально відтворити образ 
"Котляревського і А. Залашко, який два прозові твори.про пи- 
сьменника назвав «сторінками. минулого» («Україна сідлала 
коней») та «епізоди життя І. П. Котляревського» («В Молдав- 
ському поході»). Дійсно, в них відчутно переважає дослідниць- 
ка спрямованість автора над художнім спогляданням. У неве- 
личкому історико-біографічному нарисі «Україна сідлала ко- 

ней» 14) А. Залашко, як і А. Хорунжий, розповідає про участь | 

Котляревського у формуванні козачого полку, - використовує 

ті ж документи, висвітлює ті ж життєві колізії. Але навіть у 

деталях домислу двох авторів немає жодної рисочки тотож- 

ності. 
Історико-біографічним нарисом є і другий твір А. Залашка 

«В Молдавському поході» (11). Автор досить докладно, з ху- 
дожнім смаком створює образ Котляревського -- офіцера і 
поета. Саме таке розуміння поета-воїна бачимо у звертанні до 
Котляревського генерала Маркова: «Ви молодець, капітане, 
молодець! Офіцер чудовий і як людина -- достойний похвали, 
І славний сочинитель, чорт візьми!» (1, с. 78- 79). 

Рисами напівхудожності і напівдокументальності позначено 
і третій твір А. Залашка про Котляревського -- «Пам'ять вічну 
заслужив» (ІР| Автор висвітлює останнє десятиліття з життя 
письменника. Це одне з небагатьох оповідань про І. П. Кот- 
ляревського, до якого введено численні документи: лист автора 
«Енеїди» до М. Гнєдича, спогади І. Срезневського, скарги пое- 
та на міського голову купця Ворожейкіна та на антрепренера 
Ів. Штейна., Своєрідність стильового забарвлення твору вини- 
кає з особливої функції художньо опрацьованого документа 

39



як засобу розкриття характеру героя. А. Залашко не уникав 
деякої стильової строкатості, до речі, дуже характерної саме 
для історико-біографічних творів. Поряд з цитатою з духівниці: 
«Сим тестаментом оголошую останню волю мою», -- дуже мо- 
дернізовані звороти сучасної ділової мови -- «госпіталізація 
хворих», «виписування тих, хто вилікувався». 

Дослідники (б, с. 3--20; с. 178--184; гл. УП звертають ува- 
гу на посилене взаємопроникнення жанрів, синтез їх. Якщо 
(раніше йшлося про взаємодію лише художніх, то в наш 
час -- про активну взаємодію художніх, наукових й публіци- 
стичних жанрів. В історико-біографічній прозі цей процес стає 
типологічною її рисою. 

У збірнику «Вінок Івану Петровичу Котляревському» вмі- 
щено дві невеличкі новели про поета. У «Панській правді» 
Пилип Бабанський розповідає про кохання поета до племій- 
ниці-сироти пана, у якого він вчителював. На відомому, бага- 
то разів художньо інтерпретованому епізоді побудована й іс- 
торико-біографічна новела Георгія Реви «Зустріч на Дунаї», 
в якій розповідається про зустріч Котляревського з задунай- 
ськими козаками, до яких докотилася слава «Енеїди». Ці но- 

вели створені за біографічною легендою. Як стильовий засіб 
в них використовується лірична розповідь, історичний фон, чи- 

сленні фольклорні запозичення. В «малій прозі» про Котлярев- 
ського авторська уява дуже скута обмеженістю біографічних 
відомостей, на яких будується колізія. 

Великі художні можливості дають авторам «поетичних біо- 
графій» (В. Бєлінський) романні форми «великої прози», яка 
більш сміливо користується такими елементами белетризації, як 
ліричні відступи, пейзаж, портрет, пряма мова, сюжетний до- 
мисел. Однак біографія Котляревського «з багатьма невідоми- 
ми» трансформується в письменників у повість. Дуже цікава 

героїко-романтична концепція Котляревського, учасника Віт- 

чизняної війни, розвинена в першій частині великої «Повісті 

про Гоголя» 0. Полторацького (10) Життєва історія автора 

«Енеїди» у творі не має ні зав'язки, ні розв'язки. Лише в ок- 

ремих епізодах твору автор змальовує незалежну, скромну. 

лагідну людину з великою вірою в народ. Котляревський-ми- 

тець у повісті не лише попередник Шевченка, але й Гоголя. 

Даниною жанровому штампу є раціоналізм, з яким «сконстру" 
йовано» постать Котляревського з забарвлених елементами 

белетристики літературознавчих «блоків». 
Великі прозові твори про І. П. Котляревського за жав" 

ром -- чітко окреслені історико-біографічні повісті, яким при" 

таманні ознаки повісті історичної і соціально-побутової. Вони 

відтворюють яскраву картину соціальних, етичних 1 художніх 

пошуків своєї доби. Ці твори пройняті ліризмом, хоч в цілому, 

як і уся сучасна історична проза, тяжіють до соціально-анал! 

тичної основи, психологізму, епічності. 

40



. В. Стрепет визначив жанр своєї повісті «Над Дунаєм, над 
рікою» П4) як повість фсторичну. Вона переносить читача до 
подій 1806--1807 рр. коли Котляревський брав участь у вій- 
ськових діях Сіверського карабінерського полку під час Ду- 
найської кампанії проти турків. Однак чи можна за сукупніс- 
тю типологічних ознак вважати цю повість історичною? 
Деякі дослідники вважають (16і що історико-біографічний 

твір -- лише різновид історичного жанру. Критик Я. Черняк 
в 40-ві роки стверджував, що біографічний -- псевдонім істо- 
ричного. Ю. Андрєєв у монографії «Радянський історичний 
роман» саме письменницькі романізовані біографії розглядав 
як твори історичні. Ряд учених дотримуються думки, що саме 
художні.твори про «письменників є сталим взірцем історико- 
біографічного жанру (15). 

У творі ж В. Стрепета немає широкої панорами епохи, зо- 
браження руху народних мас, докладного художнього аналізу 
історичних подій. Це розповідь про один рік життя Котлярев- 
ського, кинутого долею у вир воєнних подій. Композиційно 
струкка сюжетна лінія повісті, обрамленням якої є розповідь 
про подорожі героя. Як і його Еней, Котляревський вічний ман- 
дрівник. Дорогою починається і дорогою закінчується повість 
про нього. Все це приводить до висновку, що твір В. Стрепета -- 
повість історико-біографічна. 
"До яких засобів вдається автор, щоб розкрити в історико- 
біографічному творі концепцію поета, воїна, гуманіста? На- 
самперед він, як і інші письменники-«біографи», вдається до 
ретроспекції, що дає змогу розкрити передісторію героя. Кри- 
тики твердять, що герой «поетичної біографії» -- насамперед 
«функціональний» герой, тобто людина, що творить духовні 
цінпості, зображена у творчому процесі, у літературному та су- 
спільному житті своєї доби. 

Який же у повісті Котляревський -- поет і офіцер? В. Стре- 
пет вичерпав усі художні можливості, щоб змалювати Котля- 
ревського як хороброго офіцера. Котляревський-поет, автор 
«Енеїди», визнаний у творі читачами всіх верств населення. 
Але в книзі Стрепета, як і в більшості інших, значно слаб- 

ше художньо відтворений процес творчості /митця. Замість 
глибокого художнього аналізу на базі сучасних досягнень пси- 

хології творчості автор дає універсальний штамп: «побачив- 
описав». | 

В. Стрепет вводить читача в складний світ політичних пере- 
конань Котляревського. Для фельдмаршала ШПрозоровського 
цей «малоросійський Державін», безсумнівно, -- якобінець. Але 

"сам Котляревський вагається між просвітительством свого по- 
етичного «далекого родича» Сковороди і революційністю Раді- 
щева. В. Стрепету вдалося уникнути прямолінійного раціона- 
лізму інших «біографів», які намагаються обминути питання 
класової обмеженості Котляревського-дворянина. 

4



| 
Стильові пошуки сучасної прози відобразилися у історико- 

біографічних повістях про І. П. Котляревського посиленням 
ліричної тональності, зростаючою активністю автора, який дає 
оцінку діям і творчості свого героя-письменника. Особливістю 
творів саме про І. П. Котляревського є невелика стилеутворю- 
юча функція документа, бо автор має в своєму розпорядженні 
небагато вірогідних свідчень про героя. 

Найбільш повно образ Котляревського змальовується у по- 
вісті І. Пільгука «Грозовий ранок» |І9). Книга цікава за сюже- 
том, автор грунтовно простежує творчий шлях письменника, 
що поєднав свою долю з поневоленим народом. А. Костенко 
схвально оцінює її за вдалу, на його погляд, концепцію героя: 

-««З давнини постає жива талановита людина, що самовіддано 
змагається за вічні людські ідеали, за щастя народу..» |З, 
с. 199) Але що неповторного, індивідуального саме в такому 
розумінні образу Котляревського? Хіба Шевченко, Франко, 
Леся Українка або Федькович не «самовіддано змагаються 
за вічні людські ідеали, за щастя народу»? | | 

У Пільгука ж відсутня неповторна домінанта людської осо- 
бистості героя. Котляревський-поет висвітлений автором швид- 
ше з позиції літературознавця, ніж митця. Твори поета, особ- 
ливо «Пісня на новий, 1805 рік», досліджуються засобами лі- 
тературознавчого аналізу. І. Пільгук ставить за мету з'ясува- 
ти конкретні явища, обставини, з яких виростають рядки «Ене- 
їди». Робиться це не завжди вдало, але завжди предметно: 
штучно моделюються обставини, які за законами художньогс 
відображення могли б відтворитися в поемі Котляревського. 
Почув народний анекдот -- і готова «пекельна» сцена, поба- 
чив обшарпаного поромника -- і постає в уяві перевізник че- 
рез підземний Стікс.  , 

Але Пільгук знайшов новий художній аспект образу Кот- 
ляревського, втіливши в ньому своє розуміння романтичних 
тенденцій його творчості. Докладно ця думка розвинена в стат- 
ті І. Пільгука «У річищі романтизму» |8Ї. В повісті «Грозовий 
ранок» проявилась і така тенденція історико-біографічних тво- 

рів, як модернізація думок, почуттів, культури мислення ге- 
роїв. І. Пільгук вносить елементи романтичного домислу в 
епізоди двобою Котляревського з воєводою буджацьких татар, 

дуелі з офіцером Вербицьким, кохання до кріпосної дівчини 
Наталки. Серед стилеутворюючих чинників повісті слід Від- 
значити використання документа як цитати, стилізовану мову 
персонажів, особливо духівництва, як джерело комедійної екс- 
«пресії. Типовим недоліком, притаманним багатьом творам про 
І. П. Котляревського і яскраво помітним у повісті І. Пільгука. 
є наявність значної кількості політичних термінів, фразеологія» 
них зворотів, що з'явилися в пізніші епохи: «мури реакції», 

«жорстока сваволя», «царські кати», «павлівська тиранія»; п 
тріоти-буревісники», «честь і право людини», «зерка СМІЛИРРХ 
помислів». 

й | і 
" Лорі 

42



-о 

До 175-річчя з дня виходу «Енеїди» була видана книга Бориса Левіна «Веселий мудрець. Повісті з життя Івана Пет- 
ровича Котляревського» |7.). Образ Котляревського створюєть- 
ся в книзі в чотирьох самостійних повістях. Але за ідейним 
змістом, стильовою манерою, послідовно хронологічним прин- 
ципом описуваних подій це своєрідний історико-біографічний 
роман у повістях. В основі сюжету кожної повісті лежать 
дійсні події з життя І. П. Котляревського. Художній домисел 
використовується в межах життєвої вірогідності, що випливає 
з характеру героя, з логіки самої дійсності. Навіть хронологіч- 
ні межі «Веселого мудреця» пов'язані з зародженням поетич- 
"ного замислу «Енеїди» і її завершенням. 

Домашній вчитель, який багатство життєвих вражень вті- 
лює в строфи «Енеїди» («Пробудження грози»); хоробрий офі- 
цер і талановитий дипломат у Молдавському поході («Особ- 
ливе завдання»); автор «Наталки Полтавки», яка розпочала 
нову епоху в культурному житті України («Прем'єра»); друг 
декабристів («Вчена республіка»), він у всіх життєвих ситуа- 
ціях насамперед філософ, друг свободи, «веселий мудрець», як 
влучно назвав його О. Гончар. , 

Драматичні сторінки книги розкривають побудоване на до- 
мислі ставлення поета до його друзів-селян. Заступництво за 
них могло витікати з характеру і поглядів Котляревського. 
Однак автор дещо перебільшує, показуючи, як палко на кож- 
ному кроці поет протестує проти «пересічних», буденних зло- 
діянь поміщиків. Протестує з позицій не своїх сучасників, а 
людини іншої, більш високої класової моралі. Біографія і твор- 

- чість Котляревського підстав для цього не дають. 
Б. Левін багато уваги приділяє розкриттю творчого про- 

цесу народження віршів. Але як і інші автори історико-біогра- 
фічних творів, фіксує увагу на живому спогляданні, ігноруючи 
художній аналіз абстрактного мислення. Цей жанр творів 
називають «дослідницьким романом». Домисел автора -- це 
теж художня гіпотеза. Б. Левін досить обережний в таких гіпо- 
тезах. Я 

При більш докладному аналізі творів про Котляревського 
слід було б згадати про оповідання І. Ерофеїва «В останні дні» 
(«Зірка», 1944, 9 вересня), А. Залашка «На почесній посаді» 
(«Зоря Полтавщини», 1963, 16 листопада). О. Іваненко у ве- 
ликому епічному творі «Тарасові шляхи» (К., 1964) малює епі- 
зоди зустрічі Котляревського з Шевченком, "а Л. Бать у романі 
«Велике покликання» (М., 1963) -- зі Щепкіним. | || | б 

Дуже різні за своєю естетичною вагою, «поетичні біографії» 
Котляревського мають велике пізнавальне значення. Але всі 
вони позначені типологічними для жанру в цілому вадами. Як 
слушно підмітили дослідники, образ Котляревського в них роз- 
кривається, а не розвивається, констатація почуттів замінила 
діалектику психологічного аналізу.



ЛІТЕРАТУРА 

І. Вінок Івану Петровичу Котляревському. Харків, 1969. 

9. «Вітчизна», 1954, М» 3. 
3. «Вітчизна», 1968, ХМ» 11. Ї 

4. «Зоря Полтавщини», 1963, 25 серпня. 
5. Костенко А. Котляревський зблизька. «Вітчизна», 1968,'Х» 11; По- 

грібний А, На розпуттях одного жанру. -- «Літературна Україна», 1968, 

З грудня; Буженко Тетяна. Плюс вимоги специфічні. -- «Жовтень», 1968, 

Х» 6; Щабліовський Є. Живий Котляревський. -- «Жовтень», 1968, 

М» 11; Балабуха К. Х. Поки сонце з неба сяє.. -- «Українська мова 

і література в школі», 1969, М» 7; Проценко І. М. Образ Котляревськоге 

в художній літературі. - У зб. І. П. Котляревський та українська літера- 

тура і мова, К. 1971; Остроушко Леонід. Образ автора «Енеїди». -- 

- «Літературна Україна», 1973, 12 січня; Радецкая М. Когда писатель -- 

герой книги. -- «Литературное обозренне», 1974, Х» 8. 
6. Куприяновский Т. В. Проблемь изучения художественной лите- 

ратурь, -- В сб: О художественно-документальной литературе. Вип. 1. 
Ученне записки Ивановского государственного педагогического института, 

т. 105. Иваново, 1972; Паливєвский П. Документ в современной литера- 
туре. -- «Иностранная литература», 1966, Хе 8; Оскоцкий В. Связь вре- 

і зотоциннекря тема в многонациональной советской прозе наших дней). 

.» 1974. 
7. Левін Б. Веселий мудрець. Повісті з життя Івана Петровича Котля- 

ревського. К., 1972. Фа 
8. Пільгук І, У річищі романтизму. -- «Літературна Україна», 1969, 

5 вересня. 
9. Пільгук І. Грозовий ранок. К., 1968. 

10. Полторацький О. Повість про Гоголя. К., 1960. 
11. «Прапор», 1968, М» 6. 
12. «Радянська освіта», 1969, 11 травня. 
13. Розвиток і оновлення видів і жанрів та мовностилістичних засобів ху- 

дожнього зображення в радянській літературі. Матеріали міжвузівської рес: 
публіканської наукової конференції. Одеса, 1968. 

14. Стрепет В. Над Дунаєм, над рікою. К., 1967. 
15. Ходорківський І. Д, Історико-біографічні твори з життя письмен- 

ників. К. 1963. 
16. Черняк Я. Пути советского исторического романа. -- «Октябрь», 

1937, Х» 7; Андреев Ю., А. Русский советский исторический роман 
20--30-х гг. М.--Л., 1962. 

М. ММИРАДЕЦКА'Я 

ЖАНРОВОЕ СВОЕОБРАЗИЕ  ИСТОРИКО-БИОГРАФИЧЕСКОЙ ПРОЗЬІ 

О И. П. КОТЛЯРЕВСКОМ 

Резюме 

В статье анализируются различнье в структурно-типологическом отно- 
шенни историко-биографическне произведения о ИЙ. П. Котляревском, поя- 
вившиеся в последниє годь. Рассматриваются произведения «большой» и 
«малой» прозьт о Котляревском, освещаются некоторье закономерности раз- 
витня «позтических биографий» писателей в современной литературе- 



А. Я СОЛОХА 

Особливості творчого методу Т. Г. Шевченка 
в поемах «Сова» і «Сон» («У всякого своя 
доля») 

Проблема художнього методу письменників нової 
української літератури стала об'єктом грунтовного вивчення 
з середини 50-х років, з появою праць Д. Чалого «Становлення 
реалізму в українській літературі» (1956), П. Волинського 
«Теоретична боротьба в українській літературі» (1959), В. Ге- 
расименка «Боротьба за критичний реалізм в українській лі- 
тературі» (1958) та ін. Дослідники виділяють три методи, якими 
користувались представники нової української літератури: ран- 
ній або просвітительський реалізм, романтизм (у двох течіях -- 
прогресивний і реакційний, пасивний) і критичний реалізм. 

Критичний реалізм утвердив в українській літературі 
Т. Г. Шевченко. Основні проблеми творчості Кобзаря -- на- 
родності і високої ідейності, патріотизму й інтернаціоналізму, 
зв'язків поетики Шевченка з народною творчістю і т. ін. 1- 
глибоко й грунтовно висвітлені в працях радянських літерату- 
рознавців. На нашу думку, не достатньо досліджена проблема 
художнього методу основоположника нової української літе- 
ратури. Мета статті -- охарактеризувати творчий метод 
Т. Г. Шевченка періоду «трьох літ», зокрема поем «Сова» 
і«Сон» («У всякого своя доля...»). | 

Радянське шевченкознавство визначило, що творчий ме- 
тод Шевченка раннього періоду -- це романтизм, але роман- 
тизм своєрідний -- з елементами реалістичного змалювання 
життя. Кобзар не міг задовольнитись зображальними можли- 
востями романтизму. 

В пошуках засобів глибокого відтворення життєвої правди 
він, збагачуючись творчим досвідом передової російської літе- 
ратури (згадаймо вірш «Гоголю», в якому Шевченко висловив 
глибоке розуміння особливостей творчого методу російського 
митця: «Ти смієшся, а я плачу, великий мій друже» (б, с. 1861), 
переходить на позиції реалізму. 

Т. Г. Шевченко як поет сформувався під впливом певних 
літературних традицій, що склалися в українській літературі 
до середини 30-х років ХІХ ст. Маємо на увазі традиції насам- 
перед Г. С. Сковороди, І. П. Котляревського, П. П. Гулака- 
Артемовського та інших письменників, представників так зва- 
ного раннього реалізму. Великий вплив на нього мали. про- 
гресивні українські й російські романтики. Кобзар сприйняв 
також багатство усної народної творчості. Все це -- важливі 
чинники, завдяки яким складалось художнє мислення співця 
пригнобленого кріпаччиною селянства. 

Прийнявши принципи романтичного методу, Шевченко по- 
ступово зростав ідейно, осмислював суспільні явища минулого 

45



й сучасного, переходив на позиції реалізму. Це давало йому 
можливість більш активно втручатися художнім словом в жит- 
тя. У період «трьох літ» Шевченко став револіоційним демокра- 
том. Відповідно до цього змінилась і його естетична програма, 
висловлена у віршах «Три літа», «Заповіт», поемах «Сон», 
«Кавказ» та інших творах. 

У цей час Кобзар зрозумів, що мало'для поета тільки ви- 
словлювати співчуття трудящим, пригнобленим. Треба клика- 
ти народ до збройної боротьби проти гнобителів. Вірно відзна- 
чає Є. Шабліовський, що у період художньої зрілості Шевчен- 
ко в основу свого творчого методу -- критичного реалізму -- 
«поклав зображення дійсності в її соціальних суперечностях, 
в її класових конфліктах, висвітлюючи ці конфлікти з позицій 
народу, з погляду передового світогляду доби» |5, с. 284Р 

Одним з перших реалістичних творів поета зазначеного пе- 
ріоду є поема «Сова» (1844), написана під впливом баченого 
і пережитого під час першої подорожі поета на Україну. По- 
ема засвідчила вихід автора на- позиції критичного реалізму. 
Долю пригніченої жінки оспівував Шевченко і в ранній період 
своєї творчості, але зараз, на початку 40-х років, коли оста: 
точно сформувався матеріалістичний світогляд Кобзаря, він 
по-новому, з глибокою соціальною мотивізацією вчинків, пове- 
дінки і психології змальовує жіночі образи. У розвідках про 
творчість Т. Г. Шевченка дано правильний аналіз поеми «Со: 
ва», однак, на нашу думку, не зовсім чітко пікреслено риси 
реалізму цього твору. | 

Спробуємо з'ясувати риси історизму і соціальної визначе: 
ності зображуваного в поемі «Сова». 

Т. Шевченко і в ранній період своєї творчості, в творах 
романтичних, прагнув наголосити на соціальних конфліктах. 
Так, вже у баладі «Причинна» є натяк на соціальну нерів: 
ність -- дівчину-сироту. зробили нещасливою «злії люди». 
У «Тополі» йдеться про багатого нелюба, за якого хотіла ви- 
дати заміж свою дочку стара мати. Поема «Катерина» дає 
багатий матеріал для характеристики соціального конфлікту 
твору: Кобзар гнівно засуджує представників панства, які зну- 
щалися над народом. | 

У поемі «Сова» автор теж говорить про класову диферен- 
ціацію тодішнього села -- в збірному образі «сусідоньків», 
що присудили молодій матері-удові «у наймах служити», По- 
казано сільських багатіїв. Поки удова мала здоров'я та силу, 
вони приймали її на роботу, а як зістарілась, то її проганя- 
ли -ч «стара, -- кажуть, -- стала. Нездужає..» -- і огризок 
в вікно подавали» (б, с. 168). 

Риси сучасної поетові епохи, її духу, її гострих суперечно- 
стей проступають і в другому конфлікті, який призводить" до 
трагедії селянина, -- в миколаївській солдатчині. Мати-най- 
мичка всі сили віддавала для того, щоб і її син вчився, Ріс 

щасливим. Та сподівання жінки були марними: хлопець виріс 

46 



закували його в кайдани «та повезли до прийому» |б, с. 1681. 
Автор і в даному епізоді вказує на станову нерівність: багатії 
мали можливість відкупитись від солдатчини, бідняцьких си: 
нів посилали в військо. Не без іронії поет зазначає: «Ой при- 
везли до прийому чуприни голити: /усе дрібні, усе малі, всє 
багатих діти. /Той каліка недоріка, той не вміє стати. /Той 
горбатий, той багатий, тих чотири в хаті. /Усе невлад, усіх на- 
зад, в усіх доля мати. /А у вдови один син, та й той якраз під 
аршин» |6, с. 168| 25-річна миколаївська солдатчина була гір- 
ше каторги. Даремно виглядала мати свого сина -- він не по- 
вернувсь додому. Стара збожеволіла з горя. 

Отже, конфлікт поеми «Сова» має виразні соціальні озна- 
ки, і це було рішучим кроком Шевченка по шляху критичного 
реалізму. б 

Варто згадати твори романтиків і реалістів 20--30-х років 
ХІХ ст. на подібну тематику. Л. Боровиковський змальовував 
жіночі образи в баладах і поемах «Молодиця», «Чарівниця» 
та ін. Конфлікт у цих творах виразно романтичного характеру: 
молодиця сумує за своїм чоловіком, якого доля закинула десь 
у чужі краї; дівчина вдається до чарів, щоб привернути до 
себе молодого хлопця. Конфлікт у драматичних творах Ї. Кот- 
ляревського має гострішу соціальну виразність, хоч письмен- 
ник лише віддалено натякає на суперечності свого часу -- 
наприклад, згадує про кріпаччину в «Наталці Полтавці». Шев- 
ченко ж акцентував на суттєвому в суспільних відносинах тієї 
доби: експлуататорська верхівка знущалася з безправної, за- 
битої бідноти. 

Як же автор розкриває внутрішній світ- головної героїні 
поеми «Сова»? Психологічний аналіз у цьому творі відповідає 
вимогам критичного реалізму: автор мотивує поведінку і вчин- 
ки матері як її власним психічним станом, так і соціальним 
оточенням, з яким вона зв'язана. Глибокий лірик, Шевченко 
і в епосі зігріває своїм чуттям позитивних персонажів. Він 
співчуває знедоленій матері. Складність душевного стану жін- 
ки, яка стоїть на межі божевілля, поет передає такими спов- 
неними розпачу рядками: 

Г далі: 

Поплакала стара мати Сидить вона, не йде в село, 
Та й стала ридати. Не пита й не плаче, 
І молилась, і ридала, Одуріла! .. і цеглину 
Кляла все на світі. Муштрує, то лає, 
Ох, тяжкі ви, безталанні То годує, як дитину, 
У матері діти! |б6, с. 169) И сином називає |б, с. 170). 

Мати стала жертвою кріпосницького ладу: багатії визна- 
чили їй йти в найми, вони ж, пославши сина її в солдати, при- 
звели до трагедії. В поемі Шевченко кидає гіркий докір тим 
соціальним умовам, які безжалісно зламали життя простої 
людини. | 

47



Критичне ставлення до несправедливого соціального ладу 
вироблялось у Шевченка поступово, починаючи з ранніх тво- 
рів, але найповніше, як закономірне явище, воно виявилось 
в другий період його творчості, коли Т. Шевченко гостро ви- 
кривав існуючий лад, зокрема у політичній сатирі «Сон». 
І. Франко зазначав: «Перший Шевченко, син одної з таких 
провінцій -- України, в своїх поемах «Сон» і «Кавказ» пока- 
зав у Росії образці політичної поезії, показав також для всіх 
будущих поетів політичну дорогу, якою слід ступати» |4, т. 17, 
с. 16) Цей твір в радянському шевченкознавстві проаналізо- 
вано досить повно у працях І. Пільгука, Є. Кирилюка, Ю. Іва- 
кіна, Є. Шабліовського, П. Приходька, Д. Чалого та ін., але 
творчий метод Шевченка в поемі «Сон» досліджено не зовсім 
чітко. і 

Що ж дало Шевченкові поштовх до написання політичних 
творів? 

Перше те, що поет сприйняв найпередовішу філософську 
думку свого часу. Це озброювало його знанням основних за- 
кономірностей розвитку природи і суспільства (згадаймо його 
«Все йде, все минає і краю немає..»). Друге -- усвідомлення 
Шевченком соціальної несправедливості та великої ролі митця 
в суспільстві (в передмові до невиданого «Кобзаря» 1847 р. він, 
звертаючись до майстрів пера, писав: «Щоб знать людей, то 
треба пожити з ними. А щоб їх списувать, то треба самому 
стать чоловіком, а не марнотратцем чорнила і паперу. Отойді 
пишіть і друкуйте, і труд ваш буде трудом:чесним» |?2, т. 2, 
с. 44). 

се це зумовило політичну гостроту й антидержавну спря- 
мованість поеми «Сон» та інших творів періоду «трьох літ». 
Митець охопив художнім поглядом всю Російську імперію, за- 
зирнув у найвіддаленіші її кутки і в політичний центр -- 
столицю Петербург. І скрізь він побачив неправду, страждан- 
ня простого люду, панування зла. Історична конкретність, як 
одна з визначальних рис критичного реалізму в поемі «Сон», 
виявилась в глибокому відбитті провідних рис соціальної дійс- 
ності свого часу. Це дано у вступі, що є узагальненою харак- 
теристикою суспільного ладу Росії, а також у першій і третій 
картинах «Сну». 

У критичній літературі про Шевченка всі ці картини до; 
сить грунтовно досліджені. Та вся складність питання полягає 
у визначенні провідної риси критичного реалізму -- показу ха- 
рактеру в його психологічній і соціальній визкаченості. Спра- 
ва в тому, що в поемі «Сон» (як і у «Кавказі») нема епічного 
героя. П.Г. Приходько з цього приводу зазначає: «Описуючі 
подорож, оповідач згадує не тільки те, що бачить, а й Те, що 
почуває і думає про бачене. В цьому яскраво виражається 
ліро-елічний характер поеми «Сон». Отже, в поемі є ліричний 
герой -- оповідач, з яким майже завжди зливається автор- Лі 
ричний герой втручається в розвиток подій, його думки й пере- 

48



живання поеднують між собою картини й образи. По суті, лі- 
ричний герой займає в поемі домінуюче місце». П. Г. Приходь- 

ко говорить про те, що в поемі «нема звичайної зав'язки, нема 
епічного персонажа, який діяв би в усіх частинах поеми», од- 
нак «в поемі є епічний персонаж, навколо якого зосереджу- 
ється головка увага героя» |З, с. 67) Таким епічним персона- 
жем дослідник вважає царя Миколу І. Це, звичайно, так, але 
чи можна назвати персонажів поеми епічними характерами? 
І образ царя Миколи І, і образ ліричного героя в поемі «Сон» 
розкриті своєрідно. Цар є об'єктом. сатиричного висміювання. 
Ліричний герой має яскраво виражений демократичний сві- 
тогляд, але назвати його характером не можна. Поет у даному 
творі скористався засобами романтизму -- і в побудові сю- 
жету (якщо можна говорити про такий у поемі), і у викори- 
станні фантастики (політ ліричного героя за совою, перетво- 
рення царя з ведмедя в кошеня), елементами глибокого ліризму, 
ввів контрастні картини (мальовничий пейзаж України Іі 
«рай» у кріпацькому селі і т. д.), образи-символи «рораз «ца- 
ря всесвітнього», «царя волі»). 

Дотримуємось думки вчених, які вказують, що ці роман- 
тичні засоби у Шевченка підпорядковані гострому викриттю 
жорстокої соціальної дійсності свого часу. Уперше в україн- 
ській літературі об'єктом висміювання стали не окремі вади 
існуючого ладу, а вся царсько-кріпосницька система. Пафос 
поеми «Сон» («У всякого своя доля») -- гостро викривальний. 
Він зумовив і добір автором відповідних мовних засобів -- 
сатиричних епітетів, порівнянь, метафор, гіпербол. Шевченко 
вторгається в життєвий процес художнім словом,.стає на по- 
зиції політичного борця й відкриває перед світом трударів жах- 
ливу правду миколаївської дійсності з її бездушним ставлен- 
ням до кріпака, з її брехнею, підступами, пасивністю народу 
(«А братія мовчить собі, витріщивши очі»), з її героїзмом і 
ницістю, Це вже не навіяне деякими псевдоісторичними пра- 
цями замилування сторінками минулого (мається на увазі іде- 
алізація гетьманщини в ранній період творчості), а глибоке 
одкровення перед сучасниками про життєві болі й шляхи бо- 
ретьби. 

Історична конкретність, як одна з провідних рис реалізму, 
знаходить у творчості Шевченка вираз у яскравій соціальній 

. оцінці часів царювання деспота Миколи І, жорстокої кріпач- 
чини. 

Радянські "літературознавці не завжди чітко визначають 
творчий метод Кобзаря. Так, Є. Кирилюк у праці «Т. Г. Шев- 
ченко» (1959), підсумовуючи аналіз поеми «Сон», так висловив- 
ся про її метод: «Поема «Сон» є однією з найбільших вершин 
усієї творчості Шевченка. Вока свідчить, що суспільно- по- 
літичні погляди її автора вже сформувались як революційно- 
демократичні, а художній метод визначився як метод критич- 
ного реалізму» (І, с. 294) Виснозок цей, безперечно, правиль- 

4-3007 49



ний. Але дослідник не відзначив особливостей художнього ми- 
слення Шевченка, досить широкого використання ним у реалі. 
стичних творах прийомів і засобів романтизму і ряду інших 
важливих факторів, які потребують ширшого висвітлення В 
плані загальної теорії реалізму. Найбільш правильно творчий 
метод Кобзаря визначив Є. Шабліовський, який писав: «По- 
глиблюючи свій реалізм, Шевченко продовжує використовувати 
на всю широчінь яскраві, емоціонально насичені барви роман- 
тики, Це була романтика, яка несла художню правду; вона 
якнайкраще виражала героїчне начало, так властиве творчості 
Шевченка. Художній реалізм українського поета органічно по- 
єднувався з пристрасним романтичним пафосом -- і пафосом 
ствердження нового, і пафосом нещадного викривання старо- 
го» |5, с. 294). 

тже, сприйнявши передові, прогресивні ідеї свого часу, 
ставши на позиції революційної демократії, Шевченко в пері- 
од «трьох літ» уже з чітко окресленими ідейними переконак- 
нями стає на шлях критичного реалізму. 

ЛІТЕРАТУРА: 

І. Кирилюк Є. П. Т. Г. Шевченко. К., 1959. 
2. Мате ріали до вивчення: історії української літератури в 5-ти т. К, 

1959--1966, 
3. Приходько П. Г. Поема Т. Г. Шевченка «Сон». К., 1957. 
4. Франко Іван, Твори в 20-ти т. К., 1955--1956, 
5. Шабліовський Є. Народ і слово Шевченка, К., 1961. 
6. Шевченко Тарас. Кобзар. К., 1970. 

А, Я, СОЛОХА 

ОСОБЕННОСТИ ТВОРЧЕСКОГО МЕТОДА Т. Г. ШЕВЧЕНКО 
В ПОЗМАХ «СОВА» И «СОН» («У ВСЯКОГО СВОЯ ДОЛЯ..») 

Резюме 

В статье исследуется творческий метод писателя революционера-демо- 
крата. Советские исследователи творчества Т. Г. Шевченко определили его 
творческий метод как критический реализм, но глубокой мотивировки в их 
работах зта проблема почти не получила. Автор статьи, нсходя низ обще- 
теоретических особенностей реализма, пьтаєется обьяснить вопросьи истори- 
ческой конкретности, социальной и психологической определенности в позмах 
«Сова» и «Сон» как ярких образцах критического реализма. 

50 



М. СНАГІРНИЙ 

Український фольклор у художній спадщині 
Карла Францоза 

Зв'язок оповідань, повістей та романів К. Францоза 
з фольклором України констатують сьогодні як радянські, так 
і німецькі дослідники: М. Думка (5, с. 124), Я. Погребенник 
(11, с. 97), Ю. Михайлюк (9, с. 203, 209, 211), М. Кюне (19, 

"с. 414), Г. Пошманн (20, с. 412) та ін. 
Однак докладного з'ясування цієї проблеми ні у вітчизня- 

ному, ні в зарубіжному літературознавстві ще й досі нема. 
- У праці Ф. Табака, котра, як можна судити з назви -- «Укра- 
їнський фольклор у творах Карла Францоза» -- претендує на 
розв'язання цього завдання, про використання австрійським 
письменником українського фольклорного елементу йдеться 
тільки у двох останніх абзацах (10,»с. 24--28). Насправді ж, 
спадщина романіста містить чималий матеріал для такого до- 
слідження. Вже перші юнацькі твори -- «Цеціно» (1864) і «Ме- 
ня» (1866) -- це поетичні та прозові обробки легенд буко- 
винського краю про заховані скарби, підводні царства, водя- 
.ників, літавиць, перелесників тощо (16; с. 87). 

Звернення до фольклору характерне і для зрілого періоду 
творчості Францоза. Так, «Воловецьке повстання» (1874) по- 
чинається зі спогадів про пісні, які автор ще у дитинстві по- 
чув від старого Яся, учасника бунту проти пана. Фольклорну 
основу оповідання «Староста з Білої» (1875) підтверджує 
не тільки письменник (15, т. І, с. ХПІ), але навіть його літе- 
ратурні противники. О. Вагнер, наприклад, злобно звинува- 
чував новеліста у наслідуванні якоїсь комедійної історії про 
«пригоди єфрейтора Войтовича», що, за його словами, багато 
років поширювалась серед гімназистів Галичини (21, с. 90). 

Народні джерела, без сумніву, дали поштовх для оприш- 
ківського мотиву, започаткованого оповіданням про бунт 
в с. Воловець" і з таким апофеозом завершеного у романі «За 
правду» (1882). В. Гнатюк не без підстав вважав, що цент- 
ральним персонажем цієї книги є Олекса Довбуш (3, с. 144). 
Але слід також пам'ятати, що на образне відтворення бороть- 
би карпатських гайдамаків проти шляхетського засилля пев- 
ною мірою вплинули М. Гоголь і Т. Шевченко, творчість 
яких Францоз знав дуже добре. 

Легендами, піснями, повір'ями, і прислів'ями Прикарпаття 
густо мережані такі повісті та романи автора як: «Історія 

хз У газеті «Меце Етеїе Рге55е» від 31 березня 1877 р. Францоз публі- 
кує переклад пісні про опришка Федька, в зауваженні до котрої каже, що 

вона оспівує ті ж самі події, що й оповідання «Воловецьке повстання». Ок- 

ремі варіанти переказу про створення Карпат дожили до наших днів. Два 
з них -- «Вакх у Горянах» і «Як постали гори Мармороша» -- включив 
Г. Ігнатович до зе «Карпатебкі легенди» (Ужгород, 1968) 

4 і 51



єврейського солдата» (1880), «Відьма» (1880), «Німий» 
(1886), «Над могилою» (1894), «Блазень» (1905). Але якщо 
у юнацьких творах -- поемі «Цеціно» та оповіданні «Меня» -- 
автор літературно опрацював почуті перекази, то вже у 70-- 
90 рр. спостерігаємо у письменника соціальне осмислення 
фольклору, використання його для відтворення актуальних 
суспільно-громадських колізій. Фольклорний елемент для 
Францоза став не лише засобом створення національного ко- 
лориту, своєрідним орнаментом для сюжету, але і матеріалом, 
який він трансформує відповідно до свого творчого задуму та 
світогляду, Звичайно, розмежовувати обидва напрями не зав- 
жди легко, бо, тісно пов'язані, вони взаємодоповнюються як 
продиктовані одним і тим же завданням -- якнайповніше зма- 
лювати життя пеизандатовхого селянства, його традиції, праг- 
нення, звичаї та ін. 

Для орнаментації своїх творів з українськими мотивами 
Францоз часто використовує уривки з пісень, які вростають 
у тканину більшості з них. Співають змучені чорноморські 
плотарі («В Одеській гавані»), щирою мелодією зачаровує 
односельчан Ксеня («Ярмарок в Барнові»), пісня ллється у 
срібну місячну ніч із уст закоханого Грицька («Їсторія єврей- 
ського солдата»), зажурено пливе вона понад шляхом, "яким 
тягнеться чумацька валка («Відьма»), пісня допомагає Янкові 
висловити почуття до Маріам («Над могилою»), нею вира- 
жають розпач розлуки селянські юнаки, коли їх збирають на 
площах масових асентирунків («Блазень», «Історія еврейсько- 
го солдата»). 

Отже, пісня для романіста не просто інкрустація сюжету, 
а органічний елемент самого українського життя. 

Таку ж роль виконують нерідко і легенди. Декотрі з них, 
наприклад, «про створення Карпат («За правду»), про похо- 
дження срібної пряжі «бабиного літа» («Відьма») мають апо- 
крифічне забарвлення. Але поряд з ними трапляються соціаль- 
но-побутові та історичні. Так, в романі «За правду» автор розпо: 
відає про якогось англійця, що «за цісаря Франца» прийшов 
у Карпатський праліс полювати на ведмедів і загинув від 
лютого морозу разом з тими гуцулами, котрі, спокусившись 
подарунком, повели чужинця в рідні гори. Історичний харак 
тер носить і переказ про «Волоське болото», де під час однієї 
із воєн «між Польщею і Румунією серед білого дня потонув 
загін румунів» (12, с. 233). 

Нерідко письменник вплітає у свої твори легенди про ві» 
дьом, "чарівників, могильних духів. Особливо багата на ких 

повість «Німий». У тому, що макдрівка велетня має «отруй- 

ний подих» і приносить людям смерть, стара гуцулка переко: 
нана так само, як і у «злому погляді» ласкавих Маткових очей. 

Силует Тані на тлі нічного озера породжує у Барленковича 
думку про загробний привид розпутної старостихи, котра ра" 
зом з коханцями втопила тут свого чоловіка. Те ж спостері" 

52



гається і в романі «Блазень». У замку Бортинських, що сто- 
їть на березі Серету біля Чорткова, навіть у білий день «з'яві 
ляється» примара високої жінки у білому вбранні з дитиною 
на руках. Вона співає і ніжно пестить немовля, на шиї якого 
видно червону пляму від крові. Дехто із селян «зустрічав» 

біля замку юнака без голови, що просив набити йому люльку. 
Були й такі, що «чули» у замкових руїнах голос невидимого 

дзвона. І таких історій у Францоза можна знайти чимало: 

Якщо вони деколи і не співпадають у деталях, то все ж дуже 
близькі до тих, які свого часу записав і опублікував В. Гнатюк. 

Так, наприклад, розповідь про юнака, що просив тютюну, на- 
гадує народне оповідання про упира, який виходив з могили, 

-зходив поміж людей і завжди курив (4, с. 69--70), або про 

мерців, котрі просили закурити (4, с. 28). Невидимий дзвін 

нагадує небіжчиків, які співали на цвинтарі під землею 

(4, с. 29), а примарна жінка з немовлям перегукується з 

повір'ям про матір, котра після смерті відвідувала свою дити- 

ну (4, с. 46). 
Слід зауважити, що народні оповідання про мерців викори- 

стовували також російські та українські письменники, твор- 
чість яких Францоз знав. Згадаймо «Майську ніч», «Страшну 
помсту» і «Вія» Гоголя або «Мертвецький великдень» Квітки- 

Основ'яненка. 
Значне місце у спадщині романіста займають українські 

прислів'я і приказки, якими він, узагальнюючи багатовіковий 

морально-етичний і соціальний досвід народу, дає влучні оцін- 
ки багатьом явищам. Щоб підкреслити роль жіночої праці в 

селянському побуті, автор вдається у «Воловецькому повстан- 
ні» до афоризму «Господарство без жінки, що шинок без го- 

рілки». На питання, хто з поміщиків прихильніший до селян -- 

Барвульський чи його наступник Богдан, босоногі пастухи від- 
повідають словами: «Паразит кусає, а вовк на кусочки розди- 

рає». Багато прислів'їв зустрічається у романі «За правду». 
Так, для підкреслення свободолюбства карпатських горян, ви- 

раження їх ставлення до релігії, романіст використовує такі 

з них: «Сокіл не виживе в клітці, а гуцул в ярмі», «В гуцула 

не більше віри, як у кота, коли він хреститься лапками» тощо. 
Безправність селян Анничка характеризує приказкою «До бога 
високо, до цісаря далеко». Є в романі й інші афористичні вис- 
лови, які побутують у нас ще сьогодні: «Що посіяв, те і по- 

жни», «Всяк чоловік не без гріха» та ін. Немало їх і в таких 

творах, як «Староста з Білої», «Відьма», «Блазень». Разом з 
піснями, легендами та повір'ями вони щедро орнаментують 
тканину Францозових творів, вказують на їх тісний зв'язок 

з українським фольклором. ) і 

Складніше виділити фольклорний елемент у повістях і ро- 

манах письменника тоді, коли мова заходить про творче ос- 

мислення суспільних явищ з життя селянства у дусі народної 

традиції. В цьому випадку письменник створює органічний 

53



сплав, в якому можна шукати тільки фольклорні інтонації, 
мотиви, праобрази, мовно-стилістичні засоби, типологічні спо- 
рідненості тощо. Передусім це стосується висвітлення теми оп- 
ришківства, яка увібрала в себе численні ремінісценції народ- 
них оповідань про мужніх поборників справедливості. Відомо, 
що ставлення до опришків у фольклорі завжди дається у плакі 
соціальної антитези -- вони нападають на багатих і заступа- 
ються за вбогих, У пісні ХМПІ ст. «Ой кувала зозулечка» співа- 
ється: "г 

Ой підемо, легіникч, у гори, у гори, 
Та будемо рабувати панськії комори. , 
Ой комори рабувати, а червінці брати, 
Бідним людям і скривдженим дарунки давати. |б, с. 110) 

«Олекса не грабував бідних, -- читаємо у записаній В..Гна- 
тюком легенді «Через що Довбуш став опришком», -- він лише 
грабував самих багачів... Ті гроші, що брав у багачів, роздавав 
бідним» (3, с. 64). Подібні слова є теж.у відомій співанці про 
Кармелюка. А хіба інакше чинять позитивні опришківські ге- 
рої Францоза? І Федько («Воловецьке повстання»), і Василь 
(«Староста з Білої»), і Тарас (« За правду») -- народні мес- 
ники, які мстять ксьондзам і шляхті за кривду селянську, бе- 
руть у кривдників і віддають покривдженим. Вони -- гордість 
і улюбленці народу, який дарує їм свою безкорисливу підтрим- 
ку. Навіть ліберально настроєний Мегета змушений визнати, 
що в селі ніхто не зрадив би «несамовитого Василя», бо він 
«тисячами різних засобів» відплачував графу за своїх Одно- 
сельчан. кет | 

У дусі народної традиції описав Францоз і пам'ять, яку 
опришки залишили після себе. «Великий гайдамака» з Білої, 
приміром, вже «тридцять років після смерті оспівується У піс 
нях». Опришок Бараболя ще при житті здобув славу «спра- 
ведливого судді» і «хороброго старости» (12, с. 157). Його 
пам'ять бережуть не лише легенди, але й ті місця, по ЯКИХ 
"він розгулював з ватагою, В таких назвах, як «Тарасове при- 
становище», «Тарасів яр» та подібних до них, легко вловити 
рефлексії переказів про «Довбушеву криницю», «Довбушеві пе- 
чери», «Камінь Довбуша» тощо. 

За фольклорними традиціями письменник наділяє народних 
заступників предивною зовнішньою красою, силою, розумом, 
спритністю та ін. Іван Рахівський, говориться в одному 3 
переказів, «був такий прудкий, що ніхто би го не випередив» 
(3, с. 156), Їван Бойко -- «сильний і плечистий» (3, с. 158), 
Дмитро Марусяк -- «рослий, жвавий та файний» (3, с. 162). 
Коли схопили Пилипка, то «люди ся дивували, який же він 
красний» (6, с. 119). Францоз постійно користується подібни" 
ми епітетами. Федько, приміром, «дужий, високий ростом, 
красивий і серйозний» (14, т. І, с. 16). «Гарний, як ніхто ІН" 
ший», Коневка був «стрункий, як смерека, сильний, як ведміді» 
мужній, як сокіл» (14, т. 2, с. 278). Завдяки розсудливості Та 

54 



бля. Про нього вже у Рідовій йшла така слава, що Ли АД . 1 ) а слава, що сам еми- 
лостивий граф Голоховський» міг би віддати йому в дружини 
дочку та ще й сказати: «Це честь для мене, добродію Тарасе» 
оо» 19)- 

На фольклорні традиції опирався письменник і при роз- 
критті характеру боротьби і соціальної природи опришківства, 

. Читаючи Францозові оповідання, бачимо, що він запозичує 
з легенд про карпатських гайдамаків найтиповіші ситуації, 
Так, наприклад, напад на священика Андруховича в с. Те- 

кучій, говориться в одному з народних переказів, «чорні хлоп- 
ці» організували при допомозі його ж наймита (3, с. 277). А 
хіба не Яків, наймит єзуїта Занецького, привів Тараса у ре- 
зиденцію хазяїна. Довбуш, за легендою; став опришком, бо 
не міг добитись правди в цісарському суді, куди він зверкувся 
зі скаргою на пана, який привласнив його гроші (3, с. 277). 
Жулавецький війт теж, як відомо, оголосив «війну цісарю», 
тому що не знайшов справедливості у його коронованій імпе- 

рії. Зрозуміла річ, у романі цей конфлікт зазнає принципіаль- 

ної траксформації: він виникає через- присвоєння власності 
не однієї особи, а цілого колективу, що значно розширяє про- 

блему, надає їй глибокого соціального звучання. 
Народні гумористичні історії, анекдоти і казки були дже- 

релом, з якого Францоз черпав матеріал для створення обра- 

зу Івона Мегеги («Староста з Білої»). Перш за все, це стосу- 

ється тих фантазій війта, що пов'язані з його військовою служ- 
бою. Як відомо, солдат у творах фольклору -- майже завжди 

бувала людина, наділена веселою вдачею, дотепністю, хитрі- 
стю тощо, Таким переніс його Квітка-Основ'яненко і в україн- 
ську художню літературу. Згадаймо оповідання «Салдацький 

патрет» або комедію «Сватання на Гончарівці», де демобілі- 

зовакий із війська Осип Скорик нахваляється, що він був у 

Франції, Німеччині, Росії та Туреччині, добре знає не тільки 
«закон», але і «гдє какоє слово приставить и гдє набрехеньку 

випустить» (7, т. 2, с. 33 і 36). Цим даром відзначається і ге- 

рой Францоза. Війт із задоволенням розповідає про похід у 

Тіроль, де «гори такі високі, що з них, якби не занавіски У 

вікнах, можна б вже побачити всіх святих на небі» або в. 

Мілан, у якому «церкви високі-височенні та зі срібного ка- 

меню» (14, т. 2, с. 266). Така ж і розповідь про несення варти 

перед «золотим будинком» у Відні, коли бравого Івона «запро- 

сив» у гості цісар Фердінанд, «пригостив» його чаркою і «ва- 

рениками з каші», що плавали в «найкращому свинському 

смальці» й котрі подавала на стіл «сама фрау Цісарева» (14, 

тамо ар) | 
Мотив дотепного служивого, який не йде до кишені за сло- 

вом, знаходимо і в повісті «Історія єврейського солдата». Ста- 

рий фронтовик Валеріан, що «сам один знищив тридцять іта- 

лійців», та інвалідд Фейльхендуфт, що «взяв у полон короля 

- 55



Карла Альберто» і на свині «відтракспортував цісареві до Від- 
ня» -- це образи, створені автором під впливом фольклорних 
ремінісценцій. 

У дусі народної пісенно-казкової традиції Францоз зобра- 
жає й інші мотиви та персонажі. Флірт Гаврила з Танею (по- 
вість «Німий») викликає асоціацію з фольклорним повір'ям 
про залицяння багацького синка-гульвіси до вродливої сироти. 
ПТОГНОРньНЕЙНЯ молодшого сина Барленковича старшому на-, 
віяне казками про рідних братів, один із яких наділений спів- 
чутливим серцем, щирою вдачею, працьовитістю, тоді як ін- 
ший, батьків улюбленець, виростає егоїстом. 

Із арсеналу народної творчості Фракцоз черпає і художньо- 
стилістичні засоби для розкриття своїх образів. Це стосується 
не тільки згаданих опришківських персонажів, але й інших 
героїв -- позитивних і негативних. Добродушне обличчя Ме- 
геги, приміром, порівнюється з «великими солодкими червоно- 
бокими яблуками», які «дозрівають у благословенних садах 
Поділля» («Староста з Білої»), гокець Барвульського -- з «бо- 
лотяним чортом української легенди» («Воловецьке повстан- 
ня»), циганка Ганула -- зі «злою феєю» («Відьма»). Чимало 
таких порівнянь у повісті «Німий». Наймит Северко -- «ла- 
огідний, як ягня», «дикий, як карпатський вовк», «щирий, як 
дитина» і «мстивий, як чорт». Очі Матка, каже письменник, 
«такі ніжні й добрі, як у голуба». А спів Тані настільки чарів- 
ний, що «чарівніше не заспівала би ні одна русалка». Коли 
дівчина усміхалась -- раділо все на світі. Від її усмішки на- 
віть «сонце СВІТИЛО яскравіше» і «квіти робились запашніши: 
ми» (18, с. 139). 

Вдається письменник і до символіки. Окрик пугача в нього 
завжди є провісником кебезпеки і лиха. Його чує напередодні 
кривавих подій у Жулавці священик Лев («За правду»). Го- 
Лос зловіщого птаха доноситься і до вух туриста Гардера пе- 
ред його зустріччю з Матком і «бандою Ангелика» («Німий»). 

-Имволом є і знак топірця, який зустрічається в оповідан- 
нях «Воловецьке повстання» і «Шіллер в Барнові», повісті 
«Над могилою» та інших творах. Як і в народній поезії, він є 
вираженням волелюбності народу, віковічних прагнень прикар- 
патського селянства до свободи та незалежності. Пригадаймо 

слова відомої коломийки: 

Єсть у мене топір, топір ще й кована бляшка, 
Не боюсь я того німця, ані того ляшка. 

Правда, знак топора міг з'явитись у Францоза теж під впли- 
вом О. Герцена (1, т. 12, с. 86; 2, с. 205) і Т. Шевченка (13, т. 2, 
с. 320), бо на той час романіст знав творчість автора «Мину- 
лого і дум» і поезію Кобзаря. Про це свідчать нариси «Із Відня 
до Чернівців» (1876) і «Малороси та їхній співець» (1877), 
де використано цитати зі спадщини російського письменника 
і дано докладний аналіз віршованого доробку Кобзаря. Однак, 

56



незалежно від того, запозичив письменник згаданий символ з 
української народної пісні чи перейняв його від російських 

і українських класиків, революційного змісту цьому образу він 
не надав. Адже тоді, коли Герцен, Шевченко і Чернишевський 
кликали «до сокири» і «громадою обух сталить», щоб силою 
повалити деспотизм самодержавців, коли навіть Федьковичів 
Довбуш клявся гуцулам на «святий топір», що він «доки волі 
не добуде -- любити ... не буде» (8, с. 277--278), Францоз за- 
перечував священний знак Вуйчика знаком Мейзельського смо- 

олоскипа, тобто ідеї революції протиставляв ідею просвіти та 
науки («Шіллер в Барнові», 1875). 

Фольклорнс-символічне значення має і образ джерела, над 
яким часто просиджує, пасучи громадських гусей, безпритуль- 
ний Тарас («За правду»), чиєю свіжою водою вгамовують до- 
рожню спрагу Таня і Матко («Німий»), звідки, здається, чер-. 
пає наснагу і роботящий Янко («Над могилою»). Джерело 
у творах Францоза -- це не просто ландшафтна деталь, це сим- 
вол життєздатності народу, який продовжував жити всупереч 
усім соціальним та історичним негодам. 

Цілком протилежне значення має образ хреста, який, з 
одного боку, теж є важливим штрихом прикарпатських крає- 
видів романіста, а з другого -- нагадує людям про гірку долю 
закріпаченого українського селянства. Чорний хрестовий силу- 
ет під Воловцями, наприклад, породжує тяжкі думки про без- 
правність мешканців Прикарпаття: «О бідний, бідний народе, 
коли ж нарешті настане твій день?!» -- цими словами закінчує 
автор сумну повість про бунт воловецьких селян (17, с. 35). 

Отже, фольклоризм Францоза -- це не поверхове насліду- 
вання, переспівування, олітературювання народно-поетичних 
сюжетів, не зовнішня стилізація під усну словесну традицію, 
а творчий процес, зумовлений демократичним світоглядом, со- 
ціальними симпатіями романіста, котрий висловлює свої влас- 
ні почуття і думки тими засобами, які знаходить у житті й 
творчості самого народу. Письменник зумів майстерно осмис- 
лити фольклорний матеріал-і зробити його активним сюжетно- 
композиційним та образотворчим компонентом своїх творів. 
Без перебільшення можна сказати, що все найкраще в худож- 
ній спадщині Францоза виникло на грунті українського фоль- 
клору. І хоч віра письменника у перемогу суспільної справед- 
ливості, як вже згадувалося, будувалась на ілюзорній мрії про 
можливість перетворення старого суспільства шляхом реформ 
і просвіти, його вклад у справу зміцнення і розвитку німецько- 
слов'янських культурних зв'язків очевидний і незаперечний. 

ЛІТЕРАТУРА 

Герцен А. ИЙ. «Колокол», 1858, І октября. 
Герцен А. И. Собрание сочинений в 30-ти т. М. 1954--1964. 
Гнатюк В. Галицько-руські легенди. -- «Етнографічний збірник 

НТШ». Львів, 1902, т. ХІЇ. 

І, 
Д; 
3. 

57



4. Гнатюк В. Знадоби до української демонології. -- «Етнографічний 

збірник НТШ». Львів, 1912, т. ХХХІІ--ХХХІУ. ; 
5. Думка М. К.-- Е. Францоз про Галичину. -- «Всесвіт», 1966, Хо 1. 

6. Історичні пісні. К., «Рад. письменник», 1970. 
7.Квітка-Основ'яненко Г. Твори у 8-ми т. К., 1968--1970. 
8. Маковей О. Матеріали до життєпису Осипа-Юрія Гординського--. 

Федьковича. Львів, 1910. . 
9 Михайлюк Ю. П. Українсько-німецькі літературні взаємини ХІХ-- 

початку ХХ ст. Канд. дис. К., 1971. 
10: «Народна творчість і етнографія», 1969, Хо 1. 
11. Погребенник Я. Шевченко німецькою мовою. К. 1973. 
19, Францоз КЕ. За правду. Роман. Переклали з німецької Л. Гор- 

лач і Б. Савченко. К., 1972. 
13. Шевченко Т. Твори у б6-ти т, К., 1963--1964. 
14, Егап2о5 К.Е. Ац5 Наїб-Азіеп, 2В4е. Іеїргіє, 1876. 
15. Егапло05 К. Е. Аицз Наїб-Азіеп. 2. Ації. 2В4е. Іеіргір, 1878. 
16. Егапг2о5 К.Е. Ріе Сезсрісііеє дез Ег5йіпр8. -- «Децівєсне Ріспішпр», 

Вегіїп, 1894, В. 17. я ) 
17. Егап205 К.Е. Дег Вагі дез АБгапат ЖМеіпкаїег. Еггабіипреп. 1.еір- 

2ір, 1964. є - 
18. Егапгсо5К.Е. Дег міїде 5іагоз5і цпа діе 5спопе ЛіНа. МоуеПеп. Вег- 

іп, 1964. 5 с 
19. Кйппе М. Маспмогі. -- К. Е. Егап2о5. Мот Доп 7иг Допай. Вегіїп, 

1970 
20. Резсптапп Н. МасПмогі. -- К. Е. Егапло5. Еіп Катрі пз Бесбі. 

Вегіїп, 1970. 
21. М арпег О. Диз НаїБ-А5іеп. -- «АЙретеїпег Ійегагізспег МосПпепбе- 

гісії». Геїргір, 1876/77. 

М. С НАГИРНЬЙ 

УКРАЙНСКИЙ ФОЛЬКЛОР В ХУДОЖЕСТВЕННОМ НАСЛЕДИ 

КАРЛА ФРАНЦОЗА 

Резюме 

В статье анализируется воздействне украннского фольклора на образ- 
ное  мвіШЛение  прогрессивного австрийского писателя Карла  Францоза 
(1848--1904), многие повести и романь которого посвящень жизни и борьбе 
угнетенного в ХІХ в. прикарпатского крестьянства за свое социальное й 
национальное освобожденне («Воловецкое восстанне», «Староста из Бе- 
лой», «За правду», «Немой» и др.). Анализ "зтих произведений даєт осно- 
ванке утверждать, что упомянутое воздействие происходило главньм о0б- 
разом двумя путями: как простая орнаментация художественной ткани 
поговорками, песнями и легендами прикарпатского крестьянства для вос- 
создания национального колорита произведений и как авторская трансфор- 
мация явлений общественной жизни в духе народньх традицяй. Во втором 
случає исследователь имеет дело с фольклорньм злементом не в изолиро- 
ванной форме, а лишь с определенньми интонациями, типологическими си- 
туациями, характером отдельньх образов, язьковьми ми стилистическими 
средствами, подсказанньми автору украйнским фольклором. 



ЛСТОРІЯ ЛІТЕРАТУРИ 

ЛВ. СТАРОВОЙТ 

Образ Вітчизни у творах М. Т. Рильського 
періоду Великої Вітчизняної війни 

Смертельна загроза, яка нависла над Радянською 
Вітчизною в роки війни, визначила нові обрії літератури, по- 
ставила перед письменниками відповідальне завдання: бути 
на передньому краї битви, дорівняти до зброї перо, утвердити 
віру в перемогу, запалити своїми творами, викликати жадобу 
боротьби до переможного кінця війни. 

Радянська література стала голосом радянського народу, 
могутньою сурмою, яка вела воїнів на безстрашні подвиги 
в ім'я Вітчизни. До бою з ворогом кликали полум'яні поезії 
М. Тихонова, О. Твардовського, К. Симонова, Янки Купали, 
Якуба Коласа, П. Тичини, М. Бажана, М. Рильського, В. Со- 
сюри, У ці грізні дні кожен з них по своєму художньо осмис- 
лював образ Радянської багатонаціональної Вітчизни. 

У роки війни поезія М. Рильського зазвучала з новою сві- 
жістю і патріотичною силою. Його твори пройняті палкою ві- 
рою в перемогу над ворогом, у них оспівується дружба радян- 
ських народів, утверджується незламність соціалістичної Віт- 
чизни. - 

Серед створених поетом образів найвеличнішим є образ 
непоборної та нескореної Батьківщини. Він проходить через 
найрізноманітніші за жанровою специфікою, художнім вира- 
женням твори, провідна думка яких одна -- Батьківщину не 
зламати. 

Для повнішого утвердження цієї думки автор звертається 
до минулого країни, давнього і недавнього, показує її сучасне 
життя, знаходячи в ньому такі сторінки, які свідчать про непе- 
реможність Радянської Вітчизни. Створюючи образ рідного : 
краю («Україні»), співець-патріот підкреслює, що це не пер- 
ший віроломний напад ворога на нашу землю. Ще в часи 
Київської Русі предкам українців, росіян, білорусів доводило- 
ся хоробро захищати Київ від ворога-зайди. Історії відомі 
«тупіт, і стукіт, і грюкіт Батиїв». Але підкореною, зламаною 
Русь ніколи не була, бо щораз завдяки героїзму народу її 
серце -- древній Київ -- піднімався з пожару «лазуровим 
вінком». | 

Впевненість у перемозі над фашизмом поет черпає у непо- 
рушній дружбі радянських народів: «Свят союз- наш, народ 

59



непоборен повік, нездоланна повік його сила левина» |З, т. 2, 
с. 179). Радянська Україна незламна тому, що поряд з нею 
«руський, башкир і таджик», друзі, котрі в годину небезпеки 
прийшли їй на допомогу. Хвилюючої щирості надають поезії 
звертання ліричного героя до України, як до ніжної матері, 
чим підкреслено палкий патріотизм поета.  . 

Батьківщина для українця М. Рильського не тільки Украї- 
на, її «чисті лани, променисті міста», а, як і для письменників 
інших національностей, Батьківщина -- Радянський Союз. 
У однойменній поезії він заявляє, що його Батьківщина -- «Со- 
юз непоборний Радянських країн» (З, т. 2, с. 64) 

Звертаючись у воєнне лихоліття до образу Вітчизни, її спі- 
вець відтворює дорогі серцю міста -- Київ і Канів, Ленінград 
і Мінськ, Сталінград і Москву. Автор переконаний, що «не 
упасти ніколи Москві» («Москва»). Він вірить, що нема таких 
туманів, які б не розійшлися над Києвом («Видіння»). Про 
незламність оточеної ворогом колиски Великого Жовтня і 
сплюндрованої столиці Білорусії автор впевнено заявляє в по- 
езії «Лист до Янки Купали»: «Не вмре ніколи Ленінград, 
воскресне Мінськ». Поет мріє, щоб його клич линув над всією 
країною, а його віра «єднала родину велику», вселяла впев- 
неність у перемозі над ворогом. 

Про свою любов і відданість Радянській багатонаціональ- 
ній Вітчизні говорить М. Рильський в поезії «Я -- син Кра- 
їни Рад», тавруючи ворогів і нікчемних запроданців. Поет су- 
мує, що країна повита тугою, а на її просторах лунають тільки 
стогони і ридання, але наснагу йому дає «буря подвигів» ра- 
дянського народу, який приведе країну до перемоги. Ця пое- 
зія М. Рильського пройнята гордістю сина радянської землі за 
те, що його Батьківщина несе визволення усім народам. І хоч 
цей вірш був написаний у тяжкий для країни час, коли У 
грудні 1941 р, ворог штурмував Москву, поет провіщає неми- 

нучу загибель фашизму. Він вірить, що над країною правди 
засяє зоря Перемоги. Від імені всього українського народу 
звучать горді слова: 

Отчизни іншої нема в нас і не буде, 
Ми кров'ю матері не вмієм торгувать! 

ІЗ, т. 2, с. 187) 

Урочистий піднесений тон надає поезії високо патріотич- 

ного звучання. Публіцистичний пафос тут цілком природний 
і виправданий. Саме в цьому вірші помітна якісна зміна та- 

ланту М. Рильського в період війни, на яку вказує С. Крижа- 

нівський: «Залишаючись ліриком, він в той же час стає три- 

буном» |?, с. 84). | 

В перший, найважчий рік війни М. Рильський написав Один 

з найвидатніших своїх творів, як справедливо зазначають кри- 

тики, поему-ораторію «Слово про рідну матір». Схвильовано 

і щиро автор зобразив образ рідної Вітчизни. Все безмірно 

60



дороге для поета: і «мандрівник Сковорода з припорошілими 
саквами», і «Енеїди» владний сміх», і «громозвукі» слова 
Тараса. 

Кожна строфа цього задушевного твору -- палка розповідь 
патріота про культуру рідного народу, про його боротьбу з по- 
братимами за здійснення свободолюбивих мрій, про єднання 
з російським народом. Автор змальовує і минуле Батьківщини, 
щоб читач збагнув: «Народу геній, що не вмер, не вмре від 
жодної гармати!» |З, т. 2, с. 192) 

Поет стверджує думку, що ніякий ворог не здатний поста- 
вити нашу Вітчизну на коліна, поки живе вона «у гроні світ- 
лому сестер», в «сім'ї великій, вольній, новій». Звідси урочисте 
звучання слів «Благословен і славен ти, російський сміливий 
народе!» |З, т. 2, с. 193) 

М. Рильський використовує різноманітні прийоми для ви- 
раження патріотизму, хоч домінуючими є публіцистично-ора- 
торські інтонації. Він гордо заявляє: поки «Партія біля керма 
стоїть», поки є «майво збратаних знамен навкруг Кремлів- 
ської огради», кривда не подолає правду: 

Ні Сили на землі нема Щоб потоптати наші груди, 
І сили на землі не буде, Бо Партія біля керма | 
Щоб потягти нас до ярма, Стоїть, радянські, вільні людині! 

(3, т. 2, с. 194) 

Автор промовисто вживає народнопісенні образи сов і орла, 
протиставляючи хижим совам-загарбникам образ орла -- сим- 
вол гордого, нескореного радянського народу. 

Поет використовує у вірші найулюбленіші свої тропи і фі-" 
гури: яскраві епітети на влучні метафори, анафору, риторичні 
запитання. 

Той чи інший художній засіб ніколи не виступає самоціл- 
лю, він завжди допомагає повніше розкрити. ідею, поглибити 
емоційний вплив на читача. Цій меті служать епітети «струни 
Лисенка живії», «громовозвукі слова», справедливий бій», «цілю- 
ща вода», метафори: «Радянський Союз -- гроно- світлеє се- 
стер», дружба народів -- «майво збратаних знамен навкруг 
Кремлівської огради». Риторичні питання надають творові 
емоціонально-пристрасного звучання: 

Хто може випити Дніпро, 
Хто властен виплескати море? 

3, т. 2, с. 193) 

Дослідники справедливо вважають, що за допомогою об- 
разів знаменитого «Слова о полку Ігоревім» автору вдається 
більш промовисто ствердити ідею патріотизму в тисячолітній 
історії народу і віру в перемогу над ворогом. 

І якщо в інших вірщах М. Рильського вживання архаїчних 
слів і образів часто буває невиправданим, то тут вони повністіо 

узгоджуються із задумом автора. 

бі



Почуттям ніжної любові до Батьківщини пройняті і лірич- 
ні поезії «Останній день», «На власний день народження». У 
вірші «На власний день народженкя» автор висловлює подяку 
людям, які здобувають перемогу над ворогом. З великою лю- 
бов'ю приносить М. Рильський хвалу Вітчизні, яка «зростила 
в доброму теплі» його і мільйони інших громадян. 

Впливу на читача поет досягає спокійно-задушевною ма- 
нерою розповіді про останній мирний день перед війною («Ос- 
танній день»). Автор яскраво малює хвилюючу картину тру- 
дового життя Батьківщини, той дорогий час, коли душа кожної 
людини була «так щиро віддана теплу». Лише у двох останніх 
рядках є згадка про війну, але те, як проголошує їх М. Риль- 
ський, дає змогу відчути протилежність між миром і війною, 
викликає в читача бажання повернути Вітчизні її щасливе мир- 
не життя для того, щоб страшна отрута війни ніколи більше не 
перервала «яву щасливу і щасливий сон». 

Новими штрихами доповнюють багатогранний образ Бать- 
ківщини поезії «Сталінград», «Києву», «Ленінград», кожна 
з яких присвячена уславленню героїчних подій, переломних 
в історії війни. 

- Теплим ліризмом овіяний вірш «Сталінград». У розмові з 
внуком дідусь відтворює в уяві картину боїв під Сталінгра- 
дом, заповідає йому через все життя пронести пам'ять про 
«наш біль, наш гнів, наш подвиг -- Сталінград». 

Радість народу за перемогу під Ленінградом, здобуту си- 
лами багатонаціонального радянського народу, відтворено в 
поезії «Ленінград». Місто дороге поету не лише як символ ре- 
волюції, а і як символ вічного братання народів. Тут «сплели, 
як золотисті ниті, Шевченко з Пушкіним сліди». В годину жор- 
стоких випробувань на захист міста піднялися сини всієї кра- 
їни. Місто вистояло. Безмежно радіє автор, що знову «без- 
смертні діти Ленінграда тропою Леніна. ідуть», що ще яскра- 
віше розквітла дружба між народами-побратимами. 

. Радістю повернення на Україну, визволену від ворога, про- 
иняті глибоко ліричні поезії «Києву» і «Я бачив сльози..» 
Вірш «Києву» був написаний по дорозі до звільненого від во- 
рога міста Іб лютого 1943 р. Тому в кожному рядку звучить 
ї радість повернення, і біль пережитого за роки евакуації. 

Подібний мотив спостерігаємо і в поезії «Я бачив сльози... 
Довірливо-ліричний тон, вибраний поетом, вдало передає його 
настрій. Автор тонко підмічає, як на очі щасливих матерів на- 
бігають сльози і навіть безстрашні чоловіки розмовляють трем- 
тячими голосами. Алегоричним образом- зорі, яка заглянула 
в вікно крізь шибку льодову, поет уславлює велику Перемогу 
Батьківщини. Радісний настрій вдало передається метафорою 
«Цвіте весна в людських серцях», 

Чільне місце образу Батьківщини відведено і в поемі «Жа- 
га». Твір присвячений 25-й річниці Радянської влади на Укра- 
іні. Ця дата збіглася з найбільш сумними днями в історії рес- 

62



публіки, коли вона стогнала під фашистською навалою, Го- 
ловну думку поет висловлює вже в першому монолозі: 

Тобі, тобі, моя Вітчизно. 
У серці дзвонять голоси. 

зач (4, с. 424) 

Як у кінематографі, одна картина змінюється іншою, кож- 
на з них несе повне ідейне навантаження. Силуети видіння 
хлопчини та хворої матері, що з'являються після партій трьох 
голосів, уособлюють безпросвітне злиденне життя та безправ- 
ність селян до революції. Таких змучених, знедолених «бага- 
то, багато, багато», тому «і встає на землі боротьба». 

Наслідки цієї боротьби показані у розділі «Повів бурі». 
Голос революційної грози змінюється казкою про зустріч дів- 
чини України з юнаком Жовтнем, в якій поетично втілено по- 
чаток нового життя українського народу. На питання «Бути чи: 
не бути Радянській Україні?» Батьківщина М. Рильського від- 
повіла могутнім Дніпробудом. На тлі мирного життя, вільної 
праці автор згадує і своє щастя -- весняний день в Ірпені, 
коли він з сім'єю працював у садку.,Високим ключем линули 
з теплих країв вісники весни -- гуси. Ці деталі підкреслюють 
радість, насолоду від мирного життя. 

І раптом спокійний тон розповіді уривається, він стає нес- 
тримним, бурхливим: мирне життя країни перерване війною. 
Нестерпний біль поета звучить у рядках: «Мій сад -- пустеля, 
а мій дім -- тюрма». І це не лише вражаючі поетичні образи, 
а жорстока правда війни: у будиночку поета в Ірпені розта- 
шувалось правління поліції. Цій події М. Рильський пізніше 
присвятив поезію «Напис». 

. Розповідь про спустдшену Вітчизну, розтоптану красу пе- 
редається схвильованим речитативом. Лунає заклик до помсти 
загарбникам. Емоціональна насиченість кожного рядка вира- 
жає стан ліричкого героя: 

Болю, щастя моє, Україно! 
Дим пожарів твоїх 
Небо світу всього застилає! 

(4, с. 430) 

З радістю відзначає поет-патріот, що Україна не скорена, що вона бореться, незважаючи ні на які знущання ворога. 
Разом з Україною встають на захист Вітчизни всі братні на- 
роди на чолі з російським, окрилені Комуністичною партією. 

«Голос прокляття» "змінюється НОВИМИ ВИДіннями: мати благословляє синів на битву за рідну землю. Образ матері 
символічний, він нагадує нам Україну, її наказ, її благосло- 
вення своїм синам-бійцям. На повну силу звучить у творі віра 
в світосяйний кінець, у звільнення України від фашистського ярма. 

ме



Дослідники вважають, що поема-видіння -- яскравий при- 
клад злиття змісту і форми, якій властиве поєднання ритмо- 
мелодики пісні, маршу, народних голосінь. 

Поема була високо оцінена О. Білецьким, який писав: «Без- 
посередністю почуття, силою пафосу, мовним та ритмічним 
багатством, своєрідністю суто музичної будови «Жага» стано- 
вить значне явище в творчому розвитку поета» (1, т. І, 24) 

Слід зауважити, що така оцінка, як слушно відзначила в 
свій час критика, не дає права погодитися, зокрема, з рядками 
останнього монологу, зверненого до Вітчизни. Тут трактування 
покірної України ніяк не можна поєднати з образом гнівної, 
нескореної України, яка гриміла, кипіла, боролась проти во- 
рога. ки, 

Творчість Максима Рильського періоду Великої Вітчизня- 
ної війни була його новим творчим злетом. 

Поряд із задушевними ліричними поезіями з'явилися з-під 
його пера високопатріотичні, ідейно насичені твори ораторсько- 
го стилю. Митець, який на початку творчого шляху вважав, 
що враження від життя, перш ніж про них писати, повинні 
відстоятися в свідомості автора, кожним віршем, поемою, пуб- 
ліцистичною статтею пристрасно відгукнувся на важливі по- 
дії часу. 

Тема Батьківщини, започаткована в поетичному доробку 
М. Рильського 30-х років, в годину випробувань одержала но- 
ве Яскраве вираження. Основною вона стала і в повоєнний пе- 
ріод його творчості. Нові грані її спостерігаємо у збірках «Ра- 
нок нашої Вітчизни», «300 літ», «Сад над морем», «Троянди 
Й виноград», яка удостоєна Ленінської премії. | 

ЛІТЕРАТУРА 

І. Білецький О. Максим Рильський. В кн.: Максим Рильський. Твори 

в 3-х т. Вірші. К., 1956. 
К б рижанівський С. Максим Рильський. 50 років творчої діяльності. 

З. Рильський М. Твори в І0-ти т. К., 1960--1962. 
4. Рильський М. Вибрані поезії. Лірика та поеми. К., 1970. 

Л, В СТАРОВОЙТ 

ОБРАЗ ОТЧИЗНЬ В ТВОРЧЕСТВЕ М. Ф. РЬШЛЬСКОГО 
ПЕРИОДА ВЕЛИКОЙ ОТЕЧЕСТВЕННОЙ ВОЙНЬІ 

Резюме 

Статья посвящена анализу произведений М. Рьмльского, которьге рас 
крьивают образ Советской Отчизнь. Главньтм образом внимание уделено 
произведенням зтой темьі, написанньм в пернод Великой Отечественной 
войнь. Значительное место отведено в статье наблюдениям над мастерством 
поззий М. Рьільского, 



П.Я ЛЕЩЕНКО 

Вірші українських радянських поетів 
періоду Великої Вітчизняної війни, 
заверстані в поеми Т. Г. Шевченка 

На боротьбу за Перемогу над фашизмом були мобі- 
лізовані усі сили радянського народу. Активну участь у ній 
брала й художня література -- радянська й класична. По-но- 
вому зазвучали патріотичні висловлювання І. П. Котлярев- 
ського, М. П. Старицького, І. Я. Франка, М. М. Коцюбинсько- 
го, Лесі Українки й особливо Т. Г. Шевченка. 

" Значення творів Шевченка у Великій Вітчизняній війні до- 
статньо розкрите нашими шевченкознавцями. Нещодавно ви- 
йшла книга П. Маркушевського «За землю радянську Кобзар 
воював» (Одеса, «Маяк», 1969), яка підводить підсумки до- 
сліджень з цього питання. Шевченкознавці звернули увагу й 
на те, що в роки війни опубліковано ряд поем Кобзаря, в які 
заверстано й вірші українських радянських поетів. 

Деякі з цих творів, наприклад вірші М. Рильського, М, Ба- 
жана, А. Малишка, В. Сосюри, одержали високу оцінку в до- 
слідженнях С. А. Крижанівського, Ю. С. Бурляя, Л. М. Кова- 
ленка та інших учених. Окремі з них не були об'єктом спеці- 
ального дослідження. Завдання цього повідомлення полягає у 
висвітленні ідейно-художніх особливостей патріотичної ліри- 

. ки радянських поетів, заверстаної в поеми Т. Г. Шевченка, 
та патріотичних традицій великого Кобзаря, продовжених 
українськими майстрами слова в роки Вітчизняної війни. 

У роки боротьби з фашизмом робилося все можливе для 
широкої популяризації патріотичного художнього слова. 
Вперше в агітаційно-пропагандистській практиці в книжки 
письменників-класиків були включені й твори радянських по- 
етів. Так, зокрема, було видано твори Т. Г. Шевченка, деякі 
книги І. Я. Франка. Друкувалися вони в 1943 р. у Москві Укр- 
видавом ЦККП(б)У в друкарні «Московский большевик» 
невеликим, кишеньковим, форматом в сіро-зелених обкладик- 

ках. З суто конспіративних міркувань справжнє місце видан- 

ня цих так званих «метеликів» не вказувалося, на них зазна- 

чено, що опубліковані вони в Києві. Це дало змогу безпере- 
шкодно розповсюджувати їх по всій території окупованої фа- 

шистами України, куди вони скидалися З літаків. Як свідчить 
очевидець, «метелики» користувалися в читачів великим успі- 

хом і навіть з'явилися в продажу в окупованому Києві (2, с.6) 
Радянські поети в нових умовах продовжували патріотичні 

мотиви творчості Т. Г. Шевченка, закликали до боротьби з 

фашистськими руйнівниками. . » 
Ідея використання поем великого Кобзаря в борні з гітле- 

рівцями була доречною ще й тому, що високопатріотичні тво- 
ри Т. Г. Шевченка і вмонтовані в них вірші радянських пое- 

5-3007 65



тів споріднював пафос любові до своєї Вітчизни, її народу і 
ненависть до загарбників, які намагалися поневолити радян- 
ський народ. Поеми Т. Г. Шевченка співзвучні з творами 
сучасників, їх ідейна спрямованість була близькою й зрозу- 
мілою. «Метелики» стали тим високопатріотичним сплавом, 
що надихав на боротьбу з німецькими окупантами. 

В такий спосіб було видано твори Т. Г. Шевченка, в яких 
знаходимо  високопатріотичні вірші українських радянських 
письменників, спрямовані проти німецько-фашистських загарб- 
ників та їх посіпак. 

Наприклад, у поемі Т. Г. Шевченка «Причинна», на обкла- 
динці якої зазначено, що видана вона в 1940 р. у Києві, після 
слів Кобзаря 

Треті лівні: кукуріку! -- 
Шелеснули в воду... 

вмонтовано вірш А. Малишка «Розплата (Вийшли танки з 
лісів)», сповнений глибокого оптимізму й радості у зв'язку 
з нашими історичними перемогами, масовим вигнанням фа- 
шистів з території Радянської України. Про зрослу міць Чер- 
воної Армії-звитяжниці поет говорить гіперболами-антитезами 
(«Вийшли танки з лісів, задвигтіла земля вдалині», «А пол- 
кам не видать ні кінця, ані краю, ні ліку. І кричать вороги... 
Хоч рятунку нема і не буде рятунку довіку»). У вірш вклю- 
чені й лозунги-заклики («За Вкраїну, впереді»). 

У цій же поемі Т. Г. Шевченка після слів 

Зареготавсь, розігнався -- 
Та в дуб головою! 

заверстано вірш Л. Первомайського «Пісня Тараса Бульби 
(В партизанськім лісі яворина)» з циклу «Їдуть партизани», 
який згодом був надрукований у збірці «Земля» (М., Укрви- 
дав ЦК КП(б)У, 1943). Автор оспівує героїчні традиції укра- 
їнського народу в боротьбі з іноземними загарбниками, май- 
стерно використовує й осучаснює створений М. Гоголем образ 
воїна-звитяжця Тараса Бульби, який діє нині в партизанських 
умовах. Для увиразнення думки, посилення динамічності поет 
застосовує поетичні переноси, уточнення з прикладкою-сино- 
німом («Чує Бульба дальній голос сина, голос сина з полону- 
біди»), евфемізм у поєднанні з оксимороном, градацією та ін- 
версією, гіперболу і порівняння: 

Палять гості наші рідні села, Плинуть, наче річка невесела, 
Вітер сліду крові не зітер. Сльози наших матерів, сестер. 

Реалізації задуму поет досягає й через рефрен, в якому 
використано гоголівський діалог, позначений сучасними дета- 
лями й окличною інтонацією: і 

Чи ти чуєш, батьку?. «Хоч загину, а звільню Вкраїну 
--. Чую сину! Від неситих, лютих ворогів! 

Гнів людський виходить з берегів.



Цим рефреном і закінчується твір, що надає йому ціло- 
спрямованості, рішучості й закличності. 

Вірш Первомайського міцно пов'язаний з фольклорними 
та шевченківськими традиціями («білі кості», «вороння лихо- 
го чорні зграї»), майстерно використовується гра слова («Як- 
що чистити -- так дочиста!»). 

У тому ж 1943 р. в Москві була видана й поема Т, Г. Шев- 
ченка «Чернець», на титульній сторінці якої зазначено, ніби 
надрукована вона в 1942 р. у Києві. Вже на с. 2 після шевчен- 
ківських рядків 

- 

Кого ж то там з музикою 
Люди обступили? 

було вміщено вірш П. Тичини «Ми йдемо на бій (Ти, наша 
земле, рідная, святая!)», в якому висловлювались обурення 
поета і всього радянського народу підступністю гітлерівців, 
віра автора в перемогу. 

На с. 5 поеми Т. Г. Шевченка слова 

А думкою чернець старий 
Далеко літає 

продовжуються знаменитим посланням М. Рильського «Я -- 
син Країни Рад» -- одним із шедеврів цього виду поезії в ра- 

дянській літературі. пи, , 
Поет чітко й принципово визначив свою лінію поведінки 

у грізному двобої з окупантами, на повний голос заявив про 
свій патріотизм, свою відданість соціалістичній Вітчизні, пар- 
тії, заплямувавши пігмеїв з націоналістичного болота, які ра- 
зом з гітлерівськими розбійниками силкувалися відірвати Ук- 
раїну від братніх республік Країни Рад, надіти фашистське 
ярмо на шию волелюбного українського народу. Використав- 
ши біблійні легенди про Іуду і Каїна, по-новому трансформу» 
вавши й осмисливши ці імена, що стали символами дворуш- 
ництва, підлості й зради, поет особливо гостро й переконливо 
розкрив і засудив злочини націоналістичних убивць, проти- 
ставивши їм радянську людину, яка бореться й утверджує 
найсвітліші мрії людства, рятує нашу планету від фашист- 
ського поневолення й винищення. г 

Послання М. Рильського -- поетичне кредо поета, ного 
клятва вірності Радянській Батьківщині, своєму народові, про- 
кляття націоналістичним відщепенцям, апостолам тьми 1 зра- 
ди. Вірш Рильського, написаний у фермі пристрасного моно- 
лога в урочисто-піднесеному тоні, є класичним зразком гро- 
мадянської, політичної лірики. Особливої урочистості автор 

досягає і політичною лексикою, і трансформуванням широко 
відомих ,біблейських імен, і сполученням контрастних по- 
нять -- оксиморонів («Сьогодні ще стоїть вона в вінку тер- 
новім, але вже сплетено лавровий їй вінок»), і спеціальних: 
гіперболізованих висловів, які, проте, сприймалися як цілком 

би сок 67



реалістичні («І кожен буйний квіт, що на землі цвістиме, до 
ніг приклониться радянським воякам»). Поет анафорує вис- 
лів «Я -- син Країни Рад», який став афоризмом, назвою вір- 
ша і яким починається і закінчується послання. Це дало мож- 
ливість авторові підкреслити ідею твору, виділити основну дум- 
ку, урочисто проголосити: 

Я -- син Країни Рад -- самої правди сині! 

Історія світової літератури не знає ще такого патетично 
урочистого, піднесеного твору, як вірш Рильського. 

На с. 7 поеми Шевченка «Чернець» після рядків 

Для чого я на світ народився, 
Свою Україну любив? 

вміщений вірш М. Бажана «Клятва», в якому поет констату: 
вав: 

До бою звелась богатирська дружина 
Радянських народів-братів. 

Твір звучав як вияв всенародної клятви, стійкості й незлам- 
ності у боротьбі з фашизмом. Бажан говорив від імені всього 
радянського народу, висловив його думки, почуття гніву й не- 
нависті до загарбників, тверду віру й переконаність у справед- 
ливу й неминучу перемогу над фашистськими гуннами. Запо- 
рукою цьому -- незламний дух радянського народу, згуртова- 
ність трудящих Країни Рад навколо свого керманича -- Кому- 
ністичної партії. 

У вірші Бажана вдало поєднались високий патріотизм із 
художньою майстерністю в передачі думок і почувань радян- 
ського народу. 

Твір Бажані «Клятва» є зразком агітаційно-закличного 
маршу-послання. Чеканні, карбовані слова амфібрахічного вір- 
ша вселяли віру в неминучу перемогу над ворогом, мобілізу- 
вали радянських людей на священну боротьбу з гітлеризмом. 

Послання характеризується своєрідністю, винятковою тоя- 
ністю, лаконічністю, афористичністю викладу. Побудоваке во- 
но за градаційним принципом наростання дії. Кожна строфа 
вірша закінчується клятвою радянського народу, яка підсилю- 
ється рефреном 

- Ніколи, ніколи не буде Вкраїна 
Рабою німецьких катів! 

Покладена на музику Г. Вірьовкою поезія Бажана «Клят- 

ва» стала пристрасним бойовим закликом, популярною піснею. 

яку співали на фронті, в тилу, в партизанських загонах. О. Кор" 

нійчук відзначив, що слова, думки й почуття «Клятви» Бажа" 

на перестали бути власністю автора, вони стали народною мис 

лю, спільним надбанням. 

68



Разом із такими популярними піснями й маршами, як «Свя- 
щенна війна» В. Лебедєва-Кумача, «Пісня сміливих» 0, Сур- 
кова, «Похідна пісня» і «Накази сину» М. Ісаковського, твір 
Бажана «Клятва» належав до пісень, які свідчили про всена- 
родний характер Вітчизняної війни, запалювали радянських. 
людей на нові ратні й трудові подвиги в ім'я перемоги над фа- 
шистською коричневою чумою. 

На титулці поеми Т. Г. Шевченка «Сон», виданій в ті роки 
в Москві, позначено: «Київ -- 1943 р.» Гнівні слова поета 
«Опухла дитина -- голоднеє мре, а мати пшеницю на панщині 
жне», спрямовані проти феодально-кріпосницького ладу, були 

, особливо актуальними, вони доповнювались гострим викриттям 
фашистських інквізиторів -- відомим посланням В. Сосюри 
«Лист до земляків», в якому автор з особливою любов'ю й лі- 
ричністю звертається до воїнів-донбасівців із закликом при- 
множити свої бойові успіхи у поєдинку з ворогом, нічого не 
шкодувати для перемоги над озвірілим фашизмом. 

Вірш Сосюри -- монолог-звертання з авторськими роздума- 
ми й засудженням злочинних дій гітлерівців. Прості, невиму- 
шені, ліричні уже перші рядки твору, які створюють пейзажну 
картину Донбасу («де зростали, де квітнули ми»), а також 
численні звертання («дорогі земляки-побратими», «дорогі зем- 
ляки», «друзі любі мої!», «рідні мої»). 

Атмосферу задушевної товариської розмови з воїнами-геро- 
ями створює поет і системою анафорування («Я звертаюсь до 
вас», «Хай», «Бийте ворога скрізь», «Дорогі землякні»). Інтим- 
ності надають і авторські асоціації з легендарними подіями 
громадянської війни, поет наголошує на спадковості револю- 
ційних традицій, на тому, що покоління, виховане на ідеях Ве- 
ликого Жовтня разом з представниками ленінської гвардії, ЯКІ 
відстоювали завоювання соціалістичної революції в боротьбі з 
найрізноманітнішими ворогами, нині зламають хребет гітле- 

рівській воєнщині, розгромлять окупантів («йдуть мої земля- 
ки... як тоді, як тоді в вісімнадцятім бурянім році»). . 

Послання Сосюри багате оклично-наказовими інтонаціями, 
автор неодноразово вимагає: «Бийте ворога скрізь». 

Силу нашого війська, донбасівської раті автор передає і 
через повторення одного й того ж слова («а повз вікна ідуть 
шахтарі, шахтарі, шахтарі»). Протягом усього вірша поет ви- 
тримує форму щиро-інтимної розмови з героїчними земляками- 
воїнами, що досягається і частими звертаннями, 1 градацією 
(«скільки хочеться вам передать, розказать, написати»), і -від- 
повідною  пестливо-зменшувальною лексикою, 1 уточненням 
(«пісня серця мого, у шахтарські далекі оселі, у міста над 
Дінцем»), і характерним для задушевних листів закінченням 
(«посилає привіт ваш земляк, Володимир Сосюра, й тисне руки 
він вам «До побачення, рідні мої!»). ; 

Поет вірить, що герої війни повернуться додому зі славною 
перемогою і, зазираючи в цей пракрасний час, пристрасно сла- 

69



- 

вить переможців, нагнітанням понять малює картини життя 
лісля розгрому фашизму: 

Одлунає гроза, блискавиці погаснуть криваві, 
Знов сади зацвітуть, заспівають в садах солов'ї, 
І повернетесь ви, як герої, додому у славі, 
Дорогі земляки, побратими і друзі мої. 

Послання Сосюри побудоване на протиставленні звитяж- 
ців Червоної Армії, які, не шкодуючи життя, борються за вря- 
тування планети від коричневої чуми фашизму й гітлерівських 
твердолобих головорізів, для яких подвигом є знищення мир- 
них жителів, грабунки, насильства, милування передсмертни- 
ми-агоніями своїх жертв. Автор для змалювання ненависного 
ворога користується синекдохою («злий нападник... Він по 
вугіль прийшов», «бийте ворога скрізь», «до ката ненависть 
і гнів», «хижий ворог зламать захотів»), протиставними син- 
таксичними конструкціями («любов лиш до вас, а до ката не- 
нависть і гнів», «там, де попіл тепер, де жаліються в небо ру- 
їни, встануть села ясні, загуркочуть міста золоті»). 

З цією ж метою автор широко застосовує й фольклорні по- 
няття («чорні банди», «хижий ворог», «меч почорків» -- для 
характеристики ворога; «ясні села», «міста золоті», «наших 
любимих дітей»). Твір Сосюри зближують з народною твор- 
чістю й численні звертання, прийоми контрасту, використання 
символів-алегорій («морем тьми», «чорні банди, заковані в 
броні», «підземні герої»). | 

По-сосюринському звучать й такі поетичні метафори й ви- 
значення: «розгойданий гул батарей», «моє слово смугляве», 
«наші сонячні крила», «жаліються в небо руїни», «світять зорі 
Кремля в їх орлині, розширені очі». 

Вірш Сосюри написаний незвичним для поета п'ятистопним 
анапестом з усіченим останнім рядком першої строфи. Це да- 
ло можливість авторові створити послання з чітким, карбовано- 
маршевим звучанням. | 

Усіченням строфи автор акцентує, що його безстрашні зем- 
ляки ведуть боротьбу «з морем тьми». 

Багатий арсенал художніх тропів, уміло використаних по- 
етом, забезпечив посланню Сосюри широку популярність: його 
глибоко патріотичний, лірико-піднесений твір друкувався й роз- 
повсюджувався листівками, був опублікований -рядом фронто- 
вих і центральних газет, часто звучав по радіо, знайшовши 
палкий відгук у серцях наших доблесних воїнів-героїв. «Лист 
до земляків» В. Сосюри -- один з кращих, довершеніших тво- 
рів поета періоду Великої Вітчизняної війни» (1, с. 149). Пав- 
ло Усенко згадував, «як в солдатські окопи над Дінцем під 
вибухи авіабомб і вогненні спалахи прийшов на фронт вірш 
поета -- «Лист до земляків».. Багато разів читався і перечи- 
тувався в окопах і бліндажах цей великої патріотичної сили 
документ, надихаючи воїнів Радянської Армії на боротьбу. 3 
ворогом, за честь і свободу рідної Вітчизни» (5). 

то



Цікавий матеріал з цього приводу подає і С. Крижанів- 
ський: «В час Вітчизняної війни мені довелося воювати в Дон- 
басі ії я був свідком того, що в шахтарській дивізії була гар- 
мата імені Володимира Сосюри, якою командував його рідний 
брат Ігор, а його знамените віршоване послання «Лист до зем- 
ляків» знав кожний боєць в тих частинах, що захищали від 
фашистського нападу Донецький басейн» (|З). 

До поем, в які вмонтовано вірші радянських письменників, 
дехто зараховує й «Катерину» (4, с. 5Ї. В дійсності ж у цьому 
творі, виданому в роки Великої Вітчизняної війни, віршів 
радянських поетів нема. В книгосховищах республіки є лише 
три поеми-«метелики» Т. Г. Шевченка з заверстаними в них 
творами українських радянських майстрів слова. 

Шевченківські поЄми з вмонтованими в них віршами укра- 
їнських радянських поетів користувалися великим успіхом 
серед читачів тимчасово окупованих ворогом областей респуб- 
ліки. Цілком виправдав себе задум видавців використати в 
ідеологічній боротьбі з фашизмом всенародну любов трудя- 
щих до великого Кобзаря. 

Твори радянських поетів, заверстані в поеми Т. Г. Шевчен- 
ка, розпалювали ненависть до гітлерівських загарбників, свід- 
чили про непохитну віру трудящих нашої країни в перемогу 
над ненависним ворогом, сприяли розгортанню боротьби з фа- 
шистськими окупантами. Українські поети в нових умовах про- 
довжували й розвивали кращі традиції Кобзаря -- любов до 
своєї Вітчизни, ненависть до поневолювачів, високий патріо- 
тизм, усвідомлення обов'язку перед Батьківщиною, непохит- 
ність у боротьбі з ворогом. Твори радянських поетів, завер- 
стані в поеми Т. Г. Шевченка, здобули широку популярність, 
були відзначені Державними преміями й поповнили радянську 
класику. Вони стали гідними продовженнями полум яної лі- 
рики геніального Кобзаря і разом з Шевченковими творами 
допомагали виборювати перемогу над озвірілими силами між- 
народного імперіалізму -- німецьким фашизмом. 

ЛІТЕРАТУРА 

- ляй Ю. Володимир Сосюра. К., 1959. | 
4 пННО р'єв Г. Шевченко допоміг. -- «Україна», 1963, М» 21. 

3. Крижанівський С. Шлях у безсмертя. -- «Друг читача», 1965, 

м 

1 
2 

Іб січн 
4 

Б 
ПЕ 
К 

.Сміюн О. Книги в борні. -- «Ранок», 1966, М» 5, 
5. Усенко П. Позт революционной зпохи. -- «Красное знамя», 1958, 

Ї января. 

ТІ



П, А. ЛЕЩЕНКО 

СТИХОТВОРЕНИЯ УКРАЙНСКИХ СОВЕТСКИХ ПОЗТОВ 

ПЕРИОДА ВЕЛИКОЙ ОТЕЧЕСТВЕННОЙ ВОЙНЬ І, 

ЗАВЕРСТАННЬЕ В ПОЗМЬІ Т. Г. ШЕВЧЕНКО 

Резюме 

В статье анализируются пронзведения М. Рьельского, М. Бажана, 
А. Мальшка, В. Сосюрн, Л. Первомайского, заверстаннье в позмь 
Т. Г. Шевченко, изданнье в годь Великой Отечественной войнь. Подчер- 
киваєтся, что вполне оправдал себя расчет издателей использовать в идео- 
логической борьбе с фашизмом всенародную любовь трудящихся к гени: 
альному Кобзарю. . 

О. Г ОЛЕКСЮК 

Степан Тудор -- полум'яний борець 
за возз'єднання українських земель 
в єдиній Українській Радянській державі 

Ідея возз'єднання українських земель пронизує тво- 
ри західноукраїнських пролетарських письменників (В. Бо- 
бинського, С. Тудора, Я. Галана, П. Козланюка, О. Гаврилю- 
ка), девізом громадсько-політичної діяльності і літературної 

творчості яких були слова: «Ми зачаровані на Схід». 
Беручи активну участь у боротьбі народу за визволення 

і возз'єднання всіх українських земель в єдиній Українській 
Радянській державі, пролетарські письменники віддавали цій 
боротьбі всю силу свого таланту, весь жар своїх сердець. 

Полум'яним борцем за возз'єднання був видатний проле- 
тарський письменник С. Тудор. Можна без перебільшення 
сказати, що С. Тудор як письменник був народжений Вели- 
ким Жовтнем. Перебуваючи до 1923 р. на Радянській Україні, 
письменник бачив героїзм борців за соціальне і національне 

визволення, зрозумів, що у людства є тільки одна дорога до 
щастя -- комунізм. Повернувшись на західноукраїнські зем- 
лі, СС. Тудор став у перші лави борців за возз'єднання їх з 
Радянською Україною. . 

С. Тудор -- один з перших західноукраїнських пролетар- 
ських письменників, хто оспівав велич Великого Жовтня, 
показав його історичну закономірність, хто вірив у возз'єд- 
пання всіх українських земель на соціалістичній основі. 

У першому номері журналу «Вікна» (1927) був надруко- 
ваний автобіографічний нарис письменника «Жовтень», у яко- 

му він показав всесвітньо-історичне значення Великого Жовт- 

ня, зокрема для українського народу, довів, що перемога рево- 

люції на Україні є запорукою возз'єднання всіх українських 

72



земель. Одночасно нарис «Жовтень» був спрямований проти 
українських буржуазних націокалістів, які намагались фальси- 
фікувати революційну боротьбу трудящих, відвернути їх увагу 
від найболючіших питань сучасності. 

У 1927 р. письменник надрукував оповідання «Червоний 
усміх», яке увійшло до циклу «Про те, що діється на шляху 

революції», У творі С. Тудор один з перших у післяжовтневій 
українській літературі створив образ комуніста, який присвя- 
тив життя «святій справі» -- боротьбі за визволення трудя- 
щих. В іншому оповіданні цього ж циклу -- «Куна» -- пись- 
менник яскраво змальовує героїзм трудящих мас у боротьбі 
проти старого капіталістичного світу. 

У повісті «Марія» висвітлена та велика героїчна робота, 
яку вела Комуністична партія України з метою політичного 
загартування і виховання трудящих в їх боротьбі за возз'єд- 
нання. 

Не тільки в прозових творах, але й у поезії С. Тудор пере- 
конливо вказав на необхідність здійснення соціалістичної 
революції, на її виняткову роль в історії людства в цілому 
і українського народу зокрема. Вже в першому опублікова- 
ному вірші С. Тудора («Оруддя антитези») оспівується велич 
Великого Жовтня, який сотнями вогнів освітив поневоленим 
і експлуатованим масам усього світу єдиний шлях у світле 
майбутнє. Хоч би як експлуататорські класи не відстоювали 
капіталістичних порядків і не боролися проти соціалізму, іс- 
торія розвивається по висхідній лінії. Про це говорить поет 
у вірші «Діалектичне чергування»: 

Яка жахлива явиться краса, 
Який то тріск розітне небеса! 

Спіраллю рине вгору, мов бурун, 
І кине в світ буйне зерно комун. 

(2, т. 2, с. 9) 

У вірші лунає заклик до боротьби за повалення буржу- 

азно-поміщицьких порядків, за торжество величних ідеалів 
комунізму. ї кві 
обо закономірність Великої Жовткевої соціалістичної ре- 

волюції, про її всесвітньо-історичне значення йдеться у пові- 
сті «День отця Сойки» (1937--1941). Письменник показав 

героїчну боротьбу російського пролетаріату, який під керівницт- 

вом Комуністичної партії і великого Леніна повалив дикта- 

туру буржуазії і заклав основи для побудови нового суспіль- 
ного ладу, вирішальний вплив Великого Жовтня на класову 
боротьбу пролетаріату всього світу. Письменник глибоко реа- 

лістично зобразив той страх, який викликали революційні по- 

дії в Росії в експлуататорів багатьох країн світу. Досить зга- 

дати картину політичної демонстрації на вулицях Риму, коли 

тисячі робітників з червоними транспарантами, з вигуками 

73



«Хай живе Леніні» ламають поліцейські заслони, наводячи 

своєю рішучістю жах на панівні класи. 
У художніх творах, публіцистичних і літературно-критич- 

них статтях С. Тудор постійно підкреслював, що настане 

день визволення, день возз'єднання і що цей день прийде зі 

Сходу, від братів росіян, українців, усіх народів багатонаці- 

ональної соціалістичної держави. У нарисі «Крок у Жовтень» 

С. Тудор писав: - 
« -- Прийдуть Совіти... 
Впродовж усього літа це збиралось і оформлювалось «у 

повітрі», як би збігались у просторі матеріальні струмки люд- 

ської свідомості, як би діалектичні струмки історичної дійсно- 

сті зливались і вкраплювались у металічне тіло тих двох 

слів: 

-- Прийдуть Совіти...» (2, т. 2, с. 488). 
Віра у визволення, яке прийде зі Сходу, у возз'єднання 

всіх українських земель в єдиній Українській Радянській 
державі висловлена письменником і у нарисі «Батьківщина». 
Для трудящих мас західноукраїнських земель єдиною бать- 

ківщиною була Радянська Україна, Радянський Союз, іншої 

батьківщини вони не хотіли. І за цю батьківщину боролися 

проти польських окупаційних властей, проти українських бур- 

жуазних націоналістів і західноукраїнських клерикалів. 
У своїй художній творчості С. Тудор постійно звертався 

до теми тяжкого життя трудящих Західної України, їх рево- 

люційно-визвольної боротьби, відображав віковічні мрії на- 
роду про возз'єднання. Вже після визволення Червоною Ар- 
мією Західної України поет писав: 

Колись боліла мене річка Збруч, Спливала кров'ю серед круч 
Як ранка, що кривавила, І серце ранила. 

Іо 2 с-84Ї 

С. Тудор, як і П. Козланюк та Я. Галан, був одним з кра- 
щих пропагандистів і популяризаторів радянської дійсності 

на західноукраїнських землях. Він з гнівом і обуренням ви- 
кривав наклепницьку писанину продажних лакеїв міжнарод- 
ного імперіалізму. і в першу чергу, українських буржуазних 
націоналістів. Письменник переконливо довів, що всі ті, хто 
виступає проти Радянського Союзу, хто фальсифікує радян- 
ське життя, --ворог трудящих мас, ворог прогресу. 

Наприкінці 20-х і на початку 30-х років С. Тудор написав 
чимало статей, фейлетонів, фактомонтажів, рецензій, критич- 

них нотаток («Куди йти», «Охоронний колір», «Бестія без 
голови», «Ті, що пасуться на задах реакції» та ін.), в яких 

дав гостру і нищівну відсіч наклепникам на радянську дійс- 
ність. Письменник розповідав про те, що на великих просто- 
рах Радянського Союзу будується нове, щасливе суспільство, 

що цього не зможуть приховати жодні борзописці з табору 

крайньої суспільної реакції. 

74



С. Тудор рішуче виступив проти тієї частини західноукра- 
їнської дрібної буржуазії, яка хоча і виступала під прапором 
радянофільства в дійсності підтримувала крайню антирадян- 
ську реакцію. Письменник показав, що «радянофільство» 
дрібнобуржуазних елементів є лише «охоронним кольором», 
засобом для завоювання авторитету серед трудящих західно- 
українських земель. Трудящі маси повинні пам'ятати, писав 
С. Тудор, що справжнім другом Радянського Союзу може 
бути тільки чесний трудівник, тільки робітник, селянин, інте- 
лігент, а експлуататори і гнобителі завжди були, є і будуть 
ворогами першої соціалістичної країни, і проти них потрібно 
вести постійну боротьбу. 

В дні, коли західноукраїнська буржуазно-націоналістична 
преса виступила на захист автивних діячів націоналістичного 
«Союзу визволення України», С. Тудор з потрійною силою 
розвінчує відкритих і прихованих ворогів соціалістичного бу- 
дівництва на Радянській Україні. 

Разом з кращими представниками західноукраїнської |і 
польської інтелігенції С. Тудор гостро виступив проти поль- 
ського і, головним чином, німецького фашизму. Він перекон- 
ливо доводив, що фашизм -- ворог прогресу, ворог соціалізму, 
а тому всі чесні люди праці повинні стати на боротьбу з ним. 
Необхідно пам'ятати, говорив письменник, що боротьба про- 
ти фашизму -- це одночасно і захист завоювань Великого 
Жовтня. І разом з усіма чесними людьми світу С. Тудор кля- 
неться: 

Підійму серце вгору Останню краплю крові 
Ї кину в бій,. Батьківщині моїй. 

(2, т. 2, с. 28| 

Великою заслугою С. Тудора є те, що він дуже багато зро- 
бив для озброєння трудящих мас передовою, ленінською стра- 
тегією і тактикою революційної боротьби проти" диктатури 
буржуазії, за встановлення диктатури пролетаріату. У повісті 
«День отця Сойки» письменник першим серед пролетарських 
західноукраїнських письменників змалював образ В. І. Лені- 
на як організатора і керівника класової боротьби пролетарі- 
ату і всіх трудящих за соціалізм. 

Письменник прекрасно усвідомлював, що визволекня за- 
хідноукраїнських земель і возз'єднання їх з Радянською Ук- 
раїною можливе тільки під ' прапором найреволюційнішого 
вчення -- марксизму-ленінізму, а тому з перших днів висту- 
пив полум'яним  популяризатором цієї ідеології («Оруддя 
антитези», «Діалектичне чергування», «День отця Сойки». 
«Століття Гегеля» та ін.). і 

У своїх статтях С. Тудор постійно доводив, що тільки 
творчо засвоївши марксизм-ленінізм, тільки озброївшись ленін- 
ською стратегією і тактикою революційної боротьби, трудящі 

75



маси західноукраїнських земель зуміють ліквідувати окупа- 

ційний режим, встановити соціалістичні принципи співжиття 

і возз'єднатися з Радянською Україною. | 
Багато уваги С. Тудор приділяв завданням пролетарської 

літератури. Твори мистецтва, вказував він, повинні виховува- 
ти класову свідомість в найширших масах міста і села, кли- 
кати їх до боротьби проти суспільної реакції, за перемогу ве- 

личних ідеалів комунізму. «Літературна боротьба, -- писав 

письменник, -- та ж класова боротьба, зі всією її нещадністю 

і жорстокістю, з усіма її жертвами. Відточене літературне 
слово -- той же тонкий і гострий кинджал» (Ї, с. 593). 

С. Тудор зробив чимало як популяризатор кращих зразків 

соціалізму на західноукраїнських землях («В обороні тенден- 

ційності», «Ідеологічне», «Максим Горький» та ін.). Особли- 

во відзначав письменник значення творчості основополож- 

ника соціалістичного реалізму М. Горького, який постійно 

закликав до праці і боротьби в ім'я дійсного визволення 

людини. , 
У статті «Максим Горький» С. Тудор писав: «Смерть Горь- 

кого вчить нас справедливої ненависті, а життя його, повне 

полум'яної творчості, вчить найбільшої любові, яку може вмі- 
стити людське серце. Пристрасної, тілесної майже, любові до 
революції» |2, т. 2, с. 445Ї 

. Літературно-критичні статті С. Тудора, популяризація тво- 
рів радянських письменників у журналі «Вікна» (П. Панча, 
М. Бажана, П. Тичини, В. Сосюри та ін.) також мали на меті 
ознайомлення широких читацьких кіл на Західній Україні з 
мистецькими досягненнями радянського народу. 

Визволення західноукраїнських земель і возз'єднання їх З 
Радянською: Україною С. Тудор зустрів з захопленням. Він 
активно включився в громадсько-політичне життя -- був об- 
раний головою Золочівського повітового комітету, членом 
Тимчасового управління, депутатом Народних Зборів, на яких 
голосував за возз'єднання західноукраїнських земель з Радян- 
ською Україною. Ось що писав письменник у нарисі «Друге 
народження»: «Хай буде вам зрозуміле моє слово, десять хви- 
лин тому, стоячи у масі депутатів Українських Народних Збо- 
рів, голосуючи високо піднятим червоним мандатом за вста- 
новлення Радянської влади на Західній Україні, народився я 

вдруге в свойому житті... Слухаю промови про приєднання За- 
хідної України до УРСР і між уривками тих слів, з якими я 
звертаюся до тебе, руки мої кидають олівець і вибухають вог- 
нем оплесків» (1, с.529--530) 

У 1939--1941 рр. С. Тудор створив цикл публіцистичних 
нарисів («Крок у Жовтень», «У бистрині», «Друге народжен- 
ня», «Імені Леніна», «Пісня пісень», «Народ -- господар» та 
ін), в яких з великою майстерністю публіциста по-марксист- 

ськи осмислив історичну закономірність визволення, яке він 

називає «кроком у Жовтень», «другим народженням». 

76 ;



Останні твори С. Тудора -- це гімн новому щасливому 
життю, яке принесли на західноукраїнські землі вересневі дні 
1939 року. 

До кінця життя письменник був відданий ідеям великого 
Леніна, своїми творами служив народові, був вірним бійцем 
Комуністичної партії. «Коли б я мав сьогодні, -- писав С. Ту- 
дор у 1939 р., -- тисячу сердець у грудях, кожне з них рвалось 
би від тієї незмірної радості, від якої рветься моє одне, неміч- 
не серце, і в кожному з них горіло би одне й те саме сталеве, 
любиме слово -- Партія» (І, с. 530). 

ЛІТЕРАТУРА 

І. Тудор С. Твори. К., 1959. | . 
2. Тудор С. Твори в 2-х т. К., 1962. 

Е, И. ОЛЕКСЮК 

СТЕПАН ТУДОР -- ПЛАМЕННЬЮШЙ БОРЕЦ ЗА ВОССОЕДИНЕНИЕ 

УКРАЙНСКИХ ЗЕМЕЛЬ В ЕДИНОМ УКРАЙНСКОМ СОВЕТСКОМ 

ГОСУДАРСТВЕ 

Резюме 

В статье показана борьба украннского пролетарского писателя Степана 
Тудора за воссоединение Западной Украйнь с Советской Укранной. Основ- 
ная тема творчества писателя-коммуниста -- разоблачение антинародной 
политики украйнских буржуазньх националистов, клерикалов, призьв к ре- 
волюционной борьбе трудящихся против оккупационного режнма За ,вос- 
соединениє всех украйнских земель в едином Украннском Советском госу- 
дарстве. я 

В статье делается вьвод, что революцнонная публицистика ни художе- 
ственное творчество писателя били острьм оружнем в руках трудящихся 
западноукраннских земель в их борьбе за воссоединенне. 

І О ДЕНИСЮК 

Жанрово-стильові пошуки 
Михайла Коцюбинського у творах 

інтернаціональної тематики 

Сучасний інтенсивний процес інтернаціоналізації лі- 

тератури має глибоке коріння в минулому. В. Ї. Ленін писав, 

що «все громадське, політичне і духовне життя людства чим- 

раз більше інтернаціоналізується вже при капіталізмі. Соціа- 

лізм цілком інтернаціоналізує його» |, т. 29, с. 303). Для пе- 
ріоду імперіалізму і пролетарських революцій характерні, за 
визначенням В. І. Леніна, дві тенденції в національному пи- 
танні. «Буржуазний націоналізм і пролетарський інтернаціо- 

г!



налізм -- ось два непримиренно ворожі лозунги, що відпові- 
дають двом великим класовим таборам усього капіталістич- 
ного світу і виражають дві політики (більше того, два світо- 
гляди) в національному питанні» (1, т. 20, с. 120) 

Ці «два світогляди» чітко проявилися й в ідеологічній 
боротьбі, яка точилася на початку ХХ ст. в літературі та 
мистецтві. ; 

Українські письменники революційно-демократичного табо- 
ру, перебуваючи під впливом марксизму, активно пропагували 
ідеї братання народів та літератур. Іван Франко, Леся Укра- 
їнка, Михайло Коцюбинський, Павло Грабовський піддали ни- 
щівній критиці не нові вже ідейки «відрубності» української 
кузьтури від інших, передусім від російської, хуторянські по- . 

"гляди «тихого віддаленого закутка», проповідь безкласового 
«єдиного потоку». 

Іван Франко ставить питання про дослідження цікавої за- 
кономірності, яку він називає то «літературним інтернаціона- 
лізмом», то «інтернаціоналізацією літературних уподобань 1 
інтересів», «Для історика літератури, -- писав він, -- являєть- 
ся прецікава задача прослідити оте розширення терену від 
перших початків літературного інтернаціоналізму в творах пані 
де Сталь, що їздила відкривати Німеччину, Гете, що марив про 
МУеїшіНегаїигт, Карлейля, що відкриває Гете і Шіллера для 
англічан, через Гейне і Гуцкова, що відкривали Францію для 
кімців, аж до Вогюе та Брандеса, що закінчили свою подорож 
по літературах освічених народів, відкриваючи середній Євро- 

пі великоросів та скандінавців» (5, т. 18, с. 505) 
Інтернаціональна тема в розвитку літератури проходить 

певну еволюцію, на яку впливають літературні течії і стилі. 
Підпорядковується цій темі якоюсь мірою і жанр. 

Цілинні терени здобували для рідної літератури вже роман- 

тики, які висунули проблему локального колориту. «Іноземний» 
пейзаж та використання іншомовної лексики («варварської», 
на думку пуристів) в поетиці романтизму було новаторством, 
не передбачеким суворими канонами класицизму. Про те, що 
інкрустований в організм художнього твору «екзотичний» ма- 
теріал не був байдужим до його жанрової структури, промови- 
сто свідчать «Кримські сонети» Адама Міцкевича та «кавказь- 
кі» поеми й вірші Пушкіна й Лермонтова. У Міцкевича, на- 
приклад, сонет став близьким до образка, етюда, подорожнього 
нарису. 

Інтернаціональна тема по-різному опрацьовувалась близь- 
кими за світоглядом письменниками одної епохи й одного ме- 

тоду: у Лесі Українки, скажімо, -- через світові сюжети й 

«вічні» образи в аспекті філософських узагальнень, у Михай- 
ла Коцюбинського -- поетизацією особливо симпатичних авто- 
рові образів -- представників різних народів -- на тлі пре- 
красної природи різних країн. Тип образного мислення і філо- 

софська концепція у першому випадку втілюються в жанрі 

78



«драми ідей», у другому -- в етюді, зарисовці-ескізі чи образ- 
ку-акварелі. - леми 

Аналізуючи твори на інтернаціональну тему, слід вирішити 
й проблему «образу автора» і «точки зору» -- ідейно-емоцій- 
ної, часової, просторової, з якою пов'язане й питання дифе- 
ренціації стилів навіть у межах одкого твору. «Образ автора» 
конкретизується в ідеї, у ставленні до подій, думок і вчинків 
персонажів і їх оцінці, в загальному емоційному тонусі твору. 
Вже на початку ХХ ст. рецензенти творів інтернаціональної 
теми звернули увагу на певне стильове двоголосся. Так, Іван 
Франко у відгуку на збірку Агатангела Кримського. «Паль- 
мове гілля» відзначає у ній «орієнтальні тони та пейзажі і рід- 
ні нам, близькі та знайомі відгуки новочасного, європейського, 
ще Й українського серця». «Поет ніде не губиться в орієнталь- 
ній млі, ніде не маскується в орієнтального чоловіка, як се, 
прим. любив робити Міцкевич у своїх «Кримських сонетах» 
|5, т. 14, с. 294). Про це ж писав і Агатангел Кримський, ре- 
цензуючи поему Івана Франка «Абу-Касимові капці»: «Фран- 
кова поема дуже жива і пластична для нас через те, що автор, 
малюючи життя арабське, зумів до ладу покористуватися об- 
разами і порівняннями руськими». Кримський має на увазі 
певні реалії з арабського життя, передані так, що вони стали 
образами, які зближують людей: «Франків Багдад не є для 
нас чуже місто, а є в першій мірі наше рідне» Ї4, т. 2, с. 462). 
Таким чином, «образ автора» в обох випадках проступає сві- 
домо. : 

Концепція Коцюбинського, його ідейно-емоційна точка зору 
у творах з життя молдаван, татар, італійців полягала в тому, 
щоб зацікавити читача життям інших народів, викликати 
почуття симпатії до них, показати найсучасніші прогресивні 
погляди в них -- «паростки нового», " співзвучні в усіх пере- 
дових людей. Така ідеологічна позиція письменника-інтерна- 
ціоналіста зумовила й авторську точку зору вже як категорію 
естетичну, яка позначилася на жанрово-стильовому оформлен- 
ні інтернаціонального мотиву. - 

Етнографічний матеріал, відомості про побут, звичаї, пра- 
цю молдаван, татар, італійців використані у творах Коцюбин- 
ського в аспекті психологічного аналізу. Часто типізація та 
індивідуалізація героя здійснюється шляхом імітації його мо- 
ви, зокрема через тактовну інкрустацію молдованізмів, тюр- 
кізмів, італізмів, через образно-синтаксичний її лад. «Образ 
автора» проявляється в позитивній чи негативній оцінці героя, 
вираженій за допомогою епітетів чи метафор та лексичних 
складників стилю. Так, в оповіданні з молдавського життя 

«Пе коптьор» шпозиція автора відчутна в лексиці інтернаціо- 
нального характеру та в стилі мови - інтелігента, наприклад: 
«Йон навіть пустив Гашіцу, так його захопили ті незрозумілі 
чужі слова сгеда -- «русешті» |2, т. 1, с. 264) (тут і далі кур- 
сив наш -- І. Д.). Або: «..Йон уже з санкції батькової зазирав. 

179



у чорні очі присадкуватій Домніці та носив на пальці мідяну 
каблучку, це перше з пут чигаючого на парубків Гіменея» |?2, 
т. 1,. с. 267) «Тітка Прохіра докладно, смакуючи, випитала в 
Гашіци всі подробиці пікантної справи і авторитетно ріши- 
ла: -- Треба йти пе коптьор... на піч» Щ2, т. І, с. 270). 

І в оповіданні «Відьма»: «Подія зробила в магалі сенсацію. 
Магала, заспокоєна досвідом, свідком якого була в неділю в 
церкві, загула знов. Спосіб Йона Галчана, про який він кри- 
чав всякому стрічному, став популярним і сподобався споло- 
ханим магалажіям. Всі згоджувалися, що тільки хвіст стано- 
вить безперечну прикмету відьми і лиш присутність або о0д- 
сутність його у Параскіци може покласти якийсь кінець справі» 
|2, т. 2, с. 36). Контраст між вченим стилем і простодушні- 
стю забобонних героїв викликає усмішку. Коцюбинський ні- 
коли не ставав на позицію «співучого селянина». У його тво- 
рах мова автора різко відрізняється від мови відсталих, забо- 
бонних персонажів. 

Однак є випадки, коли за стилем мова героя майже тотож- 
на мові автора, -- тоді, коли герой проголошує прогресивні 
думки, що збігаються із поглядами самого автора. Так, в опо- 
віданні з татарського життя «Під мінаретами», ідейним пафо- 
сом якого є протиставлення передових ідей націоналістичним 
забобонам, мова татарської передової інтелігенції, зокрема 
Рустема, позбавлена тієї навмисної кучерявості та квітчасто- 
сті, яка довгі роки панувала на Сході і вважалась ознакою 
орієнтального стилю. Щоправда, молода татарська інтеліген- 
ція неоднорідна за своїми поглядами, і це теж позначилося на 
стилі її мови: «Ще Бокль написав книжку «Про залежність 
жінки». Жінка, каже Бокль.. жінка не повинна залежати 

від чоловіка.. ха-ха! Іаїз5е2 Їаїге, Іаїз5ег раз5ег! Ви поди- 

віться на нашу татарку: нігті пофарбувала, спустила до пят 
штани, закуталась, як та копиця.. Бр-р! От наші дами... 

Срагтепії.. 
Він заскакав на стільці, аж китиця від фреза на йому за- 

метлялась і забряжчали брелоки. 
Рустем поглянув на нього зі злістю. 
-- Мілль, а не Бокль... Нічого Бокль такого не писав. 
-- Ах, рагдоп! - 
-- Не мектеби поможуть нашій відсталості, -- звернувся Ру" 

стем до Абдураїма, -- бо що з того, коли народ читатиме бай- 

ки про святого, який по смерті біжить із головою попід пахвою, 

а справжня наука -з» боротьба з темнотою. Мулли держать 
народ у темноті, бо їм се вигідкно.. Мулли затримують "поступ, 

той світлий день, що сяє вже європейським народам. Проти 

них і треба боротися.. Нам треба будити думку... Треба пока- 

зати, як живуть інші народи, що вони не невірні, а старші 
брати, треба будити свідомість... Біда, що нас мало, роботи 

багато, ворогів ще більше.. Ну, та поборемось. Будемо тво- 

рити літературу, організовувати інтелігенцію, міську і сільську, 

80



й 
- 

визволяти жінку з неволі... Покажем народові, хто його ворог, 
хто друг...» (2, т. 2, с. 209). | | 

ова першого співбесідника, пересипана французькими 
словами й фразеологізмами, характеризує людину, що хизу- 
ес європейською культурою, котру засвоїла поверхово. Мо- 

а Рустема -- передового письменника і суспільного діяча -- 
- мова справді культурної людини, мова без будь-якої сти- 
лізації. 

У творах Коцюбинського барвистою, надміру метафоричною 
мовою говорять люди переважно консервативних поглядів, на- 
приклад, служителі культу в нарисі «В путах шайтана» -- ха- 
джі Бекір і софта-проповідник із Туреччини. Останній «говорив 
тихо, скрипучим монотонним голосом, квітисто і довго» |2, т. 2, 
а 47), Його промова викладена за всіма правилами ораторсько- 
го орієнтального мистецтва. 

Таким чином, тонка стильова диференціація у творах з 
татарського життя пов'язана з тим, що Коцюбинський зобра- 
жує татар не сумарно, а в ідеологічно-класовій розшаровано- 
сті, тонко відчуваючи те, що в поглядах, у мові та стилі збли- 
жує передових людей різних народів. 

Оповідання «Під мінаретами» знаменне й тим, що й у жан-. 
рово- «композиційному його оформленні використано багато еле- 
ментів зі східної словесності. Зокрема, в сюжет введено орієн- . 
тальну оповідку про дервіша та його осла, могила якого стала 
святою. Викривальна спрямованість анекдота посилює пафос 
оповідання, готує його кульмінацію, стаючи безпосереднім при- 
водом гострого двоборства ідейних противників. 

Певну жанрово-композиційну роль відіграють листи Мірі- 
ам -- коханої Рустема, образне мислення якої ще цілком пе- 

ребуває в тенетах традиційної поетики, Непослідовна у праг- 
ненні до всього передового, своє почуття покори Міріам пере- 
дає релігійно забарвленими афоризмами: «Спусти перед ними 
крила твоєї покори, слухайся їх»; «Кожній людині до шиї 
аллах прив'язав її птаху» тощо. 

У тканину оповідання вплетено й уривки поезії Сходу -- 
Один в українському прозовому перекладі, а другий ре пое- 

тичному: 

Твої брови гнуться, як дуги, Білії груди крамниці відкрили, 

А вії стріли пускають, А щічки медом торгують. 

(9, т. 2, с. 219). 

Ліризм закоханої татарської дівчини. Коцюбинський пере- 
дає поетичними пісенними засобами її народу, вводячи їх в 
авторську мову: «Він здавався їй ясним місяцем, що одбився 
в морі її серця та простяг блискучий шлях до щастя» |2, т. 2, 
с, 42 
У це в якійсь мірі збагачувало нашу літературу: культу- 

ра інших народів ставала елементом української; інтернаці- 

6-3007 | 81



ональна тема вносила не тільки тематичну, але й жанрово- 
стильову різноманітність. 

На відміну від багатьох письменників, що працювали над 
кримською темою, М. Коцюбинський не милувався минувши- 
ною, не оспівував романтики ханських гаремів та водограїв, 
Фрагментарні згадки про минуле подані лише для засудження 
кривавого розбрату й різні між народами. Минулому проти- 
ставлено сучасність: антиподом кривавого мусульманського 
півмісяця -- символа розбою -- в нарисі «В путах шайтана» 
є повний погідний та ясний місяць на сучасному кримському 
мирному небі. Намаганням зосередитись на сучасному моменті 
можна пояснити появу жанрів, у яких епічно-часовий елемент 
поступається просторовому, -- нариса, етюда, образка, акварелі 
тощо. У цих різновидах оповідання і новели місце редукова- 
ної оповіді займає зарисовка, спрямована на здобуття, зобра- 
ження, закріплення нового матеріалу. . 

Другим важливим моментом у поетиці малої прози пись- 
менника, якого нерідко порівнювали з малярем, була. настро- 
єність жанру на кольористичне світосприймання. В естетиці 
Коцюбинського колір завжди виконував важливу ідейну функ- 
цію як засіб оцінки та виразу авторських почуттів. 

Однак є потреба докладніше розібратися в дефініції запо- 
зичених з інших мистецтв жанрів, які на початку двадцятого 
століття широко входили у письменницький вжиток. Так, етюд 
є загальним поняттям, яке включає в себе такі різновиди, як 
образок, акварель, картинка. Нарис, шкіц -- це синоніми сло- 
ва «ескіз» (окреме місце займає публіцистичний нарис). В ук- 
раїнську мову слово «етюд» прийшло через російську з фран- 
цузької (Єїцйе -- вивчення). У живописі етюд -- твір допоміж- 
ного характеру, обмежений за розміром, виконаний з натури для 
й вивчення, студіювання. У багатьох функціях з етюдом збіга- 
ється ескіз -- в образотворчому мистецтві чорновик, допоміж- 
ний начерк, нарис задуманої роботи, побіжна первісна зари- 
совка (етюд -- зарисовка, старанніша за ескіз). Ескізність -- 
це побіжність, сумарність, приблизність виконання цілого тво- 
ру чи деталей. Слово «ескіз» прийшло до нас, найбільш імо- 
вірно, з французької мови (ездціззе), через російську, а 
«шкіц» -- з німецької (5Кі72е), мабуть, через польську (52Кіс). 
Етимологія цього слова виводиться з італійського (я8сНі?20)), 
з латинського  (зспедіц5; -- імпровізований), з грецького 
(зспедіо5 -- несподіваний, раптовий, наглий). Слід підкрес- 
лити, що синонімом ескіза, шкіца в кінці ХІХ -- на початку 
ХХ ст. був белетристичний нарис. Так, Іван Франко ескізи 
Надії Кибальчич називав «белетристичними нарисами». Сестра 
Лесі Українки підзаголовок «Банку рустикального» Ольги Ко- 
билянської «нарис» на російську мову переклала як «набро- 
сок», а не «очерк», Свої численні фрагменти, друковані в НІ" 
мецькій пресі як 5Кіггеп, Ольга Кобилянська називає по-ук- 
раїнськи «нарисами». зані 

82



Нарисом у Коцюбинського є «В путах шайтана» -- зобра- 
ження на тлі татарської дійсності двох представників моло- 
ді -- дівчини та юнака. Час дії обмежений до одного дня. 
Це твір із слабо вираженою фабульністю. Ескізною технікою 
виконані і твори «Хвала життю», «На острові», які прийнято: 
називати італійськими етюдами. Окремим різновидом етюда є 
образок. Семантично споріднений з ідилією («ідилія» -- кар- 
тинка) ідеєю «картинності» зображення, образок у ХІХ і на 
початку ХХ ст. окреслився як певний жанровий тембр і поезії 
(пор. «Галицькі образки» Івана Франка), і малої прози. Ко- 
цюбинський твір «Відьма» назвав «образком». Під образком 
ми звичайно розуміємо обмежений у часі та просторі невели- 
кий прозовий фрагмент з силуетом однієї або кількох поста- 
тей, поданих на певному тлі, з яким вони з'єднані настроєво. 
Особливо мальовничий образок, що своєю витонченістю та 
кольористикою асоціюється в нашій уяві з ніжно-прозорою тех- 
нікою акварелі, називають і в літературі «аквареллю». Термін 
«акварель» прийшов до нас, мабуть, з Польщі, де акварелями, 
вперше були названі деякі твори малої прози Габрієлі Заполь- 
ської та Марії Конопніцької. є 

Аквареллю назвав Михайло Коцюбинський свій образок - 
з татарського життя «На камені». «Акварельність» літератур- 
ного твору, на нашу думку, не тільки у барвистості зображен- 
ня, не лише в «малярському» способі бачення пейзажу та лю- 
дей (силуетно, барвистими плямами), але й у самій ідеї кар- 
тинності, у способі композиції, розрахованої на цілісне сприй- 
мання людини і тла, пейзажу, настроєвої атмосфери. А це так 
характерно для сучасного Коцюбинському малярства! Згадай- 
мо хоч би портрет М. Коцюбинського у виконанні Михайла 
Жука чи портрети пензля Станіслава Виспянського. Людина, 
зображена на фоні природи, квітів, потрактована як найкра- 
ща квітка життя. І якщо така манера зображення людини в 
літературі перенесена на людей іншої національності, то їх 
художні образи не можуть не викликати радісного почуття 
захоплення і приязні. , 

Глибоко симпатичні в акварелі Коцюбинського «На камені» 
образи турка Алі і татарки Фатьми -- людей нових поривів, 
що прагнуть вирватися з пут шаріату. Акварель «На камені» 
неначе виконана природними барвниками -- блакиттю неба, 
розтопленим «зеленкуватим склом» моря, золотом південного 
сонця та рожевістю скель. На тлі цієї «розспіваної» гами ко- 
льорів виписані такі-ж принадні барвисті постаті людей. По- 
будова «акварелі» теж має дещо спільне з малярською компо- 
зицією: «З одинокої на ціле татарське Село кав'ярні дуже доб- 
ре було видно і море, і сірі піски берега. В одчинені вікна 
й двері на довгу з колонами веранду так і перлась ясна бла- 
кить моря, в нескінченність продовжена блакитним небом. На- 
віть душне повітря літньої днини приймало мякі синяві тони, 
в яких танули й розпливались контури далеких прибережних 

б | 83.



гір» |2, т. 2, с. 144), Перш за все, змальований тут пейзаж об- 
межений певними рамками -- дверима й вікнами. Увесь охоп- 
лений простір поділено на дві основні частини -- берег і море. 
Добре, по-малярському, передана перспектива. Просторова 
точка зору рухома: спочатку ми бачимо найдальший план -- 

- далечінь нескінченної лінії горизонту на морі, лінію злиття 
моря і неба; на далекому плані гори мріють невиразно, роз- 
пливчасто., Підкреслено основний тон картини -- блакить, си- 
няві тони. Ближчий план у цій картині -- середній, представ- 
лений загальним образом човна -- кілька штрихів і плям: 
«На великому човному баркасі, що, здавалось, повертав до бе- 
рега, справді зривали вітрила. Вітер надув їх, і вони вирива- 
лись з рук, як великі білі птахи; чорний човен нахилився і ліг: 
боком на блакитні хвилі» |2, т. 2, с. 144). Детально виписуєть- 
ся передній план -- жанрова сценка розвантаження човна на 
тлі моря, теж уже показаного зблизька, через конкретну хви- 
лю: «Синє море хвилювалось і кипіло на березі піною». «Синя 
хвиля скипала молоком біля їх ніг» |Ї2, т. 2,с. 144). Наче на- 
слідуючи акварельну техніку живопису, кольоровими мазками 
створено портрет вродливого турка Алі, що разом з «сивоусилі» 
греком порається біля човна: «Його струнка фігура в вузьких 
жовтих штанях та синій куртці, здоровий, засмалений мор- 
ським вітром вид та червона хустка на голові прегарно одби- 
вались на тлі блакитного моря. Алі скинув на пісок свою ношу 
і знов скочив у море, занурюючи мокрі рожеві литки в легку 
білу, як збитий білок, піну, а далі миючи їх у чистій синій 
хвилі» |2, т. 2, с. 145) Автор милується світловими кольорис- 
тичними ефектами, сміливо вписуючи таку яскраву різноко- 
льорову постать у не менш барвисте тло. Яскраві, погожі й чис- 
ті кольори випромінюють радість. Створюється позитивний емо- 
ційний заряд, клімат сяючої кримської природи. Люди вписа-. 
лися в неї гармонійно, не крикливо, бо така вже веселкова 
гама усієї акварелі. А ось панорама суші, гір -- теж у цій 
гамі: «Зате за селом, у далекій перспективі одкривався чарів- 
ний світ. В глибоких долинах, зелених од винограду і повних 
сизої їмли, тіснились кам'яні громади, рожеві од вечірнього 
сонця або синіючи густим бором. Круглі лисогори, мов веле- 
тенські шатра, кидали од себе чорну тінь, а далекі шпилі, сиз0- 
блакитні, здавались зубцями застиглих хмар. Сонце часом 
спускало з-за хмар у імлу, на дно долини, скісні пасма золотих 
ниток -- і вони перетинали рожеві скелі, сині ліси, чорні важ- 
кі шатра та засвічували вогні на гострих шпилях» |2, т. 2, 
с. 147). Не дивно, що при такій промовистій сукупності барв 
знайомство з героїнею і перше враження Алі було, враженням 
кольорів: «Алі побачив її. Він стояв коло кав'ярні і стежив, 
як тихо ступали жовті патинки, що єднали Меметову хату 3 
землею, а ясно-зелене «фередже» складками спадало по струн- 
кій фігурі аж до червоних шароварів» |2, т. 2, с. 149--150). 
юдина в цій новелі завжди у настроєвій єдності з природою, 

84



у прекрасній її оправі. Закоханий у татарку Фатьму, Алі ба- 
чить у своїй уяві її очі: «Він бачив їх скрізь: і в прозорій як 
скло, та як скло дзвінкій хвилі, і на гарячому, блискучому на 
сонці камені. Вони дивилися на нього навіть з філіжанки чор- 
ної кави» |2, т. 2, с. 150). Поетична вигадливість Коцюбинсько- 
го віртуозна. У всіх цих метафоричних обрамленнях очей 
спільна властивість -- своєрідна променистість «матеріалу». 
Алезвернімо увагу на епітети: «І в прозорій, як скло, та як скло 
дзвінкій хвилі». Тут звуковий епітет «дзвінкій» створює вра- 
ження акварельності хвилі, вказує на її чистоту і прозорість. 
Творчо трансформуючи засоби образотворчого мистецтва в лі- 
тературу, письменник пристосовує їх до специфіки словесного 
мистецтва. Звукові та динамічні ефекти йдуть у парі з кольо- 
ристичними. Надані глюдині привабливі риси за допомогою 
асоціацій, навіяних барвами, зрештою, найвиразніше зобра- 
жені у психології сприймання Фатьми, дитини гір: «Ні, не мо- 
ря вона шукає, вона стежить за червоною пов'язкою на голові 
чужинця, немов сподівається, що побачить його очі -- великі, 
чорні, гарячі, які їй сняться... Там, на піску, над морем, зацві- 
ла тепер її любима квітка -- гірський крокіс» |2, т. 2, с. 151). 
А ось Фатьма та Алі йдуть поруч: «Фатьма йшла попереду -- 
зелена, як весняний кущ, а Алі, на своїх довгих ногах, тісно 
обтягнутих жовтими ногавицями, в синій куртці і червоній по- 
в'язці, високий і гнучкий, як молодий кипарис, здавався на 
тлі неба велетнем» |2, т. 2, с. 155), Постаті людей на фоні бла- 
киті неба потрактовані силуетно. «Акварель» закінчується осян- 

ною картиною природи. Герої загинули в морі. Але море -- 
ніжне, барвисте, прекрасне -- співає гімн коханню турецько- 

го Ромео і татарської Джульєтти: «Ніжна блакитна хвиля, 

чиста й тепла, як перса дівчини, кидала на берег мереживо 
піни, Море зливалось з сонцем в радісний усміх...» (2, т. 2, 

с. 157). 
Концепцію цілісного сприймання людини і природи, сутність 

акварельно-етюдної техніки літературного зображення виклав 

Коцюбинський у листах, коли працював над своїми італійськи- 

ми етюдами: «Се мають бути дрібнички, враження, картинки, 

сонце, море, природа і трошки людини, яка все це любить» 

(3, т. 6, с. 329). Цікаво, що однакова тематика -- ІТалійські 

враження -- споріднює ці зарисовки Коцюбинського з анало- 

гідними етюдами Горького і Якобсена. й 

У дев'яти фрагментах етюда «На острові» Коцюбинський 

передає ілюзорний хаос життєвих вражень, принадним своєю 

радісною барвистою вібрацією. Представлені тут ї різнонаціо- 

нальні типи. У Коцюбинського, як і в Франка, люди поділя- 

ються не за національною ознакою. Йому в однаковій мірі 

огидні гладкий італієць падре і паразитичні пересичені бур- 

жуа-туристи різних паціональностей. Принадну голубінь і спів 
моря разом з найглибшою авторською симпатією віддав він 

людині праці -- італійському рибалці Джузеппе, по-своєму, 

85



оптимістично вирішивши пізнішу хемінгуеївську тему «старий 
і море» 

Пільки письменник-інтернаціоналіст міг створити такий об- 
раз моря в оповіданні «Сон»; «Дивлюсь на південь, на безко- 
нечне море, Сироко приносить до мене з Африки спеку і аро- 
мати Єгипту, а я мрію про край білих пісків і чорних людей, 
про кактуси, пальми і піраміди. Котиться з Африки хвиля |, 
як далекий братерський привіт, цілує скелі. І може, та хвиля, 
що мила ноги араба, набігає тепер на мої ноги як символ єд- 
нання» |2, т. 3, с. 163). 

ЛІТЕРАТУРА 

І. Ленін В. І. Повне зібрання творів. 
2. Коцюбинський М, Твори в 7-ми т. К., 1973--1975. 
3. Коцюбинський М. Твори в 6-ти т. К., 1961--1962. 
4 Кримський А. Ю. Твори в 5-ти т. К., 1972--1973. 
5. Франко І. Твори в 20-ти т. К., 1955--1956. 

И. А. ДЕНИСЮК 

ЖАНРОВО-СТИЛЕВЬЕ ПОИСКИ МИХАЙЛА КОЦЮБИНСКОГО 

В ПРОИЗВЕДЕНИЯХ ИНТЕРНАЦИОНАЛЬНОЙ ТЕМАТИКИ 

Резюме 

В статье анализируются произведения малой прозьї Михайла Коцюбин- 
ского из жизни молдаван, татар, итальянцев в аспекте влияния новой 
тематики на жанр и стиль. Автор прослеживает, как использование зле- 
ментов образности и стилей других язьков обогащаєт стиль украннской 
литературь. Творческая трансформация в литературу жанров смежньх 
нскусств (зскиз, зтюд, картинка, акварель) помогаєт Коцюбинскому со- 
здать красочнье привлекательнье образь: представителей разньх народов, 
в портретах которьх особую роль играют цветовье зффекть. 

П. М. ЛІСОВИЙ 

Панас Мирний і передова російська 
література 

Панас Мирний увійшов в історію українського пись- 
менства як художник-новатор -- творець соціально-психологіч- 
ного роману й повісті, гнівний викривач дореформеної (крі- 
посницької) і пореформеної (капіталістичної) дійсності. Як 
видатний художник і митець, Панас Мирний сформувався на 
кращих здобутках української класичної спадщини, зокрема 
на творчій спадщині Т. Г. Шевченка. Чималий вплив на нього 
мала також передова російська література. 

86



Світогляд письменника формувався у складних умовах 
активізації революційно-визвольних устремлінь мільйоків зне- 
долених трударів тодішньої царської Росії. Земельна рефор- 
ма 1861 р. не принесла «сподіваної волі», «Горезвісне «виз- 
волення», -- підкреслював В. І. Ленін, -- було найбезсовіс- 
нішим грабежем селян, було рядом насильств і цілковитою 
наругою над ними... Уся взагалі «епоха реформ» 60-х років 
лишила селянина убогим, забитим, темним, підлеглим поміщи- 
кам-кріпосникам і в суді, і в управлінні, і в школі, і в зем- 
стві» ГІ, т. 20, с. 1631. 

Джерелом ідейного натхнення для Панаса Мирного були 
революційні ідеї В. Бєлінського, О. Герцена, Т. Шевченка, 

М. Добролюбова, М. Чернишевського. Особливий вплив на 
письменницьку діяльність Мирного протягом усього його твор- 
чого життя мав вождь російської революційної демократії 
М. Г. Чернишевський, насамперед його роман «Що робити?», 
який, як і Шевченків «Кобзар», був визначальним в усій твор- 
чій діяльності українського прозаїка. | 

Поява  революційно-філософського твору «Що робити?» 
була видатним явищем в історії російської (і не тільки росій- 
ської) літератури. Ним зачитувалася революційно настроєна 
молодь Росії і за її межами. Наприклад, І. Франко, згадуючи 
свою буремну молодість, писав в одному із сонетів: 

Колись в однім шановнім руськім домі, 
В дні юності, в дні щастя і любові 
Читали ми «Что делать?» і розмови 
Ишли про часи будущі, невідомі 

(7, т. 10, с, 151). 

Не випадково роман Чернишевського піддався таким 
злобним нападкам з боку реакційної критики. Прочитавши в 
консервативному журналі «Зпоха» (МеЇ2 за 1864 р.) статтю 
реакційного критика Соловйова, в якій той паплюжив роман 

Чернишевського, молодий полтавський канцелярист Панас 

- Рудченко з обуреннням писав у своєму щоденнику: «Странної.. 
Смешно!.. Глупо!. Я уже здесь ничего не вижу, кроме лжи» 

ІЗ, ПЕ 5. С: 322), 

Вплив ідей М. Чернишевського помітний вже на одному з 
ранніх творів Панаса Мирного -- незакінченому оповіданні 
«Народолюбець» (початок 70-х років). В постатях Орла і Го- 
луба автор зробив спробу зобразити подвижницьких діячів 
української демократично настроєної молоді. Устами студен- 
та-різночинця Орла Панас Мирний закликав руйнувати еко- 
номічні й політичні устої капіталістичного ладу. Ось що каже 
революційно настроєний Орел самозакоханому лібералові Пет- 
ру Петровичу Шатаю-Мотаю (молодшому): «..Треба сей нік- 
чемний економічний строй розломити, розвалити к бісу, треба 
так зробити, щоб кожен брав те, що заслужив, треба справед- 
ливість водворити на землі, а не неправду» |З, т. І, с. 115). 

87



Образ «народолюбця» був ескізом, спробою Мирного ство- 
рити велике художнє полотно про українських різночинців, 
яких у народі називали «новими» або «лихими» людьми. Що- 
правда, намалювати образ українського різночинця намагались 
і О. Кониський («Семен Жук і його родичі»), й І. Нечуй-Ле- 
вицький («Хмарн»), однак це їм не вдавалося через обмеже- 
ність світогляду, неправильне розуміння ролі «нових людей». 

У 1875 р. Панас Мирний написав повість «Лихі люди» 
(цензурна назва «Товариші»), на якій ще в більшій мірі по- 
значився вплив революційно-демократичних та літературно- 
естетичних засад М. Чернишевського. Як і інші художні по- 
лотна, що творитимуться Панасом Мирним у наступні роки, 
повість написано у плані зіставлення, контрасту. Справжнім 
захисникам інтересів народу, різночинцям Жуку і Телепню, 
автор протиставляє реакціонерів і політичних  дегенератів 
Шестірного і Попенка. До речі, всі вони -- українці, вихідці 
з різних соціальних верств. Тим самим у творі ще раз запере- 
чуються буржуазно-націоналістичні байки про «безкласовість» 

і «безбуржуазність» української нації. Автор переконливо до- 
водить, що як і вся українська нація, так і її інтелігенція 
поділялася на два табори -- прогресивний, революційно-де- 
мократичний, та реакційний, буржуазно-націоналістичний. 

Образи бунтарськи настроєного різночинця Тимофія Жука 
та письменника-початківця демократичних переконань Петра 
Телепня перегукуються з образами «нових людей» з роману 
«Що робити?» (Лопухов, Кірсанов, Віра Павлівна; Рахметов). 
Зокрема, близьким до Рахметова є образ Жука. Як і Рахме- 
тов, Жук -- виходець із «дворянського гнізда». Нехтуючи сво- 
їм соціальним походженням, він добровільно зрікається його. 
Рахметов, син колишнього генерал-лейтенанта армії «його ве- 

личності», із презирства до свого класового становища «стає 
чорноробом на роботах, що потребують сили: возив воду, но- 
сив дрова, рубав дрова, пилив ліс, тесав каміння, копав землю, 
кував залізо» |8, с. 257). Як 1 інші позитивні герої роману «Що 
робити?», він гартує себе для боротьби «за світле майбутнє». 

Близькими до рахметовських є вчинки Тимофія Жука. За 

читання нелегальної літератури «про кращий лад суспільний» 

його виключають з гімназії. Жук, остаточно зрікшись СВОГО 

панського походження, також «іде в народ». Тимофій був 1 ван- 

тажником, і бурлакою. Бачимо його і в артілі дніпровських 
рибалок, Як і Рахметов, Жук гартує себе духовно і фізично 

для боротьби за інтереси простого народу. Він з теплотою 1 

ласкою ставився до простих трударів, які важкою фізичною 

працею заробляли на шматок хліба. Жук проводив революцій- 

ну агітацію серед гімназистів і рибалок, за що зрештою потра- 

пив до в'язниці. . 
Письменник закликає до активної боротьби проти соціаль- 

ного зла і несправедливості. «Не можна усього -- бери части" 

ну!. Не можна просьбою -- бери силою! Бийся! борися, а 

88



бери, добувай!» |З, т. І, с. 352| -- такою далеко не мирною була 
позиція позитивного героя, повісті Тимофія Жука. 

Звичайно, «Лихі люди» Мирного, як і роман М. Чернишев- 
ського «Що робити?», належав до книг «недозволених до роз- 
повсюдження» в тодішній царській імперії. 1877 р. М. Драго- 
мановим була видана ця повість у Женеві, на Україну потрап- 
ляла нелегально. 

За своїм ідейним задумом та літературно-естетичними за- 
садами близьким до роману М. Чернишевського «Що робити?» 
є й оповідання Панаса Мирного «Сон», написане 1905 року. 

Чимало паралелей і спільного можна знайти у творчих па- 
літрах Панаса Мирного і Льва Толстого, зокрема між рома- 
ном Мирного «Повія» і «Воскресіння» Толстого, на що вже 
не раз вказувалося нашими літературознавцями (М. Пивова- 
ров, О. Білецький, М. Сиваченко, В. Євдокименко та ін.), Ві- 
домо, що Мирний захоплювався згаданим романом Толстого, 
читав його саме тоді, коли працював над третьою і четвертою 
частинами «Повії». 

Як видно з листа В. Горленка до Мирного, останній побою- 
вався, щоб його роман не вийшов слабшим за «Воскресіння» 
Толстого. М. Пивоваров підкреслює, що Мирному довелося 
багато попрацювати над удосконаленням саме четвертої час- 
тини твору (4, с. 60). ; - 

«Немає сумніву, -- пише М. Сиваченко, -- що в роботі над 
романом «Повія», зокрема в художньому розв'язанні ряду 
складних соціально-етичних проблем, Мирний пильно придив- 
лявся до того, як подібні проблеми розв'язувалися Л. Толстим 
у романі «Воскресіння» |6, с. 142). 

Певний вплив на творчість Панаса Мирного мав видатний 
російський сатирик М. Є. Салтиков-Щедрін, під впливом яко- 
го Панас Мирний написав цикл оповідань під назвою «Як ве- 
деться, так і живеться». Про це він писав в одному з листів 

до Михайла Старицького, пропонуючи видрукувати згадані 

оповідання на сторінках альманаху «Рада»:«У мене є неве- 
личкі обриски з життя. Колись малась думка у таких обрис- 

ках подати (як Щедрін у «Семействе Головлевьх») цілу низ- 
ку народних типів від дідів аж до сього часу, зв'язавши їх 

докупи однією ідеєю.. Може Ви ними заткнете дірку замість 

другої частини «Повії»?» |З, т. 5, с. 362). 
В оповіданнях «Як ведеться, так і живеться», як і в «Па- 

нах Головльових», показано дике свавілля і самодурство жор- 
стоких поміщиків. Князь Ратієв («День на пастівнику») своїми 
вчинками і розбещеністю дуже нагадує Порфирія Головльова. 

Близькими серцю Панаса Мирного були твори його вели- 
кого земляка М. В. Гоголя. Мирний по-гоголівськи намагався 
відобразити долю «маленьких людей». Чи не під враженням 

петербурзьких повістей Гоголя про дрібних чиновників та вся- 
кий інший «служивий люд» («Ніс», «Портрет», «Шинель») 

написав Панас Мирний «П'яницю»? Дрібний чиновник Іван 

89



Ливадний став жертвою соціального зла і несправедливості 
(«П'яниця»). 

Подібно складається доля маленького петербурзького чи- 
новника Акакія Акакійовича Башмачкіна («Шинель). 

У прозовій спадщині Панаса Мирного можна знайти чима- 
ло спільного з творами російських  письменників-реалістів . 

"1. О. Гончарова і І. С. Тургенєва. 
Твори І. О. Гончарова допомагали Панасу Мирному викри- 

вати паразитизм капіталістичного суспільства. Про це свід- 
чать записи у його щоденнику. 29 березня 1870 р. під вражен- 
ням роману Гончарова «Обломов» молодий Панас Рудченко, 
що саме тоді робив перші літературні спроби, зокрема в ца- 
рині української драматургії, писав: «У моїй душі і плач, і до- 
сада, і туга.. Читаю «Обломова». Чи не Обломов і я? Чи не 
того і мені тяжко! Почав писати другу драму, та мабуть через 
обломовщину і не скінчаю...» |З, т. 5, с. 344). 

Обломовщина стала втіленням застою і консерватизму. По- 
чаткуючий письменник робить висновок: «Між люди! У справ- 
жнє життя! Хай-воно тебе посіпає, хай зачіпає, -- отоді може 
і вийде що, як не звихнеться сила, як не запліснявіє серце!» 
|З, т. 5, с. 344--346), е 

Твори І. С. Тургенєва були для Мирного зразком реалістич- 
ного зображення важкого життя рідного народу, майстерного 
використання картин природи у своїх художніх полотнах. Тур- 
генєв був великим авторитетом для українського письменника 
і як шанувальник рідного слова -- цієї найбільшої і найдо- 
рожчої живої скарбниці кожного народу, «в яку народ скла- 
дає і своє давнє життя, і свої сподіванки, розум, дослід, почу- 
вання» |З, т. 5, с. 3141. 

У статті «Рідна мова» Мирний називає Тургенєва великим 
письменником братнього російського народу і наводить його 
хвилюючі слова про роль, значення і велич рідної мови для 
кожного народу. Мирний гостро осуджує «мудраків» -- пере- 
вертнів і різних космополітів, які цуралися рідного слова, вва- 
жаючи свою мову незграбною і мужичою, здатною лише для 
домашнього вжитку, пророкували її «короткий вік». «А щоб 
наші мудраки знали, що таке «рідна мова», -- писав Панас 
Якович, -- то ми мусимо отут подати переклад невеличкого 
по розміру та безмірно глибокого по змісту, твору великого 

. письменника братнього нам народу Тургенєва "(курсив наш. -- 
П. Л.), що ось що писав про мову: «В часи зневіри, в годину 
важких думок про долю мого рідного краю, ти одна моя під- 
пора і запомога, о, велика, могутня, правдива та вільна рідна 
мова! Якби не було тебе, то як не впасти в розпуку, бачучи 
усе те, що коїться дома? Та як його і не доняти віри, щоб та- 
ку мову не було дано великому народові!» |З, т. 5, с. 315). 

Щирі симпатії до Тургенєва і його творів ще в молодо- 

сті Панасу Рудченку прищеплювали його старший брат Іван 
Білик та Михайло Драгоманов. У пору своєї літературної 

90



- 

зрілості Мирний переклав українською мовою «Поріг» Тур- 
генєва. 

І як прозаїк, і як драматург Панас Мирний зазнав благо- 
творного впливу і О. М. Островського. Вже в ранніх творах 
був помітний цей вплив, зокрема в образі Щатая-Мотая (стар- 
шого) у згаданому вище оповіданні «Народолюбець». Як 
і Большов про свою дочку («Свої люди -- поквитаємось»)), 
деспот Шатай-Мотай говорить про свого сина, як про якусь 
особисту річ, якою йому вільно розпоряджатися і поводитися 
з нею, як заманеться: «Скажу, каже, пропади, -- ну й пропа- 
дай, -- скажу пануй -- ну й пануй... Мені вільно все, бо він 
мій... Кость від кості моєї, плоть від плоті моєї, І вільно ме- 
ні з ним, що захочу зробити... Я його создав, я його сотво- 
рив, -- ну, й моє право.. Скажу -- умри, ну, й умер...» |З, 
тенес2 1021. 

На творах Островського («Свої люди -- поквитаємось», 
«Бідність не порок», «Не в свої сани не сідай») Мирний вчив- 
ся реалістично відображати «темне царство» українських куп- 
ців і поміщиків, викривати їх деспотизм і хижацтво, хабар- 
ництво і ницість. Це добре помітно, зокрема, на прикладі за- 
гнибід, лошакових, рубців, колісників, так майстерно «виве- 
дених на світ божий» Мирним у романі «Повія». | 

Ідейно близькими є драми Островського «Гроза» і «Лиме- 
рівна» Мирного. До речі, Іван Білик і Панас Мирний у свій 
час зробили переклад драми Островського «Гроза» україн- 
ською мовою. Ними здійснено і переклад «Тепленького місця». 

Ще в молоді роки Мирний зачитувався творами Рилєєва, 
Грибоєдова, Пушкіна, Лермонтова, Крилова, "Достоєвського, 
Некрасова та багатьох інших російських класиків, перекладав 
деякі з них українською мовою. Він і сам робив спроби писа- 

ти оригінальні твори російською мовою: збереглася Його неза- 

кінчена повість «На дачі». 
Увагу Мирного привертав і багатий російський фольклор. 

Разом з Іваном Біликом він записував російські пісні; що по- 
бутували на його рідній Полтавщині. | о 

Яскравою сторінкою у питанні про Панаса Мирного і пе- 
редову російську літературу є дружба славного полтавця з ві- 
домим російським письменником В. Г. Короленком, яка трива- 
ла протягом двох десятиліть. У 1902 р. вони разом підготували 

збірник, присвячений 50-м роковинам 'з дня смерті свого ви- 
датного земляка М. В. Гоголя. 

Про їхню щиру дружбу свідчать написи, зроблені ними на 
взаємно дарованих книгах, що зберігаються нині у музеї Па- 
наса Мирного в Полтаві. 1903 р. Володимир Галактіонович 
подарував своєму українському другові книгу під назвою «Без 
язика» з автографом: «Панасу Мирному от искреннего добро- 

желателя В. Г. Короленко». Тоді ж Панас Якович вручив йому 
перший том своїх творів, написавши на ньому такі хвилюючі 
слова: «Славному письменнику землі російської Володимиру 

91



. 

Галактіоновичу Короленкові в знак щирої подяки і глибокої 
поваги, автор. Полтава. 1903 р.» (51. 

Варто згадати і те, що у творчому зростанні українського 
прозаїка, насамперед у формуванні його революційно-демо- 
кратичних переконань та в утвердженні літературно-естетичних, 
ідеалів, неабияку роль відіграла російська революційно-демо- 
кратична періодика, в першу чергу журнали «Современник» 
та «Отечественнье записки», навколо яких згуртовувалися пе- 
редові літературні сили Росії. 

ід впливом революційно-визвольної боротьби в Росії на 
Україні пожвавлювався національно-визвольний рух, створю- 
валися нелегальні організації, зокрема серед молоді. У середи- 
ні 1874 р. у Полтаві. було засновано нелегальний революцій- 
ний гурток «Унія», учасники якого Р. Стеблін-Каменський, 
В. Синкевич, Д. Лизогуб, Є. Шохін, М. Кочур, Д. Пилькович, 
сестри Піскуновські та-ін. читали заборонену літературу, зо- 
крема твори Герцена, Чернишевського, Бакуніна, Флоровсько- 
го тощо. Учасником цього гуртка був і Панас Якович Рудчен- 
ко. У березні 1875 р. на квартирі у нього жандарми зробили 
обшук, під час якого забрали чимало рукописних матеріалів, 
а також заборонені видання, серед них книгу Герцена «Голоси 
з Росії», видану за кордоном. З того часу за письменником 
на довгі роки було встановлено таємний поліцейський нагляд. 

Важливою подією у творчій біографії Панаса Мирного була 
перша російська революція 1905--1907 років. Про це свідчить 
той факт, що співпрацюючи у полтавському журналі «Рідний 
край», в першому його номері, як стверджують літературо: 
знавці, Панас Якович писав: «Старий державний лад, що тяж- 
ким каменем давив усі народи Росії, все більше розвалюєть- 

-ся.. Тисячі і мільйони людей уже встають боротися за віль- 
ність. 

Годі спати, прокидайтесь усі, хто живий, в кого серце б'єть- 

ся, Вставайте, вже сходить сонце правди і волі!» Щит. за: 2, 
АР РРО 

Своїми глибоко народними, реалістичними творами, видат- 
ний український письменник-класик намагався наблизити дов- 
гожданний день щастя і волі для рідного народу. У змужнін- 
ні мистецького голосу й удосконаленні високої художньої май- 
стерності порадником для нього завжди була передова ро- 
сійська література. - 

ЛІТЕРАТУРА 

І. Ленінв. І. Повне зібрання творів. 
2. Євдокименко В. Ю. Суспільно-політичні погляди Панаса Мирного, 

К., 1955. і 
3. Мирний Панас. Твори в Б-ти т. К., 1960. 
4. Пивоваров М. П. Панас Мирний і російська література. -- «Радян- 

ське літературознавство», 1954, М» 14. | | 

5. Полтавський літературно-меморіальний музей Панаса Мирного (путів- 
ник). Полтава, 1972. 

92



б. Сиваченко М.Є. Корифей української прози. К., 1967. 
7. Франко Іван. Твори в 20-ти т. К., 1955--1956. 
8 Чернишевский Н. Г. Что делать? (Из рассказов о новьшх людях). 

К., 1954. 

П. Н. ЛЕСОВОЙ 

ПАНАС МИРНЬЙИ И ПЕРЕДОВАЯ РУССКАЯ ЛИТЕРАТУРА 

Резюме 

В статье рассматриваются вопрось влиянния на творчество украннского 
писателя-реалиста Панаса Мирного (Афанасия Рудченко) идей вождя рус- 
ской революционной демократнии Н. Г. Черньшевского, в частности его рома- 
на «Что делать?». 

На конкретньх примерах автор показьвает близость творчества укра- 
йнского прозаика к творчеству Н. В. Гоголя, М. Е. Салтькова-Щедрина, 
И. А. Гончарова, И. С. Тургенева и других русских писателей-реалистов 
ХІХ столетня. 



БАР п 

НА ДОПОМОГУ ВЧИТЕЛЕВІ ТА СТУДЕНТУ 

А. І СКОЦЬ 

Вивчення літератури в середній школі 
у світлі Постанови ЦК КПРС 
«Про літературно-художню критику» 

Постанова Центрального Комітету КПРС «Про лі- 
тературно-художню критику» в однаковій мірі стосується як 
письменників, критиків, так і вчителів-словесників; Адже вчи- 
тель літератури в школі -- це своєрідний літературний кри- 
тик, який на уроці повинен дати літературно-критичну оцінку 
художньому явищу чи твору. 

Словесник, як і критик, має перед собою два адресати -- 
письменника і споживача художніх цінностей -- читача, якого 
він повинен виховати, сформувати в особі учня. Отже, у. цьому 
плані робота вчителя є навіть дещо складнішою. 

Якщо в професійній орієнтації на письменника (ширше -- 
на літературно-художній матеріал) учителеві на допомогу по- 
стійно приходить літературознавець, то виховати читача, при- 
щепити йому естетичні смаки і переконання критикові насам- 
перед допомагає вчитель. Іншими словами, критик-літературо-, 
знавець і вчитель-словесник взаємно співпрацюють, їх «вироб- 
ничі інтереси» схрещуються, і тому постанова ЦК КПРС «Про 
літературно-художню критику» адресована також великій 
армії літературно-педагогічних кадрів у середній і вищій шко- 
лі. Вона наскрізь пройнята ленінським вченням про партійність 
і народність радянського мистецтва. 

«Обов'язок критики, -- говориться в постанові, -- глибоко 
аналізувати явища, тенденції і закономірності сучасного ху- 
дожнього процесу, сприяти зміцненню ленінських принципів 
партійності і народності, боротися за високий ідейно-естетич- 
ний рівень радянського мистецтва, послідовно виступати проти 
буржуазної ідеології» (1, с. 4). 

цих словах стисло сформульовані марксистсько-ленінські 
методологічні засади радянського мистецтва і літератури. Звер- 
німо увагу, що принципи партійності, народності, високої ідей- 
ності та естетичності стоять тут поряд. І це цілком зрозуміло, 
бо всі вони взаємозумовлені і взаємопов'язані. 

Якщо наведений уривок з постанови ЦК КПРС «перекла- 
сти» на нашу «педагогічну мову», то всі ці вимоги до літера- 
турно-художньої критики стосуються і уроку літератури. Він 
також повинен бути по-комуністичному партійний, високо ідей- 

94



ний і мистецький. Немистецьких уроків літератури як виду 
мистецтва бути не може. 

На одній з педагогічних нарад Максим Рильський сказав, 
що вчитель-словесник іде на урок літератури, як на свято і як 
на бій. 

. Справді, уроки літератури -- це цікаві і захоплюючі зуст: 
річі учителя та учнів з письменником, з його героями, це го- 
дини високого натхнення, емоційного піднесення. Водночас уро- 
ки літератури -- це бій. Словесник веде боротьбу за уми і 
серця своїх вихованців, за утвердження в їх свідомості кому- 
ністичних ідеалів. 

Центральний Комітет-КПРС вимагає, щоб літературно-ху- 
дожня критика послідовно виступала проти буржуазної ідео- 
логії, Гостро наступальну позицію щодо ідеології антикомуніз- 
му повинен зайняти кожний учитель-словесник -- це його гро- 
мадський обов'язок. Уроки літератури повинні бути справді 
войовничими, вищою мірою політичними -- справжньою шко- 
лою комунізму. 
Ще й досі в деяких педагогічних колективах поширена 

практика так званого виховного моменту (елементу) на уроці 
літератури, що, мабуть, є своєрідним додатком до тієї літера- 
турної інформації, яку подає вчитель, І це навіть вважається . 
його педагогічною заслугою. | 

Однак навчання і виховання -- єдиний, діалектично пов'я- 
заний педагогічний процес, і розчленовувати його ні в якому 
разі не слід. Не про виховний «момент» (хай він буде навіть 
довготривалим) повинно йтись в даному випадку, а про висо- 
ку, наскрізну ідейно-виховну дієвість, активність -- органічну 
властивість уроку літератури, про комуністичне виховання на 
літературному матеріалі як глибоко продуманий, зведений у 
систему процес. 

Література як навчальний предмет не має потреби допов- 
нювати свій матеріал дидактично-виховними сентенціями. Во- 
на сама вдлодіє могутньою силою ідейно-емоційного впливу 
на читача, учня. В її виховній потужності ніхто не сумніваєть- 

ся. Отож, не потрібно до неї «додавати», «припасовувати»- 

штучно створену на уроці виховну ситуацію -- література са- 
ма є вихователем. . 

Одним із недоліків сучасної літературно-художньої критики, 

на які вказує постанова ЦК КПРС, є поверховий. характер, 
невисокий філософський і естетичний рівень багатьох статей, 

оглядів, рецензій, невміння деяких критиків співвідносити явин- 

Ща мистецтва з життям |?2, с. ЗІ. Названі недоліки, які знижу- 

ють якість уроків літератури, на жаль, часто побутують у 
навчально-виховній практиці школи. 

Про естетичність, емоціональність уроку. літератури як одну 
з основних його специфічних рис говоримо часто. Але чи зав- 
жди ми намагаємось «настроїти» серце учня «слухати» урок, 
активно працювати на уроці? Не забуваймо відомої істини: 

95.



крізь серце до розуму -- ось та стежка, якою словесник пови- 
нен вести своїх учнів у великий храм літератури. Тому слід 
працювати не тільки над змістом уроку, але й над формою його 
викладу, уникати стандартів, штампів, шукати активного 
слова. 

Чи пе менш за все вчителі-словесники звертають увагу на 
початок подачі нового матеріалу. Кожна тема з літератури має 
свої центри, вершинні «моменти», на яких найбільше зосеред- 
жує увагу вчитель під час підготовки до уроку, забуваючи, що 
добрий початок -- половина успіху. Початок подачі матеріа- 
лу -- це той вступний акорд, який повинен настроїти учнів, 

створити  емоційно-психологічну атмосферу для сприймання 
нового матеріалу. З чого почати? Як почати? Якою повинна 
бути навіть наша перша фраза? Початок уроку повинен нести 
елемент здивування, захоплення, інтимізації тощо. 

Педагогічна майстерність -- це мистецтво. Необхідною її 
передумовою є творчість самого вчителя. Без неї педагогічна 
майстерність неможлива. Чи не найбільше педагогічна твор- 
чість потрібна саме на уроках літератури, адже маємо справу 
з творчим матеріалом -- 3 мистецтвом. Тому й уроки літера- 
тури значною мірою повинні бути творчими. 

Помиляється той учитель-словесник, який вважає, що в ме- 
тодиці знайде абсолютно всі «рецепти», всі «ліки» на свої «пе- 
дагогічні болі». Беззастережно запозичувати, механічно пере- 
саджувати у свій педагогічний грунт усе, що потрапляє до 
рук, не слід. Йдеться про творче застосування навіть переві- 
рених колективним досвідом способів і прийомів вивчення літе- 
ратури. Іншими словами, вчитель-словесник постійно павинен 
перебувати в методичних «мандрах», пошуках. Опираючись 
на загально Методичну теорію і практику, він зобов'язаний 
сам творити методику і творити її повсякчас. А для цього по- 
трібно, щоб у своїй роботі вчитель був своєрідним Платоном 
Кречетом -- експериментатором, шукачем, творцем, нововід- 
кривачем. | 

На особливу увагу заслуговує теза постанови ЦК КПРС 
про необхідність співвідношення явищ мистецтва з життям. Це 
зобов'язана здійснювати літературно-художня критика. Але 
це ж повинен здійснювати і вчитель-словесник при аналізі ху- 
дожнього твору. 

Зв'язок твору з життям передусім мусить бути природним, 
конкретно- історичним, опиратися на його соціальний генезис і 
тлумачитись із врахуванням специфіки літератури як. образ- 
ного бачення дійсності. Узагальнюючи факти, події, явища су- 
спільного життя, письменник їх відтворює в типових художніх 
образах. А типовий образ -- це не лише соціальний тип, але 
й естетична категорія. І тут особливо недопустимі. прямою, 
ність, спрощенство, схематизм. 

Окремі вчителі, ревні прихильники зв'язку літератури з 
життям, із сучасністю, інколи надто вже осучаснюють художні 

96



твори, самовільно поводяться з літературними героями. За їх 
прикладом учні докоряють Чіпці за погані вчинки, повчають, 
як слід було робити, потішають його, що в наш час він не 
став би «пропащою силою» тощо. Звичайно, дев'ятикласників 
повинна хвилювати доля Чіпки, Його бунтарська, правдобор- 
ча вдача викличе в них схвалення і захоплення. Не байду- 
жими залишаться учні до злочинів Чіпки. Вони викличуть у 
них гнів і обурення. Але, крім усього, треба Чіпці співчувати, 
глибоко розуміти його соціальну драму. Іншим він бути не міг. 
Теза -- Чіпка в наш час не став би «пропащою силою» -- 
в принципі правильна. Вона може бути предметом проблемної . 
розмови на уроці літератури, бо дає тему для плідних розду- 
мів. Але знову ж таки не треба її спрощувати. 

З легкої руки окремих вчителів і навіть методистів учні 
«надають візи» в радянську дійсність не тільки Чіпці, але й 
ного антиподу Грицькові. За творчим задумом Панаса Мир- 
ного, Грицько Чупруненко -- в майбутньому український кур- 
куль, здирник. А учні наївно вірять у «переродження» Гриць- 
ка, змішують різні історичні епохи, ігнорують конкретно-істо- 
ричну оцінку художнього образу, його соціальний генезис, 
дають волю своїй фантазії. І в їх письмових роботах Грицько 
(доживши до нашого часу) виступає вже як член... заводської 
бригади комуністичної праці (1) |3, с. 146). Чи нема у цьому пе- 
дагогічного конфузу, профанації літератури? 

Ось до чого може призвести втрата соціально-історичних 
орієнтирів. Від такого, з дозволу сказати, зв'язку літератури 
з життям, із сучасністю пізнавальна та ідейно-виховна роль 
літератури не тільки не виграє, але, навпаки, -- програє. 

Кожний урок літератури мусить бути поданий з проекцією 
в сучасність, опромінений нею. Але ця сучасність повинна про- 
ступати з літературного матеріалу природно, як цілюща вода 
з життєдайного джерела. | 

У постанові ЦК КПРС «Про літературно-художню критику» 
овчитель-словесник знайде конкретні теоретико-методологічні 
настанови щодо аналізу художнього твору. «Розвиваючи тра- 
диції марксистсько-лепінської естетики, радянська літературно- 
художня критика повинна поєднувати точність ідейних оцінок, 
глибину соціального аналізу з естетичною вимогливістю...» |Ї, 
с. 4), Це положення літературознавці цілком слушно вважають 
центральною тезою постанови ЦК КПРС. 

Вимога соціологічного аналізу зумовлена гносеологічною 
функцією літератури і мистецтва, їх соціальною активністю, 
партійністю, зв'язком із суспільним життям, а потреба есте- 
тичного аналізу -- їх художньою специфікою, естетичною 
природою. 

оціологічний аналіз стосується переважно ідейно-тематич- 
ного змісту художнього твору, естетичний -- його художньої 
форми. Але форма літературного твору небеззмістовна, вона 
є способом вияву змісту, Тому естетичний аналіз не слід зво- 

м б . 

7-- 3007 97



дити виключно до розгляду художньої форми літературного 
твору як чогось окремого або, як ми звикли говорити, худож- 
ніх особливостей. 

До речі, у шкільній практиці ці «художні особливості» час- 
то трактуються звужено, аналізуються без врахування їх зміс- 
товної функціональності. І виходить чистісінький формалізм, 
своєрідний облік, статистика художніх тропів і фігур. 

Усе, що письменник стверджує чи заперечує, прославляє чи 
викриває, любить чи ненавидить, є вираженням його соціаль- 
ної (партійної) позиції. Але письменник -- це художник, а не 
вчений-соціолог, і творить він згідно з законами мистецтва. 
Життєва правда в його творі повинна бути художньою, со- 
ціальний ідеал -- естетичним. ДА художня правда та есте- 
тичний ідеал -- це категорії змісту, але вони також естетич- 
ні. Тому при естетичному аналізі їх не можна залишати 
поза увагою. 

Естетичний аналіз не виключає, а, навпаки, неодмінно вклю- 
чає соціологічний аналіз. Бо естетичне в художньому творі іс- 
нує не само по собі, воно -- вияв соціального, його уречевлен- 
ня, матеріальне втілення, яке, у свою чергу, є художнім, есте- 
тичним. Тому й мистецтво аналізу полягає в тому, щоб у 
літературному творі показати взаємодію соціального і худож- 
ньо-естетичного. Звідси -- потреба соціологічно-естетичного ана- 
лізу художнього твору. Але проводити їх поетапно (спочатку 
соціологічний, а відтак естетичний) не можна, бо це не два ета- 
пи аналізу, а дві діалектично взаємопов'язані його сторони. 
Тільки їх гармонійне поєднання (в постанові ЦК КПРС «Про 
літературно-художню критику» якраз йдеться про поєднання 
соціального аналізу з естетичною вимогливістю) дасть вичерп- 
ну критичну оцінку художнього твору. Надавати перевагу од- 
цому з цих аспектів аналізу над іншим, ігнорувати якийсь із 
них також не можна, бо це неминуче приведе критика чи вчи- 
теля на манівці вульгарного соціологізму або чистого естетст- 
ва. Необхідність соціологічного та естетичного аналізів худож- 
нього твору в їх нерозривному взаємозв'язку випливає з уні- 
версального закону літератури і мистецтва -- єдності змісту 
і вм, : 

обутує в школі традиція -- про мову твору, його художні 
засоби говорити наприкінці аналізу. В останню рубрику уста- 
леної схеми аналізу (і взагалі; чи може бути така?) винесені 
вони в більшості випадків і в шкільних підручниках з літера- 
тури. В учнів може скластися враження, що уся попередня ін- 
формація вчителя про твір(про тему, ідею, сюжет, композицію, 
образи тощо) не є «художніми засобами» і до художності не 
мають жодного відношення. 

У літературному творі все художнє, все є засобами зобра- 
ження: не тільки епітети, метафори, порівняння, тобто систе- 
ма художніх тропів і фігур, але й тема, ідея, композиція, об- 
рази і т. д. 

Ф 

98



Художні засоби, мова літературного твору -- це його живе 
тіло, його плоть. Словесник зобов'язаний на кожному уроці 
літератури постійно працювати з учнями над художнім словом. 

Постанова Центрального Комітету КПРС «Про літератур- 
но-художніо критику» активізувала сучасну літературознавчу 
І методичну думку, зосередила увагу на актуальних проблемах 
аналізу художнього твору. Свідченням цього є дискусія, що 
відбулась на сторінках журналу «Радянське літературознав- 
ство» (1973, Хе І, 5). Активно з цього приводу виступав і 
журнал «Українська мова і література в школі», 

Якому аналізові -- цілісному чи всебічному -- надати пе- 
ревагу в літературознавстві та методиці літератури? Супереч- 
ка велася не тільки про термінологічне слововживання -- ціліс- 
кий чи всебічний, але також про типи аналізу, їх спосіб, ха- 
рактер, специфіку, метод: Були принципові розходження, але 
були також окремі, як кажуть, «точки зіткнення». "Так, опо- 
ненти (В. Лесик -- М. Гіршман і І. Стебун) стверджували, 
що аналіз художнього твору треба проводити в діалектичній 
єдності частин і цілого. Це правильно. Двох думок тут бути 
не може. 

Який же практичний висновок з цього повинна- зробити 
шкільна методика літератури? Які є можливі методи аналізу 
художнього твору в діалектичній єдності частин і цілого? На та- 
кі питання повинна дати відповідь методика. ; 

Якщо говорити про чисто практичну сторону здійснення цієї 
вимоги, про власне аналітичну роботу над твором, скажімо, 
«методично-виробничу технологію аналізу», то, гадаємо, в доб- 
рій послузі вчителеві, зокрема, стане так званий комплексний 
аналіз. Він не суперечить ні всебічному, ні цілісному аналізу, 
бо зобов'язує розглядати окремі компоненти твору в комплексі 
з іншими -- взаємодіючими, взаємозв'язаними, взаємозалеж- 
ними (тобто всебічно) і в цілісному, контекстуальному (в ме- 
жах усього твору) їх виявленні, функціонуванні. 

Твір -- це-художній моноліт, в якому все повинно бути 
внутрішньо єдине, цілісне, все повинно діяти, працювати в од- 
ному художньому «ритмі» -- для розкриття теми та ідеї. І при. 
аналізі слід уникати (якщо так можна висловитись) «аналі- 
тичного сепаратизму» -- штучного відокремлення, ізоляції! 
складових частин органічної структури твору. Слід говорити 
про них не як про «річ у собі», а передусім, як про «річ у тво- 
рі». За аналізом не можна забувати про синтез (2, с. 12--29). 

Не слід нехтувати і комплексним аналізом, бо тоді герої 
у творі будуть ізольовані від теми та ідеї, нарізно існуватимуть 
сюжет і композиція, жанр стане зовнішнім одягом твору, який 

не має жодного відношення до його внутрішньої структури 

тощо. "о М Й 
Наприклад, діючий шкільний підручник з української лі- 

тератури для 8-го класу пропонує таку послідовність аналізу 
поеми Т. Шевченка «Катерина»: 1. Сюжет і тема поеми. 

72 99



2, Образи. 3. Композиція. 4. Народність поеми. Як бачимо, 
в цій рубрикації сюжет винесений за рамки композиції, Їх 
аналіз проводиться розрізнено. Виходить, що сюжет, оця по- 
дійна частина твору, яка дала художнє життя Шевченковій 
Катерині, не має жодного відношення до його побудови. А це 
не так. | 

Якщо вже говорити про всебічний, комплексний аналіз ком- 
позиції, то треба враховувати її залежність від жанрово-ро- 
дових особливостей твору, його проблематики, ідейно-тема-: 
тичного змісту, системи образів тощо. У свою чергу і компози- 
ція не пасивна. Вона покликана служити ідейно-тематичному 
змісту, твору, увиразнювати його. Ї цію зворотну дію компо- 
зиції треба розкрити, чого, на жаль, учителі-словесники не зав- 
жди роблять. 

Наведемо приклад, як майстерна композиція «працює» на 
ідейний зміст художнього твору. У поемі Тараса Шевченка 
«Сон», крім вступу, виділяються три композиційні центри -- 
епічні картини України, Сибіру, Петербурга (своєрідна образ- 
ка тріада). Картина України закінчується риторичним запи- 
танням «Чи довго ще на сім світі катам панувати?» У ньому 
захована заперечна відповідь: ні, не довго! Це був одвертий 
заклик поета до боротьби, до революції. 

Картину Сибіру Тарас Шевченко закінчує ліричним звер- 
танням до царя волі -- кайданника-революціонера, в якому 
також одверто закликає до пропаганди революційних ідей. 
Який політичний висновок випливає із цього звертання? Та- 
рас Шевченко немов ще раз стверджує, що не довго на сім 
світі панувати катам, бо живуть революціонери і не вмираю 
їхні ідеали. 

Змальовуючи Петербург, поет показав усю гнилість само- 
державно-кріпосницької системи, фіктивну могутність царя. 
Він видається сильним, як ведмідь, коли в нього є фізична 
опора -- «старшина», «челядь», військо. Але коли все це про- 
валилось під землю, непомітно зникла ведмежа натура і цар 
став нікчемним, безсилим кошеням. Цей епізод є розв'язкою 
сну, своєрідним епілогом самодержавної «комедії». Ним Та- 
рас Шевченко знову стверджує революційну ідею твору: царі 
не вічні, не довго ще на сім світі їм панувати. 

Отже, в політичній поемі Тараса Шевченка «Сон» ця ідея 
є наскрізною. Відповідно до трикартинної композиції твору 
автор її тричі утверджує і кожен раз по-іншому: перший 
раз -- у формі риторичного запитання, вдруге -- в ліричному 
звертанні до революціонера-кайданника, втретє -- через кар- 
тинне зображення. 

І всебічний, і цілісний аналіз не буде вичерпним, якщо 
вчитель-словесник не врахує тієї обставини, що в межах од- 
ного художнього твору можуть схрещуватися різні жанрово- 
родові ознаки, тобто відбувається жанрово-родовий. синкре- 
тизм. 

100



Свою поетичну збірку «Зів'яле листя» Іван Франко слушно 
назвав «ліричною драмою». Як і драматичному твору, їй вла- 
стива так звана «видима» композиція -- членування на три 
частини -- «жмутки». Почуття і переживання ліричного героя 
мають виразно драматичний характер. Розв'язка в «ліричній 
драмі» трагедійна. Для своєї ліричної поезії «На суді» Іван 
Франко щось взяв навіть із чужорідного їй ораторського ми- 
стецтва. Тому цей вірш -ч класичний зразок ораторської 
лірики. і 

У поемі Максима Рильського «Ленін»(«З жестом суворим 
і простим..») неважко знайти «сліди». скульптурного мистецт- 
ва, у віршах «Художник» -- живопису, «Шопен» -- музики. 
Поезія Павла Тичини «Партія веде» має всі ознаки жанру 
пісні (чітка строфічна будова, рефрени, композиційне обрам- 
лення). Музичні образи властиві також збірці Павла Тичини 
«Сонячні кларнети» (вірш «Гаї шумлять», «Арфами, арфами...» 
та ін.), а його поезії «Відповідь землякам», «Я утверждаюсь» 
внникли у тісній творчій співдружності з публіцистикою. Пое- 
та Андрія Малишка народила і виховала народна пісня. Тому 
без заглиблення у фольклор не можна осмислити його творчої 
спадщини. Геній Олександра Довженка утвердився на схре- 
щенні двох мистецтв -- літератури і кіно. 

Цілісний, всебічний, комплексний аналізи літературноко 
твору не суперечать соціологічно-естетичному, на який орієн- 
тує вчителя-словесника постанова ЦК КПРС «Про літератур- 
но-художню критику». Навпаки, вони є практичним ного ВТІ- 
ленням. Бо соціологічно-естетичний аналіз якраз вимагає Ці- 
лісного, всебічного вивчення художнього твору. . ; 

Постанова Центрального Комітету КПРС «Про літератур- 
но-художню критику» дає підставу говорити про актуальні 
питання теорії і практики шкільного уроку літератури, зв язок 
його з життям, про важливі проблеми методики аналізу ху: 
дожнього твору, утверджує наукові марксистсько-ленінські 
методологічні засади вивчення літератури в середній школі. 

ЛІТЕРАТУРА 

І. У Центральному Комітеті КПРС. До. зіторанурховктоянна крити- 

ку». -- «Радянське літературознавство», 1972, Ме 2. тк зо 

- 2. Лесик В. В. Про де і сином у літературознавстві. -- «Україн 

ська мова і література в школі», 1975, М» 2. - і, п 
3. о рєся К О. Коли є простір для злету думки... -- У КЕ.: Літера 

тура учить жить. К., 1968. 5



А, И. СКОЦЬ 

ИЗУЧЕНИЕ ЛИТЕРАТУРЬ В СРЕДНЕЙ ШКОЛЕ 

В СВЕТЕ ПОСТАНОВЛЕНИЯ ЦК КПСС 

«0 ЛИТЕРАТУРНО-ХУДОЖЕСТВЕННОЙ КРИТИКЕ» 

Резюме 

Постановленне Центрального Комитета КПСС «О литературно-художе- 
ственной критике» в одинаковой степени относится как к писателям, кри- 
тикам, так и к учителям-словесникам. Зто постановление даєет основанне 
говорить об актуальньх вопросах теорин и практики школьного урока ли- 
тературь, о связи его с жизнью, о важньх проблемах анализа художест- 
венного пронзведення в средней школе (социолого-зстетический, всесторон- 
ний, целостньй, комплексньй анализь!). 

Постановленне ЦК КПСС хО  литературно-художественной критике» 
утверждаєт научнье  марксистско-ленинские 0 методологические  принципь 
изучення литературь в средней школе. 



ПОВІДОМЛЕННЯ 

І А. ЛІСОВИЙ 

«Еллінський культурний тип» 
І. С. Нечуя-Левицького 

Культура -античного світу, його неповторні художні образи 
в літературі і мистецтві залишили помітний слід в українській літературі. 
Важко назвати ім'я поета чи прозаїка, творча уява якого ке зверталася б 
до арсеналу сивої Еллади і Риму. Багато письменників відомі не лише як 
автори перекладів, переспівів. чи ремінісценцій, але і як критики, Неоці- 
ненний внесок в лоції дослідництва античної спадщини належить І. Фран- 

кові. Довідки на цю тему знаходимо у Лесі Українки, А. Кримського, 
В. Щурата та ін. Помітне місце серед них займає й І. С. Нечуй-Левиць- 

кий. Його перу належить три маловідомі розвідки: «Еллінський культур- 
ний тип» (149 с.), «Єврейський самобутній тип» (31 с.) і «Візантійство» 

(7 с.)", Особливої уваги щодо розглядуваних питань і грунтовності ви- 

кладу заслуговує перша праця". 
І. С. Нечуй-Левицький готував її до друку у львівському журналі 

«Правда», однак з певних причин видана "вона не була. Можливо, цьому, 
перешкодила негативна рецензія""", 

Праця І. С. Нечуя-Левицького повинна була стати посібником для 

шкільної молоді. У дев'яти її розділах йдеться про генезис і розвиток 
античної міфології, епосу, лірики і драми. Автор торкається основних проб- 

лем грецької 0 філософії та історії і, частково, мнатецтва, «Еллін- 

ський культурний тип», навіть при наявних деяких неточностях, є оригі- 

пальною різвідкою, яка заслуговує докладного вивчення. 
Лишаючи осторонь питання мови, стилю, художньої образності тощо 

(оскільки це предмет окремого дослідження), вникнемо у зміст самої 

праці. | 
Перший розділ -- про старогрецьку міфологію. Після. короткого всту- 

пу про Елладу, країну і народ, автор торкається важливої проблеми -- 

" Зберігається у відділі рукописів Львівської наукової бібліотеки 
АН УРСР ім. В. Стефаника, ф. Ж 11. 

"Є" Відділ рукописів ЛНБ, ф. Хо 11, од. зб. 4311. Перша згадка про 
неї належить проф. Тараненкові М. П.: Невідома праця І. С. Нечуя-Ле- 
вицького. -- У зб.; Тези о доповідей та повідомлень. Запоріжжя, 1966, 
с. 127--129. Очевидно, зазначена праця, написана після книги «Українство 
на літературних позвах з Московщиною», потрапила до Львова у 1894 р. 

"Я Маємо про неї лише згадку у позитивному відгуку Д. Дмитерка 
на рукопис (2 липня 1894 р.), який направлено з рецензією Ї. Громниць- 
кого (10 січня 1895 р.) відділові Педагогічного товариства у Львові. 9 бе- 
резня 1926 р. їх передано з рукописом у бібліотеку Наукового товариства 
їм. Т. Г. Шевченка. 

103



впливу на грецьку культуру та її розвиток внутрішніх і зовнішніх чинни- 
ків: «Усі знадвірні обставини прислужились для розвитку цього зроду 

дуже здатного, талановитого й багато обдарованого розумом та фанта- 

зією народа; і пишна натура, і завсігди ясне синє небо, рідко закрите 

хмарами та туманом, і темно-сині води моря, і пурпур явний на морі 

перед вечером, і мармурові острови, тонучі в синіх водах, і звивчасті 

тоетичні береги Еллади, і сусідство з Єгиптом, Сірією та Малою Азією, 

де вже потроху розвивались початки культури, і Середземне море, обра- 

моване пишними краями, погоджаюче для мореплавства і так корисного для 

знайомості з усякими іншими народами і для крамарства» (с. 1)". 

Ведучи далі розмову про натуралістичний політеїзм грецької релігії, 
І. С. Нечуй-Левицький виділяє два періоди її розвитку. Оскільки елліни 

вбачали предметом релігії природу, її сили та прояви, то, зрозуміло, на- 

давали їм антропоморфні форми. У першому періоді вони не зовсім чіткі 

та виразні, у другому -- олюднені, наділені усіма добрими і поганими 

властивостями. Не помічаємо також повної космогонічної системи, вла- 

стивої стародавнім індійцям та персам, Запозичуючи окремі міфи у релі- 
гії країн Сходу, греки вкладали в них відповідні уяві та локальним особ- 

ливостям реалії, І лише згодом, у тривалому процесі розвитку, відбулась 

контамінація розмірених традицій у родову цілісність. 
Говорячи про генезис старогрецької релігії, письменник опирається 

на вчення англійського мислителя Е. Спенсера (1552--1599), а також 

розвінчує однобічні теорії, зокрема, англійського філософа Д. Толанда 

(1670--1722), автора трактату «Християнство без тайн», який вважав, 

що «усі давні релігії були чистою маною, вигаданою властиво жерцями 

та політиками, щоб було правити темними масами і держати їх в руках» 

(с. За). Насправді цей процес, як вважає І. С. Нечуй-Левицький, набагато 
складніший. Міфи --продукт народної творчості, «початкова форма куль- 

турного розвитку», Спочатку було слово, справа жерців -- процес пізні- 

шого етапу. 

Проаналізувавши родовід найдавніших міфів, дослідник приходить до 

висновку, що це не первісні форми еллінського вірування, а далеко піз- 

ніші; вже сформовані. Маємо їх, «деякі ще в необроблених, примітивних, 

чудернацьких формах, деякі вже очоловічені», у поемах Гомера, «Теогонії» 

Гесіода і так званих «Гомерових гімнах». і 
Розглядаючи всю теософію еллінів у цілісності, І. С. Нечуй-Левицький 

подає окремі аналогії релігій Сходу і Єгипту. Він простежує, до певної 
міри, процес запозичень окремих міфів, зокрема, про Орфея, Діоніса, 
Деметру, приділяючи значну увагу містеріям (с, ба--9). Значна увага 
приділена й благородним борцям -- Прометею і Гераклу. 

Таким чином, зауважує автор, на еллінській міфології можна прослі- 

джувати поступовий розвиток думки, культури, філософії (с. 10 а). Міфо- 
логія, ка думку І. С. Нечуя-Левицького, завдяки своєму олюдненому зміс- 
ту стала тим невичерпним джерелом і життєвим грунтом, на якому так 

розкішно розвинулася еллінська література. | 
Розмові про літературу присвячено наступні П--ІМ розділи, Тут ав- 

тор знову робить висновок про домінуючу роль міфології у розвитку ан- 

" Тут і надалі цитується з незначними орфографічними виправлення: 
ми за рукописом, що зберігається у відділі рукописів ЛНБ. 

104



- 

ТИЧНОЇ 0 словесності, визначає хронологічні рамки розвитку -літератури: 
ХІ ст. до н. е.--ІМ ст. н, е Слушна також думка дослідника про те, що 
першими творами художніх пам'яток, як продукту народної творчості, бу- - 
ли релігійні гімни -- зачатки і перша -форма поезій. Кожна пісня (пеан, 
гіменей чи трен) супроводжувалася грою на музичному інструменті чи пан- 
томімою. , . 

І. С. Нечуй-Левицький вказує, що Гомер і Гесіод не були першими 
поетами. Історія називає нам деякі імена їх попередників: «Лін, певно 
угворник жалібних гімнів про смерть Адоніса.. Орфей, напівміфічний ча- 
рівний співець; Памф, котрому придавали утвір найдавніших афінських 
гімнів, лікієць Олен. Але всі ймення майже міфічні або вигадані» (с. ІЗ). 

Зазначивши родовід богів, даний Гесіодом, а також міфи троянського 
циклу, автор значну увагу приділив «Їліаді» Гомера (с. 14-21). Маємо 
тут і відповідну преамбулу, яка вводить читача у сюжет твору. Особливо 
слід наголосити на думці автора про історичну правдивість подій, пов'яза- 
них з Троянською війною. Як відомо, результати розкопок Трої, розпочаті 
Г. Шліманом у 1871 р. докорінно перемінили погляд на «Іліаду», як на 
чистий міф. І. С. Нечуй-Левицький, очевидно, був з ними обізнаний. 

Письменник досить грунтовно дослідив розвиток та достовірність подій 
«Іліади». Як словесника І. С. Нечуя-Левицького хвилює концепція героя: 
«Гомер розкрив нам душі героїв, неначе розгорнув перед нами книгу... 
вислідкував психологічний процес порушення їх душі.., їх гнів, і їх свар- 

ку, й ненависть до ворогів і їх любов і приязнь, і прощення ворогам, 
і дикі войовничі страсті й жагу крові та смерті, і делікатні тонкі почуван- 

ня любові та приязні. Одні типи в драмах Шекспіра, зібрані докупи, мо- 
жуть тільки стати нарівні з безсмертною галереєю типів Гомерової Їлі- 

-ади» (с. 16). | РІ 
У третьому розділі (с. 21--27), крім дослідження «Одіссеї», автор дає 

коротку розповідь про кікліків, наслідувачів Гомера, та гімни до богів, пря- 
писувані Гомеру. - 

Наступний, четвертий, розділ (с. 27, 30 а) -- про старогрецьку Мрикує 
Правда, пояснення характеру її генезису дещо однобічне: «З'явилась лі-- 

рична поезія, як вільний виявок особистості чоловіка, незадоволеного ма- 
совим давнім життям та авторитетом героїв і богів» (с. 27). Автор не по- 
яснює її, виходячи з умов УП--МІ ст. до н. е, коли усі верстви населення 
поглинув вир соціальної і політичної боротьби. Розкладався родовий лад. 
Точилася жорстока боротьба за існування між різними класами і соціаль- 
ними групами. Ламались вікові традиції родової аристократії. Збройно про- 

кладав собі шлях до життя клас ремісників та торговців. Цей неспокійний 
час і зародив ліричну поезію. Людина заговорила про свої почуття, настрої, 
про своє ставлення до навколишнього світу. Замість спокійного і велича- 

-ового ритму гекзаметра, виникли нові віршові форми, що відповідали ново- 
му змістові ліричної поезії. ж 

У числі перших поетів нового напрямку І. С. Нечуй-Левицький на- 
зиває Калліна, Тіртея, Архілоха, Солона, Теогніда (с. 27а--28). «Після цих 
найдавніших ліриків-поетів, -- читаємо далі, -- грецька лірика розвиваєть- 
ся в напрямку трьох шкіл: еблійської, дорійської і іонійської, котрі від- 
різнялися одна від одної і мовою, або лучше сказати підмовами (діалек- 
тами. -- І. Л.), на котрих писали поети, і самим духом поезії. До еолій- 

105



ської школи належали поети: Терпандр, Алкей, Сафо, Ерінна, Аріон; до 

дорійської належали: Алкман, Стесіхор, Івік, Лаз; іонійські лірики були: 

Анакреон, Сімонід Кеоський, Бакхілід..» (с. 28). 
Першим поетом, який перестає бути місцевим за характером творчості 

письменник називає Піндара. У його особі завершився розвиток грецько 

класичної лірики. 
Слід зазначити, що розділ про лірику написано, порівняно з іншими, 

значно слабше, Автор не розглянув творчості поетів у тісному взаємозв'яз- 
ку змісту і форми (елегії, ямбу, мелоса, хорової лірики), не наголосив на 

її соціально-політичній спрямованості. 

У розділі п'ятому (с. 31--47а) йдеться про виникнення і розвиток 

грецького театру, про трагедію. Вірною є думка письменника про те, що 
свята на честь бога Діоніса і дяфірамби були першоосновою старогрецької 

драми, яка була серйозним кроком еллінського генія у розвитку художніх 

форм, у впливовій функції художнього слова на маси. «Грецька трагедія, 

драма, комедія, -- слушно відзначає І. С. Нечуй-Левицький, -- стала од- 

ним з суттєвих елементів усієї давньої культури і само по собі й грецької. 
Перенесена з Греції у Рим, вона потім перейшла до нових народів, вдер- 
жуючи свою велику се ан роль просвітниці відносно до літературного 

смаку, до красоти, до художньо вироблених ідеалів...» (с. 33). 

У цьому ж розділі І. С. Нечуй-Левицький дав характеристику творчості 

«батька грецької трагедії» Есхіла, а також Софокла і Евріпіда. З творчої 
спадщини Есхіла виділено для,аналізу його найкращі твори -- трилогію 

«Орестея» та «Прикований Прометей» (с. 33а--37). Цікава думка письмен- 

ника про останній твір: «В своєму «Прикованому Прометеї» Есхіл зобра- 
зив боротьбу гордої волі з всеможною вищою волею богів, хоч воля Про- 

метея напрямлювалась до добра, до прихильності до людей. З такої колі- 

зії виходить високий трагізм в боротьбі... Ця Есхілова трагедія служить 

для нас найкращим типом найдавнішої грецької трагедії» (с. Зба). 

Поступом у розвитку грецької трагедії вважає І. С. Нечуй- «Левицький 

Софоклову творчість: «В його трагедіях є узагальнений план, є суціль- 

ність в утворах, є головна ідея, і його трагедії становлять по ідеї і по епі- 

зодах одну художню суцільність, гармонічну й по стилю, й художніх крас- 

ках дуже високу» (с. 37а). Аналізуються дві перлини спадщини трагіка -- 

«Цар Едіп» та «Антігона» (с. 41). 
Значна увага приділена староаттічній комедії (с. 43а--47), її виникнен- 

ню та загальній характеристиці творчості Арістофана, в комедіях якого, -- 

пише І. С. Нечуй-Левицький, -- «виявились з блиском і невичерпна гост- 

рість, і поетична мрійність, і холодна сатира, і лірична краса поезії, і не- 

вгамовні поривання думок, і художня краса форми» (с. 44). Разом з тим, 
письменник не відступає від пануючої в історико-літературній традиції 

кінця ХІХ ст. думки про антидемократизм творчості комедіографа, про 

його безпринципний сміх. 

«Як розкішний цвіт, як завершення повного культурного розвитку 

еллінського самобутнього культурного типу з'являється грецька філософія, 
до якої не дійшли усі давні народи...» -- цими рядками починається шостий 

розділ (с. 47а--б8а) -- про грецьку філософію. Теогонія, читаємо тут, була 
першим проявом еллінської думки, через яку вона вступає у сферу мета- 
фізики та космогонії. В числі перших метафізиків названо Ферекіда з Сі- 

4 
І 

106



роса, Ксенофана, Фалеса, Парменіда, Зенона, Горгія, Геракліта і Піфа- 
гора. «Наступаючі після цього грецькі філософи Емпедокл, Анаксагор | 
Демокріт одрізняються один від другого так, як Геракліт, Піфагор і Анак- 
сімандр: перший поклав за основу свого вчення рух, другий ідею чи розум, 
третій -- матерію» (с. 504). 

Вичерпно і цікаво автор розповідає про софістів Протагора, Сократа, 
Платона та Арістотеля (с. 53--67а). Вчення Платона й Арістотеля пись- 
менник називає вершиною систематичної філософської думки. Одночасно во- 
ни поклали початок для двох виразних напрямків найновішої європейської 
філософії: ідеалістичному і реальному (с. 58). 

Розділ сьомий (с. 58а--63а) -- присвячений грецькій науці та історіо- 
графії. Знову називаються імена Фалеса, Емпедокла, Письменник дає ха- 
рактеристику творчості істориків Геродота, Ксенофонта і Фукідіда. Твор- 
чість першого автор вважає закономірним продовженням розвитку тради- 
ції і художнім вдосконаленням попередників -- логографів (Кадма Мі- 
летського, Гекатея, Ферікіда, Харона). У розмові про Фукідіда порівнюється 
його праця з Геродотовою: «Фукідід як історик стоїть вже на реальнішому 
грунті, ніж Геродот, про утвори котрого він сказав, що вони написані біль- 

ше задля того, щоб дати насолоду» (с. 80). Ксенофонта письменник від- 

носить скоріше до авторів чудових романів, ніж наукової історії. І, як 

постскриптум, читаємо про дальший розвиток грецької історії: «Геродот, 

Фукідід і Ксенофонт проклали дорогу для грецької історії. За ними слі- 

дом в ІМ віці виступили інші історики, не такі значні, як Ктезій, Філіпп 
Сіракузький, Феопомп, Ефор із Кум, з котрих зістались тільки уривки; 

Тимей, написавший «Історію Сіцілії» в сороках книгах, котрі не дійшли до 

нас. В пізніші часи завоювання Греції римлянами в ПП віку до Хр. Р., ви- 

ступили історики  Полібій, Діонісій Галікарнаський, Діодор (Сіцілійський, 
котрі писали й історію Риму і взагалі перейшли до всесвітньої історії. 

Плутарх писав 46 взірцевих коротеньких життєписів славних мужів дав- 

ньої Греції і Рима. Страбон зложив свою «Географію» в сімнадцяти кни- 

гах, обсягаючу увесь відомий в ті давні часи світ. Грецькі історики послу- 

жили взірцями для римських істориків і для істориків новоєвропейських» 

(с. 61), 
Цікаві рядки розділу про Евкліда та Архімеда, олександрійський Му- 

сейон та афінську Академію. 
У розділі восьмому (с. 63а--73), говорячи про занепад грецької поезії 

і літератури (поч. ІП ст. до н. е. -- перші століття н. е.), І. С. Нечуй-Ле- 
вицький, на жаль, не акцентує уваги на тих найважливіших соціально-по- 

літичних та економічних чинниках, які сприяли цьому процесові. З жанрів 

художньої творчості зазначеного періоду виділено сатиру Лукіана («Прав- 

диві оповідання» та «Луцій або осел»), підкреслено її вплив на подальшу 

європейську сатиру (зокрема, на творчість Рабле, Свіфта). 

Письменник приділив багато уваги розвитку грецького роману (с. 65-- 

73), однак матеріал цей дещо знецінюється самим лише переказом сюже- 
тів творів. Цінною є думка про те, що античний роман послужив взірцем 

для середньовічних романів Західної Європи. 
Останній розділ (с. 73--Т74а) -- найменший щодо обсягу і найслабший 

за науковим рівнем. Автор побіжно згадує про мистецтво, скульптуру і 
архітектуру стародавньої Греції, про державний лад, жрецтво, роль жінки 

. 107



у грецькому суспільстві і, нарешті, проводить просвітительську паралель 
між тогочасною Грецією та царською Росією. 

Таким чином,. праця І. С. Нечуя-Левицького «Еллінський культурний 

тип» дає загальну уяву про ставлення письменника до античної культури, 

про його всесторонню ерудицію, свідчить про демократичні симпатії пись- 

менника, розкриває його естетично-літературні позиції. Не менш вагома 

роль розглянутого доробку І. С. Нечуя-Левицького і у плані просвітитель- 

ському. 

И. А. ЛИСОВОЙ 

«ЗЛЛИНСКИЙ КУЛЬТУРНЬЙ ТИП» И. С. НЕЧУЯ-ЛЕВИЦКОГО 

Резюме 

В девяти разделах малонзвестной работь И. С. Нечуя-Левицкого «Зл- 
линский культурньй тип» речь идет о генезисе и развитий античной мифо- 
логий, зпоса, лирики и драмь, Автор затрагиваєт также важнейшне пробле- 
мь греческой философим, исторни и, частично, искусства. Работа ИЙ. С. Не- 
чуя-Левицкого является одной из первьх в данной области на украннском 
язьке. Она -- яркое свидетельство демократических симпатий писателя, 
его глубокой зрудиции и зстетико-литературньжх позиций, Не менее важное 
ее значение и в плане просветительском. 

Б. І ЯЦЕНКО ї 

О. І. Маркевич про «Слово о полку Ігоревім» 

О. І. Маркевич (1847--1903), український історик, один з ак- 
тивних членів Одеського товариства історії і старожитностей, досліджу- 

вав літописи Київської Русі. Але, як досі було відомо, до «Слова о полку 
Ігоревім» не звертався. Та нещодавно у книжкових .фондах бібліотеки 
Ужгородського державного університету з виявлено рукопис рецензії 

О. І. Маркевича «Про Слово о полку Ігоревім» О. Смирнова». Рецензія 
була знайдена в другому томі праці О. Смирнова, який належав особисто 

О. Маркевичу ". Помітки на полях цього тому збігаються зі змістом і почер- 
ком рецензії. Крім того, автор цієї статті встановив ідентичність почерків 
рецензії та оригіналу листа О. Маркевича до Б. Грінченка (1882), що зберіга- 

ється у відділі рукописів ЦНБ АН УРСР 51. 
Інтерес О. І. Маркевича до «Слова» не випадковий. У 1874 р. він був 

учасником ПІ Археологічного з'їзду в Києві, на якому значна увага при- 

ділялась давньоруській пам'ятці, та інформував О. Смирнова про хід 
з'їзду і проблеми, які були розглянуті. Дослідження О. Смирнова |?2; 3| 
було помітним явищем у літературі про «Слово» в 70-х роках ХІХ ст., сто- 

яло в одному ряду з працями Ом. Огоновського, О. Потебні, Вс. Міллера, 

Є. Барсова та ін. До оцінки праці О. Смирнова О., Маркевич підійшов, 

" На титульній сторінці дарчий напис О, Смирнова: «Другові і това- 
ришу Олексію Івановичу Марковичу від автора». 

"тя 

108



ознайомившись з величезною літературою про «Слово», зокрема з працями 
істориків, які торкалися «Слова» як історичного джерела. Він творчо ос- 
мислив критичну літературу, зробив спробу укласти її в певну систему, 

, Ж - -- - - пов'язати літературні тенденції з особливостями розвитку історичної науки 
та російського суспільства в ХІХ столітті. 

Час написання рецензії визначається більш-менш точно: 0. І. Марке- 
вич називає літературу про «Слово», яка з'явилася після публікації пер- 
шого тому дослідження О. Смирнова, -- праці Ом. Огоновського, Є. Бар- 
сова, Вс. Міллера, О. Веселовського, тобто, обмежується 1876--1877 рока- 
ми. У рецензії не названа праця О. Потебні (1878), на яку О. Маркевич 
посилається на полях другого тому 0. Смирнова, Крім того, О. Маркевич 
ще не був знайомий з «Працями ПІ Археологічного з'їзду Росії» (4, 

т. 1--2|, які вийшли у 1878 році. Отже, рецензія була написана восени 

1877 р. або на початку 1878 року. ; 
Коли в 1879 р. був виданий другий том праці О. Смирнова, О. І. Мар- 

кевич повернувся до свого рукопису, уважно перечитав його, вніс незначні 

зміни і продовжив писати олівцем. Але щось перешкодило завершити по- 

чате. і 
Подаємо публікацію рецензії  О. І. Маркевича. 

О СЛОВЕ О ПОЛКУ ИГОРЕВЕА. СМИРНОВА 

Едва ли какой-нибудь памятник «русской словесности вквізвал такую 
литературу как Слово о Полку Игореве. Кто о нем не писал, кто не про- 
бовал своих сил на обьяснение того или другого в нем места; но исследо- 
ваний по Слову почти не бьло до настоящего времени. Бьили издання 
Слова с примечаниями, бьли переводь: на разнье язьки, бьли обкхясне- 
ния отдельньх мест. Лишь в настоящее время начинают появляться дейст- 
вительно исследовання, Так в 1875 г. появились обширнне Замечания на 

Слово о Полку Игореве Кн. П. П. Вяземского, затем нсследованне Вс. Мил- 
лера, произведшее большую сенсацию и уже породившее небольшую лите-! 
ратуру; к исследованиям принадлежит и труд нзвестного одесского пре- 
подавателя А. ИЙ. Смирнова О Слове о Полку Игореве, напечатанньй спер- 
ва-в Филологических записках изд. Хованским (в Воронеже), а потом явив- 

шийся в отдельном оттиске и представленньй автором в Историко-фило- 
ллогический факультет имп. Новороссийского университета в качестве дис- 
сертации на степень магистра русской словесности. 

Исследованиє А. И. Смирнова распадаєтся на две части. В первой 
находится обзор литературь Слова со времени -открьтия его до 1876 г. 
Здесь автор" последовательно перечисляєт всевозможнье издання, пере- 
водь, заметки и т. п. имеющие хоть какое-нибудь соприкосновение со Сло- 
вом, указьваєт достоинства мх и недостатки, передаєт все существенное, 
там находящееся, отмечаєет, что более и менее принято наукою в насто- 
Яящее время "", Порядок принят за -ничтожньми исключеннями , хроноло- 
тический. Только переводью на инье язьки перечислень вместе (примечання 
на стр. 8, 32, 105 и 109). Все зто, разумеется, весьма важно и облегчаєт труд 
Ддальнейших исследователей, тем более, что появившийся в то же время 
библиографический перечень литературь: Слова Е. Барсова (Ж. М. Н. Пр. 
І876 г. Ме 9) сделан слишком бегло; но к сожалению, автор слишком сузил 

ж ст 
М Закреслено: «в хронологическом порядке (отступленне, впрочем не- 
р енано для переводов Слова на нностраннье язьки)». 

іще М римеч. Конечно, автор во время печатання зтой части труда еще 
о чених ссрудов ни Огоновского, ни Вс. Миллера, Барсова, 

и вообще появи в за ТВе. Миллера». ЩІ явившихся зависимости от исследования 

109



свою задачу; он совсем оставил в стороне отношение различньх мнений и 
замечаний " по поводу «Слова» к общему ходу развития русской истори- 
ческой науки в ХІХ веке; позтому все мнення у него являются чем-то слу- 
чайньм. Почему появилось то или другое мненне, у автора ке видно. А 
между тем один нсследователь видит в Слове отраженне норманской лите- 
ратурь, другой греческой, третий польской, четвертьшй даже восточной (. 
ранской), Почему зто? Почему особенно так интересовал Карамзина и со- 
временньх ему исследователей Боян, и какой в силу зтого ему придан бил 
характер? Почему скептической школе особенно важно бьмо доказать под- 
делку Слова? Все зто весьма интересно, и уже Сахаров, при всей слабости 
своей критики, брался за дело шире. Автор говорит о новом направленни, 
внесенньм в  изученне  памятников юррусск(ой)  словесности ( Буслаєевьм 
(стр. 83), а в чем состонт зто новое направленне -- об-ьхясняєет вскользь, 
где-то в нном месте. Мь не сомневаємся, что автор сам себе вполне 
разьяснил все подобнье вопрось, тем более, что они и для неспецналиста 
не представляют особенной трудности, почему же он не внес их в свое 
сочиненне и не связал его таким образом красной нитью? Ми не хотим 
сказать, что автору следовало все мнения критиковать или опровергать, 
но такое "" вьняснение придало бь зтой части исследования вполне науч- 
ньй характер. Может бьть автору пришлось бь порушить хронологический 
порядок, но что за беда. Не все ли равно, вьшел ли какой-нибудь перевод, 
или появилась та или другая заметка в 1857 или 1858 году. Разве удобнее, 
например, то, что мнения о Слове Буслаева, представляя в сущности од о 
целое, разбросань: в нескольких местах (70, 77, 93, 94, 120, 127, 142, 162), 
то же и мнення Калайдовича, и Митр. Евгения, Максимовича, -- всех тех, 
зодорне касались Слова более чем один раз. 

Притом никакого руководящего предисловия не сделано, а в послесло- 
вии (стр. 183 и след.) обозрение сделано слишком поверхностно, а вместо 
того есть мнение самого автора о язьке Слова, предьдущим исследовани- 
ем ничуть не подготовленное; о нем мь впрочем скажем шире. 

Кроме зтого, по нашему мнению, важного недостатка, можно указать 
еще на несколько мелочей. 

Автор говорит о статьях Прейса о Хорсе (стр. 67), или Иловайского 
о Тмуторок(анском) болване (стр. 169), Бодянского о Хорсе и Дажьхебоге 
(стр. 84). Положим, все зто есть в Слове, но там многое есть; там и Велес 
упоминаєтся, о котором есть своя литература, там и Траян, и Тмуторокань, 
но готские девь, и масса князей и всяческне факть, у которьїх била своя 
литература; почему же в таком случае все зто не внесено. Здесь весьма 
многое способствует пониманию Слова, хотя бь замечания  известного 
ученого (н нашего наставника) Ф. К. Брунса о готских девах. 

Автор, видимо, незнаком с сочинениєм Головацкого "Ж «Цебег ІПог'з 
Неег5гир ререп діе Роїоугеп». Я, положим, его тоже не читал, и здесь . 
(стр. 109) первьй раз встретил на него указание, но Головацкий исследо- 
ватель весьма серьезньій и его замечания могут бьть весьма важнь. 
Я лично сльшал от него, что, будучи в Львовском университете """Х, он 
несколько лет только и преподавал что летопись Нестора да Слово о полку 
Игоревь, так как ни о чем больше по русской литературе читать ему било 
нельзя, значит он имел время над Словом поработать. 

Автор знал  литографированнье | лекций о |Слове Пр. Буслаєва 
(стр. 186); неужели там не бьло замечаний, которьюіми бь можно бьло 
воспользоваться? Знаєт автор «ценнье замечания» о переводе Зрбена 
Ф. Корша, а какие именно -- не говорит ни слова. 

Автор не раскрьл псевдонимов ни Скромненко, ни Бицьна; они уже 
давно общензвестнь. 

На стр. 177 автор не совсем точно мотивирует поправку Е. Барсова: 
«листвіємь по древу» вместо «мьслію по древу», очевидно, ему неточно 

" Закреслено «о Слове или по поводу Слова». 
"є Закреслено «более полног». 

тях У рукописі: «Гловацкого». 
тя Закреслено: «Где он преп, Слав. литературь»., 

по 



передали дела лица, бьівшие на ШІ Археологич, сьезде. Действительно, на 
зту мьісль навел- Барсова какой-то слушатель -- народній певец, и она 
показалась ему весьма возможной ввиду получения цельной картинь; рас- 
текашется листвіємь по древу, сбрьм вьлкомь по земли, шизьмь орломь 
подь облакь, -- но убедили его бумаги Малиновского, где зто место и 
прожжено, но остается различимьй слог льюс (конечно, все зто мь остав- 
ляєм на ответственности Г. Барсова). Кстати сказать, что на том же 
сьезде предполагалось еще чтение реферата о Слове г. Ваденюка, но било 
оставлено за недостатком времени. Между "тем г. Ваденюк, будучи сту- 
дентом, за сочинение о Слове получил золотую медаль, а некоторне за- 
мечання его, помнится мне, даже получили одобренне Изм. Й. Срезнев- 
ского. Какая судьба зтого сочинения? 

На стр. 182. Флавий -- зто, конечно, Иосиф Флавий (стр. 2)" (1876 г. 
Хз 9 или 10, верн. 10, стр. 114), 

Автор внес (стр. 150) замечания о Трояне Костомарова, а Забелина 
(Йст. Русск. Жизни стр. ) 7", у которого создана целая  теорня по поводу 
почитания Трояна, оставил без внимання. 

Еще замечание. Трудно сказать, знал ли Пушкин сербский язьк. Из- 
вестнье сербские песни, тоже и отрьвок о жене Асагин Аги взять нм у 
Мериме, Автор ссьмлаєется (стр. 54 примеч.) на Анненкова, но Анненков ??" 
нменно о Ппереводе настоящих сербских песен говорил очень мало; воз- 
можно же они бьли для Пушкина кем-нибудь и переведень (далі писано 
олівцем. -- Б. Я.). 

Вторую несравненно важнейшую часть труда составляет Пере(смотр) 
некоторьх вопросов относительно Слова о П. Иг. Таких вопросов у авто- 
ра М, и первьій из них касаєтся века рукописи и характера письма. Здесь 
автор логическими и палеографическими доказательствами доказьваєт, что 
рукопись бьла не позже ХУ ві, вопреки мнению Тихонравова, относив- 
шего ее к ХУЇ веку. К сожаленню, автор отвел больше места логическим 
соображениям, чем палеографическим, и позтому положення его не совсем 
убедительнь Ук. Из примеров, приводимьх автором хорошо видно... 

На цьому рукопис обривається, Але помітки на полях другого тому 
дослідження О. Смирнова свідчать про напрям критичної думки О. І. Мар- 

|Кевича. Перш за все, його турбував стан палеографічного вивчення пам'ят- 

(ки. Суперечки; які велися навколо цього питання, особливо після публіка- 

ції Миколи Тихонравова (1866), і породили немало домислу і необгрун- 
"тованих пропозицій, відобразилися і в дослідженні 0. Смирнова. 0. Мар- 

їкевич не без підстав зазначив, що 0. Смирнов більше місця відвів «ло- 
ігічним міркуванням, ніж палеографічним і положення його не зовсім 

переконливі». Так, О. Смирнов надмірну увагу приділив тому факту, що 
відомий палеограф ХУМПІ ст. Єрмолаєв ке заперечував проти друкованого 
(видання «Слова». А тому першодрук, на думку 0. Смирнова, був задо- 
|вільним і відповідав рукопису, О. І. Маркевич пише: «Ї не логічно і не по- 

потрібно» |З, с. 7). (В тексті рецензії закреслено речення: «Захист пра- 
вильності рукопису на стор. 7 і нелогічний і непотрібний»). у 

О. І. Маркевич не схвалює підозр 0. Смирнова щодо наукової добро- 
"Совісності К. Калайдовича («Погано, це бруд») |З, с. 16). Однак свідчення 
"мовидців рукопису вважає важливішими, аніж домисли пізніших до- 
"сідників ІЗ, с. 161. Підкреслюючи думку 0. Смирнова, що приблизно по- 

м они 
. 

" Написано нерозбірливо. 
"Так у рукописі. 

"я Закреслено: «вьражаєтся очень осторожно». , 
"Че Закреслено: «Защита правильности рукописи на стр. 7 и нелогична 
ни ненужна». 

ПІ



няття про почерк рукопису «Слова» можуть дати підроблені списки, О, Мар- 
кевич пише: «Це мабуть, важливіше» |З, с. 17). Справді, Мусін- -Пушкін 
і Малиновський прийняли підробки Бардіна за новознайдені списки «Слова». 

Другу, найбільшу частину зауважень О. Маркевича становить філо- 
логічна критика. Схоже на те, що О. Маркевич готував матеріали для 
полеміки, бо адресує «М. Я." велику групу поміток. Увагу дослідника 

привертає той факт, що в більшості випадків перед суфіксами -кикй, гскій, 
-скь глухих немає: Русскьшй, Половецкьш, -- але інколи в тих же словах 
зустрічається м'який: Половецькую, Руськую, Тмутороканьский, Оварьския, 
Плісньска, Курьска. Тут єь» ні разу не зустрівся |З, с. 21). 

О. І. Маркевич визначає ще деякі - відмінні особливості орфографії 
«Слова» -- вживання «н» замість єв» (дивицею при дівици, діва); «м» 
замість «н» («на укровать»). Гортанні співвідноссяться - і - з «КІ», і з 
«н» в Одних і тих же словах: аки -- акві, великий -- великьш, кикахуть -- 
кьічеть, похитимь -- расхьтисте, погибашеть -- погьбе. При чому «в» при 
гортанних зустрічається частіше |З, с. 28). Перед «и» гортанні інколи по- 
м'якшуються |З, с. 28). У чоловічому роді часті закінчення -ови, -еви: Ро- 
манови, Йгореви, Королеви, Дунаєеви, Хрьсови |З, с. 39). 

"Звернув увагу О. Маркевич і на закінчення прикметників та дієслів 
у «Слові». Родовий відмінок завжди закінчується на -аго. Закінчення. -0г0 
зустрічається лише раз: у знахідному відмінку -- поганого кощея. Дослід- 
ник пише: «Чому ж?» 

Цілком очевидно, що його не задовільняє позиція О. Смирнова, який 
не пояснює ні цих граматичних явищ, ні тим більше орфографічних роз- 
ходжень. Така ж проблема виникає і при дослідженні закінчень дієслів у 
3-й особі однини і множини теперішьного часу. О. Смирнов пише: «З осо- 
ба ждеть, звенить (останнє значно рідше, ніж з «ь»)». О. І. Маркевич 
не приймає такого пояснення О. Смирнова і зауважує: «але ж єї». Те ж 

.і в З особі множини: ржуть, скачють, брешуть, вфють. О. Смирнов знову 

не наважується на пояснення, лиш зазначає: «ь дуже рідко» |З, с. 40). 
Особливістю Архівної (Катерининської) копії «Слова» (до 1796 р.) є те, 

що у більшості випадків закінчення дієслів у третій особі однини і мно- 
жини теперішнього часу пом'якшується: кличеть, пасеть, вфсрожать, 
біжить, хотять, носить, кладуть, спить, бдить мефрить, «здить, молвить и 
т. д. Всього 55 дієслів. Але такі форми зустрічаються і в першодруці ПІ: 
трепещуть, текуть, идуть, кають, хотять та ін. Всього 21 дієслово. Разом 
з тим, у першодруці немало слів, які мають обидва закінчення -- -ть, 

або -т5; трублять (І, с. 7) -- трубято (І, с. 34); велить (І, с. 9) --велить 

П, с, 40); зовуть |Ї, с. 9) -- зоветь (І, с. 32); -- біжать (І, с. 7) -- 
біжить (1, с. 11); плачеть -- плачеть |Ї1, с. 381). 

О. Маркевич робить зауваження і до розшифрування окремих слів 
і затемнених місць. Він бере під сумнів деякі розшифрування тексту, 
зроблені (0. Смирновим, зокрема обступили замість оступиша |З, с. 34), 
витлумачення стругь: |З, с. 36) та ін. Його увагу привертає зауваження, 
що в «Задонщині» виразові «Слова» -- подобію відповідає поде облакт. 

" Можливо, Якову Малашеву, відомому тоді досліднику «Слова». 

112



0, І. Маркевич пише: «Дуже важливо», надаючи великого значення по- 
рівняльному аналізу «Слова» і «Задонщини». 

О. Маркевич обережно ставився до тих чи інших кон'єктур у «Слові» 
зокрема, до пропозиції Є. Барсова читати листвіємь по древу замість мис. 
лію по древу. О. Смирнов у першому томі своєї праці викладає зміст 
пропозиції Є, Барсова на ПІ Археологічному з'їзді і додає: «Повідомили 
Маркович і Кондаков» |З, с. 177). До цієї ж кон'єктури він повертається 
і в другому томі, але на 0, І. Маркевича не посилається: «Повідомив Кон- 
даков» |З, с. 75), Очевидно, О. Маркевич не погодився, щоб його ім'я 
згадувалося у зв'язку з поправкою, яку він вважав сумнівною. | 

О. Маркевичу властиве тонке розуміння і поетичних образів «Слова». 
Наприклад, він не погоджується з примітивним тлумаченням фрази «ту 
кровавого вина не доста, ту пирь докончаша храбрій Русичи», яка у 
о. Смирнова перекладена так: «впиватись було більше нічим, бенкет не. 
міг продовжуватись і закінчився від недостачі питва» ІЗ, с. 961. О. Мар- 
кевич занотовує: «Інакше», 

Щодо розшифрування історичної інформації «Слова», то 0. Смирнов 
торкався її епізодично, а тому із розрізнених зауважень 0, І. Маркевича 
не складається цільного враження про його історичну оцінку «Слова», 
А втім, обережне ставлення до історичних висновків О. Смирнова харак- 
теризує і ці замітки О. І. Маркевича. 

Досить скептично поставився О. І. Маркевич до висловленого 0. Смир- 
новим припущення, що «Слово» могло вплинути нагткиївське літописне опо- 
відання про Ігорів похід, Свою думку О. Смирнов обгрунтовує так: «Вже 
сам початок оповідання показує, що це було окреме сказання і нагадує 
собою заголовок «Слова» |3, с. 91). На це О. І. Маркевич зауважує: 
«Ні з того, ні з сього». Справді, у О. Смирнова немає доказовості, бо зов- 
нішня схожість в такій же мірі може свідчити і про вплив літописної 
повісті на «Слово». І зараз ця проблема ще остаточно не вирішена. 

Таким чином, аналіз літератури, даний в рецензії, а також зауважен- 
ня до другого тому праці О. Смирнова свідчать про глибоке розуміння 
О. І. Маркевичем тих філологічних, палеографічних, історичних та дже- 
релознавчих проблем, які стояли перед дослідниками у вивченні «Слова» 

ще в ХІХ столітті. 

/ ЛІТЕРАТУРА 

І. Слово о полку Ігореве. Фотокопія видання 1800 р. К., 1952. 
2. Смирнов А. О Словь о полку Игоревб. Вьп. І. Литература Слова 

со времени открьтія его до 1876 г. Воронеж», 1877. 
3 Смирнов А. О Слові о полку Игоревь. Вьп. 2. Пересмотрь неко- 

торьіх вопросовь. Воронежт,1879. 
4. Трудь ШІ Археологического сьезда вь Россій, бьівшего вь Кіевь 

вь августь 1874 года. Киев», 1878. 
5. ЦНБ АН УРСР. Відділ рукописів. Архів Грінченка Б, І, 34217. Лист 

О. 1. Маркевича від 14 липня 1882 р. з Боярки. 

сан 13



- Б, И. ЯЦЕНКО 

А. И. МАРКЕВИЧ О «СЛОВЕ О ПОЛКУ ИГОРЕВЕ» 

Резюме 

Ранее неизвестная рецензня А. И. Маркевича на книгу А. Смир- 
нова «О Слове о полку Игореве» била написана в 1877--1878 гг. В ней 
дан анализ литературь: по «Слову», намечень критерин оценки разньх 
взглядов и мнений, Рецензня, а также замечання на полях второго тома 
труда А. Смирнова свидетельствуют о глубоком понимании А. И. Мар- 
кевичем тех филологических, палеографических, исторических проблем .в 
нзученни «Слова», которьме стояли перед нсследователями киево-русской 
литературь еще в ХІХ веке. 



РЕЦЕНЗІЇ 

- 

На позиціях сучасності 
Л. І. Міщенко. ПОЛІТИЧНА ПОЕЗІЯ ЛЕСІ УКРАЇНКИ. 
Львів, ВО «Вища школа» Вид-во при Львів. ун-ті, 1944. 

Актуальність літературознавчої праці може мати різний харак- 
тер. Сучасного звучання їй надає не лише предмет дослідження. Пишучи про минуле, літературознавець може «прочитати» його з позицій нашого 
дня, прокласти нові стежки в методах дослідження, перебуваючи на перед- ньому краї сучасної науки, В такому розумінні сучасною й актуальною є монографія Л. І. Міщенко «Політична поезія Лесі Українки» (Львін, 1974). 
Автор поставив завдання показати, як факти і явища соціальної дійс- 
ності -- Основа і коріння "творчого задуму -- естетично опосередковува- 
лися в образній: уяві митця і ставали художніми творами, висвітлити су- 
спільну атмосферу, біографічно близькі поетесі революційні події, які ста- 
вали мотивами, образами її політичної поезії, і одночасно розкрити зв'я- 
зок ідейної концепції поетеси, її естетичного ідеалу з особливостями сти- 
лю, усієї естетичної природи її творчості. Літературознавчих праць та- кого плану небагато. 

Ювілейний 1971 рік, на жаль, не приніс чогось істотного у вивченні 
життя і творчості Лесі Українки. Лище нещодавно вийшов збірник мате- 
ріалів ювілейної республіканської наукової конференції (Леся Українка. Публікації. Статті. Дослідження. Київ, 1973). Рецензована монографія Л. І. Міщенко доповнює цей збірник і, без сумніву, є вагомим внеском 

в українське радянське літературознавство. П автор, поєднуючи соціоло- 

гічний і естетичний аспекти аналізу, показав Лесю Українку як активну 

учасницю бурхливих подій її доби, як політичного діяча (в прямому ро- 
зумінні цього слова) і як політичного поета, в творчому" методі якого 

гармонійно поєднується висока поезія -і пристрасна публіцистика. Епоха 

і творчість -- так можна б коротко охарактеризувати найзагальнішу проб- 

лему, що її розв'язує Л, І. Міщенко у своїй праці. Постанова ЦК КПРС 

«Про літературно-художню критику» («Радянська Україна, 1972, 25 січня), 

як відомо, підкреслює потребу співвідносити явища мистецтва з життям, 

і це свідчить про актуальність поставленої проблеми. Наукова грунтов- 

ність і політично окреслена ясність дослідження Л. І. Міщенко зумовлена 

тим, що методологічною основою його стали соціальні, філософські та 

естетичні положення праць К. Маркса і В. І. Леніна, а також нові пар- 

тійні документи, рішення ЦК КПРС з питань літератури та мистецтва. 

Нещодавно вийшла книжка проф. В. Л. Микитася «Проти фальсифі- 

кації творчості Лесі Українки», в якій розвінчуються буржуазно-націона- 

лістичні фальсифікації життя і творчості Лесі Українки, зокрема спроби 

8» 115-



відгородити поетесу від пролетарського визвольного руху. У праці М. І. Мі- 

щенко на основі багатьох документально підтверджених фактів ще раз 
переконливо показано участь Лесі Українки в загальноросійському робіт- 
ничому русі, з яким генетично пов'язана її політична поезія. 

У короткому вступі до книги автор накреслює програму своєї праці, 

основні питання якої: перше -- визначити, як змогла стати Лариса Пет- 
рівна Косач співцем  «досвітніх огнів», поетесою -- другом робітників, 
і -- друге -- простежити діалектичний взаємозв'язок естетичної природи 
політичної поезії Лесі Українки з її соціальним кгенезисом. Пристрасть 
і героїчний пафос, характер образних асоціацій, своєрідність символіки, 

романтична гіперболізація, возвеличення того нащадка Прометея, який 

«іскру вихоплену з неба, в могутній вогонь роздимає», -- все це у Лесі 
обумовлене соціальними обставинами, її безпосередньою участю в подіях. 

Проникливе заглиблення в генезис політичної поезії Лесі Українки 
дає змогу краще усвідомити вагомість її соціального змісту. В особі ав- 
тора книги поєднується пильний історик і тонкий аналітик художньої своє- 

рідності Лесиного слова. Екскурси в історичні, світоглядні і психологічиі 
колізії того часу сприяють визначенню саме естетичної природи поетич- 

ної спадщини Лесі Українки. «Вогнисте диво» її поезії протистояло «тем- 

ній ночі» «глухонімих часів» і освітлювало шлях до майбутнього. Образ 

досвітніх вогнів на початку 90-х років сприймався як символ епохи рево- 
люційного передгроззя і Леся Українка стала речником народних праг- 
нень цієї доби, Л. І. Міщенко поставила за мету показати, що художнє 

мислення і стиль Лесі Українки народжувалися і кристалізувалися як 

естетична необхідність, що закономірними для неї є категорії героїчного, 

трагічного і величного, контрастні образи високої емоційної напруги. 

В монографії наскрізно проходить думка, що у творенні концепції людини 

велика поетеса орієнтувалася: на нових людей свого часу. які вищим по- 

кликанням вважали служіння революційним ідеалам визвольної боротьби тру- 

дящих. Духовне обличчя цієї нової людини відповідало естетичному ідеалові 
поетеси, наснажувало її вірою. Тому поезія Лесі Українки стала голосом 

героїчного часу. «Ми прагнули до героїзму. Ми ждали героїзму...» -- пи- 
сав А. В. Луначарський про цю епоху. Суспільно активна людина, що 

прагне до героїчного діяння, митець, слово якого -- «гостра огненная 

зброя», -- таким постає перед нами ліричний герой політичної поезії Лесі 

Українки. . 
У книзі Л. І. Міщенко висвітлено багато нових фактів: політичне ото- 

чення Лесі Українки, її стосунки із соціал-демократичним підпіллям, з 

іскрівськими організаціями, революційно настроєними студентами. Поетеса 

була добре знайома з київськими соціал-демократами, які за дорученням 

В. І. Леніна готували перший з'їзд РСДРІП, видання «Рабочей газеть». 

Л. І. Міщенко робить висновок, що поява «Невільничих пісень» в середипі 
90-х років знаменувала розширення світоглядних позицій поетеси, "прин- 

ципове збагачення її естетичного ідеалу, Ліричний герой поезії цього цик- 
лу -- людина незвичайна, гартована, як криця, чесна і духовно чиста. 

Нова людина Лесі Українки -- це борець і напрочуд цільна особистість. 
Поетеса утверджує ще один наскрізний образ -- «пісню, двосічну, мов 

зброя». В її ліриці відчувається тяжіння до героїчного характеру, -напру- 

женої ситуації. Ніхто в світовій літературі не створив такого, як Леся 

116



Українка, образу жінки. У неї це героїчний образ мислителя, людини мо: 
рально і соціально відповідальної, сильної, мудрої, мужньої. 

Уперше в нашому літературознавстві так широко висвітлюються зв'язки 
Лесі Українки з Михайлом Кривинюком і простежується генезис при- 
свячених йому творів. Вперше також звертається увага на те, що з Сер- 
гієм Мержинським пов'язана не лише інтимна, але й громадсько-політич- 
на поезія Лесі Українки. У цьому плані детально проаналізовано ідейно- 
естетичний зміст поезій «Завжди терновий вінець», «Порвалася нескінчена 
розмова», цикл «Ритми». Л.- І. Міщенко підкреслює, що політичні події 

були не тлом, а джерелом лірики поетеси, яка прагнула до філософського 

осмислення суті соціальних явищ, до поглибленого зображення ідеологічної 
боротьби, що одночасно збагачувало і урізноманітнювало жанрові форми 
і версифікації, 

В книзі Л, І, Міщенко простежується розвиток ліричної ідеї кожного 
твору, динаміка почуттів, їх складність і багатоплановість. Причому під- 
креслюється, що вища краса, ідейна гармонія Лесиних творів іде від 
багатої індивідуальності, від глибини її духу, світоглядних позицій, що 

нерозривно зв'язано з естетичним ідеалом поетеси. 
у У поняття «освоєнння дійсності», як відомо, не слід вкладати лише 

пізнання. Мистецтво мобілізує духовні сили людини на її самоутвердження 

в боротьбі. До проблеми художності Л. І. Міщенко підходить з позицій 
дослідження суспільної активності мистецтва. 

У творах Лесі Українки 90-х років з'являється образ червоного пра- 
пора -- в часі це збігається з появою червоного: прапора на вулицях 

Петербурга, Києва, Тіфліса. В цей час спостерігаємо зменшення алегорич- 

ності, символічної умовності, поетеса прагне до реалістичної описовості, 
реальності і сучасності у творенні типологічних образів. Л. І. Міщенко 

зазначає, що вже не легендарний Прометей та історична постать Спар- 
така, а сучасний робітник, фабричний пролетаріат владно входить в по- 

езію (Лесі Українки («Дим»). У Єгипті немає древнього «єгипетського 
полону», а є сучасні англійські колонізатори. Давні пророки, царі, бранці 

поступаються місцем народній масі, «силі озброєній, що безупинно на при- 
ступ іде», народу, що виходить на вулиці з червоним прапором («Пісні 

про волю»). Л. І. Міщенко підкреслює, що художнє пізнання історико- 

філософської діалектики явищ, багатопланове осмислення життя, характер- 

не для політичної поезії і всієї творчості Лесі Українки, відбивало за- 

гальну тенденцію світового прогресивного мистецтва початку ХХ століття. 

Ідеї, проблеми, навіть деякі особливості форми поезії Лесі Українки спів- 

звучні з мистецьким словом письменників братніх народів -- Максима 

Горького, А.  Цьотки, Яна Райніса, Акопа Акопяна та ін. У цьому про- 

являвся об'єктивний закономірний процес інтернаціоналізації в україн- 

"ській літературі, активним учасником якого була Леся Українка. 

В часи столипінської реакції написаний відомий сатиричний цикл Лесі, 

надрукований у «Шершні», скерований проти різних проявів реакції. То- 

ді ж написана поезія «Пророк», де ще раз прозвучало кредо Лесі Укра- 

їнки: поет залишається на революційному посту і в найтяжчі часи. Ці 
явища  Л. І. Міщенко пов'язує з проблемою (соціального замовлення і 

свободою творчості митця. З дослідження випливає думка, що у творчості 
поета, який керується вищою метою -- інтересами народу, -- соціальне за- 

9-3007 | пт



мовлення стає необхідністю і ніколи не суперечить свободі творчості, Ві- 

дома «Казка про велета» гідно завершує поетичний шлях Лесі Українки, 
струмінь її політично загостреного поетичного слова. 

Л. І. Міщенко по-новаторськи, послідовно користуючись принципом 

контекстуального прочитання окремого в цілому (слова, образу, рядка т 

контексті твору, циклу, усієї творчості в контексті епохи), проаналізувала 

поезію Лесі Українки. | 
Рецензована монографія дає цільну і яскраву картину творчої еволюції 

«Лесі Українки, її поетичної спадщини, Цінність праці Л. І. Міщенко в то- 
му, що увага в ній зосереджена на фіксації динаміки літературної думки 

і самого творчого процесу, на оригінальних спостереженнях над худож- 
ньою сутністю Лесиного слова, що в ній вперше висвітлені деякі факти 

біографії поетеси. 

У книзі доказано доцільність органічного зв'язку соціологічного і есте- 
тичного аспектів аналізу -- інтерпретації з визначальним акцентом пер- 

шого. Нове прочитання політичної поезії Лесі Українки, глибокий аналіз 
її соціального генезису і естетичної природи у їх взаємозв'язку значно 

- 

доповнюють і розширюють наші знання про творчість великої поетеси. 

За ГРУКЗУАТО 

На мостах дружби 

(Твори Лесі Українки німецькою мовою) 

Скарбниця знань про геніальну дочку українського народу, 
поетесу-борця Лесю Українку невпинно збагачується цінними досліджен- 
нями, які розкривають її багатий внутрішній світ, показують «секрети» її 

поетичної творчості та становлять значний внесок у світовий літерахурний 

процес. 
Нев'янучими квітами вплітаються в цей вінок всенародної любові і ша- 

ни дві книжечки творів Лесі Українки, видані німецькою мовою: драма- 

тична Поема «В катакомбах» (1) та збірка вибраних поезій «Надія» |?Ї. 

Структурною особливістю цих двох видань є принцип лінгвістичного 

дуалізму, за яким твори синхронно подаються українською і німецькою 

мовами. Видані в світ твори на такій мовній базі розширюють рамки чи- 

тацького середовища, адресуючи їх одночасно українському та німецькому 

читачеві. Крім того, читачі матимуть змогу не тільки насолоджуватись 

шедеврами поетеси, але й збагачувати свої знання вивченням ще однієї 
мови. Через те, на нашу думку, названі видання заслуговують пильної 

уваги в першу чергу студентів вищих навчальних закладів та учнів стар- 

ших класів середніх шкіл, які вивчають німецьку мову, викладачів» германіс- 

тів та любителів красного письменства. 
Видання творів Лесі Українки німецькою мовою є своєрідним визнан- 

ням її великих Заслуг в царині художнього перекладу іноземних творів 

українською мовою, починаючи від індійського епосу, єгипетських та італій- 

118



чн 

ських народних пісень, творів Гомера, Данте Алігієрі, В. Гюго, В. Шекспі- 
ра, Д. Байрона, Г. Гейне, Г. Гауптмана та багатьох інших. 

Леся Українка перекладала і деякі свої оповідання «для німецького 
берлінського видання українських оповідань», про що повідомляла М. Пав- 
лика в листі з Берліна 7 червня 1899 року |2, с. 130). і 

Упорядники рецензованих видань подбали про те, щоб забезпечити тво- 
ри грунтовними розвідками докторів філологічних наук ЙО. Бабишкіна 
(двома мовами) та А. Іщука (тільки німецькою мовою), які допомагають 
читачеві глибше зрозуміти суть та ідейний задум творів. 

Переклад згаданих творів поетеси німецькою мовою, виконаний відо- 

мим перекладачем Йоною Грубером, передає систему образів оригіналу, 
філософську глибину думок поетеси, драматизм у розкритті сюжету пое- 

ми, показує "прагнення перекладача зберегти майстерність поетичного сло- 
ва Лесі Українки при дотриманні білого вірша в системі віршування. Пе- 
рекладач досягає адекватності рисунка поеми і збереження в основному 
впродовж твору його словесної канви, наскільки на це дозволяють особли- 
вості німецької мови. 

Прикладом, на нашу думку, може служити фрагмент з монологу Нео- 

Фіта-раба, виготовлений як суворе обвинувачення єпіскопові, який" грозить 
непокірному «геєною лютою» за його "сумніви щодо непорушності виголо- 
шуваних християнських догм про вічний спокій і блаженство праведних 

- у потойбічному світі: 

А ви забрали . . 0.0... АПеіп їбг гацііей тіг 
аз Іеїсіе БіВспеп Бий, Чіе Іеігіе останній спокій і любов останню 

навіки отруїли, і тепер Пере, 
душа моя вмирає (1, с. 62). ипі ігаціеїеї ЬІ/оВ Сії іп теїпе Зегеіе, 

діе пиптебг 5іегреп тив (Й, с. 631. 

Апофеозом «вільній, непідвладній» людині звучать пророчі слова Нео- 

фіта-раба в українському і німецькому текстах: 

Іс ерг РготеїПец5, деп Тікапеп, йег Я честь віддам титану Прометею, 
деп Мепз5спеп піспі сип 5Кіамеп що не творив людей своїх рабами, 

що просвітив не словом, а вогнем... таспеп мое, 
П, с. 68| дег 5іаїр тії М/огіеп тії дет Бецег 

ЇецсПіеї.., 
П, с. 69) 

Вдало передані і заключні слова раба: 

Опі іс Катрі Кг діе ЕгеїПеїї, А я піду за волю проти рабства, 
я виступлю за правду проти васі ререп КпесіієзсНаїі, 

: і 0 РН ипі їсп Катрі їйг діе МабгНеїї 
' ререп ецсі! 

Пес 71 

У такій довершеності витриманий в основному весь переклад поеми, 

Де-не-де, однак, зустрічаються випадки багатослів'я, синонімічного нагро- 

мадження понять, хоч іноді, це й диктується певними формальними причи- 

нами: потребою дотримання вірша, Наприклад: 

19 
оба



питомо. 2. Маю .«Ісь БаБ зіе каріїсі, 5нйпаїісі Ніег. 
геєну ту щодня і щогодини, і Ісп Нбге зіапдїр зсніцсНнгеп, 
навколо себе чую плач і скрегіт зсігеіеп, зібнпеп 

(тут і далі курсив наш. Ті о. З (1, с. 55). 
, с. 54). 

Отже, замість двох українських іменників біблійського звучання «плач 
і скрегіт» маємо аж три дієслова «ридати, кричати, стогнати», вжиті у кон- 

струкції «знахідний відмінок з неозначеною формою дієслова». Використаний 
засіб алітерації у виділених словах (шль- шр-, шт-) і в попередньому 

«зіапдір» (шт-) служить для посилення звукової чіткості і музикальності 
тексту. Отже, «структурне» порушення вірша компенсується його інтонацій- 

ною виразністю. 

Деякий відхід від словесної тканини оригіналу поеми знаходимо в інших 

місцях перекладу. Наприклад: 

Не хліба хочу я, не слова прагну, -- Іср Бейіе пісрі ит Вгої посі риїе 
любові чистої без плям бажаю, Могіе, 
без заздрощів, без сумнівів нечистих  ісПї 5епе тісп пасіп ипБейїіесііег І іебе, 
до ясної надії пориваюсь, і ісп пібсбіе геіп ипа пеіфіо5 Поїіеп 
що я хоч здалека побачу волю, Коппеп 
що хоч мій син, онук, найдальший Чай їсп еіпта! уоп ІЇегп егііїскеп . 

правнук мегде 
такого часу діжде |Ї, с. 621. діе Егеїнеїв, діе шепп пісі ацсй 

тіг Безспієдеп, 
50 досп дет Зобп, деп ЕпКеїп 

мепірзіеп5 
П, с. 63). 

У цілому ж перекладачеві вдалось уникнути подібних невідповідностей. 
Збірка вибраних поезій Лесі Українки «Ноїїпипе» («Надія») названа 

за однойменним ліричним етюдом дев'ятирічної поетеси, першим її віршем 

1880 року. Німецький літературознавець Карл Рунге відзначає у цьому 

вірші «свідоме зосередження думок на надії побачення з улюбленим рідним 

містом» поетеси 4, с. 99--100). Леся Українка непохитно вірила у краще 

прийдешнє свого народу; віра ця вже відчутна в даному вірші. 

У вступі, де коротко обрисовано коло інтересів поетеси в царині ні- 

мецької літератури і культури, німецький читач зможе довідатись, що, 

бажаючи збагатити свій народ культурними скарбами інших націй, Леся 

Українка «склала список найвидатніших творів світової літератури у всіх 

ділянках культури, так звану «Світову бібліотеку», щоб усі твори були пере- 

кладені на українську мову» |З, с. 12). Для цієї бібліотеки вона переклала 

"близько 90 поезій Г. Гейне, соціальну драму Г. Гауптмана «Ткачі», яку 

грунтовно проаналізувала у своєму критичному нарисі. 
Леся Українка мріяла про те, щоб на її батьківщині читали Гете і Шіл- 

лера в майстерних перекладах. з 
Німецький читач дізнається, що середньовічна німецька легенда спону- 

кала Лесю Українку написати твір «Днявольське навождення»; що капі- 

тальна праця німецького єгиптолога проф. А. Відемана «Розважальна 

література старих єгиптян» (1903 р.), з якої вона читала прозовий переклад 
старих єгипетських пісень, уадихнула її на створення чудового циклу поезій 

«Єгипетська весна»; що поетеса знала і любила твори Бетховена, Вагнера 

120



і Шумана; що їй приносило велику радість і відраду слухати олери «Нюрн- 
берзькі майстерзінгери», «Зігфрід» чи «Вільгельм Телль». 

Вибрані вірші поетеси, розміщені в хронологічному порядку, охоплюють 
1880--1911 роки. Невеликий обсяг книжки (160 сторінок) зумовив обмежену 
кількість творів Лесі Українки для перекладу, однак дібрані вони так, що 
читач зможе ознайомитиссь з кращими зразками Лесиної поезії. А це дуже 
важливо, бо ж збірник адресується німецьким читачам, які повинні відчути 
поетичну красу Лесиного слова, і осягнути широту її творчих інтересів. 

У вступі проф. А. Іщука читаємо: і і 
«Піезез Кіеіпе ВйсПівіп, Фа5 5іе, Фецізспе Іезег, |еісф іп Ніпаеп Наїеп, 

і58 Ь|об еіп зіпліре5 Теїспеп уоп Шезіа ПЦКгаїпказ ртовет, дїсПіегізснет 
МасНіав» |?, с. 11). , / 

«Ч/іг Береп де Ноїїпипе, дав аіе5е5 іт Уцбіїдитзіабг егзсНнеіпепае Се- 
Чісібапаспеп іє Аиїтегзаткеїї дег ецізспеп Іезег айі зісп Іепкеп ипа 
ЧаВ аз роевбієсне | М/огі цпзегег репіаїеп РісПіегіп Чеп ХМУер зи деп Неглеп 
Чег Фецізсбеп І. езегвспаї! Ніпдеп мігд» |2, с. 13). 

До збірки включено понад 40 поезій, найрізноманітніших за своєю те- 
матикою, Тут і лірика на тему боротьби проти самодержавства, проти соці- 
ального і національного гніту, сповнена мужнього голосу поета-громадянина 
(«Сопіга зрет зрего!», цикл «Сльози-лерли», «Сон», «Досвітні огні», «Това- 

ришці на спомин», «..Порвалася нескінчена розмова», «Напис в руїні», цикл 
«Пісні про волю», «Арфа» та ін.), і вірші на патріотичну та інтернаціональ- 

ну тематику («Гімн. Сгауе», «НБопдеац», «І все-таки до тебе думка лине», 
«На столітній ювілей української літератури», «Дим», «На роковини»), і ло- 
езії гострого антирелігійного спрямування («Коли вже зачепили сі питання», 
«Було се за часів святої Германдади»), і побутові картинки («На давній мо- 

тив»), і чисто суб'єктивно-ліричні вірші («До натури», деякі поезії з циклу 

«Сім струн», «У чорную хмару зібралася туга моя», «Слово, чому ти не твер- 

дая криця», «Як дитиною, бувало», «Як я люблю оці години праця «Хто 

вам сказав, що я слабка») та ін. 
Перекладач зумів гармонійно поєднати думку і форму строфи, нолинних 

зміст німецького перекладу до оригіналу, дотримуючись його рими: аабввб. 

Оригінал і переклад написані амфібрахієм з жіночою римою в І, 2, 4, 5 
рядках і чоловічою -- в З і 6 рядках. При цьому в оригіналі точність рими 

грунтується на повнішій співзвучності, ніж у клаузулах перекладу, особливо 

в 3-му і 6-му рядках, а також 12-складовий український вірш часто пере- 

дається 11-складовим. Це незначне недотримання форми строфи можна пояс- 

нити специфікою німецької мови, зокрема правилами наголосу, особливо 

в складних словах, в першу чергу, іменниках. 
Прикладів вдалого перекладу віршів збірки багато, але особливо слід 

відзначити вірш «На столітній ювілей української літератури»: 

121



Чоло не вінчали лавровії віти, | Ось вдалий переклад цього за- 
Тернів не скрашали ні золото, кінчення: 

ні квіти, 
Страждали слівці в самоті; Діе 5Нігпе, 5зіе зсптісківе Кеїп Гогрег- 

На них не сіяли жупани-лудани, з Кгап2, 
Коли ж на руках їх дзвеніли Фіе Догпеп уегзспбпіе Кеіп роїдепег 

кайдани, СІапх, 
То вже не були золоті... 5іе ШНеп уегіаз5еп, аїїеіп; 

(2, с. 88) З5іе ігиреп Кеіпе датазіпеп 
-  Семапаег, 

Опа бабеп 5зіе Кеїкеп, ап Ейбеп 
ипд Напдеп, 

5о зсптйсКі 5іе Кеіп Ееїзіеїп... 
(2, с. 891. 

Таких прикладів у збірці чимало. Бувають зразки менше вдалої перс- 

дачі форми оригіналу, але при всьому тому Й. Грубер доносить до читача ви- 

разність фабульної канви й ідейної загостреності твору. Сумлінність і май- 

стерність перекладача є ніби ілюстрацією вимоги В. Бєлінського про те, що 

близькість до оригіналу полягає в передачі не букви, а духу твору. Невтом- 

на праця Й. Грубера на ниві художнього перекладу -- зразок високого 
громадянського служіння народові, вагомий внесок у справу збагачення ук- 

раїнської культури, розширення її горизонтів і виведення на широкі міжна- 

родні простори. 
Заслуговує уваги майстерне поліграфічне оформлення рецензованих тво- 

рів, зокрема ілюстрації Миколи Стороженка до поеми «В катакомбах», що 

посилюють емоційність сприймання змісту твору. 
Рецензовані твори Лесі Українки, перекладені німецькою мовою, послу- 

жать мостами дружби українського й німецького народів. 

О. В. ХОМІЦЬКИЙ 

ЛІТЕРАТУРА 

1. Гез55і|а ОКгаїпКа. Іп деп Каїакотіеп. К., 1970. 
2.Ге55|а ОСКгаїпКа. Ноїїпипе. К., 1971. 
3. Леся Українка. Про мистецтво. К., 1966. 
4. Українська література у критиці Німецької Демократичної Республіки. 

Львів, 1969. 
Гі 



БІБЛІОГРАФІЯ 

М. ЛБУТРИН 

Марко Черемшина в радянській бібліографії 

Бібліографія є необхідною умовою успішного розвитку кожної 
ділянки знань, в тому числі і літературознавства: 

Українська літературна бібліографія має свої традиції. Її початок 
сягає ХІХ ст. коли вона створювалась зусиллями окремих аматорів, видат-. 
них українських письменників і учених: Я. Ф. Головацького, М. Ф. Кома- 
рова, І. О. Левицького, І. Я. Франка, М, І. Павлика та інших. Популяризації 
української літератури сприяли видатні російські бібліографи В. І. Ме- 
жов, М. О. Рубакін, А. В. Мезьєр, І. В. Владиславлєв та багато інших. 

Після Великої Жовтневої соціалістичної революції, починаючи з 20-х 
років, на Україні створюється система бібліографічних осередків з єди- 

ними координованими планами роботи. Появляються багатотомні видання 
творів класиків української літератури, до яких часто додаються бібліо- 
графічні. матеріали. Саме тут опубліковані бібліографії про творчість 

Марка Вовчка, Панаса Мирного, Лесі Українки, Ю. Федьковича, Марка Че- 

ремшини, М. Коцюбинського. 
Мета цієї статті -- розглянути бібліографічні матеріали, які стосу- 

ються життя і творчості відомого українського письменника Марка Черем- 
шини (Юрія Івановича Семенюка), 

Бібліографія творів Марка Черемшини і літератури про його життя 
і творчість появилась ще в 20-х роках. У 1925 р. українське радянське 

видавництво «Книгоспілка» випустило збірку творів Марка Черемшини під 
назвою «Село вигибає. Новели з гуцульського життя», яка отримала ви- 

соку оцінку радянської критики. Твори письменника ще за його життя по- 
чали друкуватися у радянських журналах «Червоний шлях», «Життя і ре- 

волюція» та «Літературній газеті». Враховуючи те, що перша збірка творів 

письменника «Карби» появилась у 1901 р., а його новели ще з 1896 р. 

друкувалися у різних чернівецьких і львівських періодичних виданнях, 
виникла потреба мати бібліографію творів письменника, а ще більша -- 
зібрати бібліографію критичних матеріалів про його життя і творчість. 

Перша спроба зібрати бібліографію Марка Черемшини належить 

М. Т. Рильському. Він вмістив її у літературній хрестоматії «За двадцять 

п'ять літ» |8, с. 440--441), яку сам упорядкував. Згодом її намагалися 

скласти деякі дослідники творчості Марка Черемшини. 

У 1927 р. журнал «Життя і революція» з четвертого номера почав 
друкувати бібліографію художніх творів українських письменників за 
1920--1926 рр. під назвою «Нові українські письменники», У 7--8 номері 

журналу подано опис трьох новел Марка Черемшини («єВерховина», «Пи- 

123



санки» та «Туга»), що друкувалися у цей час в журналах «Життя і рево- 

люція» та «Червоний шлях», а також окремою збіркою «Село вигибає» (1925). 
В кінці 20-х років на Радянській Україні були спроби зібрати повні 

бібліографії творів Марка Черемшини. Було чимало зроблено; однак повних 

бібліографій ке вийшло. Ті, які появились, включали далеко не увесь мате- 
ріал. Крім того, вони мали методологічні хиби: автори не дотримувалися 
принципу партійності бібліографії, сходили на позиції буржуазного об'єк- 

тивізму. Для прикладу можна навести однакові списки «Головнішої літе- 

ратури про Черемшину», що ввійшли у збірку «Село вигибає» |27, с. 194-- 
195) і «Вибрані твори» (26, с. 260--265). Вони зараз можуть мати тільки 

значення історико-літературного факту з тих складних ролів становлення 
української радянської літературної бібліографії. 

У 50-х роках роботу по створенню черемшининської бібліографії розпо- 
чала Львівська бібліотека Академії наук УРСР. Результатом її був корот- 

кий бібліографічний покажчик «Марко Черемшина» |7). Це перша персо- 

нальна бібліографія Марка Черемшини, що вийшла окремою книжкою. По- 

кажчик має рекомендаційний характер. У ньому подано основні дати жит- 

тя і творчості письменника, радянські видання його творів українською 

і російською мовами, які вийшли у післявоєнний період. Окремі твори з 

анотаціями подані у спеціальному розділі за виданням Марка Черемшини 

«Вибрані твори» (Ужгород, 1952). Покажчик подає 32 назви праць про 

письменника у формі монографій, журнальних і газетних статей, написаних 

у 40-50 роки, Завершує книжечку алфавітний список творів Марка Черем- 

шини, які включені до покажчика. 

Ця бібліографія розрахована на вчителів, студентів, бібліотечних пра- 
цівників. Укладачі ставили за мету популяризацію творчості Марка Черем- 

шини і найновішої літератури про нього. 

Критика, відзначаючи недоліки згаданої бібліографії |19), вказала на 
відсутність у ній радянських видань творів Марка Черемшини 1929--1930 рр., 

ряду статей про письменника. 

Львівська бібліотека Академії наук УРСР - продовжила роботу над 

бібліографією Марка Черемшини. У 1962 р. вона разом з Літературно-ме- 

моріальним музеєм Марка Черемшини у Снятині підготувала нову, більш 

повну бібліографію, розраховану на наукових працівників, літературознав- 

ців, студентів літературознавчих факультетів, вчителів та бібліотечних пра- 

цівників |12). Видання значно відрізняється від попереднього. Це персо- 

нальна, ретроспективна бібліографія, яка має науково-інформаційний ха- 

рактер. У передмові до книжки подається коротка історія видань творів 

Марка Черемшини, а також огляд деяких бібліографічних матеріалів про 

його життя і творчість. В окремому розділі систематизовані основні дати 

життя і творчості письменника. Головним розділом книги є «Видання та 

публікації творів», що охоплює період з 1896 по 1960 рік. Тут в хроноло- 

гічному порядку описано 144 назви окремих видань письменника і їх пуб- 

лікацій в періодиці, збірниках, календарях тощо. 

У покажчику виділено бібліографію перекладів Марка Черемшини з 

болгарської, німецької, чеської, угорської та інших мов (19 назв); Великий 

розділ становить бібліографія основної літератури про життя і творчість 

письменника. Вона складена у цьому ж хронологічному порядку (з 1896 

по 1961 рік) і налічує 211 праць. 

124 М



Юкремо подано бібліографію 12 художніх творів про письменника, 
Один розділ відведено матеріалам про літературно-меморіальний музей 
Марка Черемшини та пам'ятні місця, пов'язані з його життям і творчістю 
(29 назв). Закінчується книжка розділом «Бібліографія бібліографії», в 
якому подано 7 бібліографічних праць про Марка Черемшину. Однак цей 
розділ далеко не повний. 

Бібліографічний покажчик супроводжується науковим апаратом, який 
складається з алфавітного покажчика творів Марка Черемшини, покажчика 
перекладів його творів російською, болгарською, польською, чеською |і 
румунською мовами; іменного покажчика; списку використаних періодич- 
них видань та збірників. Однак ще у час виходу бібліографії критика від- 
значила у ній ряд недоліків. Заслуговує уваги кваліфікована рецензія 
В. Полєка (ПІб, с. 138--140) яка поряд з позитивною оцінкою бібліографії 
дає ряд суттєвих зауважень. Зокрема, рецензент вказує на неточність у 
відомості про місце смерті Марка Черемшини, доповнює список публіка- 
цій його творів, які випали з уваги упорядників, і, особливо, списки літе- 
ратури про письменника, матеріали про музей Марка Черемшини в Делятині 
тощо. Отже, згадану бібліографію разом з рецензією на неї можна вва- 

жати на сьогодні найкращою. 
Серед персональних бібліографій Марка Черемшини, що появилися 

окремими виданнями, слід також назвати книжечку В. Полєка «Марко Че- 
ремшина. 1874--1964, Бібліографічні матеріали» (15). Її завдання -- допо- 
могти бібліотекарям і вчителям у популяризації творів Марка Черемшини. 
Це бібліографія рекомендаційного характеру і містить матеріали, видані 
у 50-60-х роках, Виклад матеріалу подано за тематичним принципом, на- 

приклад: 1) твори Марка Черемшини; 2) твори Марка Черемшини у пе- 

рекладі російською мовою; 3) література про життя і творчість письмен- 
ника; 4) Марко Черемшина про Шевченка; 5) Марко Черемшина і російська 

література; б) переклади іноземними мовами; 7) мова творів письменника; 

8) Марко Черемшина про народну освіту; 9) вивчення творів письменника 
в школі та інші. Тут подається також невеличкий" перелік черемшининської 

бібліографії (6 назв). Книжечка починається спогадом Н. В. Семанюк про, 
(письменника, статтею болгарського перекладача Петко Атанасова про по- 

пуляризацію його творів у Болгарії, а також відомостями про перебування 
Марка Черемшини у різних місцевостях Прикарпаття та у Львові. Недо- 

ліком книжки критика вважала неповний перелік перекладів Марка Че- 

ремшини іноземними мовами (7). | 

Особливу. групу складають бібліографії про Марка Черемшину, які 

поміщалися в різноманітні видання як бібліографічного, так і небібліогра- 

фічного характеру. 

До персональних бібліографій Марка Черемшини примикає біо-бібліо-) 
графічний матеріал, що міститься у біо-бібліографічному словнику «Укра- 

їнські письменники » |24, т. 3, с, 568--579). Тут дається коротка біографіч- 

на довідка про Марка Черемшину, бібліографія його творів 1896--1960 рр. 
і література про нього з 1899 по 1960 рік. Однак ця бібліографія значно 

менша за обсягом, охоплює біля чверті того матеріалу, що ввійшов до 

згаданої персональної бібліографії 1962 р. має багато пропусків, особливо 

у частині, де подається література про Марка Черемшину. Отже, ця бібліо- 

графія має рекомендаційний характер. 

. 

125



- 

| У 1957 р. бібліотека ім. В. І. Леніна у Москві разом з республікан- 
ською бібліотекою УРСР ім. КПРС випустили рекомендаційний покажчик 
хУкраннская литература. Дооктябрьский период» |22, с. 153--157). У роз- 
ділі, присвяченому Маркові Черемшині, подані відомості про життя і твор- 
чість письменника, перелічені основні видання його творів і літератури про 
нього російською мовою. Книга є яскравим прикладом популяризації ук- 
раїнської літератури для всесоюзного читача. 

Доволі повний перелік творів Марка Черемшини, що вийшли окремими 
виданнями, подається у бібліографії «Художня література, видана на Ук- 

раїні за 40 років. (1917--1957)» (25, с. 391). 

У 60-ті роки появляється ряд різних тематичних бібліографій, які вклю- 

чають літературу про Марка Черемшину. Це переважно мовознавчі покаж- 
чики, які реєструють літературу про мову і стиль письменника. Серед них 

солідна бібліографія «Славянское язькознанне», що дає матеріал за 1918-- 
1970 роки |20, с. 247; с. 3521. 

Тут також треба назвати грунтовну бібліографію Л. Гольденберга і 

Н. Королевич «Українська мова» |б, с. 210--211), що охоплює період з 

1918 по 1961 р.; покажчик Н. Королевич і Ф. Сарани «Слов'янська філо- 
логія на Україні» |, с. 252--253; с. 360--361|, виданий бібліотекою Акаде- 

мії наук УРСР у Києві (літературознавчі і мовознавчі праці про україн- 

ських письменників за 1958--1967 рр., які вийшли у видавництвах УРСР) 

і покажчик М. Бутрина «Мова і стиль українських письменників» |4, 

с. 129--130), де творам Черемшини відведено окремий розділ. 
Доброю традицією стало вміщення основних бібліографічних відомо- 

стей про письменників до підручників та посібників з української літера- 

тури, Назвемо «Матеріали до вивчення історії української літератури в 

5-ти томах» |І4, т. 4, с, 346) та «Їсторію Української літератури (кінець 
ХІХ--початок ХХ ст)» |9, с. 415|, які дають невеликі бібліографії голов- 

нішої літератури про Марка Черемшину. 
Бібліографічні відомості (про Марка Черемшину можна зустріти в 

різного типу бібліографічних покажчиках зі спеціальних питань літературо- 

знавства, чи у персоналіях інших письменників. Так, твори Марка Черем- 

шини, що друкувалися у різних українських альманахах, подаються у біб- 

ліографії українських літературних альманахів і збірників І. 3. Бойка 

П, с. 321. | 
У персональних бібліографіях, наприклад, В. Стефаника, Леся Марто- 

вича та інших теж містяться матеріали про Марка Черемшину, які дерко 

знайти за іменним покажчиком (13, с. 157--158; с. 99). Е 
Цінним типом біо-бібліографічних довідників є сучасні енциклопедії, 

які поряд з матеріалами про життя і творчість Марка Черемшини подають 

і основну його бібліографію. Ми назвемо тут такі енциклопедичні видання 

як: «Большая Советская Знциклопедия» |2, т. 47, с. 137), "«Українська Ра- 

дянська Енциклопедія» |93, т. 17, с. 113--114), «Радянська енциклопедія іс- 

торії України» (18, т. 4, с. 464--465). Бібліографічні матеріали тут представ- 

лені дуже лаконічно, але для першого ознайомлення з життям і творчістю 

письменника їх достатньо. 
Певний інтерес становлять рекомендаційні бібліографії у таких видан- 

нях, як «Календар знаменних і пам'ятних дат», які іноді вміщують біб- 

ліографію основних матеріалів про письменників. (10, с. 75-- 76). 

126



Таким чином, ми прослідкували за розвитком черемшининської бібліо- 
графії, назвали майже усі відомі покажчики, які прямо чи посередньо 

стосуються життя і творчості письменника. Однак необхідно і надалі про- 
довжувати цю роботу. Відчувається потреба у капітальній персональній біб- 

ліографії про Марка Черемшину, добре б мати і рекомендаційний покажчик 
про нього. В останні роки у нас появився ряд видань, які хоч і не є біб- 
ліографіями, але мають велике значення як грунтовні посібники і довід- 

ники, Це «Семінарії» і «Літописи життя і творчості» письменників, Стан 

вивчення життя і творчості Марка Черемшини нашим літературознавством, 
нові завдання, що виходять з постанов ЦК КПРС «Про заходи по даль- 

шому розвитку суспільних наук і підвищенні їх ролі у комуністичному 
будівництві» (1967 р.), «Про літературно-художню критику» (1972 р.), ви- 

магають створення такої літератури. 
Прийшов час укласти бібліографію української літературної радян- 

ської бібліографії, тобто бібліографію літературознавства другого ступеня. 

Ми маємо початки такої роботи у працях 3. І. Старожицької |21), Л.І. Голь- 

денберга |5), М. Л. Бутрина |З) та інших. Розвиток літературознавства і 

бібліографії невідкладно ставить це завДання на порядок денний. 

ЛІТЕРАТУРА 

і. Бойко І. З. Українські літературні альманахи і збірники ХІХ--по- 

чатку ХХ ст. Бібліографічний покажчик. К., 1967. 
2. Большая Советсткая Знциклопедня. М., 1957. - 

3. Бутрин М. Л. Бібліографічні покажчики з української літератури 

й мови. Львів, 1971. 
4. Бутрин М. Л. Мова і стиль українських письменників. Бібліогра- 

фічний покажчик, 1953--1964. Львів, 1956. | ми 
5. Гольденберг Л. І. Українська радянська літературна бібліогра- 

ія. К., 1971. 
Ф 6. Гольденберг Л. Королевич Н. Українська мова. Бібліогра- 

фічний покажчик (1918--1961). К., 1963. 
7. Гуменюк М. П. Кравченко Є. Є. Марко Черемшина. 1874-- 

1927. Короткий бібліографічний покажчик. Львів, 1955. 

8. За двадцять п'ять літ. (Упорядкував М. Рильський). К., 1926. 

9. Історія української літератури (кінець ХІХ--початок ХХ ст.) К., 1967. 

10. Календар знаменних і пам'ятних дат на П квартал 1964 р. К., 1964. 

1І.Королевич Н. Сарана Ф. Слов'янська філологія на Україні. 

(1958--1962). Бібліографія. К., 1963; їх же. Слов'янська філологія на Укра- 

їні (1963--1967). Бібліографія, ч. 2. -- «Літературознавство». Вип. 1. За- 

гальні питання слов'янського літературознавства. Українська література. 

., 1968. 
б 19. Кравченко Є. Є. Семанюк Н. В. Лукавецька Р, В. 

Марко Черемшина. Бібліографічний покажчик, К., 1962, 
13. Кущ О. П. Василь Стефаник. Бібліографічний покажчик. К., 1961; 

Кравченко Є. Є. Лесь: Мартович. Бібліографічний покажчик. Львів, 

1968. ; 

14. Матеріали до вивчення історії української літератури в 5-ти томах. 

, 1961. і УЧ 

Ко 15. Полєк В. Т. Марко Черемшина. 1874--1964. Бібліографічні мате- 

ріали. (До 90-річчя з дня народження). Ужгород, 1964. 

16. Полєк В. Про автора «Карбів». -- «Рад. літературознавство», 

1963, М» 6. 
17. Прокопів І. Книжка потрібна, але... -- «Літературна Україна», 

1966, 10 червня. 

127 

а
о
а
о
н
н
и
ч
н
н



18. Радянська енциклопедія історії України. К., 1972. 
19. Семанюк Н. Кілька зауважень. -- «Вільна Україна», 1955, 6 квітня. 
20. Славянское язькознание, Указатель литературь, нзданной в СССР с 

1918 по 1960 гг., ч, 1. М., 1963; Славянское язькознанне. Указатель лите- 
ратурь, изданной в СССР с 1966 по 1970 г. с дополненнем за предьдущние 
годь. М., 1973. 

. 91. Ста рожицька 3. Ї. Бібліографія бібліографічних матеріалів з ук- 
раїнської літератури і літературознавства. 1946--1959. -- «Рад. літературо- 
знавство», 1960, Ме 5, 6; Її ж. Бібліографія бібліографічних матеріалів з 
української літератури і літературознавства. 1960--1963. -- «Рад. літера- 
турознавство», 1964, М» 5, 6. 

22: Украннская литература. Дооктябрьский период. Рекомендательньй 
указатель. М., 1957. 

23. Українська Радянська Енциклопедія. К., 1964. 
24. Українські письменники. Біо-бібліографічний словник у 5-ти томах. 

К., 1963. 
25. Художня література, видана на Україні за 40 років, (1917--1957). Біб- 

ліографічний покажчик, ч. І. Українська художня література. Харків, 1958. 
26. Черемшина Марко. Вибрані твори. Харків--Київ, БНО 
27, Черемшина Марко. Село вигибає. Вибрані оповідання. Кн. 1. Хар- 

ків--Київ, 1929, 

М. Л. БУТРИН 

МАРКО ЧЕРЕМШИНА В СОВЕТСКОЙ БИБЛИОГРАФИЙ 

Резюме 

Рассматриваются библиографические материаль и отдельнье библиогра- 
фические указатели, посвященнье жизни и творчеству известного украйн- 
ского новелиста Марка Черемшинь (Ивана Юрьевича Семанюка). 

Дается общая картина развитня библиографин Марка Черемшинь с се- 
рединь 20-х годов до нашего времени, а также вьдвигаются вопрось, свя- 
заннье с дальнейшей разработкой библиографических, справочньх и мето- 
дических матерналов о жизни и творчестве писателя. 



ЗМІСТ 

КРИТИКА І ЛІТЕРАТУРНИЙ ПРОЦЕС 

В; І. Мартусь (Полтава). Ленінська методологія аналізу й оцінки 
суспільних явищ і загеленоняукомі основи  літературно- 
художньої критики 

Л. П. Бондар (Львів). Проблеми вивчення українсько- білоруських 
поетичних взаємин на сучасному етапі . с РИ 

ПИТАННЯ ТЕОРІЇ ЛІТЕРАТУРИ 

О. С. Кухар-Онишко (Миколаїв). Концепція людини і теорії ге- 
роя в українському літературознавстві 20-х років . - 

С. В. Далавурак (Чернівці). Дмитро Загул -- перенивда 
творів Г.. Гейне . . 

М. М. Радецька (Слов'янськ), Жанрова своєрідність історико- -біо- 
графічної прози про І. П. Котляревського . . 

А. Я. Солоха (Миколаїв). Особливості творного- методу Т. Г. Шев- 
ченка в поемах «Сова» і «Сон» («У всякого своя доля») . 

М. С. Нагірний (Львів). Український фольноор у зудогкаіи спад- 
щині Карла Францоза . . . п ер ою 

ІСТОРІЯ ЛІТЕРАТУРИ 

Л.В. Старовойт (Миколаїв). Образ Вітчизни у творах М. Т. Риль- 
ського періоду Великої Вітчизняної війни . , 

П. Я. Лещенко (Ровно). Вірші українських радянських поетів 
періоду Великої Вітчизняної війни, зииеросані в поеми 
Т. Г. Шевченка . - 

Су їв Олексюк (Тьвів). Степан Тудор о полум 'яний "борець за 
возз'єднання українських земель в єдиній Українській 
Радянській державі : 

І. О., Денисюк (Львів). Жанрово- «стильові пошуки Михайла Коцю- 
бинського у творах інтернаціональної тематики. 

П, М, Лісовий (Ужгород). Панас поуранй і передова російська 
література 

НА ДОПОМОГУ ВЧИТЕЛЕВІ | СТУДЕНТУ 

. А. І. Скоць (Тьвів). Вивчення літератури в середній школі у світлі 
Постанови ЦК КПРС «Про літературно-художню критику». 

ПОВІДОМЛЕННЯ | - 

І. А. Лісовий (Львів). «Еллінський кулевурняй тип» І. С. Нечуя- 
Левицького . 

Б. І. Яценко (Ужгород). О.І, Маркевич про «Слово о полку Ігоревім». 

14 

94 

103 
108 

129



РЕЦЕНЗІЇ 

З Г узар (Дрогобич). На позиціях сучасності (Л. І. Міщенко. 
ол ітична поезія Лесі Українки). 115 

О. В. Хоміцький (Львів). На мостах прузкок (Твори ; Лесі ї Укра" 
їнки німецькою мовою) . . . 118 

БІБЛІОГРАФІЯ 

М. Л.Бутрин (Львів). Марко Черемшнна в радянській бібліографії . /| 123



Министерство вьсшего и среднего 

специального образования УССР 
Львовский государственньй университет 

УКРАЙНСКОЕ ЛИТЕРАТУРОВЕДЕНИЕ 

Випуск 27 

Республиканский  межведомственньй сборнию 

(На украннском язьке) 

Издательское обьединение «Вища школа» 

Издательство при  Львовском  государственном" 

университете 

Редактор Г. М. Бокоч 

Технічний редактор Т. М. Веселовський. 

Коректор 0. А, Сусла 

Здано до кабору 30. 12. 1975 р. Підписано. 

до друку 29.04. 1976 р. Формат паперу 60Х90//с.: 
Папір друкарський 23, Друк. арк. 8,5. Обл. 

внд. арк. 9,51. Тираж 1000. БГ 12323. Ціна. 

92 коп. Зам. 3007. 

Видавництво 0 видавничого - об'єднання «Вища 
школа» при Львівському державному  універ- 

ситеті. Львів, Університетська, І. 

Обласна книжкова друкарня Львівського облас- 

ного управління в справах видавництв, полі- 

графії та книжкової торгівлі. Львів, Стефа- 

ника, 1Ї,



До відома авторів 

1. Редколегія збірника приймає статті, які мають рекомендацію відпо- 

відної кафедри (підписану завідуючим кафедрою і завірену) та дві об'єк- 

тивні, грунтовні й аргументовані рецензії (надруковані на машинці, із за- 

значенням ученого ступеня рецензента). и 
2, Статті, написані на низькому науковому і ідейно-теоретичному рівні 

та недбало оформлені, редколегією не розглядатимуться. 

3. Рукописи слід надсилати у двох примірниках у готовому до друку 
вигляді, добре літературно опрацьовані й підписані автором. До статті дода- 
ється коротке резюме російською та іноземною мовами. Основний текст, ви- 
носки повинні бути надруковані на непортативній машинці через два інтер- 

вали. Після підпису додаються Відомості про автора: прізвище, ім'я, по-бать- 

кові, місце роботи, посада, вчений ступінь, домашня адреса, телефон. 

4. На сторінці повинно бути 28--30 рядків, у рядку не більше 60 знаків. 
Усі цитати у статті повинні бути ретельно вивірені уза першоджерелами 

і підписані автором. | 
5. Статті, уже вміщені в іших збірниках чи журналах або надіслані 

туди для опублікування, редколегією не приймаються. 

Нові вимоги до оформлення літератури і виносок 

У зв'язку з,тим, що у видавництві прийнята нова система оформлення 

посилань, статті прийматимуться з бібліографічним апаратом, побудованим 

за новими правилами, | | 
І. Наприкінці статті подавати список літератури (заголовок -- «Літера- 

тура») в алфавітному порядку. Твори класиків марксизму-ленінізму і пар- 

тійні документи наводяться в першу чергу. Нумерація наскрізна. 

2. При посиланні в тексті у квадратних дужках зазначати номер пози- 
ції в списку літератури, том та сторінку, наприклад: 

а) для багатотомного видання: (І, т. 5, с. 101); 
б) для монографій, збірників та періодичних видань: |5, с. 18); 
в) для кількох видань: |5, с. 18; 3, т. 4, с. 1). 
осторінкові примітки небібліографічного характеру друкувати внизу 

сторінки з позначкою ". Дублікати до них мають бути надруковані на ок- 

ремому аркуші, Виправлення в тексті надрукованих статей робити лише 

олівцем. 
Наводимо зразок оформлення списку літератури: 

І. Дмитрук К. Свастика на сутанах. К. Політвидав України, 1973, 
2. Охріменко П. П. Василь Стефаник і білоруська література. -- 

У зб. Українське літературознавство, вип, 16. Вид-во Львів, ун-ту, 1972. 

3. Погребенник Ф, Невідомі вірші Леся Мартовича. -- «Жовтень», 
1973, Ме 10. 

4. «Правда», 1975, І января. 
5. Франко І. Твори в 20-ти т. К. Вид-во АН УРСР, 1956--1957.



п 
ао
і 

у
 
у
в
 

за
 

? 
ч 

ї 

по
оа
й,
 
п
 

й 
«
о
?
 

1 
р
а
 

«і
ш 

ж
"
 



Р Б Р Р яри 3 ор р РР 
це і 4 т М у пай і. 

пре, о ї 

ї - - 

Р з? ЛІ : о Зо ОНИ 

"хорду Цена 92 коп. 
- у 

яз 1 хе


