
Мкраїнське 
лпературетнайстбо 
09860965 

95 М. 2! 

276228 Хм 
биписі 

9



рН ИОИММ



МІНІСТЕРСТВО ВИЩОЇ І СЕРЕДНЬОЇ 
СПЕЦІАЛЬНОЇ ОСВІТИ УРСР 

ЛЬВІВСЬКИЙ ОРДЕНА ЛЕНІНА 

ДЕРЖАВНИЙ УНІВЕРСИТЕТ Ім. ІВАНА ФРАНКА 

УКРАЇНСЬКЕ 

ЛІТЕРАТУРОЗНАВСТВО 

РЕСПУБЛІКАНСЬКИЙ 
МІЖВІДОМЧИЙ 
НАУКОВИЙ 
ЗБІРНИК 

Виходить з 1966 р. 

ВИПУСК 51 

ЛЬВІВ 

ВИДАВНИЦТВО ПРИ ЛЬВІВСЬКОМУ - 
ДЕРЖАВНОМУ УНІВЕРСИТЕТІ ВИДАВНИЧОГО ОБ' ЗРАННЯ 

- «ВИЩА ШКОЛА» 

1988



О2О6У 

Фип.2/ 

с16228 

В сборнике публикуются статьи по теории и историн "лите- 
ратурь. Освещаются актуальнье вопрось о роли жанра. Иссле- 
дуется связь традиций и современности в творчестве известньх 
украннских писателей, а также украннско-белорусские литератур- 
нье взанмосвязи. | 

Для научньх работников, преподавателей вузов и средних 
школ, аспирантов, студентов. 

Библиогр. в конце статей. | 

Редакційна колегія: проф., д-р філол. наук Л. І. Міщенко 
(відп. ред.), доц. д-р філол. наук Т. І. Комаринець (заст. відп. 
ред.), проф., д-р філол. наук І. О. Денисюк (відп. секр.), проф., 
д-р філол. наук 3. С. Голубєва, проф., д-р філол. наук Р. Т. Гро- 
м'як, доц. канд. філол. наук О. І. Губар, доц., канд. філол. наук 
Г. С. Домницька, доц., канд. філол. наук Л. С. Дем'янівська, 
доц., канд. філол. наук П. К. Загайко, д-р філол. наук М. М. Іль- 
ницький, доц. канд. філол. наук В. П. Крутнус, доц., канд. фі- 
лол. наук О. С. Кухар-Онишко, проф., канд. філол. наук 
М. П. Лакиза, проф., д-р філол. наук П. М. Лісовий, доц., канд. 
філол. наук В. Є. Панченко, доц., канд. філол. наук М. С. Федор- 
чук, проф. д-р філол. наук К. П. Фролова, проф., д-р філол. 
наук П. П. Хропко, доц. канд. філол. наук М. Й: Шалата. 

Адреса редколегії: 

290000 Львів, вул. Університетська, І. 
Університет, кафедра української літератури. 

Тел.: 79-73-96 

" Редакція історико-філологічної літератури 
Зав. редакцією Д. С. Карпин 

4603000000--089. (0) Видавниче об'єднання У М225(04)--88 КУ--2а 7--85--1988 «Вища школа», 1988



Теорія та історія літератури 

О. Г. КОВАЛЬЧУК, доц, 
Одеський університет 

Функціональна роль жанру 
в системі аксіологічних відношень 
(до постановки питання) 

У сучасній генології дістає розвиток аксіологічний 
підхід до жанру. Він грунтується на загальних принципах ос- 
мислення художніх явищ, що розглядають мистецтво з «гно- 
сеологічної, соціальної і аксіологічної (ціннісної) точок зо- 
ру» П9, с. 361. 

Актуалізація аксіологічного підходу при вивченні проблем 
розвитку культури зумовлена постійним зростанням ролі основ- 

ної їх функції - - ідейно-виховної. Характеризуючи процес взає- 
модії ідеології і суспільного буття, класики марксизму-ленініз- 
му визначали його як завершений цикл, у якому ідеологічні по- 
будови, залежачи від суспільного буття, водночас функціону- 
ють з відносною самостійністю і, в свою чергу, впливають на 
нього. Цей вплив «завжди постає як ціннісно-раціональна дія, 
ціннісне відношення» |4, с. 16). 

Водночас все ясніше окреслюється потреба не лише в дифе- 
ренціації набутків культури з ціннісної точки зору, а йу комп- 
лексному дослідженні цінностей. Зростаюча роль духовної куль- 
тури соціалізму в розвитку, вдосконаленні нових суспільних від- 
носин, у формуванні комуністичної свідомості підкреслює не- 
обхідність всебічного дослідження тих цінностей, які вона несе 
в собі І26, с. 71. 

Ці проблеми по-своєму торкнулись жанру. Виразна ідеоло- 
гізація мистецтва, прагнення письменників практично втруча- 
тись у життя передусім через формування духовного світу осо- 
бистості за допомогою утвердження нової концепції людини 
(а концепція людини осмислюється в сучасному літературо- 
знавстві як, «система ідейно-естетичних ціннісних орієнтацій» 
По о. 14Г); утвердження нових, комуністичних цінностей при- 
вело до освоєння аксіологічних сторін жанру як базових, що 
змушує приглянутися до аксіологічного статусу жанру, який най- 
чіткіше виявляється у системі функціональних відношень, 

При розробці аксіологічних питань неодмінно зустрічаємось 
із двома напрямами ціннісних явищ: цінністю і оцінкою. Ці два 
поняття тісно взаємопов'язані: «Цінність (по відношенню до 
оцінки) є предмет, явище чи думка, чи намір, чи завдання, які 
ми оцінюємо, а оцінка є цим останнім актом» |94, с. 9).



Ціннісно-оціночні відношення можна розглянути, спряму- 
вавши увагу на жанр як на об'єкт. Такий підхід до вивчення 
жанру має свою історію: завершений цикл її охоплює дослід- 
ження в галузі генології від Арістотеля до теоретиків класи- 
цизму. 

Арістотель, врахувавши «ціннісне відношення автора до зоб- 
ражуваних характерів і подій» (15, с. 271, внявив фундменталь- 
ний закон мистецтва - взаємозалежність між етичним потен- 
ціалом життєвого матеріалу і жанровим осмисленням його. Ува- 
га до оціночної спрямованості жанру в нього виростала з 
необхідності естетично атрибутувати етичний зміст предмета дос- 
лідження -- людини. 

Арістотель максимально укрупнив типологію характерів -- | 
характери, сповнені чеснот, характери, обтяжені вадами, і ха- 
рактери людей звичайних. Звідси типологія жанрів, їх система- 
тика: відповідно до етичної домінанти предмета наслідування 
виділяється антонімічна пара жанрів, яка замикає систему -- 
трагедія і комедія: «Остання воліє відтворювати образи людей 
гірших, ніж наші сучасники, а перша-- кращих» |?, с. 41). 

Так звана етико-змістова класифікація у вигляді, сформова- 
ному Арістотелем, не прижилась у генології, зокрема тому, що 
він за кожним жанром «закріпив» певний тип героя: це форма- 
лізувало жанрові структури, зробило їх, умовно кажучи, гер- 
метичними. У дійсності ж природа жанру інша. Це зазначає 
О. Лосєв: «Те, що Арістотель пов'язує трагедію із зображен- 
ням кращих людей, а комедію -- із зображенням гірших, це суд- 
ження -- вельми слабке в естетичному розумінні. Адже занад- 
то вже ясно, що і в трагедії можуть бути негативні герої, і в 
комедії -- позитивні» (18, с. 4661. 

Орієнтуючись на вияв авторського погляду на світ, ціннісну 
диференціацію пізнаних, ним явищ, ця класифікація фактично 
нейтралізувала аксіологічну діяльність митця: «Принцип типо- 
логії літературних явищ у даній системі класифікації за самою 
своєю природою відмічений нормативністю і неїсторичний. Ад- 
же те, що сьогодні уявляється гідним і кращим, завтра може 
не відповідати своєму становищу. І причина недостатності та- 
кого поділу в його метафізичності, в тому, що абсолютизуєть- 
ся значення об'єкта, а активність художника, тобто роль 
суб'єктивного фактора в творчому акті, фактично не визнаєть- 

ся» |21, с. 179). 
Цим помилковим шляхом пішли фундатори класицизму. Во- 

ни остаточно норматизували стосунки героя і жанру, пов'язавши 
чесноти героя з його становою приналежністю. Йдучи від зміс- 

ту зображеного, класицисти утвердили поділ жанрів на «ви- 
сокі» і «низькі» (до «високих» належали епопея, трагедія, ода, 

до «низьких» -- сатира, байка, комедія). Так були вироблені 
принципи чіткої «аксіологічної ієрархізації поетичних жанрів», 

що лягли в основу жанрової системи, де місце жанру визнача- 

ється рівнем «шляхетності» героя І30, с. 57--631. Це сигналізу- 

вало про перехід жанру в предмет оцінювання. 

4



"Однак теоретики класицизму, розглядаючи жанр як об'єкт 
оцінювання, підмінювали предмет розмови і тим самим відхо- 
дили від власне жанрової проблематики. Виявляючи генезис 
такого підходу до жанру, С. Скварчинська наголошувала на 
зміщенні акцентів: «Традиційне, пов'язування цінності з предме- 
тами генологічними виникло, на нашу думку, з перенесення цін- 
ності конкретного літературного матеріалу, окресленого ними, 
на них самих...» ІЗ3, с. 1551. 

Таким чином, дослідження жанру з точки зору його ціннос- 
ті смислу не має: ліричний вірш не менш цінний, ніж роман, 
а комедія не протистоїть ціннісно трагедії -- всі жанри на рівних 
співіснують у сучасному мистецтві (хоч у буденній свідомості 
зберігається ціннісна ієрархізація жанрів: роман-- це вже, мов- 
ляв, не оповіданнячко, а щось вагоміше, те, що зараховується . 
до цінностей вищого порядку). 

Відкриття літературою динамічного, незапрограмованого ха- 
рактеру архаїзувало всі нормативні побудови. Підхід до харак- 
теру героя як явища процесуального змусив змінити всю жан- 
рову стратегію. Виявилось, що в системі суб'єктно-об'єктних 
відношень зміщення жанру в зону суб'єкта, введення його в ко- 
ло операційних дій суб'єкта відкрило принципово новий напрям 
для формування жанрової системи. 

У першу чергу були використані оціночні можливості жанру. 

Це змушує приглянутись до нього як складника оціночної сис- 

теми, поява якої зумовлена самою природою художнього мис- 
лення: воно не лише моделює світ, а Й «оцінює всі елементи 
моделювання і відображення» |5, с. 133). Ширше -- особливос- 
тями «онтологічної мутації» людини, існування якої -- «це існу- 
вання в сфері цінностей», де прогрес «здійснюється через поя- 
ву культурного вимірювання людини і створення все нових цін- 

ностей» (10, с. 81). кг | 
-. Оцінка-- неодмінний елемент пізнання. Разом із дією у прак- 

тичному.житті вони утворюють неподільну трихотомію |29, с.21). 
В духовній діяльності аксіологічна складова свідомості виявля- 

ється по-різному. і 
У найбільш давніх формах людського  мислення-- у «пер- 

шому проблиску людської свідомості»-- пізнавальне і  оціноч- 

не начала злиті, нерозчленовані. Пізніше вони диференціюються. 

У науці пізнання максимально  об'єктивізоване, позбавлене 

суб'єктивного оціночного відношення до предмета пізнання: 
«Пізнавальне відображення знаходить найбільш адекватну фор- 

му своєї реалізації в науці як особливій сфері людської діяль- 

ності. Воно принципово безособове, як і його результат, що фік- 

сується в  аксіологічно нейтральних пізнавальних суджен- 

нях» |І8, с. 111. 
У мистецтві, зокрема в літературі, навпаки-- пізнавальна 

діяльність виразно особистісна, кожного разу позначена симпа- 

тіями і антипатіями автора. Це зумовлює тісну взаємопов'яза- 

ність пізнавальної і оціночної діяльності: «Пізнання і оцінка 

утворюють у літературі діалектичну єдність» |32, с. 271. Тому 

5



і процес і результат своєрідного художнього пізнання оціночно 
спрямовані. 

В естетичному сприйнятті, як і в будь-якому іншому, форми 
оцінювання розташовуються в широкому діапазоні -- від еле- 
ментарніших (оціночна деталь, троп) до складніших (художній 
образ, жанр). Причому і простіші і складніші форми функціо- 
нують не самостійно, а в системі складного оціночного комплек- 
су художнього твору; «оціночний аспект» виявляється через 
«систему різних оцінок» |22, с. 227|. 

На думку Х. Редекера, художній твір входить у систему цін- 
нісно-оціночних відношень різними гранями. Автор дає оцінку 
героям твору: оцінюється також оточення, обставини, природні 
явища, дійсність чи певна частина її: у свою чергу сам худож- 
ній твір як певна цінність підлягає оцінці ІЗІ, с. 106--1071. 

Найголовніша оціночна операція здійснюється за допомогою 
жанрового аспекту, жанрової сторони твору. Це пов'язано з 
особливим місцем, особливою роллю, яку відіграє жанр у про- 
цесі пізнання: «Жанр -- це відображення певної закінченості 
етапу пізнання, формула здобутої естетичної істини» |21, с. 189). 
Обрати певний жанр-- це дати матеріалу закінчену оціночну 
характеристику. Про співвідношення життєвого факту і жанру 
йдеться у повісті «Прогулка с удовольствием ни не без - мора- 
ли» Т. Щевченка: вражений силою духу, людяністю знівеченого 
війною матроса, який заслужену нагороду без вагань хоче від- 
дати за звільнення покріпаченої сестри, оповідач міркує так: 
«Як хочете, а подвиг не зовсім звичайний.- А що, -- подумав я, 
коли б мені пощастило надати цьому простому сюжетові фор- 
ми героїчної поеми, або... Та ні, ніяка інша форма поезії, окрім 
поеми, не пасує до цього сюжету. Поема або нічого» 198, с. 5031. 

Дослідники цілком закономірно вказують на наявність у тво- 
рах мистецтва аксіологічного поля: «У художньому творі пере- 
сікаються аксіологічне поле, яке включає в себе безліч суспіль- . 
но-ціннісних елементів, і морфологічне поле, що являє собою 
безліч матеріально-просторових елементів» 190, с. 25).. 

Аналогічне аксіологічне поле, тільки в типологізованих фор- 
мах, функціонує в жанрі, адже жанр формується на схрещенні 
«двох сторін, які діалектично протистоять і водночас взаємоза- 
лежні, змістовна сутність, або об'єктна сторона, і сторона 
суб'єктивна, яка в середині жанрової структури немовби пред- 
ставляє самого художника, живого носія і традицій і шукань 
у даному мистецтві» |25, с. 7). Жанр завжди інтегрує оціночну 

- діяльність, виводить на її основі певну оціночну «формулу», яка, 
пересікаючись чи. накладаючись на інші ряди-- змістовий, 
структурний, комунікативний -- дає можливість  накреслювати 
завершену модель жанру: «..Жанр -- це форма втілення автор- 
ського задуму щодо відображення певних явищ життя відповід- 
но до їх художнього осмислення, до втілення в образи, і оцінок, 
які письменник дає цим явищам» |7, с. 270). 

Наявність оціночного начала, оціночного поля вимагають 
коригування традиційного погляду на структуру жанру. Моде- 

6



люючи його, дослідники виділяють три головні плани-- жанру- 
змісту, структури і сприйняття (17, с. 22). Але момент сприй- 
няття, відображення і художнього переосмислення матеріалу 
неможливий без оцінки. Через саму природу людського пізнан- 
ня людина у відображеному сприймає передусім його якість, а 
через якісну, отже, ціннісну оцінку, бачить і характеризує да- 
ний феномен як цілісне утворення 116, с. 69). Тому в структурі 
жанру слід виділяти оціночний план. 

Оцінка і в житті і в мистецтві спирається на вироблену ду- 
ховною культурою людства оціночну сітку, організуючим цент- 
ром якої є ідеал -- «ідеал слугує критерієм оцінки всього того, 
що оточує людину в світі і потрапляє в орбіту її практичних 
соціальних інтересів» ПЗ, с. 1131. Це дає можливість чітко ат- 
рибутувати будь-яке явище, ціннісно ієрархізувати матеріальні 
і духовні цінності. 

Жанр оціночно спрямований" передусім на цінності етичні, 
що пов'язано з особливостями предмета дослідження, який 
освоює література: «Література має справу із властивостями, 
характерами, вчинками -- із усілякими формами узагальненої 
поведінки людини. А там, де йдеться про поведінку, будь-які 
життєві цінності виявляються водночас цінностями  етични- 
ми» |9, с. 385). 

Інтерес жанру до етичних проблем немовби запрограмований 
уже в самій його конструктивній основі: біполярний за формую- 
чими началами -- «сутність жанру-- у типі співвідношення ге- 
роя і суспільства» (27, с. 371-- він оперує двома етично органі- 
зованими центрами -- світ, суспільство як носій ціннісно ієрар- 
хізованих етичних норм і герой, художній характер, у організа- 
ції духовного світу якого «моральний аспект певною мірою 
відіграє інтегруючу роль» |Ї, с. 61). Це пов'язано з прямим ко- 
респондуванням ціннісних і моральних орієнтацій, внаслідок чого 
з ціннісної системи природно "виводиться система моральна: 
«якщо ж ми проаналізуємо систему із прийнятих окремим ін- 

хавібм цінностей, то одержуємо не просто ціннісну систему од- 
ного індивида, а й його моральну систему» І6, с. 1271. 

Винятково етизований характер має також зв'язкова ланка 
між цими полюсами -- вчинок у різних його модифікаціях: 
«Безпосередньо етична лише сама подія вчинку (вчинку- думки, 

вчинку-діла, вчинку-почуття, вчинку-прагнення та ін.) в його 
зживому звершенні зі середини самої свідомості, яка діє» |З, 
с, 37). 

Але природа художньої оцінки не,зводиться до етичного ат- 
рибутування явища. Уже в підсвідомості, як показали експери- 
ментальні дослідження, йде процес не лише морального, а й 
естетичного оцінювання всіх оточуючих, навіть зовсім нейтраль- 
них - - мертвих» - предметів: столи, стільці, стіни і т. д. При- 
Чому «..у різних за психічним складом осіб превалював або мо- 
ральний, або естетичний спосіб емоційної оцінки цих предме- 
тів» |23, с. 188). Художня оцінка швидше всього синтетична. Во- 
на включає і етичні, і естетичні моменти, що, власне, дає мож- 

т



ливість вийти на рівень жанру - - як своєрідний, дуже складний 
і незвичний естетико-етичний оціночний рівень. 

На основі оціночного відношення мистецтва до дійсності при- 
родно формується жанрова система. Цікаву класифікацію жанрів 
запропонував М. Каган. Диференціюючи характери в аксіо- 
логічній площині, він виділив два аксіологічні полюси -- макси- 
мального ступеня позитивної оцінки і найрізкішого заперечення, 
які виведені з зазначеного О. Фрейденберг «подвійного сприй- 
няття життя», На цих двох полюсах відповідно групуються сла- 
.вослівні і сатиричні жанри, а жанрова градація досягається 
внаслідок «східчастого руху від одного аксіологічного полюса 
до іншого». Віхами на його шляху є проміжні жанрові серії. 
Наприклад, «серія жанрів, які виражають сум "за втраченими 
цінностями -- трагедія, реквієм, похоронний марш, елегія, мемо- 
ріальні архітектурні і скульптурні споруди» 114, с. 417--418). 

М. Кагану вдалось зробити найважче -- заповнити простір 
між полюсами, підключити до класифікації жанри з пониженим 
аксіологічним потенціалом, хоч для цього довелося відступити 
від єдності класифікаційного критерію, використати групу не- 
однозначних понять: оцінка -- цінність-- настроєвий пафос. Оче- 
видно, на заваді стала масштабність самого завдання -- ство- 
рити універсальну жанрову систему, яка охоплювала б усі ви- 
ди мистецтва. 

Єдності класифікаційного поділу легше дотриматись, звер- 
нувшись до якогось одного виду мистецтва (або однієї групи 
жанрів, взятої у певній родовій площині) і до одного принципу 
диференціації. В першу чергу це, очевидно, повинна бути го- 
ловна диференціююча одиниця із класифікації, запропонованої 
М. Каганом -- оцінка, її тип і характер. Жанр, точніше систе- 
ма жанрів, розташовується як паралельний адекватний ряд, що, 
художньо освоюючи матеріал, аксіологічно атрибутує будь-яке 
явище. 

Однак, аналізуючи паралельний жанровий ряд, все-таки 
краще описувати жанрову систему не за допомогою традиційної 
аксіологічної осі з її однозначною оціночною визначеністю кож- 
ної точки, а за принципом математичної системи координат. То- 
ді чітко виділяться дві групи жанрів з абсолютно позитивною: 
чи негативною оцінкою, які відповідають двом аксіологічним. 
полюсам, і дві аналогічні одна одній групи, які дадуть можли- 

вість ціннісно атрибутувати характер (чи явище) через дві точ- 
ки, дві ознаки-- позитивне і негативне начало. Це відповідає 
реальній природі складного характеру, у якому часом поєдну- 
ються егоїзм і альтруїзм, байдужість і готовність до подвигу, 
милосердя, слівчуття і душевна черствість. | | 

Центр системи повинні зайняти жанри з нульовим потенціа- 

лом. Культивування таких жанрів (чи жанрових форм) може 

йти і від розгубленості перед життям і водночас від вторгнен- 

ня в такі сфери, де визначена етична оцінка важко приклада- 

ється до матеріалу. Відсутність оціночного начала в структурі 

жанру може пов'язуватись і з особливостями жанрового стату- 

8



су. Так, безоціночними були перші форми роману. У першопо- 
чаткових формах, що йдуть від риторики, основна оціночна роль 
належить читачеві: «Справа романістів по можливості гостріше 
виявитн контраверсійність, а читач сам, якщо йому хочеться, за 
своїми вподобаннями, знайде їй етичне виправдання» ШІ, с. 341. 
Оцінка виноситься за межі жанру. Для внесення ж оціночного 
моменту треба підключити всю комунікативну систему, точні- 
ше, її підсумкову ланку: твір-- читач. 

Природно виділяються дві групи жанрів із сталим оціночним 
спрямуванням -- героїзуючі жанри і жанри сатиричні. Для них 
характерна, умовно кажучи, лінійна побудова художнього об- 
разу-- він постає перед читачем у процесі розгортання голов- 
ної етичної домінанти. Цілісність процесу художнього дослід- 
ження характеру зумовлюється абсолютністю вияву героєм сво- 
єї головної якості. 

Провідне місце в новітній культурі посідають жанри з, умовно 
кажучи, потенціальною оцінкою, яка має динамічний характер, 
тобто оцінкою, що виробляється в ході реалізації героєм своєї 
життєвої програми. Певної визначеності у таких жанрових фор- 
мах оціночний пафос набуває лише в момент повного опредме- 
чення матеріалу в конкретному творі. Місце таких жанрових 
утворень у системі жанрів можна визначити лише потенційно. 
статочно ж воно прояснюється тоді, коли повністю сформова- 

но художній світ і герой більше не має відкритого простору для 
самореалізації. 

Отже, виділимо кілька принципових положень: жанр за 
своєю природою оціночно спрямований, і це визначає його функ- 
ціональну роль у системі аксіологічних відношень; через спів- 
віднесеність з естетичним ідеалом жанри організовуються в ці- 
лісно завершену оціночно зорієнтовану жанрову систему, що 
дає можливість сучасному мистецтву аксіологічно атрибутува- 
ти будь-яке явище; визнання оціночної спрямованості жанру 
не вичерпує проблему, оскільки головне -- з'ясування закономір- 
ностей його розвитку, що в свою чергу вимагає розв'язання нас- 
тупної групи питань, серед яких найголовніше -- виявлення оці- 
ночного «механізму» жанру. 

1. Алехина .Л. Проблема вьражения зтического начала в искусстве // 
Зстетика и ЖИЗНЬ. п 7. М. 1982. 2, Арістотель. Поетика. К. 1967. 
3. Бахтин М. Вопрось литературь и зстетики. М., 1975. 4. Білий О. Форму- 

вання свідомості й літературна цінність // Рад. літературознавство. 1984. 
Хо 9. 5. Борев Ю. Зстетика. М., 1975. 6. Витаньц И. Общество, культура,: 
социологня. М. 1984. 7. Волинський П. Основи теорії літератури. К., 1967. 
8. Вижлецов Г. Зстетика в системе философского знания. Л., 1984. 9. Гин- 

збург .Л. О психологической прозе. Л., 1977. 10 Гише Д. Человек-- куль- 
турная зкзистенция // Румьн. лит. 1983. Х» 4--5. 11. Грифцов Б. Теория 
романа. М., 1927. 19. Жулинский Н. Человек в литературе. К., 1983. 
13. Каган М. Лекции по марксистско-ленинской зстетике. Л., 1971. 14. Ка- 

ган М, Морфология искусства. Л., 1972. 15. Кирков Д. Историческнят пьт 
на жанровата теорня // Лет. мисьл, 1976. Х» 6. 16. Киященко Н., Лейзе- 
ров Н. Теория отраження и проблемь зстетики. М., 1983. 17. Лейдерман Н. 

Движение времени и законь жанра. Свердловск, 1982. 18. Лосев А. История 
античной зстетики. Аристотель и поздняя классика. М., 1975, 19. Овсякни- 

9



ков М. Карл Маркс и коренньме вопрось зстетики // Коммунист. 1983. М» 12. 
20. Поляков М. Цена пророчества и бунта. М., 1975. 21. Стенник Ю. Сис- 
темь жанров в историко-литературном процессе //  Историко-литературньй : 
процесс. Л. 1974. 22. Столович Л. Гносеологическне и  аксиологические ас- 
пекть: искусствознания // Актуальнье вопрось  методологни современного 
искусствознания. М., 1983. 23. Титаренко А. Антниден. М., 1984. 24. Туга- 
ринов В. Проблемь ценностей в марксистской философий. М., 1965. 25. Ха- 
бин В. Позмно-песенное начало в ранней советской «большой прозе» (Рус- 
ская повесть и роман о революции и гражданской войне-- первая полови- 
на 20-х годов) // Филол. науки. 1972. Хе 5. 26. Храпченко М. Зстетические 
и художественнье ценности // Контекст. 1981. М., 1982. 27. Чернец Л. К ти- 
пологин  жанров по .содержанию (постановка шпроблемь у Гегеля и у 
А. Н. Веселовского // Вестн. Москов. ун-та. Филология. 1969. Х» 6. 28. Шев- 
ченко Т. Повна збірка творів: У 3 т. К., 1949. Т. 2. 29. Егрепбесі: /. Ма5з 
Капп Кип5ї? Найе-- Їеіргір, 1979. 30. Міснаїош5ка Т. РоефвуКа і роегіа. Маг- 
5тама, 1982. 31. Кедекег Н. АБбіїЧипр ипа Х/егіипе. Іеіргіє, 1980. 32. ЗсПо- 
фег Р. АББії4. 5іппріїд. ХУегійпе, Вегіїп -- У/еітаг, 1982. 33. 5ккшагсгугзока 5. 
ХУзіер до пашКі о Шіегаїигге. Х/агзтата, 1965. Т. 3. 

Жанр рассматриваєтся под акснологическим углом зрения. Определяєт- 
ся неправомерность рассмотрення жанра как обжзекта оценивания. В систе- 
ме аксиологических отношений роль жанра предопределяєтся его способно- 
стью оценивать обьект познання. Именно через свою оценочную направлен- 
ность жанр примькаєт к аксиологической проблематике, что позволяєт четче 
определять его место в процессе художественного познанния и формировать 
систему жанров в акснологической плоскости. 

Стаття надійшла до редколегії, 14. 10. 86 

О. С. КУХАР-ОНИШКО, доц., 
Миколаївський педагогічний інститут 

У соціальному контексті епохи 
(до питання про соціально-історичний 
детермінізм у літературі 
соціалістичного реалізму) 

Проблема соціальної та історичної детермінованості 
літератури не нова, але доводиться до неї звертатися знову і 
знову, адже наші ідейні вороги вперто заперечують соціальну 
зумовленість й історичну конкретність літературних творів, аб- 
солютизують інтуїцію і суб'єктивізм, на яких вибудовують есте- 
тичні концепції фрейдизму й екзистенціалізму, ігнорують зміст 
твору, дошукуючись істини у структурі тексту  (структураліс- 
ти), приміряють біблійні архетипи до кожного нового сюжету, 
аби довести, що всі конфлікти закодовані у «святому письмі» 
(неотомісти). Змінюються назви буржуазних естетичних шкіл, 
але суть залишається одна -- прагнення вихолостити соціальну 
мету літератури, приглушити її суспільну значимість. 

У специфічних умовах Росії першої половини ХІХ ст. літе- 
ратура відбивала духовне життя суспільства, а революційно- 

демократична критика (В. Г. Бєлінський, М. О. Добролюбов, 

10



М. Г. Чернишевський та ін.) не тільки відкрила для читача со- 
ціальне значення літератури, а й зробила літературу нЯдне 
ною зброєю в ідеологічній боротьбі. 

Згодом Г. В. Плеханов так визначив завдання критики й лі- 
тературознавства: «.. перекласти ідею даного художнього тво- 
ру з мови мистецтва на мову соціології, щоб знайти те, що мо- 
же бути назване соціологічним еквівалентом даного літератур- 
ного явища» |10, с. 207). Щоправда, вульгарні соціологи у 20-ті 
роки в пошуках соціологічного еквіваленту зайшли так далеко, 
що загубили специфіку літератури як мистецького явища. 

Радянське літературознавство, керуючись ленінськими  на- 
становами, виробило надійні критерії аналізу літературного про- 
цесу. В. І. Ленін писав: «Літературна справа повинна стати 
частиною загальнопролетарської справи...» |Ї, т. 12, с. 93). 

Необхідність зв'язку митця з життям народу неодноразово 
підкреслювалася у партійних документах. Зокрема, у матеріа- 
лах ХХМІЇ з'їзду КПРС зазначається: «Коли виникає суспільна 
потреба осмислити час, особливо час переломний, він завжди 
висуває людей, для яких це стає внутрішньою потребою. В та- 
кий час'ми живемо тепер. Ні партія, ні народ не потребують 
парадного багатописання і дрібного побутокопання, кон'юнк- 
турщини і діляцтва. Суспільство чекає від письменника худож- 
ніх відкриттів, правди життя, яка завжди була суттю справж- 
нього мистецтва» |2, с. 107). 

В умовах прискорення соціально-економічного розвитку 
країни винятково важливу роль відіграє людський фактор. Це 
зумовліоється об'єктивними закономірностями розвитку радян- 
ського суспільства в умовах гласності і демократизації. «У мі- 
ру зростання культурного рівня народу посилюється вплив ми-. 
стецтва на життя суспільства, його морально- -психологічний клі- 
мат. Це підвищує відповідальність майстрів культури за ідейну 
спрямованість творчості, художню силу впливу їхніх творів» 

І3, с. 611. 
Аналізуючи зростаючий вплив сучасного мистецтва і літера- 

тури на індивіда й суспільне життя загалом, слід підкреслити, 
що вони діють не лише переконливістю нового мислення, висо- 

кою правдою осмислення дійсності, а й естетичною силою  ху- 

дожніх образів. 
Відкриття визначальної ролі виробничих відносин, способу 

виробництва дало змогу марксистсько-ленінській філософії на- 
уково обгрунтувати закономірність зміни соціально-економічних 
формацій, поставити концепцію детермінізму на матеріалістич- 
ну основу. З'ясування причинно- наслідкових зв'язків у суспіль- 
ному розвитку, в історії окремого народу чи невущо людства 
має велике значення. 

У радянському літературознавстві чи не вперше термін «ре- 

волюційний детермінізм» вжив А. М. Ієзуїтов. Він писав: «Зма- 
льовуючи правдиву, історично і соціально достовірну картину 
життя, митець-реаліст цим самим не може не показати людину 
у вигляді кінцевого продукту суспільних відносин» |б, с. 39). 

11



«Революційний детермінізм» вчений назвав провідним есте- 
тичним принципом соціалістичного реалізму, який вбирає у се- 
бе і специфічно трансформує «ідеологічні основи нового твор- 
чого методу», а також розкриває зміст цього філософського тер- 
міну: «ідея детермінізму, що виражає гносеологічну сутність ре- 
алізму в мистецтві (умовно кажучи, «гносеологічного  реаліз- 
му»), утверджує незалежність об'єкта від суб'єкта, середовища 
від людини, відображуваного від його відображення і залеж- 
ність суб'єкта від об'єкта, людини від середовища, відображення 
від відображуваного. У сучасних умовах ідеологічної боротьби 
ця ідея так або інакше відкидається представниками буржуаз- 
ної науки» |б6, с. 46). 

А. М. Ієзуїтов не тільки розкрив своє розуміння детермініз- 
му, а й визначив його функціональне призначення, виходячи з 
основних положень ленінської теорії відображення. Однак таке 
широке тлумачення ролі соціально-історичної зумовленості ві- 
дображення життя у літературі ніби звужується терміном «рево- 
люційний», бо вбачається причинно-наслідковий зв'язок лише на 
одному історичному етапі-- при революційній заміні однієї 
суспільно-економічної формації іншою. Не заперечуючи слушно- 
сті міркувань А. М. Ієзуїтова щодо змісту терміну  «детермі- 
нізм», звернемося до визначення детермінізму (логічного, пси- 
хологічного, економічно-технологічного, географічного, мораль- 
но-етичного та ін.), яке подав М. Пилипенко 19). 

Нам здається не зовсім переконливою думка А. М. Ієзуїто- 
ва, що революційний детермінізм є одним із основних принци- 
пів соціалістичного реалізму разом з принципами партійності і 
народності. Звичайно, партійність і народність передбачають со- 
ціально- історичну зумовленість літературного процесу загалом, 
як і кожного літературного явища! зокрема. Соціально- історич- 
на детермінованість літератури, як і причинно-наслідкові зв'яз- 
ки між літературними епохами, окремими письменниками, тво- 
рами одного автора, між національними літературами діалек- 
тична закономірність, що виявляється і в таких літературознав- 
чих поняттях, як історизм, соціальна зумовленість й історична 
конкретність, логічна вмотивованість характерів і вчинків геро- 
їв, гносеологічні джерела сюжетів і художніх образів, постає 
загальним законом реалістичного, передусім мистецтва соціалі- - 
стичного реалізму. 

«Мистецтво соціалістичного реалізму грунтується на прин- 
ципах народності і партійності. Воно поєднує сміливе новатор- 
ство в правдивому художньому відтворенні життя з використан- 
ням і розвитком усіх прогресивних традицій вітчизняної та сві- 
тової культури» |З, с. 57|. ; 

Визнання закономірностей у розвитку суспільства, детермі- 
нованості людської особистості не постає в естетиці соціалістич- 
ного реалізму фатумом, невідворотністю долі окремої людини. 
Навіть в екстремальних умовах війни, як показують романи 
Ю. Бондарєва «Берег» і «Вибір», «партизанські» повісті В. Би- 
кова, романи О. Гончара «Прапороносці» і «Твоя зоря», у лю- 

12



дини залишаються можливості вибору. Цей вибір зумовлюється 
революційною ситуацією в конфлікті з традицією, морально- 
етичними нормами різних класових верств суспільства, побуто- 
вими умовами, конфліктом поколінь і  найголовніше,-- сутич- 
кою різних класових інтересів, двобоєм різних ідеологій. Соці- 
альне завжди виступає першоосновою конфлікту, соціальне зу- 
мовлює той чи інший вибір, естетичне постає як його результат. | 

Партійність і народність-- два основні, але не однозначні 
принципи творчого методу, соціально зумовлені та історично 
конкретні (детерміновані), тому що опираються на діалектико- 
матеріалістичні закономірності розвитку суспільства, заперечу- 
ють стихійність і некерованість суспільних процесів, чітко ви- 
значають місце і роль людини в суспільному житті. 

Про партійність і народність у літературі є чимало серйоз- 
них наукових досліджень, але в їх співвідношенні часто натрап- 
ляємо на «перекоси» в бік ототожнення або категоричного чи 
замаскованого протиставлення. Якщо поняття партійності асоці- 
юється в літературі з класовою позицією митця, є вираженням 
цієї позиції в творі, то у поняття народності, крім вираження 
загальнонародних інтересів, входить і національна специфіка 
літератури. Народність замикається в межах національної лі- 
тератури, партійність неодмінно включає елемент  інтернаціо- 
нального. 

Якщо народність творчості Михайла Стельмаха ми вбачає- 
мо в тому, що він створив колоритні типи українського селяни- 
на-колгоспника, жінки, сільського інтелігента, а через них роз- 
крив глибинну суть революційних перетворень, то партійність 
його творчості має інші виміри -- це образ сільського комуніста, 
показаний з чітких класових позицій. 

Наголошуючи на різних сферах вияву партійності і народ- 
ності, ми усвідомлюємо, що цим не вичерпується їх  багатови- 
мірний зміст, багатозначне виявлення в художньому творі: прин- 
цип партійності ніколи не може замінити поняття народності, 
не може бути його вищою формою. На жаль, така алогічна фор- 
мула побутує у методичній літературі. У «Дидактичних матеріа- 
лах з української радянської літератури для Х класу» учням 
пропонують відповісти на запитання: «Чому принцип партійно- 
сті мистецтва є вищою формою його народності?» |5, с. 7). 
А й справді -- чому? Хіба може бути народність нижчою формою 
партійності? 

Подібні претензійні формули тільки заплутують розуміння 
основних принципів соціалістичного реалізму, а уникнути їх 

допоможе увага до історії виникнення і побутування цих прин- 

ципів, проникнення в їх соціальну значимість, соціальну детер- 

мінованість. 
Соціально-історичний детермінізм дає можливість чіткіше 

відмежувати твори соціалістичного реалізму від творів інших 

літературних напрямів і творчих методів. Тільки у тому випад- 
ку, коли соціалізм та його ідеї постають як закономірний резуль- 

тат суспільного розвитку, як історично зумовлена необхідність, 

13



а герої твору виражають найзаповітніші сподівання народу, ми 
можемо говорити про соціалістичний реалізм. 

Не досягає мети і той письменник, який детермінованість по- 
дій прямолінійно декларує, вульгаризує, забуваючи про закони 
художньої творчості, що передбачають типізацію і узагальнен- 
ня, відтворення нової дійсності, співзвучної, співмірної із самим 
життям. О. С. Бушмін з цього приводу писав: «Специфіка ху- 
дожнього прогресу полягає не в його незалежності від соціаль- 
них та інших факторів, а в своєрідності їх переломлення у сфе- 
рі мистецтва, у відносній самостійності його розвитку» |4, 
с. 204|. ; 

Вже сам предмет мистецтва і літератури визначає його со- 
ціальну першооснову. Творчий же процес-- не відхід -від соці- 
ального в абстракції мислення, не торжество (інтуїції, а все 
глибше пізнання і відтворення об'єктивного світу засобами мис- 
тецтва відповідно до основних принципів теорії відображення. 
Інтереси народу, комуністичний суспільний ідеал залишаються 
нашими орієнтирами у процесі творчості, коли звершується та- 
інство - - Суб'єктивне освоєння об'єктивного світу. 

Не викликає сумнівів, заперечень детермінованість нашого 
творчого методу. А наскільки детермінованим є індивідуальний 
стиль? Відповідає на це запитання один з  найавторитетніших 
наших теоретиків академік М. Б. Храпченко: «Кожен митець. 
сприймає і зображує життя в світлі свого естетичного ідеалу, 
утверджує або заперечує ті чи інші явища і.факти у відповід- 
ності з ним. Те, що допомагає здійсненню народних ідеалів, ви- 
ступає у творі як прекрасне. Те, що заважає, здається огидним, 
потворним. Без цього взагалі неможлива художня творчість» 
Ло, 1401: 

Отже, на об'єктивну картину відображуваного світу лягає 
відсвіт творчої особистості. Або інакше: предмет зображення 
не фотографується, а постає перед читачем в освітленні естетич- 
ного ідеалу письменника. Об'єктивне, реально існуюче в житті 
переноситься у світ художніх образів. Історично Бизначена, со- 
ціально детермінована концепція людини і світу, що постає в. 
художньому творі в конкретному естетичному ідеалі, включає 
в себе не лише суще (реально існуюче), а й бажане, вимріяне-- 
домислене згідно з даним естетичним ідеалом. 

Соціальна конкретика, ідейна наповненість всієї художньої 
структури твору -- проблематики, системи образів, зображува- 
них картин дійсності, кожної окремої деталі -- визначають іху- 
дожні достоїнства твору. До подібного висновку приходить 
Л. Новиченко, коли називає визначальні прикмети індивідуаль- 
ного стилю, Особливість виразу змісту, закономірність перетво- 
рення змісту у форму, ідейно-естетичну концепцію вчений нази- 

ває «концептуальною основою стилю» і підкреслює, що стиль 
зумовлюється духовним життям часу, розвитком суспільної сві- 
домості, потребами самого літературного процесу |7, с. 48), 
так що індивідуальний стиль письменника завжди постає Ссоці- 

ально й історично детермінованим. 

14



Візьмемо для прикладу стилі трьох найбільш відомих укра- 
їнських прозаїків. Творчий почерк О. Гончара відзначається лі- 
ричною піднесеністю розповіді, романтизацією головних героїв, 
чіткістю ідейних позицій. Він сформувався, увібравши все кра- 
ще із творчого досвіду Яновського і Довженка. Кожний новий 
твір О. Гончара-- це нова композиція, новий пласт життя, нові 
горизонти бачення світу, нові людські типи, вихоплені з виру жит- 
тя. Стиль М. Стельмаха теж називають романтичним, але його 
романтизм йде від народнопоетичних традицій, котрі й визнача- 
ють епічну розлогість й історичну конкретику його романів, своє- 
рідність його естетичного ідеалу. При певній стабільності його 
прийомів зображення, подібності основних героїв і їх антиподів 
від роману до роману йшло шліфування відомого, віднайденого. 
Щедре використання фольклорних елементів у тексті твору не 
відволікало уваги письменника від соціальної конкретики часу, 
втіленої і в образах, і в проблематиці «Крові людської - - не во- 
диці» чи «Чотирьох бродів». 

Найбільш рухливим в українській прозі останніх років є, ма- 
буть, стиль П. Загребельного. То він строгий аналітик в  істо- 
ричних романах, то стає прискіпливим соціологом при зобра- 
женні нашого сьогодення, а то вдається до сатири, бурлеску в 
«Левиному серці» чи виявляється закоханим мрійником у «Клар- 
нетах ніжності». Тут'потрібна і історична ерудиція, і широта 
погляду з висоти державних інтересів, і майстерність перевті- 
лення в свого героя, та понад все-- талант і пильний погляд в 
буття народу. 

Три різні стилі, що належать до різних стильових напря- 
мів в українській радянській прозі, та на всіх лежить печать со- 
ціально-історичного детермінізму. Саме наш творчий метод при 
всій детермінованості його творчих принципів забезпечує якнай- 
більшу свободу творчості, забезпечує все оте розмаїття форм і 
стилів, якими славиться радянська література. 

Соціально-історичний детермінізм визначає  ідейно-естетич- 
ну цінність твору незалежно від того, який конфлікт ліг в його 
основу -- ідеологічний, виробничий, морально-етичний, психоло- 
гічний чи побутовий. Дуже часто такі конфлікти взаємопов'яза- 
ні, доповнюють один одного, та головне і важливіше -- його со- 
ціальна значущість. Ось давно відома і не раз використовувана 
в літературі тема Марусі Чурай. Драматурги, прозаїки і поети 
досі розвивали цю історію лише в морально-етичному плані, на 

побутовому матеріалі. А Ліна Костенко у своєму віршованому 
романі не тільки поглибила психологічну характеристику основ- 
них учасників події -- Гриця і Марусі, старої Чураїхи і загре- 
бущої Бобренчихи, багатіїв Вишняків, а й показала соціальну 
зумовленість саме таких характерів в умовах визвольної війни 

і національного відродження, які супроводжувались і розвитком 

феодальних відносин, формуванням національної феодальної 
верхівки. 

Герої напівлегендарної трагедії постали в контексті тодіш- 
ніх політичних і соціальних конфліктів. Соціальна й історична 

15



детермінованість посилила пізнавальну й виховну значимість 
давньої історії. Давня легенда заговорила із нашими  сучаєсни- 
ками переконливіше й емоційніше, а все це надало романові 
«Маруся Чурай» і більшої естетичної значимості. 

Детермінізм не втрачає свого значення і нри використанні 
умовних прийомів відображення. «Химерність» в літературі має 
різні джерела і різне естетичне призначення -- то вона йде від 
фольклорної умовності, то веде.родовід від бурлеску, то вико- 
ристовує прийоми наукової фантастики. Думаю, ніхто не буде 
заперечувати соціального підгрунтя «химерного» в дилогії 
В. Земляка «Лебедина зграя» та «Зелені Млини». Яскраво ви- 
ражена соціальність і в одному з найновіших «химерних» рома- 
нів-- у «Жорнах» Р. Федоріва. 

Якими б дивними, ба навіть дивакуватими не здавались ха- 
рактерник Яків Розлуч, Якийсь Петро і чорт Антипко, вони ви- 
значають реалії конкретної епохи, коли на заході України після 
вересня 39-го, після визволення України від німецько-фашист- 
ських загарбників утверджувався новий соціальний лад. 

Умовні прийоми типізації набули поширення не лише на Ук- 
раїні, де запально сперечаються про долю «химерного» роману, 
а й в інших радянських та зарубіжних літературах. Досить на- 
звати останні твори  киргиза Ч. Айтматова, роман  грузина 
Ч. Аміреджібі «Дата Туташхіа», «короткий роман» естонця 
Е. Ветемаа «Повернення Калевіпоега», романи угорця Л. Меш- 
терхазі «Загадка Прометея», поляка Т. Новака «Чорти», болга- 
рина Д. Фучеджієва «Ріка», ряд творів латино-американських 
та африканських письменників, щоб переконатись, що умовність 
в літературі--не відхилення від норми, не огріхи в розвитку 
соціалістичного реалізму, а соціально й історично детермінова- 
на закономірність. 

Соціально-історичний детермінізм у літературознавстві вира- 
жається в принципах партійності і народності, в історизмі й кла- 
совості мистецтва, виявляється через зв'язок літератури з жит- 
тям, а письменника з передовими суспільними силами, він зу- 
мовлений самим предметом літератури. Тому так важливо, що 
саме на цих особливостях сучасного літературного процесу на- 
голошено в рішеннях ХХУПІ з'їзду КПРС, у новій редакції Про- 
грами КПРС. Тому так важливо, щоб у нашій практичній робо- 
ті-- при оцінці того чи іншого літературного твору критикою, 
при викладанні літератури в школі і вузі ми не розгубили, не 
втратили соціальних та історичних орієнтирів. 

1. Ленін В. І. Партійна організація і партійна література // Повне 
зібр. творів. Т. 12. 2. Матеріали ХХУП з'їзду Комуністичної партії Радян- 
ського Союзу. К., 1986. 3. Програма Комуністичної партії Радянського Сою- 
в К., 1986. 4. Бушмин О. С. Наука о литературе: ШПроблемь. Суждения 
порь. М., 1980. 5. Дидактичні матеріали з української радянської літератури. 

К., 1981. 6. Иезуитов А. Н. Социалистический реализм в теоретическом освеще- 
нини. М., 1975. 7. Література і сучасність. 1980. Вип. 13. 8. Максимович М. 
История древней русской словесности, К. 1839. Т. 1. 9. Пилипенко Н. 
К проблеме соцнального детерминизма // Коммунист, 1981. М» 4. 10. Плеха- 

16



нов Г. В. Искусство и литература. М., 1948. 11. Храпченко М. Б. Художест- 
венное творчество. Действительность. Человек. М., 1978. 

Внимание ХХУЇП сьезда партни и последующих пленумов ЦК КПРС к 
социальной детерминированности и исторической конкретности литературь 
обязьваєт советское литературоведение полнее использовать познавательнье 
возможности и воспитательную силу советской литературь в идеологической 
борьбе, чтобь, опираясь на гласность и демократизацию, убедительнее ра- 

озоблачать чуждье зстетические концепцни. 

Стаття надійшла до редколегії 19, 01. 85 

Г. Я. НЕДІЛЬКО, доц,, 
Ніжинський педагогічний інститут 

Думка як літературний жанр 

Жанр думки в українській літературі з'явився у пері- 
од зародження романтизму. Термін «думка» зустрічається вже 
у «Русалці Дністровій» (13837), де в першому розділі - «Народ- 
ні пісні» окремо виділені «Думи і думки». У «Передговорі к на- 

родним руським пісням» І. Вагилевич писав, що думки-- це жі- 
почі пісні, пов'язані з журбою і тугою |9, с. 16). Свою поетич- 

ну збірку А. Метлинський назвав «Думки і пісні та ще дещо» 

(1839). Поезії під заголовком «Думка» зустрічаємо у творах ба- 
гатьох романтиків. М. Шашкевич два твори назвав «Думка», 
Т. Шевченко -- чотири, О, Афанасьєв-Чужбинський -- один. Пер- 
ший розділ збірки «Поезії» (1862) Ю. Федьковича названо 
«Думки і співанки». До жанру думки зверталися І. Франко, 
Л. Глібов та інші поети. | 

Під заголовком «Думка» у збірці «Новне  стихотворения 

Пушкина и Шевченка», яка вийшла у Лейпцігу 1859 р. були 
опубліковані поезії Шевченка-- «Як умру, то поховайте...» і 
«За думою дума роєм вилітає...», відома під назвою «Гоголю». 
Сам Шевченко заголовок «Думка» цим творам не давав, але в 

них криється зміст, властивий думкам того періоду. Це роздуми 

героя про становище народу, долю ліричного героя, призначен- 
ня мистецтва. 

У творах російських поетів назва «Думка» не зустрічається. 
Твори, близькі за жанровими ознаками до українських думок, 

автори називають думами. Так, М. Лермонтов назвав вірш, що 
починається словами «Сумно я дивлюсь на наше покоління», 

«Думою» (1831). О. Кольцов ліричним творам дав назву «Ду- 

мь». К. Рилєєв писав твори, близькі до українських народних 

дум («Дмитрий Донской», «Смерть Ермака», «Иван Сусанин», 

«Богдан Хмельницкий» та ін.), і називав їх думами. У жанро- 
вому відношенні вони відрізняються від українських думок, пое- 

зії Лермонтова «Дума» та ліричних віршів Кольцова. 
Оскільки в російській літературі дума і думка значного по- 

ширення не набули, їх часто називають одним. ДРРАіНОМ. - ду 

о іній 
і Начкс зам. 17 

2162298 (за Ан



ма, хоч це різні жанри. Л. Тимофєєв і Н. Венгеров пишуть: 
«Думами» називав, наприклад, поет-декабрист К. Ф. Рилєєв 
книжку своїх віршів, присвячену Росії. Пізніше назва «дума» 
втратила свій історичний характер. Наприклад, думи - - ліричні 
роздуми О. В. Кольцова, дума -- вірш М. Ю. Лермонтова «Сум- 
но я дивлюсь на наше поколішня» |12, с. 44|. «Краткая литера- 
турная знциклопедия» теж дає одне поняття: «Думи -- епічно- 
ліричний жанр українського словесно-музичного фольклору. 
Історичні за змістом думи виникли і розвинулись у специфічних 
умовах козацької військової демократії ХУ--ХУМІЇ ст. і були 
важливою частиною репертуару сліпих співців-кобзарів  (бан- 
дуристів)» |4, т. 2, с. 816). Думка як літературний жанр тут не 
згадується. 

У сучасній науково-довідковій літературі думка визначаєть- 
ся переважно як музичний жанр. У другому виданні «Большой 
советской знциклопедий» дається таке визначення: «Думка-- 
загальна назва ліричних пісень, яка вживалася у ХІХ ст. фоль- 
клористами західних областей України» |2, т. 15, с. 279). Тут 
же вказується, що думкою називають і деякі інструментальні й 
вокальні твори, наводяться приклади із творів П. І. Чайковсь- 
кого, М. О. Балакірєва, А. Дворжака, М. В. Лисенка, Є. Мо- 
нюшка; у третьому виданні: «Думка -- загальна назва українсь- 
ких.і польських ліричних і ліро-епічних пісень, які за імпрові- 
заційним характером і ладовими особливостями наближаються 
до дум. Введена в ХІХ ст. фольклористами західних областей 
України» |З, т. 8, с. 534). 

Лише як українська і польська лірична або ліро-епічна на- 
родна пісня називається думка і в першому (13, т. 4, с. 368|-та 
другому |14, т. 3, с. 494) виданнях «Української радянської ен- 
циклопедії», а також'в 11-томному «Словнику української мо- 
ви» |10, т. 9, с. 463|. Отже, думка визначається тільки як жанр 
народної пісні. Ознаки думки як літературного твору не просте- 
жуються. Але-ж думка-- поширений жанр романтичної лірики 
першої половини ХІХ ст. Вона зустрічається у творчості бага- 
тьох письменників. Чимало літературних думок покладено на 
музику і стали відомими піснями. 

Думка як літературний жанр визначається В.М. Лесиним і 
О. П. Пулинцем у «Словнику літературознавчих термінів» (К., 
1965): «Думка -- поширений в українській, російській і польсь- 
кій романтичній літературі першої половини ХІХ ст. жанр ко- 
роткого ліричного вірша елегійного чи баладного змісту» |б, 

. с. 107). Однак це визначення не дає повного уявлення про дум- 
ку як літературний жанр. 

Аналогічне визначення дається у підручнику «Теорія літера- 
тури» за редакцією В. Воробйова і Г. В'язовського: «Думка -- 
своєрідне прищеплення елегії на слов'янському грунті» ПІ, 
с. 293). Але думка все ж відрізняється від елегії, хоч і для неї 
властиві смуток, журба, задума. 

Дещо уточнює визначення жанру думки Ф. П. Пустова у 

«Шевченківському словнику». Вона вказує, що для романтиків 

18



20--40-х років ХІХ ст. думка була «формою розкриття їхнього 
духовного світу», що вони «розробляли в цьому жанрі переду- 
сім теми інтимного життя» |19, т. 2, с. 201). 

У найновішому виданні словника «Літературознавчі терміни» 
(1985) В. Лесин дає визначення, аналогічне тому, яке було у 
попередньому виданні: «Думка -- короткий ліричний вірш пере- 
важно елегійного змісту в творчості українських, російських Іі 
польських романтиків першої половини ХІХ ст. Пізніше з'явив- 
ся цей жанр і в білоруській поезії, Думка виникла під впливом 
народної пісні, часто як переспів її» |5, с. 59). 

В обох випадках думка названа літературним жанром, од- 
нак грунтовного її визначення немає, 

Для з'ясування жанрових ознак літературної думки слід 
звернутися до творів, названих так самими їх авторами. При 
цьому треба розглядати зміст твору, образ ліричного героя, об- 
разотворчі засоби. 

Для розуміння суті думки важливе значення має висловлюван- 
ня І. Франка про думку як про літературний жанр. Він зазначав, 
що Метлинський «розпочав свою поетичну діяльність збіркою 
віршів «Думки і пісні та ще дещо», виданою в Харкові 1839 р., 
а закінчив чотирма думками і піснями, поміщеними в першім 
томі «Южнорусского зборника» |17, с. 267). У цій збірці були 
вміщені такі його твори: «Бандура», «Козачі поминки», «Сиріт- 
ка» і «Старець». Франко писав, що поет у таких творах, як «Си- 
рітка», «Старець» і «Максим Глек» стоїть на чисто українсько- 
му грунті поетичного опису народного побуту, зближаючись то- 
ном більше до Гребінки, як до Шевченка |17, с. 267). 

Отже, Франко вважав поезії «Сирітка» і «Старець» такими, 
що належать не до романтичних творів, а до таких творів, у 
яких відображається український народний побут. До думок 
Франко, очевидно, зараховував і два інші твори: «Бандура» й 
«Козачі поминки». Обидві ці поезії мають елегійний характер. 
У першій подано роздуми про роль мистецтва, які притаманні 
думкам. У другій - роздуми героїв (батько і син), обрамлені 
словами автора. Діалог козаків, які помирають, за розміром 
менший, ніж авторські слова. У поезії наявна діалогічна фор- 
ма, властива думкам. і 

Хронологічно першим твором, який автор назвав думкою, 
була «Думка червонорусця» А. Метлинського. У ній дано роз- 
думи ліричного героя про рідний край і. звертання до нього. 
Перша восьмирядкова строфа -- сприйняття червонорусцем міс- 
та, де він перебуває. Йдеться про велике місто вночі, коли на- 
вколо все втихомирилося, заснуло і ніщо не гуркотить по вимо- 
щених вулицях, «ніхто не вештається і не гомонить». Місто спо- 
рожніло, обставини відповідають настроям героя. 

Герой згадує рідний край (наступна восьмирядкова  стро- 
фа), де жили його батьки, де дівчина співала пісень. Ї вже в 
заключній строфі у формі звертання до рідного краю вислов- 
люються бажання ліричного героя «хоч думою-голубкою» поли- 
нути туди, бо йому «тяжко-важко на чужині», яка його не ко- 

2» 19



лихала і не годувала. Переживання героя підсилюються тим, 
що рідний край він покинув не зі своєї волі і тепер у нього 
«безрідного душа в'яне, серце стогне». 

Всього п'ять чотирирядкових строф має «Думка» («Нісся 
. місяць ясним небом...») М. Шашкевича. Дві перші знайомлять 
читача з обставинами, в яких відбувається дія, і переживання- 
ми героя, що дано в стилі народної пісні за допомогою пара- 
лелізму. Тут використано паралелі місяць-- парубок, зоря-- 
дівчина красна. Самі роздуми (три наступні строфи) висловлені 
у формі звертання героя до гадки, сповненої туги: 

Журна гадко, печалива 
Чо ти мене гониш? (18, с. 41). 

Однак закінчення звучить оптимістично, що для думки зага- 
лом не властиве: 

Мому серцю най радощі, 
Най надія грає, 
Най ми доля веселенька 
Птичкою співає! (13, с. 41). 

Друга «Думка» («Ти, конику-воронику») Шашкевича побу- 
дована у формі діалога ліричного героя з його конем. Остання 
частина твору - роздуми героя про свою долю. Для нього «день 
біленький вже померк, темна нічка запала». У думці події роз- 
гортаються в побутовому плані. Дорога ліричного героя до ми- 
лої лежить через ліси, а ніч темна. Елегійного відтінку думці 
надають як звертання до коника («Ти, конику-воронику, що ти 
задумався»), так і відповідь коника («Лишень мене ти сумуєш, 
що ти зажурився»). Основний мотив думки -- журба ліричного 
героя, висловлена ним самим і його другом -- конем. 

В альманасі «Сніп» (1841) М. Петренко вмістив шість поезій 
під загальним заголовком «Думки», серед яких були поезії «Ди- 
влюсь я на небо...», «Туди мої очі, туди моя думка...» та ін. 
У другому виданні «Української радянської енциклопедії» вка- 
зується, що термін «думка» «трапляється і як підзаголовок де- 
яких українських пісень-романсів ХІХ ст. («Дивлюсь я на не- 
бо») (14, т. 3, с. 494). У сучасних літературних виданнях цей 
підзаголовок не дається, не вказується він і в примітках. Однак 
уже перший рядок поезії свідчить про те, що це роздуми лірич- 
ного героя. Всі інші ознаки цієї поезії ставлять її поряд із дум- 
ками інших авторів. Дослідник творчості М. Петренка Г. Нудьга 
вказує, що ця поезія сповнена «роздумів, міркувань, над таєм- 
ницею всесвіту, над долею людини, якій тяжко жити на землі. 

Поет нарікає на свою гірку, сирітську долю, на нещастя, на му- 

ки одинокості, породжені розлукою з дівчиною, що живе там 

десь «за горою, де сонечко сяє», на марне своє земне життя. 
При цьому нарікання на долю часто виглядають загальними, 

безпричинними, навіяними романтичною поезією» |/, с. 42|. 

Отже, вірш містить усі ознаки, характерні для романтичної 
думки. - 

Для з'ясування жанрових ознак думки слід детальніше роз- 

глянути твори Шевченка, не тільки тому, що у нього чотири 

20



поезії названі заголовком «Думка», але й тому, що поет досяг- 
нув вершин у романтизмі. В усіх «Думках» Шевченка роздуми 
героя про свою долю висловлюються від імені самого героя. 

У «Думці» («Тече вода в синє море») роздуми героя обрам- 
люються словами автора. Монолог про тяжку долю дано у фор- 
мі звертання героя до самого себе. Мотив покидання краю, ту- 
ги за ним-- головний у творі. Козак пішов світ за очі, залишив 
батька, неньку, молоду дівчину. Щастя не знайшов і тепер шля- 
хи, якими можна повернутись -- заросли тернами. Ця думка 
Шевченка близька до народної пісні: написана вона коломий- 
ковим розміром, починається і закінчується  народнопісенним 
паралелізмом. 

Переживання сироти відтворено у «Думці» («Тяжко-важко 
в світі жити...»). Твір побудований на скаргах молодого коза- 
ка-сироти, який розповідає про свою нещасливу долю, скаржить- 
ся на те, що з нього, бідного, навіть дівчина кепкує. Компози- 
ційно «Думка» -- це роздуми героя, в які вставлено його ж звер- 
тання до дівчини, У творі сильний соціальний мотив: 

Добре тому багатому: 
Иого люди знають; 
А зо мною зострінуться -- 
Мов недобачають. 
Багатого губатого 
Дівчина шанує; 
Надо мною, сиротою, 
Сміється, кепкує |20, т. 1, с. 12). 

Дві інші «Думки» -- це твори про переживання дівчини, яка 
сумує за коханим. У «Думці» («Вітре буйний, вітре буйний»)! 

розповідь ведеться у формі звертання ліричної героїні до вітру. 

Саме вітрові дівчина довіряє свої мрії. «Думка» сповнена суму, 
викликаного турботою про долю коханого. Твір обрамлений 
звертанням до буйного вітру, що має фольклорне походження: 

Вітре буйний, вітре буйний! 
Ти з морем говориш. 
Збуди його, заграй ти з ним, 
Спитай синє море |20, т. 1, с. 10). 

Остання «Думка» («Нащо мені чорні брови...») Шевченка 

за формою -- монолог одинокої дівчини-сироти. У (роздумах 

протиставляється краса молодої людини і ії нещаслива доля 

(«Нащо мені краса моя, коли нема доліг»). 
Отже, всі чотири «Думки» Шевченка першого періоду - - це 

роздуми ліричного героя про долю, всі вони мають елегійний, 

журливий характер, у всіх про свою долю розповідає сам лірич- 

ний герой. В окремих «Думках» розповідь переплітається зі 

словами автора. Написані «Думки» Шевченка у народнопісен- 

ному стилі, коломийковим розміром. 
Шевченко писав «Думки» і в наступні періоди творчості, але 

заголовок «Думка» у нього більше не зустрічається. Ф. Пустова 

до жанру думки відносить цілу низку поезій Шевченка. 1844 р. 

з-під пера поета виходить думка «Дівичії ночі», 1845 -- «Не же- 

нися на багатій» і «Не завидуй багатому». Перша із них і за 

Я 21



формою і за змістом примикає до «Думок» раннього періоду, 
Після короткого вступу, в якому даються експозиційні дані про 
дівчину, йде її драматично напружений монолог, в якому вислов- 
люються переживання героїні. Дані вони у побутовому плані. 

Дівчина тужить, бо в неї немає «вірної дружини, немає з ким 
полюбитись, серцем поділитись». Тут же маємо і глибокі уза- 
гальнені роздуми про кохання: 

...Нащо мені 
Тая слава... слава. 
Я любить, я жити хочу 
Серцем, не красою! |20, т. 1, с. 234--235). 

Інші дві «Думки» написані 4 жовтня 1845 р. у Миргороді. 
Вони становлять своєрідний ліричний диптих. За формою це 
роздуми-звертання ліричного героя до самого себе. У них вис- 
ловлюються почуття самотності, невдоволення своїм станови: 
щем, Поет прагне відтворити сумний настрій, запевнити себе в 
тому, що «легше плакать, як ніхто не бачить». Філософські роз 
думи про життя взагалі, прагнення перемогти почуття самотнос: 
ті -- це риса, яка з'являється в думках Шевченка цього періоду. 

На засланні поет надає думкам більшого суспільного звучак- 
ня. У думці «Ой внострю товариша» (1848) ліричний герой ви- 
ступає народним месником, який прагне добитися суспільної 
справедливості, знайти правду. Для цього він бере в руки ніж:, 

Ой внострю товариша, 
Засуну в халяву 
Та піду шукати правди 
І тієї слави |20, т. 2, с. 142). 

Вірш «Не так тії вороги» (1848) є ліричними роздумами, в 
яких засуджуються лицемірні люди. 

Цілу низку «Думок», створених після арешту і на засланні, 
являють собою жіночі пісні, що мають журливий характер. 

Так, у пісні «Ой одна я, одна», яку М. Рильський відносив до 
жанру думки |8, с. 185|, провідним мотивом є самотність, сиріт- 
ство. Лірична героїня заявляє, що вона виплакала карі очі, не 
зазнала щастя в житті, не знала ні брата, ні сестри, зросла 

між чужими людьми. Сюди ж належить і поезія «Полюбилася 

я» (1848) та ін. 
Після повернення із заслання Шевченко написав тільки ок- 

. ремі поезії типу думки. У них розробляються традиційні моти- 

ви шукання щастя («Ой по горі роман цвіте...», 1899), суму лю- 

дини, що не має долі («Ой маю, маю я оченята»...», 1859). 

Жанр думки поступово починає виходити за традиційні рам- 

ки висловлення особистої туги, скарги на тяжке життя. З'явля- 

ються твори про покликання митця, силу художнього слова. 

Яскравим зразком такого твору є поезія Шевченка «Думи мої, 

думи мої...» (1839). За розміром цей твір перевершує думки, 

але за загальною тональністю, за змістом близький до них. 

Такою є й поезія Шевченка «Як маю я журитися...» (1849), 

де висловлюються заповітні мрії поета, говориться про його до- 

лю, творчість. У вірші звучить тверда впевненість у тому, що 

22



поет, незважаючи на тяжке життя, на те, що його «доля захо- 
валась; а воленьку люде добрі... закинули в далеку неволю», 
буде твердо стояти на тих позиціях, на яких стояв раніше, хоч 
саме за свої переконання, за революційні твори, він був засла- 
ний. Впевнено, рішуче звучать слова, які визначають основний 
мотив творчості Т. Шевченка періоду заслання: 

...Не продамся нікому, 
В найми не наймуся |20, т. 2, с. 204). 

У 50--60-х роках ХІХ ст. питання мистецтва порушується і 
в думках інших поетів. «Думка» («Як ранок осипле квіточки 
росою», 1855) О. Афанасьєва-Чужбинського відбиває картини 
природи, серед якої, коли прислухатися, чути, як «над водою 
мов щось таємне голосно співає». То не солов'ї налетіли в ло- 
зи і не чайки кигичуть. То співає чарівна природа свою пісню: 

А в тій пісні чуєш і радість і сльози, 
Мовби твою душу якісь душі кличуть |Ї, с. 45|. 

Ця картина природи тривожить душу митця, приводить до 
того, що він світом нудить. Так буде до того часу, поки у нього 
не з'явиться пісня, яку йому судилося написати. 

Проблемі мистецтва Ю. Федькович присвячує поезію «Дикі 
думи». Слово «думи» тут означає не жанрову приналежність 
твору, а «мрію», продукт мислення. Поет розмірковує над своєю 
творчістю, надіється, що його твори «Чорногоров легіники-юни» 
будуть «за срібнії струни на гуслі вни класти». Думи поета зу- 
стрічають великі перешкоди на своєму шляху, їх заковують у 
кайдани, але поет впевнений, що вони знайдуть «ще щастє і 

долю!». Сильним заключним акордом звучать слова, звернені 
до дум: 

Загомоніте, як дзвони та струни, 
Від хмари до хмари (15, т. 1, с. 392). 

В інших романтиків слово «думи» зустрічається і в заголов- 
ках та перших рядках поезій, які за жанровими ознаками нале- 
ожать до думки. Як і у Федьковича, слово «думи» часто вжива- 
ється не на означення жанру. Так, «Дума» («Розлетілись наші 
думи...») І. Гушалевича побудована як суцільний ліричний мо- 
нолог героя, в якому наявне звертання до серця. Думкою є фак- 
тично і «Дума на 60-літній день» О. Духновича. 

У літературі маємо і факти написання поетами творів за 
зразками народних дум. Думи писав І. Срезневський  («Запо- 
рожская старина»). Правда, у цій збірці він видавав написані 
ним думи за народні. Думи писав і П. Куліш, помістивши їх 
поряд з народними в циклі «Україна». Шевченко у поему «Не- 
вольник» вставляє «Думу» («У неділю вранці-рано»), яку спі- 

ває сліпий Степан. Але це твори іншого жанру, зі своїми яск- 
раво вираженими ознаками. Вони більше тяжіють до епосу, 
тоді як думка-- до лірики, до народної пісні. Та й спосіб їх во- 
кального виконання різний. Дума виконується  речитативом, 
думка ж, якщо вона покладена на музику (що буває не завж- 
ди) співається як пісня чи романс. 

23



У 50--60-х роках думка починає набувати ширших узагаль- 
нень, всебічних роздумів про життя. Л. Глібов у поезії «Жур- 
ба» («Стоїть гора високая», 1859) зіставляє долю героя і при- 
роди, говорить про швидкоплинне життя людини і постійне 
оновлення природи. У вірші наявний мінорний тон роздумів ге- 
роя про долю, звертання до природи, що властиве для жанру 
думки. /' 

Аналогічні твори є не тільки у Глібова. Близькі до «Жур- 
би» поезії О. Афанасьєва-Чужбинського «Осінь», М. Устиянови- 
ча «Старість не радість», О. Духновича «Дума на 60-літній 
день». 1 

У низці творів зустрічаємо вказівку на те, що у них подано 
думки або думи самого автора або ліричного героя. Так, І. Гу- 
шалевич свою поезію «Дума» розпочинає словами: «Розлетілися 
наші думи», О. Афанасьєв-Чужбинський у поезії «Осінь» вказує 
на те, що є думка про повернення весни до природи, що весною 
знову «лист зелений заквітчає байрак і діброву». У «Думці» 
(«Як за лісом, за пралісом») Глібова підкреслюється: у ній лі- 
ричний герой розмірковує про своє життя, а в «Думці» «Турбу- 
ється наш невсипущий світ» наприкінці додається, що висловле- 
ні думки йдуть від імені героя поезії. 

ДУМ героя про злиденну долю можуть виражатися у фор- 
мі діалога, як це маємо у «Думці» («Ти конику-воронику») 
М. Шашкевича, де герой звертається до свого бойового дру- 
га-- коня. Діалог зустрічаємо і в думках Ю. Федьковича («Ой 
нічка то тиха» та «Ой вийду:я з хати»). В оповіданні О. Сторо- 
женка «Межигорський дід» вставлена думка, що теж має діа- 
логічну форму. Про тяжку долю розмовляє козак зі своїм сер- 
цем. 

Як літературний жанр думка зустрічається і в післяромантич- 
ний період, хоч до цього терміну поети звертаються тепер рід- 
ко. 1868 р. М. Старицький пише «Думку» («Хвилями котиться 
голос»), Л. Глібов 1893 -- «Думку» («Турбується наш невсипу- 
щий світ»); І. Франко цей заголовок дає одній із поезій циклу 
«Галицькі образки» («Ой погляну я на поле»). Всі названі тво- 
ри мають елегійний характер, у них висловлені роздуми лірич- 
ного героя про свою долю. У Старицького вони переплітають- 
ся з картинами природи. Ліричний герой Глібова розмірковує 
про тяжке життя в сучасному поетові суспільстві, тут протистав- 
ляється життя бідних і багатих, Цим думка Глібова дещо від- 
різняється від думок інших авторів, 

Згадана «Думка» Франка має три автографи. Один у блок- 
ноті 1880 р., другий у рукописній збірці, де він поданий під 
Мо | «Галицьких образків», третій -- між поезіями, редаговани- 
ми Франком в останні роки життя. Саме з цього рукопису пое- 
зія і була вперше опублікована у збірнику «Їван Франко» 
(К. 1926). Думка написана у формі ліричного вірша, в якому 
широко використовується народнопісенний паралелізм. Мальов- 

ничі картини природи протиставляються тяжким  переживан- 

ням ліричного; героя: . 

24



Гляну -- просто рай в природі, 
Ясність, розкіш, красота,-- 
Та мені дивитись годі, 
Як неволить гризота |16, т. 2, с. 291). 

Якщо для традиційної думки характерне висловлення пере- 
живань тільки ліричного героя, то у «Думці» Франка маємо 

- певне розширення кола персонажів. Тут поруч із героєм'і «ді- 
ток хорих тусклі очі догоряють», і «жінка кашляє та стогне». 
Отже, йдеться про сім'ю бідної людини, що набуває широкого 
узагальнення. Автор пише: 

Для нещасного природа 
Мов убитая мовчить.. 
. 1 . . . . . 

Для нещасного не сяє 
Сонце блиском золотим... 

Ї в його зболіле серце 
Ніч потіхи теж не ллє... |16, т. 2, с. 291). 

В українській радянській поезії у заголовок назва «Думка» 
майже не виноситься. Правда, «Думкою» свій вірш назвав : 
А. Малишко («На камені, що від руїн...»), який відповідає 
жанровим особливостям класичної думки, хоч має новий ідей- 
ний зміст. 

Отже, думка як літературний жанр -- де поширений в роман- 
тичній поезії короткий ліричний вірш  елегійного характеру, 
близький до народної пісні, в якому переживання і роздуми ав- 
тора або ліричного героя про свою долю висловлені від їхнього 
ж імені, що зумовлює широке використання монологів і діало- 
гів... 

1. Афанасьєв-Чужбинський О. Поезії. Кк, 1972. 2. Большая  советская 
знциклопедня. Изд. 2-е. М., 1952. Т. 15. 3. Большая советская знциклопедня. 
Изд. 3-е. М., 1972. Т. 8. 4. Краткая литературная знциклопедня. М. 1962. 
Т. 9. 5. Лесин В. М. Літературознавчі терміни. К. 1985. 6. Лесин В. М., 
Пулинець О. С. Словник літературознавчих термінів. К., 1965. 7. Нудьга Г: 
Два поети-романтики // Забіла В., Петренко М. Поезії. К., 1960. 8. Рильсь- 
кий М. Статті про літературу. К., 1980. 9. Русалка Дністровая: фотокопія з 
видання 1837 р. К., 1950. 10. Словник української мови: В 1 т. К., 1971. 

Т. 9. 11. Теорія літератури / За ред. Воробйова В. Ф. та В'язовського Г. А. 

К. 1975. 12. Тимофеев /Л., Венгеров Н. Краткий словарь литературоведче- 
-ских терминов, М., 1958. 13. Українська радянська енциклопедія. Вид. І-ше. 

К. 1961. Т. 4. 14. Українська радянська енциклопедія. Вид. 2-ге. К. 1979. 

Т. 3. 15. Федькович Ю. Твори: У 2 т. К. 1960, Т. 1. 16. Франко /. Зібр. 
творів: У 50 т. К., 1960. Т. 2. 17. Франко І. Зібр. творів. У 50 т. К. 1984. 

Т. 41. 18. Шашкевич М. Твори. К., 1973. 19. Шевченківський словник. К., 

1976, Т. 1. 20. Шевченко Т. Повне зібр. творів: У 6 т. К., 1963. Т. 1. 

Рассматриваєтся определение термина «думка». На основе анализа сти- 
хотворений делаєтся вьвод, что думка как литературньй жанр-- зто рас- 
пространенное в романтической поззин лирическое  стихотворение, близкоє 
к народной лесне, в котором приводятся размьшлення автора или лиричес- 

кого героя о его тяжелой судьбе, с широким использованием монолога и 
дналога. 

Стаття надійшла до редколегії 07. 05. 86 

є 3 | 95.



С, П. МИКУШ, ст. лаборант, | " 

«Львівський університет 

«Буду світ свій різьбити, як камінь...» 
(питання майстерності оповіді 
у новелах В. Стефаника) 

Творчість Василя Стефаника, одного з найвидатніших 
новелістів кінця ХІХ -- початку ХХ ст. має велике виховне і 
пізнавальне значення. Творець соціально-психологічної новели, 
він поряд із М. Коцюбинським, О. Кобилянською викристалізу- 
вав цей жанр, досягнувши максимальної виразності і сили впли- 
ву на читача. 

РадЯнські літературознавці постійно цікавляться творчою 
спадщиною письменника. Є солідні дослідження В. Лесина, 
Ф. Погребенника, М. Грицюти, І. Денисюка та ін. |6, 7, 4, 3, 5). 
Ї все ж творча лабораторія новеліста потребує детальнішого 
вивчення. Про це, зрештою, неодноразово наголошують і самі 
дослідники. Так, досі мало висвітлено прикметний індивідуаль- 
НИЙ письменницький стиль, майже не розкрито функцій різно- 
манітних тропів, специфічності оповіді, Крім того, такі карди- 
нальні питання, як проблема соціальної психології селянина, 
відображення навколишнього світу крізь призму рідної говірки, 
яка є джерелом образів, ритміки і стилю Стефаникового, роль 
фольклору у його творчості, естетичні принципи «селянського 
Бетховена» ще чекають дослідників. 

Пропонована стаття являє собою спробу проникнути у твор- 
чу лабораторію новеліста, зокрема дослідити структурні типи 
діалогів і монологів, які є основними гмодусами зображення 
дійсності. 
| Характерна риса поетики новеліста -- це те, що оповідь У 
його творах носить поліфонічний характер. Різні види чужої 
мови переплітаються тут у найрізноманітніших пропорціях, до- 
зуючись залежно від художньо-естетичної значимості персона- 
жа!Мова автора легко переходить у внутрішній монолог, який 
у свою чергу часто-густо інкрустується діалогічними репліками, 

і вони, підхоплювані іншими дійовими особами, переходять та- 
ким чином у діалог чи полілог. Для прикладу візьмемо новелу 

«Роса». Ось її початок: «Старий Лазар досвітом сапав грядки. 
Досвітні пасма витягали сонце на землю, а Лазар потрясав си- 

вим волоссям і, спершися на сапу, усміхався, бо дуже любив 
цей ярий переддень. В сутінках світанку все малював будучність 

(своїх дітей, внуків і правнуків» по, с. 200). Ще два речення 
автора--і починається внутрішній монолог-спогад, перепліта- 

ючись з таким же діалогом- рефлексією: «Отомся, росо, находив 

по тобі, отось мене ся наїла, але твоя їдь була так, як мед, що 

щипає і смакує. Я тебе сімдесят років не проминув ані одного 

дня, я все чекав ясного сонця, і воно, велике та ласкаве, вису- 

шувало мене, а тебе, росо, забирало до неба, щоби вечором 

змивати, як умліває вся травинка» (10, с. 201. 

26 

ю
ю



Герой може звертатися до будь-якого предмета, який викли- 
кає у нього згадки про передвоєнне життя, що реалізується у 
внутрішнім діалозі: | 

«Мой, старий, - каже, -- але аби ти видів, який козак наш То- 
ма, у сивій кучмі, у синіх гачах, а люди плещуть йому в долоні, 
а він говорить, як у книжці, а сорочка горить на нім. ЕЙ, якби 
ти ся хоть раз подивив на них!» |Ї10, с. 201). , 
У Письменник не любить зображувати одночасно декілька 

осіб крупним планом. Новела у нього-- це об'єкт дослідження 
одного героя в одній площині. «Стефаник, - пише І. О. Дени- 
сюк,- зображує плинність свідомості героя. Зосереджуючись 
на показі психологічного процесу як одного з прийомів розкрит- 
тя характеру, письменник, зрозуміло, не може стежити за внут- 
рішнім світом багатьох персонажів, обмежуючись іноді студією 
однієї душі» |4, с. 124). Звідси і тенденція новеліста до моно- 
логізації оповіді із внутрішнім діалогом («Стратився», «Синя 
книжечка», «Сини» та ін.). і 

Стефаника, як правило, немає монолога без адресата. То-. 
му, власне, Антін («Синя книжечка») «сидить отам.п'яний та й 
рахує, аби село чуло; кому продав поле, кому город, а кому ха- 
ту» |10, с. 31). Для чого потрібна примітка «аби село чуло?» 
Це суттєво відрізняє раннього Стефаника від «чистих» виразни- 
ків так званого потоку свідомості, представник яких зафіксував 
би перелив нервових імпульсів людини в стані сп'яніння без 
будь-яких сторонніх свідків і соціального підтексту. А ще --. 
Стефаник ніколи не залишає свого героя тет-а-тет з читачем. 
Оце «аби село чуло» відіграє роль посередника між персона- 
жем і нами, підтримує Антона, оберігає його від остаточного 
душевного відчуження, а також детермінує логіку мовлення 
зерсонажа, яка не є тут суто внутрішньою. Між Антоном і 
односельчанами міг відбутися такий діалог-- створюється пев- 
на ілюзія його достовірності. Складається враження, що пись- 
менник сам перебував серед оточуючих Антона із відеомагніто- 
фоном в руках -- саме тепер у презенсному часі він демонструє 
нам свій мікрофільм, коментуючи хід емоційних вражень ко- 
роткими ремарками-поясненнями. Такий художній прийом -- 
введення акустичного резонансу м навколишнього  середови- 
ща-- новаторський в українській літературі, суто стефанівський 
засіб зображення дійсності. Подібна викладова форма, близька 
до"реалістичного «потоку свідомості», була у І. Франка, вжи- 
валася як складова частина внутрішнього монологу в інших 
«письменників. Але у великого покутянина вона стала доверше- 
ною. Скажімо, у новелі «Сини» старий Максим, який втратив 
на першій світовій війні двох синів, завжди Фгаласував, лютив- 
ся, а люди з сусідніх нив говорили до себе (курсив наш.-С. М.): 
«Старий пес, все лютий, але молоді коні міцно тримає; богатир, 

іззамолоду добре годований, та втратив обох синів і відтогди 
все кричить і на полі, і в селі» (10, с. 176). Як бачимо, і тут 
новеліст не наважується залишити героя в герметичній ізоля- 
ції -- маємо реакцію Максимових земляків. 

27 
/ |)



Особливістю діалогічної мови у Стефаника є те, що у ній 
відсутній гострий дух полеміки, залізної логіки доказів (як, 
наприклад, у романах Достоєвського, де все тяжить до гостро- 
го діалогічного протиставлення). М. Бахтін пише, що у росій- 
ського романіста «тільки у спілкуванні», у взаємодії людини з 
людиною розкривається і «людина в людині» як для інших 
так і для себе самого» |Ї, с. 18). Голос у Стефаникових «май- 
стерверках» теж має свою луну-відповідь, але для письменни- 
ка байдуже, у якому вигляді вона повертається: оформлена 
словесно чи є невидимою на полотні твору імпульсивною реак- 
цією. ЇГоловне для новеліста - - необхідність діалогічного потен- 
ціалу. Монолог чи діалог продовжується тому, що є зовнішній 
подразник («Синя книжечка», «Мати», «Новина», «Камінний 
хрест»). Питома вага обсервації психологічного стану головно- 
го героя при цьому набагато більша, ніж інших персонажів. 
«Природно, головна дійова особа завжди стоїть на авансцені, а 
інші -- за кулісами: вони потрібні в новелі як свідки, як соціаль- 
не тло. У новелі «Мати» автор не вважав за потрібне надати Ка- 
терині, дочці старої Вережихи, бодай слова захисту. Монолог 
матері-- це екран, на якому мультиплікується психологічний 
стан дочки, що стала покриткою: «Та що ти, донько, поробля- 
єш? Забулась за нас та свого хлопця, що дідові не злазить з 
рук і не дає робити». Лиш зелений. листок перед бурею так 
тіріпочеться, як її Катерина» |10, с. 199). 

Прокляття матері паралізує волю Катерини: «Стара гляділа, 
як кат, сівши на купу сіна, а Катерина спокутувала вже свій 
гріх і була осяяна прощаючим небом». 

«Тобі, небого, житє скінчилося серед нас, я дорого заплати- 
ла за це тріло, насип Його в московську гарбату, випий і зараз 
спокутуєш гріхи. Я тебе файно вберу, я тебе файно поховаю і 
змажеш ганьбу з нас старих і свойого хлопця» (10, с. 199). 

Новеліст спостерігає цю сцену немов через прозору стіну: 
«Катерина, як біла тінь, вийшла до хорім і пропала» (10, с. 200). 

У цьому випадку: трагічна фатальність Шевченкової Кате- 
рини знаходить у. Стефаника максимально лаконічний вираз її 
трагізму. і 

Різноманітність у способі викладу твору дала підставу дос- 
лідникам стверджувати, що точно «встановити межу між моно- 
логічною і діалогічною мовою, також між внутрішніми і зовніш- 
німи  монологами | у творах В. Стефаника часто досить 
складно» |9, с. 84). 

У статті «Ве! рагіаг репіїе» І. Франко зауважив, що'«му- 
жицька конверзація держиться переважно, типово в  епічнім 
тоні. Се не логічне сплітання думок у формі питань і відпові- 
дей, се барвиста мозаїка довшщих або коротших оповідань. Один 
скаже одно, другий друге, се викликає у третього якийсь ана- 
логічний спомин і так далі. Зв'язок тих оповідань не раз зовсім 
припадковий, але зате кожне оповідання звичайно має фак- 
тичну основу, отже, оповідач в міру свого таланту передає йо- 
го так живо і барвисто, як лише може» |ІЇ, т. 37, с. 9). Оця 

28



«епічна конверзація» і переважає у Стефаникових «образках», 
як у ранній, так і у післявоєнній творчості. Манера формаль- 
ного абстрагування автора привела Лесю Українку до думки, 
що «оповідач зовсім приховує свою особу» і вразила О. Мако- 
вея новелою «З міста ідучи», в якій новеліст навіть поскупився 
на ремарки, а героїв називає: «Перший», «Другий», «Третій». 

Водночас за спокійною, ніби безпристрасною оповіддю  ви- 
ступає авторське чуття, його біль і любов до своїх героїв. Опо- 
відач вміє непомітно огорнути ситуацію певним фоном, створи- 
ти у читача потрібний настрій. | 

У новелі «Камінний хрест» проводи Івана Дідуха в розпалі. 
Письменник передає сцену розставання із рідною землею. Іван 
і Михайло нахилились одне до одного, «чоло до чола», «лови- 
лися за шию, цілувалися, били кулаками в груди і в стіл і та- 
кої собі своїм заржавілим голосом туги завдавали, що врешті 
не могли жодного слова вимовити, лиш «ОЙ, Іванку, брате! Ой, 
Михайле, приятелю!» |10, с. 75). 

Алогічність, фатальність виїзду Івана Дідуха з рідної землі 
автор підсилює і безглуздістю панського убрання героя, і ша- 
леним танцем, коли «...Іван термосив жінкою, як би не мав уже 
гадки пустити її живу з рук» |10, с. 76). «В шум, гамір, зойки» 
врізується жалісна веселість скрипки, яка творить неприродньо 
оптимістичний спів селян, у яких ніби в «горлі мозолі понарос- 
тали» |10, с. 74|. 

Для Стефаника притаманним є прозаїчність, ніби буденність 
початку твору. Майже всі новели починаються спокійно, повіль- 
но, хоч у цьому зачині закладено велику вибухову силу, яка 
потребує реалізації. Далі події розгортаються із все зростаю- 
чим прискоренням. Відбувається концентрація соціальних по- 
дій у часі. У новелі «Осінь» Митрові потрібно було із буден- 
ної роботи, латання чобіт, що є символом безпросвітної нужди, 

так рознервуватися, що його гнів переходить на матір, дітей, 
жінку. Жінка, в свою чергу, висловлює обурення в одній-єдиній 
кінцевій фразі: «Йди, йди, слухай, за Канаду, гадаєш, що я пі- 

ду з дітьми десь на край світу.?» |10, с. 59). Стефаниківський 
герой все ж шукає виходу із становища. Вся ідея, по суті, скон- 

центрована у репліці Митрихи. 
Оскільки через буденну мову селянина, його врівноваженість, 

замкнутість нелегко виявити його найважливішу думку, то 

письменник так нагнітає психологічний стан, що відбувається 

душевний вибух («Новина», «Катруся», «Засідання», «Кленові 

листки», «Діточа пригода»). Навіть у такій, на нашу думку, 

меланхолійній новелі, як «З міста йдучи», така формула струк- 

турного типу оповіді наявна. Ось ідуть із міста селяни. Говорять 

неквапно про небіжчика Максима, про його багатство і звя- 

-зок з нечистою силою. А основну ідею твору - - мотив пролета- 

ризації села-- розкриває кінцівка: «Другий: «От якось ми до- 

билися до села. А ви завтра де йдете?» Перший: «Та до двора!» 
Другий: «А я до паршивого Срулика, бодай шлях трафив. Ще 

від літа винен», Третій: «А я до ксьондза» (10, с. 85|. 

29



Через діалог у Стефаника висвітлюється становище паную- 
чого класу, хоч безпосердніх образів експлуататорів, як пра- 
вило, у новелах нема-- вони поза кадром і не заслужили на- 
віть на те, щоб отримати ім'я. 

Данило із новели «Май»-- «заробний чоловік», прийшов до 
пана найматися на роботу. Він так довго чекає коло брами, 
що «на нього спадає сонність і байдужість, і думки його міша- 
лися одна поза другу», хоч перед тим «мав дуже ясний план» 
10, с. 111). Данило не знає саме цього пана, але він знає ін- 
ших панів, їх натуру: «пан мусить чоловіка з болотом змішати». 
Данило готується до зустрічі з паном, і, щоб сподобатись йому, 
мусить «скинути капелюх з голови і йти проти нього так, як 
бузьок по млаці ходить, - обережно, поволеньки, аби панського 
помічника не вразити. Як наблизиться вже дуже, то має вит- 
ріщити очі на пана і дивитися так, аби пан собі погадав: «Це 
якийсь дуже бідний!» Перше слово пана буде: «Ти, відай, зло- 
дій?»-- «Я, пане, ще чужого стебла не порушив».-- «Чого бре- 
шеш, лайдаку, а то ж подумна річ, аби мужик не крав?! Хіба 
ти не мужик2»-- «Я цалком простий мужик, але я чужого не 
люблю кивати» (10, с. 111). 
» | Через цей внутрішній, ще не здійснений діалог новеліст на- 
креслює соціальні взаємовідносини у тодішній Галичині, відтво- 

"рює психологію пануючого класу. 
Постійна присутність оповідача у діалогах і монологах ре- 

гулює складні взаємовідносини між особистістю персонажа, йо- 
го індивідуальністю, характером і виявом особистості у слові. 
Авторське чуття, навідні і супроводжуючі ремарки визначають 
глибинну основу діалогу. 

Автор-оповідач настільки заглиблювався в матеріали, на- 
стільки проникався тим, про що пише, що це було на грані 
людських можливостей. Тому й цілком справедливо радив йому 
тесть Кирило Гаморак: «Не пиши так, бо вмреш». За спогада- 
ми сучасників, В. Стефаник із такою ж експресивною силою 
відтворював текст новели, читаючи її своїм друзям. В одному 
з листів письменник признавався: «Кожда моя дрібниця, яку я 
пишу, граничить з божевіллям, і я нікого в світі так не боюся, 
як самого себе, коли творю. Ви можете собі зрозуміти, що пишу 
на те, щоби прийти ближче до смерті. І коли ви пишете, що я 
сиджу на скарбах, то це правда, і ті скарби є закляті, я їх від- 
копую і попадаю в руки чорта» |б, с. 77|. 

Ще однією характерною рисою оповіді у В. Стефаника є те, 
що короткі, лаконічні речення утворюють своєрідний, ніби із. 
заліза кований ударний ритм. Поетика мовлення тісно сплете- 
на із особливостями покутського діалекту, вона виросла і твор- 
чо розвинулась з нього. 

В. Стефаник уникає ліричних відступів, не виявляє прямо 
своїх симпатій і антипатій, і все ж ліризм пронизує кожне його 
слово. Зовнішня об'єктивність розповіді новеліста про сільські 
новини не в силі приховати ті «великі сльози, мов перли», яки- 

ми омите кожне слово письменника. 

. 30



Характерно, що у творах «покутського Бетховена» постійно 
присутній животворний дух народної пісні. Однак зовнішні 0з- 
наки усної народної творчості у Стефаника відсутні, цитування 
будь-яких зразків фольклору -- теж. Виняток становлять хіба 
що дві-три новели: «Вечірня година», «Святий вечір». Маємо 
справу в даному разі з рішучим контрастом щодо творів Мар- 
ка Черемшини чи М. Коцюбинського, О. Кобилянської чи Леся 
Мартовича, найближчих побратимів новеліста по перу. 

Що ж дало право І. Франкові назвати новели В. Стефаника 
«найкращими народними піснями?» 

За спогадами сучасників, Стефаник «дуже любив народні 
пісні, але сам співати не міг, до цього прохав інших. Тоді уваж-: 
но слухав, захоплювався і рецитував слова пісні разом з тими, 
що співали. Під час співу Стефаник стояв нерухомо, очі диви- 
лись кудись далеко: переживав пісню...» |6, с. 80). А згадаймо, 
скільки народних перлин вклала у вразливу душу малого Ва- 
силя його мати! 

Не дивно, що вже своєю мелодійністю, внутрішньою органі- 
зацією, нагнітанням інфінітивів оповіді Стефаника (діалоги і 
монологи) нагадують речитатив українських народних дум: 

«Семенку, аби-с не давав Катрусю, і Марійку, і Василька 
бити мачусі. Чуєш? Бо мачуха буде вас бити, від їди відганяти, 
білих сорочок не давати» (курсив наш.- С. М.).-- «Я не дам 
та й дєдеві буду казати» |Ї10, с. 144). 

Якщо ж взяти до уваги образну систему оповіді у Стефани- 
ка, куди підключено численні ремінісценції народної культури 
(міфології, символіки), дивовижне вміння підсилювати і вкрап- 
лювати в тканину тексту символічну багатозначність усталених 
образів, майстерне новелістичне відтворення народних колосінь 
(згадаймо «Виводили з села»), полядок («Святий вечір»), за: 
гальновживаних у фольклорі символів добра і зла, величного і 
вічного, трагічного і комічного, то стане зрозумілим: питання 
фольклоризму новел Стефаника потребує окремого  дослід- 
ження. | 

За всіма репліками, фразами, монологами, діалогами й по- 
лілогами у новелістиці Стефаника відчувається образ автора, 
який променями своєї душі освітив кожного персонажа. Всі во- 
ни-- це колективний образ автора, який чи не найкраще від- 
чув Вацлав Морачевський: «Можна б сказати про нього, що 
він був птахом, який співав, бо мусить; співає, і пісня та стає 
йому необхідністю і нагородою. Можна було б сказати, що він 
був подібним до дерева, яке втрачає листя, терпить, вмирає, 
навесні знову наново вкривається зеленню. Але Стефаник був 
людиною, був поетом. Чиста його душа не заплямувала себе 
жодною банальною думкою, жодним негідним почуттям. Як на 
початку був хлопчиком у білій сорочці, так все життя пройшов 
як святий» |2, с. 67|. 

І. Бахтин М. Проблемь позтики Достоевского. Л. 1963. 2. Вервес Г. 
Владислав Оркан і українська література. К., 1962. 3. Грицюта М. Худож- 
ній світ В. Стефаника. К., 1962. 4. Денисюк І. Розвиток української малої 

31



прози ХІХ -- початку ХХ ст. К. 1981. 5. Жук Н. Василь Стефаник. Літера- 
турний "портрет. К., 1960. 6. Костащук В. Володар дум селянських. Ужгород, 
1968. 7. Лесин В. Василь Стефаник-- майстер новели. К., 1970. 8. Погребен- 
ник Ф. Василь Стефаник у слов'янських літературах. К., 1976. 9. Сухано- 
ва В. Монолог у новелах В. Стефаника // Мовознавство: 1969. М» 5, 10, Сте- 
фаник В. Вибране, Ужгород, 1979. 11. Франко /. Зібрання творів: У 50 т. 
К., 1982. Т. 37. | 

Исследуется проблема «повествователя» на матернале новелл В. Сте- 
фаника, не анализированньх ранее в указанном аспекте. Анализ микрострук- 
турм сочинений писателя осуществляется в ракурсе позтики сказа, которая, 
кроме авторских ремарок, реализуется в диалогах, монологах и полилогах. 

Стаття надійшла до редколегії 15. 01. 87 

Г. І. ХОМЕНКО, викл, | 5 
Харківський педагогічний інститут б 

Трансформація романтичних традицій 
у творчості П. Карманського 

Петро Карманський -- митець, процес становлення 
якого, супруводжуваний подоланням складних суперечностей, 
неодноразово потрапляв у поле зору радянських літературо- 
знавців. Та поза. увагою: вчених залишилася проблема транс- 
формації романтичних традицій у його поезії дожовтневого ча- 
су. Це питання привертає увагу ще й тому, що у кінці ХІХ-- 
поч. ХХ ст. коли формувався світогляд митця слова, у -літера- 
турі з'явилась течія «неоромантизму». 

Свою поетичну діяльність П. Карманський починає з моди- 
фікації романтичних зразків. Доказом цього служить його пер- 
ша збірка «З теки самоубийця» (1899). Вона, як гадають вчені, 
характеризується явно вираженою ідейно-тематичною  спорід- 
неністю з романом Гете «Страждання молодого Вертера». Із 
скарбниці німецької преромантичної літератури поет дістає і 

представляє українському читачеві третю пісню Міньони 
(«Кеппзі Чи аз Іапа?..»). Цілому ряду його творів передують 

епіграфи, взяті з Новаліса, Гейне, Байрона, Шеллі, Міцкевича. 
Напевно, помилково було б говорити, що увага до романтич- 

них зразків у Карманського викликана тільки їх загальноліте- 
ратурним значенням. Мова повинна йти швидше про відповід- 

. ність пафосу цитованих і переспівуваних творів, типу світоба- 

чення їх авторів тому світоглядному колу, яке найбільшою мі- 
рою відповідало самому поету-декаденту. 

Щоб глибше зрозуміти сутність відзначеного явища, варто 

звернутися до часто вживаних у сучасному літературознавстві 

ПІІ, с. 44--45)| термінів «соціальна роль особи та її ціннісна 
орієнтація», введених соціологією та суспільною психологією. 

Поняття соціальної ролі особистості як виробленої під впливом 

системи ціннісних орієнтацій норми поведінки в соціальному 

32



середовищі перенесене в естетичну площину, сприяє глибшому 
розумінню суті літературних контактів. Воно дає можливість 
побачити в героях тих класичних романтиків, які стали пред- 
метом осмислення Карманського, той зразок «соціальної ролі», 
на основі якого письменник прагнув осмислити власне суспіль- 
не становище, «усвідомити, але не скопіювати і не визначити 
у власному ,розуманні слова-- визначало її в кінцевому під- 
сумку саме життя» |ЇІЇ, с. 45). 

Саме особливі риси суспільного життя у країні на рубежі 
віків, увесь попередній хід його розвитку зумовили посилену 
увагу до джерел і авторитетів романтизму: «..Засвоївши під 
специфічним кутом зору  досягнення..., романтичної поезії» 
(2, с. 119), декаданс сам стає особливою формою романтично- 
го типу творчості. 

Сучасні дослідники, називаючи символізм і декадентство 
неоромантизмом, звертають при цьому увагу не стільки на без- 
посередні контакти романтиків і неоромантиків, скільки на по- 
дібність їх світогляду |5, с. 145). 

У чому ж полягають романтичні позиції? 
Як відомо, об'єктивно-історичну основу романтичного наст- 

рою в кінці ХУПІ-- поч. ХІХ ст. становила буржуазна рево- 
люція і утверджувані нею соціальні відносини, які виявилися 
грубою пародією на сподіваний лад. Своє утвердження роман- 
тики позначили неприйняттям буржуазного суспільства, запере- 
ченням його утилітарних, приземлено-прозаїчних принципів жит- 
тя, які передбачали матеріальну вигоду, наживу, користь, про- 
тиставляючи при цьому меркантильній буржуазній дійсності 
світ високих духовних цінностей. Процес відсторонення від бур- 
жуазії супроводжувався у романтизмі виразною тенденцією до 
абсолютизації антитетичності матеріального і духовного, що по- 
клало основу формування романтичного досвіду. 

Ідею про неподолані за будь-яких умов протиріччя між ду- 
ховним і матеріальним зберігає декаданс, поява якого зумов- 
лена небаченим досі розкладом усіх ланок буржуазного су- 
спільства, а тому заперечення буржуазного способу життя, прак- 
тицизму як основного закону буржуазної моралі стає органічним 
елементом естетики декадентів. І все ж типологічна близькість 
між двома літературними напрямами, що визначалася на осно- 
ві заперечення існуючої дійсності, виявилася не надто вираз- 
ною. 

Найбільш суттєва відмінність між ними, на думку сучасних 

літературознавців, полягає у тому, що декадентам не вдалося 
досягнути глибинності, масштабності, бунтарської наповненості 
антибуржуазної опозиції романтиків |10, с. 261). 

У цьому можна переконатися на основі аналізу вже першої 
збірки П. Карманського «З теки самоубийця». Так, ліричному 
персонажу книги дійсність уявляється ареною постійної бороть- 
би антитетичних начал, центр якої утворюють протиріччя між 

особистістю і чужим їй суспільством. На цій основі грунтуєть- 
ся колізія матеріального і духовного, що виступає внутрішньою 

3--2898 33



організуючою силою сюжету твору, втілюючись у форму пере- 
живання героєм свого нещасливого кохання. 

У протиставленні здатної до інтенсивного сердечного життя 
особистості і буржуазно-меркантильної дійсності, кола людей, 
зарозумілих через свою приналежність до вищого світу, обме: 
жених вузько практичними інтересами, виявляється основна | 
соціальна тенденція книги Карманського «З теки самоубийця». 
Наскільки характерною вона була для декадентської поезії ру- 
бежа віків, свідчить ряд творів Б. Лепкого («Лиш дехто збу- 
диться часом..», «Душа, душа?!», «Пусті слова..», «Ах, де ж 
той божественний бич..»), В. Пачовського («В альбом Мару- 
сі П.», «Чую в хаті--він приїхав!», «В альбом Стефці П.», 
«Віє вітер на калину») та ін. 

Власне, до безпосереднього зіткнення з колом міщан автор 
«З теки самоубийця» не приводить свого персонажу жодного 
разу: твір являє собою, як писав І. Франко, «охання від почат- 
ку до кінця». Герой книги жаліється на те, що життєві обста- 
вини вбили у ньому віру в людей, ідеали, мрії, що з оточуючих 
ніхто не здатен оцінити його: ні вчителі, ні друзі, ні кохана 
дівчина. Він увесь зайнятий аналізом найменших імпульсів 
свого серця, описом стогонів, болю, сліз, не зробивши жодного 
рішучого кроку. . 

Письменником кінця ХІХ -- поч. ХХ ст., як і певною мірою 
митцями епохи преромантизму, така розчуленість розцінюється 
як критерій справжньої людяності, як визначальна риса героя, 
який не поділяє обмеженості суспільних верхів; рабів. розрахун- 
ку, користі, практицизму. Психологічний субстрат (Веселовсь- 
кий) -- гіпертрофія почуттів -- спільний для епохи зародження 
романтизму і для окремих течій у декадентстві, втрачає свою 
самобутність, розглядається як протест проти  безсердечного 
світу, протест проти очерствіння, жорстокості, фальші. «Сей 
світ не знає чуття цінити! Пора кінчати!» -- записано на одній 
з останніх сторінок щоденника |б, с. 30). 

Конфлікт із суспільством для персонажа книги «З теки са- 
моубийця» виражається у повному його відриві від обставин, 
які стали першопричиною протесту, У творі увага зосередже- 
на,на аналізі внутрішнього світу героя, його духовного життя, 
його душі як місця концентрації всіх благочинів. Возведення 
явищ соціальної психології в ранг ідеалу відповідає типу 
мислення, властивому ПрекогененЕАм класичного роман- 
тизму (14, с. 103). 

Відзначений момент типологічної єдності книги П. Карман- 
ського із творами романтиків, природно, викликав інші елемен- 
ти зв'язку з ними, що найповніше виявилося у виборі письмен- 
ником жанру щоденника. Така художня форма, яка передбача- 
ла безпосередньо-ліричне вираження думок, почуттів, душевно- 
го стану, досить широко культивувалася у романтизмі, займаю- 
чи рівноправне місце поряд з ліричними поемами, романами в 
листах, сповідями тощо |13, с. 63|. Вибір її зумовлений установ- 
кою на висунення персонажа в розряд дріані зужних дентрів 

34 . 



твору і, відповідно, на породження уяви про героя як про осо- 
бистість неординарну, самоцінну, яка у своїй досконалості під- 
німається над середовищем. 

Показу небуденних внутрішніх почувань героя у збірці «З 
теки самоубийця» повністю підкорюється опис його зовнішності, 

що майже механічно переноситься Карманським із стереотип- 
ного романтичного зразка. «Чорні очі, високе чоло, буйний во- 
лос, фантастично розкинений. Вічна задума якась меланхолійна, 
а часами горячкова повільність у рухах» |б6, с. 3) - - такий порт- 
рет викликає у нашій уяві не лише давно знайомий образ Вер- 
тера, на який відкрито орієнтується автор твору, а й навіть 
байронівських Конрада, Гяура, Лари, Гарольда, про яких згаду- 
ється у щоденнику. 

Проте саме у той час, коли П. Карманський намагається під- 
. корити думки, почуття, переживання свого героя закономірно- 
стям психології героїв Байрона, виразно відчувається художнє 
послаблення романтичних традицій, зведення їх до рівня дека- 
дансу. 

Напевно, ніщо не було б більш чужим автору «Чайльд-Га- - 
рольда» з його жадобою активної діяльності, з його бажан- 
ням бути причетним до світових конфліктів, з його здатністю 
сприймати і переживати проблеми людства, ніж персонаж Кар- 
манського. З 

Роздуми Байрона про долю народів і країн, про дух 
свободи і тиранію у збірці «З теки самоубийця» піддаються пря- 
мому  перекресленню «Хворобливим потягом до смертельної 
розв'язки» (12, с. 140). До того ж, смерть героя П. Кармансь- 
кого приймає типову декадентську інтерпретацію. Як явище 
індивідуально-психологічного порядку, вона вважається єдиним 
засобом звільнення від мук і страждань, у чому теж полягає 
суттєва різниця маж Байроном і Карманським, оскільки мотив 
відходу людини із життя поетом-романтиком трактується в ас- 
пекті поразки в боротьбі, вбивства, закатування. - 

- Відповідно до постійно підвищеної експресивності внутрішніх 

почувань ліричного героя розвивається емфатична напруже- 
ність поетики Байрона. Описи людей і природи будуються у ньо- 

го за тим художнім законом, який передбачав послідовне ігно- 
рування відтінками і напівтонами |3). У Карманського, навпа- 
ки, спостерігається схильність до гранично приглушених фарб, 
до явищ зниженого, ослабленого звучання, що цілком відповіда- 
ло особистості втомленій, зневіреній. Його ліричного героя ото- 
чує «сіра темрява», перед ним «мглиста пропасть», він охоче 
слухає тиху мелодію цитри, Загальну тенденцію до розслабле- 

ності посилює прагнення персонажа подолати в собі сильну при- 
страсть, заспокоїтися, забутися, заснути. 

Особливе трактування у збірці «З теки самоубийця» дістають 
проблеми, підняті Гете у романі «Страждання молодого Вер- 
тера», інспірацій до якого Карманський не заперечував. «Моє 

житє, се житє Гетового Вертера; єго путь, то моя: путь» 
16, с. 451, - записано на одній із сторінок щоденника» 

35



Декадентський відтінок, якого до цього часу не знав жоден 
оз творів, написаних на тему Вертера в німецькомовних літера- 
турах |4|, стосується насамперед мотиву самогубства. 

Як і в романі Гете, абсолютну естетичну цінність тут здобу- 
вають розпач, меланхолія, песимізм, душевні терзання, які, за 
визначенням самого ліричного персонажа, мало не доводять йо- 
го до божевілля |б6, с. 19|; емоційна тональність усього твору 
визначається похмурим відчаєм героя. Проте це лише  повер- 
хове враження. Нескладний і загалом стереотипний сюжет тво- 

ру представника німецького преромантизму дав можливість 

П. Карманському висловити ряд суджень, що виражали особ- 
«ливості світорозуміння буржуазного інтелігента епохи краху 

капіталізму. Мотиви Гете піддаються Карманським новій ам- 
-пліфітації, яка розкривається в декількох аспектах. 

По-перше, розв'язка твору не супроводжується визнанням 
героєм самоцінності своєї особистості як такої, що наділена 
пристрастю незвичайної сили. «Уступаю з борьби, мов розтопта- 
на жмня гину..» |6, с. 45| -- записано в його щоденнику. До- 
тримуючись ідейно-тематичного плану роману Гете, україн- 
ський поет-декадент змушений був визнати, що його герой сто- 

їть значно нижче за Вертера |б, с. 30). і 
По-друге, основний пафос книги «З теки самоубийця», 

зрештою, зводиться до нейтралізації самогубства героя об'єктив- 
ною дійсністю. Трагічна розв'язка йде не стільки від законів 
буржуазного суспільства, скільки від самої людини з експре- 
сивно вираженими в ній сердечними почуваннями. Трансфор- 

муючи судження французьких матеріалістів про взаємозв'язок 
життя і смерті, Карманський розглядає самогубство як необ- 
хідний елемент існуючого, як таке, без чого дійсність важко 

уявити. Послідовний трагізм світобачення Вертера ліричний 
персонаж збірки «З теки самоубийця» доповнює тяжінням до 

декадентської концепції пом'якшення трагізму буття в буржу- 

азному суспільстві, переносячи вину за те, що трапилося, не 
стільки на вороже герою зовнішнє середовище, скільки на 

особливості внутрішньої організації самого героя. Поезія «Ду- 

шею рвусь, лечу в фантоми...» ніби концентрує в собі побудова- 

-ні на грунті суб'єктивізму судження автора про надзвичайно 
«сильні емоційні переживання розчуленої душі ліричного персо- 

нажа як головну причину його загибелі. Герой став жерт- 

вою власного «серця м'ягенького». Він ненавидить себе за без- 

силля. 
Глибока душевна досконалість Вертера, сила його пристрас- 

ті ії масштаби ненависті до бездушного суспільства, таким чи- 

ном, значно послаблюються і звужуються. Натомність з'явля- 

ються нові риси, породжені в процесі трансформації романтич- 

ного відособлення до рівня декадентського егоцентризму. Під- 

стави для такого судження дає аналіз образів-атрибутів, пов'я- 

заних з поетизацією самогубства, наприклад, образ місяця. 

Для П. Карманського усвідомлення краху «всіх вір» 1 пов я- 

заний з ним процес збайдужіння були не менш драматичним 

36



явищем, ніж бунт для революційних романтиків. У вірші «Пе- 
ревалилась по мені розпука...» він без будь-якої поетизації і по- 
зи, прямо і об'єктивно відображає душевний стан, звичайний 

для мистецтва буржуазної інтелігенції кінця ХІХ-- поч. ХХ ст. 

Цей психологічний стан відчуження і зневір'я, смутку і знемо- 

ги поет ототожнює із руїнами старої святині, з якої зняли образ 
божества. Викрадений кумир--і припиняє своє існування міс- 

це поклоніння йому; із втратою чітких життєвих орієнтирів та 
ідеалів життя людини заповнюється відчаєм і безпорадністю, 
песимізмом і нудьгою. 

Трагічне відчуття духовної збідненості покоління, стирання 
в нього живого й активного уявлення про цінності та ідеали; 
виражене у творі, дозволяє поставити його поряд з' «Кінцем 
дев'ятнадцятого віку» К. Тетмайєра, «Лотосом» Є. Жулавського, 
«Двома Матвіями» Б. Лесьмяна, «Померлим світом» Т. Міцин- 

ського та іншими творами представників декадансу у західно- 
європейських літературах. 

Абсолютизація антиномій життя, нерозуміння їх діалектики 
позначається на формуванні постійного «елемента» П. Карман- 
ського, який полягає в особливому психологічному типі, утво- 
рюваному на грунті засвоєння шопоенгаурівського «поліморфно-: 
го ірраціоналізму» та «апокаліпсичного нагілізму» (1, с. 103). 

У Карманського з властивим Йому настроєм песимізму і бай- 
дужості пов'язана тенденція до повного руйнування усіх мож- 
ливих зв'язків ліричного героя з предметами об'єктивної дійс- 
ності. Романтична поезія, від традицій якої відштовхувався у 
своїй творчості письменник, при всьому ігноруванні повним ово- 
лодінням багатством буття, часто задовольняючись самодостат- 
ністю індивідуального світу, не обмежувала героїв у пережи- 
ваннях, викликаних враженнями від життя. Ліричний суб'єкт 
П. Карманського має установку на мінімільну кількість відчут- 

тів від оточуючого. Більшості творів поета властива повна очи- 

щеність від реалій предметної сфери. 
Особливо виразно ця тенденція виявляється у поезії «Несіть 

мене, хвилі..», де висувається мрія про світ, визначальною ри- 
сою якого є відсутність будь-чого, спроможного викликати збуд- 
ження зору чи слуху ліричного суб'єкта, сколихнути його дум- 
ку. Такою ж симптоматичною у цьому відношенні є «Ніч на 
Андрії». Сфера ідеального буття поета представлена тут в об- 
разі каюти, що дає можливість відмежуватися від усього світу. 

Посилення апатії, «нудьги» приводить П. Карманського до 
зосередженості на самому собі, що не могло не позначитися на 
спустошеності тематичних образів його творів. Вони стають 
далекими від об'єктивно-матеріальної окресленості. 

Доцентрові тенденції у творчості поета більшою мірою все- 
таки проявляються у підкоренні об'єктивно-предметних картин , 
логіці суб'єктивних переживань, що цілком відповідає основним 
положенням естетики романтизму |16, с. 81). Однак, абсолю- 
тизуючи суб'єктивне начало, автор повністю очищає світ від 
функцій, що властиві йому як емпіричній категорії. 

37



- Максимальна суб'єктивізація зображення піддається Кар- 
манським теоретичному осмисленню у передмові до збірки «Пли- 
вем по морі...» (1909), де не тільки обгрунтовуються особли- 
вості творчості поета-декадента, намічені ще у збірці «З теки 
самоубийця» і розвинені в останній книзі, відомій у дореволю- 

ційний час, а й підтверджується глибока відповідність основ- 

них художніх принципів представників неоромантизму суб'єк- 

тивістським умонастроям епохи романтизму. 
Свідома апологія суб'єктивістського начала Карманським 

йде від осмислення дійсності як такої, що втратила свою ду- 
ховну досконалість, а тому не може бути предметом зображен- 
ня. За таких умов організовуючим центром поезії повинно ста- 

ти життя душі письменника в усіх її виявах, незалежно від то- 
го, песимістичне воно чи оптимістичне, Але внутрішні почуван- 

ня інших людей можуть бути використані у творі тільки для 
протиставлення духовної досконалості поета примітивній обме-, 

женості юрби. | 
В естетиці романтизму важко знайти яку-небудь іншу озна- 

ку, що стала б такою органічною частиною декадансу, як про- 
тиставлення героя і натовпу. «Народ-натовп, поет-геній» -- ця 
формула, яка була ледве не каноном." байронічного романтизму, 
знаходить місце у ряді творів збірки П. Карманського «Пливем 
по морі тьми...» Слід, проте, відзначити окремі моменти, певним 
чином пов'язані з традиціями класичного романтизму і творчіс- 
тю представників модерністських течій, які не торкнулися ук- 
раїнського письменника. і 

По-перше, протиставляючи себе пасивному, примітивному У 
своїй свідомості натовпу, ліричний герой Карманського сам не 
наділений здатністю до активного протесту у відношенні до не- 
досконалого світу, хоч постійно проголошує своє неприйняття 
оточуючої дійсності. Це тим більше вимагає відзначення, ос- 
кільки звернення поета до Гейне, Байрона, Шеллі свідчить про 
його знайомство з творчістю представників революційного ро- 
мантизму і про неприйняття ним їх експресивно-активізуючого 
пафосу. 

По-друге, ліричне «я» збірки «Пливем по морі тьми..», як 

взагалі усієї творчості П. Карманського, гранично відмежоване 
від лірики російських та західноєвропейських представників мо- 
дерністичних течій, Карманському був чужий активний антигу- 
манізм Мережковського, Мінського, Сологуба, Малларме, Пши- 
бишевського. Його герой є носієм не зла, а швидше відчаю, пе- 
симізму, гіпертрофованої чутливості. 

- Психологічне відсторонення від суспільства у Кармансько- 
го не виливається у послідовний процес. Самоізоляція внутріш- 
нього світу поета від оточуючого середовища спорадично пере- 
ривається охопленням все більшого і більшого кола проблем, 
які виходять за межі особистого. Вже збірка «Блудні вогя 
ні» (1907) засвідчила, що ідеалізація відчуження для нього не 
означала байдужого ставлення до дійсності. Індивідуалістично- 

му герметизму як моральному й естетичному ідеалу західноєв- 

- 

38



ч 

ропейських поетів-декадентів (Малларме) П. Карманський про- 
тиставляє Художнє пізнання недосконалості буржуазних взає- 
мин, Місце хворобливої апатії на певний час займає зображен-. 
ня напруженості почуттів ліричного суб'єкта, виражених пое- 
тичною формулою: 

Стократ миліша смерть на волі, 
Як жизнь в тюрмі |/7, с. 7|. 

У ряді творів циклів. «Хвилі» та «В ярмі» збірки «Пливем 
по морі тьми...» з'являється не лише тема чужого страждання, 
страждання окремої особи і народу, що, на перший погляд, 

зближує автора із загальнодемократичною літературою, а й мо- 
тив боротьби. Проте цей момент виразно позитивного плану 
«збіднюється», «знецінюється», як справедливо відзначав 
А. А. Каспрук, оскільки підняті проблеми автор висвітлював «з 
вузько національних позицій», орієнтуючись у своєму протесті 
не на пролетаріат як на головну революційну силу сучасності, 
а на «козацьку силу», що повинна визволити Україну |9, с. 194|. 

У теоретичне і практичне розв'язання проблеми національ- 
ного він так само втрачає віру, як і в ліквідацію буржуазного 
примітивізму, міщанства, фальші офіційної ідеології "(«Крова- 
вий плач України несеся..»). Єдину реальність, здатну пом'як- 
шити страшну долю зневіреної особистості у цьому жорстокому 
і бездушному світі, письменник вбачає у красі. Навіть «Україн- 
ська хата», яка часто піддавала гострій критиці твори молодо- 
музівців, змушена була визнати наявність у його поезії, «крім 
голого песимізму», чаруючу музичність, «..пориваючу до ліпшо- 
го, пориваючу навіть посеред правди життьової» (15, с. 447). 

Орієнтація на передачу максимуму прекрасного, так зримо 
виявлена у поезії П. Карманського, запозичена ним з'єстетики 

романтизму. Під впливом Гете, Ленда, Кернера, а особливо 
Гейне |8, с. 20), які відіграли недругорядну роль у формуванні 
світобачення письменника, він обирає романтичний шлях досяг- 

нення цього максимуму, спрямовуваний волею до звільнення 
краси від влади матеріальності. Звідси постійна увага поета до 

засобів предметно-ослабленого порядку (звуків, ритму, темпу), 
які були покликані не тільки підсилювати смислову сторону тво- 

ру, а й створювати естетичний ефект. 9. 
Досвід такого типу письма демонструють поезії «Мені не 

жаль..», «Тебе нема, нема спокою...», «І. Марін», «Наслідуванє 

Л. Ляроша», «Ми'не зійдемося ніколи...» та ін. В ідейно-емоцій- 
ному відношенні ці твори характеризуються такою ж меланхо- 

лією і непроглядним сумом, як майже вся дореволюційна спад- 

щина поета. Специфіка їх полягає в тому, що відчуття мінор- 
ності, навіть зневіри передаються тут своєрідною звуковою га- 
мою. Посилення поетом емоційної енергії твору досягається 

шляхом свідомого встановлення зв'язків між звукозарядом опор- 
но-тематичного слова і повторюючими його смисл і звучання ін- 
шими словами. - г 

У поезії «Тебе нема, нема спокою...» звуковий ключ см, сн, 
встановлюваний опорно-тематичною групою «сум снуєсь», є но- 

у 39



сієм емоцій засмученої людини, і всі слова, що повторюють цей 
звуковий комплекс навіть не зовсім точно (слокій, сирота, сірий, 
скорбний, спомини, страждання та ін.), сприймаються як поси- 
люючі мотив печалі, метафорично виражений словосполученням 
«сум снуєсь». 

Відомо, що подібна увага до обертонів слова, до індивідуаль- 
но-емоційного взаємозв'язку слів відповідає традиціям роман- 
тичного слововживання. Розвиваючи їх, П. Карманський у пое- 
зії «Мені не жаль..» виділяє ряд контекстуальних синонімів 
(до скону, розпука, спокій, страждання, сум, сльози, скорбний), 
які б у процесі творення музичної теми представляли картину 
скорбних роздумів ліричного суб'єкта. 

Поезії такого типу письменники-декаденти, у розумінні яких 
мистецтво повинно бути «сугестивною магією» (Бодлер), роз- 
цінювали як вняв високого обдарування. Художній талант 
письменника справді безперечний. Проте свій повний розвиток 
цей талант знайде тільки у радянській літературі, коли Кар- 
манський стане на позиції соціалістичного реалізму. 

І. Биховский Б. У истоков соцнального декаданса // Коммунист. 1975. 
ХХ» 16. 2. Григорьян К. Н. Верлен и русский символизм // Рус. лит. 1971. 
Хо І. 3. Журмунский В. М. Байрон и Пушкин // Пушкин и Западнье лите- 
ратурь. Л. 1978. 4. Журмунский В. М. Гете в русской литературе. Л., 
1981. 5. Казин А. М. Неоромантическая философия художественной культу- 
рь // Вопр. фнлософин. І980, М» 7. 6. Карманський П. З теки самоубий- 
ця. Психологічний образок. У замітках і поезіях. Львів, 1899, 7, Кармансь- 
кий П. Блудні Огні. Львів, 1907, 8. Карманський П. Крізь темряву. Львів, - 
1957, 9. Каспрук А. А. Ідейні та естетичні корені українського декадансу 
(На матеріалі поезії кінця ХІХ--поч. ХХ ст.) // На засадах реалізму і на- 
родності. К. 1976. 10. Наливайко Д. С. Искусство: направления,  течення, 
стили, К. 1985, 11. Новиченко Л. М. Поетичний світ Максима Рильського. 
К. 1980. 12. Орлик П. І. Українська поезія кінця ХіІХ--поч. ХХ ст. К., 
1973. 13. Орлов П. А. Русский сентиментализм. М., 1977. 14. Сучков Б. Исто- 
рические судьбь реализма. М. 1977. 15. Українська хата. 1910. Ж» 7--8. 
МЕ кореня А. Г. Искусство как ценность // Проблема ценности в философни. 

4 Л., 1966. . 

Исследуется творчество П. Карманского в дооктябрьский период с точ- 
ки зрения трансформацин романтических традиций, рассматриваются обще- 
ственнье и литературнье условия, вьзвавшие к жизни нереалистические те- 
чения, во многом определявшние характер поззий украннского писателя, ко- 
торой все же бьл чужд антигуманизм западноевропейского декаданса. 

Стаття надійшла до редколегії 12. 11. 86. 

40 

і



П. Я. Лещенко, доц., 
Ровенський педагогічний інститут 

Великий Жовтень 

в українській радянській поезії 
часів Великої Вітчизняної війни 

В українській радянській літературі часів Великої 
Вітчизняної війни, поряд із оспівуванням героїчних ратних под- 
вигів нашого народу в його боротьбі з гітлерівськими загарбни- 
ками, часто звучала й тема Великого Жовтня: письменники ніби 
прокладали місток між двома важливими періодами в історії 
Вітчизни, виховуючи воїнів на немеркнучих подвигах борців за 
Жовтневу революцію. Ці твори сприймались як величний гімн 
радянському солдатові-богатиреві, вихованому на традиціях Ве- 
ликого Жовтня. 

Під час війни особливого поширення набули вірші-послання, 
які, маючи конкретного адресата, давали поетам змогу робити 
широкі узагальнення, закликали до боротьби з фашизмом. У 
1942 р. П. Тичина виступив із зверненням «Українському наро- 
дові». Поет досягає глибокого усвідомлення читачем головної 
ідеї твору -- Правда, за яку боролися радянські народи, звер- 
шуючи революцію, буде відстояна трудящими Країни Рад від 
зазіхань фашистських полчищ: 

І ось явилась Правда вогнесила 
й сказала: -- Годі вже твого. терпіння! 
Тобі відкрито двері -- говори! 
Чи хочеш, щоб земля заколосила?-- 

То встань! іди! борись! життя творн!-- 
І ти устав, і почалось творіння. 
Було це в Жовтні, як дзижчали кулі, 
було це в дні класового повстання...! |8, с. 155). 

Ненавистю до ворога, твердою вірою в неминучу перемогу; 
над фашизмом відзначається й вірш П. Тичини «Герої Дніпра». 
Автор оспівує ріку-красуню, яку форсували радянські воїни- 
богатирі, відтворює важливі етапи в житті народу, кульміна- 
цією яких була історична перемога 1917 р., підкреслює, що 
боротьба з фашизмом є боротьбою за щастя, здобуте у вогні 
Великого Жовтня: | 

Дніпро! З оцим словом все ми уявляєм: 
в історії одміна з рідним краєм, 
Хмельницького одвертість до Москви, 
Шевченка гнів проти німоти Й пана, 
спів Гоголя, спорідненість Неви, 
і в Жовтні-- пісня наша полум'яна |8, с. 217). 

М. Рильський у творі «Неопалима купина» прославляє той 
історичний час, коли трудящі України за прикладом братнього 
російського народу ступили «на свободи путь», «на прю велику 
із троном і тюрмою» й почали будувати нове життя. 

Тема історичної єдності двох братніх народів, шлях до щас- 

41



ливого життя яким відкрив Великий Жовтень, звучить і в пос- 

ланні М. Рильського «Друзям по Союзу»: 
Поруч, браття, ми були в неволі, 
Разом ми громили вражу рать, 
Тож тепер на морі й суходолі 
Нас ніхто не може роз'єднать |5, с. 330). 

Оригінальними художніми засобами відтворює поет дружбу 
радянських народів, участь трудящих України в боротьбі за 
ленінську правду в поемі-видінні «Жага»: 

І час настав. У чаші голубій 
Переливався ранок, як перлина -- 
І край безодні, при воді живій 

. Зустрілася із Жовтнем Україна |5, с. 128). 

Гордість за свій великий народ, який утверджував на землі 
ідеї Великого Жовтня, звучить у поемі М. Рильського «Манд- 
рівка в молодість». 

У 1941 р. М. Рильським написана поезія «Під сонцем Жовт- 
ня». Автор вселяв оптимізм, віру в розгром ворога, урочисто 
заявляв, що «світить, як маяк, усій землі Москва в дні бурі 
світової», Поет наголошував на спадкоємності революційних 
традицій: | 

Під сонцем Жовтня ми змужніли і зросли, 
Під прапором багряним, " 
І нас не побороть гидкому царству мли, 
Ненависті туманам |б, с. 28). 

Активний учасник боротьби за Великий Жовтень В. Сосюра 
уже в своєму першому великому творі-поемі «Червона зима» 
вславив лицарів революції на землях України. Тема Великого 
Жовтня є домінуючою у творчості поета. Чимало звернень 
В. Сосюри до цієї воістину легендарної сторінки в історії нашої 
Вітчизни знаходимо і в його творах часів Великої Вітчизняної 
війни. Солдат і поет революції В. Сосюра з перших днів війни 
іде до лав Червоної Армії, поетичним словом запалює радян- 
ських воїнів на героїчну боротьбу, У творчості В. Сосюри цього 
періоду найбільш виразно реалізована думка про революційну 
наступність як своєрідну естафету поколінь, Ця ідея втілена 
поетом у цілком реальному й життєво вірогідному факті: учас- 
ник боротьби за Великий Жовтень В. Сосюра воює проти гітле- 
рівців разом із своїм сином, вони разом захищають надбання 
соціалістичної революції. Про це з теплом говорить поет у вір- 
ші-посланні «Синові Олегу»: 

Огонь і смерть на кожнім кроці. 
Та не здригне мій син в бою. 
То ніби я в двадцятім році 
В гарматнім гуркоті стою |7, с, 74). 

Думка поета про наступність революційних і бойових тради- 
цій радянських поколінь знайшла відображення ї в поезії «Син». 
Молодше покоління черпає героїзм і наснагу в боротьбі й діяль- 
ності тих, хто завойовував і відстоював наше щастя на зорі 

42



Радянської влади, В. Сосюра підводить читача до усвідомлення 
того, що і герої 1917 р., і звитяжці боротьби з фашизмом від- 
стоюють велику справу соціалістичної революції від зазіхань 
міжнародного імперіалізму. Ця думка матеріалізується поетом 
через образ сина, який, успадкувавши досвід героїв громадян- 
ської війни й свого батька, став у лави захисників завоювань. 
Великого Жовтня: 

Щорс летить на коні огняному 
І Боженко під бур перегук. 
Лине військо подібне до грому 

Над морями штиків і шаблюк. 
На хвилину замовкли гармати, : 
Наче слухають вічності крок. 
Б'ються наші герої завзято. 
І між ними мій син, мій синок |7, с. 92). 

Великий радянський народ непереможний, і тому у двобої з 
силами пітьми правда на його боці, ним будуть розгромлені під- 
лі фашистські орди-- така ідея вірша В. Сосюри «Гімн». Вона 
реалізується у властивій для поета щирій ліричній інтонації з 
використанням засобу контрасту щасливого довоєнного життя і 
воєнного лихоліття: 

Громами гроз одлунала година, 
що нам весну Жовтневу принесла,-- 
і, як троянда пишна, Україна 
в сім'ї народів гордо зацвіла. 

І двадцять п'ять пройшло щасливих років, 
колгоспних сіл замріяли квітки, 
нові міста розкинулись широко,- 
і це зробили все більшовики. 

Од наших рук вампір загине, - 
і зроблять це на всі віки, 
орли червоні України, | 
ї сини, більшовики |?7, с. 93--94). ' 

Думкою про те, що наші воїни є продовжувачами незабутніх 
подвигів борців за Великий Жовтень, що вони зберігають і при- 
множують ці безсмертні традиції, сповнений і вірш А. Малишка 
«Боженко», де створено яскравий портрет Боженка, який під- 
нявся з могили, щоб захистити землю Радянську від фашистсь- 
кої нечисті" У вірші А. Малишка згадуються й інші прославлені 
герої Великого Жовтня -- Микола Щорс і Тимофій Черняк. 

А. Малишко у «Пісні» зі щирою синівською вдячністю знову 
посилається па авторитет Боженка, який для радянських воїнів 
є зразком високого служіння Радянській Вітчизні: 

| Там, де ворог пройде, - зла руїна, 
Де простягне лапу, сліз моря. 
Нас на ката кличе Україна, 
А веде-Боженкова зоря |2, с. 93). 

«Леонід Первомайський у вірші «Давньому другові» відтво- 

рює бойову біографію одного з радянських бійців, розкриває, 
героїчні сторінки його життя: 

43



У царському полоні 
В Сибіру він сидів, 5 
Стояв він у заслоні 
Під Сивашем рудим. 
Махновські ситі коні, 
В диму розвитих грив, 
Хропли за ним в погоні 
Крізь пожарища дим |4, с. 338). 

І. Нехода у вірші «Лист з фронту», висловлюючи тверде пе- 
реконання в перемозі над ворогом, згадує, як урочисто у до- 
воєнний час відзначав радянський народ Жовтневі свята, як 
підводив підсумки своїх трудових успіхів. Нині, відстоюючи здо- 
бутки Жовтня, воїни-звитяжці ратним трудом наближають пе- 
ремогу над гітлерівськими катами. Урочисто-піднесено звучить 
неодноразово використана поетом строфа: 

Входить Жовтень в військовій шинелі,-- 
Здрастуй, Жовтень!-- Окопи, бої... 
Сірі, прокляті прусські оселі 
Шкірять дзотами ікли свої |З, с. 84). 

Поет-партизан М. Шпак, вірші якого були особливо попу- 
лярними під час війни на Житомирщині, Хмельниччині, Ровен- 
щині, у творі «Ми чого такі бідні?», викриваючи фашистський 
«новий порядок», вказує на славні бойові сторінки в історії 
українського народу, на спадкоємність революційних традицій: 

Ваша добрая слава -- і 
Жовті Води, Пилява, 
Щорс Микола, Боженко, 
Що шаблями гарненько 
Чепурили пихате 
Панство, нами прокляте, 
3 наших земель зганяли, 
Волю всім повертали |10, с. 19, 

Поет-підпільник М. Шуть, який також загинув у застінках 
гестапо, наголошує на героїчних традиціях народу: 

Це -- Невського вогонь, Пожарського зненависть, 
Де -- Богуна надлюдський вічний гнів.., (11, с. 40). 

Цю ж думку розвиває поет і у вірші «Любили над усе на 
світі»: 

Грім боротьби несамовито грима. 
Як впадемо -- несіть до верховнн « ; 
З товаришами вірними своїми 
Здобутки Жовтня... |1ІЇ, с. 86). 

У роки Великої Вітчизняної війни до незабутніх ратних 
подвигів борців і захисників Великого Жовтня неодноразово 
звертався Павло Усенко: 

Слава. битов не зів'яла, 
Ллється в гомоні пісень, 
То ми славу «Арсенала» 
Проти ворога несем |9, с. 141). 

У поезії «Слави знамено», присвяченій котовцям, автор за- 
кликає продовжувати традиції захисників Великого Жовтня в 
боротьбі проти фашистських загарбників: 

44



Гув дуб при дорозі, схилявся полин -- 
Там в січу виходив Котовського кінь. 

І знову Котовського шабля гуля, 
І ворога хилить, схиляє, кружля, 

ей, чуєте, хлопці, рубайте упень, 
Не гайтесь, стинайте по сотні у день |9, с. 143--144). 

. Вірш «Синам Харкова» присвячений героям громадянської 
війни, чніми іменами названі майдани і вулиці цього славного 
революційного міста: 

І там, де в сполохах ішли 
Твоїх заводів діти, 
Шуміли, грали прапори, 
Свободи сонцем шиті. 

Сталилась грізная сім'я 
В огні боїв кривавих, 
І чулось Руднєва ім'я 
І Тевелєва слава. 

І тільки чулося: «Вперед!»-- 
Крізь чад вогню і диму, 
І відступала чорна смерть 
Шляхами грозовими |9, с. 146). 

Співець славних справ комсомолу П. Усенко в- роки Великої 
Вітчизняної війни поетизував подвиги нашої молоді, здійснені 
у боях за відстоювання завоювань Великого Жовтня, закликав 
множити бойову славу комсомолу, У вірші «Комсомолові Укра- 
їни» поет наголошує: 

Дух Трипілля, дух свободи, 
Що од Леніна у нас, 
В лавах дужого народу 
Не захмарив, не загас. 

Пісня ллється, пісня кличе, 
Пісня грає і росте-- 
І на славу, і на січу 
Гей, вперед, вперед веде! |9, с. 178). 

Поет-початківець Олекса Палажченко опублікував 10 серпня 
1944 р. у фронтовій газеті «За честь Батьківщини» поезію «Піс- 
ня про Ковпака», в якій порівнює успіхи радянських партиза- 

нів із подвигами Щорса: 
І летять мости в повітря 
Ешелони під укіс. 
Б'є Ковпак ворожі орди, 
Як громив їх Щорс колись. 

Наступність ратних звершень тих, хто захищав завоювання 
Великого Жовтня й тих, хто громить фашистських загарбників, 

оспівує ії поет К. Герасименко у «Пісні українських партизанів»: 

Дай нам для бою великого, мати, 
Волі сталевої, сил, 
Хай заревуть і закрешуть гармати 

З давніх козацьких могил. і 

Рідним промінням осяяна вранці, 
Хай зашепоче трава. | 

Слава богунців і таращанців 
З нами в поході жива (Ії, т. І, с. 431). | 

«Мойсей Хащеватський, який поліг у боротьбі з гітлерівськи- 

ми окупантами, в поезії «Ошер Шварцман» славить основопо- 

я 45



ложника радянської єврейської поезії, воїна-червоноармійця, 
його героїчну смерть в роки громадянської війни: 

О брате, за тобою вслід 
Ми йдем на бій -- 
за новий світ! |Ї, т. 2, с. 78). 

Новим патріотичним змістом наповнилися в роки Великої 
Вітчизняної війни й поетичні твори про Великий Жовтень, на- 
писані в 20--30-ті роки, Вони були співзвучні епосі, додавали 
нових сил воінам-героям, запалювали їх на безприкладні ратні 
подвиги в боротьбі з ворогом, були досить популярними і корис- 
тувалися великим успіхом у читачів: передруковувалися в газе- 
тах, збірниках, зібраннях творів, звучали по радіо, з естради. 
Це, зокрема, такі твори, як «На майдані», «Як упав же він...», 
«Псалом залізу», «Пісня Червоної Армії», «Пісня про Котовсь- 
кого», «Фелікс Дзержинський», Поєдинок Котовського з біло- 
поляком» П. Тичини; «Ленін», «Моя Батьківщина», «Україна» 
М. Рильського; «Відплата», «Червона зима», «О, недаремно», 
«Роздули ми горно», «Комсомолець», «Пісня про Ворошилова» 
В. Сосюри; «Пісня бійця», «Протигаз», «Боєць 17 патруля», 
«Безсмертя», «Батьки й сини», «Клич вождя» М. Бажана; «Ми- 
нуло», «Ідуть», «Бойова, в похід!», «Прикордонна», «Рейд Чер- 
воної Кінноти», «Пісня про Сорок п'яту» П. Усенка; «В цейх- 
гаузі», «Корній», «Оповідання про пісню», К. Герасименка, вір- 
ші А. Малишка, А. Крижанівського, Леоніда Первомайського, 
С. Голованівського та багатьох ін. 

Поети багатонаціональної радянської літератури, в тому чис- 
лі й української, постійно звертаються до теми Великого Жовт- 
ня, його всесвітньоісторичного значення. Герої Великого Жовт- 
ня завжди були взірцем для наступних поколінь, вони надиха- 
ли й надихають нас на нові ратні звершення. 

1. Вінок слави. К., 1970. Т. 1, 2. 2. Малишко А. Твори: В 5 т. К., 1962. 
Т. 2.3. Нехода І. Дорога в свято. К., 1945. 4. Первомайський Леонід. Твори: 
В 3 т. К. 1958. Т. 1. 5. Рильський М. Поезії: В 3 т. К. 1946. Т. І. 
6. Рильський М: Вибрані поезії. К., 1943. 7. Сосюра В. Вибрані поезії. К., 
1951. 8. Тичина П. Твори: В 6 т. К., 1961. Т. 2. 9. Усенко П. Вибрані твори: 
В 2 т. К., 1963. Т. 2. 10. Шпак М. Поезії. К. 1946, 11. Шуть М. Чистота. 
Дніпропетровськ, 1964. - 

«Автор исследует стихотворення о Великом Октябре, написаннье в годьі 
Великой Отечественной войнь, в частности, П. Тьичинь, М. Рьльского, В. Со- 
сюрь, А. Мальшко, Леонида Первомайского, И. Неходь, М. Шпака, Н. Шу- 
тя, П. Усенко, говорит об их вьсоком патриотическом звучанимн, популярно- 
сти среди воинов. 

- Стаття надійшла до редколегії 03. 09. 86 

46



В. С. ФИЛИПЧУК, 
редактор багатотиражної газети, 
Чернівецький університет 

В атмосфері взаєморозуміння 
(Я. Галан і А. Крушельницький) 

Інтерес до життя і творчості видатного письменника- 
публіциста, полум'яного патріота і невтомного громадського 
діяча Ярослава Олександровича Галана з кожним роком зрос- 
тає. Стають відомими все нові й нові факти, документи, які 
суттєво доповніююють славний життєпис митця. 

Цікавою, на наш погляд, і не повністю дослідженою є сторін- 
ка біографії Я. Галана, яка розкриває його дружні зв'язки і 
творче співробітництво з письменником і видавцем Антоном Во- 
лодиславовичем Крушельницьким (1878--1941), автором кіль- 
,кох збірок оповідань, десяти драматичних і понад двадцяти 

- 

прозових творів, літературознавчих досліджень, критичних |і 
публіцистичних статей, перекладів шкільних підручників тощо. 
Антон Крушельницький -- учень і сучасник Івана Франка-- 
ширшому колу читачів відомий повістями «Рубають ліс», «Бу- 
денний хліб» та сатиричною комедією «Орли», про яку схваль- 
но відгукувався великий Каменяр. | 

Про спільну діяльність Я. Галана і А. Крушельницького зга- 
дується в багатьох літературних джерелах. Але здебільшого -- 
це лише фрагменти, які недостатньо висвітлюють плідні взає- 
мини обох письменників на літературній ниві у боротьбі за виз- 
волення західноукраїнських земель з-під гніту  польсько-шля- 
хетських загарбників. г 

Середина 20-х років ХХ ст. на Західній Україні-- період 
значного піднесення активності прогресивних діячів української 
і польської культури. Як зазначає Б. Буряк у книзі «Служіння 
народові», незважаючи на те що «внаслідок всіх утисків шлях 
розвитку революційної літератури був винятково тяжким і 
складним» |Ї1, с. 11), у цей час на арену активної діяльності! 
виходять пролетарські письменники С. Тудор (Олексюк), В: Бо- 
бинський, П. Козланюк, О. Гаврилюк, які єдиним фронтом. ве- 

, дуть боротьбу проти реакційного табору за духовне зближення 
з інтернаціональною культурою Радянської України, Саме на 

цей період і припадає початок творчого спілкування Я. Галана 
з першим своїм учителем А. Крушельницьким, який справив на 
початкуючого літератора неабияке враження і відіграв пози- 
тивну роль у розвитку його поглядів та письменницьких за- 
датків. 7 | | 

Познайомився Я; Галан з сім'єю Крушельницьких у 1923 р., 
- коли був студентом Віденського університету. На цей час (з 1919 

по 1925 р.) А. Крушельницький перебував тут в еміграції. Він 
не належав до тих письменників-емігрантів, які займали очіку- 
вальні позиції. За шість років тяжкого життя за кордоном 
А. Крушельницький випустив у світ в заснованому ним видав- 

47.



ництві «Чайка» велику кількість художніх творів пропресивного 
спрямування (класики європейської, російської, української лі- 
тератур, переклади, власні твори), упорядковував і перекладав: 
шкільні читанки та ін. 

Як письменник і громадський діяч А. Крушельницький був 
на той час добре відомий у літературних колах, підтримував 
постійні зв'язки з представниками прогресивної літератури та 
передової інтелігенції Західної України, спілкувався у Відні з 
емігрантами однодумцями, Навчаючись у Відні, молодий Галан 
мав зв'язки з революційно настроєною студентською молоддю, 
був одним із організаторів нелегальної групи, мета якої - - бо- 
ротьба проти несправедливості і засилля буржуазного уряду. 
Пізніше, у 1947 р. виступаючи на нараді колишніх членів 
КПЗУ, Я. Галан говорив: «Революційну діяльність я почав 
1923 року у Відні. Там вперше познайомився з революційним 
рухом. ..У Відні було багато робітників, революціонерів-емі- 
грантів, які виїхали з Польщі, бо умови для боротьби там були 
значно кращі» |2, с. 641). Згодом Галана-активіста змушують 
покинути Віденський університет, і він переходить на навчання 
до Краківського. Не припиняючи громадської діяльності, Галан 
ще студентом пробує свої сили в літературі. У 1927 р, він за- 
вершує першу п'єсу під назвою «Дон-Кіхот із Еттенгайма» і 
відсилає її у Львів на конкурс, оголошений українським «Ро- 
бітничим театром». Дебют видався вдалим -- п'єса зайняла пер- 
ше місце і незабаром була поставлена на сцені цього ж театру. 

Як драматург А. Крушельницький вітав Я. Галана з першим 
успіхом, радив йому наблизити тему до сучасності, що почат- 
куючий письменник і зробив у наступних п'єсах «Вантаж» і 
«Вероніка». Події «Дон-Кіхота..» відбуваються ще за часів На- 
полеона у Франції, і справедливою є думка П. М. Довгалюка 
про те, що у цій п'єсі «відчутне захоплення абстрактною роман- 
тикою, згладжування соціальних конфліктів, замилування ідеа- 
лами надкласового гуманізму. Але й тут уже прозвучав голос 
Галана з його гнівною ненавистю до запроданців, які проголо- 
шують гучні фрази про щастя батьківщини й безсоромно генд- 
люють нею на чорній біржі імперіалістичного світу» |З, с. 9). 
Критика по-різному оцінювала першу пробу пера Я. Галана. 
Одні, як, приміром, син А. Крушельницького, поет і мистецтво- 
знавець Іван Крушельницький, знаходили в ній багато негатив- 
них моментів (на цій основі між І. Крушельницьким |і Я. Гала- 
ном відбулася гостра літературна суперечка), інші оцінювали 
її більш прихильно. Проте всі згоджувалися на тому, що в лі- 

тературі з'явився свіжий, вартий уваги талант. і 
Жорстока колоніальна політика польського уряду на Захід- 

ній Україні, особливо з середини 20-х років, ставала нестерпною 

для розвитку революційної думки. Прогресивні діячі переслі- 

дувались поліцією, преса зазнавала всіляких цензурних утис- 

ків, але революційні ідеї народжувались, жили і розвивались. 
У тяжких умовах, створених окупантами-пілсудчиками, напри- 

кінці 1927 р. у Львові почав виходити журнал «Вікна», реда- 

48



гований Степаном Тудором. Цей прогресивний західноукраїн- 
ський друкований орган зібрав навколо себе молодих письмен- 
ників революційного спрямування -- О. Гаврилюка, П. Козла- 
нюка, В. Бобинського, Я. Галана, Ю. Масляка, М. Сопілку та 
ін. При редакції «Вікон» була створена і пролетарська літера- 
турна організація «Горно», на збори якої, як свідчать очевид- 
ці у спогадах, не раз приходив А. Крушельницький. Як письмен- 
ник демократичного спрямування, він був солідарний з «горі 
нівЦЯми», підтримував їхню діяльність, певною мірою "сприяв 
зміцненню зв'язків цієї організації з письменниками Радян- 
ської України ". у 

Більш близькі і дружні стосунки між Я. Галаном і А. Кру- 
шельницьким  зав'язалися під час їхнього перебування в селі 
Нижній Березів (теперь Івано-Франківська область), куди 
Я. Галан вперше приїхав на відпочинок влітку 1927 р. за ре- 
комендацією А. Крушельницького. З  березівським періодом 
життя і творчості Я. Галана пов'язано багато спогадів близь- 
ких і друзів, збереглися деякі фотографії, частина листів, ори- 
гінальних творів. 

Недавно була віднайдена досі невідома фотографія, що збе- 
рігається нині в Івано-Франківському краєзнавчому музеї. На 
знімку у центрі групи стоять поруч Я. Галан і А. Крушельниць- 
кий. Одного літа сім'я Крушельницьких відпочивала у Верх- 
ньому Березові разом з радянським консулом у Львові Радчен- 
ком, з Нижнього Березова сюди прийшов Галан з дружиною 
Анною і всі на згадку сфотографувалися. 

. У Нижній Березів А. Крушельницький приїжджав відпочи- 
вати з сім'єю щоліта з 1926 по 1932 р. Часто бував тут і Я. Га- 
лан. Під час прогулянок вони не раз вели жваві розмови на 
літературні теми, завзято сперечалися. Та, не тільки особисті 
симпатії, спільність поглядів на роль і завдання літератури 
єднали двох письменників. У ці віддалені гірські райони вони 
привозили прогресивну літературу, розповсюджували її серед 
демократично настроених селян, влаштовували літературні ве- 
чори, диспути, Антон Крушельницький задався метою організу- 
вати видавництво прогресивного журналу з орієнтацією на Ра- 
дянську Україну і запросив до участі у ньому і Я. Галана. 
А. Крушельницький згодом реалізував свій задум: журнал «Но- 
ві шляхи» на певний час дійсно став помітним явищем у роз- 
витку демократичної журналістики, активно співпрацював у 
ньому і Я. Галан. і у и Я КУ 

Бурхливу літературну і громадську діяльність майбутній 
публіцист розпочав після закінчення Краківського університе- 
ту в 1928 р. Тоді ж він одержав дозвіл викладати у Луцькій 
гімназії, але через якихось десять місяців роботи його звільни- 

ж Пізніше у редагованому А. Крушельницьким журналі «Нові шляхи» 
(1999, М» 7) була вміщена стаття Р. Сказинського про літсекцію «Горна», в 
якій йдеться також і про внесок Я. Галана у розвиток пролетарської літе- 

ратури на Західній Україні. 13 

4--0898 й - 49



ли з посади за комуністичні переконання. Польські власті вста- 
новили за ним нагляд. 

Розчарований і до того ж хворий, переслідуваний окупан- 
тами, Я. Галан у пошуках роботи приїжджає у Львів. Тут він 
влаштовується літературним оглядачем у журналі «Нові шля- 
хи», який з травня 1929 р. почав видавати А. Крушельницький. 
Цей факт засвідчує також протокол допиту Я. Галана, зробле- 
ний під час арешту слідчим Ч. ШІведовським: «Після втрати 
посади у Луцьку я прніхав до Львова, де протягом деякого 
часу вряди-годи заробляв, роблячи переводи, (пишучи) теат- 
ральні рецензії і т. д. для Крушельницького Антона, який в той 
час видавав журнал п, з. «Нові шляхи» |б, с. 127). 

Незважаючи на тяжкі матеріальні умови, Я. Галан багато 
працює. Прислухавшись до зауважень Крушельницького щодо 
вибору теми, він пише п'єсу під назвою «Транспорт» (про що 
коротко повідомив громадськість журнал «Вікна», 1928, Хо 4). 
Цей драматичний твір з новою назвою «Вантаж» вперше поба- 
чив світ на сторінках журналу «Нові шляхи» (1929, Хо 6, 7). 
Перед друкуванням п'єса пройшла апробацію на сцені Львівсь- 
кого театру у присутності А. Крушельницького і після незнач- 
ної редакторської правки з'явилась у журналі. 

Новий твір молодого драматурга з успіхом ставився на сце- 
ні «Українського театру» у Львові. Порушена у ньому злобо- 
денна тема боротьби проти колоніального гноблення, утверд- 
ження міжнародної солідарності трудящих була близька і зро- 
зуміла українському і польському трудовому народові. Зобра- 
жаючи діяльність революційного підпілля, що діяло в одному 
з англійських портів на підтримку революційних подій в Азії, 
автор прагнув розбурхати революційні настрої населення, вка- 
зати конкретні шляхи до визволення краю з-під іноземного гні- 
ту. Про динамізм п'єси, сюжетну гостроту, майстерність побу- 
дови діалога, її актуальність позитивно відгукнулася критика, 

. В тому числі і московський журнал «Культура масс» (1929, 
Хо І--2) у статті «Українська література під польською вла- 
дою». 

У наступних випусках «Нових шляхів» (1930, М» 3--5) була 
надрукована ще одна п'єса Я. Галана «Вероніка» -- гнівний 
протест проти кривавої бойні, засудження імперіалістичної вій- 
ни, яскравий показ пробудження класової свідомості серед сол- 
датів. У цьому журналі Я. Галан вміщує і свої перші статті 
«Польське літературне життя» (1929, Х» б), «З польського пись- 
менництва» (1929, Х» 8), рецензію на повість Ф. Гетля «З дня 
на день» (1929, Хо 7), 

- Редакція журналу «Нові шляхи» у 1930 р. видала п'єси 
«Вантаж» і »Вероніка» окремими книгами, про що також пові- 

домлялось у десятому номері цього часопису за 1930 рік. Того 

ж таки року п'єса «Вантаж» вийшла окремим виданням у Хар- 
кові, в Державному видавництві Радянської України. 

Працюючи в «Нових шляхах», Я. Галан шліфував. мову І 
стиль своїх творів, прислухався до зауважень і порад відомого 

50 |



тоді письменника і видавця А. Крушельницького. У фондах 
ЦДІА УРСР у м. Львові, в особистому архіві письменника, 
А. В. Крушельницького зберігаються нині рукописи деяких тво- 
рів Я. Галана з помітками А. Крушельницького як редактора 
журналу. Однак Я. Галан згодом зрозумів, що за характером 
та ідейно-тематичною спрямованістю власних творів йому на- 
лежить бути серед однодумців Степана Тудора. В грудні 1999 р. 
(деякі архівні дані свідчать, що з 1931 р.) Ярослав Галан 
влаштувався адміністратором журналу «Вікна», але не поривав 
зв'язків із «Новими шляхами», як це стверджує літературозна- 
вець К. М. Млинченко у: книзі «Зброєю  полум'яного слова» 
15, с. 7) та інших своїх працях. У ці роки Я. Галан навіть жив 
кілька місяців у Крушельницьких, дописував свою п'єсу «Ве- 
роніка», на оригіналі якої є підпис і точна дата закінчення -- 
6 квітня 1930 р. Вже у травні була надрукована остання (третя) 
дія п'єси у «Нових шляхах». Крім того, Я Галан, покладаючись 
на досвід А. Крушельницького як видавця, дав згоду на видан- 
ня своїх п'єс окремими книжками. 

Маючи дружні стосунки з Я. Галаном, А. Крушельницький 
підтримував ділові і творчі контакти з багатьма представника- 
ми прогресивної інтелігенції Радянської України. Він був од- 
ним з ініціаторів скликання у Львові конференції (червень 
1932 р.), на якій його однодумці з радістю підтримали ініціа- 
тиву відомих письменників,Р. Роллана, А. Барбюса, Б. Шоу і 
М. Горького організувати міжнародний конгрес проти війни. У 
зверненні львівської прогресивної інтелігенції до робітників, 
селян та трудової інтелігенції Західної України із закликом 
розгорнути масову антивоєнну кампанію підписалось 55 чоло- 
вік, Другим-у списку значиться прізвище А. Крушельницького, 
третім -- І. Крушельницького, далі Степана Тудора, Я. Галана, 
П. Козланюка, О. Гаврилюка, Я. Кондри та ін. |7, с. 172). Цей 
політичний акт є ще одним незаперечним доказом того, що пе- 
редова інтелігенція Західної України ставала у перші ряди бор- 
ців за визволення свого народу, вела активну пропаганду ідей 
інтернаціоналізму, боролася проти загрози нової імперіалістич- 
ної війни. 

Польська поліція пильно стежила за діями революційно на- 
строених письменників, організовувала обшуки на квартирах 
«неблагонадійних» діячів з метою знайти літературу «антидер- 
жавного змісту». У квітні 1932 р. в Степана Тудора під час об- 
шуку вилучено сім примірників журналу «Нові шляхи», у червні 
знайдено нелегальну літературу в А. Крушельницького і т. п. 

Починалась чергова хвиля облав і репресій. 
У жовтні 1932 р. польські власті видали розпорядження про 

заборону видання прогресивних газет та журналів'ї арешт їх 
редакторів. Через місяць були розгромлені редакції журналів 
«Нові шляхи», «Вікна», «Кооперативні вісті», газет «Сила» і 
«Народна трибуна» (|б, с. 70). | 

Після того як закрили «Вікна», Я. Галан переселився зі 
Львова в Нижній Березів, де, як він писав у автобіографії, про- 

дз і і 51



живав «три роки без роботи» |2, с. 650). Матеріали музею-са- 
диби письменника, відкритого в Нижньому Березові наприкінці 
1979 р., свідчать про те, що Я. Галан постійно. жив у тестя Івана 
Геника з вересня 1932 по червень 1935 р. Навіть у цьому глухо- 
му селі відомий публіцист вів агітаційно-революційну діяльність: 
згуртував навколо себе прогресивну громадськість, допоміг 
створити комітет допомоги голодуючим, брав участь у диску- 
сіях, розповсюджував заборонену літературу, яку одержував 3. 
Харкова від дружини Анни (вона з 1932 р. вивчала там меди- 
цину). 

У численних донесеннях поліції, фотокопії яких експонують- 
ся у музеї, Я. Галан фігурує як «видатний комуністичний діяч, 
червоний бунтівник», що займає «високий пост у комуністич- 
ній організації» і який «одержує листи від індивідів із Львова, 
які інформують його про всякі справи та події...» | | 

Серед кореспондентів Я. Галана був і А. Крушельницький, 
з сім'єю. якого Я. Галан не поривав зв'язків. Про це дізнаємось 
з листів С. Олексюка (Тудора) до Я. Галана |б, с. 139|, брата 
Ярослава Галана -- Івана (6, с. 144, 150), Я. Галана до дружи». 
ни Анни |6, с. 149), |2, с. 676) та ін. Більша частина кореспон- 
денції до Галана від друзів і знайомих не збереглася, бо через 
постійні обшуки її доводилось знищувати. 

Відбувши кількамісячне ув'язнення за редакторську діяль- 
ність, А. Крушельницький твердо вирішив переїхати на Радян- 
ську Україну. Ще у 1932 р., відразу після розгрому редакції 
«Нових шляхів», він писав, що при такому цькуванні і переслі- 
дуванні йому нема тут життя, але боротися треба: «..так му- 
сило бути, бо ж мусила бути мені відплата за те, щд я писав 
три роки й чого мої противники -- петлюрівці, ундисти і всяка 
інша націоналістична бражка -- не могли збивати аргументами, 
мусили знайти собі іншу можливість звільнитися від моєї кри- 
тики» |8, с. 224|. На початку 1933 р. А. Крушельницький від- 
новляє видання журналу під назвою «Критика». Вістря його 
нищівних ударів спрямоване насамперед проти фашизму |і Гіт- 
лера. Та світ побачили лише чотири номери часопису: поліція 
закрила ї цей друкований орган з орієнтацією на Схід. Над 
видавцем знову нависла загроза опинитися за гратами. 

У травні 1934 р. А. Крушельницькому з сім'єю вдалось виїха- 
ти до Харкова, /де він продовжував літературну і громадську 

діяльність, став шмчленом Спілки (радянських  письменникієні 
(4, с. 14). Деякий час він підтримував зв'язки з Галаном через 
його дружину Анну. 

Я. Галан теж мріяв виїхати до Харкова, клопотав перед ра- 
дянськими властями про переїзд на Радянську Україну |б, с.128|, 
однак польські власті робили все можливе, щоб цьому пере- 
шкодити. Аж до світлого дня возз'єднання письменник-борець 
влучним і гострим словом боровся за соціальне і національне 
визволення західноукраїнських трудящих з-під польсько-шляхет- 
ського гніту, завдавав нищівних ударів слугам німецького фа- 
шизму -- українським буржуазним націоналістам та клерикалам. 

52



Літературні взаємини і дружба Ярослава Галана з Антоном 
рушельницьким були не тільки корисними і плідними для обох 

письменників. Їх творче спілкування певною мірою послужило 
зміцненню демократичних тенденцій у західноукраїнській літе- 
ратурі першої третини ХХ ст., було важливим кроком у спіль- 
ній боротьбі за утвердження критичного реалізму на Західній 
Україні, сприяло єднанню західноукраїнської літератури з ук- 
раїнською радянською літературою. 

1. Буряк Б. С. Служіння народові. К. 1954. 2. Галан Ярослав. Твори: 
В 4т.К., 1980. Т. 4. 3. Галан Ярослав. Недоспівана пісня. К., 1972. 4. Кру- 
шельницький А. В. Буденний хліб. Рубають ліс. Львів, 1960. 5. Млинчен- 
ко К. М. Зброєю полум'яного слова. К. 1963. 6. Революційна діяльність за- 
хідноукраїнських пролетарських письменників: Зб. арх. документів. Львів, 
1959. 7. ЦДІА УРСР у м. Львові, ф. 309, оп. 1, од. зб. 172. 8. ЦДІА УРСР 
у м. Львові, ф. 361, оп. 1, од. зб. 106. у 

Р бу 
|) 

Освещаєтся малоизвестная страница деятельности Ярослава Галана-- 
его творческие связи с Антоном Крушельницким, западноукрайнским писа- 
телем демократического направления, издателем и журналистом. Прослежи- 
ваєтся их взанмовлияние как писателей, делаются попьтки проанализиро- 
вать совместньй путь борьбь за освобождение Западной Украйнь от поль- 
ско-шляхетского гнета в 20--30-х годах ХХ в. 

Стаття надійшла до редколегії 10. 09, 86 

Г. Д. ПАШКОВСЬКА, асист., 
Сімферопольський університет 

Павло Тичина і Василь Земляк 

Вплив поезії Павла Тичини на творчість Василя 
Земляка є одним із моментів великої і складної проблеми про 
традиції і новаторство, літературну спадкоємність. В літерату- 
рознавстві наших днів зростає увага до безсмертної спадщини 
співця «збільшовиченої ери», який, прокладаючи нові шляхи в 
поезії, утвердив свої традиції. Настійним стало завдання роз- 
крити, як відображаються традиції поета у творчості тих ви- 

датних майстрів слова, котрі прийшли в літературу на сучас- 
ному етапі, коли поезія П. Тичини стала життєдайним факто-" 
ром не тільки вітчизняного, а й міжнародного літературного 

- життя. Мета статті -- з'ясувати, яку роль відіграв Павло Тичи- 
на у художньо-мистецькому розвитку Василя Земляка-- пись- 
менника, який, за визначенням О. Гончара, «доклав чимало 
зусиль, щоб забезпечити нашій художній прозі той рівень, який 

звона має сьогодні» |5, с. 211). 
Василь Земляк, що був «покликаний до красних муз» не з 

волі випадку, а за талантом, віддав колосальну енергію тому, 

щоб проникнути в тайну мистецтва слова. Допомагали йому в 
цьому неабиякі знання в галузі літератури, мистецтва, філосо- 

53



фії. Це письменник енциклопедичних знань. Він не тільки чудо- 
во знав класнків вітчизняної і світової літератури, а й був зна- 
йомий і дружив з М. Рильським, О. Гончаром, М. Стельмахом, 
М. Чабанівським, П. Загребельним. Не раз зустрічався В. Зем- 
ляк і з П. Тичиною. Павло Григорович, будучи ознайомленим із 
творчістю Земляка, а також задоволений бесідами під час зу- 
стрічей з ним, просив написати йому листа |З7, с. 394|. В січні 
1975 р. в Ірпіні Земляк згадав про це прохання і сказав Олек- 
сі Ющенкові: «Мене колись просив Павло Григорович: «Напи- 
шіть мені листа». Я так і не написав -- не обізвався листовно» 
(37, с. 394). 

Перше знайомство В. Земляка з творчістю Павла Тичини 
належить ще до часів навчання в школі, Тоді допитливого шко- 
ляра вразили сповнений поезії вірш «Лісові дзвіночки», одужо- 
творені великим Жовтнем «На майдані», «Як упав же він. 
Захоплено читав напам'ять Василь вірші «Партія веде», но 
тя єдиної родини». З роками творчість П. Тичини увійшла до- 
рогоцінним здобутком у духовний світ В. Земляка, Тичина став 
його улюбленим поетом, літературним авторитетом. Земляк 
прийшов до непохитного переконання, що «геніальна поезія Ти- 

чини» (14, с. 24|. На думку Земляка, поет розпізнається з того, 
як він шанує і плекає «закон єднання з тими, для кого пише» 
П4, с. 160). Поезія Павла Тичини і є продуктом тієї одержи- 
мості людського духу, що скерований на єднання з мільйонами. 
Тичина, як і багато інших поетів, не тільки зупинявся на потре- 
бах даного моменту, проблемах сьогодення, а й «перехилявся» 
у майбутнє. На думку В. Земляка, велич Тичини в тому, що 
все людяне, високе в його поезії належить не тільки сучасним, 
а й майбутнім поколінням. В цьому Земляк вбачав запоруку 
вічної молодості і безсмертя поета: «Незважаючи на всю моло- 
дість духу поезії як такої, роки у ній летять так само швидко- 
плинно, як і в усіх мистецтвах, що наче не старіють від часу. 
Та то не старіють від часу великі митці. Людська природа . 
сприйняття не відхилить у них нічого великого, нічого високого. 
Тичина знову й знову зазвучить на повну силу ще не в одному 
поколінні, бо ж усім єством своїм спрямований був у май- 
бутнє» (14, с. 161, 162). 

Скерованість поезії Павла Тичини в майбутнє випливає з 
того, що вона, як сказав би: М. Горький, зосереджувала увагу 
на осмисленні нового, «якого ніколи і ніде не було», нового ко- 
муністичного, Земляк говорить: «Проникливі рядки про парост- 
ки нового життя на селі напише Павло Тичина, і, як кодекс 
поета, звучить його знаменитий вірш «Партія веде!» Тоді щене 
були відомі світу ні Федір Дубковецький, ні Макар Посмітний, 
ні Паша Ангеліна, вони, як і багато інших, прийдуть слідом. за 

Стахановим, чий рекорд, ніби ланцюгова реакція, пошириться і 

на село, Виявиться, що й тут ніякі старі норми, ніякі старі мір- 

ки не мають сили Й ваги, все може і повинно бути перебудова- 
не, оновлене» |14, с. 69). 

« 

51



Поезія Тичини проникнута революційною романтикою і ду- 
хом боротьби. На крилах революційної мрійливості, світлий ли- 
цем і душею, поет випереджає час, проникає в завтрашній день. 

Земляк високо цінує громадянську визначеність, сполучену 
з чистотою і благородністю душі Павла Тичини і його  літера- 
турних соратників: «Згадаймо Максима Тадейовича Рильсько- 
го, Павла Григоровича Тичину, великого вченого Олександра 
Івановича Білецького. Які це були громадяни, які люди! Скіль- 
ки безкорисловості, доброти і духовної грації відчувалося в 
них!» |14, с. 102|. 

В. Земляк, неодноразово повертаючись до «закону єднання 
з тими, для кого пише» митець, вказує на різні способи вияв- 
лення цього закону: один з них -- це підтримувати розмову що- 
день на безліч тем, ніколи не втрачаючи спалаху думки і наст- 
рою. «Світ завше буде зацікавлений у цих спалахах (інтуїції 
поета, у його, так би мовити, стихійному мисленні, коли в кіль- 
кох раптових і несподіваних рядках виникає картина, образ, 
думка, здатні пережити і самого їхнього творця» | 14, с. 163). 

Але є й інший шлях, Він у вмінні переступити «межу зви- 
чайного вірша, межу отого миттєвого спалаху і звідати радість 
більших відкриттів» |14, с. 163). І в цьому випадку Земляк по- 
силається на Тичину: «Павло Тичина протягом майже сорока 
років повертався до свого «Сковороди», подарувавши його нам 
усього вже посмертно» (14, с. 163). Критика поставила симфо- 
нію «Сковорода» поруч з «Фаустом» Гете. 

П. Тичині імпонували ті митці вітчизняної і світової літера- 
тури, у яких «закон єднання з тими, для кого пишуть», виявля- 
ється у захисті від страждань і горя, у боротьбі за щастя. 
Улюблений вірменський поет П. Тичини Кбданас Туманян пов- 
чав: «Ніколи не слід запитувати письменника, як він живе, як 
він себе почуває. Бо відповідь щоразу буде одна Й та сама: зав- 
жди погано, дуже погано, доки погано його народові» |14, 
с. 176). В. Земляк наголошує, що в цих словах -- «мова духу, 
тому поетові завжди важко і завжди тяжко». 

П. Тичина, на думку В. Земляка, успішно умів «вести речь 
с миллионами» тому, що був інтернаціоналістом. Славнозвісний 
афоризм Тичини «чуття єдиної родини» як означення дружби 
народів збагатив фразеологічний фонд не тільки його рідної 
української мови, а й мов братніх радянських народів, народів 
соціалістичних країн. В. Земляк не раз вживає цей афоризм у 
критичних статтях, Згадаймо, наприклад, його міркування про 
розвиток радянського роману: «Роман... Він визріває і базу- 
ється на досвіді всієї радянської літератури. Тому сьогодні че- 
рез його призму можна дивитися на світ ширше і бачити далі. 
Чуття єдиної родини (курсив наш.- Г. П.) дедалі зриміше вхо- 
дить у сучасний роман» |14, с. 146). 

В. Земляк зараховував Павла Тичину до видатних митців 
сучасності, самобутніх і оригінальних, по-партійному натхнен- 
них, пристрасних, відданих народові. 

55



Завдяки талановитим творцям радянської літератури, яких 
любив В. Земляк-- Горькому, Маяковському, Шолохову, Риль- 
ському, Бажану, Гончару, Тичині,- утвердилися традиції  пар- 
тійності, народності і новаторства. В. Земляк постійно закликав 
молодих переймати досвід великих, попередників, продовжува- 
ти їх традиції: «Для молодшого покоління нема якихось більших 

засад за ті, що їх ствердили великі майстри» |14, с. 162). Спи- 
раючись на досвід і традиції видатних попередників, треба до- 
могтися того, щоб ,всі роди і жанри літератури ширше охоплю- 
вали і глибше відображали всю багатогранність життя  сучас- 
ника, людини праці. 

Сам В. Земляк, будучи блискучим  літератором-новатором, 
зростав на грунті цих славних традицій. Торкаючись проблеми 
новаторства В. Земляка, критика виходила з усталеної, але вже 
застарілої настанови: прозаїк продовжує традиції прозаїків, по- 
ет-- поетів, драматург-- драматургів. Отже, цілком відкидала- 
ся сама ідея розглядати творчість В. Земляка у зв'язках з пое- 
зією. Чимало говориться про засвоєння В. Земляком традицій 
прозаїків: Гоголя, Стороженка, Коцюбинського, Роллана, Га- 
шека, Сервантеса, Маркеса, Ільченка, Яновського, Мележа та 
інших. Але'ознайомлення з творчістю В. Земляка дає ряд ціка- 
вих прикладів про її зв'язок з поезією І. Франка і П. Тичини. 

Правомірність дослідження зв'язків В. Земляка з творчістю 
поетів, зокрема П. Тичини, випливає з його розуміння проблем 
наступності, традицій і: новаторства у літературі та мистецтві, 
яке різко розходиться зі згаданою тут настановою критики. 
В. Земляк виходить з ідей мистецького синтетизму. Прозаїк у 
своїх творчих пошуках, на його думку, акумулює досвід не тіль- 
ки прозаїків, а й поетів, драматургів. І навпаки-- поет творчо 
використовує традиції прози, драматургії. Драматургія -- - про- 
зи, поезії. Крім цього, література вбирає в себе ще й досвід су- 
міжних мистецтв, таких, як музика, живопис, театр, кіно. Якраз 
виходячи з цієї концепції, В. Земляк мислить про сучасний ро- 
ман: «Роман стає ніби дзеркалом всього процесу розвитку мис- 
тецтва. Збагачуючись і від поезії, і від драми, а тепер, може, на- 
віть і від кіно, роман щедро повертає їм свої розсипи думок, 
образи, навіть мову» (14, с. 146). Концепція мистецького синте- 
тизму В. Земляка має багато спільних рис з концепцією П. Ти- 

чини |6, 28, 29, 30, 31). Для осягнення близькості В. Земляка і 

П. Тичини скористаємось досвідом паралельної характеристики. 
П, Тичина писав: «Поезія як рід мистецтва, що має в собі еле- 
менти всіх інших мистецтв, може швидше, ніж будь-яке інше 

мистецтво, відгукуватися на події, на явища життя» |29, с. 159). 
Поет дотримувався принципів мистецького синтетизму впро- 

довж усього життя. Перша збірка Тичини «Сонячні кларнети» 

(1918) позначена «пошуком ув напрямку перенесення на площи- 

ну поезії засобу суміжних мистецтв, зокрема музики, живопису, 

театру» |б, с. 36, 50, 47). Тичина був також переконанни в то- 

му, що не можна вважати попередниками для поета тільки пое- 

56



тів, для прозаїка-- прозаїків, для драматурга-- драматургів. 
Сам Тичина говорив про вплив на його пошуки видатного теат- 
рального діяча, режисера-новатора К. Марджанова: «Его пос-: 
тановка Лопе де Веги раскрьила мне новне ходь в своей  поз- 
зни-- расширила мой круг деяння, уменне схватить то, чего ни 
в одной книге-учебнике искусства не написано» |З0, с. 351). Він 
відзначив вплив талановитого діяча українського театру режи- 
сера Леся Курбаса і на поетів Василя Еллана (Блакитного), 
Василя Чумака, і на драматурга Миколу Куліша, і на кіномит- 
ця та прозаїка Олександра Довженка |?28, с. 257). 

Існує зв'язок творчості В. Земляка і П. Тичини по лінії ми- 
стецького синтетизму, зокрема по лінії музичності. Музика 
В. Земляка передає «незбагненний закон душі, красу людських 
взаємин!» Чи не про це думав П. Тичина, коли зазначав: «До 
речі, соціалізм без музики ніякими гарматами не встановити» 
РУБЦІ М : 

Художній метод В. Земляка є доказом того, що його твор- 
чість органічно пов'язана не тільки з музикою, а й з живописом, 
театром, кіно й іншими мистецтвами, як і творчість П. Тичини. 
Тому дійти до глибокого наукового розуміння того нового, інди- . 
відуалізованого, що. вніс В. Земляк у літературу, можна шля- 
хом дослідження специфіки використання письменником елемен- 
тів та засобів інших мистецтв і традицій П. Тичини, звичайно, не 
абсолютизуючи при цьому ролі співця «сонячних кларнетів». 
Адже відомо, що тенденція до мистецького синтетизму в літера- 
турі-- це явище історичне, що по-різному виявлялось у бага- 
тьох напрямках та літературних школах. Павло Тичина унаслі- 
дував усе краще з досвіду видатних своїх попередників. В. Зем- 
ляк черпав із цих життєдайних джерел передової літератури, із 
творчості П. Тичини. Поезія Павла Тичини стала близькою |і 
дорогою Землякові тому, що вній на «найіскристіших вогнях сер- 
ця» відтворено велич народу, який вперше в історії здійснив со-. 
ціалістичну революцію, будує нове життя. й 

Близькість В. Земляка до Тичини простежується і в сфері 
тем, ідей, а також'у світовідчуванні, способах мислення, засо- 
бах естетичних оцінок. Започатковані і розроблені Тичиною те- 
ми-- Великого Жовтня, радянського патріотизму та  соціаліс- 
тичного інтернаціоналізму, керівної і спрямовуючої ролі ленін- 
ської партії, що стали магістральними темами радянської бага- 
тонаціональної літератури, дістали свою інтерпретацію й у 
В. Земляка, Розробляючи їх, він, як і Тичина, виявляє прист- 
расну партійність і художню самобутність. 

Близькість В. Земляка і П. Тичини як яскравих творчих ін- 
дивідуальностей виявляється у відстоюванні ними кожним сло- 

вом, кожним рядком власних поглядів, естетичних смаків, гро- 

мадянського кредо. Митців єднає прагнення сказати в літерату- 

рі нове слово, не втрачаючи відповідальності перед народом. 

Схожі П. Тичина і В. Земляк у філософічності художнього мис- 
лення, В. Земляк глибоко вникав у філософське трактування 

57



П. Тичиною важливих тем, З часу своєї появи у світ поема-сим- 
фонія П. Тичини «Сковорода» стала настільною у В. Земляка. 
Взагалі ж Сковорода був улюбленим письменником і Земляка, 
і Тичини. М. Жулинський пише: «Багато років виношував Ва- 
силь Земляк задум роману про Григорія Сковороду, залишив- 
«ши нам першу фразу-заспів: «Я поведу вас у вічність». Цього 
роману він не написав. Але ота одна-єдина фраза незримо при- 
сутня в «Лебединій зграї» та «Зелених Млинах», в характері і 
в принципах світосприймання філософа Фабіяна, котрий в жит- 
ті своєму і в житті вавілонян вбачав і пізнавав світло і пітьму, 

добро і зло, вічність і мить, який прагнув, як і славетний Ско- 
ворода, до душевного миру, до радості серця» |7, с. 6--7). Без 
сумніву, що задум створити роман про Г. Сковороду стимулю- 
вав і П. Тичина своїми опублікованими фрагментами  поеми- 
симфонії «Сковорода», які справили на В. Земляка велике вра- 
ження |37, с. 993). 

Тема Великого Жовтня, яку відтворив П. Тичина на високо- 
му ідейно-філософському рівні («Плуг», 1920, «Вітер з  Украї- 
ни», 1924; «В космічному оркестрі», 1921), дістала глибоко інди- 
відуальне розкриття у дилогії В. Земляка «Лебедина зграя» і 
«Зелені Млини». Земляк, перегукуючись з Тичиною, показав 
народний характер революції, як і Тичина, він поставив і розви- 
нув гуманістичні ідеї. Тичина звеличив героїзм революційних 
народних мас, що самовіддано борються за торжество ленінсь- 
ких ідей, «движуть сили революцій в новий октябрь, новий- 
їюль» в ім'я єдності людей, народів, оспівав «музику невлови- 
му» космічного оркестру - музику щасливого прийдешнього, де 
візьме гору найвища гармонія -- гармонія людських взаємин. 
А хіба не в цьому ключі малює В. Земляк філософа Фабіяна, 
який «вважає, що саме гармонія у стосунках між людьми є ви- 
щим ступенем гармонії» |8, с. 17). Так письменники в різних 
жанрових системах зійшлися в осягненні правди життя. При 
цьому зближенні В. Земляк не збився на шлях сліпого насліду- 
вання П. Тичини. Він був послідовним і принциповим у тому, 
що життєву правду не можна звести до простого повідомлення. 
Це ніколи не зворушить людей. Необхідні сподвижницькі зусил- 

ля митця у пошуках власної палітри, яка розкрила б перед чи- 

тачем у всій своїй дивовижності, філософській глибинності і емо- 
ційній наснаженості життєву правду. 

Велику правду епохи висловив П. Тичина у знаменитій книзі 
«Партія веде» (1934), котра була на той час найсильнішим сло- 

вом української радянської поезії про керівну і спрямовуючу 

ороль ленінської партії в соціалістичному суспільстві. Цю прав- 

ду осмислив і В. Земляк, створивши цілу галерею образів кому- 

ністів-- «людей духовної грації», що діяли в час боротьби за 

перемогу Жовтня (Інокентій Соснін, Клим Синиця, Максим 
Тесля, Антон Рубан), в мирні роки соціалістичного будівницт- 

ва (Парася Перегуда, Мальва Кожушна, Олесь Чоботар), в пе- 

ріод найстрашнішої, найкровопролитнішої війни проти гітлерів- 

58



ського фашизму (Стратіон, Шиманський). В уяві читача вони 
проходять як живі зі своєю нелегкою долею, багатим і водночас 
простим, теплим, доступним, духовним світом. Єдність партії і 
народу -- цей мотив віршів П. Тичини пронизав і твори В. Зем- 
ляка, діставши в них свою тональність, багатоаспектну модифі- 
кацію. 

Коли ШІвець ділився з В. Земляком своїм задумом написа- 
ти повість, присвячену Павлові Тичині, ролі його поезії під час 
війни (така повість вже опублікована: Швець Василь. Листи в 
окопи // Київ. 1985. Хе 6--7), то автор славнозвісних партизан- 
ських повістей «Гнівний Стратіон», «Підполковник Шимансь- 
«кий», знаючи вклад Тичини в розробку воєнно-патріотичної те- 
матики, схвалив задум і заохотив писати про Тичину --«Мар- 
шала поезії на війні з фашизмом». 

. Помітна схожість між П. Тичиною та В. Земляком і в схиль- 
ності до романтично-піднесеного сприйняття, що обертається в 
їхній творчості показом незвичайного, небуденного, нелересічно- 
го. Виникають образи, позначені рисами романтичної гіперболі- 
зації, «укрупнені», не раз підняті на рівень символів. М. Жу- 
линський вказує: «Землякова символіка виникає як наслідок 
особливої, глибинної душевної причетності життя героїв до ав- 
торської особистості» |8, с. 15). Не раз у творах В. Земляка 
говориться про смерть. Але автор стверджує ідею безсмертя 
тих, хто віддав себе до кінця людям, рідній землі. Авторська 
фантазія не раз виходить на рівень романтичної умовності, вда- 
ючись до образів, що нагадують образи легенд, народного епо- 
су. В. Земляк використовує образ нетутешніх коней, що десь у 
глибинах піднебесся несуть в нестримному бігу невидимки -- 
душі загиблих. У такому ключі витримана символічна картина. 
у повісті «Гнівний Стратіон». Перед зором читача постає Стра- 
тіон на своєму високому коні Хмарочосі: він «немов би підніма- 
ється за хмари і виходить на світ», а потім знову повертається 

до Чорного лісу не інакше, як через небо» |ЇЇ, т. 2, с. 23|. 
Ідея безсмертя героїчного подвигу в боротьбі з гітлерівсь- 

ким фашизмом не раз реалізується і П. Тичиною за допомогою 
романтично-умовних, гіперболізованих образів і картин. Нага- 

даємо один з них, У поемі «Гроза», розвиваючи мотив «єдиної 
сім'ї», П. Тичина говорить про внесок у перемогу над фашиз- 

мом братнього башкирського народу. Уже на початку твору зга- 

дується башкирський «легендарний Кахим-Туре, що пересліду- 
вав Наполеона», Це живе уособлення героїчних патріотичних 
традицій минулого. Не вмирають і їх носії -- такі, як: Кахим- 

Туре. І так, як у В. Земляка, у Тичини народилася героїко-ро- 
мантична картина-символ: Кахим-Туре-- живий! Його поет ба- 
чить на коні у самій гущі бою на Україні: 

На Захід мчать богатирі щодня, 
Там, на полях моєї України, 
виборюється щастя для людини 
й свобода... Грохіт! Буря!.. На коня, 

59



я бачу, скочив сам Кахим-Туре 
І замахнувся шаблею... По хмарі 
блискучим пальцем хтось черкнув |ЗІ, т. 2, с. 275). 

Критика багато говорила про зв'язок поета з народною піс- 
нею, Та найточніше визначив цей зв'язок М. Рильський: «Тичи- 
на і пісня -- брат і сестра...» Прозаїк В. Земляк-- пісенний в 
найширшому розумінні цього слова. У нього співають не тільки 
люди, птахи, а й квіти, зорі, весна, примушуючи згадати тичи- 
нівські метафори: «жито співа», «співучий струмок», «заспівали 
скрипки», «вітер... сумно співає», «очерет ніби пісню дзвонить». 
Ловиш себе на тому, що багато з жіночих образів Земляка ні- 
би виспівані. Твори його рясніють пісенними образами, мотива- 
ми. Присутня часто в своєрідному вживанні сама пісня. Так, у 
повісті «Рідна сторона» фігурує 27 пісенних уривків, що по-своє- 
му увиразнюють авторську оповідь, відтіняють, поглиблюють 
психологічні переживання, настрої героїв. Звучать пісні сумови- 
ті, повні задуми історичні, пісні ніжні про кохання. А то враз 
поллються струмком чи завихряться жартівливі пісні вогнисто- 
го танцювального ритму. Тут не тільки українські, а й російські 
пісні. Ось звучать знамениті «Валенки», ніби закликаючи до тан- 

цю. Зачіпає патріотичні струни душі «Полюшко, поле...» Шісен- 
ність В. Земляка-- це перспективна проблема, яка, до речі, до- 
сі залишається поза увагою дослідників. 5 

Критика підмітила насиченість дилогії музикою. Багато Її 
звучить на «буряковому балу» у Вавілоні. І де тільки не виграє 
скрипка Сильвестра Маківки! А ота музика з млина, - пише 
В. Брюховецький,- в якому ховається поранений Лель Лелько- 
вич, наш десантник, десятий, якого скрізь розшукує гестапо: 
«І лише Сильвестр не рухався на східцях. Вночі, коли всі розій- 
дуться, він гратиме для Лель Лельковича у темному млині. Гра- 
тиме, аж доки той не засне. Музика, видобута з чесної душі, лі- 
кує..». Ї з листа Теслі до Клима Синиці -- про сівбу: «Що не 
змах руки, то сніп, але сипати треба вільно, розмашисто, на 
повний музичний такт, якби довелося сіяти під музику. І хоч 
музики нема, але ти ніби чуєш її, дід Хозар каже, що він чує 
музику, бо глухий не засіє поля» |2, с. 330). «Мені видається, - 
пише В. Брюховецький, -- що у відчутті, в сприйнятті музики 
високої сфери людського життя -- сфери духовної наповнено- 
сті-- й полягає сила таких. героїв В. Земляка» |2, с. 330). В 
останньому незаперечна близькість В. Земляка до П. Тичини, 
у якого музика, як правило, сполучена з пориванням людини до 
благородності і краси, до всього чистого, доброго і незрадли- 
вого. 

Треба звернути увагу на близькість В. Земляка і П. Тичини 
у використанні засобів поліфонії, симфонізму. Уже помічено їх 
вдале застосування в дилогії «Лебедина зграя» і «Зелені Мли- 
ни» |27, с. 12). М. Жулинський відзначає активне застосування 

принципів поліфонії для  «багатопланового повіствування», 
«створення поліфонії людських характерів» |З, с. 12). | 

60



Різноаспектно використовує поліфонію П. Тичина. Але най- 
вищого рівня симфонізму досягає він у поемах «Похорон дру- 
га», «Гроза», «Сковорода». Останню поет називає поемою-сим- 
фонією. «В поезії Павла Тичини,-- пише Л. Озеров,-- слово бе- 
ре реванш у музики. Не посягаючи на її особливі права, поет 
пропонує слову завдання, які звичайно пропонує йому компози- 
тор» (19, с. 14). Подібної майстерності досягає В. Земляк у про- 
зі. Як і поеми П. Тичини, його дилогія становить густе перепле- 
тіння мотивів, які підсилюють, нюансують один одного, щоразу 
набуваючи нової виразності. Наголошуючи на потребі розвива- 
ти симфонізм, П. Тичина підкреслює закладені в ньому великі 
можливості для відображення багатогранності життя. На прик- 
ладі симфонічної дилогії В. Земляка переконуєшся у вірності 
слів великого поета. 

«Поет з тонким відчуттям музики й кольорів»-- так влучно 
визначив одну із рис художньої індивідуальності П. Тичини на- 

"родний художник СРСР Василь Касіян. Ці слова можна повні- 
стю віднести й до В. Земляка. Колористична гама у нього над- 
звичайно багата. Палкими барвами виграють пейзажі, створені 
В. Земляком, скрізь панують радість, захоплення красою світу. 
Як і у Тичини, в нього музичні переливи поєднуються з музикою 
барв. Земляк з дитинства пам'ятав повну музики і світла  пое- 
зію П. Тичини «Хор лісових дзвіночків». І вже будучи зрілим 
майстром, він по-своєму розгортає тичинівську метафору - - кві- 
ти співають: «Чи знаєте ви, як українська хата приймає жада- 
них гостей? Навстіж розчиняються древні дерев'яні ворота з 
замком -- таких тепер вже не роблять на Україні, а од воріт до 
порога задумливо стоять квіти, наче зведені хори в червоному, 
білому, синьому вбранні. Тут і півники-дисканти, і сором'язливі 
лілії -- недоторки в білих стрічках, і сині дзвоники-весельчаки, 
і дикі маки-хрестовики, що завбачливо перекочували з пшенич- 

них. полів. А над усім тим диригують жовті царські корони» 

11, с. 43). 
Ми зупинилися на питанні близькості творчості В. Земляка 

і П.Тичини, зробили спробу виявити «точки дотику» двох могут- 

ніх талантів. Звичайно, суть зближення не в ремінісценціях, сві- 

домих чи несвідомих. Цих майстрів єднає чіткість і визначеність 
громадянської позиції, близькість світовідчувань, морально-етич- 
них засад, естетичних смаків. Колись Павло Тичина говорив, що 
письменник -- це море. Чим більше струмків і рік вливається в 
нього, тим воно глибше, тим ширші його береги. Море Василя 

Земляка дійшло свого повноводдя, зокрема завдяки й тому, що 

в нього вливаються щедрі води могутнього таланту Павла Ти- 

ЧИНИ. 

І, Белецкий А. Павло Тьчина // Павло Тичина. Избранное. М., 1946. 

2 вюуовалекий В. «..Бо глухий не засіє поля» // Заповіт любові. К., 1983. 

(3. Бушмин А. Наука о литературе. М., 1981. 4. Голубєва 3. За рядком рома- 

ну // Рад. літературознавство. 1979. Хе 10. 5. Гончар 0. Оицеце рідної ні 

лі // Заповіт любові. К., 1983. 6. Губар.О. Павло Тичина. о Уб 

61



чик В. Внутрішнє сяйво // Заповіт любові, К., 1983. 8. Жулинський М. «Я 
поведу вас у вічність» // Василь Земляк. Твори: В 4 т. К. 1983. Т. 1. 
9, Загребельний П. Неначе дух непокорності // Заповіт любові. К. 1983. 
10. Збанацький Ю. Мій земляк // Заповіт любові. К. 1983. 11. Земляк В. 
Твори: В 4 т. К., 1983. 12. Земляк В. Лебедина зграя. Зелені Млини: Ро- 
мани. К. 1977. 13. Земляк В. Чарівний кінь. К., 1978. 14. Земляк В. ..Уся 
багатогранність життя: Оповідання, статті, виступи // Заповіт любові. К., 
1983. 15. Кравченко А. «Химерний» роман. Деякі риси поетики // Літерату- 
рознавчі обрії. К., 1984, 16. Моргаєнко П. Із сонцем в очах // Заповіт лю- 
бові. К. 1983. 17. Новоминский А. Позма о гневе народном // Сов. Украина. 
1960. Хе 10. 18. Новиченко «1. Український радянський роман. К. 1976. 
19. Озеров Л. Поззия Павла Тичинь // Павло Тичина. Избр. произв.: В От. 
М. 1971. 20. Різниченко Т. Взаємодія літератур народів СРСР та ідейно- 
художнє збагачення радянської поезії. К. 1980. 21. Солодько В. Стильове 
новаторство дилогії Василя Земляка «Лебедина зграя» та «Зелені Млини» // 
Літературознавчі обрії. К. 1984. 22. Сингаївський М. Чебрецеве небо Поліс- 
ся // Заповіт любові. К. 1983. 23. Стрельбицький М. Поет прози // Заповіт: 
любові. К. 1983. 24. Стельмах М. Лист до Василя Земляка // Заповіт любо- 
ві. К. 1983. 25. Сенченко /. «За лебедів дякую» // Заповіт любові. К., 
1983. 26. Стеблина М. Щастя приязні й довіри // Заповіт любові. К., 
1983. 27. Сподарець В. Особенности стиля Василя Земляка прозанка: Авто- 
реф. дис. .. канд. филол. наук. Одесса, 1984. 28. Тичина П. З минулого в 
майбутнє. К. 1973. 29. Тичина П. Читаю, думаю, нотую. К., 1974. 30. Тичи- 
на П. Із щоденникових записів. К., 1981. ЗІ. Тичина П. Зібр. творів: У 12 т. 
К. 1983. Т. 1. 32. Фролова К. Розвиток образної свідомості в українській 
радянській ліриці (1916--1967). Дніпропетровськ, 1970. 33. Чабанівський М. 
Завітаймо, друже, у Вавілон // Заповіт любові. К. 1983. 34. Шевченко А. 
Вершник // Заповіт любові. К. 1983. 35. Шаховський С. В'майстерні поетич- 
ного слова. К. 1958. 36. Юдіна В. Музика в житті Павла Тичини. К., 1976. 
37. Ющенко О. Ірпінські вечори // Заповіт любові. К., 1983. 

В статье на оснований опубликованньх новьх материалов впервне рас- 
сматриваєтся связь творчества писателя Василя Земляка с творчеством 
классика украннской поззии Павла Тьчинь, Анализируя критические статьи, 
автор сделал попьтку раскрьть пониманне В. Земляком места и роли П. Ть- 
чинь в литературном процессе. ШПоднимаются 0 проблемь  продолжения 
В. Земляком творческих традиций плозта не только по линии тематики, идей- 
ной направленности, зстетических принципов, но и по линни стилевьх по- 
исков и открьтий. 

Стаття надійшла до редколегії 10.06. 86 

В. І. ТИЩЕНКО, проф., 
Кам'якнець-Подільський педагогічний інститут 

Роздуми з приводу роману 
В. С. Кучера «Устим Кармалюк» 

Не так вже Й часто автор через багато років повер- 
тається до теми, яка хвилювала його раніше, знову відтворює 
в пам'яті образи, події, вже раз відчуті й пережиті як факти 

дійсності. Зрозуміло, що таке явище не може не викликати за- 

цікавленості читача. я і 

Це стосується й українського радянського письменника 

В. С. Кучера, який написав ловість «Кармелюк», згодом пере- 

62 і



роблену на роман «Устим Кармалюк», відомий у трьох редак- 
ціях. 

У повісті, вперше опублікованій у десятому номері журналу 
«Радянська література» за 1940 р. і майже одночасно виданій 
видавництвом «Молодий більшовик» окремою книгою, Кармалю- 
ка зображено в основному таким, який його донесла до сьогод- 
ні історія. Проте В. С. Кучер зосередив увагу лише на найбільш 
важливих подіях з життя й боротьби героя і його найближчого 
оточення, не подавши широкого соціально-побутового тла. Твір 
побудовано за принципом хронологічної послідовності, але з ба- 
гатьма розривами в часі. Сюжет крихкотілий, оскільки розпо- 
відь іде від епізоду до епізоду, точніше від арешту до арешту 
Кармалюка. Це породжує деяку одноманітність, знижує зацікав- 
леність читача. 

Пізніше В. С. Кучер сам визнав недосконалість першої спро- 
би зобразити характер відважного месника: «Перед війною, -- 
згадував він,-- я написав невеличку документальну повість 
«Кармелюк». Власне то не повість, а спроба документальної 
біографії героя... Але тоді в житті Кармалюка було багато не- 
ясного, і, певно, мій біографічний нарис мав значні вади» |5, 
с. 138). 

Критичні зауваження, які містились у рецензіях, а, головне, 
поява збірника документів «Устим Кармалюк» |9| стали пощ- 
товхом до подальшої роботи над темою. Відповідно переробив- 
ши повість, В. С. Кучер створив історичний роман, який назвав 
«Устим Кармалюк», змінивши правопис прізвища головного ге- 
роя на основі запису метричної книги с. Головчинці, вміщеного у 
згаданому збірнику. 1953 р. роман з'явився на сторінках журна- 
лу «Жовтень» (Х» 8--10), а через рік побачив світ у видавницт- 
ві «Радянський письменник». 

Яскраво відтворивши минуле з позицій марксистсько-ленін- 
ського розуміння історичного процесу, ролі народу й особи в 
ньому, письменник глибоко розкрив класову боротьбу 10--30-х 
років ХІХ ст. на Поділлі, показав реальні події, художньо типі- 
зував, дав їм правильну політичну оцінку. 

Основними рисами роману В. С. Кучера як твору соціаліс- 
тичного реалізму є наукове розуміння перспектив історичного 
розвитку, ідеологічна наступальність, широта охоплення суспіль- 
ного життя, правдиве відображення об'єктивного світу, утверд- 
ження народу -- активної рушійної сили історії. Кармалюка по- 
казано у багатогранних зв'язках з представниками різних кла- 
сів і суспільних прошарків, як передову людину свого часу, по- 
борника волі, талановитого ватажка. Ворогами його виступають 
не тільки польські поміщики, а й представники панівного класу 
різних. національностей. Наголошено на віковічній дружбі укра- 
їнського і російського народів, яка загартовувалася, міцніла у 
спільній антикріпосницькій боротьбі. Кармалюк істинно велич- 
ний тому, що його діяльність виражала потреби народного жит- 
тя, народні інтереси. Трагічна загибель героя далека від жер- 

63



товності або приреченості. Боротьба трудящих не припинилася, 
запалений вогонь не згас. 

Усе це показано переконливо, сприймається з великим інте- 
ресом, запам'ятовується. Письменник зумів захопити і повести 
за собою читача. 

Проте значним недоліком роману є його мовно-стилістична 
недосконалість. 

Насамперед звертає на себе увагу сухість, протокольність, 
конспективний виклад подій як наслідок надмірного захоплення 
матеріалами збірника документів «Устим Кармалюк». Деякі 
слідчі й судові справи Кармалюка цитуються дослівно, інші пе- 
реклаються українською мовою або стисло переказуються. Чи- 
мало відомостей подано взагалі без посилань на джерело. 

Безперечно, цей збірник допоміг В. С. Кучерові відтворити 
дух епохи і, за словами М. О. Добролюбова, «бути вірним не 
лише тому, що може бути, чи буває, а й тому, що насправді 
було» (1, с. 530). Водночас таке тяжіння до документальності 
відіграло й негативну роль. Зловживання фактичним  матеріа- 
лом, злива мертвих канцеляризмів, застарілих мовних зворотів 
часом гальмує розвиток дії, утруднює сприймання змісту, зни- 
жує драматичний елемент, відтіснивши діалог, який в історич- 
ному романі є «не лише засобом розвитку психологічної сторо- 
ни сюжету чи засобом інформації читача, а повинен бути засо- 

бом типізації героїв як представників певних історичних тенден- 
цій, класів, партій, що стикаються в дійсності» |6, с. 47). Як. 
слушно зауважив М. Й. Сиротюк, безконтрольне і невибагливе 
ставлення В. С. Кучера до архівних матеріалів «негативно по- 
значилось також на композиції і сюжеті роману. Залучена ме-, 
ханічно, більшість документів не була органічно пов'язана з сю- 
жетною тканиною твору і виглядала в ньому мертвими додат- 
ками-ілюстраціями» |?7, с. 53|. Не варто було такою мірою звер- 
татися до документів ще й тому, що вони часто спотворювали 
зміст очоленої Кармалюком боротьби. В. С. Кучер допустився 
помилки, від якої застерігав письменників О. М. Толстой: «Істо- 
рія наша, мемуари писалися здебільшого дворянами, бо дворян- 
ство було єдиним письменним класом. Тому мемуарна Й історич- 
на література однобока. Вона розглядає епоху з точки зору по- 
міщицького класу» (10, с. 471). Не врахувавши цього, автор 
мимоволі зашкодив правдивому відображенню дійсності. 

Не опрацьована як слід і мова персонажів, зокрема Карма- 
люка. Найбільшою її вадою є недостатня індивідуалізація. Мову 
героя можна відрізнити від мови інших, але передусім за дум- 
ками, а не за манерою говорити. Основний зміст висловлювань 
Кармалюка -- ненависть до самодержавно- кріпосницького ладу, 
його конкретних представників, любов до простого люду, одно- 
думців, рідних і близьких. У розмовах з панами та їх прислуж- 

никами, засудженими повстанцями до покарання, крім емоцій- 
но- експресивної лексики зниженого характеру, Кармалюк  вда- 

ється до іронії, але в таких випадках частіше чути не глузуван- 

64



ня, а суворий наказ, погрозу. Тон наказу звучить і в звертанні 
до підлеглих. Для розмови з однодумцями та близькими людь- 
ми у нього знаходяться лагідні, пестливі слова. Звичайно, цього 
замало для всебічної мовної характеристики Кармалюка. Спе- 
цифіка її не розкрита. Автор не врахував щедрої природної об- 
дарованості подільського месника, який, будучи неписьменним, 
вільно розмовляв чотирма мовами: українською, російською, 
польською, єврейською. Хоч В. С. Кучер подекуди вживає окре- 
мі діалектизми, йому все ж не вдалось передати своєрідність 
ПОДІЛЬСЬКОЇ ГОВірки у мові селян. Автор не спромігся відтво- 
рити конкретно-історичні особливості мови інших  персона- 
жів, шляхом мовної типізації розкрити глибину людських 
характерів. 

Особливо прикро, що в романі трапляються невдалі вирази, 
випадки неправильного вживання слів, окремі неточності. Все 
це -- наслідок як авторського, так і редакторського недогляду. 
Для прикладу наведемо основні мовно-стилістичні недоречності 
й коротко прокоментуємо їх: 

«Тропінін поморщився, побачивши на руці осавула Шкаруби 
замашного нагая, плетеного в три канчуки, що на кінцях були 
залиті оловом» |2, с. 21). Канчук -- синонім нагая, тому краще 
сказати «трійЧчатка», або «канчук, плетений утроє». Олово-- 
метал легкий. Тут, певно, мається на увазі свинець. 

Канцелярист Матвій Барабаш каже земському справнику 
Уловичу: «Це, ваша світлість, протокол допиту розбійника... 
Ви диктували, я писав» |2, с. 34). Так зверталися («ваша світ- 
лість») лише до людини, яка мала княжий титул. Земського 
справника називали «ваше благородіє». 

«Пригадав канцелярист і Івана Сала, цього заможного діди- 
ча, який був багатший"за пана Пігловського і теж мав у себе в 
хазяйстві кріпаків» |2, с. 41). Тут ідеться про сільського багатія, 
глитая, а слово «дідич» означає поміщик. 

«Палажка вийшла заміж за Шкарубу на два роки раніше, 
якраз перед різдвом» |2, с. 52|. Перед різдвом, протягом шести 
тижнів пилипівського посту, брати шлюб було заборонено церк- 
вою. | 

«Кармалюк ставить у воднику високого списа» |2, с. 77). 
Спис не може бути високий або низький, Він довгий або корот- 
кий. | З 

«Здається, кінця-краю не буде тим приказуванням, від яких 
у натовпі котиться легенький і тихий регіт» |2, с. 87). «Регіт» 
ніяк не може бути «легенький і тихий». Навпаки, це дуже голос- 
ний, сильний сміх. 

«Батальйон Бестужева поточився, і його солдати побігли до 
Неви» |2, с. 158). Поточитися може одна людина, а не гурт, 
цілий колектив. 

«З гиканням і ревом мчали кавалеристи-гренадери, і їхні 
шаблі раз у раз високо злітали над загорожею» |?2, с. І61|. Гре- 
надери-- це добірні, високі на зріст солдати, виключно піхо- 
тинці. 

5--0898 65



«Ранкова відправа в соборі вже почалася. Біля входу прос- 
тягали руки старці й каліки, плакали й примовляли юродиві, 
товпилися прочани в постолах, І над усім цим плив синюватий 
дим з кадильниць, солодко пахло ладаном і свіжими фарбами. 
В крайньому притворі двоє малярів підмальовували стару бож- 
ницю, байдуже про щось розмовляючи» (|2, с. 166). Автор, певно, 
забув про час, коли відбувається дія. До того ж це собор Ва- 
силя Блаженного -- одна з найвизначніших російських святинь. 
Сумнівно, щоб церковнослужителі та віруючі дозволили працю- 
вати малярам під час відправи і щоб на це погодилися самі 
малярі. | 

«Та діти вже покидали ложки й оточили Остапа» |2, с. 182). 
А було тих дітей за змістом оповіді лише двоє. Тому «оточити» 
третього вони не могли. Для цього дітей потрібна значно біль- 
ша кількість. | 

«Надивився за зиму на життя цієї шляхти Кармалюк. Бува- 
ло й сміявся не раз, спостерігаючи, як отакі шляхтичі, що сві- 
тять литками, що в них чоботи завжди каші просять, зустрів- 
шись при нагоді, високо тримають голови, наче магнатні крези» 
12, с. 239). Тут невдале поєднання двох близьких понять: «маг- 
нат» -- великий поміщик, «крез» у переносному розумінні слова 
-- надзвичайно багата людина. 

«Іван Дроздов опирався на гострого списа» |?2, с. 244|. У цьо- 
му випадку він міг би поранитись... 

«Грюкнув кулаком по столі Мирон» |2, с. 266). Грюкають 
дверима, а кулаком стукають або вдаряють. 

«Негайно клич мені поліцмейстера!-- наказав Улович» 2, 
с. 311). Сумнівно, щоб справник Улович - - особа, яка очолювала 
поліцейську владу в повіті, міг дати такий категоричний наказ 
щодо поліцмейстера -- начальника міського поліцейського уп- 
равління, особи, яка посідала більш високе службове становище. 

«Навколо високою стіною лежала непрохідна тайга» |?, 
с. 326). Краще сказати «стояла», бо це звичайне положення сті- 
ни, з якою порівнюється тайга. | 

«Солдати! Хортів ведуть по сліду» |2, с. 495). Звичайно, не 
солдати вели хортів по сліду, а навпаки. 

У царя Миколи І-- «на грудях аксельбанти і ордени» 
12, с. 492). Вираз не точний. Аксельбант-- це довгий шнурок з 
металевими наконечниками, що його носили через плече офіце- 
ри. Тому вішати його на груди разом з орденами ніяк не можна. 

Очі Миколи І дивляться «з портрета мертво й холодно, наче 
німі жерла зведених пістолів» |2, с. 436). «Жерло» є у гармати, 
а у пістоля дуло. 

«Важко йти за молодим парубком постарілому Кармалюко- 
ві. Літа вже не ті, і здоров'я підупало -- в грудях задуха, десь 
на пасіку чи на баштан за сторожа» |2, с. 480). Кармалюк за- 
гинув на 48 році життя. Тому вік і хворобу не можна ототож- 
нювати. 

Крім цього, В. С. Кучер протягом усього твору зловживає 
окремими виразами і словами: «легітний вітрець», «солоні дуб- 

66



ці», «валували собаки», «коворот», «нарочито», «заточитись» 
тощо. б» 

Дуже скоро після виходу «Устима Кармалюка» у газетно- 
журнальній періодиці з'явились відгуки на нього. Критика за- 
талом прихильно поставилась до роману, відзначивши зрослу 
майстерність письменника і на цій основі глибину і своєрідність 
розкриття історичної дійсності, постановку важливих проблем, 
правдивість показу селянського визвольного руху, нове в зобра- 
женні подій, порівняно з іншими творами літературної Карма- 
люкіани. Водночас одностайно вказувалося на суттєві недоліки 
роману, зокрема, на недостатню вимогливість письменника у 
роботі над мовою й стилем. 

Окремі рецензенти наголошували на потребі вдосконалення 
твору і висловлювали сподівання, що в подальшому він поліп- 
шиться. Так воно й сталося. В: С. Кучер узявся за переробку 
роману й створив ще дві його редакції. 

Спочатку доопрацювання було зроблено для перекладу і ви- 
дання російською мовою |З3|. Ідейно-тематична основа першої 
редакції залишилась непорушною, змін зазнали композиція і 
мова. Автор додав кілька розділів, скоротив або розширив на- 
писані раніше. Це в свою чергу не могло не вплинути на образи. 

Зваживши на переобтяженість твору слідчими й судовими 
документами, В. С. Кучер значно зменшив фактичний матеріал 
«про Кармалюка шляхом вилучення чи переказу його. Централь- 
ний образ доопрацьовано в іншому плані: стислішими стали ав- 
торські описи, краще вмотивовано окремі епізоди. Зображення 
загибелі Кармалюка підкреслює провідну ідею роману. Згадка 
у фіналі про розправу над паном Ханенком переросла в яскраву 
картину спалаху народного гніву. Справу, за яку віддав життя 
Кармалюк, продовжили його побратими, очолені росіянином 
Дроздовим і українцем Блажкуном. Боротьба розгорілася з но- 
вою силою. У цій перспективності історичного процесу і поля- 
гає внутрішній оптимізм роману. 

Чотири розділи, додані до сорока, що складали першу ре- 
дакцію, присвячені здебільшого висвітленню жіночих образів, 
зокрема Тетяни. Це не випадково, оскільки раніше причини її 
зради не були глибоко розкриті, не вмотивовано драматичне за- 
вершення дрібновласницьких поривань. | - 

Композиція другої редакції роману поліпшена завдяки вилу- 
оченню зайвого матеріалу, який переобтяжував сюжет: вставних 
епізодів про звільнення Шевченка від кріпацтва, спорудження 
Олександрійського стовпа, переїзд Тропініна до Москви і пере- 
лік його картин тощо. 

Текст у багатьох випадках заново розподілено на абзаци. 
Пісні, добре перекладені російською мовою Б. Слуцьким, пода- 
ні за своєю звичайною строфічною побудовою, а не суцільно, 
як проза. 

НП бУта редакція краще відредагована. Рівнішим став стиль, 
виразнішим мовний колорит, усунуті недоречності, розглянуті 
вище. Але це вже заслуга перекладача. 

5 | 67



Зрештою, прагнення В. С. Кучера далі вдосконалювати ро- 
ман привело до подальшої творчої роботи. У 1957 р. вийшло 
«виправлене і доповнене видання» |4) -- третя редакція, яку 
сам автор вважав «найповнішим і майже остаточним»  текс- 
том |5, с. 138). 

Цього разу незмінною залишилась ідейно-тематична основа 
твору, збережено або перероблено розділи, написані раніше, 
створено нові. Щодо їх порядку, то він змінений лише на по- 
чатку, оскільки автор зважив на слушне критичне зауваження: 
«Перші два розділи, де йдеться про Тропініна, якось випадають 
з стрункої фабули. При перевиданні слід доробити ці місця, 
знайшовши вірні художні входи» |8). В. С. Кучер почав роман 
з 2-го розділу, а 1-й зробив 3-м -- це виявилося доречним. Крім 
цього, він включив 8, 9, 12, 40 розділи, написані для російсько- 
го видання (вони мають нумерацію 12, 13, 16, 48), а також на- 
писав вісім нових - -2, 4, 7, 11, 23, 24, 34, 45. Тому обсяг роману 
значно збільшився. Якщо в першій редакції він мав 40 розділів 
(18,4 друк. арк.), у другій-- 44 (19,6), то в  третій-- 
52 (23,5 друк. арк.). З'явилися нові сюжетні лінії, епізоди, си- 
туації, що поглиблюють найголовніші з тих проблем, на які 
була звернена увага ще при переробці повісті в роман: антикрі- 
посницьке свавілля і класова боротьба під проводом Кармалю- 
ка. Більш яскраво зображені герой і деякі другорядні персо- 
нажі, введено образ Прокопа Данилевського - - лікаря-кріпака, 
який став кармалюківцем. 

Доповнення й часткові зміни піднесли твір на вищий ідейно- 
художній рівень, але В. С. Кучер в основу доопрацювання по- 
клав не другу (кращу), а першу редакцію, зберігши майже всі 
наведені в ній документи і повторивши мовно-стилістичні огрі- 
хи, про які йшлося. 

За словами самого автора, він не мав наміру ставити крап- 
ку на зробленому. Збір матеріалу продовжувався, зокрема ува- 
гу письменника привернули «чутки про те, що Пестель приймав 
у своїй резиденції в Тульчині Кармалюка і мав з ним довгу 
таємну розмову». В. С. Кучер не стверджував і не заперечував 
можливості появи нової редакції роману, вважаючи, що «не вар- 
то забігати вперед. Час покаже, як воно все повернеться» |5, 

с. 138). Проте скоро інші теми захопили письменника, і до ро- 
боти над цією він уже не повернувся. 

Таким чином, твір про Кармалюка був задуманий В. С. Ку- 
чером як невеличка повість, але в процесі роботи, оволодіваючи 

матеріалом і вживаючись у нього, автор створив монументаль- 

ний історичний роман, який посів визначне місце в українській 

радянській прозі. Водночас необхідно пам'ятати про мовно-сти- 

лістичну недопрацьованість твору, яка свого часу відзначалася 

критикою, але не привернула до себе належної уваги. Вона, на 

жаль, наявна у всіх наступних виданнях («Дніпро», 1970 р., 

«Веселка», 1978 і 1979 рр.). 

Оскільки В. С. Кучера немає вже серед живих, не можна 

ставити питання про нове редагування роману. Проте сказане 

58



варто мати на увазі як спеціалістам-дослідникам, так і широ- 
ким колам читачів. 

1. Добролюбов Н. А.. Полное собрание сочинений: В 6 т. М., 1939. Т. І. 
2. Кучер В. Устим Кармалюк: Роман. К., 1954. 3. Кучер В. Устим Кармалюк: 
Авториз. пер. с укр. Елень Россель. М., 1955. 4. Кучер В. Устим Кармалюк: 
Роман, К. 1957, 5. Кучер В. Образ, думка, слово // Дніпро. 1959. М» 11. 
6. Петров С. М. Советский исторический роман. М., 1958. 7. Сиротюк М. Й. 
Український радянський історичний роман. К., 1961. 8. Трипільський А. Дже- 
рело дружби народів-братів // Рад. Поділля. 1955, 3 квіт. 9. Устим Кармалюк: 
36. документів / Упорядники Черкаська М., Єрофеєв І. За ред. Гуслистого К., 
Лаврова П. К., 1948. 10. Щербина В. А. Н. Толстой. М., 1956. 

Роман «Устим Кармалюк» В. С. Кучера, в котором изображаєтся кре- 
стьянское движение 10--30-х годов ХІХ в. на Подолий и личность его ру- 
ководителя легендарного народного героя Кармалюка, представляєт собой 
вьдающееся явление украйнской советской прозь. 

Вместе с тем зто произведение в силу ряда причин осталось как следу- 
ет не отредактированньм в язьковом и стилистическом отношений, Посколь- 
ку автор умер и при новьх переизданиях романа исправить результаті 
прежнего недосмотра уже нельзя, исследователям и читателям будет инте- 
ресно и полезно познакомиться с критическими замечаниями по данному 
вопросу. 

Стаття надійшла до редколегії 25. 05. 86 

О. Д. КУЗНЕЦОВА, 
ст. ред. редакційно-видавничої групи, 
Львівський університет 

Документ як засіб аргументації 
у публіцистиці, спрямованій 
проти буржуазної ідеології 

В умовах загострення «ідеологічної боротьби, коли 
буржуазна пропаганда намагається очорнити. радянський спосіб 
життя і одночасно виправдати агресивну політику імперіалізму, 
особливо зростає роль і значення публіцистики контрпропаган- 
дистського спрямування. Дійти до розуму й серця кожного чи- 
тача, спростувати видумки і наклепи, «теоретичні» доктрини, 
витончені ідеологічні диверсії наших ідейних супротивників мож- 
на не лайливими словами на їхню адресу, а шляхом аргумен- 
тації і переконання. «..Коли хочеш займатися такою пропаган- 
дою, коли хочеш вербувати собі однодумців, -- писав Ф. Енгельс, 
-- Тоді самих декламацій замало: доводиться зайнятись обгрун- 
туванням і, значить, підходити до питання теоретично, тобто кі- 
"нець кінцем науково» |Ї, с. 511). 

Неспростовними доказами, особливо в публіцистичних тво- 
рах контрпропагандистського спрямування, є документи. Пре- 
красні зразки використання документа-аргументу в публіцисти- 

ці залишили нам солдати ідеологічної передової Я. Галан, 
О. Вишня, П. Козланюк, Ю. Мельничук. Їхні бойові традиції 

69



примножують В. Коротич, Ф. Маківчук, М. Шибик, П. Шафета, 
І. Кочан та ін. Як показує аналіз, документи можуть бути ос- 
новою публіцистичної аргументації. 

Що ж таке документ у публіцистиці? Існують різні визна- 
чення поняття «документ». В. М. Горохов під документом розу- 
міє «предмет, створений для закріплення інформації в тій чи 
іншій знаковій Форм (слово, цифра, зображення, звукозапис)» 
(5, с. 73--74). В. В. Ученова зазначає, що документ -- це точне 
відображення тієї чи іншої події, «достовірна фіксація предме- 
тів і фактів соціального життя» |13, с. 176). Найбільш прийнят- 
не, на нашу думку, визначення В. Й. Здоровеги, який докумен- 
том вважає «зафіксований відповідним способом на папері, маг- 

нітній або фотоплівці, іншому матеріалі факт.чи явище» |б, с. 41|. 
У системі аргументації документ важливий як матеріально 

зафіксована форма повідомлення фактів. Наочне відтворення 
сприяє точному і правильному засвоєнню змісту, тому документ 
має значення аргументу. 

До документів-аргументів слід відносити матеріали, що га- 
рантують об'єктивність, повноту фактів і подій. У публіцистич- 
ній практиці широко використовують документи як аргументи 
за умови дотримання вимог до форми і змісту, що визначає зна- 
чимість документів як неспростовних доказів. Тому перш ніж 
використати документи в аргументації ідеї, публіцист повинен 
переконатись у їх достовірності. 

. Очевидно, що в ролі аргументу може бути використаний до- 
кумент про факти, викладені у творі. Йдеться, по-перше, про 
обставини, що входять у предмет доведення, по-друге, про фак- 
ти, знання яких необхідне для з'ясування обставин; по- третє, 
про факти, знання яких допоможе відшукати чи перевірити інші 
документи. 

Важливою Умовою ефективного використання документів є 
їх доречність, тобто відповідність темі, інтересам, освітньому 
рівню читачів, зв" язку з дійсністю. Документ буде переконливим 
аргументом, якщо він зрозумілий, співвідноситься з раніше за- 
своєними поглядами і ціннісними орієнтаціями читача. 

Доречність використання документа як аргументу полягає у 
його тісному зв" язку з ідеєю. Ефективність поєднання докумен- 
талізму з ідеєю підтверджується багатьма контрпропагандистсь- 
кими виступами. Вагомі, неспростовні аргументи в них -- листи 
з-за кордону, щоденникові записи - переконують своєю прав- 
дивістю, щирістю, безпосередністю. Для прикладу наведемо 
уривок з памфлету М. Шибика «Народжені у брехні». На почат- 
ку твору публіцист висуває тезу: багато буржуазних ідеологів 
і пропагандистів, дисидентів мало вірять у свої наклепи на со- 
ціалізм і радянський спосіб життя. Для аргументації думки ав- 
тор подає уривок з листа дисидента Олександра Удодова: «А 
взагалі на Заході хорошого мало. Основне населення перетво- 
рено на ідіотів буржуазно-сіоністською пропагандою. Людей, які 
люблять і знають свою батьківщину, майже не лишилося... 

Крім таких, як я, кому вже нема чого втрачати, або просто спе- 

70



кулянтів, на Заході росіянину робити нічого... Ніякої свободи 
на Заході немає, просто конкурентів вони вбивають капіталом, 
газетною брехнею, замовчуванням, позбавленням роботи тощо. 
Всі балачки «про свободу» -- зухвала брехня...» | 16, с. 97). 

. У автора повинно бути почуття міри при введенні докумен- 
та в публіцистичний твір. Зайвий абзац документа може відво- 
лікти читача від головної думки, проблеми. Автор, який зло- 
вживає документами, мимоволі зменшує легкість, динамізм сво- 
їх творів, їх дієвість і читабельність. 

У ролі аргументу може виступати і службовий документ, 
коли відомі його автор, час написання, джерело інформації ук- 
ладача і його ставлення до описуваних подій, коли документ 
складений правильно і містить дані, які можна перевірити. 

Яскравим прикладом аргументації є публіцистична спадщина 
Я. Галана, зокрема його твори контрпропагандистського харак- 
теру. Так, у творі «Фельдмаршал Рунштедт «інструктує» публі- 
цист називає і автора, і його ставлення до складених ним інст- 
рукцій: «В руки червоних партизанів потрапив нещодавно до- 
кумент, що зайвий раз розшифровує помпатичну фразеологію 
гітлерівців про «новий, порядок» на тимчасово окупованій ра- 
дянській території. Мова йде про секретні інструкції для німець- 
ких властей на Україні. Автором цих інструкцій, як про це свід- 
чить підпис, є генерал-фельдмаршал фон Рунштедт» |4, с. 70). 

Публіцисти не обмежуються умоглядною критикою, а здійс- 
нюють перевірку використованих даних, тобто «внутрішню» 
оцінку службового документа. Зіставлення кількох документів 

дає змогу перевірити, оцінити достовірність, придатність для 

аргументації, врахувавши загальновідоме, особисті спостере- 

ження. 
Перевірка службових документів передбачає не лише аналіз 

їх вихідних та інших даних про дотримання встановленої фор- 
ми, а й аналіз змісту шляхом порівняння даних, викладених у 
різних документах, з'ясування причин виявлених протиріч та ін. 

Використання у публіцистичній аргументації документів має 
свої особливості. Українські радянські публіцисти в системі 
аргументації часто використовують письмові офіційні, громад- 

ські, громадсько-особисті документи соціологічного характеру, 
що природно функціонують у суспільстві, рідше-- звукові й 
ілюстративні. Документальні публіцистичні аргументи, як заз- 
начає: А. А. Тертичний, відрізняються «відсутністю жорстокої 
нормативної заданості деталізації» (12, с. 7). Документ може 
бути використаний не повністю, а частково. Публіцист вводить 
у текст уривок документа, що відображає причинно-наслідкові 
зв'язки, які цікавлять його в даний момент. Неповне викорис- 
тання документа зумовлене ще й тим, що факти-аргументи в 
ньому не завжди звернуті до читача, їх необхідно виділити або 
виявити їх комічний зміст. : 

При використанні у контрпропагандистських публіцистичних 
творах документи зазнають неодноразової інтерпретації, коли 
їх використовують частково (адже виділяють лише факти, пот- 

і 
1



рібні для аргументації в даному творі), коли на основі цих до- 
кументів створюють публіцистичні образи, а також коли для 
виявлення зв'язку з іншими фактами необхідна додаткова об- 
робка документів, коментування. Тому автори повинні чітко ус- 
відомлювати ступінь інтерпретації, прагнути, щоб не порушува- 
лися об'єктивність і правдивість відображуваних фактів і подій. 

У контрпропагандистських публіцистичних творах документи 
виступають насамперед як головні аргументи. Особливість по- 
"дання документів у памфлетах, фейлетонах -- їх сатиричне, ко- 
мічне самовикриття. В основному це документи, в яких виявля- 
ється суспільна шкідливість і парадоксальність відображуваних 
фактів дійсності. Так, Ю. Мельничук наводив парадоксальні, 
убивчі для українських буржуазних націоналістів факти, в які 
вони самі не хотіли вірити ще рік до нападу гітлерівських орд 
на Радянський Союз: «Генерал-губернатор .Ганс Франк давав 
своїм підлеглим таку інструкцію: «Прагнення до створення ве- 
ликої України треба рішуче відкинути. Бравих українців може 
бути евентуально прийнято пізніше до державної або волосної 
поліції». Але буржуазно-націоналістичні сліпці тлумачили це як 
жарт свого опікуна» |ЇІЇ, с. 4). 

Документи-аргументи і факти, що містяться в них, -- незапе- 
речні докази, «Особливо коли вони майстерно використані у 

відповідному контексті,-- пише Й. Т. Цьох,- у певному продума- 
ному зіставленні з виразними емоційними наголосами: тоді вони 
викликають у читача єдине, так би мовити, запрограмоване са- 
мим автором ставлення до цих фактів і пов'язаних з ними подій 
чи явищ» |14, с. 63). 

Викривальні документи публіцисти завжди подають у певній 
логічно-художній системі, враховуючи логічну й емоційну аргу- 
ментацію. При такому їх використанні документи -- головні ви- 
кривальні докази. Так, у памфлеті 1. Кочана «І рак з клешнею» 
документ використаний для викриття українських буружазних 
націоналістів, які не знають рідної історії і відзначають на рік 
раніше 800-річчя Полтави. Свідчення цього -- ювілейний кон- 
верт з написом: «1173--1973. Полтава-- українське історичне 
місто» |9, с. 71). Спростувати неточну дату допомагає посилан- 
ня на Іпатіївський літопис. У цьому випадку документ (конверт) 
виступає в ролі аргументу і речового доказу незнання його авто- 
рами історії, що посилює доказовість, переконливість  публіци- 
стичного твору. : 

Є різні способи використання документів як аргументів у 
контрпропагандистських творах: згадка, посилання, переказ, ци- 
тування, повне опублікування, добірка документів. 

Кожний публіцист використовує документи по-своєму. Пере- 
каз чийогось твердження коротший, ніж воно саме. Але ефект. 
впливу більший при прямому використанні документа. Крім то- 
го, цитата виключає можливі передсуди і спростування. 7 

Вагомі, неспростовні документи-аргументи-- це документи 
ідеологічного супротивника, цитати з його видань. Адже об'єк- 
тивність наочна. Її можна перевірити, що особливо важливо для 

72



переконливості матеріалу. У цьому суть мленінського правнла 

ідеологічної боротьби: «висвітлити грубу брехню, спіймати ї 
так, щоб викрутитися було неможливо...» |?, с. 56) ., 

Публіцист добивається найбільшої ефективності впливу на 

читача, коли використовує документи, що містять казус, запере- 

чення безглуздих писань. Ось як П. Козланюк використовував 
цей прийом у памфлеті «Заворушення у матні», спростовуючи 
націоналістичну брехню про те, що на Радянській Волині, мов- 
ляв, організувалася мільйонна повстанська армія, яка «йде З 
боями на Київ» |7, с. 277). «Та брехня була вже така глупа й 

безглузда, що навіть їхня рептилька «Свобода» схопилася за 
ослячі вуха: «Та що це ви, - писала,- видумали, бійтеся бога! 
Яка вже там мільйонна армія може існувати в підпіллі! Та ж 

західний світ, до якого ми всі притулилися, вважатиме нас бре- 
хунами, й він не знатиме, коли ми брешемо, а коли говоримо 
правду...» |7, с. 277). 

Аргумент, взятий з джерела ідеологічного противника,-- пе- 
реконливий і ефективний, особливо коли містить самовикриття, 
саморозвінчання, адже сам доводить основну думку, ідею твору. 

Документи-аргументи у творах документальної викривальної 
публіцистики, залежно від їх ролі в процесі аргументації, мож- 
на поділити на головні й другорядні. Головні аргументують 
ідею, другорядні деталізують, уточнюють головні. Незалежно 
від функції в системі аргументації, документи завжди є неспро- 
стовними доказами, а якщо вони ще й взяті з ворожого джере- 
ла, то точно демонструють, викривають неспроможність, бездо- 
казовість ворожих концепцій. 

Ідеологічна переконливість аргументації починається з пра- 
вильного відбору документів, їх класифікації, поділу на голов- 
ні й другорядні аргументи, Із сукупності документів-аргументів 

головними слід вважати ті, які найбільш точно й повно  відпо- 
відають поставленій пропагандистській меті. 

У контрпропагандистській публіцистиці використання  доку- 
ментів із зарубіжних джерел повинно супроводжуватися поси- 
ланням на це джерело, що посилює ефект достовірності викла- 
ду. У романі В. Коротича «Лице ненависті» скрупульозна точ- 
ність і об'єктивність доведені письменником до  педантизму в 
кращому значенні цього слова, Він частіше за інших  публіци- 
стів вдається до цитування з посиланням на джерело і дату, 
неголовні, другорядні документи переказує своїми словами. Сво- 
єрідно використовує В. Коротич документи-аргументи, що сто- 
суються однієї теми, вдаючись до різних джерел ідейного про- 
тивника. Ось як, наприклад, він відтворює обстановку в США і 
ставлення американців до розрядки: «Коли наприкінці листо- 
пада тут з'явилося підряд кілька статей про те, що розрядка в 
радянсько-американських стосунках можлива і що віце-прези- 
дента США Буша прийняли керівники Радянської країни, «Нью- 
Йорк пост», найтиражніша з тутешніх газет, винесла  повідом- 
лення про це на першу полосу під масним заголовком «Найза- 
пекліші друзі» |З, с. 29--24|. А далі без коментування автор 

73:



цитує газету «Кензан» від 12 листопада, висловлювання амери- 

канських вчених на зборах з питань ядерного озброєння |З, 

с. 24). Таке цитування створює об'єктивну, правдиву картину 

американської дійсності. 
Один документ може доповнювати інший. Українські радян- 

ські письменники, публіцисти використовують це доповнення як 
прийом цитатної градації, поряд із прийомом протиставлення. 
Наприклад, О. Вишня у творі «Правда очі коле» посилається 
на українську націоналістичну газету «Канадійський фармер» з 
приводу «Спогадів про батька», що їх надрукував в альманасі 
«Советская Укранна» депутат Верховної Ради СРСР С. Стефа- 
ник, син славнозвісного українського письменника Василя Сте- 
фаника: «Канадійський фармер» надрукував листа якогось «про- 
фесора» М. Чубатого і свою істеричну статтю «Син зрусифіку- 
вав свого батька!» Далі сатирик використав прийом цитатної 
градації: «Сенсаційна стаття». «В російській мові». «Нещасний 
син великого батька!» Гвалт! Рятуйте! «Чи сміятись, чи плака- 
ти!» Калавур! «Син зрусифікував свого батька!» (|З, с. 50). 
Вставлені між цитатами іронічні вигуки посилюють емоційне 
навантаження, дохідливість твору. Далі письменник вдався до 
прийому протиставлення писань націоналістичних посіпак і спо- 
гадів С. Стефаника, який розповів правду про свого батька. 
О. Вишня не цитує, а розповідає, про що пише С. Стефаник: 
«Велике Василеве Стефаникове серце пекучим болем боліло не 
тільки за галицького сараку-бідаря, для його благородного сер- 
ця не була байдужа доля скривдженого, визискуваного над- 
дніпрянця і тамбовця, воронежця і польського затурканого пан- 
ського батрака. 

Василь Стефаник як великий письменник-гуманіст не міг бу- 
ти проповідником та оборонцем національної обмеженості, сво- 
єї тільки ваганки, його серце обливалося кров'ю взагалі за му- 
жицьку, за народну долю» |З, с..50). 

«Документи, згруповані і протиставлені за змістом, посилю- 
ють не лише достовірність, а й експресію викладу, переконли- 
вість самої аргументації. Яскравим прикладом може бути пам- 
флет П. Шафети «Свідки розказують правду», де автор без ко- 
ментування використовує уривки з розповідей колишніх жертв 
оунівців. Авторський текст тільки обрамлює свідчення очевидців 

у залі суду (15, с. 81--92). | 
При повному опублікуванні документів треба слідкувати за 

тим, щоб вони були виразними, апелювали не лише до розуму, 
а й до почуттів, емоцій читачів. У Я. Галана серед численних 
фейлетонів і памфлетів є один лише твір, де повністю наведе- 
ний документ. Це памфлет «Документ підлоти і глупоти», в яко- 
му полум'яний публіцист використав інструкцію губернатора 
Вехтера для своїх «ораторів»-- вербувальників у горезвісну ди- 
візію СС «Галичина». Цей документ «не тільки, - як пише Я. Га- 

лан,- зайвий раз розкриває цинічні прийоми гітлерівської 

пропаганди та роль німецько-українських націоналістів, але й 

плани Берліна щодо західних земель України» (14, с. 115). Пись- 

174



менник публіцистично гостро коментує поради Вехтера. Таєм- 
ний документ, який після вивчення його змісту напам'ять підля- 
гав негайному знищенню, став мечем публіциста проти німець- 
ких і українських фашистів. Інструкція є головним доказом 
безглуздості і приреченості сподівань на перетворення Галичи- 
ни в німецький фільварок, на її заселення німцями. 

Документи не є окремими аргументами, вони не виступають 
відірвано й довільно в системі публіцистичної аргументації, а 
підкріплюють логічні аргументи й факти, додають наочності, 
достовірності, переконливості, а іноді й особливого емоційного 
звучання всій системі доведення. 

Використання документів-аргументів має комплексний  ха- 
рактер. У памфлеті Ф. Маківчука «Коваль коня кує, а жаба ногу 
наставляє» головними аргументами служать цитати з банде- 
рівської газети «Гомін України» і нью-Ййоркської «Свободи». 
Українські буржуазні націоналісти Левицький і Стецько вима- 

гають, щоб в ООН були представники від них, а не від Радян- 
ської України. Автор використовує цей факт як головний аргу- 
мент у доведенні ідеї: з приводу заяви націоналістів навіть 
кури сміються. Автор розвиває цей образ у публіцистичну кар- 
тину: в США на птахофермах стоїть гомеричний сміх, курей до- 
водиться прирізувати, інакше вони поздихають від сміху. Комп- 
лексне використання фактів, документів, цитат з газет ідеоло- 
гічних ворогів, публіцистичних образів (образи курей, півня, 
жаби, бліх) посилює ідейність, сприяє сфенранучоя, перекону- 
вання |10, с. 173|. 

Документ набуває тим більшої значимості, чим тісніша його 
взаємодія з фактом-аргументом, публіцистичним образом. Так, 
приводом для написання фейлетону Остапа Вишні «Археологія. 
з географією» був факт диверсійно-шпигунських вилазок амери- 
канських паліїв війни на кордонах Адену та Йємену, що прикри- 
«вались «мирними» науково-археологічними та науково-геогра- 
фічними експедиціями, Посилання на повідомлення газети «Ан- 
Нахар» викривають справжню мету експедицій: «Серед матеріа- 
лів та інструментів, які взяла з собою ця місія, є 500 гвинтівок 
і50 тисяч патронів...» |З, с. 9). Факти-аргументи, взяті з газет, 
дали можливість створити публіцистичні образи археології Й ге- 
ографії, які навіть стали назвою фейлетона. Все це свідчить про 
те, що між документом, фактом, публіцистичним образом, вис- 
новками існує тісний взаємозв'язок у системі аргументації. 

Використання документа-аргументу накладає на публіциста 
високу відповідальність за достовірність, відповідність Його те- 
зі, попередній аргументації. 

У вмінні використовувати документ як аргумент внявляють- 
ся ідейно-політичні установки публіциста, його професійна май- 
стерність, інтереси і найголовніше-- сила впливу на переконан- 
ня читача, формування його комуністичного світогляду: 

І. Енгельс Ф. Емігрантська література // Маркс К., Енгельс Ф. Твори. 
Т. 18, С. 481--525. 2. Ленін В. І. А. В. У Й Повн. зібр. тво- 
рів. Т. 47. С. 55--57. 3. Вишня О. Твори: У 5 т. К, 1975. 4. Галан Я. 0. 

75



Твори: У 4 т. Т. 4. К. 1980. 5. Горохов В. М. Слагаємне мастерства. М., 
1982. 6. Здоровега В. Й. Питання психології публіцистичної творчості. Львів, 
1989. 7. Козланюк П. С. Кажу вам правду: Памфлети, фейлетони. К., 1974. 
8. Коротич В. О. Лице ненависті // Вітчизна. 1983. М» 6. С. 18--45. 9. Ко- 
чан І. Г: Тіні вчорашнього дня. К. 1983. 10. Маківчук Ф. Ю. Сатира і гу- 
мор: Вибрані твори. К. 1982. 11. Мельничук Ю. Поріддя Іуди: Памфлети. 
Львів, 1958. 12. Тертьшчньй А. А. Типь аргументов в структуре публицисти- 
ческого пронзведення:) Автореф. .. канд. филол. наук. М., 1979. 13. Учено- 
ва В. В. Публицистика и политика. М., 1973. 14. Цьох Й. Т..Юрій Мельничук: 
Літературний портрет. Львів, 1980. 15. Шафета П. Г. Свідки розказують 

правду // Пост імені Ярослава Галана. Кн. 12. Львів, 1983. 16. Шибик М. О. 
Народжені в брехні // Пост імені Ярослава Галана. Кн. 6. Львів, 1975. 
С. 57-- 77. 

На примере произведений советской украннской документальной публи- 
цистики прослеживаєтся роль документа как аргумента, комплектность его 
использования в системе публицистической аргументацни наряду с фактом- 
аргументом, публицистическим образом, публицистической картиной и други- 
ми змоциональньми аргументами. 

Стаття надійшла до редколегії 18, 06, 87 

. П. П. ОХРІМЕНКО, проф., 
Сумський педагогічний інститут 

«Слово о полку Ігоревім» 
і Чернігово-Сіверщина 

«Слово о полку Ігоревім» протягом майже двох сто- 
річ, починаючи з часу його відкриття (ХУ ст.) і першої пуб- 
лікації (1800 р.), привертає увагу широкого кола читачів, віт- 
чизняних і зарубіжних дослідників. 

Вчених особливо цікавлять ті проблеми пам'ятки літератур- 
ної давнини, які досі остаточно не вирішені |?, с. 4--5). До цих 
проблем відносимо, крім уточнення хронології, складні питання 
про місце виникнення твору, про географічну та соціальну при- 
належність його автора. 

«Слово о полку Ігоревім» нерозривно пов'язане передусім з 
Чернігово-Сіверщиною і деякими сусідніми з нею районами. 
Спільність цієї геніальної повісті-поеми з культурно-літератур- - 
ним життям древньої Чернігово-Сіверської «волості» підтверд- 
жують і зміст «Слова...», і чітко виявлений «місцевий» патріо- 
тизм автора, і своєрідність мови. 

Темою «Слова...» послужив сепаратний похід сіверських 
князів-родичів проти половців навесні 1185 р. що аж ніяк не 
було винятком для Київської Русі другої половини ХІЇ ст. Та- 
ких походів у той час було чимало. 

На перший погляд, якщо виходити з фабули твору, наслідк 
виступу для Ігоревого «полку» начебто несподівані: майже всі 
учасники походу -- і воїни, й князі-- загинули в битві з полов- 
цями чи потрапили в полон. Але це не було чимось надзвичай- 
"ним, бо майже всі сепаратні виступи русичів проти кочівників 
зазнавали невдачі. Такі події мало привертали увагу тодішніх 

76



співців і звичайно фіксувалися лише в літописах, та й то  по- 
. біжно. Як відзначав К. Д. Ушинський, «таких нещасть... було 

- так багато, що літописець ледве встигав помічати їх» |З, с.58|. 
Очевидно, похід Ігоря схвилював передусім його земляків і 
близьких, один з яких і написав «Слово...». 

Коли б «Слово о полку Ігоревім» було створене не на Черні- 
гово-Сіверській землі, а, скажімо, в Києві (тим більше при дво- 
рі Святослава Всеволодовича, як вважають деякі дослідники), 
то в ньому не було б відкрито виявленого співчутливого став- 
лення до Ігоря і Всеволода. Автор «Слова» симпатизує своїм 
героям-сіверянам, про що свідчить, зокрема, символічна  пара- 
лель: «Солнце свфтится на небесь -- Игорь князь вь Руской 
земли». Це сміливе порівняння (солнце-- Ігор) досить промо- 
висте. Тільки для місцевого автора, причому далеко не байду- 
жого до Ігоря (як і до його брата Всеволода), він уявлявся гід- 
ним незвичайного порівняння, що «прикладалося» тільки до ве- 

оликих князів. Водночас автор «Слова» картає Ігоря за сепара- 
тизм. Так беззастережно могла поводитись лише близька до 
новгород-сіверського князя людина |?2, с. 10--11|. 

Слід наголосити, що автор «Слова о полку Ігоревім» непо- 
хитно стояв на платформі загальноруського (від слова «Русь») 
патріотизму, виразно відбитій в головній ідеї твору -- в «закли- 
кові руських князів до єднання якраз перед навалою власне 
монгольських полчищ» |, с. 16). Поряд з тим автор, виявляю- 
чи чернігово-сіверські симпатії, місцевий патріотизм органічно 
сполучав з загальноруським патріотизмом |17, с. 71--103). Під- 
твердження сказаному знаходимо насамперед у тексті твору. 

Чернігово-сіверські симпатії автора пам'ятки відчутні в по- 
хвалі не лише князям-воїнам, а й іншим князям цієї землі: 
«храброму» Мстиславу, «красному» Романові Святославовичу, 

«сильному и богатому» Ярославу Всеволодовичу. Варто зверну- 

ти увагу на те, що в творі кілька разів згадується Чернігів від- 

разу ж після Києва. Ось особливо характерний вираз: вьстона- 

бо, братіє, Кіевь тугою, а Черниговь напастьми». Ним вислов- 

лене горе всієї Руської землі від невдалого походу Ігоря. Сло- 

вом, співець цього походу, будучи «провінціалом», знаходився на 

висоті загальноруських завдань і важливих державних проблем 

свого часу. яр 
Симпатії автора «Слова о полку Ігоревім» до Чернігово-Сі- 

верщини очевидні, вони ще чіткіше відтіняють Його загально- 

руський патріотизм, безмежну любов до Руської землі (2, с. 25-- 

97). Отже, напрошується висновок, що автор твору походив са- 

ме з Чернігово-Сіверщини, чи, конкретніше, з Новгород-Сівер- 

щини. До цього висновку схиляється ряд дослідників (М. М. Ка- 
рамзін, М. О. Максимович, К. Д. Ушинський, Д. І. Багалій, 

С. П. Обнорський, В. Г. Федоров, С. І. Котков й ін.). Важливо 
такий висновок підтвердити якомога більшою кількістю  пере- 

конливих фактів про тісний зв'язок твору з культурно-літера- 

турними традиціями і мовними особливостями батьківщини йо- 

го автора. 

77



«Слово о полку Ігоревім» нерозривно пов'язане із кращими 
літературними традиціями Чернігово-Сіверської землі. Зокрема, 
у ньому, як і в «Хожденій» Даниїла - - ігумена одного з черні- 
гівських монастирів початку ХІЇ ст.-- органічно переплетені міс- 
цеві симпатії загальноруським патріотизмом. Ідейний зміст 
«Слова» дуже нагадує публіцистичний пафос «Слова о князях» -- 
глибоко патріотичної проповіді, виголошеної десь 1175 р. в од- 
ному з чернігівських храмів. Її невідомий автор, як і автор 
«Слова», різко засуджував князівські усобиці, закликав до єд- 
нання ї боротьби з половцями, настійно радив представникам 
верхівки думати не про свої вигоди, а про долю рідної землі. 
Так же гнівно картав за розбрати багатьох князів-сучасників і 
автор «Слова». Відгуки повісті-поеми про похід Ігоря на полов- 
ців відчутні в житії чернігівського князя Михайла та його боя- 
рина Федора, убитих у Золотій Орді 1245 р,, в повісті про зруй- 
нування Батиєм Рязані 1237 р. і особливо в поетичній повісті 
про Куликовську битву 1380 р. «Задонщина» (остання в компо- 
зиційно-художньому відношенні цілком залежить від «Слова») 

і в деяких інших творах древньої Чернігово-Сіверщини та 
близьких до неї районів. Все це стверджує, по-перше, наявність 
чернігово-сіверських літературних традицій у повісті-поемі про 
Ігорів похід і, по-друге, її активний вплив на пізнішу художню 
писемність матерньої землі та прилеглих до неї районів. 

Про тісний зв'язок «Слова о полку Ігоревім» з Чернігово-Сі- 
верщиною переконливо свідчить і його мова. Відомий радянсь- 
кий мовознавець С. П. Обнорський, посилаючись на мову  па- 
м'ятки, дійшов висновку, що вона наймовірніше виникла на Сі- 
верщині (11, с. 196). Подібну думку висловлював ще К. Д. Ушин- 
ський, теж опираючись на особливості мови «Слова» |З, с. 64). 
З цим погоджуються все більше сучасних дослідників. Зокрема, 
С. І. Котков. і В. О. Козирєв знаходять чимало паралелей до 
мовних багатств «Слова» в курсько-орловських і брянських го- 
вірках, причому насамперед тих районів, що історично входили 
до складу Чернігово-Сіверської «волості». С. І. Котков виділяє 
і ряд лексичних елементів цієї пам'ятки, зафіксованих у давніх 
писемних джерелах Новгород-Сіверщини |5, с. 13--24). У творі 
зустрічається чимало слів і виразів, типових для говірок всієї 
сучасної Чернігівщини, Наприклад: лисици брешуть-- лисиці (со- 
баки) брешуть, велми рано--вельми рано, вьвкомь рьскаше -- 
вовком рискає, щекоть--щекот (на Чернігівщині в Щорському 
районі є навіть село Щекот), «дзевки-- дівки (з наголосом на 
першому складі) і т. п. Такі паралелі характерні і для говірок 
північної Сумщини (наприклад, на болони-- на оболоні, пів- 
денно-східної Білорусії (зокрема Гомельщини) та ряду інших 
районів, що входили до древньої Чернігово-Сіверської «волості». 
При цьому слід підкреслити, що у цих районах лексична відпо- 
відність говірок особливостям мови «Слова» виявляється найви- 
разніше, що стосується і давніх писемних пам'яток Новгород- 
Сіверщини |див.: 5, с. 18). Отже, маємо ще одне красномовне 
підтвердження того, що автор «Слова» походив з Чернігово-Сі- 

78



верської землі. За це ж промовляють і виявлені язичницькі еле- 
менти у «Слові о полку Ігоревім»: плач Ярославни, язичницькі: 
боги і міфологічні істоти, одухотворення природи, язичницький 
фольклор і т. п. Не випадково Карл Маркс відзначав: «Уся піс- . 
ня має героїчно-християнський характер, хоч  язичеські  еле- 
менти виступають ще дуже помітно» |, с. 16). «Слово» наси-, 
чене язичницькими елементами і, за словами Д. С. Лихачова, 
характеризується «відсутністю звичайної для пам'яток давньо- 
руської літератури ворожості до язичництва» |8, с. 310). 

«Слово» написане наприкінці ХІЇ ст., коли християнство на 
Русі вже досить міцно вкоренилося серед феодальної верхівки і 
близьких до неї прошарків. Але залишки язичництва були ще 
дуже відчутні, особливо серед простого люду: Язичницькі еле- 
менти активно виявили себе і в «Слові», оскільки воно перед- 
усім відбиває народні погляди і світовідчуття. А відтак густо 
насичений язичництвом твір не міг бути написаний, тим більше 
виконуваний при великокнязівському дворі в Києві, ретельно 
опікуваного вищими представниками православно-християнської 
церкви. 

«Слово» цілком «вписується» в культурно-побутову об- 
становку саме Чернігово-Сіверщини. Тут язичництво своєрідно 
переплелося з християнством, створивши яскраво виявлене дво- 
вір'я бо навіть представники княжого роду не цуралися язични- 
цьких вірувань предків. В першу чергу язичництво активно впли- 
вало на художню культуру древньої «волості», надаючи цій 
культурі своєрідного характеру, «нового, відмінного від Києва, 
стильового напрямку» |2, с. 35). Сказане стосується і «Слова о 
полку Ігоревім», коли зважити на плач Ярославни, що дуже на- 
гадує стародавні заклинання. 

Отже, наведене вище переконує в тому, що повість-поема про 
похід Ігоря на половців з'явилася на Чернігово-Сіверщині з-під 
пера полум'яного патріота Київської Русі і вірного сина свого 
рідного краю. Його віртуозне володіння словом опирається на 
народні витоки, а звідси-- глибока народність його переконань 
і прагнень. І все ж, якщо особа автора «Слова» як громадяни- 
на-патріота і геніального світського письменника загалом з'ясо- 
вана, то спірним все ще залишаються його соціальне становище 
і географічна приналежність. 

. Поширена думка про те, що автор «Слова о полку Ігоревім» 
належав нібито до боярства (В. Г. Федоров, Б. О. Рибаков та 
ін.), навряд чи відповідає дійсності. Якби він справді належав 

до феодальної верхівки, був, скажімо, тисяцьким, то не висту- 
пав би так сміливо проти феодалів, займаючи підкреслено неза- 
лежну позицію. На це неодноразово. звертали увагу дослідники. 
Зокрема, Д. С. Лихачов справедливо відзначив, що автор «Сло- 
ва» за своїми поглядами і переконаннями -- людина незвичай- 
на, він був незалежним і сміливим... говорив як рівний з усі- 
ма..: вимагав, а не благав»; «займав свою, незалежну від ке- 
рівної верхівки феодального суспільства патріотизму позицію» 
Ї7, с. 31; 9, с. 1441. «Леди 

79



Незалежна позиція автора «Слова» щодо князів була зумо- 
влена, насамперед, його соціальним становищем. Таке станови- 

ще в феодальному суспільстві, в тому числі і в Київській Русі, 
в ряді випадків посідали наставники, порадники, вчителі (у ши- 
рокому розумінні слова) можновладців. Саме вони частіше за 
інших були соціально упослідженими. Звернімося, наприклад, 
до «Моління Даниїла Заточника» (написаного пізніше від «Сло- 
ва» років на сорок). Вільні від інтересів «майнового цензу», ці 
наставники часто почували себе в більшій мірі незалежними, 

внутрішньо гордими від усвідомлення своєї духовної зверхно- 
сті над «сильними світу сього». (Той же Данило Заточник -- 
свого роду «різночинець», інтелігент-протестант прикінцевого пе- 
ріоду існування Київської Русі, а попередником його у 
«викривальному пафосі» був автор «Слова»). 

Як бачимо, становище наставника, учителя, порадника'дава- 
ло можливість говорити навіть найвищим представникам фео- 
дальної верхівки відверту, нерідко гірку правду, що й робив ав- 
тор «Слова». При цьому, звичайно, великого ризику не виника- 
ло, адже за віковою традицією ставлення навіть можновладно- 
го вихованця до наставника-учителя, було, як правило, поблаж- 
ливо-вибачливим. В гіршому ж випадку загрожувала втрата 
«посади», перехід до іншого владики чи постриження у монахи. 

Автором «Слова о полку Ігоревім» найбільш вірогідно міг 
бути наставник, учитель і порадник Ігоря Новгород-Сіверського, 
прив'язаний до нього щирою любов'ю. Зі змісту «Слова» видно, 
що його автор -- досвідчена і обдарована особа, геніальний по- 
ет і ерудований історик, а також мудрий воїн. Саме такий і міг 
виступати в ролі наставника княжича, майбутнього Новгород- 
Сіверського удільного князя Ігоря (можливо, і його меншого 
брата Всеволода, а потім і старшого сина Ігоря -- Володимира; 
адже саме їх автор згадує в кінцівці-похвалі «Слова»). Водно- 
час він міг бути і літописцем (на таку думку наштовхують йо- 
го глибокі історичні знання), а також поетом чи поетом-співцем, 
спочатку, мабуть, при Святославі Олеговичу в Чернігові, а по- 
тім при своєму вихованці -- Ігорю Святославовичу в Новгороді- 
Сіверському. Цілком правдоподібно, що якраз він вів записи У 
Чернігівсько-Сіверському літописі (літопис не збережений до 
нашого часу, ввійшов до складу Київського літописного зводу 
1200 р. і разом з ним потрапив до Іпатіївського літописного 
списку). 

Літописи Святослава Ольговича (Олеговича) і Олега Свя- 
тославовича «потрапили в Київський літописний звід 1200 р. не 
безпосередньо, а через літописець Ігоря Святославовича, куди 
вони були включені» |б, с. 183--184), пройшовши відповідну 
обробку («літописання Ігоря Святославовича намагається ста- 
ти загальноруським» |б, с. 184). У зв'язку з цим «літописець» 

Ігоря Святославовича, який закінчується записом 1198 р, про 

початок його князювання в Чернігові, включив не лише літо- 
писи його найближчої рідні (батька і брата), а й великого кня- 

зя Святослава Всеволодовича Київського - двоюрідного брата 

80



Ігоря, житіє Ігоря Ольговича, розширену повість про похід са- 
мого власника літопису на половців 1185 р. і «літописець» Пе- 
реяславля Руського (князя Володимира Глібовича) |б, с. 189). 
«Це був літописний звід з широким політичним горизонтом, і 
зрозуміло, чому вже через два роки (1200 р.) його використав 
київський літописець Видубецького монастиря» |б, с. 189|, ство- 
рюючи Київський літописний звід. Отже, «літописець» Ігоря 
Святославовича своєрідний -- «найширший з усіх особистих, сі- 
мейних і родових літописів ХІЇ--ХУ ст.» І6, с. 184). Він був 
основою  чернігово-сіверського літописання кінця. ХІЇ ст. і 
одною з найважливіших частин Київського літописного зводу 
ЩО; с... 211. 

Літопис Ігоря Святославовича цінний насамперед тим, що 
фіксує ідею необхідності єднання руських земель як спільну 
політику (щодо об'єднання руських земель і сил) і її ініціато- 
ра, і великого князя Святослава Всеволодовича Київського та 
Володимира Глібовича Переяславського |, с. 189--196). Це в 
(свою чергу проливає «деяке світло» «на обставини створення 
«Слова о полку Ігоревім» |б6, с. 184). Д. С. Лихачов указав на 
близькість характеристик і описів «Слова» до відповідних місць 
«літописця» Ігоря Святославовича |б, с. 182--184, 194, 195). Ще 
раніше дослідники відзначали, що в Київському літописному 
зводі (наголосимо ще раз: він увібрав у себе чернігово-сівер- 
ський «ліпотисець» Ігоря Святославовича) чимало місць за сти- 
лем і манерою викладу збігається з | аналогічними місцями 
«Слова» (4, с. 314). Передусім -- описи походів (15, с. 57). У 
Київському літописному зводі помітно ідеалізується Ігор Нов- 
город-Сіверський; похвали на його адресу нерідко викликають 
з пам'яті відповідні місця «Слова» |16, с. 1172, 193--194, 
216, 248 та ін.). Окремо слід відзначити близькість «Слова» до 
розширеного оповідання про похід Ігоря на половців (занесе- 
ного до Київського літописного зводу знову ж таки з Чернігів- 
сько-Сіверського «літописця»). Про це вже неодноразово зазна- 
чалося в спеціальній літературі (13, с. 14). 

Отже, промовисті факти наштовхують на думку, що автором 
чи, принаймні, співавтором Чернігівсько-Сіверського літопису, 
передусім «літописця» Ігоря Святославовича, і автором «Сло- 
ва» є одна й та ж особа-- наставник Ігоря. Людина неімуща, 
не належна до феодальної верхівки, яка не прагнула до особис- 
тих вигод і наживи, він за багатьма ознаками дуже близький 
до феодального середовища героїв «Слова» (14, с. 7--9| і був 
не тільки очевидцем, а, найвірогідніше, й учасником зображу- 

- . 1 
ваних подій |11, с. 196, 18, с. 212--217). Саме його соціальним 
становищем і. непорушними патріотичними переконаннями по- 
яснюється незвичайна сміливість авторської позиції і глибока 
народність «Слова». Можна з певністю констатувати, що тво- 
рець «Слова о полку Ігоревім» був сіверянином і, дуже мож- 
ливо, під час написання своєї повісті-поеми (13, с, 5--10; 12, 
с. 5--9; 2, с. 6-8) в літньо-осінній період 1185 р. знаходився при 
князеві Ігорі Святославовичу у Новгороді-Сіверському. 

6--2898 | і 81



1. Маркс К. Лист до Рритреха Енгельса від 5 березня 1856 р. // МаркеК,, 
Енгельс Ф. Твори. Т. 29. 2. Актуальнье проблемь «Слова о полку Йгоре- 
ве»: Тез. докл. и сообщ. науч. конф., посвящ. 800-летию «Слова». Сумим, 
1983. 3. Игорь, князь Северский: Позма / Пер. Николая Гербеля // Совре- 
менник. 1854. Хо 2. 4. История русской литературм. 1941: М.; Л. Т. І. 
5. Котков С. И. Лексическне злементь «Слова о полку Игореве», связаннье 
с Новгород-Северской землей // Рус. речь. 1975. М» 5, 6. Лихачев Д. С. Рус- 
ские летолиси и них культурно-историческое значенне, М.; Л. 1947. 7. Лич 
хачев Д. С. «Слово о полку Игореве» -- героический пролог русской литера- 
турь. Л. 1967. 8. Лихачев Д. С. «Слово о полку Игореве» и особенности 
русской средневековой литературь // Слово о полку Игореве-- памятник 
ХП в. М. Л., 1962. 9. Лихачев Д. С. Слово о полку Игореве: Историко-ли- 
тературньй очерк. М.; Л. 1955. 10. Марченко М. Г. Українська історіогра- 

ія / з давніх часів до середини ХІХ ст./. К. 1959. 11. Обнорский С. П. 
черки по истории русского литературного язька старшего периода. М.; Л., 

1946. 12. Охріменко П. П. Проблеми вивчення «Слова 0 полку Ігоревім». 
Суми, 1980. 13. Охрименко П. П. Проблемь хронологин, авторства и рес- 
таврации текста «Слова о полку ЙИгореве». Сумь, 1975. 14. Робинсон 4. 
Черное солнце рода Игорева // Неделя. 1979. М» 12. 15. Рьеібаков Б. Кто же 
автор «Слова о полку Игореве?» // Наука и жизнь. 1972. ХМ» 10. 16. Реіба- 
ков Б. А. «Слово о полку Игореве» и его современники. М., 1971, 17. Со- 
ловьев А. В. Политический кругозор автора «Слова о полку ИМгореве» // 
Историческне записки, 1948. Т. 25. 18. Шарлемань Н. В. Природа в «Слове о 
полку Игореве» // Слово о полку Игореве, М.; Л., 1950. 

Рассматриваются сложнье вопрось 0 месте возникновения «Слова 0 
полку Игореве», географической и соцнальной принадлежности его автора. 
Анализ зтих вопросов приводит к вьводу: родиной, материнской землей 
зтого ввідающегося памятника восточнославянской старинь является Чер- 
нигово-Северщина. 

Стаття надійшла до редколегії 14. 02. 84 

Т, І. КОМАРИНЕЦЬ, доц., 
«ЛТьвівський університет 

«Русалка Дністровая» -- 
видатна пам'ятка . 
українського романтизму 

«Русалка Дністровая» в контексті української літе- 
ратури-- явище наскрізь новаторське і оригінальне. Вона не 
може трактуватись як щось, що було аналфгічним чомусь, хоча 
без аналогій не обійтись при визначенні її місця і ролі в духов- 
ному розвитку українського народу. В ній спресований досвід 
кількох поколінь культурних діячів не тільки галицько-україн- 
ської землі, а й всієї України, всього слов'янського світу. Спо- 
вільнений розвиток духовної культури в Галицькій Україні, зу- 

мовлений соціально-економічним життям народу, спалахнув то- 

ді, коли інші народи, в тому числі народ український в інших 

своїх частинах, уже досягли значних здобутків на шляху онов- 
лення культури. «Русалка Дністровая» -- це квінтесенція га- 

лицької фольклористики, історіографії, літературознавства |і 

мовознавства; це синтезований вияв художніх змагань часу. 

82



Саме це, очевидно, мав на увазі І. Франко, коли писав: «хоч і 
який незначний її зміст, які неясні думки в ній висказані, була 
свого часу явищем наскрізь революційним» |4, с. 90). 

«Русалка Дністровая» для галицької дійсності -- то і фольк- 
лорні збірки М. Цертелєва, М. Максимовича, І. Срезневського, 
то і «Енеїда» І. Котляревського. Вона засвідчила початок нової 
української літератури на західноукраїнських землях, що по- 
клало край старому світобаченню, старим естетичним нормам. 
Вона стала маніфестом нової літератури і її романтичного на- 
пряму, кинула виклик закостенілості і мертвеччині і, опираю- 
чись на народну основу, вказала на можливості й перспективи 
української демократичної культури, ламала ті штучні перего- 
родки, які шматували живий народний організм. 

«Русалка Дністровая» була явищем закономірним, поява Її 
зумовліовалася конкретно-історичними подіями часу, внутріш- 
німи і зовнішніми чинниками, формуванням національної сві- 
домості, боротьбою за народність культури, за розвиток літе- 
ратурної мови на народній основі, Образно кажучи, «Русалка» 
вийшла з надр української землі, виринула з глибинних течій 
національно-культурного прогресу. 

Перші прояви руху, що вів до народу, припадають на ос- 
таннє десятиріччя ХУПІ ст.: Львівська Ставропигія видала у 
1790 р. буквар з додатком «Політики світської», складеної май- 
же чистою народною мовою; цими ж роками датуються висту- 
пи Ф. Захаріясевича і П. Лодія. Так, Ф. Захаріясевич писав 
про необхідність використання народної мови в школах, П, Ло- 
дій-- у передмові до перекладених з латинської мови «Нас- 
тавленій любомудрія» відзначав, що прості народні слова при- 
датні для вираження глибоких думок, вони повчальні і потріб- 
ні для галицького юнацтва. Ці вчені звернули свої погляди до 
Росії, до України у складі Росії, з якими їх ріднила мова і 
культура, звичаї і традиції, поставили питання про культурне 
об'єднання українського народу, наголосили на спільності пи- 
семних і культурних пам'яток. Однак вони ще не в силі були 
остаточно вирватись за межі кастових забобонів, що сформу- 
вались у часи, коли простий народ і його мова зневажались, 
а панщина вважалась суспільно-політичною нормою. 

Але якщо Ф. Захаріясевич і П. Лодій, розуміючи непридат- 
ність тодішньої літературної мови для широких потреб освіти, 
не розвинули своєї діяльності в напрямі,наближення до народ- 
ної культури, то Перемишльське просвітнє товариство, що ви- 
никло наприкінці 1815 р., уже ставило за мету поширювати 
не просто твори релігійного змісту серед селянства, а твори, на- 
писані зрозумілою йому народною мовоїо, І хоч яким плутаним 
і суперечливим був статут цього товариства, якою щільною ре- 
лігійною запоною окутувалася його національно-культурна ме- 
та, він, за висловом І. Франка, став «важливим документом 
для історії нашого національного розвитку, для історії погля- 
дів нашої інтелігенції на простий народ, його життя, а також 
на засоби і цілі його освіти» |5, с. 137). 

6" 83



Активізація суспільної думки навколо питань створення лі- 
тератури на народній основі, яку І. Франко назвав «зірницею 
відродження», безпосередньо зв'язана з діяльністю І. Могиль- 
ницького. Випускник Віденського університету, учень відомого 
славіста В. Копітара, він і після розпаду Перемишльського про- 
світнього товариства продовжував велику роботу, щоб «паную- 
чу тут у погляді на народну справу єгипетську темряву розвія- 
ти з допомогою світла науки» |5, с. 136). З самого початку він 
намагався спрямувати  національно-культурний рух у річище 
загальноукраїнських інтересів. У своїх працях -- підручниках 
для народних шкіл, у трактатах на захист українскої мови 7, 
лінгвістичних дослідженнях 1822--1829 рр. ""-- І. Могильниць- 
кий розглядав галицько-руський народ як невід'ємну частину 
української нації, беручи до уваги мовні явища з різних час- 
тин розділеної кордонами України, опираючись на зразки нової 
наддніпрянської літератури, на народну пісенність. Він прого- 
лосив українську культуру надбанням усіх етнічних одиниць, 
чітко відзначивши, що галицькі русини, як і русини Буковини 
і Закарпаття, можуть розвиватися лише як єдине національно- 
культурне ціле українського народу. 

Наукові праці І. Могильницького, участь його у заходах, 
спрямованих проти духовних утисків українського народу, за 
утвердження національної культури викликали широкий резо- 
нанс у слов'янському світі. Високо цінував І. Могильницького 
В. Копітар, апробувавши його граматику і деякі інші праці до 
друку, з захопленням про нього, як сподвижника писав П. Й. Ша- 
фарик, згадував П. Кеппен, домагався надрукування його гра- 
матики М. Шашкевич. 

Як і І. Могильницький, в Перемишлі розпочав свою діяль- 
ність Й. Левицький """. Хоч він і не відзначався чіткістю погля- 
дів щодо минулого і майбутнього українського народу і його 
культури, все ж своєю творчістю об'єктивно стимулював роз- 
виток національної свідомості серед галицької інтелігенції. 
И. Левицький доводив, що український народ посідає самос- 
тійне становище у слов'янському світі, має оригінальну, висо- 
кохудожню пісенну творчість. Дослідник був добре обізнаний 
з розвитком науки у слов'янських країнах, знав праці Й. Доб- 
ровського і В. Копітара, граматики А. Пухмайєра і О. Павлов- 
ського, «Енеїду» І, Котляревського, збірники пісень М. Церте- 
лєва, М. Максимовича та ін. | 

Десь на початку 20-х років Й. Левицький почав виявляти 
інтерес до питань української літератури. Навчаючись у Відні, 

« Серед них особливе місце належить «Відомості о руском язиці» 

(1829), польська редакція якої -- ,Вогргама о іегуки гизКіт" (1829) -- 

набула великої популярності, перекладена російською мовою і надрукована 

в «Журнале министерства народного просвещення» (1838), а також вміще- 

на П. Кулішем у «Записках о Южной Руси» (1856). 

хе «Граматика язика славено-русского». - 

"»є Автор друкованої німецькою мовою «Граматики руської, або мало- 

уської мови в Галичині» (1834), праці ,Іїзіу Кустасе 5іе різтіеппісічма гиз- 

іеро м Сас" (І--П, 1843). 

84



він зробив декілька перекладів з інших мов (наприклад, «До- 
моболіє проклятих», 1822), написав ряд інших творів, що зали- 
шились у рукописах або вийшли у 30-ті роки («Рука Дамас- 
кина», «Приручений словар»). Як поет Й. Левицький не пішов 
далі написання панегіриків та не зовсім вдалих перекладів з 
Гете ії Шіллера. В поетичному доробку Й. Левицького помітний 
вірщ -- «Стих во честь» (...) кир Іоанну Снігурському». Тут, як 
підкреслював І. Франко, «чути подих тої самої весни, що віє 
від «Русалки Дністрової». Проте вплив народної мови, народ- 
ної поезії на Й. Левицького «не великий і не тривкий», бо він 
до кінця «своєї писательської діяльності не зблизився рішучо 
до народного грунту» |б, с. 324). 

З Перемишлем зв'язана і діяльність Й. Лозинського. За- 
кінчивши тут головну школу, гімназію, курс філософії і три ро- 
ки богословія у духовній семінарії, він завершив навчання у 
Львові 1830 р, Ще в роки навчання приглядався, як писав зго- 
дом в автобіографії, до ігр сільської молоді, слухав народні 
пісні, а потім почав їх записувати. Результатом цих записів 
було  «КизКоіе  мезіїе» (1835) - - перша  українсько-галицька 
фольклорна збірка, найближча попередниця «Русалки Диніст- 
рової». У своїх дослідженнях 7? Й. Лозинський відстоював на- 
родність в літературі, народну основу літературної мови. Вод- 
ночас з І. Могильницьким він своєю діяльністю спрняв пожвав- 
ленню боротьби за національну українську літературу. «В тих 
поглядах, - справедливо відзначав М. Возняк,- він станув не-. 
зрівняно вище, здавав собі справу з ваги народної мови для 
народної освіти непорівняно ясніше від усіх попередників і зага- 
лом усіх членів, так сказати би, перемишльського гуртка» 
Шо. 171. 

ИЙ. Лозинський був добре обізнаний з творами українських 
письменників з різних частин розділеної кордонами України:. 
із «Енеїдою» І. Котляревського і його драматичними творами 
«Наталкою-Полтавкою» і «Москалем-чарівником»,  повістями 
Г. Квітки-Основ'яненка, приказками Є. Гребінки, «Переяслав- 
ською ніччю» і «Віткою» Ієремії Галки, «Чарами» К. Тополі, 
альманахом «Сніп», виданим О. Корсуном, збірниками пісень 
М, Максимовича, І. Срезневського, П. Лукашевича, «Историей 
Малой Россин» Д. Бантиша-Каменського та ін. Написав ряд 
праць з історії суспільного і культурного руху в Галичині, роз- 
витку української мови. 

Однак ИЙ. Левицький і Й. Лозинський не тільки не пішли 
далі просвітительських і преромантичних тенденцій, але Й ви- 
-явили обмеженість, нерозуміння шляхів розвитку української 
літератури. У 1834 р. Й. Лозинський виступив із статтею 
»О мргомадгтепіц абесадіа роїзкіеро до різтіеппісіма гизКіеро", 
в якій запропонував, знаходячись під впливом реформаторсь- 
кого азбучного руху в південнослов'янських країнах і настанов 

з Зокрема, у передмові до ,/СгатаїуКі іегука гиз5Кіеро (таїогизКіеро)", 
апробованої до друку 13 липня 1833 р., але з невідомих причин тоді не 
олублікованої (вийшла у світ лише 1846 р.). 

85



В. Копітара, використати для потреб української культури ла- 
тино-польський алфавіт замість кирилиці, що нібито "вже не 
може задовольнити потреб живої мови, передати багатство її 
найтонших відтінків, а також покласти край проникненню цер- 
ковщини. На його думку, або латино-польський алфавіт, або 
«гражданка», бо «се письмо поправніше і живе». Котра із цих 
азбук переможе, покаже майбутнє, а тим часом «можна обид- 
ві вживати з більшою користю для мови, ніж кирили- 
цю» |2, с. 85--96). 

Проти заперечення писемної культурної традиції, що ут- 
верджувалась віками, різко виступив М. Шашкевич, У тракта- 
ті «Азбука і абесадіо» (1836) М. Шашкевич звернув увагу на 
те, що чимало слов'янських народів заснували «справжню на- 
родну літературу», що в Галицькій Русі теж розпочався рух за 
створення такого ж письменства. Пильна увага до народу, вив- 
чення його побуту, публікація скарбів духовної культури призвели 
до переоцінки історико-культурних та літературно-естетичних на- 
дбань. Але відмова від старого арсеналу культурного вжитку, 
зокрема системи прийнятих знаків письма, не може дати впев- 
неності, що від запропонованих реформ не буде більше шкоди, 
ніж користі, бо ця випробувана система відповідає особливос- 
тям даного явища і, може, найповніше виявляє його сутність. 
М. Шашкевич переконливо довів: прийняття латино-польсько- 
го алфавіту не тільки не вирішило б проблеми нової україн- 
ської літератури, а ще більше віддалило б галицьких русинів 

від решти українців, і так розділених державними кордонами. 
Прозорливий виступ М. Шашкевича мав виняткове політич- 

не значення, сприяв духовній консолідації українського народу, 
а відтак орієнтації на російську літературу прогресивної га- 
лицько-української громадськості. 

Проект Й. Лозинського викликав заперечення і з боку 
И. Левицького, Але, на відміну від М. Шашкевича, Й. Левиць- 
кий не збагнув закономірностей дальшого розвитку українсь- 
кого письменства, виявився неспроможним зрозуміти його епо- 
хальні явища. Так, аналізуючи пізніше видану «Русалку Дніст- 
ровую», він лицемірно схвалював заборону австрійським уря- 
дом поширення нової української літератури серед галицьких 
читачів. Виявляючи дрібні прорахунки упорядників збірки, 
Й. Левицький турбується тепер зовсім не про утвердження на- 
родності в літературі-- його метою було осудження «триумві- 
рату» (М. Щашкевич, Я. Головацький, І. Вагилевич). Правда, 
згодом (1843) він теоретично стає на бік засудженої ним «Ру- 
салки Дністрової»: торкаючись питання перекладу так званою 
руською мовою послання львівського митрополита М. Левиць- 
кого до населення, він уже захищає те, проти чого так ревно 
виступав у першому листі. 

-.. Новий, якісно вищий етап у національно-культурному роз- 
витку зв'язаний з появою на початку 30-х років у Львові літера- 

турного товариства (гуртка) «Руська трійця». Члени товарист- 

ва в ході суперечок і дискусій дійшли висновку, що надзвичай- 

86



но мало знають про своїх співвітчизників. Тому вони вирішили 
йти в народ, вивчати його мову, побут, записувати пісні, пере- 
кази й оповідання, прислів'я і приказки. Так виникли перші за- 
писи, зроблені в різних місцевостях Галичини. 

Частина зібраних матеріалів, доповнених записами І. Бірець- 
кого й М. Кульчицького, згодом увійшла до збірок В. Залесь- 
кого і Ж. Паулі, «Русалки Дністрової» і альманахів «Вінок ру- 
синам на обжинки», частина із пізнішими доповненнями Я. Го- 
ловацького -- до збірки «Народньне песни Галицкой и Угор- 
ской Руси», виданої О. Бодянським, решта залишилась неопуб- 
лікованою ". У 40-х роках цей матеріал був доповнений нови- 
ми записами. У 1841 р. побачили світ «Галицькії приповідки і 
загадки, зібрані Григорим Ільковичем». 

Члени львівського гуртка були добре обізнані із станом вив- 
чення духовної культури народів слов'янських країн. Їм відомі 
були пе тільки публікації українського фольклору на сторінках 
»Ріеієггута Ілуомзківро" за 1822--1823 рр. та інших львів- 
ських видань, не тільки збірки М. Максимовича, а й видання 
фольклорних творів інших слов'янських народів 7". Великий 
вплив на них справили праці З. Доленги-Ходаковського (,О 5іо- 
хміапзастудпіеє рглед (срггебсіайзімет", 1818), П. И. Шафарика 
(,Сезбсбісріе дйег Зіамізспеп Зргаспе ипа Ііїегаїцг пасп айеп 
Мипдагіеп", 1826), поема Я. Коллара ,Зіауу ЮДсега" (1824), 
дослідження Й. Добровського, В. Копітара, С. Б. Лінде, 
С.Г. Бандке та ін., художні твори письменників із Наддніпрян- 
ської України (І. Котляревського, Є. Гребінки, Г. Квітки-Ос- 
нов'яненка, М. Костомарова, А. Метлинського, Т. Шевченка). 
Отже, атмосфера всеслов'янського відродження стимулювала 
органічну потребу утвердження літератури на народній основі. 

Виробивши чітку програму м фольклористичних та етногра- 
фічних студій, учасники товариства «Руська трійця» постави- 
ли перед собою завдання -- на загальнонародній основі створи- 
ти таку літературу, яка б стала засобом боротьби за інтереси 
народу, виражала смисл його змагань за краще життя, стиму- 

олювала його духовний розвиток. Уже в 1833 р. вони зайнялися 
створенням альманаху «Син Русі», а через рік (1894) упоряд- 
кували збірку «Зоря». Про зміст «Зорі» можемо судити із спо- 
гадів Я. Головацького і заміток В. Колітара, бо вона не була 
опублікована, а рукопис не зберігся. Збірка виразно відбивала 
прагнення прославити своїх великих предків від імені русинів 
Галичини як органічної, невід'ємної частини української наці. 
Використання живої народної мови, єдиної для всіх українців, 
вміщення фольклорних творів про видатних ватажків народно- 
визвольної боротьби, власних композицій з минулого і тогочас- 

" Дещо із записаного в ці роки надрукував М. Возняк (30-ті роки), а 
в 70--80-ті роки М. Шалата видав пісні, зібрані М. Шашкевичем та І. Ваги- 
левичем. 

є Зокрема, «Древние российские  стихотворения, собраннье Киршею 
Даниловьм», які опублікував К. Ф. Калайдович у 1818 р., словацькі народ- 
ні пісні Я. Коллара та сербські В. Караджича, слов'янські пісні Ф. Чела- 
ковського тощо. 

87



ного життя народу робило цю збірку особливим, виняткової ва- 
ги явищем. Австрійську цензуру вкрай непокоїло таке одверте 
виявлення тенденцій до духовного єднання із Східною  Украї- 
ною. , 

Збірка «Русалка Дністровая» побачила світ вже наприкінці 
1836 р. з позначкою «У Будимі 1837» і по суті була незначною 
переробкою «Зорі». Обидві вони засвідчили, що складний про- 
цес формування просвітительсько-преромантичних тенденцій на- 
бирав нових якостей - - романтичної ідеології. Опираючись на 
досвід історії, на духовну культуру народу, львівські романти- 
ки ставали в опозицію до існуючих порядків, протестували про- 
ти соціального і національного гніту. Ідея народу, возз'єднаного, 
єдиного у своїй цілісності, і слов'янських народів, об'єднаних 
спільністю мети, була тією віссю, що визначала характер гро- 
мадської і політичної діяльності, формувала основні напрями 
художньої творчості романтиків. Загальноукраїнська і феде- 
рально-всеслов'янська позиція видавців «Русалки Дністрової» 
робила її явищем всеукраїнським і всеслов'янським. 

Наскрізь романтична концепція «Русалки Дністрової», Її 
композиція, як і структура образів оригінальних творів, вміще- 
них у ній, основуються на протиставленні героїчного минулого, 
цілісного у своїй величі, і сучасності, що унеможливлює духов- 
ний розвиток загнаного у неволю народу; самоцінної особис- 
тості й лотворності панщизняного ладу; чистого глибокого  по- 
чуття і загальної байдужості до людського горя; братолюбства і 
тяжкої долі народу; мрії і жахливого гноблення людини. Лейт-, 
мотивним образом збірки є образ, створений М. Шашкевичем у 
вірші «Згадка», яким відкривається розділ. «Складання»: 

Заспіваю, що минуло, 
Передвіцький згану час, 
Як весело колись було, 
Як то сумно нині в нас! |З, с. 61). 

Ця контрастність-- одна з основоположних засад роман- 
тичної естетики - визначає і «Предслів'є», і добірку народних 
лісень, що розкривають багатство поетичного світу народу, Її 
переклади, що возвеличують людину, ії нестримні поривання, і 
«Предговор к старині», що розбуджує народну пам'ять, пов'я- 
зуючи минуле із сучасним: «Там тобі, внуче, глянути, а взриш, 
як твої отці, твої діди жили, що діяли, що їх веселило, раду- 
вало, а що печалило, якоє сонце межи ними сияло, як думали, 
яким духом обнимали природу, окресности, світ цілий, з ким 

ся стирали, і як се на них ділало, який їх світ внутренний, а 

який зверхний, що їх наділяло до сильного діяння, а ща їм силу 

віднимало, який їх язик, яка бесіда, яка їх душа, яке серце-- 
словом, якими хотіли перед тобою явитися, і що по тобі ж/дали. 

Сесе всьо для нас не бридня!» Старина повинна промовити «до 

душ наших сильним словом» |З, с. 115--116). | 
Як бачимо, історизм мислення упорядників «Русалки Дні- 

стрової» не зводиться лише до протиставлення минулого су- 

часному: з минулого вони виносили «уроки» для сучасності, 

23



виокремлювали ідею боротьби із світом зла і несправедливості, 
духовності, возвеличення людини і народу як неповторних ін- 
дивідуальностей. і 

Та чи не найбільшою вартістю «Русалки Дністрової» є те, 
що вона, за І. Франком, «мов запах лугів напровесні, обхвачує 
кожного читателя», зумовлює бажання руху, дії. Виявляючи 
«порив чуття людського серед загального затупіння та одичін- 
ня» |4, с. 92|, вона вселяла віру в завтрашній день. 

«Русалка Дністровая» відбивала основні проблеми часу, що 
були предметом дискусій і словесних баталій -- проблеми аз- 
буки і правопису, літературної мови на народній основі, худож- 
нього фольклоризму, шляхів розвитку української літератури 
на західноукраїнських землях. Основуючись на нових мистець- 
ких принципах, вона проголосила вихід української галицької 
літератури на широкі простори загальноукраїнського культур- 
ного життя, невідривного від всеслов'янського контексту. «Су- 
дило нам ся послідним бути»,- заявляли представники нової 
літературної школи, усвідомлюючи, що в той час, коли інші 
слов'янські народи сягають вершин у своєму мистецькому роз- 
витку, їм доводиться в «долині в густій студенній мряці гибіти» 

"|3, с. 111). Між своїх сестер українська наддністрянська літе- 
ратура з'явилася неприбраною, зате'в одязі натуральному, з 
народною душею під ним. Видавці «Русалки Дністрової» раді- 
ли з приводу публікації збірок народних пісень та інших важ- 
ливих видань-- «Енеїди» І. Котляревського, повістей Г. Квіт- 
ки-Основ'яненка,- що стали епіцентром культурного розвитку, 
сколихнувши всю Україну. «Язик і хороша душа, руська» - - кон- 

статували вони-- є першоосновою всієї української літерату- 

ри, запорукою її прогресу серед інших слов'янських літератур. 

З такою концепцією культурного розвитку українського 

народу як єдності усіх складових його частин вступала в жит- 

тя львівська школа романтиків. Нові часи, декларувала «Ру- 

салка Дністровая», вимагають об'єднання зусиль усього народу, 

концентрації усіх його духовних ресурсів, без чого неможливий 

справжній творчий прогрес. 

1. Возняк М. Просвітні змагання галицьких українців в 19 віці (до 
1850 р.). Львів, 1912, 2. Маковей О. Три галицькі граматики (Іван Могиль- 
ницький, Йосиф Левицький і Йосиф Лозинський). Львів, 1903. 3. «Русалка 
Дністровая». Будим, 1837. 4. Франко /. Критичні письма о галицькій інте- 
лігенції // Зібр. творів: У 50 т. К., 1980. Т. 26. 5. Франко /. Нариси з історії 
української літератури в Галичині // Зібр. творів: У 50 т. К., 1980. Т. 27. 
6. Франко /. Писання І. Котляревського в Галичині //Зібр. творів: У 50 т. 
К., 1981. Т. 31. 

В статье исследуются предпосьлки появления альманаха' «Русалка Дне- 
стровая» как собьития общеукраннского и всеславянского значения, положив- 
шего начало новой укранйнской литературь на западноукрайнских землях; 
прослеживаєтся, как сложньй процесс формирования просветительско-пре- 
романтических тенденций перерос в идеологию романтизма «Руської трійці»; 
анализируются те новаторские качества художественного мьшления, которье 
поставили сборник «Русалка Днестровая» в ряд вюидающихся памятников 
романтической литературь. 

Стаття надійшла-Ддо редколегії 03, 02, 86 

89 



Л. Г. ГОЛОМБ, доц, 
Ужгородський університет 

Мотив «вільної пісні» 

в ліриці Лесі Українки 

Літературно-естетичні погляди Лесі Українки досить 
повно висвітлені як у загальних, так і в спеціальних дослід- 
женнях |З, 4, 6--8|, однак своєрідність художньо-образного 
втілення естетичної свідомості поетеси вивчена недостатньо.- 
Отже, на матеріалі лірики простежимо докладніше засоби і 
прийоми художнього розв'язання Лесею Українкою проблеми: 
свободи творчості. Дослідженість категорій сучасної марксист- 
сько-ленінської естетики |?2, 5, 11| дає змогу конкретніше з'я- 
сувати це питання. 

Ідеал творчості, до якого прагне поетеса, набуває досить 
чіткої докресленості вже в ранній ліриці, втілюючись в образ 
ВІЛЬНОЇ пісні, вільного слова, що від поезії до поезії з'являється 
все частіше, утверджується як наскрізний, У циклі «Сім струн» 
(1890) поетеса хоче розвіяти тугу «вільним співом», у "рідному 
краю бажає почути «вільні пісні», кобза, на яку озветься її спів, матиме «вільні гуки», У «Кримських спогадах» (1890--1891) 
відчуваємо пошук звуків і слів до цієї пісні. Відштовхуючись 
від образу антонімічного значення «невільної думки», яка мов- 
чить, прибита жалем, «мов пташка у клітці замкнута од світа» 
П2, т. І, с. 110), авторка кличе пісню живу, буйну, відважну, 
«мов чайка прудкая» («Грай, моя пісне...»). Продовжуючи да- 
лі ряд образних асоціацій, Леся Українка загострює увагу чи- 
тача. Вільна в її розумінні пісня включає поняття про без- 
страшність думки і всеосяжність чуття, здатних охопити безод- 
ню сучасного лиха й заглянути в майбутнє  (є«Безсонна ніч»). 
Тут відбивається важливий момент еволюції естетичної свідо- 
мості поетеси: народження внутрішньої готовності митця за3- 
нати невимовних мук пізнання дійсності, прийняти- у своє сер- 
це світове «людськеє горе» (19, т. І, с. 111. 

Поступ митця назустріч життю відбитий у  «Невільничих 
піснях» (1895--1896). Поширеним у той час висловам «народ 
у неволі», «поетичне слово в неволі» у Лесі Українки протисто-! 
ять «елементарне, сильне, до глибин потрясаюче відчуття не- 
волі рідного народу, відчуття цієї неволі як прокляття, що про- 
никає в душу отрутою.смерті, виростаюча з того відчуття туга 
за словом, що вилискувало б як вістря сталі серед бою і як 
вістря меча ранило б смертельно і безжалісно» (10, с. 127). 

«Невільничі пісні»-- це пісні волі в умовах невільництва. 
Вони несуть у собі стрімке наростання неминучості . зіткнення. 
сильної творчої індивідуальності з глухою стіною неволі, ГнІ" 
том пануючого рабства. «Мрія новая»-- подих жаданого звіль- 
нення. Наче вогненними орлиними крилами веде вона у вир 
«страшної невсипущої війни» за кращу долю людей, що «хо- 

дять в ярмі». Відбувається ідейний перелом: рішуче  відкида- 

90



ється шлях життя за течією («Північні думи»), заперечуються 
сльози, що «ллються від безсилля» («І все-таки до тебе...»), 
викликають гнів «голоси несміливі, слабкії», обурюють люди, 
«задавлені неволею» («До товаришів»). 

Посилення наступальних інтонацій у звучанні теми «поет і 
суспільство» споріднює «Невільничі пісні» з «Давньою казкою» 

| (1893). В цій поемі уперше Леся Українка показує величезну 
мобілізуючу роль мистецтва в класовій боротьбі. Образ героя 
поеми розкривається у найглибших зв'язках з масою, це й ро- 
бить його пісню грізною суспільною силою. Виразник народ- 
них прагнень, митець палко відстоює свою свободу захищати 
словом інтереси трудового люду,. протестує проти намагань 
скувати творчу думку кайданами підкупу, матеріальної залеж- 
ності, облудної слави, У подібній композиційній ситуації в «Не- 
вільничих піснях» постає герой «Поета під час облоги». Пісня 
його -- широка, голосна, нестримна-- також проявляє свою ви- - 
бухову енергію у взаємодії з масою, у відповідальний момент 
історії. 

«Невільничі пісні» свідчать про народження нового героя в 
українській ліриці. Головною якістю, що все міцніше утверд- 
жується і починає визначати глибокий сильний характер, стає 
непідвладність рабству та нетерпимість до будь-яких його форм 
і виявів. Готуючи себе до участі в «завзятому лютому бою», 
героїня вивіряє свої сили, процес її самовиховання свідомий, 
контрольований, питання, звернені вглиб власного єства, нещад- 
но суворі: 

Чи ти боїшся смерті, кари, мук, 
.7 Ти, що була душею завжди вільна? |12, т..1, с. 174). 

її переконанням стає думка, що тільки «нова людина» здат- 
на назавжди скинути кайдани духовного невільництва, добро- 
вільно піти на смерть заради щастя інших, пройти через очис- 
ний вогонь, де «жевріє залізо для мечей, гартується ясна і 
тверда криця». Водночас із народженням нової, вільної духом 
людини народжується і її нове слово-- зброя в революційній 
боротьбі («Слово, чому ти не твердая криця...»). Естетичні та 
етичні аспекти цього психологічного процесу нерозривні 1 ста- 
новлять єдність. Здобуття ліричним «я» Лесі Українки вну- 
трішньої свободи виявляється в усвідомленні. непримиренності 
конфлікту з суспільством, заснованим на законах соціального 
рабства, у вільно взятому на себе обов'язку боротися з ним. 
Із здобуттям цієї свободи і народжується «вільна пісня» Лесі 
Українки як вияв могутнього духу митця, що прагне охопити 
своїм впливом маси: виголошуючи прокляття рабству, поетеса 
закликає до його подолання в усіх сферах соціального і духов- 
ного життя народу. | 

Вільна пісня в умовах неволі може бути тільки піснею бо- 
ротьби. Ця істина переконливо стверджується в поезії «Порва- 
лася нескінчена розмова» (1898), продовжуючи тему «Невіль- 
ничих пісень». Доки дзвенітимуть кайдани, доки дух невільни- 
цтва проникатиме в серця людей, слово митця-революціонера 

Й 91



будитиме сонних, хмаритиме соромом заспокоєних,  нагадува- 
тиме, що «зброя жде борця». Коли ж революційний вибух при- 
пинить «кайданів брязкіт», тоді й душа митця розквітне пісня- 
ми, що славитимуть красу і гармонію буття. 

Іноді ця інша, незнана і радісна пісня зароджується в ду- 
ші митця як провісниця майбутнього, як творчий порив. Най- 
частіше це буває при поверненні у рідний край після довгої 
розлуки («Поворіт» (1899). Та дійсність розбиває стрій душі 
митця, спотворює ясну мелодію пісні: 

Мене знов обступила тісна, щільна 
Неволі рідної знайомая стіна, | 
І-кожна думка там, що народилась вільна, 
Враз блідла, мов невільниця сумна (12, т. 1, с. 229--230). 

Вражає постійно підкреслюваний Лесею Українкою контраст 
вільного слова і пануючої неволі. 

Розв'язання конфлікту між словом митця і світом соціаль- 
ного зла-- це і є вирішення проблеми свободи творчості. Пое- 
зією «На столітній ювілей української літератури» (1898) Ле- 
ся Українка доводить свою переконаність у тому, що в класо- 
вому суспільстві можливі лише два протилежні шляхи розв'я- 
зання цього конфлікту: той, що веде до слави і визнання «у 
панськім магнатськім гурті»-- шлях неволі, здобуття «золотих 
кайданів»; і той, на якому чекають бідність, переслідування, 
тюрми, - шлях самовідданого і чесного служіння трудящим 
Гдива 12 ст 12.0 991 

Для Лесі Українки проблема свободи творчості - - це не ли- 
ше естетична, а й етична проблема, що ставить митця перед 
складною дилемою, вимагає від нього великої громадянської 
мужності. 

Усвідомлення того, що виконання обов'язку митця-громадя- 
нина в умовах соціального рабства вимагає. мужності і само- 
пожертви, обумовлює розуміння його суспільної ролі як геро- 
їчного подвигу. У поезії «Завжди терновий вінець...» (1900) 
митець, який служить справі революційного визволення наро- 
ду, вперше в ліриці Лесі Українки названий нащадком Проме- 
тея. Етичний зміст прометеїзму в мистецтві розкривається тут 
як єдність чуття і слова, нерозривність революційних  переко- 

- нань із творчістю, свідоме обрання, шляху. Цьому. підпорядко- 
ване нове смислове наповнення образу тернового вінка, який 
із символу мучеництва, жертовності перетворюється на символ 
свободи, духовної потреби: «стане вінцем лиш тоді плетениця 

тернова, коли вільна душею людина по волі квітчається  тер- 
ном» (12, т. І, с. 244|. В аналогічній функції виступає й інший 
поширений в літературі образ-- символ подвижництва -- «путь 
на Голгофу»: вона «велична тоді, коли знає людина, на що 1 
куди вона йде», Мовиться тут, очевидно, не тільки про відда- 
ність ідеалам боротьби, а й про політичну визначеність  про- 

грами. (Зауважимо, політичне кредо Лесі Українки вже Тоді 

було близьким до лозунгів пролетарського визвольного руху, 

очолюваного революційною соціал-демократією). 

92



Ідея прометеїзму в творчості -- вершинний етап ' розвитку 
естетичної свідомості Лесі Українки-- знаходить у названій 
поезії виразне музично-звукове втілення в образі пісні, Ця піс- 
ня ввібрала в себе «крик Прометея», що «лунає безліч віків 
скрізь по світі». Як вияв тираноборчої, бунтарської сили, спря- 
мованої проти «потужних громів олімпійських», ця пісня проти- 
стоїть добірним звукам дорогої арфи, настроєної до «дифірам- 
бів облесних». Протиставлення митця-прометеїста і співця-не- 
вольника з срібнострунною арфою має класовий підтекст, про- 
довжуючи викриття раболіпного схиляння буржуазного мистецт- 
ва перед тиранією, що так різко прозвучало в «Голосі однієї 
російської ув'язненої» (1896): «Неволя ще мерзотніша, коли во- 
на добровільна» (12, т. 8, с. 14). і 

Свій естетичний ідеал, втілений в образ вільної пісні, про- 
метеївської за духом, Леся Українка чітко відмежовує від уяв- 
лень буржуазно-міщанського суспільства. Прекрасне і величне 
в її розумінні невіддільні від революційного подвигу, від про- 
довження справи Прометея і дією, й словом. 

Продовження розв'язання проблеми мистецтва знаходимо в 
циклі «Ритми» (1900--1901). Полемічна спрямованість циклу 
проти естетики декадансу, могутня сила його ліризму, майстер- 
ність застосування прийомів музики уже відзначалися в радян- 
ському літературознавстві |9, с. 194--135). У розгортанні мо- 
тиву «вільної пісні», що не зникає, а дедалі посилюється, 

«Ритми» являють своєрідну кульмінацію в ліриці Лесі Укра- 
інки. р | ПРЕ іч 

Разючою правдою розкриття таємниць душі митця в тяжкі, 
трагічні хвилини цикл перегукується з окремими мотивами 

Франкового «Зів'ялого листя», «Цвіту яблуні» та «Піегте770» 

М. Коцюбинського, «Чайки» А. Чехова. 
Ідея заспіву «Де поділися ви, голоснії слова...2-- у прист- 

расному бажанні гармонії чуття і слова. Гаряче, інтенсивне, 

напоєне «кров'ю серця» почуття, здобувши адекватний худож- 

ній вираз, не буде литися «мов отрута млява», не посідатиме 

душу «мов іржа», а стане живодайною силою -- 

Промінням ясним, хвилями буйними, 
" прудкими іскрами, летючими зірками, 

палкими блискавицями, мечами (12, т. І, с. 246). 

Істинне почуття породжує пісню, його імітація -- мляве кви- 

ління. Справжня поезія -- вияв духовного життя ЦІЛІСНОЇ, ба- 

гатої людської індивідуальності. Вона приносить 1 радість, і 
-біль, і тривогу, та не залишає байдужим, не сіє декадентської 

"нудьги, що, мов осінній дощик, вялить душу. 

Слово містить у собі невичерпне багатство барв і тонів. Та 
чи вправі художник маскувати срібним дзвіночком жайворон-, 
кового співу крик болю, що рветься з душі? Мабуть, ні. То тіль- 
ки в казці «лебідь умирає не з криком навісним, а з любим 

співом»! («Чи тільки ж блискавицями літати...»). У системі 
циклу як певній ідейно-художній цілості відбувається своєрідне 
уповільнення ритмів бурхливих почувань, прагнення затамува- 

93



ти, приглушити пісню туги, перемогти її бажаною, але недо- 
сяжною мелодією тихого, щасливого співу («Якби оті проміння 

. золоті...»). Це поступове спадання напруги емоцій, що завершу- 
ється в четвертій поезії «Адабіо репзіего50» (повільний темп 
Ваня музичного твору), підкреслюють затихаючі звуки пі- 

і. З нею, немов Офелія, піде з життя героїня циклу. 
ЗА мотив п'ятої поезії ,Ргезїо арраз55іопаїо" (швидкий, при- 

страсний ритм) вривається різким запереченням: 

,.Ні! я покорити Її не здолаю, 
ту пісню безумну, що з туги повстала |12, т. 1, с. 248). 

Кожен з наступних метафоричних образів: «маски не вмію на- 
класти на неї», «в ясну одежу убрати не можу», «хочу прибор- 
кать її силоміць»-- сприймається немов точний художній авто- 
коментар до змісту трьох попередніх поезій, виражаючи думку 
про неможливість штучно змінити спрямованість творчого нат- 
хнення. 

Майстерне застосування музикального принципу в компози- 
ції всього циклу і окремих поезій розкрило нові можливості 
слова, посилило його образне навантаження.«Ргез5іо арраз5іопа- 
і0»-- вершина музикальної теми, наміченої в першому вірші 
циклу: пісня туги, силоміць приборкувана, що почала звучати 
акордами тихого, заглибленого в собі суму, раптом  вирвалась 
на волю і залунала нестримно, голосно, переможно -- 

Так, вільна, вільна пісня! Я не знаю, 
на щастя чи на горе тая воля, 
та я ще не скувала їй кайданів |12, т. 1, с. 249). 

Ця пісня несе в собі не потіху, не примирення, а дух руйну- 
вання, нищить уявний спокій, розкриває всі таємниці серця. 

Вільна пісня -- передусім мистецтво правди, граничної ду- 
ховної відкритості. Поетеса утверджує свободу митця через 
осягнення ним істини, якою б вона не була, яких би  психоло- 
гічних'глибин не торкалася, яких би небезпек не таїла в собі. 

У тому ж ключі, але вже на ширшій основі, розгортається 
тема «вільної пісні» в шостій поезії циклу, узагальнюючи зрілі, 
виважені погляди Лесі Українки на взаємини митця і суспіль- 
ства, Каскадом риторичних питань завершується образне вті- 
лення свободи «митця як потреби бути громадянином, борцем 
нащадком Прометея. 

Леся Українка в «Ритмах» не обходить питання про особли- 
вий склад внутрішнього світу митця, його творчого дару («0, 
як то тяжко тим шляхом ходити.. з). Відчуттю зверхності над 
людьми, зневазі до юрби, якими хизувалися декаденти, проти- 
стоять громадянська відповідальність, свідоме прагнення до 

поступу у розвитку, до перетворення свого таланту в реальну 

суспільну цінність, що естетично і морально збагатить людство. 

Мета життя і праці творця постає у вірші в образі палаючої 

«золотим пожаром» гірської вершини: 

Непереможно прагну я поставить 
там високо червону короговку, | 
де й сам орел гнізда не сміє звить| п, т. 1, с. 251). 

94



Образ червоної короговки -- символ перемоги, здійснення мрії,: 
висока мета поета. В уяві читача цей образ асоціюється також 
з переможним результатом зростаючого революційного руху в 
країні. Глибоким філософським наповненням вражає символіч- 
на картина невпинного руху вперед, вгору, співзвучна з образ- 
ністю Франкового циклу «Ехсеїзіогі», з філософським змістом 
його збірки «Зеттрег іїго» та поеми «Мойсей», з романтичними 
мотивами у раннього Горького. | 

На відміну від інших визначних творів української лірики 
на тему місця митця в суспільстві («Співець» П. Грабовського, 
«Поету» М. Старицького, «Посвята Миколі Вороному» І. Фран- 
ка) Леся Українка не вдається в «Ритмах» до публіцистичних 
прийомів, до прямої полеміки. Розвиваючи тему в суто лірич- 
ному, глибоко інтимному, психологічному плані, вона все ж дає 
гостро актуальний, спроектований у вир ідейної боротьби свого 
часу твір. У ньому переконливе художнє утвердження свободи 
митця як усвідомленої необхідності займає цілком визначене 
місце в цій боротьбі і наближається до марксистсько-ленінсь- 
кого розуміння проблеми мистецтва. і 

Передчуваючи наближення революційних подій, Леся Укра- 
їнка мріє про посилення впливовості слова («Де тії струни...», 
1902). Дантової снаги мусить бути слово митця. Потужна пісня 
визвольних прагнень закутого в кайдани народу повинна вир- 
ватися «геть на просторі майдани», злитися з гомоном револю- 

ції: | 
Гей, блискавице, громова сестрице, 
де ти? Розбий злії чари! 

Хай ми хоч раз заговоримо громом 
так, як веснянії хмари! (12, т. 1, с. 295). 

«Заговоримо громом»-- це і суспільна акція, і пісня, що має 

увібрати гнів революційного народу, набути незнаної доти 

сили, г 

У циклі «Пісень про волю» (1905) наскрізний образ вільної 

пісні вступає в свою нову художню якість. Це ідеал пісні прий- 

дешнього, створеної в розпал революції самим народом. Поряд 

з червоним прапором вона забуяє над повстанцями 1 «творити- 

ме дива». В образі цієї сяючої, гомінливої, буйної пісні просту- 

пають контури справді вільної, народної літератури, що її пра- 

гнули кращі діячі культури й провіщав В. Ї. Ленін. і 

В' умовах революційного піднесення в країні логіка розвит- 

ку образу вільної пісні в ліриці Лесі Українки вела у вир ре- 

волюції, до розуміння потреби злиття завдань літератури з по- 

літичними завданнями мас. В найбільш потаємних, нанщирі- 

ших мріях митця величний геній поезії посилює властиве Лесі 

Українці почуття відповідальності за власне слово. (Згадаємо 

мотиви поета-пророка в Пушкіна, Лермонтова, Шевченка, Фран- 

ка, Грабовського). Мрія, що колись «орлом літала» 1 вела до 

здійснення громадянського обов'язку («Невільничі пісні»), не 

згинула, а навпаки, зросла, ввібрала в себе всі помисли 1 ба- 

жання, сконцентрувала в собі основну мету життя. «Мріє, не 

95



зрадь!» (1905)-- апофеоз теми вільної пісні, вільного слова Ле- 
сі Українки. 

Пошуки свободи творчості у зв'язках із справою революцій- 
ного визволення трудящих, з пролетарським рухом наближають 
Лесю Українку до нового типу художника -- творця  соціалі- 
стичної своїм духом і напрямом літератури. Шлях до соціаліз- 
зму-- єдиний у розв'язанні таким художником проблеми свобо- 
ди творчості: «Де буде вільна література, тому що не корисли- 
вість і не кар'єра, а ідея соціалізму і співчуття трудящим вер- 
буватимуть нові й нові сили в її ряди» |Ї, т. 12, с. 97). 

Синтез поезії і революції -- гідне завершення мотиву віль- 
ної пісні в ліриці Лесі Українки. 

Отже, образ «вільної пісні» як втілення естетичної свідомо- 
сті Лесі Українки проходить характерну еволюцію. З'явившись 
як омріяний ідеал, ця пісня паралельно з духовним зростанням 
особистості творця міцніє, стає виразом свідомої волі до 
участі в революційній боротьбі і остаточно утверджується у 
функції слова-зброї. Вільна і в розумінні свободи від впливу 
буржуазно-міщанського суспільства, його (ідеології й моралі, 
ця пісня, стаючи виразом інтересів гноблених, відбиває  рево- 
люційну сутність поетичної свідомості Лесі Українки. 

1. Ленін В. І. Партійна організація і партійна література // Повне зібр. 
творів. 2. Апресян 3. Свобода художественного творчества. М., 1965. 3. Ба- 
бишкін О. Леся Українка про літературу // Леся Українка. Про літературу. 
К., 1955. 4. Гаєвська Л.О. Леся Українка про специфіку мистецтва // Рад. : 
літературознавство. 1982. М» 4. 5. Дзеверін І. Естетика ленінізму і питання 
літератури. К., 1975. 6. Костюченко В. Гартоване слово: З естетичних погля- 
дів Лесі Українки. К. 1968. 7. Лесик В. В. Леся Українка про роль поета 

. в суспільному житті // Літ. в шк. 1953. М» 4. 8. Міщенко Л. Леся Українка в 
літературному житті. К. 1964. 9. Міщенко .Л. І. Політична поезія Лесі Ук- 
раїнки: Соціальний генезис і естетична природа. Львів, 1974. 10. Тудор С. 
Вихід слова // Леся Українка. Публікації. Статті. Дослідження. К., 1960. 
Вип. 3. 11. Шабліовський Є. Свобода творчості й громадянська відповідаль- 
м письмеканка: К. 1973. 12. Українка Леся. Твори: В 10-ти т. Т. І, 8. 

. 1963--1965. 

Прослеживаєтся зволюция образа «вольной песни» в лирике Леси Ук- 
раннки, раскрьваєтся зстетическое и зтическое содержание введенного ею 

понятия прометензма в искусстве. Своей трактовкой проблемь: взанмодейст- 
вия позта и общества Леся Украннка приближаєтся к марксистско-ленин- 
скому пониманию проблемь свободь творчества. 

Стаття надійшла до редколегії 15. 01. 86 

96



Л. А. КИЯНОВСЬКА, ст. викал., 
«Тьвівська консерваторія 

Музичні жанри у прозі 
Ольги Кобилянської 

. Українська література від самих своїх витоків тісно 
переплітається з музикою, широко використовуючи пісенні об- 
рази і символи. Це передусім стосується поезії, яка має дуже 
багато «ліній перетину» з музикою, Але й проза іноді може так 
тонко передати сутність музичного образу, як найбільш «пісен- 
на поезія» (досить лише згадати повість Т. Шевченка «Музи- 
ка», в якій відтворено процес музичного сприйняття). 

Процес «музикалізації» української прози особливо  поси- 
лився у другій половині минулого століття під впливом естети- 
ки романтизму. Адже саме романтики закликали до синтезу 
мистецтв, до пошуків живописного в музиці, музичного у літе- 
ратурі, театрального у живописі, Німецький композитор Роберт 
Шуман так сформулював ідею взаємопроникнення образів різ- 
них видів мистецтва: «Освічений музикант може з такою ж ко- 
ристю вчитися на рафаелівській Мадонні, як художник на сим- 
фонії Моцарта. Більше того, для скульптора кожен актор стає, 
нерухомою статуєю, для останнього ж твори скульптора -- об- 
рази, які ожили. Для художника вірш втілюється в картину, 
музикант перетворює картину в звуки» |2, с. 65|. Взаємозбага- 
чення мистецтв виявилося дуже плідним для української про- 
зи, стало імпульсом для створення таких шедеврів, як «Інтер- 
меццо» М. Коцюбинського, новели «Голосні струни», «Весняні 
співи» Лесі Укрінки, «Уаїзе теїіапсоїїдце», «Ітрготій Капіа- 
5іе» Ольги Кобилянської. 

У Кобилянської музичні мотиви становлять особливо важ- 

ливу течію творчості. Майже все найбільш визначне в її спад- 

щині -- «У неділю рано зілля копала», «Царівна», новели «При- 

рода», «Поети», «У св. Івана», «Під голим небом», «Там звізди 

-пробивались»-- так чи інакше пов'язане зі сферою музичного. 

Переважають - - що цілком зрозуміло - - народно-пісенні образи 

і СИМВОЛИ. Й 
У повісті «У неділю рано зілля копала» здійснене дивовижне 

перевтілення старовинної української пісні в сюжетну концеп- : 
цію прозового твору. Своєрідність цієї повісті в тому, що вона 

залишалася пісенною від першого до останнього слова, У зву- 

чанні прозового тексту, у структурі побудови, у драматургії 
сюжетного розвитку. Сама мова до краю насичена пісенною ін- 
тонацією, через що окремі абзаци, звороти сприймаються як 

пісенна поезія в прозі: «Ліпше не любити, якщо мав би він її 
забути, висміяти, що так дуже його полюбила, в його очах душу 

загубила... І чогось їй лячно, і чомусь тужно» (1, с. 367). «Оця 

Туркиня, діду, вона чарівниця 1 прикувала Гриця. Мабуть, ли- 

хим зіллям серце відібрала, чорними бровами в дорозі нам 
стала... А все Через неї, через чорні брови, через лихе зілля, 

7--9898 97



через її намови» |Ї, с. 413). У цих рядках виразно проступає 
ритміка тужливої, неспішної ліричної пісні, а сама поетична 
символіка, без сумніву, споріднена з образами пісенного епіг- 
рафу: 

Тамтая одная чорнобривая, 
То чарівниця справедливая! 
І чарівниця, і зілля знає, 
Тебе, Грицуню, заздрісно кохає! 

Ї в загальній побудові дотриманий пісенно-куплетний прин- 
цип: кожна важлива подія, «сюжетний поворот» замкнений у 
рамках окремого епізоду, не виділяється, проте, в окремий роз- 
діл, а позначений недомовленістю, незавершеністю, з'єднаний 
динамічною аркою з наступним епізодом. Розвиток через те 
стає особливо гнучким, плинним, безпосереднє переживання по- 
дій, висока емоційна напруга переважає над  безсторонньою 
оповідністю, характерною для епічної прози. Можна сміливо 
твердити, що «У неділю рано зілля копала» розпочинає в ук- 
раїнській літературі новий жанр -- повість-пісню. 

Подібні народно-пісенні мотиви, відгомін народних мелодій 
вчуваються і в інших «карпатських» новелах письменниці - - 
«Природа», «На полях», «Під голим небом». Кобилянська воло- 
діє особливим даром створення музичних асоціацій у прозі, ін- 
тонаційного осмислення явищ природи, пейзажів. Вона іноді 
персоніфікує звуки, надає їм зримих обрисів: «У вертепах, се- 
ред стрімких скель, почувся вигук. І вона уявляла його собі 
великим птахом, як коли б він у безтямнім леті бився о тверді 
скали і врешті, утомлений, падав на землю. Після того наста- 
ла тишина...» (1, с. 302--303). Музична образність невід'ємна 
в її новелах від образів природи, гори озиваються в них піс- 
нями. 

Особливо вагома роль музичних асоціацій у творах, де пись- 
менниця аналізує психологію жінки-сучасниці. В автобіогра- 
фії «Про себе саму» підкреслюється, що «Царівна» писана 
кровію серця» |Ї1, с. 483).. 

Героїня повісті Наталка Верковичівна відчуває музику сво- 
їм єством-- в її уста Кобилянська вкладає зворушливий моно- 
лог про всепереможну силу музики, її могутній вплив на душу 
людини. Навіть прізвисько Лореляй, яке отримує Наталка, не 
позбавлене музичного підтексту. Адже пісенна інтонація сла- 
ветної поезії Гейне одразу після своєї дояви здобула численні 
музичні інтерпретації. З них найвідоміша -- романс Ф. Ліста 
«Лореляй», на основі якого композитор потім створив популяр- 
ну фортепіанну п'єсу. Очевидно, письменниця знала музику Ліс- 
та, навіяну поезією Гейне. Ч 

Кульмінаційним пунктом «музичної прози» Кобилянської 
слід вважати два її оповідання ,дУаїзе теїапсоїїдце" і ,Ппргог- 
їш Гапіазіє". Назви, запозичені зі сфери суто музичної образ- 
ності, зумовлюють і особливий тон оповіді, і своєрідність побу- 
дови, і неповторний емоційний тонус, як і у діовісті «У неділю 
рано зілля копала». Тільки якщо там першоджерелом-імпуль- 

98



сом була старовинна українська пісня, то в цих творах відчут- 
на спорідненість з професійною музикою ХІХ ст. Назви новел-- 
це. музичні жанри, що набули особливого значення саме в епо- 
ху романтизму. Один із шляхів до синтезу мистецтв романтики 
вбачали саме у жанровій міграції, тому багато літературних 
жанрів -- поема, еклога, елегія, експромт-- поволі асимілю- 
ються в музиці. Безпосереднім прототийом новели Кобилянсь- 
кої стала «Фантазія-експромт» Шопена. Тема цього твору вті- 
лює образ «скутого  поривання»-- образ, особливо близький 
композитору. Непогамовна енергія і пристрасть, розпачливі 
спроби завоювати вершину не досягають мети. Засоби музич- 
ної виразності, застосовані композитором, майже зримо  пере- 
дають запаморочливо стрімкі злети і спади-- уривчасте, розір- | 
ване фразування, безнастанне повернення до початкового інто- 
наційного ядра, стривожено безупинний рух «перпетуум мобі- 
ле». Письменниця прекрасно змоделювала той особливо стрім- 
кий поступ оповіді, гарячковий і навіть безладний у несамови- 
тій поривчастості. Один із літературних еквівалентів -- прийом 
редукованого викладу, максимального стиснення дії: 
«Коли другі діти її запрягали і гнали, немов коней, уперед 
себе, се була її найбільша забава. Упряжена в шнурки, мча- 
лась, немов батожена, через поля і рови, дико і гарно, і була 
б з радості та розпалу летіла, доки б не загинула, наколи б 
поганяючі не здержували її» |, с. 354). Передається навіть 
характерна для шопенівського твору «обірвана» будова фрази, 
причому в новелі вона отримує конкретне змістовне наванта- 
ження; спогади, уривки думок тісняться в уяві героїні, одні 

несподівано поступаються місцем іншим. Епізоди чергуються 
за принципом вторгнення контрасту, кожен з них уривається 
на півслові, і-незавершеність ця, так само запозичена з музич- 
ного прообразу, ідеально відповідає сутності жанру -- химерна, 
напівреальна, напівфантастична імпровізація. Квінтесенція но- 
вели -- це опис музичних переживань героїні, того незабутнього 

. враження, яке справила на неї «Фантазія-експромт» Шопена. 
Ці тони «пориваючої, неописаної, якоїсь немов морозячої кра- 
си...», що «звучали, немов здавлений, пристрасний сміх, так 
немов сміх жіночий, одначе не сміх щасливий...» ЦІ, с. 356), 
ніби пророкують майбутнє дівчини - - «звихненої слави». Образ 
наскрізь романтичняй, споріднений і з шаленим капельмейсте- 
ром Крейслером, створеним фантазією Е. Гофмана, і з безпри- 
тульним мандрівником з циклу «Зимовий шлях» Ф. Шуберта, і 

з байронівськими «буремними натурами». Розлад артистичної 
небуденної натури з оточуючим світом  філістерів - - провідна 

ідея мистецтва романтизму -- втілена в новелі Кобилянської 
через призму музичних асоціацій. «Фантазія-експромт» Шопе- 

на при цьому є свого роду художнім символом «вищого поряд- 

ку», який диктує зміст і визначає структуру літературного 
твору. 

»Маїзе теіапсоїїдце" не має точно вказаного музичного про- 

образу, як ,Ппргопіц Іапіазіе". Це закономірно, адже новела 

Те 99



репрезентує інший рівень перевтілення музичного прообразу 
у літературній канві. ,Ппргопіїй Іапіазіе" -- вільний поетичний 
переклад з однієї художньої мови на іншу, у цьому творі пану- 
ють закони музичної логіки. ,Уаїзе теіапсоїйїдаце" -- сюжет з 
життя артиста, де реалії підпорядковуються вищому задуму, а 
музичний образ виступає символом внутрішнього світу героїні. 
Лейтмотив вигаданого «меланхолійного вальсу», що від нього 
«просто душа розривалась чоловікові в грудях при тих звуках, 
граціозних, заповідаючих щастя найбільше, а закінчених смут- 
ком і несамовитим неспокоєм» |, с. 452|, відіграє в оповіданні 
ту саму роль, яку здобуває в «Гранатовому браслеті» О. Купрі- 
на тема повільної частини фортепіанної сонати М» 2 Л, Бетхо- 
вена--«-Лярго апасіонато». Як і Купрін, Кобилянська збагну- 
ла найістотнішу рису музичного виразу -- здатність максималь- 
но сконцентрувати почуття, психологічний стан у одній-єдиній 
темі або навіть у інтонаційному звороті і донести його до слу- 
хача переконливіше, ніж багатьма сторінками літературних 
описів. Письменниця, проте, знаходить щонайточніші метафори 
для створення асоціативного ряду саме музичного твору. Хоч у 
засаді немислимий словесний переклад інтонаційного змісту, 
однак в оповіданні створена така потрясаюча ілюзія звучання, : 

що ця вигадана музика діє емоційно так само сильно, як і му- 
зика реальна. «Уаїзе теіапсоїйїдие» має поліфонічну фактуру, 
в якій до сюжетної лінії контрапунктує лінія суто музичного 
"розвитку, паралельно розгортається драматургія інструменталь- 
ного твору. Не пояснюючи логіку розвитку оповідання з точки 
зору музичної форми, визначимо найістотніші «лінії перетину»: 
три характери, представлені в новелі-- Ганнусі, Софії і Мар- 
ти -- різняться передусім емоціями, відчуттями як три контра- 
стні музичні теми; розвиток кожного характеру, сюжетні пово- 
роти також відбуваються через призму еволюції почуттів; У 

формі можна відзначити пануючу в музиці тричастинність: екс- 

позицією тут буде послідовне представлення трьох головних 

. персонажів контрастним епізодом - - сцени їх. спільного життя, З 

кульмінацією -- розповіддю Софії про особисту драму; . репри- 

зою -- поверненням Софії після довгої відсутності, і генераль- 

ною кульмінацією -- сценою смерті Софії. Як і в м«Ппрготіц 
Гапіазіе», надзвичайно омузикаленою є сама мова, будова ок- 

ремих фраз, їх взаємодія в тексті--, то з ефектом прискорення, 

то сповільнення дії, динамічними наростаннями і спадами - - ЧУ- 

дово передає нервовий, напружений пульс романтичних інстру- 

ментальних композицій: «Душа стала здібна розуміти  музи- 

ку... Кімната наша стала мінитися. В неї напливали лагідно, 

одностайними хвилями, один по другім, один по другім, звуки. 

Все звуки й звуки... Хвилюючи сильніше й слабше, підніма- 

ючись високо й спадаючи знов, заповнюючи широкий простір 

собою» (Ії, с. 441). 
Чи має , Уаїве теіапсоїідце" конкретний прообраз? Чи якийсь 

. певний музичний твір відповідає за драматургією 1 характером 

тематизму, описаному в оповіданні? Нелегко однозначно відпо- 

100



вісти на ці запитання, однак деякі музичні прототипи  літера- 
турного твору, безперечно, існують. Найближчим видається 
Вальс Хо 14 Шопена - один з найдраматичніших у даному жан- 
рі, оскільки коло понять, пов'язаних з вальсом, як правило, не 
зачіпає трагедійно-драматичної сфери. Саме цей твір дає слу- 
хачеві химерний калейдоскоп подій, часом навіть гублячи зв'я- 
зок з вальсовим ритмічним пульсом, Правда, у музичному про- 
образі дещо переставлена послідовність подій - - головна,  по- 
чаткова тема тривожно-стрімка, сповнена внутрішнього неспо- 
кою, а граціозно-безтурботна тема з'являється у середньому 
розділі. В оповіданні ж, навпаки, розвиток відбувається за ни- 
схіДднНОЮ прямою -- від радісного настрою до страждання і від- 
чаю. Але загальна спрямованість дії, рух до обірвано-дисону- 
ючої кульмінації, після якої наступає злам і шалений: вихор 
мчить до невідворотного кінця -- ефект «обірваної струни», яка 
спричинилась до смерті героїні: «урвала саме посеред гами, 
що летіла в вищі звуки, акордом  несамовитого смутку» |Ї, 
с. 447)--дуже яскраво асоціюється саме з колізіями оповідання 
Кобилянської. 

Музикальність оповідання була такою очевидною, що пізні- 
ше С. Людкевич поклав цей програмний сюжет на музику, Сим- 
фонічна поема Людкевича дуже узагальнено трактує образи 
новели, зберігаючи лише ключові її моменти, однак акцентує 
на тому небуденному, романтичному настрої, Натхненному по- 
риванні, що панують у новелі. | 

Проза Ольги Кобилянської -- одна з найбільш «омузикале- 
них» в українській літературі, представила інтонаційну симво- 

ліку, втілила певні закономірності специфічного мислення на 
різних рівнях -- від введення пісенних цитат та інтонаційної 

метафоричності до переосмислення принципів інструментальної 
драматургії і усвідомлення музичної теми як лейтмотиву літе- 

ратурного твору. У цьому письменниця передбачила такі пошу- 
ки в сфері «музичної прози», як твори Т. Манна, Г. Гессе, 
Р. Роллана. 

І. Кобилянська О. Твори: В 2 т. К., 1983. Т. 2. 2, Шужан Р. О- музьке 
й музьмкантах, М., 1979, | | 

.  ФРассматриваєтся использование песенной ннтонации |в  произведеннях - 
Ольги Кобьлянской, Синтез литературной и музькальной образности пред- 
восхищаєт аналогичное «омузькаливанне» прозьш'в стиле некоторьх писа- 
телей ХХ в. сама 

Стаття надійшла до редколегії 21. 01, 86 



Українсько-білоруські 
літературні взаємини 

Л. І. МІЩЕНКО, проф, 
Львівський університет 

Політична поезія революції 

Початок ХХ ст. був саме тим історичним періодом, 
коли революційне оновлення літератури стало невіддільним 
від активного процесу інтернаціоналізації, взаємозв'язків літе- 
ратур різних народів. Спільний гніт тяжів над народами, одна- 
кові визвольні ідеї хвилювали їх. Художнє осмислення «духу 
часу» жовтневого передгроззя породжувало типологічну спіль- 
ність у творчості письменників різнонаціональних, а отже, спо- 
рідненість тем, мотивів, проблематики, а також елементів їх 
образного світу. 

Типологічна спорідненість формувалась на основі реального 
буття передреволюційної доби, відображенні в мистецтві геро- 
їчного пафосу боротьби пролетаріату і селянства, впливу рево- 
люції на долю народів. Так у взаємозв'язках ідеологічних і ес-: 
тетичних факторів виявлялась на практиці тенденція револю- 

ційного оновлення літератури. 
Історична доля, особливості суспільного розвитку були осно- 

вою і каталізатором ідейно-тематичної та естетичної спорідне- 
ності української та білоруської поезії. Найбільш яскраво ви- 
разилась вона в осягненні революційного ідеалу художнім ос- 
мисленням тих суспільних зрушень, що реалізували ронунловим, 
ні ідеї. 

Поезія, що ставала «покликом за волю і людські права» 
(І. Франко), перебувала на вістрі епохи. В революційні дні 1905 
року вона вбирала в себе не лише заклики-гасла, які майорі- 
ли на червоних полотнищах над колонами демонстрантів, але 
й наснажувалась маршовими ритмами пісень повсталого наро- 

ду, настроєм політичних маніфестацій. Мова листівок, прокла- 
мацій, пісень, сатиричних частівок владно входить в поезію но- 

вого віку. 
Самб тоді Леся Українка написала цикл політичної лірики 

«Пісні про волю», де закликає створити 
' 

Пісню нову, щоб сіяла, як промінь, 
щоб гомоніла Й буяла, як пломінь, 
так, щоб червона ясна корогва 

з піснею вкупі творила дива! |5, т. 8, с. 319). 

102 З



Поетеса була свідком народних маніфестацій і залізничного 
страйку в Петербурзі, бачила барикади й калюжі крові на ву- 
лицях Тбілісі, вуличні бої у Києві, «коли солдати хотіли захо- 
пити вокзал і з'єднатись з робітниками». Побачене й пережите 
дає їй підставу сказати в грудні 1905 р.: «Вірю я в правду сво- 
го ідеалу...» Для поетеси це насамперед соціалістичний ідеал 
(«світло правди про мрію людську»), що визначав спрямова- 
ність її творчості у майбутнє. 

Знаменно, що саме в 1905 р. білоруси активно звертаються 
до спадщини Тараса Шевченка, яка ще задовго перед тим «жи- 
ла безіменно серед білоруського народу» (Янка Купала), У 
900-ті роки, незважаючи на офіційні урядові заборони, на біло- 
руській землі відзначаються всі ювілейні дати Кобзаря, у пресі 
з'являються його вірші, перекладені на білоруську мову, порт- 
рети поета, присвяти, статті про його творчість. Не випадково 
першим перекладачем полум'яного Шевченкового слова стає 
народний співець Білорусії Янка Купала, бо «не було в біло- 
руській літературі письменника, який би краще, ніж він, від- 
чув героїчну душу народу, незміримі потенціальні сили, Які 
таяться в народній душі» |б6, с. 48). Тому закономірним був 

- вплив революційної поезії Шевченка на творчість білоруського 
народного поета. Вплив не формальний, не наслідування зов- 

о нішніх форм, прикмет письма Кобзаря, а такий, що продовжує 
передусім революційні, демократичні і гуманістичні традиції. 

Серед тогочасних статей про Шевченка -- А. Бульби «Пам'я- 
ті Тараса Шевченка», Р. Зямкевича «Тарас Шевченко і білору- 
си», Л. Гмирака «Тарас Шевченко» - особливо виділялась пра- 
ця Максима Богдановича, Як відзначив Якуб Колас, «мало хто 

з українських і російських критиків дав такий тонкий, всебіч- 
ний аналіз і оцінку поетичного обдарування таланту великого 
українського Кобзаря, як Максим Богданович» (|ПЇ, с. 3). Сам 
Я. Колас неодноразово висловлював своє щире захоплення твор- 
чістю Т. Шевченка. У 1909 р. він писав з тюремної камери, що 
його товариш з Сибіру читав у часописі «Познание России» стат- 

тю про відродження білоруської мови, де Коласа називають біло- 

руським Шевченком. «Мабуть, він сплутав мене, - зауважує 

Колас,- з Янкою Купалою. Коли ж, понад усі сподівання, сло- 

ва ці призначені мені, то буде велике свято у моїй душі. Це її. 

буде єдина криниця радості і сенсу мого життя» 12, с. 148). 

Всі згадані факти, усі заходи щодо популяризації революцій- 

ного слова українського поета в Білорусії були не лише вня- 

овомо глибокої всенародної шани до нього, а Й, За висловом 

В. І. Леніна, «чудовим, прекрасним, на рідкість щасливим 1 вда- 

лим заходом з точки зору агітації проти уряду» (1, с. б4Ї. 
Літературні взаємини невіддільні від розширення ЗВЯЗКІВ 

суспільно-політичних, обміну загальнокультурною ! науковою 

інформацією, У такій атмосфері пожвавлюються 1 особисті кон- 

такти літераторів, вчених, митців. Це відбувається в ероланов 

контексті міжнаціональної взаємодії й інших культур, р 

тур різних народів. 
103



Саме на початку ХХ ст. на Україні з'являються переклади 
творів білоруських письменників, як класиків (В. Дунін-Мар- 
цинкевич, Ф. Богушевич, Янка Лучина), так і сучасних авто- 
рів (Янка Купала, Якуб Колас, Тишка Гартний, Змитрак Бя- 
дуля, Алесь Гаруна та ін.). Українські письменники і вчені-фі- 
лологи-- Іван Франко, Михайло Павлик, Володимир Гнатюк, 
Михайло Возняк, Іларіон Свінціцький видають, перекладають, 
досліджують творчість білоруських письменників, 

Першим нарисом про братню літературу стала праця 
львів'янина І. Свінціцького «Відродження білоруського  пись- 
менства». Перекладена в Білорусії, вона мала там великий ре- 
зонанс, І. Свінціцький був у дружніх стосунках з поетесою 
Алоїзою Пашкевич (Цьоткою), сприяв її навчанню у Львівсь- 
кому університеті, виданню в Жовкві (тепер Нестеров) побли- 
зу Львова двох її поетичних книжок білоруською мовою-- 
«Хрзст на свабоду» та «Скрипка беларуская». Перебування у 

«Львові А. Пашкевич'в роки її політичного переслідування на 
батьківщині внесло пожвавлення в громадське життя її львівсь- 
кого оточення. Адже це була талановита поетеса -- полум'яний 
співець першої російської революції. | 

Революційний пафос творчості і зміст громадської  діяль- 
ності ріднить Цьотку з постаттю Лесі Українки. Їх єднала на- 
самперед революційна епоха і ясне усвідомлення мети своєї 
праці. Для Лесі Українки слово -- це гострий безжалісний меч, 
єдина зброя, «для кривдників -- грізний месник» (І. Франко). 
І сама поетеса, органічно зливаючись з творчістю, «хотіла б. 
піснею стати». Як відлуння духовно рідної людини звучав, го» 
лос білоруської поетеси: «Стану песней у народзе!» Обидві при- 
єднували свій голос до тих, хто засвічував переджовтневі огні 
в темряві самодержавної ночі. Їх єднала також віра в силу, не- 
вмирущість віщого слова поета: 

Живое пачуєцца слова, і 
Щто песня устала з стотьсячнай сілай, 
Живе мая ліра нанова! 

(«На магіле») |9, с. 8). 

Чимало спільного було і в особистій долі цих, видатних жі- 
нок, Водночас прийшли вони в літературу і присвятили свій пись- 
менницький подвиг продаганді ідеї революційного визволення 
трудящих. Обидві поєднували літературну працю з громадсь- 
ко-політичною, Їх переслідував уряд, цензура забороняла їхні 
твори. Але, незважаючи на небезпеку, і Цьотка, і Леся Українка: 

були непохитними в переконаннях. Обидві контактували з «не- 
благонадійними» людьми революційного підпілля. Соціал-демо- 

кратичні організації використовували їхні вірші у політичній 

пропаганді, друкуючи як революційні листівки. міс 

Близькою людиною Цьотки був Б. Вігільєв, революційний 
діяч, відомий у Білорусії під кличкою «товариш Степан» -7 

один з керівників великого страйку у Вільно в жовтні 1905 р. 

Під свіжими: враженнями від грандіозної демонстрації, що закін- 

чилася збройною сутичкою з поліцією 1 військом, з'явилась пое- 

104



зія Цьотки «Мора». Невгамовна сила розбурханої стихії асоці- 
юється тут з. могутнім розмахом народного руху. Горьківський 
образ бурі -- уособлення революційного піднесення -- мав широ- 
кий резонанс у творчості різних письменників. До нього вдала- 

. ся і білоруська поетеса. 
Яскравою і одночасно драматичною сторінкою в житті Лесі 

Українки була її дружба з одним із перших марксистів Біло-, 
русії, «революціонером-романтиком» (так характеризували йо- 
го сучасники) Сергієм Мержинським. Активний діяч  соціал- 
демократичних організацій. Києва і Мінська, він «провадив ве-, 
лику роботу по пропаганді новинок марксистської літератури, 
матеріалів і практичної діяльності підпільних організацій» 
|2, с. 249). Дослідники творчості Лесі Українки неодноразово 
звертали увагу на зв'язок інтимної лірики поетеси з постаттю 
Мержинського. Але слід відмітити, що чимало сторінок її по- 
літичної поезії теж пов'язані з цією людиною («Завжди терно- 
вий вінець»; вірші з циклу «Ритми», написані у Мінську біля 
смертної постелі друга). 

На ідейно-тематичну спорідненість творчості Лесі Українки 
і Цьотки звернули увагу білоруські дослідники. Ми. ж  під- 
креслимо також типологічну схожість, особливо виражену в 
трактуванні революційного ідеалу і принципово важливу для 
обох поетес. і 

Не лише в художніх творах, але й у статтях, у безпосеред- 
ній публіцистичній формі Леся Українка повторює думку про 
необхідність активної дії, бо «слова без діла-- мертві суть». 
Вона посилається на історичні аналогії; повстання Спартака їі 
Паризьких комунарів -- духовних нащадків Спартака, які «ві- 
рили в повстання, одважну і одкриту війну... Вони по- 
лягли, як і Спартак, але дух Спартака не поліг вкупі з ними, 
а знайшов собі нову форму» |5, т. 8, с. 274, 301). 

З публіцистикою перегукуються поетичні рядки, звернені до 
сучасника: 

Нехай же ми раби, невільники продажні, 
Без сорому, без честі. Хай же так. 

- А хто ж були ті вояки одважні, 
Що їх зібрав під прапор свій Спартак? 

Поетеса популяризує серед народу ідеї" «Комуністичного 
Маніфесту» і один із своїх виступів закінчує словами: «А щоб 
слушний час настав для повного визволення всіх робітників з 
неволі; Робітники всіх країн, єднайтесь! Єднайтесь, як вільний 
з вільним, рівний з рівним! Чия правда, того буде й 
сила!» |?2, т. 8, с. 131). . - 

| (Художнє слово Лесі Українки було широко відоме в наро- 
ді. Як згадують сучасники, його можна було почути навіть У 
тюремних камерах, воно служило вихованню політичної свідо- 
мості робітників. У суспільно-політичній атмосфері тих років 
вірш поетеси «Досвітні огні» звучав як самовираження епохи, 
як заклик і.гасло, був добре зрозумілий усім, набирав симво- . 
лічного звучання. ) 

105.



Вогнисті спалахи освітлюють також поезію Алоїзи Пашке- 
вич «Вера беларуса». 

Веру, братць, У нашу сілу... 
Мь--з железа, мьі-- са сталі, 
Нас кавалі у пламенні, 
Каб моцнейшьми мь сталі. 
Цяпер, братць, мь з граніту, 
Душа наша з дьнаміту, 
Рука цверда, грудзь акута, 
Пара, братць, парваць путь! 

Як тут не згадати Лесиного Велета («Про велета»), який 
пробуджується, щоб скинути пута, розірвати на собі «усі дроти 
залізні». 

Зрозуміло, що така спорідненість у творчості української і 
білоруської поетес не була наслідком якогось запозичення, 
«впливів», а являла собою художнє вираження духу часу, йо- 
го потреб і настроїв. Цей «дух часу» так характеризував 
А. В. Луначарський: «Говорячи від імені цієї молоді, з якою я 
ріс і зрів, і яка пізніше, приєднавшись до передового пролета- 
ріату, кінець-кінцем здійснила найвеличніший акт в історії Ро- 
сії, я можу сказати, що ми прагнули героїзму». 

Героїчне у творчості Лесі Українки і. Цьотки спиралось на 
методологічну концепцію народу і суспільно-активної особистос- 
ті як органічної часточки маси. 

До того ж, зваживши на нетотожність їх світогляду, під- 
креслимо,.що у творчості обох письменниць концепція народу 
має багато спільного. Віками пригнічений, уярмлений народ 
прокидається для великих звершень. Він виростає в силу ак- 
тивну, діючу («Мора», «Хрзст на свабоду», «Вера беларуса» 
Цьотки; «Напис в руїні», «Про велета», «Гострим 0 полиском 
хвилі спалахують» Лесі Українки). Його духовна краса розкри- 

.вається у праці. Творець матеріальних і духовних цінностей, у 
вирішальний час він піднімається на боротьбу за свої права, 
людську гідність, свободу, щастя й підноситься до усвідомлен- 
ня, що «цару згинуць пара!» Цей висновок у поезіях Цьотки 
1905 року повторюється не раз: «больш г цара не патрзба!» 
(«Храст на свабоду»), надалі уточнюється: «цара повесіць тре- 
ба!», доповнюється: «Цару згінуць пара!» («Пад штандарам»). 
Цією ж думкою, текстуально майже дослівно, закінчується 
поезія Лесі Українки «Напис в руїні»: «Народу пам'ятник, хай 
гине цар!» |5, т. 1, с. 312|. 

Зображення народного повстання займає важливе місце в 
творчості української і білоруської поетес і свідчить про 
близькість їхнього суспільного ідеалу, В обох картини повстан- 
ня переважно асоціюються з гнівним розбурханим морем, по- 
дихом всеоновлюючої бурі. Символом повсталого народу стає 
образ червоного прапора («Пісні про волю» Лесі Українки, 
«Пад штандарам» Цьоткин). і 

Спостереження над образним світом Лесі Українки і Цьот- 
ки показують помітну спільність їх художнього мислення, ха- 
рактеру цілеспрямованих асоціацій, особливостей Фестетичної 

106



природи поезії, що перебуває в органічному зв'язку з її со- 
ціальним генезисом. Не можна не звернути увагу на героїко- 
романтичний тип художнього світобачення в обох поетес. Звід- 
си схильність до образів високої емоціональної напруги, гіпер- 
болічних метафор, контрастних зіставлень. Окремо виділяється 
функція «вогнистого» -- невід'ємної грані образного мислення 
поетес, що є центром метафоричних утворень і становить внут- 
рішню потребу, є важливим ідейно-художнім чинником творчо- 
сті. Нагнітання «вогнистого дива» відповідає рухові художньої 
уяви автора, його емоціональному настрою. Ось ряд поетич- 
них тропів Цьотки: «нас кавалі у пламенні», «з грудзей вьрву 
сноп пламення», «сьшну смькам як агнем», «агнем кипець у 
дне» тощо. Все це споріднює образну думку білоруської по- 
сестри з лірикою Українки, яка, за словами Франка, була «ог- 
нистим оскарженням дикого гніту і самоволі». 

У Лесі Українки, яка вже в ранній юності прагнула «вог- 
нистого слова», в наступних творах «запалає вогонь пісень», 
«полум'я займеться від слів». У неї «горить серце, його запали- 
ла гарячая іскра палкого жалю», сльози палкі, вони душу па- 
лили, сліди залишили вогнисті». 

Одночасно відзначимо і своєрідність творчої індивідуаль- 
ності кожної з поетес, особливостей стилю, манери письма. 
Зокрема, у вираженні теми революційного повстання у Лесі 
Українки переважає тенденція до більш широких узагальнень, 
до образів масштабних, символічного звучання, до філософсь- 
кого заглиблення в тему, Білоруська поетеса більш схильна до 
предметної конкретизації подій і явищ, звідси реалістична дос», 
товірність деталі, її життєва конкретність. 

Утвердження героїчного, соціально активної особистості, 
заклик до боротьби-- характерні і для інших прогресивних 
українських і білоруських письменників тієї доби, Так, у ліриці 
Янки Купали з'являється узагальнений образ селянина, за яким 
проступає вся селянська маса. Ліричний герой Купали, як і 
символічна постать в його поемі  «Одвічна пісня», - людина 
мужня, горда, волелюбна. Це борець за народну справу, гото- 
вий пожертвувати собою в ім'я ідеалу прекрасного майбутньо- 
го: «хто за правду грізно стане, перемогу той дістане». Автор 
хоче розбудити приспану волю в серцях тих, Хто ще не усві- 
домлює важливості історичного моменту: 

Там ллється кров за світло й волю, 
Борці на шибеницю йдуть, 
А ви, сини лихої долі, - І 
Спите, хоч вас давно там ждуть... |10, с, 38). 

"У вірші «Там» він, звертаючись до сучасника, перегукується 
думкою з рядками вірша Лесі Українки «Порвалася нескінчена 
розмова»: | 

Коли б кайданів брязкіт міг ударить 
Перуном в тії заспані серця, 
Спокійні чола соромом захмарить 
І, нагадать усім, що зброя жде борця |5, т. 1). 

. | | | 107



- В епічній за складом поезії Якуба Коласа також звучать 
мужні, героїчні інтонації, змальовується образ селянина з гост- 
рим соціальним зором, який відстоює не власні, а громадські 
інтереси. В душі ліричного героя поезії Коласа живе дух бун- 
таря, готового до дії: 

Я -- мужик, а гонор маю, , 
Гнуся, але да парь, 
Я майчу мадчу, трьиваю, 
Але скоро загукаю: 
«Стрельбь, хлопчакі, бярії» |4, с. 163). 

«Революційна ідея, що щастя можна здобути тільки в бо- 
ротьбі, становить грунт етики й естетики Коласа» |?7, с. 11). Це 
визначення стосується значною мірою багатьох тогочасних ук- 
раїнських і білоруських поетів, «Спрямованість у соціалістичне 
майбутнє породжувала змалювання тих сил, які зможуть до-. 
сягти цього майбутнього, і тих засобів, за допомогою яких мож- 
на збудувати новий світ, а це впливало на пошуки письменни- 
ками нових героїв-- людей активної дії, революціонерів, бій- 
ців, «каменярів», «рубачів», «свідомих свого стану робітників»... 
Вплив соціалістичних ідей був складним і багатоманітним про- 
цесом, він охоплював і ідейно-тематичні, і естетичні сфери 
творчості...» |З, с. 68). 

Знаменним явищем в українській дожовтневій літературі 
був прихід у неї поетів-робітників. Антон Шабленко, Трохим 
Романченко, Ганна Супруненко, Марія Вольвачева. внесли в 
українську поезію тему робітничих буднів, заговорили безпо- 
середньо від імені свого класу, висловили дух робітничого зав- 
зяття, боротьби і непокори. 

З Щабленком, якому значну підтримку на літературному 
шляху подав Максим Горький, «увійшла в нашу поезію робіт- 
нича тематика. Вірші його (як і оповідання) напоені гострою 
ненавистю до визискувачів і гнобителів, це справді голос 
робітника»,- писав Максим Рильський |8, с. 67). 

Промовисті вже навіть заголовки віршів Трохима Роман- 
ченка: «Борцеві», «Робітницька доля», «Пісня робітника», «Ба- 
рикади». Послання «Робітникам» Ганни Супруненко, написане 
в 1905 р., співалось як революційна пісня. 

Перекладачка творів Максима Горького на українську мову 
Марія Виноградова переспівує його КПісню про Сокола», ство- 
рюючи власний, український її варіант («На позичений у Горь- 
кого мотив»). Вона пише також про робітничі і студентські за- 
ворушення, оспівує тих, хто «за людські права, за братерство, 
за рівність життя молоде віддає» («Зісланому борцеві за робіт- 
ничу справу», «З приводу розрухів»). ; ачійе - 

Про різноманітність і різноплановість впливу соціалістич- 
них ідей на творчість письменників, багатогранність, неодно- 
значність його вираження свідчить творчість Володимира Са- 
мійленка, письменника суперечливого світогляду. Його талант 
найбільше проявився у гумористичній та сатиричній поезії. У 

108



віршованих рядках політичної сатири відчувається «дух часу», 
Поет відобразив народні погляди на порядки у самодержавній 
царській імперії, на її закони, показав соціальний антагонізм між 
панівними класами і знедоленими трударями, висміяв царську 
думу, міністрів і царя  («Міністерська пісня», «Дума-цяця»). 
Дошкульно викривав також націоналістичну обмеженість «па- 
нів-патріотів», які базікали про долю України і «боронили» її, 
«не злазячи з печі» («На печі»), 

Надзвичайно великим успіхом і винятковою популярністю 
користувалась сатира В. Самійленка «Ельдорадо». Її декламу- 
вали на студентських сходках, різних вечірках, читали актори, 
лоети. | 

Легко, жваво написані сатиричні куплети розгортали па- 
нораму порядків у самодержавній монархії - тюрми, батоги, 
закони сатрапів карають «тільки бідних», а «хрести й медалі -- 
для багатих» царських держимордів. Викривальна, гостра са- 
тира українського поета своєю спрямованістю солідаризувалась 
з визвольними ідеями революційного руху, освітленого соціаліс- 
тичними ідеалами. 

Літературознавці звернули увагу на типологічну спорідне- 
ність творчості Володимира Самійленка, і білоруського пись- 
менника Максима. Богдановича. Український поет-демократ ду- 
же імпонував Максимові Богдановичу. Цікаву, глибоко зміс- 
товну статтю останнього про українського побратима - - «В, Са- 
мійленко» (опубліковану 1916 р. в «Украйнской жизни», Ме 7-- 
8) сучасні білоруські дослідники сприймають значною мірою 
як самохарактеристику автора, настільки багато слільного вба- 
чають у загальному пафосі творчості. - 

« Отже, активізація соціальної і національно-визвольної бо- 

ротьби на зламі-епох, консолідація прогресивних сил двох брат- 
ніх народів під проводом більшовицької партії стали основою 

і каталізатором українсько-білоруських літературних взаємин, 

що фокусували найбільш гострі громадсько-політичні проблеми. 

На початку нового віку форми цих зв'язків на всіх їх рівнях - - 

контактному, генетичному, типологічному -- набувають нових 

форм, переростають із спорадичних, тимчасових і тому невисо- 

коефективних, у тривалі і багатогранні, у закономірний  про- 

цес інтернаціоналізації духовного життя, стають вагомими І 

творчо плідними. 

1. Ленін В. 1. Що таке «друзі народу» і як вони воюють проти соціал- 

демократів? // Повн. зібр. творів. Т. 1. 2. Йосько М. Й. К. Маркс и Ф. Я 

гельс и революционная Белоруссня. Ми. 1985. 3. Калиниченко Н. Л. Со- 
ціально-активна особистість в українській демократичній літературі кінця 

ХІХ -- початку ХХ ст. К., 1979, 4. Колас Я. Збор зрорну: У 12 т. Мн., 1961. 

Т. 1.5. Леся Українка. Зібрання творів: У 12 т. К., 1976--1979. 6. Навумен- 

ка И. Я. Янка Купала. Духоунь воблік героя. Ми., 1967. 7. Навуменка Й. Я, 

Якуб Колас. Духоунк воблік героя. Мн., 1968. 8. Рильський М. Нова українсь- 

ка поезія дожовтневих часів // Антологія уран нм поезії: У4т.К., 1957. 

(Т. І, 9. Цетка. Вюбрання творь. Мин., 1952. 10. Янка Купала. Вибране, К., 
1947. 11. Література і мастацтво, 1974. 24 трав. 12. Польмя. 1961. Ме 3. 
13. Франко 1. Зібрання творів: У 50 т, К., 1984. Т. 41. 

| 109



Методом типологического сопоставлення в статье прослеживаєтся общ- 
ность революционного идеала в украннской и белорусской поззин. На основе 
анализа политической лирики Леси Украйнки и Цетки, рассматриваємой на 
широком литературном фоне, утверждаєтся мьісль о закономерности взанмо- 
действия литератур братских народов. 

Стаття надійшла до редколегії 20. 01. 87 

І. О., ДЕНИСЮК, проф, 
Львівський університет 

У руслі пролетарської ідеології 

Твори багатонаціональної літератури радянського ча- 
су - якісно новий етап у художньому розвитку людства -- були 
підготовлені історичними закономірностями економічного і ду- 
ховного прогресу багатьох народів у процесі їх творчої взаємо- 
дії. Системна єдність літератур народів СРСР має свої витоки 
в дожовтневій епосі. Найбільш активно вона проявлялася між 
письменством народів ентногенетичної спорідненості. Цілком 
зрозуміло, що бінарний аспект дослідження цих коренів друж- 
би між народами -- лише умовність аналізу літературного про- 
цесу, який завжди характеризується багатоманітністю його кон- 
тактів і сходжень з ближчими до нього й дальшими культура- 
ми. Все ж така обмеженість дослідження дає нам змогу глиб- 
ше збагнути складність діалектики зближення літератур -- ви- 
явити стимулятори цього зближення й певні історично детермі- 
новані гальмуючі чинники. 

Надійним фундаментом творчої взаємодії між російським, 
українським та білоруським народами є не лише кровна етніч- 
но-мовна спорідненість, спільність історичної долі, а й глибока 
і давня вкоріненість і з'єднаність марксистсько-ленінської ідео- 
логії з робітничим рухом. Це у свою чергу допомагало письмен- 
никам вписати в історію реалізму робітничий клас і трудове 
селянство як активні сили революційних рухів. 

. Сам процес поширення соціалістичних ідей на Україні і в 
Білорусії характеризується співпрацею представників братніх 

народів. Ці контакти відбувалися в руслі всеросійського револю- 

ційного руху, який мав інтернаціональне спрямування. Вже 

перша так звана соціалістична брошура українською мовою, що 

вийшла в Женеві при сприянні особисто знайомого з К. Марк- 

сом та Ф. Енгельсом Сергія Подолинського, - «Про багатство 

і бідність» (1881) -- була перекладена на білоруську мову и 

доповнена фактами з білоруського життя. Серед революційно 

настроєних студентів вона користувалась великим успіхом. 

. "Величезне значення для утвердження ідей пролетарського 

інтернаціоналізму мав І з'їзд РСДРП, що відбувся в Мінську 

1898 р. «Знаменно вже те,- пишуть Т. В. Кобржицька та 

В. П. Рагойша,-що з'їзд, який готували російські соціал-де- 

мократи на чолі з В. І. Леніним і в проведенні якого найактив- 
. 

110 ;



нішу участь взяли українські, зокрема, київські, революціоне- 
ри, відбувався на білоруській землі, на квартирі мінського со- 
ціал-демократа П. В. Рум'янцева» |?, с. 30). - 

Делегат цього з'їзду -- Л. Тучапський -- познайомив Лесю 
Українку з Сергієм Мержинським, під впливом якого вона про- 
носить далі естафету популяризації праць Маркса й Енгельса 
(причетність її до видання «Маніфесту Комуністичної партії» у 
Львові 1902 р.). До Львова надходила й ленінська «Искра». 
Тож коли у 1906 р. до Львова прибула білоруська поетеса-ре- 
волюціонерка Алоїза Пашкевич (Цьотка), то вона не відчула 
тут браку соціалістичної літератури. І цілком слушно пише наш 
сучасник, львівський поет і перекладач Роман Лубківський: 
«Перебування Цьотки в Галичині співпадає з цілою смугою ре- 
волюційного піднесення на західноукраїнських землях, активі- 
зацією громадсько-культурного життя. Львівське демократичне 
оточення  Цьотки-- літератори, вчені, артисти, яких надихав 
своїм прикладом Іван Франко,- не могло не позначитись на 
житті й творчості білоруської письменниці. З другого боку-- 
мистецьке обдарування, громадська активність, а головне-- 
безпосередня причетність до революційного руху в Росії, особ- 
ливо подій 1905 року, привернули до Цьотки передову україн- 
ську громадськість» |З, с. 9). . 

Підтримуючи визвольні змагання українців і білорусів, 
В. І. Ленін водночас наголошував на необхідності консолідації 
трьох народів у боротьбі проти царату на засадах пролетар- 
ського інтернаціоналізму: «Візьміть Росію і ставлення велико- 
росів до українців. Звичайно, кожний демократ, не кажучи вже 
про марксиста, буде рішуче боротися проти нечуваного прини- 
ження українців і вимагати повної рівноправності їх. Але було 
б прямою зрадою щодо" соціалізму і дурненькою політикою на- 
віть з точки зору буржуазних «національних завдань» україн- 
ців - ослабляти існуючий тепер, у межах однієї держави, звя- 
зок і союз українського і великоруського пролетаріату» (1, т. 24, 
с. 124). Ленін чітко визначає сили, спрямовані проти визволь- 
них прагнень народів, і сили, що сприяють цьому рухові: «Про- 
тивником визвольних прагнень українців є клас поміщиків ве- 
ликоруських і польських, потім буржуазія тих же двох націй. 
Яка суспільна сила здатна дати відсіч цим класам? Перше де- 
сятиріччя ХХ століття дало фактичну відповідь: ця сила вик- 
лючно робітничий клас, який веде за собою демократичне се- 
лянство.. При єдиній дії пролетарів великоруських 1 україн- 
ських вільна Україна можлива, без такої єдності про неї не 
може бути й мови» (Ї, т. 24, с. 124--125). Ці ленінські виснов- 
ки, цей блискучий соціально-класовий аналіз національних від- 
носин є методологічним компасом у визначенні шляхів і перс- 
пектив і білорусько-українського єднання у різних його формах, 
у тому числі й літературного, особливо стимульованого рево- 
люцією 1905 р. | | 

Інтенсивність обміну духовними цінностями між народами 
визначається не тільки даними взаємин, засвідчених письмово. 

11



Скажімо, проблема взаємоперекладу української і білоруської 
прози починає ставитись тільки на початку ХХ ст. Але про ве- 
личезний інтерес до літератури сусіда можна судити хоч би зі 
сславістичних зацікавлень Максима Богдановича чи виступів 
Сергія Полуяна (зокрема, критики ним видавничої діяльності 
«Часу»). Сергій Полуян орієнтує рідну літературу на твори ук- 
раїнських письменників, написані в першу чергу під впливом 
пролетарської ідеології. «Можна було б відшукати багато чого 
кращого, - пише він,- коли б наші видавці позбавилися дум- 
жи, що народ можна годувати тільки солоденькою юшкою з 
навару  народницько-сентиментальної шписанини... Де Коцю- 
зай Стефаник (особливо Стефаник), Франко й інші?» |9, 
С, х 

Саме на цій ідеологічній основі між білоруською і україн- 
ською літературою виникають певні зустрічні течії, що реалі- 
зуються у- конкретних  жанрово-структурних типах прозових 
творів. І тут ми повинні констатувати, що зближення літератур 
не завжди було можливим на всіх рівнях твору: воно найчіт- 
кіше проявлялося на рівні ідейно-тематичному і не завжди мог- 
ло здійнюватися на рівні жанрово-композиційному з причин 
нерівномірності розвитку історичної поетики прози. Саме цим, 
очевидно, пояснюється майже цілковита відсутність перекладів 
Коцюбинського на білоруську мову у дожовтневу епоху й порів- 
няно чисельна поява творів Стефаника в одежі білоруського 
слова. Ця відмінність менша в поезії, ніж у прозі, оскільки бі- - 
лоруська поезія була на початку ХХ ст. більш розвинутою. 

Білоруська белетристика фактично починається в другій по- 
ловині першого десятиріччя ХХ ст. бо ж оповідання Ф. Богуз- 
шевича, написані наприкінці ХІХ ст. майже не потрапили до 
друку (ті, що були опубліковані в Кракові, залишались  неві- 
домими на Білорусії). А тим часом українська нова проза ус- 
пішно розвивалася вже понад сім десятиліть і за, цей час прой- 
шла різні фази свого розвитку, виявила різні методи й течії. В 
її жанрових-фондах були такі новелістичні модифікації, як опо- 
відання етнографічне, суспільно-проблемне, виробниче, соціаль- 
но-психологічна студія, психологічна новела і різноманітні ню- 
анси фрагментарної прози, Мала вона вже й добре розвинуту 
повість численних  змістовно-композиційних структур, у тому 
числі соціально-психологічну, і певні зразки роману-- історич- 
ного, виробничого, соціально-психологічного з життя селянства, 
робітництва, духовенства, інтелігенції. 

Білоруська проза ще була суцільно новелістичною, прозою 
малих форм, що перебирала на себе функції прози великої -- 

повісті й роману. Білоруські письменники свідомо прагнули 

прискореним темпом засвоїти здобутки прозової поетики літе- 

ратур сусідніх народів. На початку ХХ ст. вони неначе воскре- 

шають історичні етапи еволюції творчих методів - - просвітитель- 

ського реалізму, романтизму, що співіснують з реалізмом. кри- 

тичним та психологічно-філософським, а також з елементами 

соціалістичного реалізму. Вони могли покористуватись 1 Досві- 

12



дом української літератури в «соціалістичній критиці існуючо- 
го ладу» (І. Франко). 

Під впливом К. Маркса й Ф. Енгельса Іван Франко своїм 
бориславським циклом вписав в історію реалізму робітничий 
клас, осмислюючи його революційний рух. Створюючи свою 
концепцію «наукового реалізму», Франко включав у неї й кон- 
структивне зерно соціалістичного реалізму -- положення про 
зображення «небувалого» у формах «бувалого», про показ того, 
що зароджується, у його революційній перспективі. У худож- 
ньому літописі революції 1905 р. М. Коцюбинського певною мі- 
рою знайшли місце традиції української літератури у виражен- 

. ні «духу часу», духу «вічного революціонера», пафосу нездолан- 
ності поступу (твори І. Франка, М. Павлика, Панаса Мирного, 
Н. Кобринської були речниками соціалістичних ідей). 

Основа тієї новаторської літератури була овесняна, активізо- 
вана громами революційних бур 1905 р. Пафос революційного 
піднесення охопив і білоруське письменство. Революційні хви- 
лі утворюють виразну зустрічну течію між українською і біло- 
руською поезією і прозою. Постають твори певного спільного 
структурного типу. Це твори виразного соціалістичного забарв- 
лення, їх героєм є соціально активна особистість, учасник рево- 
люційних подій, що намагається усвідомити свій суспільний 
обов'язок. Представниками такої течії в українській прозі вис- 
тупають М. Коцюбинський, Леся Українка, А. Тесленко, С. Ва- 
сильченко та інші, а в білоруській -- Цьотка і Якуб Колас. У 

зображенні розбудженого революцією села, у показі росту 

класової свідомості хлібодара українська і білоруська проза у 

формах оповідання, етюда-образка зближується не тільки на 
ідейно-тематичному рівні, а.й на жанрово-композиційному, а 

подекуди і стильовому. Ми, звичайно, не маємо на думці озна- 

ки індивідуального стилю письменника чи певні національні ' 

особливості художнього письма, а стильові тенденції більш за- 

гального характеру. Наприклад, в обох літературах-на хвилях 

революції здійснюється приплив у лексику селянина соціально- 

політичної термінології, зокрема, слова «соціаліст». собома 

Проте можливе й цікаве типологічне порівняння творів різ- 

ного жанру, об'єму, стильової манери. | 

Маленький, скульптурно лаконічний алегоричний фрагмент 

«Присяга над кривавими борознами» Цьотки висвічується но- 

вими сторонами в контексті української літератури на зламі 

століть. «Рубаний», різкий, неначе з інтонаціями військової 

команди, плакатно ощадний і виразний стиль «енергійної дик- 

ції» білоруської письменниці-революціонерки, на перший  пог- 

ляд, далекий від м'якого, ласкаво-ніжного голосу ,симфоніста 

української прози-- Михайла Коцюбинського. Але і в Його но- 

велі «Іпіегте7ло», надто ж'у повісті «Кава пограпа»-- творах, 

освічених загравами революції 1905 р. є «блискавка і грім». 

Такий, як і в Цьотки, у Коцюбинського гнівний осуд несправед- 

ливого ладу, віра в народ, в його світлу будучину. Обидва авто- 

ри глибинно осмислювали розстановку сил революції 1 були по 

8--2898 113



одній -- червоній -- стороні барикад, возвеличуючи борців за сво- 
боду, дискредитуючи царя, якого «повісити треба». Їхні твори, 
сповнені громадянського пафосу, однаково героїзують повсталу 
масу. І в «Присязі над кривавими борознами» і в повісті М. Коцю- 
бинського «Каїа піогеапа» поставлена проблема єднання сил по- 
всталого селянства з силами робітничого класу. Правда, Цьот- 
ка, твір якої був написаний раніше, йде навіть далі українсь- 
кого письменника, висуваючи питання про єдність не тільки 
селянства й робітництва, а й солдатів. Але Коцюбинський 
більш глибокий у художньому зображенні неоднорідності се- 
лянської маси, її соціальної диференціації та показі гегемонії 
пролетаріату у першій російській буржуазній революції. 

Ріднить ці твори і глибоко психологізований мотив селянсь- 
ких мрій -- ілюзій про землю. Та коли писалась «Присяга...» 
результати революції авторці були ще не відомі, тому алего- 
р обривається показом щасливого сну згорьованого сина зем- 

. Повість Коцюбинського сповнена трагізму втрати селянсь- 
ких ілюзій на землю і волю, звірств чорносотенницької розпра- 
ви над героями революції, а водночас вона освітлена  проме- 
нем зорі, що віщує прихід ясного дня після темної ночі. 

Художній прийом алегоричного сну-видіння споріднює «При- 
сягу...» Цьотки з новелою «Сон» Панаса Мирного й казкою 
Н. Кобринської «Брати». Натомість на рівні художньої мікро- 
техніки Цьотка наближається до стефаниківських карбованих мі- 
ніатюр. Є щось спільне між цими авторами у пластиці поста- 
тей, їх монументалізмі, у ємкості художньої деталі, у лаконізмі 
та психологічній напрузі діалогів. Образ заземленого хлібода- 
ра-сівача нагадує прийоми стефаниківської монументальної порт- 
ретистики: «Спау, як пласт, упоперак загону з раскінутьмі ру- 
камі. Ліцо бьла бледна, губь: чорнь ад смагі, дьхай бн часта 
і з якімсь хрьипам. Здалек вьглядай на чалавека, каторага вот- 
вот раскрьжавалі і прьбілі да зямлі, і так єн паволі канає» 
(5, с. 110). Ця постать сина білоруської землі нагадує нам -ча- 
вунну постать української селянки, що впала, знеможена ро- 
ботою і сном, на землю й уподібнилась до неї у новелі Стефа- 
ника «Лан»: «А посеред розкопаних корчів спить мама. Як ра- 
на, ноги, бо покалічені, посічені, поорані. ШПрив'язана чорним 
волоссям до чорної землі, як камінь» |4, с. 106). 

Образ хреста як символу страждань селянина є теж у Сте- 
фаника (оповідання «Камінний хрест»). У Цьотки-поетеси цей 
образ революціонізується. Це символ жертв революції (збірка 
«Хрест на свободу»). У:її новелі «Осінні листки» образ хреста є 
символом «запрограмованості» страждань селянина в умовах 
капіталістичної дійсності на все життя: хреста" поставлено У 
день народження сільської дитини, Разом з селянином хрест ста- 
ріється, миршавіє.. 

Концепція людини як соціально активної особистості вима- 
гала ї своєрідних засобів зображення героя. Вже Іван Франко 
своїми повістями з життя інтелігенції зображує героя суб' єк- 

том дії. Велика увага у цих творах звернена на самоаналіз ге- 

114



роя, на осмислення його відповідальності перед народом, сус- 
пільством. Проте широко епічного романного художнього ви- 
рішення цієї проблеми ми не знаходимо ні в українській, нів 
білоруській прозі початку ХХ ст. Цю прогалину в обох літера- 
турах компенсує радянська проза. Але в українській новелісти- 
ці, покликаній до життя революцією 1905 р., появляється сво- 
єрідна медитативна новела, часто у формі суцільного внутріш- 
нього монолога героя, який вирішує складну проблему «я і сус- 
пільство», «інтелігент і революція» («Брат на брата» Б. Грін- 
ченка, «Іпіегте7г20», «Невідомий» М. Коцюбинського, «Перед 
дверима» Г. Хоткевича). Аналогій такого структурного типу в 
тогочасній білоруській новелістиці знайти важко, 

Типологічні сходження між українською і білоруською про- 
зою початку ХХ ст. найвиразніші у творах про село в лабетах 
капіталізму та його проблеми. Цей структурний тип, чи тийто- 
логічний ряд, А. Луначарський визначав як «села в галюцина- 
ції». 

Прибічники гостро  викривального зображення села, на 
думку марксистського критика, свідомо чи несвідомо йдуть у 
руслі пролетарської ідеології. В українській прозі найяскраві- 
шою постаттю цього типу був Василь Стефаник, і Луначарсь- 
кий поставив його поруч з видатними західноєвропейськими 
письменниками. Але сюди тяжіють майже всі автори селянсь- 
кої теми в її правдивому, реалістично-критичному розкритті. 
І в білоруській літературі у цей типологічний ряд вписуються 
навіть прозаїки поміркованих світоглядних позицій - - Яд- 
вігін ШІ. на пізнішій стадії своєї еволюції, Змітрок Бядуля 
та ін. 

У межах цієї зустрічної течії контактні зв'язки між україн- 
ською і білоруською літературою найтісніші, а типологічні ана- 
логії можна виявити на усіх можливих рівнях, що пояснюєть- 
ся типовістю економічного становища селянства й соціальної 
психології селянина та його побуту. Але в обох літературах най- 
цікавіші вияви соціальної активності селянина, його громадсь- 
кої вдачі, його спроможності піднятись над приватновласниць- 
кими інтересами і пройнятися інтересами загальнонародними. 
В українській літературі такий тип  викристалізовується під 
впливом радикальної агітації в Галичині (оповідання Леся Мар- 
товича), чи то під впливом революційних подій (Коцюбинсь- 
кий, Тесленко та ін.). У білоруській прозі образи соціально 
активних селян найширше представлені у Якуба Коласа. 

Література кінця ХІХ -- поч. ХХ ст. характеризується підви- 
щеним інтересом до внутрішнього, духовного світу людини, тя- 
жінням багатьох письменників до синтезу реалізму й романтиз- 
му, причому помітну роль в поетиці творів відіграють іномов- 
лення, алегорія, романтична образна система. Я 

Інтенсивний «натиск» поезії на прозу, посилення - лірико- 
філософського елемента в епічних "формах історики літератури! 
помічають не лише у творчості символістів, досягнення яких у 
прозі були сумнівними, а й у реалістів. Лірична медитативність 

8» ї М З ч



часто співіснує з епічною фабулою параболічного характеру. 
Таким своєрідним гібридом поезії та прози став жанр ліричної 
мініатюри, або поезії в прозі. ; 

У розвитку ліричного фрагмента (термін вживається на 
означення загального жанрово-структурного типу, що об'єднує 
різні модифікації) чітко розрізняються два напрями-- реаліс- 
тично-романтичний і модерністський. У реалістично-романтич- 
ній стилізації життя зображуваного відтинку дійсності при всій 
алегоричності зберігається пластичність деталей. Надто туман- 
но-непрозорими були модерністські «візії», які виражали пре- 
зирство до життя, до соціальних проблем, втрату віри в люди- 
ну. Вони оспівували камерні, дрібні переживання людини, за- 
непадницько-богемні настрої, своєю аморфністю та анемічною 
інфантильністю дискредитуючи жанр поезії в прозі. 

Але на східнослов'янському грунті помічається і приплив 
нової здорової крові у поезію в прозі, «мобілізація» її на ба- 
рикади. 

- Батьківщиною поезії в прозі була Франція. У цій країні рое- 
те еп рго5е витворилася на руїнах класицизму як один із вия- 
вів інтеграції літературних родів. Від Бодлера до наших днів у 
"французькій літературі появилось безмежне число поезій у про- 
зі. Досвід Тургенєва у цьому жанрі мав чимале значення для 
української та білоруської літератур. Але рішуче обновив його 
Максим Горький, окриливши поезію в прозі революційним па- 
фосом («Пісня про Буревісника», «Пісня про Сокола»). Так 
цей камерний, здавалось би, жанр став виразником соціальної 
активності автора, засобом його вторгнення в найпекучіші по- 
літичні проблеми часу. - 

Поезія в! прозі, одухотворена соціалістичними ідеями, вико- 
нує функцію політичної лірики. Вона набуває форм реалістич- 
но-романтичної алегорії, памфлета, революційного плаката чи 
прокламації, політичної притчі. Отже, твори такого характеру 
становлять третю зустрічну течію в соціально активізованій ук- 
раїнській і білоруській прозі початку ХХ ст. Це поезія в прозі 
М. Коцюбинського, Лесі Українки, Дніпрової Чайки, Б. Грін- 
ченка, Якуба Коласа, Цьотки, М. Богдановича тощо. Їхні але- 
горичні мініатюри різноманітні за структурою (фабульні й. без- 
фабульні) та за темпоритмом і способом викладу (ритмізована 
проза, поетично-лірична медитація, лірико-епічна оповідь). Але 
в усіх цих новаторських модифікаціях деталі предметної зобра- 
жувальності синтезуються у символи революційного звучання. 

Білоруській революційній алегорії властива, зокрема, ефектна 
плакатна кінцівка. | ПАС : 

Так ще в дожовтневий час складаються елементи системної 

єдності літератур народів СРСР. Творча взаємодія літератур 

сприяє збагаченню їх змісту та форм. естетичного освоєння ба- 

гатобарвного життя. Чим багатша, розмаїтіша,, художньо дос- 

коналіша певна національна література, тим більше граней ви- 

являє вона для того, щоб стати незамінним складником ціє! сис- 

теми. 5 

6



. 1. Ленін В. І. Критичні замітки з національного питання // Повне зібр. 

творів. Т. 24. 2. Кабржещкая Т. В. Рагойша В. П. Корані дружби. Ми., 

1976. 3. Лубківський Р. На струнах бурі // Цьотка. Вибране. К. 1976. 

4. Стефаник В. Твори, К., 1964. 5. Детка. Творм. Мн., 1976. і 

В статье ставятся проблемь сближення украннской и белорусской прозм 

конца ХІХ-- начала ХХ ст. на основе социалистической ндеологин. Учить- 

вается фактор неравномерности развития прозайческих жанров. 

Стаття надійшла до редколегії 14. 01. 87 



На допомогу вчителю 

А. І. СКОЦЬ, доц., 
Львівський університет 

Шевченкова «Катерина» 
- 

Тема жіночої недолі намітилась уже в ранній твор- 
чості Т. Шевченка. Ця тематична лінія посяде важливе місце в 
його «Кобзарі». Вона проросла з обставин особистого життя 
поета: злощасна доля його матері-кріпачки, раннє сирітство, 
нужденні кріпацькі поневіряння самого Тараса, безталанне най- 
митування рідних сестер. 

«Такого  полум'яного культу материнства, - стверджував 
Максим Рильський, -- такого апофеозу жіночого кохання і жі- 
ночої муки не знайти, мабуть, ні в одного з поетів світу. Нещас- 
ний в особистому житті, Шевченко найвищу і найчистішу кра- 
су світу бачив у жінці, в матері» |?2, с. 64). 

іноча недоля для Т. Шевченка -- передусім соціальна тра- 
гедія, всенародне лихо, породжене кріпацькою неволею. Образ 
обездоленої, закріпаченої жінки поет носив, «неначе цвяшок в 
серце вбитий». Цей зойк душі, крик зраненого серця вилився 
пекучим гнівом до панів-лиходіїв, які топтали жіночу гідність, 
плюндрували дівочу красу, розпинали материнську радість. 

Український Кобзар прославив матір і материнство на весь 
світ. У світовій літературі став щирим і великим заступником 
найбільш гнобленої серед гноблених -- жінки- «трудівниці, якав 
умовах кріпосницького лихоліття була позбавлена найвищого 
і найсвятішого права-- материнського щастя. «Не знаю в лі- 
тературі всесвітній поета,-- писав Іван Франко,-- котрий би 
так витривало, так гаряче і з цілою свідомістю промовляв в 
обороні жінок, в обороні їх права на повне, чисто людське жит- 
тя, котрий би таким могучим словом бичував усе те, що в'яже, 
деморалізує і тисне женщину. Не знаю в літературі всесвітній 
поета, котрий би представив так високий і так щиро людський 
ідеал жінки-матері, як се вчинив Шевченко...» |З, с. 122). 

Знедолена жінка-рабиня стала постійним супутником Шев- 

ченкової поетичної музи. Оповиту ніжною теплотою, любов'ю 
і ласкою, він проніс й, многостраждальну, крізь усе своє твор- 

че життя, віддав їй усю наснагу свого ліричного хисту, показав 

у різних поетичних проекціях, підніс до високих художніх уза- 

гальнень, Цей образ у творчості Т. Шевченка мав свою історію 

і пережив знаменну еволюцію. 

118



Передісторія Шевченкових героїнь накреслилась уже в йо- 
го ранніх романтичних баладах -- «Причинна», «Тополя», 
«Утоплена». Жіночі постаті тут виписані в романтичному пла- 
ні, оповиті серпанком народної фантастики відповідно до ба- 
ладного жанру, в якому вони створені. У центрі ранніх балад 
Т. Шевченка -- спрагла щастя сільська дівчина. Але шлях до 
нього важкий, згубний для пристрасно люблячих натур з наро- 
ду -- героїнь цих балад. 

У ранній творчості Кобзаря вже чітко проступає еволюція 
образу жінки-страдниці. Тема нещасного дівочого кохання і 
зображення його трагічних наслідків одержала поглиблене | 
ширше трактування в жанрі соціально-побутової поеми, Насиче- 
ний соціальним змістом, сповнений живої плоті і крові, образ 
жінки в реалістичній поемі Т. Шевченка «Катерина» (1838) " 
переростає в образ знедоленої, вкритої безчестям матері, мате- 
рі-«покритки». 

КОМПОЗИЦІЯ СЮЖЕТУ. Поема складається з п'яти роз- 
ділів. Твір починається ліричним звертанням, в якому автор 

застерігає сільських дівчат бути обережними у виборі собі 
пари. Це-- ліричний вступ, своєрідний заспів (позасюжетний 
компонент твору). і 

" Перший розділ містить експозицію і зав'язку сюжету. Кате- 
рина щиро полюбила молодого панича-офіцера. Сміливо пішла 
за велінням свого серця: «полюбила москалика, як знало сер- 
денько». А тим часом «в поход затрубили», офіцер пішов із 
села, а Катерина згодом стає матір'ю. Становище героїні уск- 
ладнюється, рознеслася про неї «недобрая слава». Для сільсь- 
кої громади вона--«покритка», бо народила нешлюбного сина. 
Не вернувся «чорнобривий» до Катрі, пішов іншими шляхами. 
Сюжетні. перипетії розгортаються динамічно. Конфлікт загост- 
рюється. Сором вогнем пече богомільних стареньких Катриних 
батьків. Вони не можуть простити рідній дитині «гріхопадіння» 
і проганяють її з дому. Катерина прощається з рідною оселею, 
на згадку бере грудку землі в садку з-під вишні -- улюбленого 
місця зустрічі з коханим-- і на руках з немовлям виходить з 
хати. Ці картини складають сюжет другої частини твору. 

У третьому розділі змальовані поневіряння героїні на чужи- 
ні. Безпритульною, переборюючи злигодні-і втому, вона блукає 

по усіх-усюдах, шукаючи свого милого. Її спіткали «жовті піс- 
ки», «чужі люди» і «зима люта». КЗ 1 

Кульмінація і розв'язка сюжету розміщені в четвертім роз- 
ділі. Після довгих мучених блукань бідолашна Катря зустріла 
свого «любого» Івана, Але спокусник-офіцер від неї одвернувся, 
утік (кульмінаційний момент). Доведена до відчаю, Катерина 

" Відомо, що шпоема Т. Шевченка присвячена російському поетові 

В.А. КУквакОну на пам'ять про 22 квітня 1838 р.-- день викупу еню 

ченка з кріпацтва. У цей же день його друзі на квартирі професора Акаде- 

мії художеств К. Брюллова вручили українському кріпакові «відпускну» -- 

Документ про волю. Через усе життя поет проніс вдячність до но 

кррвав його з кріпацької неволі. І однією з форм віддяки стала пр 

«Катерини» В. А. Жуковському. 

119



залишає сина серед шляху і топиться в ополонці (розв'язка 
сюжету). 

П'ятий розділ -- це постпозиція сюжету. Тут показана зустріч 
батька з сином. Сирота Івась, коли підріс, став поводирем стар- 
ців-кобзарів. На шляху до Києва його перестрів пан, що їхав 
із сім'єю в розкішній кареті. Жебракам пані подала милости- 
ню. А рідний батько, «препоганий» пан, пізнавши свого сина, 
знову одвернувся від нього. | 

ТЕМА ТА ОБРАЗИ. У поемі «Катерина» змальовано траге- 
дію простої селянської дівчини, обдуреної і скривдженої офіце- 
ром царської армії. Тему зведення дівчини-селянки Т. Шевчен- 
ко трактує не в моральному плані, як його попередники - М. Ка-. 
рамзін у повісті «Бідна Ліза» (1792), Є. Баратинський у поемі 
«Еда» (1824), Квітка-Основ'яненко в повісті «Сердешна Окса- 
на» (1838). Поет переносить її на соціальний, класовий грунт. 
Звабник Шевченкової Катерини -- передусім панич, представ- 
ник того світу, де владарює «срібло-злото». Тому він сильний, 
йому все дозволено. Катерина його щиро полюбила, а він (її 
підступно зрадив. Вона довірила йому свої дівочі почуття, а 
він над нею насміявся. Вона горнулася до нього, мов квітка до 
сонця, а він від неї відцурався. Вона народила йому сина, авін 
його зрікся. | | 

Отож, зійшлися дві моралі-- простонародна і панська. Зу- 
стрілися любов і лукавство, вірність і зрада, щирість і підступ- 
ність, правда і кривда. Торжествує лицемірство, мораль пансь- 
ка, бо вона в класовому суспільстві всесильна. З такого зітк- 
нення виливається гірке соціальне. узагальнення: 

Тому доля запродала 
Од краю до краю, 

. «А другому оставила 
Те, де заховають |4, с. 28--29|. 

Поета перш за все хвилює трагічна доля Катерини. Він ви- 
-зявляє гаряче зацікавлення її долею, мучиться її муками, боліє 

її болями: 

Катерино, серце моє! 
Лишенько з тобою! 
Де ти в світі подінешся 
З малим сиротою |4, с. 231,- 

і тому свою героїню ставить у центрі художнього зображення, 
а офіцера-спокусника вв образну систему твору, навпаки, вво- 
дить епізодично. 

Поет не раз назве Катерину своєю. Вона є не тільки витво- 
ром його поетичної музи. Усім своїм духовним єством Т. Шев- 
ченко з нею зріднився, Тепер пригляньмося ближче до Шев- 
ченкової героїні. 

Не слухала Катерина 
Ні батька, ні неньки, 
Полюбила москалика 
Як знало серденько 4, с, 21),- 

1 я. 

120



такими словами автор починає розповідь про свою Катерину. 
«Полюбила..., як знало серденько». А воно, серце дівчини з 
народу, вміло любити. Адже коли йдеться про любов, про вибір 
судженого, проста, селянська дівчина не могла бути дволич- 
ною. 
Катерина - людина кришталево чистої, безкорисної душі. 

Вона тільки одному одкрила своє серце, довірила свої почуття. 
Любов заволоділа всім духовним світом дівчини. Катерина гли- 
боко помилилася у своїх почуттях, полюбила того, хто був не 
вартий великої любові. Зовнішню привабливість своєї героїні 
автор передає через портретні деталі, У Катерини «чорні бро- 
ви», «карі очі», «біле личко», Але найбільша її краса-- це кра- 
са вірного кохання. Дівоче серце щедро випромінює любов на- 
віть у розлуці: «за милого, як співати, мило й потужити». Вона 
занапастила свою долю, знеславила себе і своїх батьків і те- 
пер свій «гріх» мусить спокутувати. Серце Катерини ціпеніє з 
болю, кров холоне в жилах, коли чує прокляття рідної матері. 
Ненька, «як ягодку, як пташечку, кохала, ростила» свою доню, 
свій «цвіт рожевий», У словах матері злилися гіркий гнів і щи- 
ра любов до своєї дитини, болючі прокляття і ніжна материн- 
ська ласка. На далеку мандрівку життя вона зичить їй щастя: 

Будь щаслива в чужих людях, 
До нас не вертайся! 
Не вертайся, дитя моє, 
З далекого. краю... (4, с. 26). 

Благословивши Катрю, мати, «як мертва, на діл повали- 
лась...». 

Дочка, ридаючи, навколішки просить вибачення в батька. 
Але вже ніщо не може змити її ганьби. З глибини душі Кате- 
рини виринає голос.матері. Приходить думка про трагічне без- 

- талання Її сина: 

Заховаюсь, дитя моє, 
Сама під водою, 
А ти гріх мій спокутуєш 
В'людях сиротою, | 
Безбатченком!... |4, с. 27--28). 

У трагічних тонах Т. Шевченко змальовує також картину 
прощання Катерини з рідним селом: 

Вийшла з села-- серце мліє; 
Назад подивилась, | 
Покивала головою 
Та й заголосила |4, с. 28). | 

Самотня, беззахисна, вона, «як тополя, стала-в полі при би- 
тій дорозі». За сльозами Катерина і світу не бачить, цілує, го- 
лубить, пригортає свого сина. 

А воно, як янгелятко, 
і "| Нічого не знає, 

Маленькими ручицями 
Пазухи шукає |4, с, 28). 

Така контрастність цієї картини ще більше посилює трагізм ма- 
теринської драми. 

121



Життєво правдивою і промовистою в поемі є сцена зустрічі 
Катерини з чумаками, в яких вона випрошує милостиню. «Бе- 
ре шага, аж труситься: тяжко його брати!.» Поет передає 
складну душевну боротьбу молодої матері. Їй соромно бути жеб- 
рачкою, Але волею лихих обставин вона змушена нею стати. 
«А дитина? Вона ж його мати!» Цією скупою фразою автор 
сказав багато. Во ім'я материнства Катерина готова жертвува- 
ти усім. «Та синові за гіркого медяник купила». 

На.вершину духовної краси Т. Шевченко підносить жінку з 
народу в сцені зустрічі з колишнім коханцемй. Крізь люту хур- 
товину, боса біжить назустріч своєму милому Катерина. Ле- 
тить на крилах надій, немов голубка до голуба, і горнеться до 
нього, ніби лебідка до лебедя, сподіваючись, що її мукам при- 
йшов, нарешті, кінець. 

У самохарактеристиці героїні багато важать її мовні пар- 
тії. Спочатку радість довгожданої, вистражданої зустрічі: 

Любий мій Іване! 
Серце моє коханеє! . 
Де ти так барився? |4, с. 36). 

У цих словах немає ні крихти докору, лише ніжність спраглої 
щастя жінки, вірної в розлуці. І тут же гіркий подив, нерозу- 

"міння, А, може, милий не пізнав ії -- 

Чого ж утікаєш? 
Хіба забув Катерину? 

; Хіба не пізнаєш? 
Подивися, мій голубе, 
Подивись на мене: 
Я Катруся твоя люба. 
Нащо рвеш стремена? |4, с. 36). , 

Та раптом настає прозріння у підлій зраді, і з грудей вирива- 
ється до болю трагічний, знесилений докір: 

Боже мій! Іване! 
І ти мене покидаєш? 
А ти ж присягався! (4, с. 37|. 

Далі Катерина, немов та чайка-небога, скиглить-плаче над 
долею своєї беззахисної дитинки. У її словах ми чуємо плач-го- 
лосіння скривдженої матері. До милого вона в садочок ходила. 
Для нього народила сина, терпеливо зносила сором покритки. 
Називає його своїм «батечком», «братиком», уклінно просить 
не цуратися її. Готова навіть принести себе в жертву-- бути 
йому наймичкою, дозволить недозволене-- з іншою кохатись: 
«Покинь мене, забудь мене, // Та не кидай сина» |4, с. 937). 

А коли негідник ганебно утік, коли «сина «батько одцурався», 

почуття безпомічної жінки-матері проймається гнівом, що ви- 
бухає прокляттям: «Бодай його не кидала // Лихая година!» 
І4, с. 38). і Ї і 

Отак, від вишневого саду, шляхами горя 1 поневірянь, крізь 

снігову хуртовину аж до ополонки-- таку свою долину печалі 

пройшла Шевченкова страдалиця - жертва панської розпусти. 

Трагедія Катерини зумовлена соціальною нерівністю у тогочас- 

122



ному експлуататорському суспільстві, що нещадно гнобила про- 
стих людей, доводила їх до самогубства, А звідси, коханець 
Катерини -- не просто «москаль» (солдат). Автор навіть уточ- 
нює його соціальне становище. Він старший у війську (офіцер). 
До того ж, у змалюванні маленького Ївася є вагома портретна 
деталь: у нього «панське личко», Лише це одержав він у спадок 
від лиходія-батька, який забрав у нього щасливу долю, а за- 
лишив дитяче безталання, пустив по світу безбатченком, «бай- 
стрюком», А,в останньому розділі поеми офіцер-спокусник пря- 
мо названий «паном», та ще й препоганим». У Ли 

Отже, класова сутність персонажа точно визначена, його мо- 
ральна огидність сама собою зрозуміла. Він безкарний перед 
Катериною і навіть перед суспільством. Згадаємо, як він бру- 
тально віднісся до Катерини, яка крізь рев і стогін хуртовини, 
крізь люті сніговії щедро несла йому гаряче жіноче серце |і 
велику батьківську  радість-- рідного сина. На її трепетну 
просьбу-молитву самовладний офіцер грубо, цинічно  відпові- 
дає: «Дура, отвяжися! Возьмите прочь безумную!» І ще одна 
його наказова фраза, холодно кинута до солдатів: «Возьмите 
прочь! Что ж вь стали?» Лише дві лаконічні репліки, але до- 
сить вичерпна мовна самохарактеристика персонажа. І цього 
вистачить, щоб до кінця збагнути панську підлість. Автор ще 
раз показує пана у статичній дії наприкінці твору -- при зуст- 
річі з сином. Але тут персонаж безмовний -- глянув... піз- 
нав... одвернувся.,,-- тобто дія його строго обмежена, хоча 
сказано багато. | 

Усі герої твору (Катерина, її син і батьки, панич-спокус- 
ник) діють у типових обставинах тогочасної дійсності. При їх 
характеристиці письменник досягає правдивості зображення ху- 
дожніх деталей. Отже, образи-персонажі поеми Т. Шевченка 
«Катерина»-- реалістичні. 5 

ОСОБЛИВОСТІ ПОЕТИЧНОЇ МОВИ. «Катерина» Т. Щев- 
ченка -  соціально-побутова (за тематикою), ліро-епічна (за 
способом художнього зображення) поема. У ній наявна тривала 
в часі дія, художньо виражена в розгорнутому сюжеті. Тому 

за жанровою структурою вона наближається до повісті У вір- 
шах. 

В епічних (розповідних) частинах твору поет змальовує 
трагічну долю матері-покритки. У ліричних же відступах зву- 
чить живий голос автора, складна гама його почуттів, що від- 

бивають його ставлення до зображуваних подій. Він роздумує, 
повчає, застерігає, розважає, заперечує, хвилюється, страждає, 
любить, ненавидить, обурюється. 

Шевченкові ліричні відступи емоційно насичені, темпера- 
ментно написані. Вони роблять поетичну мову щирою, безпосе- 

редньою і створюють ще один дуже важливий образ у поемі-- 
особу автора -- справедливого судді і захисника скривдженого 
жіноцтва. Гальмуючи розвиток сюжету, ліричні відступи допо- 
магають глибше осмислити найбільш трагічні моменти в житті 
Катерини. і 

.123



Для поеми Т. Шевченка характерна висока драматична на- 
пруженість у розвитку дії. Письменник -глибоко проникає у 
внутрішній світ своєї героїні, ставлячи її у трагічні ситуації на 
вершинах людського болю, правдиво передає і криштально чис- 
ті пориви юної душі, й тривоги та болі безталанної матері. 
Часто душевні переживання віддзеркалює її зовнішній вигляд. 
Автор не змальовує його докладно. Кількома штрихами (кон- 
турно, але зримо) накреслює портрет героїні: «У латаній сви- 
тиночці, на плечах торбина, в руці ціпок, а на другій-- засну- 
ла дитина». 

В образну систему твору Т. Шевченко вплітає пейзажі. По- 
дані в плані романтичної поетики, вони виконують функцію ху- 
дожнього паралелізму. Природа у творі живе тим же життям, 
що герої, посилює зображення їхнього психологічного стану: 
«Реве стогне хуртовина, котить, верне полем». Подібна ж него- 
да відбувається і в душі Катерини: «Стоїть Катря серед поля, 
дала сльозам волю». Зміни в природі викликають зміни в по- 
ведінці героїні: «Утомилась заверюха, де-де позіхає // Ще б 
плакала Катерина, та сліз більш немає». 

Т. Шевченко часто вдається до засобу художнього контрас- 
ту. Мати, яка глибоко в душі носить святу любов до рідної ди- 
тини, глянула на неї: А воно на морозі «червоніє, як квіточка 
вранці підгросою». У душі матері на мить спалахнув вогник ра- 
дості: «Усміхнулась Катерина, тяжко усміхнулась». Але й ця 
гірка радість одразу зводиться нанівець усвідомленням -безви- 
хідного становища: «Коло серця-- як гадина чорна Поверну- 
лась». Ще один приклад: «Берлин рушив, а Івася курява покри- 
ла». Контрастність цієї лаконічно описаної картини чітко обу- 
мовлена. Саме такою ми її домислюємо. Тут захований глибо- 
кий соціальний підтекст. Один світ, один шлях, але різні на 
ньому людські долі: розкошують пани, але животіють жебраки. 

Поема Т. Шевченка «Катерина»-- твір народний. Написана 
в ранній період творчості, вона є своєрідним прологом до Шев- 
ченкової «материнської» теми. Ще будуть знеславлені дівчата 
з байстрям попід тином; кріпачка-невольниця, що «пшеницю на 
панщині жне», а її опухла дитина приречена на голодну смерть; 
"мати-«слепая»-- жертва панської розпусти, що, втративши зір, 
стала жебрачкою; мати-«сова», що її безвихідна кривда "крі-: 
пацького життя привела до божевілля, і трагічна постать мате- 
рі-««відьми»; багатостраждальна наймичка , Ганна, позбавлена 
права називатися великим і найкращим словом «Мама». Ще бу- 
дуть месниці Оксана і Марина, мучені мукою своїх синів і од- 

ночасно спадкоємці їх революційної справи ДАлкідова мати і 

Марія. Епілога не буде, бо все це вершини Шевченкового пое- 
тичного духу. : 

«Муза Шевченкова -- в кріпацькій одежі, волаючи до люд- 
ського сумління, до почуття справедливості, вона вперше введе 

в літературу натовпи отих безмірно покривджених людей, що 
населяють «Кобзар», всіх отих вдів, сиріт..., покриток, отих 
занапащених кріпацьких мадонн, що їх поет малює прекрасни- 

124



ми навіть у їхньому горі, малює мовби пензлем великих майст- 
рів Відродження» |Ї, с, 9--10). 

Образ матері український Кобзар піднесе з кріпацьких ни- 
зин до вершин вічності. 

1. Гончар О. Невідцвітне слово // Шевченко Т. Г. Кобзар. К., 1971. 2. Риль- 
ський М. Тарас Шевченко // Максим Рильський. Література і народна твор- 
чість, К. 1956. 3. Франко /. Тарас Шевченко // Зібр. творів: У 50 т. К., 
1980. Т. 28. 4. Шевченко Т. Повне зібр. творів: У 6 т. К., 1963. Т. 1. 

Предпринята попитка идейно-художественного анализа социально-битовой | 
позмь Т. Шевченко «Катерина», Исследуются ее сюжет, композиция, тема, 
образь-персонажи, жанровая структура и особенности позтической речи. 

Стаття надійшла до редколегії 16. 12. 86 



ЗМІСТ 

ТЕОРІЯ ТА ІСТОРІЯ ЛІТЕРАТУРИ 
Ковальчук О. Г. Функціональна роль жанру в системі аксіологічних 

відношень (до постановки питання) 
Кухар-Онишко О. С. У соціальному контексті епохи (до питання про 

соціально- знання: детермінізм у літературі соціалістичного 
реалізму) , - 

Неділько Г. Я. Думка як. літературний жанр - - ; і 
Микуш С. Й. «Буду світ свій різьбити, як камінь...» (питання майстер- 

ності оповіді в новелах В. Стефаника) . - ; ; ; . 
Хоменко Г. І. Трансформація романтичних РДА у травою 

П. Карманського - 
Лещенко П. Я. Великий Жовтень в українській радянській поезії ча- 

сів Великої Вітчизняної війни . і 
Филипчук В. С. В атмосфері взаєморозуміння (Я. Галан і А. "Кру- 

шельницький) . , . . 
Пащшковська Г. Д. Павло Тичина і Василь Земляк. 
Тищенко В. І. Роздуми з ПРИВОДУ роману В. С. Кучера «Устим Кар- 

малюк». 
Кузнецова О. Д. Документ. як (засіб аргументації у публіцистиці, 

спрямованій проти буржуазної ідеології : 2 ; 5 і 
Охріменко П. П. «Слово о полку Ігоревім» і Чернігово-Сіверщина . 
Комаринець Т. І. «Русалка ні Ки пам'ятка українсь- 

кого романтизму 5 - - 
Голомб Л. Г. Мотив «вільної пісні» в ліриці Лесі Українки - 
Кияновська Л. А. Музичні жанри у прозі Ольги Кобилянської . 

УКРАЇНСЬКО-БІЛОРУСЬКІ ЛІТЕРАТУРНІ ВЗАЄМИНИ 

Міщенко Л. І. Політична поезія революції . 
Денисюк І. О. У руслі пролетарської ідеології . 

НА ДОПОМОГУ ВЧИТЕЛЮ 
Скоць А. І. Шевченкова «Катерина» .



СОДЕРЖАНИЕ 

ТЕОРИЯ И ИСТОРИЯ ЛИТЕРАТУРЬІ 

Ковальчук А. Г. Функциональная роль жанра в системе аксиологичес- 
ких отношений (к постановке вопроса) . 

Кухар-Онишко О. С. В социальном контексте зпохи (к вопросу о со 
циально-историческом детерминизме в зктерагуре социалисти- 
ческого  реализма) - 

Недилько Г. Я. Думка как литературньй жанр - 
Микуш С. И. «Буду світ свій різьбити, як камінь..» (вопрось мастер- 

ства повествования в новеллах В. Стефаника) і 
Хоменко Г. И. Трансформация романтических традиций в творчестве 

; П. Карманского 
Лещенко П. Е. Великий Октябрь в украйнской советской поззик вре- 

мен Великой Отечественной войнь . є 
Филипчук В. С. В атмосфере взанмопонимання (Я. Галан и А. Кру- 

шельницкий ) . 5 й 
Пашковская Г. Д. Павло Тьчина и Василь Земляк , | . 
Тищенко В. И. Размьшления по поводу ромела В.С. кузеря «Устим 

Кармалюк» 
Кузнецова Е. Д. Документ как средство аргументации в публицисти- 

ке, направленной против буржуазной идеологин . 
Охрименко П. П. «Слово о полку Игореве» и Чернигово- Сиверщина 
Комаринец Т. И. «Русалка Дністрованас о нидающур ох памятник украє 

инского романтизма Р 
Голомб Л. Г. Мотив «свободной песни» в лирике. Леси Украйнки | 
Кияновская Л. А. Музькальнье жанрь в прозе Ольги Кобьлянской 

УКРАЙНСКО-БЕЛОРУССКИЕ ЛИТЕРАТУРНЬЕ 
ВЗАЙМОСВЯЗИ 

Мищенко Л. И. Политическая поззия революции . 
Денисюк И. А. В русле пролетарской ндеологин . 

В ПОМОЩЬ УЧИТЕЛЮ 

Скоць А. И. Шевченкова «Катерина» .



Сборник научньх трудов 

Министерство вьсшего м среднего 
специального образовання УССР 

Львовский ордена Ленина государственньй 
университет нм. Ивана Франко 

УКРАЙНСКОЕ ЛИТЕРАТУРОВЕДЕНИЕ 

Республиканский межведомственньй 
научньй сборник 

Издаєтся с 1966 г. 

Випуск 51 

Львов. Издательство при! Львовском 
государственном университете издательского 
обьедннення «Вьща школа» 

Адрес редколлегни: 
290000 Львов, ул. Универснитетская, І 
Университет, кафедра украннской литературьі 

Львовская обласная книжная типографня. 
290000 Львов, ул. Стефаника, 11 

(На украннском язьке) 

Редактор Л, І. Сідлович 
Художній редактор О. М. Козак 
Технічний редактор І. Г.Федас 
Коректори К. Г. огвиненко, 
Р.Р. Гамада, 

. МБ Ме 12266 

Здано до набору за Підп. до друку 30.09.88. 
БГ 03790. Формат Х90"/ів. Папір кн.журн, 
Ум. друк. арк. 8,00. Ум. фарб.-відб. 8,37. Обл.- 
вид. арк. 927. Тираж 600 прим. Внд. Ж» 1771. 
Зам, 2898. Ціна 1 крб, 90 к. 

Львівська обласна книжкова друкарня 
290000 Львів, вул. Стефаника, ІЇ. -





І кро. 90 к. 

2. І55М 0130-528Х. Укр. літературознавство. 1988. Вип. 51. 1--128. 

- 
п --. 

)


