
М 1 "е 
Р
 

Р 
НЕ
 

ч
и
м
 
у
р
н
 

р
у
с
ь
 

ть
 

б200961 | М 

5. 26 сі 

241723 І85М 0120-528Х 

МРАТНОЬКЕ 
ІТЕРАТУРО- 

знАвоСТВо



Поверніть книгу не пізніше 
зазначеного терміну 

Львівський національний університет 
імені Івана Франка 

Р 
0 0730 









МУ 
У 

Ж 

- ж
 



МІНІСТЕРСТВО ВИЩОЇ | СЕРЕДНЬОЇ СПЕЦІАЛЬНОЇ ОСВІТИ УРСР 

ЛЬВІВСЬКИЙ ОРДЕНА ЛЕНІНА ДЕРЖАВНИЙ УНІВЕРСИТЕТ 

їм, ІВАНА ФРАНКА 

УКРАЇНСЬКЕ 
ЛІТЕРАТУРОЗНАВСТВО 

ВИПУСК 36 

ІВАН ФРАНКО 

СТАТТІ ТА МАТЕРІАЛИ 

РЕСПУБЛІКАНСЬКИЙ 

МІЖВІДОМЧИЙ 

НАУКОВИЙ ЗБІРНИК 

Виходить з 1964 року 

ЛЬВІВ 
ВИДАВНИЦТВО 

ПРИ ЛЬВІВСЬКОМУ ДЕРЖАВНОМУ УНІВЕРСИТЕТІ 
ВИДАВНИЧОГО ОБ'ЄДНАННЯ 

«ВИЩА ШКОЛА» 
1981



ББК 83.3УК 
ЗУЇ 

У45 

70202-029 «растеатетом м, 

020963 
о, 20 

Аж 
Зтот вьпуск сборника посвящен 125-летнему юбилею со дня ро- 

ждения Ивана Франко. В нем публикуются статьн по важньм во- 
просам теорни и нсторни советского франковедения, библиография 
«Франковеденне за 1978 год». Несколько исследований посвящено 
творчеству Ивана Франко в союзньх республиках. 

Сборник содержит статью 0 вьдающемся советском франковеде 
академике М. С. Возняке (к І100-летию со дня рождениня) и отрьвок 
нз неопубликованного научного исследования М. С. Возняка. 

Для преподавателей вузов, научньх работников, учителей, сту- 
дентов. 

Цей випуск збірника присвячений 125-річному ювілею з дня на- 
родження Івана Франка. У ньому публікуються статті з важливих пи" 
тань теорії та історії радянського франкознавства, бібліографія «Фран- 
кознавство за 1978 рік». Декілька досліджень присвячено творчості 
Івана Франка в союзних республіках. 

Збірник вміщує статтю про видатного радянського франкознавця 
академіка М. С. Возняка (до 100-річчя з дня народження) і уривок з 
неопублікованого наукового дослідження М. С. Возняка. 

Для викладачів вузів, науковців, учителів, студентів. 

Редакційна колегія: проф., д-р філол. наук І. І. Дорошенко (відп. ред.), 
доц., канд. філол. наук А. М. Халімончук (заст. відп. ред.), доц., канд. 
філол. наук Т, І. Комаринець (відп. секр.), доц. канд. філол. наук 
А. І. Бондаренко, проф., д-р філол. наук. М. С. Грицай, доц., канд. 
філол. наук О. І. Губар, проф., д-р філол. наук 3. С. Голубева, ст. 
викл. канд. філол. наук Г. С. Домницька, проф. д-р філол. наук 
Н. Й. Жук, проф:, д-р філол. наук М. П. Лакиза, доц., канд. філол. 
наук В. В. Лесик, проф., д-р філол. наук Г. І. Сінченко, проф., д-р 
філол. наук П. М. Лісовий, проф., д-р філол. наук І. А. Луценко, 
проф. д-р філол. наук В. В. Фащенко, доц., канд. філол. наук, 
М. С. Федорчук, проф., д-р філол. наук К. П. Фролова, проф., д-р філол 
наук П П. Хропко, доц., канд. філол. наук М. Й. Шалата. 

Відповідальний за випуск доц., канд. філол. наук 
А. М. Халімончук 

Адреса редакційної колегії: 
290000, Львів-центр, вул. Університетська, 1, держуніверситет, 

кафедра української літератури 

Редакція історико-філологічної літератури 

(СО Видавниче об'єднання 

М225(04)-81 
1520-81 4603000000 7 ,, 

"У ЛІОТЕНА 
. / . Ун- 

і! «Вища школа», 1981 

-



1. І ДОРОШЕНКО, проф,, 
Львівський університет 

Іван Франко -- наш сучасник 
(До 125-річчя з дня народження) 

Ювілей Івана Франка -- видатна подія в культур- 
ному житті трудящих Радянської країни, всього прогресивного 
людства. Історія літератури знає небагато письменників, чиє 
життя і творчість були б так тісно пов'язані з життям народу, 
так глибоко відображали б соціальні ї національні інтереси тру- 
дящих, відкривали рідному народові такі широкі горизонти сві- 
тової культури. «Він згорів у титанічній праці на благо на- 
роду, -- писав про Франка П. Тичина, -- не доживши трьох 
місяців до свого шістдесятиріччя. Але він з нами. Бо його 
твори не умруть ніколи, а його серце живе і бореться в наших 
серцях, у серцях тисяч і мільйонів людей на землі. Бо ж поето- 
ве безсмертя вимірюється найголовнішим -- тим, скільки серць 
людських відгукнулось і відгукнеться на його вогненне, чесне, 
мужнє й мудре слово. Справжній-бо творець ставить величезні 
вимоги не лише перед собою особисто, не лише перед усією 
своєю добою, перед сучасниками, а й перед нащадками. І ось 
ще цим -- наскільки високо поставлено і здійснено заповіти 
попередника наступними поколіннями, -- Ось ще цим вимірю- 
ється безсмертя поета...» |7, с. 59--60). г 

Шістдесят п'ять років тому пішов з життя Франко. За цей 
час у світі сталися зміни, яких ще не знало людство: в огні рево- 
люційних жовтневих боїв народилась нова соціалістична дер- 
жава, яка витримала нерівний поєдинок з капіталістичним 
оточенням, агресивний натиск фашистської навали і ще більше 
зміцніла. Виник новий світ, з новою ідеологією, новою політи- 
кою, новою мораллю, новими художніми здобутками. В цьому 
новому світі має право на існування далеко не все, що було 
створене в попередні епохи, -- партія Леніна постійно охоро- 
няє і розвиває лише кращі традиції, найцінніші здобутки ми- 
нулого. 

Таким неоціненним скарбом є творчість великого сина укра- 
їнського народу Івана Франка, який заслужив визнання і любов 
наших сучасників, який є нашим соратником, нашим прибіч- 
ником не тільки в ювілейні дні, під час урочистих відзначень, 
а й у щоденному житті, в праці, котру він так натхненно оспі- 
вував.



Іван Франко усвідомлював свої соціальні завдання і робив: 

усе, щоб вони були доступними й зрозумілими для інших. Як 

художник, як поет, він виразив ці думки в образах, що давно 
вже стали символами, з якими ототожнюємо і особу Франка, 
і смисл усієї його діяльності. Це і «вічний революціонер -- дух, 

що тіло рве до бою», і каменяр, який лупає скалу ненависного 

світу й ненависного ладу, і невтомний шукач украденого в 

народу щастя, і натруджений ріпник Борислава.. Франкові 

твори передають нам відгомін першого весняного грому, бо- 
лісний скрегіт скутих у суворі сонетні шеренги слів, які рвуться 

на волю крізь тюремні грати, відкривають ніжність поетового 
серця, яке виливає свої переживання в музиці зів'ялого осін- 
нього листя, знайомлять з роздумами шукача й збирача на- 
родної мудрості в афоризмах «Мого Ізмарагду».. Напевне, 
немає такого відтінку в почуттях людини, якого б не зафіксу- 
вав чутливий до всіх проявів життя митець. Франкові образи, 
Франкові символи зрозумілі й доступні народові, голосом якого, 
совістю якого, захисником і пророком якого він був, вони на- 
завжди увійшли до скарбниці культурних надбань нового су- 
спільства і сприймаються нами як вираз інтересів сучасника. 

Ще на початку свого творчого шляху Франко привселюдно 
заявив: | 
«Яко син селянина, вигодуваний твердим мужицьким хлібом, 
я почував себе до обов'язку віддати працю свого життя тому 
простому народові. Вихований у твердій школі, я відмалку 
засвоїв собі дві заповіді. Перша -- то було власне почуття 
того обов'язку, а друга -- то потреба ненастанної праці» |8, 
т. 14с.9Щі 

. Мало хто з письменників з такою послідовністю, як Іван 
Франко, відстоював свої ідеали, гуртував спільників і боровся 
з численними супротивниками. А ворогів Франкові ніколи не 
бракувало. Хто вони, ці Франкові супротивники? Це були чис- 
ленні ідеологічні, політичні, духовні й світські, літературні і 
кололітературні охоронці старого суспільного ладу, на який 
обрушував свій каменярський молот Іван Франко -- цісар- 
сько-австрійські чиновники і польська шляхта, духівництво, що 
віками задурманювало народ, москвофіли, що служили і ро- 
сійському царизмові, і австрійскому монархізмові, українські 
буржуазні націоналісти, що намагалися посіяти зерна ворож- 
нечі й ненависті між українським і російським народами, всі- 
лякі пристосуванці й спекулянти, яких Франко об'єднав влуч- 
ною назвою -- рутенці, консерватори і догматики. І де б не 
проявлялася їхня запопадлива діяльність, вони завжди були 
смертельними ворогами Івана Франка. 

Їван Франко -- один із перших на Україні пропагандистів 
наукового соціалізму, перекладач творів Маркса і Енгельса 
українською мовою, учасник конспіративного розповсюдження 
і дописувач ленінської «Искрь», організатор революційно-де- 
мократичної журналістики на Україні, полум'яний публіцист, 

4



редактор робітничої газети, організатор робітничих гуртків, 
селянських віч, засновник радикальної партії, редактор і спів- 
автор її видань «Народ», «Хлібороб»; філософ-матеріаліст, во- 
йовничий атеїст, учень і ідейний спільник російських револю- 
ціонерів-демократів; співець і пропагандист дружби між 
українським і російським народами; один із найвидатніших 
учених-літературознавців свого часу, автор грунтовних дослід- 
жень народної творчості, історії української літератури, видат- 
ний і талановитий літературний критик. Цінний вклад Івана 
Франка в розвиток права, філософії, педагогіки, естетики, істо- 
ричної науки -- всього і не назвати. 

Важливо підкреслити ще одну рису Франкової творчості -- 
її дослідницький характер. Чим були для Франкового сучас- 
ника і є для нас «Бориславські оповідання», повісті «Борислав 
сміється», «Перехресні стежки», «Основи суспільності», «Для 
домашнього вогнища», «Воа сопз5ігісіог» та ін. його поезії та 
поеми? Це не тільки безцінні художні полотна, а й досліджен- 
ня -- соціологічні, філософські, психологічні, і завдяки цьому 
вони не втратили свого значення дотепер. 

У боротьбі проти формалізму, безідейності, індивідуалізму 
й суб'єктивізму в художній творчості й літературній критиці, 
в утвердженні принципів народності, класовості, партійності 
літератури і мистецтва Іван Франко й сьогодні наш вірний 
СПІЛЬНИК. 

Великий вклад Каменяра у справу братнього єднання наро- 
дів. Особливо ж багато зробив для міжслов'янського культур- 
ного єднання -- і за це йому величезна шана братніх народів 
Польщі, Болгарії, Чехословаччини, де вивчення спадщини 
Франка вже давно поставлено на наукову основу. Грунтовні 
дослідження, присвячені Франкові, побачили світ у ЧССР, 
ПНР, НДР. Делегації з багатьох країн світу, які відвідують 
нашу землю, вшановують пам'ять Каменяра. З року в рік зро- 
стає кількість прихильників і однодумців Франка -- всіх, кому 
близькі і дорогі ідеали революції і соціальної свободи, ідеї 
гуманізму, миру і дружби. Ми пишаємося тим, що творча спад- 
щина Франка стала такою могутньою рушійною силою у бо- 
ротьбі за соціальний прогрес, за мир, проти всіляких форм 
поневолення народів, за їх визволення з кайданів економічного, 
політичного і духовного рабства. 

Пером письменника, публіциста, ученого Великий Каменяр 
боровся проти війн, мілітаризму та інших породжень антаго- 
ністичного світу. Не-кому іншому, а саме Франкові належать 
слова, написані ним сто років тому на сторінках журналу 
«Світ»: «Приготовання до війн тривають так само ненастанно 
і то всюди і в такім розмірі, про який давніші віки й не чували. 
І в найспокійніший час європейські народи стоять напоготові до 
війн, удержують величезні постійні війська, видають величезні 
гроші на зброю і прокормлення вояків, одним словом стогнуть 
під гнетом мілітаризму...» |5, с. 290). Ці слова, написані немов 

5



сьогодні, спрямовані проти тих реакційних сил сучасності, які 
силкуються розпалити вогнище третьої світової війни. 
- У Звітній доповіді Центрального Комітету КПРС ХХМІ 
з'їздові партії Генеральний Секретар ЦК КПРС товариш 
Л. І. Брежнєв підкреслював: «Авантюризм, готовність ставити 
на карту життєві інтереси людства в ім'я своїх вузьких корис- 
ливих цілей -- ось що неприкрито проявляється в політиці 
найбільш агресивних кіл імперіалізму» ". 

Їван Франко сходив сотні й тисячі доріг на рідній землі. 
Якби сьогодні пройти по них, по Франкових «перехресних стеж- 
ках», вони б переконливо засвідчили, які величезні зміни ста- 
лися на його батьківщині, якими велетенськими кроками про- 
стує вперед народ, котрий у жовтневих боях виборов собі право 
вільно нести Франкового «духа печать». 

«Перехресні стежки» поета пролягали через містечка й села 
Галичини, які за його життя стояли обабіч дороги «мов старці, 
обвішані торбами». Хто побував у селі Франковому, в Дрого- 
бичі, Бориславі в наші дні, той не може не дивуватися величчю 
змін, які сталися тут за радянських часів. Колись Франко на- 
відувався і в містечко Турку, сховане далеко в горах, і свої 
враження зафіксував у творі з промовистим заголовком -- 
«Вандрівка русина з бідою». Він писав: 

Приїхали аж на Турку, 
Ходять бойки як на:шнурку -- 

- . Біда з ними знайома, 
. | Поміж ними як дома. 

-«Пита русин: «Є в вас школи?» 
«Є, та дуже вчать поволи: 
Школи в селі вже літ сто, 
А письма не зна ніхто!» 

І8, т. 10, с. 125--126) 

А сьогодні виходці з сіл Турківщини, десятки юнаків і дів- 
чат закінчили вищі навчальні заклади і працюють лікарями, 
інженерами, вчителями. 

В одній із праць про Тараса Григоровича Шевченка Фран- 
ко писав: «Він був сином мужика і став володарем у царстві 
духа. Він був кріпаком і став велетнем у царстві людської 
культури» |8, т. 17, с. 7Ї. 

Син селянина, Іван Франко, завдяки глибокому усвідомлен- 
ню своєї місії -- служити народові, також став володарем у 
царстві духа, всупереч тисячним перешкодам, що ставив на 
його шляху експлуататорський суспільний лад. й 

Іван Франко не зміг закінчити Львівський університет, як 
пізніше не одержав дозволу працювати в ньому, але його ба- 
гатогранна наукова спадщина в роки Радянської влади стала 
справжнім університетом для селянських і робітничих дітей. 
Відколи Львівський університет носить ім'я Івана Франка, в 
його стінах одержали путівку в життя десятки тисяч спеціаліс- 

» радянська Україна, 1981, 24 лютого.



тів, які працюють в різних галузях народного господарства ії 
культури. За роки Радянської влади твори Івана Франка ви- 
тримали понад п'ятсот видань тиражем більше дванадцяти 
мільйонів примірників. Хто спроможний полічити, скільки бій- 
ців за нову, соціалістичну культуру виросло на творах Великого 
Каменяра! Його слово постійно лунає у всіх навчальних закла- 
дах, культосвітніх установах, на масових зустрічах трудящих, 
запалюючи серця до нових і нових звершень, збуджуючи думку, 
гартуючи волю. 

Подією величезного ідейно-політичного, культурного, літе- 

ратурного, наукового значення є здійснення Інститутом літера- 
тури ім. Т. Г. Шевченка АН УРСР видання творів Івана Фран- 
ка в п'ятдесяти томах. Читач уже отримав перших двадцять 
п'ять томів цього видання, куди ввійшли художні твори -- 
поетичні, прозові, драматичні, а також художні переклади. Ма- 
ло сказати, що це -- найповніше видання творів Великого Ка- 
меняра; воно задовольнить запити не тільки масового читача, 
а й інтереси науковців, які зможуть користуватися ним як 
першоджерельним матеріалом. і 

Спадщина Івана Франка давно є об'єктом пильного дослід- 
ження науковців -- істориків, юристів, філософів, економістів, 
педагогів і т. д. Зараз кількість праць, присвячених Івану Фран- 
кові, уже давно перевищує кількість Його власних творів -- 
їх декілька тисяч. Більше десяти докторських і понад 120 кан- 
дидатських дисертацій написано на матеріалі спадщини Івана 

Франка. Геній Івана Франка був і є величезним імпульсом у 
розвитку сучасної науки. | 

Колективними зусиллями вітчизняних поетів, прозаїків, 

драматургів створюється багатогранний художній образ Івана 
Франка. Дзвінкоголосий, «сталевий і ніжний» Павло Тичина 

не раз звертався до Каменяра -- як літературознавець, публі- 
цист, а найтепліше змалював його як поет. Це вірші «Ми йдемо 

з Франком Іваном» (також навіяний ювілейним 1956 роком), 

«Франка Івана голос чути», в якому звучать рядки: 

Франка Ївана голос чути 
по всій Радянській стороні: 
-- Встаю ж і я за правду в світі, 
не спочивать мені, -- 0 ні! 

І6, т. 3, с. 148) 

Незабутній Максим Рильський протягом усього творчого 
життя змальовував безсмертний образ Каменяра і в чудових 
поетичних рядках, і в наукових працях. Ще в 1932 р. Рильський 
увічнив улюблений образ у класичній сонетній формі, до якої 
любив звертатись і автор «Вічного революціонера»: 

І проміж нас живе ясна і чиста слава 
Малого Мирона, великого Франка 

ГА, Те 1, с, 3941. 

Могутнім карбованим словом вирізблює образ Франка і 
Микола Бажан. Кожний з радянських митців найбільше за- 

7



мислюється над тим, якими саме гранями талант Каменяра 

обернений до нас, до сучасників. У статті «Вогонь в одежі сло- 

ва» Микола Бажан пише: «Не могла б поезія Франка піднес- 

тися до тих геніальних злетів провидіння, до тієї вражаючої 

ясності поетичних передбачень, коли б не піднесли її крила 

найпередовішої для сучасності ідеї -- ідеї соціалізму. Живу- 
щий огонь, що пронизував і розпалював творчість Франкову, 
був огонь соціалістичної ідейності, Прометеїв огонь соціаліс- 
тичних вчень» (І, т. 4, с. 69). В творчій же уяві поета образ 
Каменяра асоціюється з популярним у народі Франковим ду- 
бом -- про це несхитне дерево й складено пристрасний гімн в 
одному з бажанівських «Бориславських оповідань»: 

Радіючи, я пізнаю 
В нагірному дубі твою незабутню й єдину, 
Твою міцнотілу, уперту подобу твою, 
Карпатський поете, ковальський прославлений сину! 

П, т. 1, с. 218) 

Та чи не найбільш послідовно і плідно звертається до Фран- 
ка Дмитро Павличко. За його словами, пізнати Франка -- це 
все одно, що «зглибити незглибиме». Поет створює образ свого 
великого земляка в поетичних перлинах, в публіцистичних ви- 
ступах. Перечитуючи «Франкову криницю» Павличка, відчува- 
єш, як афоризми пружинистих строф Каменяревого «Мой- 
сея» допомогли сучасному поетові виразити синівську велику 
любов і велику шану поетові-класику. 

| У творах радянських поетів, які звертаються до образу 
Франка, постійно відчувається прагнення відбити інтернаціо- 
нальне значення Його спадщини. У вірші «Сіяч» з циклу «Іван 
Франко» Павличко пише: 

Та ми, що вийшли із його волань, 
Зорали вже не тільки давні стерні. 
Пустиню в бога відняли назад! 
Своєю кров'ю піски полили ми. 
Там, де ішов Франко, квітує сад 

І сходяться народи-побратими 
ІЗ, т. 1, с. 3121. 

Присутність Івана Франка постійно відчувається всюди -- 
і в нашому житті, і в літературі, і у творчості радянських пи- 
сьменників усіх поколінь. Слушно й справедливо з цього при- 
воду сказав Олесь Гончар: 

«Жива школа багатющого, неоціненного Франкового досві- 
ду зберігає силу взірця й для нас, сучасних українських пись- 
менників, для всієї нашої багатонаціональної літератури. 
Бойовитість творчості, глибина соціально-психологічних дослід- 
жень, відданість кожним своїм словом народу, справі прогресу 
людства -- це саме те з Франкового життя, що хвилює нас, 
що може сприйматися нами як його заповіти. Літературі на- 
шій і сьогодні потрібна Франкова одержимість, його трудолюб- 

8



ство, громадянська активність, широта мислення, увага до: 
всього юного, талановито ростучого, зневага до схеми й канону, 
нам і сьогодні треба його мужності, несхитності й гарту» |?, 
т. 6, с. 450). 

Список літератури: І. Бажан М. Твори: В 4-х т. -. К., 1975.2. Гончар О.- 
Твори: В 6-ти т. -- К., 1979. 3. Павличко Д. Вибрані твори: В 2-х т. - К., 
1979, 4. Рильський М. Твори: В 1б0-ти т. - К., 1960. 5. Світ, 1882, ХМ» 4. 
6. Тичина П. Твори: В 6-ти т.-- К., | 1961. 7. Тичина П. З минулого в май- 
бутнє. -- К., 1973. 8. Франко І. Твори: В 20-ти т. -- К., 1959. 

КРАТКОЕ СОДЕРЖАНИЕ 

В статье раскрьваєтся значение общественно-политической, художествен- 
ной, научной деятельности Й. Франко для наших дней, популярность писа- 
теля в нашей стране и за рубежом, а также обращенне к И. Франко 
современньх советских писателей -- П. Тьичинь, М. Рнеокогв) М. Бажана, 
О. Гончара, Д. Павльчко. 

Стаття надійшла до редколегії 
27 лютого 1980 року 



ТЕОРІЯ ЛІТЕРАТУРИ 

А. Ї. ПАШУК, проф., 

Львівський університет 

Проблема народних мас і особи 
у творчості І. Франка 

. (Проблема народних мас і особи, що займає важливе 
місце у всій творчості І. Франка, особливо виділяється в його 
трактуванні суспільно-історичних процесів та явищ художньо- 
літературної творчості. З'ясування цих поглядів, які ще недо- 
статньо вивчені, має істотне значення для глибшого розкриття 
основоположних теоретичних і соціальних основ діяльності та 
творчості Каменяра. Саме тому аналіз цієї проблеми вимагає 
висвітлення насамперед розуміння Франком понять народу і 
особи, що є вихідними і основоположними категоріями у його 
концепції народних мас і особи. 

У поглядах Франка розрізняється два поняття народ -- 
народ у звичайному загальноетнічному значенні як населення 
держави, країни, куди входять усі верстви суспільства, і народ 
як соціально-етнічне явище, визначальною рисою якого є тру- 
дова діяльність усіх його складових елементів, що цілком від- 
повідає поняттю трудящі маси. 

Як революціонер-демократ, Франко в центрі своєї творчості 
ставить те поняття народу, в основі визначення якого лежить 
соціальний принцип, тобто під народом він розуміє ті верстви 
населення, які характеризуються спільною для них визначеніс- 
тю -- трудовою діяльністю. Народ, у розумінні Франка, -- це 
безпосередні виробники -- трудящі, неексплуататорські групи 
населення, а саме: міський пролетаріат, сільські робітники 
(наймити, батраки), бідняки, середні верстви сільського насе- 
лення, дрібні господарі, ремісники, тобто всі, хто займається 
трудовою діяльністю і не є експлуататором. «Класи трудя- 
щих, -- писав Франко, -- це класи, єдиним майном яких, єди- 

ною опорою, єдиною спадщиною і надією є важка праця на 
кусок хліба -- і лише ці класи входять в нашу програму, про 
них тільки говоримо і їм тільки передусім бажаємо добра» |2, 
т. 19, с. 206). В розумінні Франка, народ -- це трудящі маси, 
«робочий народ», «народ простий», «все трудове суспільство» 
Ї2, т. 19, с. 41, 213). Власне з цим розумінням слова народ по- 
в'язане прагнення І. Франка з'ясувати назву народознавство 
«через більш стисле означення поняття народу» |2, т. 19, с. 143). 
У цьому відношенні «під народом, -- підкреслює Франко, -- 

10



не розуміємо тут цілої маси, що заселює даний край, але тіль- 
ки ті нижчі верстви, що відносно найменше підпали культур- 
ним змінам, що найбільше зберегли слід давніх епох розвитку» 
(2, т. 19, с. 143). 

Поняття народ, суттю якого є трудова діяльність, Франко 
кладе в основу розуміння відносин між панівними експлуата- 
торськими класами, які протистоять трудящим як антинародна 
сила, і широкими народними масами, які, як безпосередні ви- 
робники, трударі, працюють для себе і на інших, так чи інакше 
є експлуатованими, гнобленими. З таких же позицій розглядає 
Франко і питання про відносини між народом та інтелігенцією. 
Адже не випадково редакція народовської «Правди» звинува- 
чувала Франка в тому, що він «під народом» розуміє «тільки 
хлопів», виключивши інтелігенцію, якій ще й до того закинув 
«буржуазні інстинкти» |2, т. 19, с. 41), Звичайно, маючи на 
увазі галицьку інтелігенцію, яка ділилася «на дві партії: кле- 
рикально-общеруську і ліберально-народову» |9, т. 16, с. 23-- 
24|, Франко на основі аналізу їх слів і вчинків «дійшов був 
до того, що принципіальної, основної різниці між нашими пар- 
тіями нема, що обі вони, і «тверді» і «народовці», однаково 
далекі від народу, від понімання його потреб» |?2, т. 19, с. 41). 
Під яким словесним прикриттям не виступала б кожна з цих 
партій, «для народу користь з того однака -- ніяка», бо «різ- 
ниця між ними чисто формальна», а основа їх -- одна і та ж 
(2, т. 16, с. 27). «Сеся основа, се лібералізм, або радше буржуаз- 
ні інстинкти, котрі зароджуються в нашій інтелігенції» |2, т. 16, 
РУТА 

Розвиваючи революційно-демократичне розуміння народу як 
трудящих мас у протиставленні панівним експлуататорським 
верствам суспільства, Франко відстоює необхідність класового 
підходу до трактування народу як соціальної визначеності за 
основоположною ознакою трудової діяльності. 

Отже, народ, у трактуванні Франка, -- це історично 
складена соціально-етнічна спільність трудових верств населен-,, 
ня, об'єднаних на спільній для них основі -- трудовій діяль- 
ності як засобі їх існування, що є водночас принциповою озна- 
кою їх класової відмінності від панівних експлуататорських 
верств суспільства. Таке розуміння народу є основоположним 
принципом у творчості Франка, у всій його діяльності. 

Проблема особи розглядається Франком у плані історичного 
розвитку людини і суспільства. Суспільна сутність людини, на 
його думку, не вроджена, не природний інстинкт -- вона є істо- 
ричним явищем, продуктом певного способу життя. «Товарись- 
кість, наклін до життя в громадах і державах вироблялись у 
чоловіка аж пізніше», «нинішній наклін товариський» треба 
«вважати пізнім витвором самої боротьби за існування, істо- 
ричним здобутком чоловіка» |2, т. 19. с. 80). 

Життєдіяльність людських громад, основаних на спільній 
праці, була матеріальною основою появи та розвитку духовної 

п



культури і особливо «вироблення бесіди». «Коли чоловік почав 

жити громадами, показалась у нього потреба постійного поро- 

зуміння у всяких речах» |2, т. 19, с. 81), що й зумовило виник- 

нення мови як засобу спілкування. Мова, в свою чергу, стала 

значним фактором духовного розвитку людини, усього її існу-. 

вання |2, т. 19, с. 82). Створення громад стало можливим лише 

на основі трудової діяльності людей, яка неодмінно пов'язана 

з виготовленням та застосуванням знарядь праці і тим самим 

принципово відрізняється від біологічної життєдіяльності |2, 
т. 19, с. 82). 

Поява «людської суспільності», на думку Франка, дає ключ 
до з'ясування питання про виникнення «наклону товариськості», 
«товариськості», «наклону до життя в громадах і державах», 
тобто сутності людини як суспільного явища. Саме в цьому 
контексті йдеться ще «про одну користь громадського життя, а 
іменно вироблення наклонів суспільних (Зосіаїїп5віпКкіе)». Фран- 
ко підкреслює, що «пошанування для життя співгромадян, для 
своєї особистої власності, почуття свого обов'язку, любов для 
своєї родини, -- всі ті привички та чуття, що суть основою 
суспільного життя і тепер можуть уважатися вродженими чоло- 
вікові, виробилися аж з часом, по довгім і важкім розвитку, 
в початках дружного життя людей і утвердилися відтак в люд- 
ській натурі природним добором» |?, т. 19,.с. 82). Вказує Франко 
і на зворотний вплив «наклонів суспільних» на відносини між 
людьми, підкреслюючи, що вони «з свого боку причинювалися 
чимраз більше до зросту і скріплення суспільного життя» |2, 
т. 19, с. 82). Отже, кожна людина як особа є історично-суспіль- 
ним продуктом своєї доби, втіленням і носієм суспільних від- 
носин свого часу. 

Водночас Франко конкретизує цю ідею, доводячи, що су- 
спільство, поділене на класи експлуататорів і експлуатованих, 
гнобителів і пригноблених, панів і підлеглих, неодмінно визна- 
чає суспільну сутність людини як складової частини і представ- 
ника якогось певного класу, її відношення до представників 
свого класу і інших класів. «Людина однаково, як одна, так і 
друга, -- писав Франко, -- виходить з рук природи. Тільки 
суспільні відносини, в які вона попаде, роблять з однієї -- селя- 
нина, з іншої -- пана; з однієї -- робітника, з іншої -- пара- 

зита» |2, т. 19, с. 268). Оскільки ж суспільну сутність людини 
в умовах класового суспільства визначає це ж класове суспіль- 
ство, то Й сутність її мусить бути класовою. 

У трактуванні Франка народні маси і особа співвідносяться 
як категорії загального і одиничного. З одного боку, спільні 
інтереси, прагнення, настрої, сподівання і т. д. народних мас 
як загальне втілюються і виражаються у сутності особи, що 
виступає як індивідуальне, одиничне їх виявлення, з другого -- 
кожна особа як одиничне своєю сутністю є складовою частиною 
народу, що виступає як її виявлення у загальному, через за- 
гальне. 

12



Діалектика співвідношення народних мас і особи як загаль- 
ного 1 одиничного визначає їх місце і роль у суспільному жит- 
ті, в історичному розвитку. Правильно визначивши суть цього 
співвідношення, Франко зумів осмислити роль і місце народних 
мас і особи в суспільно-історичному процесі. Оскільки ж, з 
його точки зору, основоположним у співвідношенні народних 
мас і особи в суспільному житті є загальне -- народ, який ви- 

-озпачає одиничне -- особу, суспільну сутність людини, то це, 
в свою чергу, зумовлює різну вагу їх ролі, місця і значення в 
розвитку суспільства. 

Народ, на думку Франка, за своїм соціальним становищем 
трудівника, виробника є творцем усіх матеріальних благ і зна- 
чної частини духовних цінностей |2, т. 19, с. 143--154). Народні 
маси, які розвивають матеріальне виробництво, що веде до змі- 
ни і розвитку всього суспільного життя, суспільного прогресу, 
в силу свого суспільного становища об'єктивно зацікавлені в 
розвитку науки, знання, культури. Історично склалося так, за- 
значає Франко, що багато століть тому відбувся «поділ праці 
на фізичну, важку, з одного боку, і розумову, з другого. Поділ 
цей був необхідний у ті часи. Він поволі вів і до технічних удо- 
єконалень знарядь праці і до щораз нових відкрить в галузі 
мислення» Ї2, т. 19, с. 22). Але мав він і «шкідливі наслідки: 
серед класу розумово працюючих він породив якесь фальшиве 
почуття своєї вищості над класом, що працює фізично, збудив 
у нього погорду до фізичної праці, підточив його власні сили 
і його власну моральність...» |2, т. 19, с. 22). У своєму дальшому 

поглибленні «цей поділ дуже негативно вплинув на обидві», тоб- 

то на працю і науку, «уповільнював і уповільнює їх розвиток» 

(2, т. 19, с. 26). І тільки тоді, коли цей поділ зникне, настане 

справжнє щастя для трудової людини, бо тоді «наука і праця 

зіллються для неї в одне», «всяка її наука стане працею, ко- 
рисною для суспільства, а вся праця буде виявом її розвиненої 

думки, розуму й науки» |?2, т. 19, с. 26). І хоч ідеал цей ще дале- 

кий, проте людство у своєму історичному розвитку «прямує до 

тієї мети» Щ2, т. 19, с. 26). 
Вже сама постановка питання про вплив науки на класи 

працюючих є важливим досягненням революційно-демократич- 

ної думки. «Визначивши науку як злиття двох понять, знання 

і праці», Франко підкреслює, що, хоч «вона єднає і ріднить 

в собі всіх людей», оскільки має загальнолюдське значення, 

все ж «з-поміж усіх найближчими їй є працюючі, як ті, що 

працюють фізично, так і ті, що розумово» |2, т. 19, с. 26--27). 

Заслуга Франка полягає, по-перше, у визнанні органічної єд- 

ності знання і праці, науки і трудової діяльності «класів пра- 

цюючих», розумової і фізичної праці, і, по-друге, у визначенні 

дієвого впливу науки на суспільно-виробничу діяльність тру- 

дящих мас, а за допомогою цього і через це -- на розгортан- 

ня їх боротьби». «Усе, що наука відкриє, думка породить, усе 

те праця перетворює в тіло, в дію, в життя і дає новим поко- 

13



лінням робітників до рук як знаряддя і допомогу в дальшій 
праці і дальшій боротьбі» |2, т. 19, с. 27). Оскільки «працюючі 
класи» є вирішальною силою реалізації досягнень науки, ви- 
яву 1 здійснення 11 впливу та дії, то, за твердженням Франка, 

«тільки в робітниках і через робітників набирає вона значення 
для поступу» |2, т. 19, с. 27). 

Трудящі маси, за Франком, як творці матеріальних і ду- 
ховних благ відіграють вирішальну роль у суспільному житті, 
є реальною силою суспільно-економічного і духовно-культур- 
ного прогресу. З цих позицій Франко розглядає й питання про 
роль особи, видатних діячів у суспільно-історичному процесі. 
Розглядаючи це питання крізь призму діалектики Загального 
і одиничного, Франко визнає активну роль особи, але запере- 
чує її первинно-визначальний характер. З точки зору Франка 
особа -- яка б вона не була геніальна -- у своїй діяльності не 
може вийти поза рамки суспільства, піднятися над ним і, не 
зважаючи на нього, йти за власним бажанням, примхами і т.д., 
хоч би вже тому, що вона є не чим іншим, як певним одинич- 
ним виявом загальних інтересів свого класу. 

Франко піддає критиці ідеалістичні погляди, згідно з якими 
історичний процес зводиться до виявлення розуму діячів, ви- 
значається діяльністю і волею окремих осіб. «Панувало за- 
гальне переконання, що такий чи інший наслідок якоїсь події 
залежав попросту від того чи іншого настрою якогось володаря, 
короля, полководця тощо» |2, т. 19, с. 19). Перська держава не 
розпалась би, якби Олександрові Македонському не спало на 
думку напасти на неї, не було б і другої пунійської війни, якби 
Ганнібал її не почав, і т. д. «Словом, думали, що монархи, 
полководці і інші можновладці «роблять історію» |?2, т. 19, с. 19). 

Критично розглядає Франко Й ідеалістичні погляди якобін- 
ців, які абсолютизували роль особи як вирішального визна- 
чального спонтанного чинника суспільного розвитку, а народні 
маси трактували як пасивний натовп. Справа в тому, що фран- 
цузьке просвітництво у ХУМПІ ст. ведучи рішучу боротьбу про- 
ти феодально-абсолютистського ладу, який пригнічував і нівечив 
особу, поставило питання «про виховання нормальної одиниці», 
«про поворот людей на лоно природи» і про природні «права 
чоловіка» як про «основу цілої суспільної будови», а це в свою 
чергу мусило «безмірно піднести вагу одиниці людської», яка 
й «бере на себе боротьбу з старими, спорохнявілими порядка- 
ми» в інтересах визволення всього народу, тобто третього стану 
(2, т. 17, с. 44), Власне дальшим кроком в ідеалістичному ви- 
знанні ролі особи був «розвиток т. зв. якобінства політичного 
у Франції, котре стояло на тім, що вибрані, могучі одиниці 
людські можуть і повинні одним замахом, указом ! розпоря- 
дженням згори перестроїти весь склад життя 1 навіть мірку-. 
вання мас народних і ущасливити ті маси» 2, т. 17, с. 45). 
Франко підкреслює, що хоч «думки ті в ПОЛІТИЦІ вспіли доволі 

швидко перетертися» (2, т. 17, с. 45), все ж вони були яскравим 

14



проявом ідеалістичного розуміння ролі особи і народних мас 
в суспільно-історичному процесі. 

Франко аргументовано доказує хибність цих ідеалістичних 
поглядів. «Адже доведено, що великі королі, полководці і за- 
войовники не тільки не «робили» і не «роблять» історії, а 
навпаки, що історія породила їх самих, тобто, що вони з'яви- 
лися і стали необхідними внаслідок попереднього розвитку яко- 
гось народу, внаслідок його сучасних економічних і політичних 
умов, і що вони були тільки знаряддям її дальшого розвитку, 
тільки щаблями, по яких розвиток ішов і йде щораз вище й ви- 
ще» |2, т. 19, с. 19). Особливо Франко наголошує на тому, що 
«новіші історичні дослідження зробили величезний переворот 
у цілій історичній науці» саме тим, що розкрили об'єктивні 
основи суспільно-історичного процесу, дали можливість визна- 
чити місце, роль і значення в ньому як видатних осіб, так і 
народних мас. Справа не тільки в тому, що окремі особи не 
можуть «творити історії» -- цього не може зробити й весь. 
народ, усе суспільство, оскільки діють вони не за своєю волею. 
й бажанням, а під впливом економічного життя, з якого й виро- 
стають їх інтереси, прагнення, бажання тощо. Ці процеси зу- 
мовлюють і діяльність особи |?, т. 19, с. 19). 

Оскільки народні маси є безпосереднім і вирішальним ви- 
робником матеріальних благ, то економічні відносини даного: 
суспільства безпосередньо здійснюються і виявляються саме в 
трудовій діяльності цих мас, а тому їх суспільно-економічний 
інтерес є найбільш масовим, основоположним і визначальним у 
суспільному житті, двигуном їх діяльності та боротьби. Якщо: 
до цього часу під історією як наукою розуміли перелік так 
званих важливих подій, які пояснювалися діяльністю видатних. 
осіб, то тепер, коли основу історичного процесу розкрили у 
розвитку «економічних, політичних і наукових взаємин окре- 
мих народів», став можливий «щасливий зворот в історичній. 
науці», наслідком якого є поява «історії розвитку народів» 
12, т. 19, с. 19). З точки зору цієї концепції історичного процесу, 
«царі, князі й попи уступають з першого плану, ... - - на їх місце 
стає сам люд, його економічні відносини, його праця й розви- 
ток» |З, т. 19, с. 191. 

Водночас у світлі цієї концепції особа як фактор суспільно- 
го та історичного розвитку не зникає зовсім, а лише займає 
належне місце, що визначається роллю, яку вона відіграє як 
продукт історичного розвитку. Під впливом суспільних обста- 
вин особа може відігравати різну роль -- прогресивну, якщо: 
вона представляє народ, загальнонародні інтереси, вимоги су- 
спільного прогресу, і реакційну, якщо вона репрезентує анти- 
народні сили, своєю діяльністю гальмує суспільний прогрес. 

Визначаючи роль галицької інтелігенції в суспільному жит- 
ті, Франко підкреслює, що вона мусить, з одного боку, ви- 
ражати інтереси народних мас, а з другого -- оволодіваючи 
передовими ідеями, служити своєю працею для добра народу, 

15.



-вести його по шляху прогресу. Інтелігенція, пише Франко, «по- 
винна бути громадою людей з широким образованням, з ви- 
робленим характером, з щирим чуттям до народу», вона по- 
винна «злитися з народом», «жити з народом і між народом 
ще як окрема верства, але як невідлучна часть народу», «прой- 
няти весь організм народу і привести його до живішого руху, 
до поступового зросту». А «коли б показалася потреба швидше 
дійствуючих ліків, то і від них інтелігенція не повинна отсту- 
патися» |2, т. 19, с. 47--48). Тільки така інтелігенція може 
відіграти прогресивну роль, бути представником народу. 

Роль особи в супільному житті Франко розглядає у нероз- 
ривному зв'язку з проблемою свободи особи, що має принци- 
лове значення для глибшого розкриття проблеми співвідно- 
шення особи і народних мас. Особливо яскраво можна про- 
ілюструвати розуміння свободи особи на прикладі аналізу 
"Франком «Фауста» Й.В. Гете. Порівнюючи появу «Фауста» 
«з вибухом великої революції в Франції» у ХМПІ ст. Франко 
зазначає, що хоч революція у Франції «вибухла на суспільно- 
політичнім полі», а в Німеччині «обняла поле духовне: філосо- 
гфію і штуку», проте «зміст революції був один і той сам: оба- 
лення " середньовікових границь, що путали свободу чоловіка, 
обалення в ім'я вроджених, природних прав людини-одиниці» 
12, т. 18, с. 402). 

Особливість французької революції, на думку Франка, поля- 
гає в тому, що її метою «була передовсім свобода в найширшім, 

"т. є. і в зовсім неозначенім розумінню» |2, т. 18, с. 403). Ос- 
кільки свободу здобували «сила економічна: капітал і розумо- 
ва: наука, йдуча, конечно, наразі в парі або-в услузі капіта- 
лу», то вона «мусила статися свободою сильних», «свободою 
значної меншості багатіїв та вчених, свободою вибраних оди- 
ниць, а не цілої маси простого, сірого люду» |2, т. 18, с. 403). 
У боротьбі проти феодально-абсолютистських відносин фран- 
цузька революція прокламувала «свободу особи, звісно, силь- 
ної особи, сильної економічно (багатирства)», тобто свободу 
буржуазії, капіталу. 

Аналізуючи розвиток сутності особи Фауста, Франко під- 
креслює, що «зовсім в дусі революції ХУПІ віку боротьба Фа- 
уста починається тільки в імені одиниці і для одиниці, почи- 
нається зовсім з егоїстичних товчків» Ї2, т. 18, с. 404). Фауст 
говорить, що в нього немає ні грошей, ні багатства, ні почестей, 
ні світовладства, а всі знання, які він здобув, задоволення не 
дали; більше того, «за тяжкою, хоть безплідною, духовною 
працею він пропустив вік молодий, протратив найкращі сили, не 
ужив світа» |2, т. 18, с. 405). Тепер же «він виривається з тісних 
пут, в котрих досі жив», прагне повної свободи для себе, для 
свого я, що цілком відповідає вимогам буржуазної революції 
ХМІ ст. Вчинки Фауста, його егоїзм і є відбитком та проявом 

« Обалення -- повалення, знищення. -- А. П. 

16



певної епохи, її характеру, історичної суті. «Свобода сильної 
особи не тільки в думці й бесіді, але і в дійстві, свобода без 
згляду на те, чи вона приносить добро, чи муку другим, слабим 
особам, щоб тільки сильному приносила певну суму щастя -- 
ось яка була головна пружина суспільно-політичної й духовної 
революції ХУПІ віку, ось що становить движучу силу й тра- 
гедії «Фауст» 2, т. 18, с. 4051. 

Як підкреслює Франко, «Мефістофель обіцяє Фаустові не- 
ограничену свободу дійств і більше нічого», тобто свободу без 
цілі. Але «така свобода -- дуже двосічне оружжя». Що ж буде, 
коли така свобода потрапить «в руки сильному ідіотові»? Адже 
«він для своєї втіхи гроллє море сліз і крові людської», «у його 
голові не збудиться застанова: чи, кому і нащо хосенна ся 
свобода?» |2, т. 18, с. 405). Такою свободою може скористатися 
і розумна людина. Хоч і в її руках така свобода може часом 
пошкодити іншим (як, наприклад, Фауст доводить до загибелі 
Маргариту), проте розумний чоловік «не стане на тім, не вдо- 
волиться осягненою свободою, а переконавшись досвідом, як 
небезпечна тота свобода, коли не приложена до відповідної цілі, 
він почне шукати такої цілі, почне глядіти, кому й нащо може 
вона придатися» |2, т. 18, с. 405Ї. В такому випадку свобода пе- 
рестає бути сваволею. Тепер усе залежить від самого Фауста, 
тобто як він скористається необмеженою свободою, до якої 
цілі її прикладе. І Фауст не приймає невизначеної свободи, 
свободи без цілі. «Він чує наперед, що свобода сама не вдово- 
лить його; він не бачить можливості такого щастя, котре б могло 
зовсім вспокоїти і навіки ущасливити його; він приймає свободу 
тільки на те, щоб шукати, добиватись, але не на те, щоб ужи- 
вати і розкошувати» (2, т. 18, с. 406). Сподівання Мефістофеля 
не здійснилися. 

Еволюція Фауста від індивідуалізму і безцільного егоїзму 
до розуміння вищих суспільних ідеалів та служіння суспільно- 
сті породжує стан гармонії між ним і суспільством, одиничним 
і загальним, що є виявом справжнього щастя, що Фауст і шу- 
кає. Звичайно, «хвилю таку Фауст бачив тільки в будущині, 
приймав тільки можність такого щастя, а то тоді, коли кожна 
личність на те тільки матиме повну, широку свободу, щоб як- 
найширше покористуватись нею в служінні суспільності, в слу- 
жінню всім слабим і упослідженим. До такого виходу дійшов 
Фауст, і той вихід спас його» |З, т. 18, с. 406). 

В образі Фауста втілено ту свободу дій особи, яка є сві- 
домим вираженням боротьби проти суспільного зла, за утвер- 
дження справедливості і добра і яка тим самим виявляє велич 
і мудрість особи, звеличує її, дає їй майбутнє, наділяє її без- 
смертям. «Герой духовної революції Фауст пішов далі і станув 
безмірно вище, ніж герой суспільно-політичної революції На- 
полеон, -- підкреслює Франко. -- Бо коли Наполеон стоїть, 
мов великий дуб, корінням зовсім ще в ХМІЇІЇ віці і тільки 
величезну, тьмяву тінь кидає в ХІХ вік, то Фауст, мов ріка, 

зей Й. Наукова М 17 

а44ср9/3 ХУРНОЙ ННЯ,



хоть джерело своє має також в ХУПІ віці, прецінь найширшим і 
найглибшим ложиськом пливе в ХІХ віці» |2, т. 18, с. 4061. 

З точки зору Франка, свобода особи як продукту суспільно- 
го розвитку визначається суспільним життям, поза яким не- 
має ні особи, ні її свободи. Свобода й полягає у свідомому 
виборі мети дій особи, що визначає її прогресивну чи реакцій- 
ну роль. Свобода -- не сваволя, не суб'єктивізм, не волюнта- 
ризм, а свідоме служіння певному Рдеалові, який і зумовлює 
роль особи. 

Говорячи про «загальнолюдське» значення «Фауста», Фран- 
ко підкреслює: «Ані наука сама собою, ані свобідне й безжур- 
не життя, ані почесті, ні слава, -- ніщо те не може ущасливити 
чоловіка як довго той чоловік все й всюди має на оці тільки 
себе самого. Аж коли він всі свої здобутки, всю силу поверне 
на працю коло ущасливлення других, коло запевнення їм без- 
бечного, хоч і ненаситного, трудом окуплюваного, життя і роз- 
витку, тоді чоловік може бути щасливим. Ся велика правда, 
котрою завершується «Фауст», надає тому творові ще й тепер, 
у наш вік, живу революційну силу. Він не то, що не застарілий 
для нас ії по ідеях, але, противно, може і в тім згляді -- не 
згадуючи про незрівнянну поетичну красоту -- служити нам 
надовго ще взірцем і провідником» |2, т. 18, с. 406). Виходячи з 
такого розуміння співвідношення народних мас і особи в су- 
спільно-історичному процесі, Франко висловив думку про те, 
що свідома діяльність особи в інтересах народу, людства від- 
криває їй шлях до героїзму. «Героїзмом, -- пише він, -- можна 
назвати тільки таке діло, де мука і терпіння одиниці здобуває 
або даю добро цілого народу, цілої людськості» |2, т. 17, 
с. 13). 

Отже, піддавши критиці ідеалістичні погляди, Франко роз- 
крив діалектику співвідношення народних мас і особи як за- 
гального і одиничного, підійшов до матеріалістичного розумін- 
ня ролі народних мас і особи в суспільно-історичному розвитку, 
що є великим завоюванням революційно-демократичної думки. 

Концепція народних мас і особи в історії, яку Франко грун- 
товно викладає у своїх філософських, суспільно-політичних та 
публіцистичних працях, є важливим компонентом його револю- 
ційно-демократичного світогляду, методологічним принципом 
його творчості як письменника, дослідника, критика, мислителя. 
У світогляді Франка ця концепція органічно поєднується з ме- 
тодом критичного реалізму, з принципами народності і класо- 
вості літератури й мистецтва, що благотворно впливало на 
весь творчий шлях Каменяра й насамперед на його літератур- 
но-художню творчість. «Захар Беркут», «Борислав сміється», 
«Мойсей» та цілий ряд інших художніх творів Франка є 
яскравим втілення цього принципу при висвітленні й зобра- 
женні складних явищ суспільного життя, історичного розвитку, 
класової боротьби, соціальних процесів, людських індивідуаль- 
ностей. З позиції цієї концепції Франко дає блискучий, глибоко 

18



науковий аналіз розвитку української, російської, польської та 
інших слов'янських літератур, як і літератур західноєвропей- 
ських, розкриває неоціненні вселюдські скарби світової духов- 
ної культури, збагачує революційно-демократичну думку прин- 
ципово важливими філософсько-естетичними удосконаленнями, 
піддає критиці ідеалістичні та занепадницькі напрями та ідеї в 
літературі та мистецтві (декадентство, суб'єктивний містицизм, 
символізм), «теорію чистого мистецтва», «мистецтва для мисте- 
цтва», філософію «надлюдини» в літературі та ін. 

Франкова концепція народних мас і особи є істотним до- 
сягненням передової філософської і суспільно-політичної думки 
на Україні. Ленін писав, що «про історичні заслуги судять не 
по тому, чого не дали історичні діячі в порівнянні з сучасними 
вимогами, а по тому, що вони дали нового в порівнянні з своїми 
попередниками» П, о 173). У світлі цього положення Франко 
постає як учений, який, рішуче відкинувши ідеалістичне розу- 
міння ролі народних мас і особи в супільно-історичному процесі, 
і теоретично і практично здійснював вимогу створення науко- 
вих основ історичної науки як історії народних мас, що й є 
її творцями, давав грунтовний аналіз суспільно-економічних 
процесів, політичних течій і напрямів, літературно-художніх 
явищ, доповнюючи глибокими висновками та узагальненнями, 
утверджував прогресивну філософсько-естетичну думку, кри- 
тичний реалізм в літературі. 

Список літератури: І. Ленін В. І. Повне зібрання творів, т. 2. 2. Фран- 
ко І, Твори: в 20-ти т.-- К., 1950--1956. 

КРАТКОЕ СОДЕРЖАНИЕ 

В статье исследуются взглядь И. Франко на роль народньх масс ни 
личности в общественно-историческом развитини, определяется место зтой 
проблемь в его творчестве, особенно в трактовке им общественно-истори- 
ческого процесса и явлений художественно-литературного творчества. Вь- 
яснение зтих взглядов имеет существенное значение для раскрьтия теоре- 
тических и социальньх основ деятельности и творчества Франко, развития 
револююционно-демократической мьсли Украйнь второй половинь ХіІХ--на- 
чала ХХ ст. 

Стаття надійшла до редколегії 
І5б лютого 1980 року 

оє



В. В. БУДНИЙ, ст. лаборант, 

Львівський університет 

І. Франко про критерії оцінки 
суспільної значимості літератури 

Марксистсько-ленінська гносеологія тлумачить крити- 
ку як форму розвитку знання, основним мірилом істинності яко- 
го є суспільно-історична практика. Одночасно марксизм розгля- 
дає критику як велику рушійну силу: «Зброя критики не може, 
звичайно, замінити критику зброєю, матеріальна сила повинна 
бути розбита матеріальною ж силою; але й теорія стає матері- 
альною силою, як тільки вона оволодіває масами» (Ї, т. 1, с. 391). 
Саме тому у сфері ідеологічної боротьби принципове значення 
має міра визначення цінності творчої праці людини. Результати 
естетичного освоєння дійсності особливо важко піддаються оцін- 
ці з огляду на специфіку мистецтва, через що визначення кри- 
теріїв є методологічною основою виміру суспільної важливості 
літератури, що зумовлює ідейну диференціацію критики на ок- 
ремі напрями. 

Завдяки досягненням вітчизняної естетичної думки, прослав- 
леної іменами В. Бєлінського, М. Добролюбова, М. Чернишев- 
ського, А. Луначарського, В. Воровського, принцип перевірки 
художніх цінностей історичним та мистецьким досвідом су- 
пільства став основною засадою радянського літературознав- 
ства. 

У період становлення української революційно-демократич- 
ної критики цілісну систему естетичних і суспільних поглядів як 
необхідну передумову її розвитку відстоював й Іван Франко. 
Досвід Каменяра, як і багаті традиції вітчизняної критичної 
класики, плідно використовується сучасною наукою для побу- 
дови теорії та методології літературної критики. Зокрема у 
працях І. І. Дорошенка |5), В. М. Поважної |8), Р. Т. Гром'я- 
ка |4) та інших дослідників у цьому аспекті з'ясовуються по- 
гляди І. Франка на специфіку, критерії, метод і завдання літе- 
ратурної критики. Метою даної статті є розгляд Франкового 
розуміння єдності соціальних і художніх критеріїв як методоло- 
гічного принципу визначення сили і якості ідейно-естетичного 
впливу літературних творів. й 

Франкова концепція виміру суспільно-естетичних якостей лі- 
тератури перебувала в постійному розвитку. «Специфічне ста- 
новище українського письменства як письменства соціально | 
національно гнобленого народу визначило значну питому вагу 
соціологічних критеріїв, зумовило пильнішу увагу до змісту лі- 
тератури, ніж до її форми» |8, с. 165). Поступове посилення ви- 
мог до художнього рівня української літератури в кінці ХІХ-- 
на початку ХХ ст. викликало у прогресивній українській кри- 
тиці, зокрема в теоретичних міркуваннях Каменяра про критику, 
необхідність вдосконалення естетичних критеріїв і обов'язкового 

20



їх поєднання із соціологічними мірками для визначення ідейно- 
естетичних якостей літератури. 

Франко, для якого єдиним естетичним кодексом було життя, 
неодноразово вказував на історичний характер естетичних сма- 
ків суспільства. «Тисячні естетичні правила поставали і щезали 
в протягу століть -- для нас вони зовсім пропали і стали пу- 
стою формою» |З, т. 16, с. 11), - писав він у 1878 р. Цю думку 
учений розвивав і в пізніших працях -- «У нас нема літерату- 
ри!» (1881), «Слово про критику» (1896), «Із секретів поетич- 
ної творчості» (1898--1899), «Маніфест «Молодої музи» (1907) 
та ін. Проте твердження про змінність, відносність естетики 
само по собі дало б мало корисного теорії критики, якщо б 
учений не поєднав його з ідеєю необхідності оцінки літератур- 
них творів з позицій історизму, суспільних інтересів сучасно- 
сті. Адже виходячи з самої тези про відносний характер есте- 
тики, можна заперечувати існування об'єктивних критеріїв, а 
отже, і саму можливість об'єктивної оцінки мистецтва. Саме з 
обмеженого розуміння відносності естетичних закономірностей 
і походять деякі корені суб'єктивістської критики. Поняття іс- 
торичної змінності естетики у Франка поєднується з ідеєю 
співвідношення літературного твору з історичним мистецьким 
досвідом і суспільною необхідністю: «Кожен час, кожна суспіль- 
ність, -- писав він, -- має свої осібні естетичні міри для творів 
літературних...» |9, т. 16, с. 248). , 

Які ж вимоги до виміру мистецтва диктувала Франкова епо- 
ха, як уявляв їх сам критик? Аналіз тогочасної світової літе- 
ратури і тенденцій суспільного розвитку допоміг йому зробити 
такий важливий висновок: «..Ніколи ще література не була в 
такім живім та тіснім зв'язку з суспільним розвоєм, з провід- 
ними суспільними змаганнями, з кипучою класовою боротьбою, 
як у нашім віці...» |9, т. 16, с. 250). Відповідно до цього форму- 
вався і основний принцип оцінки літератури: не відривати твір 
від життя суспільства, життя народу. Методологію визначен- 

ня суспільної вартості літератури І. Франко наповнив конкрет- 

ним ідеологічним змістом, стверджуючи, що література має 
класовий характер, а тому до неї потрібен підхід з позицій 
класовості; іншої об'єктивності, крім тенденційної, класової, не- 
має, -- стверджував теоретик у статті «Література, її завдання 

і найважніші ціхи». У боротьбі з ідеалістичною естетикою він 
відстоював єдність естетичної і суспільно важливої оцінки лі- 

тературних явищ; цей принцип випливає з таких естетичних 
засад реалізму, як тенденційність, класовість, народність лі- 
тератури, зв'язок її з соціальними і національними рухами, із 
суспільним життям. 

Наприкінці 90-х років видатний теоретик і практик літера- 
турної критики посилено наголошує на необхідності всесторон- 
нього виміру естетичних достоїнств літератури, через які 
виявляється її соціальний пафос, що значною мірою було зу- 
мовлено появою вульгарного соціологізму в літературній кри- 

21



тиці. Пристосовуючись до нової історичної ситуації, коли, як 
відзначав В. І. Ленін, «інтерес до політики, до питань соціаліз- 
му пробуджений в найширших верствах населення» |?, т. 5, с. 9), 
коли завдяки досягненням марксистської теорії суспільного роз- 
витку відкрились нові можливості вивчення зв'язку літератури 
з життям, деякі буржуазні дослідники, спекулюючи соціоло- 
гічною термінологією, намагались підпорядкувати ідейно-вихов- 
ний потенціал мистецтва своїм, буржуазно-ліберальним, націо- 
налістичним, лівацьким та іншим цілям, перетворити літературу 
на засіб пропаганди своїх суспільних поглядів. 

Хоч основний удар І. Франка спрямований на соціологізатор- 
ську критику, однак правильне визначення місця і функцій ес- 
тетичних критеріїв у системі оцінки було важливим і в боротьбі 
з естетськими та декадентськими інтерпретаціями проблеми. 
Франкова полеміка з вульгарним соціологізмом також зачепи- 
ла М. О. Добролюбова-- одного з видатних представників ро- 
сійської революційно-демократичної критики. Як зауважує 
І. І. Дорошенко |5, с. 103--107), Франко мав рацію в тому, що 
психологія творчості і природа естетичних почуттів не зацікав- 
лювали глибше реальну критику, на що були об'єктивні при- 
чини, але такі естетичні проблеми, як «питання про відношення 
штуки до дійсності... про те, чи у автора є талант, чи нема, 
про якість і силу того таланту», грунтовно розроблялися пере- 
довою російською критикою |З, т. 16, с. 258). 

Наступ І. Франка на вульгарний соціологізм відзначався 
поглибленим дослідженням проблеми співвідношення естетич- 
них і соціальних критеріїв оцінки літературного твору. Це пи- 
тання у Франка поєднане з дослідженням таких важливих мо- 
ментів, як специфіка художньої літератури, її суспільне при- 
значення, психологія письменницької праці, закономірності 
розвитку літературного процесу кінця ХІХ--початку ХХ ст. 

У тогочасних поглядах І. Франка на методику виміру літе- 
ратурних цінностей важливою є думка, що елементи естетико- 
психологічного аналізу дають змогу одночасно провести літера- 
турно-критичне дослідження і в соціальному аспекті. Жодне 
з конкретно перелічених у «Вступних увагах про критику» «чи- 
сто літературних і артистичних питань», якими повинна зай- 
матись літературна критика, не є чисто естетичним, позасоці- 
альним. Навпаки, революціонер-демократ вважає, що тільки 
розгляд суто естетичних, на перший погляд, питань «про відно- 
сини штуки до дійсності, про причини естетичного вдоволення в 
душі людській...» вияснює зв'язок відображеного у творі з об'єк- 
том відображення («чи і наскільки тенденції авторові зв'язані 
органічно з виведеними в його творі фактами і випливають із 
них...» |9, т. 16, с. 258)). 

Оцінка художньої творчості повинна будуватись на аналізі 
відображення дійсності, світогляду автора та його творчої ін- 
дивідуальності в художньо-образній структурі твору і на до- 
слідженні шляхів, якими соціальний елемент зумовлює ідейно- 

22



естетичний вплив літератури. Наприклад, обмежуючись вияв- 
ленням системи суспільно-політичних поглядів письменника, кри- 
тик не може з науковою точністю визначити ідейне спрямуван- 
ня твору, характер впливу його на читача, не здійснивши більш 
чи менш поглибленого аналізу художнього втілення ідейного 
змісту: яке естетичне забарвлення надав письменник фактам, 
яке естетичне навантаження несуть вони, яке ставлення до ідеї 
формують у читача? Франко був переконаний, що літературна 
критика повинна здійснювати, висловлюючись сучасною термі- 
нологією, комплексний соціальний та естетико-психологічний 
аналіз літературного твору. Тільки виконавши ці завдання, кри- 
тик може робити «дальші висновки про соціальні, політичні 
чи релігійні погляди автора» (розрядка моя. -- В. Б. |9, т. 16, 
с. 2581), тобто розвивати естетико-соціальну оцінку в плані со- 
ціологічному, політичному, морально-етичному, філософському. 

Для оцінки зв'язку художнього твору з дійсністю Франко роз- 
робив цілий ряд понять, найважливішими з яких, поряд з об'єк- 
тивними соціологічними критеріями (суспільна тенденційність 
твору, життєва відповідність зображених у творі явищ, обсяг 
соціальної проблематики тощо), є світогляд автора, через який 
дійсність відбивається у творі, «вираз авторської індивідуаль- 
ності в його творах» |9, т. 16, с. 249| (порівн. думку про Шев- 
ченкове «гаряче чуття, яким він умів осяяти, огріти все, до 

чого доторкнулося його перо» і про твори Куліша, «повні якоїсь 
сліпої пристрасті, навіяні злобою, нетолеранцією, ненавистю до 
людей...» |9, т. 17, с. 306--307). 

Визначення рівня художнього відображення дійсності -- ес- 
тетичних достоїнств літератури -- Франко вважає немислимим 
без поєднання мірок художності із мірками соціальними: не 
копирсатись у художній тканині твору з висоти естетських дог- 

матів, а з'ясувати доцільність художньої структури для передачі 
ідейного змісту читачеві. І. Франко застосовує критерій ідей- 

ності для визначення впливовості літератури, її здатності ви- 
конувати свою естетично-виховну функцію. Цей критерій у 
Франка завжди має соціально-естетичний характер, є чутливим 
до специфіки мистецтва. У статті «Леся Українка» (1898) пи- 
сьменник окреслює поняття ідейності літератури як її соціаль- 
ну спрямованість, причетність до «буденної боротьби верстов, 
змагань ідеалів» |9, т. 17, с. 255| і водночас як властивість сло- 
весного мистецтва здійснювати глибокий естетичний вплив, 
зворушувати душі читачів, перетворюючись у «бойовий оклик за 
найвищі людські і громадські ідеали -- свободу, рівність і бра- 
терство всіх людей» |9, т. 17, с. 250). 

У своїх теоретичних міркуваннях І. Франко виходить з син- 
кретичної природи критики. Постійно наголошуючи на важли- 
вості соціальних вимог, він поєднує естетику з психологією |і 
ставить перед критикою завдання вияснити доцільність конкрет- 
них специфічних засобів, що викликають естетичний ефект, 
оцінити їх, орієнтуючись на критерій психологічного сприйнят- 

23



тя читачем ідейно-образної структури твору. Це дає підстави 
для визначення рівня осягнення літературою дійсності, спосо- 
бу естетичного освоєння Її. 

Не лише у часи Франка, а й зараз буржуазна естетика 
силкується обминути громадянську проблематику, соціальну 
наснаженість літератури. Обмежуючись «естетичним аналізом» 
оголеної форми, позбавленої життя, вона трактує літературний 
процес вузько, без врахування природи мистецтва, пройнятого 
соціальним змістом на всіх рівнях художньої структури, яку «не 
можна відокремити від процесів творчого освоєння життя, ес- 
тетичного впливу літератури і мистецтва» |10, с. 242). 

Ідею тісного зв'язку літератури з життям також поверхово 
зрозуміли і неправильно застосовують на практиці критики 
вульгарно-соціологічного напряму. Основний їх прорахунок, на 
думку Франка, полягає в тому, що вони шукають в літературі 
«поперед усього публіцистики, тенденції, студії певних хиб та 
подавання рецепт на їх лічення, тобто річей, які по думці пись- 
менників молодої генерації -- і не самих лише декадентів -- 
властиво не належать до літератури, а творять домену публі- 
цистики, соціології, статистики та практичної політики» |б, 1903, 
т. 21, кн. 2, с. 119). Глибоке розуміння літератури, всебічна 
оцінка її суспільного значення підмінюється -- в кращому ви- 
падку -- виміром тематичної площини та ідейної спрямованості 
творів. Не дивно, що від такого однобічного застосування соціо- 
логічних критеріїв страждала насамперед література, зокрема 
її літературно-критичний напрям. , 

Так, аналізуючи здійснений Ю. Кмітом літературно-критич- 
ний огляд творчості І. Карпенка-Карого, Франко зазначає, що 
критик обмежився аналізом життєвого матеріалу, використа- 
ного письменником у творах, і дав оцінку, спираючись пере- 
важно на соціологічні критерії, і тому не досягнув навіть вузько- 
соціологічної мети: «..Сего образа моральних відносин і перело- 
мів у сучасній Україні, сеї галереї психічних типів, змальованих 
майстерним пером Карпенка-Карого, їх значіння в сучасному 
життю і в культурній історії України майже не добачив, а 
тим, менше простудіював д. Кміт..» |6, 1900, т. 11, кн. 7, с. 92). 
Учений заперечує також хибний підхід С. Русової із соціологіч- 
ними критеріями до монументального явища критичного реа- 
лізму кінця ХІХ--початку ХХ ст. піддає нищівній критиці 
«соціальні вимоги» С. Єфремова, які з плином часу виявились 
мірилом наповненості літератури «національною ідеєю». Свої 
виступи початку 900-х років Франко спрямовує і проти числен- 
них спроб «підкоротити» реалізм, оцінити видатних письменни- 
ків-реалістів як занепадників. 

У зауваженнях до літературно-критичного огляду С. Русової 
(стаття «Принципи і безпринципність») І. Франко виходить із 
з'ясованого в праці «Із секретів поетичної творчості» матеріа- 
лістичного розуміння зв'язку мистецтва з дійсністю, розуміння, 
близького до трактування М. Чернишевським мистецької краси. 

24



Теоретик висловлює сумнів з приводу думки, що художні твори 
«власне тим роблять таке сильне враження, бо в них малюються 
невимовно тяжкі економічні відносини...» |б, 1904, т. 25, кн. 2, 
с. 80). Соціальне життя, економічні відносини, пише Франко, 
саме тому становлять цінність для літератури, що вони визна- 
чають «трагедії душі, конфлікти та драми, що можуть  тиіабі5 
птиіапдіз повторитися в душі кождого чоловіка, і власне в тім 
лежить їх (літературних творів. -- В. Б.) велика суггестийна 
сила, їх потрясаючий вплив на душу читача» |6, 1904, т. 25, 
кн. 2, с. 83). Отже, соціальна дійсність, людина в ній криють у 
собі велику суспільно-естетичну цінність, яку письменник може 
внявити крізь призму людської душі, посилити і передати чи- 
тачам за допомогою художньо-образної системи твору, викли- 
каючи переживання, думку, порив до дії. 

Хибність методологічних позицій  вульгарно-соціологічної 
критики І. Франко вбачає в нехтуванні суттєвими властивостя- 
ми мистецтва: вона досліджує немов наукові дані соціології, 
статистики, історії, художні факти, котрі хоч і взяті з життя, 
проте позначені уявою і творчою думкою письменника. «Певна 
річ, сей матеріал, -- пише Франко, маючи на увазі факти, виб- 
рані письменником із соціальної дійсності, - також підлягає 
критиці, але розібравши хоч би й як детально сам матеріал 
і техніку його укладування, не треба робити собі ілю- 
зії, буцімто вже скритиковано або хоч би тілько представлено 
саму будову» (розрядка моя. -- В. Б. |6, 1900, т. 11, кн. 7, с. 221).. 
Таким чином, соціологічний підхід до трактування творів літе- 
ратури цілком правомірний, але, взятий сам по собі, безвіднос- 
но до художньо-образної системи твору, ще не дає вичерпної 
оцінки. 

Щоб «представити саму будову» твору, критика повинна 
проаналізувати спосіб світовідчуття письменника. Це 
завдання було вкрай важливим, бо реалістична література кін- 
ця ХІХ--початку ХХ ст. виявила тенденції до глибокого психо- 
логізму. Письменники-реалісти молодшого покоління М. Коцю- 
бинський, О. Кобилянська, В. Стефаник теж малюють картини 
кричущої соціальної нерівності в капіталістичному суспіль- 
стві, як і А. Свидницький, І. Нечуй-Левицький, Панас Мир- 
ний, І. Карпенко-Карий, але роблять це вони по-іншому: «...від- 
разу засідають у душі своїх героїв і нею мов магічною лампою 
освічують усе окруження» (б, 1904, т. 25, кн. 2, с. 81). Цінність 
підміченої Франком пцієї якості реалістичного методу -- «ба- 
чення світа крізь призму чуття й серця не власного авторсько- 
го, а мальованих автором героїв» |б, 1904, т. 25, кн. 2, с. 83| -- 
полягає в наближенні літератури до осягнення величезного 
духовного світу людини, в об'єктивному дослідженні різноманіт- 
них зв'язків особи із соціальним життям. 

Роль психологізму -- методологічного фактора в художній 
творчості -- теоретик окреслює як синтезування життєвих фак- 
тів через осмислення їх, через надання їм ідейної значущості: 

25



«з розрізнених явищ, які підпадають під наші змисли, сотворити 
цілість, проняту одним духом, оживлену новою ідеєю...» |б, 
1904, т. 25, кн. 2, с. 83). За допомогою аналізу індивідуальної 
психології соціальна дійсність у творі художньо трансформуєть- 
ся залежно від того, в яких «світлах і тінях» бачить її герой. 
Об'єктивну дійсність, духовний світ людини та їх взаємовідно- 
шення Франко розглядає як будівельний матеріал літературного 
твору, а реалістичний метод, озброєний психологізмом -- як 
цементуючий чинник, «спосіб трактування річи» |б6, 1904, т. 25, 
кн. 2, с. 81). Ідейність твору, як випливає з контексту роздумів 
Франка, -- це, власне, те «трактування річн» -- художнє висвіт- 
лення дійсності, яке «будова» літературного твору «суггестіо- 
нує» читачеві. Психологізм наділяє значимі елементи твору 
образно-естетичною вражальністю, зумовлює високу ідейність 
мистецтва, характер естетико-виховного впливу. Отже, рівнем 
психологічного осмислення життя вимірюється ідейна насна- 

'женість твору, сила впливу його на читача, його суспільне 
значення. Соціальну глибину та суспільну вартість творчості 
М. Коцюбинського, О. Кобилянської, Леся Мартовича, В. Сте- 
фаника І. Франко ставив у прямо пропорціональну залежність 
від рівня проникнення в соціальну й індивідуальну психологію, 
від сили естетичного впливу на читача. 

У способі художнього освоєння дійсності, в художній струк- 
турі, в характері естетичного впливу літератури критичного 
реалізму початку ХХ століття відбуваються закономірні зміни, 
зумовлені такими зрушеннями в суспільній свідомості, як по- 
ширення марксистського світогляду, криза буржуазного інте- 
лектуалізму, піднесення революційних настроїв. Франко ста- 
вить перед критикою завдання оцінювати тенденції розвитку 
літератури у зв'язку з рухом життя, тобто прогнозувати її про- 
грес: «Чи робить література прогрес, а коли робить, то в якім 
напрямі?» |6, 1904, т. 25, кн. 2, с. 80). Це можливе лише за 
умови вивчення динаміки літературного методу (єспособу, як 
бачуть і відчувають ті письменники життєві факти» |б, 1904, 
т. 25, кн. 2, с. 81), у якому сходяться і суспільні і естетичні 
чинники. Критерії прогресу, суспільної значимості літератури 
І. Франко вбачає, зокрема, у вдосконаленні реалістичного ме- 
тоду художнього відображення дійсності через поглиблений 
психологізм, який об'єктивно зумовлений розширенням пізнан- 
нєвих можливостей і духовних потреб суспільства. 

Як і в статті «Література, її завдання і найважніші ціхи», 
де ставляться вимоги до літературних творів відображати дійс- 
ність таким чином, щоб «вивід сам складався в голові читате- 
ля, виходив природно і ясно і будив у нім самім певні чуття, 
певні сили до ділання в жаданім напрямі» |9, т. 16, с. 12), так і 
в полемічних виступах початку ХХ ст. І. Франко утверджує ос- 

новане на матеріалістичному розумінні мистецтва синтетичне 
мірило суспільного значення літератури -- ідейно-естетичний 
вплив її на читача. Характер естетичного впливу -- це резуль- 

26



тат суспільного функціонування літератури, основний вияв зіт- 
кнення її з життя, котрий дає змогу перевірити естетичні 
якості її суспільно-історичною практикою. 

Франко визнавав, як надзвичайно важко теоретично про- 
класти шлях до визначення суспільної вартості літератури че- 
рез врахування глибинної специфіки її. У чому полягає су- 
спільне значення літератури, «се не так легко сказати», -- пише 
він. -- «А в усякім разі до вірної відповіді на се питання треба 
йти не з погляду простої суспільної утилітарності, а з погляду 
висшої культури душі, розширення й утончення нашо- 
го чуття і нашої вразливості» |б, 1904, т. 25, кн. 2, с. 84). Чи 
вважати це застереження поступкою ідеалістичній естетиці, чи 
трактувати висунутий естетико- «психологічний критерій «розши- 
рення й утончення нашого чуття і нашої вразливості» як мірку 
здатності художньої творчості входити в життя дієвістю ідейно- 
естетичного впливу, формуючи духовне обличчя сучасників? 
Думаємо, що тільки у світі революційно-демократичних засад, 
якими керувався письменник упродовж усього життя, слід чи- 
тати цю думку. І тоді вислів «вища культура душі», який, на 
перший погляд, запозичений з термінології абстрактного гума- 
нізму, і нечітке формулювання критерію -- «розширення й утон- 
чення нашого чуття і нашої вразливості» -- в контексті мірку- 
вань І. Франка про фізіологічну природу «всіх психічних актів» 

19, т. 16, с. 291), людських почуттів та їх соціальну зумовленість 
набирають матеріалістичної значимості, ідейної конкретності. 

Цілком правомірною видається спроба протиставити критерієві 
«простої суспільної утилітарності» інші, якісно відмінні мірки, 

які б враховували діалектику соціального та естетико-психоло- 
гічного елементів у літературі. 

Нечітке формулювання деяких положень про значення сві- 

тогляду, суспільних позицій письменника, аналізу соціальних 

обставин для психологічного змалювання людини не дає під- 

став вбачати у Франковій полеміці початку століття відхід 
Каменяра від революційно-демократичних засад, як це нама- 
гаються довести буржуазно- націоналістичні  «франкознавці» 

(7, с. 182--185). З його роздумів цього часу виразно окреслюєть- 
ся думка, що література «побачила одну зі своїх головних за- 

дач у психологічній аналізі соціальних явищ, у тому -- сказа- 

ти б -- як факти громадського життя відбиваються в душі й 

свідомості одиниці, і навпаки, як у душі тої одиниці зароджу- 

ються й виростають нові події соціальної категорії» |б, 1903, 

т. 21, кн. 2, с. 117--118). Органічно пов'язана з принципами 
критичного реалізму, Франкова концепція оцінки літератури 
визначає в системі духовних цінностей суспільства найнижчі 
щаблі як для оголеної «публіцистичної тенденції», позбавленої 
здатності естетично впливати, так і для «чистого мистецтва», 
декадентських напрямів, котрі «найсистематичніше тікають від 
усяких соціальних тем, найзавзятіше відхрещуються від зв'язку 
з суспільністю» |9, т. 16, с. 249). 

27



Прогресивний розвиток критичного реалізму -- поглиблення 
й дозрівання його в напрямі «від соціології до індивідуальної 
психології» |6, 1903, т. 21, кн. 2, с. 117)-- Великий Каменяр ус- 
відомлював як посилення соціального пафосу літератури через 
поглиблення психологічного відтворення суспільного буття, що 
ставило перед критикою завдання естетичної оцінки творів у 
соціальному аспекті. Це свідчить про те, що українська рево- 
люційно-демократична критика у кінці ХІХ--на початку ХХ ст. 
підходить до усвідомлення діалектичної єдності соціальних і 
естетичних критеріїв як методологічної основи оцінки худож- 
ньої творчості. 

Пошуки Франка у цьому напрямі наближаються до сучас- 
ного розуміння проблеми. Радянська наука стверджує, що літе- 
ратурно-критичний підхід до художнього відтворення життя ви- 
магає від естетичних критеріїв соціальної точності; до соціаль- 
них критеріїв, у свою чергу, ставляться вимоги обов'язкового 
врахування мистецької специфіки літературного твору |4, с. 
122--148) Постанова ЦК КПРС «Про літературно-художню 
критику» націлює дослідників на поєднання точності ідейних 
оцінок, глибини соціального аналізу з естетичною вимогливі- 
стю |З). Тільки за умови застосування соціально-естетичних кри- 
теріїв у їх діалектичній єдності критика може дати вичерпну 
та об'єктивну оцінку суспільно-мистецької вартості художньої 
літератури. 

Список літератури: І. Маркс К., Енгельс Ф. Твори. 2. Ленін В. І. Повне 
зібрання творів. 3. Про літературно-художню критику: Постанова ЦК КПРС. 
-- Радянське літературознавство, 1972, М» 2. 4. Гром'як Р. Т. Естетика і кри- 
тика. -- К., 1975. 5. Дорошенко І. Іван Франко -- літературний критик. -- 
Львів, 1966. 6. Літературно-науковий вісник. -- Львів, 1900--1904. 7. На 
засадах реалізму і народності. -- К. 1976. 8. Поважна В. М. Розвиток 
української літературної критики у 80--90-х роках ХІХ ст. -- К., 1973. 
9. Франко І. Твори: В 20-ти т. К., 1950--1956. 10. Храпченко М. Б. Творча 
індивідуальність письменника і розвиток літератури. -- К., 1976. 

КРАТКОЕ СОДЕРЖАНИЕ 

В статье рассматриваются воззрения ИЙ. Франко на общественную при- 
роду и задачи художественной литературь, его последовательное революци- 
онно-демократическое понимание единства социальньх и художественньх 
критериев как метологического принципа определення силь и качества идей- 
но-зстетического влияння литературного произведения -- основного мерила 
общественной значимости литературмь. 

Стаття надійшла до редколегії 

15 лютого 1980 року 



Б. І. БУНЧУК, асп., 

Чернівецький університет 

Поетичне новаторство Івана Франка 

В одній із статей Г. Сидоренко, присвяченій історії 
українського віршування, знаходимо таке міркування щодо ук- 
раїнського вільного вірша: «..Верлібр оформляється у «Воль- 
них віршах» Франка в сучасний тип вільного вірша» |12, с. 9Ї. 
Щоб визначити, які ознаки творів Франкового циклу «Вольні 
вірші» (1906 р.) дають підстави для такого висновку, слід спо- 
чатку вияснити, що таке вільний вірш, та хоча б побіжно роз- 
глянути його розвиток у нашій поезії до виходу циклу «Вольні 
вірші». Не вдаючись до характеристики різних поглядів на 
природу вільного вірша (це може бути темою окремої статті 
І6; 10; 111), вкажемо, що найчастіше будову його пояснюють 
комплексом інтонаційно-синтаксичних ознак |З8, с. 70). В основі 
такого синтаксичного обгрунтування будови вільного вірша ле- 
жить положення В. Жирмунського про ведучу роль синтак- 
сичного паралелізму в цій формі ритміки |З, с. 532). Безперечно, 
синтаксичний паралелізм зв'язує значну кількість рядків у вер- 
лібрі, але навряд чи можна вважати його єдиним організуючим 
засобом. Не випадково дослідники звертають увагу і на роль 
інтонації у вільному вірші. Р. Уеллек і О. Уоррен, наприклад, 
зазначають: «У вільному вірші вона (інтонація) є єдиною ха- 
рактеристикою, що відрізняє верлібр від прози. Якщо контекст 
або друкарське розташування рядка, що служить для нас си- 
гналом, не дають змогу встановити, що уривок, написаний вер- 
лібром, -- це вірш, ми можемо прочитати цей уривок як прозу 
і по суті не візрізнити його від прози. Але той же уривок може 
бути прочитаний як вірш, і в цьому випадку прочитаний по- 
новому, тобто з іншою інтонацією» (15, с. 186). Автори словника 
літературознавчих термінів вважають, що у вільному вірші для 
визначення сумірності не враховується кількість і порядок на- 
голошених і ненаголошених складів, а береться до уваги інтона- 
ційна сумірність рядків (13, с. 382). Цим визначенням керу- 
валися ми у попередній статті про походження віршів у І. Фран- 
ка |). Таке розуміння природи вільного вірша правильне, але 
надто загальне, оскільки «механізм» інтонаційної подібності 
рядків у верлібрі все ж залишається нерозкритим. 

А. Метс спробував обгрунтувати «інтонаційність» вільного 
вірша, спираючись на явище ієрархії наголосів у реченні. Він 
писав, що вільний вірш «будується на інтонаційних хвилях, які 
чергуються одна за другою і грунтуються на законах динаміки 
мовлення» |9, с. 74). Але знову ж таки тут, як і в Р. Уеллека 
та О. Уоррена, інтонаційна подібність рядків зводиться до гра- 
фіки, яка в даному випадку трактується як самодостатній пое- 
тичний акт. Звідси висновок: розбивши на рядки будь-який 
прозовий текст, одержимо вільний вірш. Насправді ж це не так. 

29



Інтонація, з якою читався б такий «вірш», буде неприродною, 
штучною. Але, разом з тим, верлібр можна «вивести» із рит- 
мічної прози, оскільки їй властива велика кількість різнома- 
нітних повторів. 

На ритмотворчу роль повторів різних видів у вільному вір- 
ші звертав увагу О. Жовтіс. Він показав, що верлібр характе- 
ризується нерегламентованою зміною таких повторів |4, с. 118). 
Положення, висунуті О. Жовтісом, доповнив О. Овчаренко: він 
назвав не тільки фонетичні, а й синтаксичні, морфологічні, ло- 
гічні та інші види повтору (10, с. 235). Такий погляд на природу 
вільного вірша видається найбільш правильним. 

Новий вільний вірш -- верлібр " з'являється в українській 
поезії наприкінці ХІХ ст. На той час він був уже відомий, на- 
приклад, у німецькій, американській, російській літературах, 
тому цілком закономірно, що перші спроби витворення нового 
ритму в українській поезії пов'язані з перекладацькою діяль- 
ністю І. Франка та Лесі Українки. У 1874 р. І. Франко переклав 
твір Й. В. Гете «Прометей», написаний «вільними ритмами». 
1888--1890 рр. датується переклад вірша Г. Гейне «Негода», 
здійснений Лесею Українкою (14, т. 2, с. 345--346). 

В останнє десятиріччя ХІХ ст. видатна українська поетеса 
написала вільним віршем ряд творів: «Ауе геріпа!», «Уривки 
з листа», «Зоря поезії». Тяжіння до верлібру помітне у творах 
«У чорную хмару зібралася туга моя..», «Завжди терновий ві- 
нець...» та ін. 

Особливістю верлібру є те, що він виникає на основі кла- 
сичного віршування. В українській поезії (як і в російській) 
йому властиві силабо-тонічні розміри, зокрема трискладник, не- 
впорядкованість строфіки і довільність римування (найчастіше 
рима взагалі відсутня). Вільно анакрузований трискладник з 
несистематичними відступами в дольник -- типологічно найдав- 
ніший вид нашого верлібру. 

Український верлібр ХІХ ст. ще міцно зв'язаний з метричною 
основою. Підтвердження цього -- цикл І. Франка «Вольні вір- 
ші», в якому поет гостро виступив проти декаденства, засудив 
безідейність вірлібристських «творінь» представників занепад- 

" Є підстави стверджувати, що вільний вірш був відомий у слов'янській 
поезії з найдавніших часів. М. Арочка, наприклад, відзначив: «було б не- 
правильним думати, що цей тип вірша завезений, чужорідний для нашої 
поезії. У нього, може, найстаріші права на громадянство. Наші давні предки, 
думається, знали ціну справжній поезії, хоч на початку не мали уяви про 
риму. Їх розуміння краси і спроби її мистецького створення -Загубились, 
як і багато чого, на ..дорогах історії. Цим частково і пояснюються труднощі 
росту сучасного вільного вірша, який проходить як би своє нове діалектичне 
коло розвитку» (Арочка М. М. Максім Танк. -- У кн.: Стьль пісьменніка. 
Мінск, 1974, с. 139). Різні форми вільного вірша трапляються і в україн: 
ському фольклорі, і в давній книжній поезії. Але функціонально давній 
вільний вірш протилежний сучасному (див.: Кормілов С. І. Вільний вірш 
у Лесі Українки. -- Радянське літературознавство, 1979, Ме 9, с. 30). Саме 
тому термін «верлібр» вживаємо на позначення лише нового вільного вірша. 

30



ницького напряму ". В поезії «Модегпе», що відкриває цикл, 

рядки мають стопну будову: 

1! Вольні! 
2 Мов оси у літнюю спеку 
3 З гнізда 
4 Лиш миг -- і вже не видно; 
5 Мов стріли з нап'ятого лука, 
6 Мов слово, окрилене гнівом, 
7 Сердиті, 
8 Мов усміх дівчини, принадні, 
9 Мов жало гадюки, отруйні -- 

10 Летіть! 
11 «Ся хвиля -- нашаї» -- 
12 То ваш девіз. 
ІЗ Хвиля, мов чарка. 
14 Повну, гей повну! 
15 Вермут! 
16 Гірко, та іскри заскачуть в очах... 
17 На погибель! (16, т. 3, с. 269)- 

Тут повністю деформовано принцип стопної симетрії. «Мет- 
ричності» явно не вистачає для скріплення віршованих рядків, 

тому спостерігаємо і ізотонізм (рядки 11--12), і різноманітні 
види синтаксичного зв'язку (рядки 5--6, 8--9), і повторення 

одноударних рядків (1, 7, 10, 15), що виступають інтонаційними 
вершинами. 

У «Апіта зайап58» ритмічну єдність перших десяти рядків 

ще можна пояснити їх стопною будовою. Ось три наступні 
рядки: 

( -
 | ( -
 ( 

с
о
к
 

( ( 

(
А
р
 СЯ

 

( (І
 Р
е
 

(
С
 

( 

К
а
 

РАНО Ср, ЗР 

С
с
с
с
с
с
с
к
ь
е
н
ь
е
к
ь
н
н
ь
н
і
 

с
ь
ь
е
н
н
Н
Н
І
Г
О
С
О
С
О
С
С
(
-
 

НІ
 

с
к
о
р
ь
е
н
ь
 

11 Ніби докори, І Б 
19 Ніби любовні закляття, о ЮТ ДА 
13 Ніби несвідоме лепотання дитини, | ЩГ(Г( 1 ,, .. .. 1.,..Т.. 

ГІб; т. 3/с.2701, 

в яких ні силабічний, ні силабо-тонічний, ні, нарешті, тонічний 

принципи не витримані. Ці рядки об'єднує лиш повторення 
однорідних синтаксичних конструкцій. 

. " Творів, написанних вільним віршем, в українській поезії того часу 

було дуже мало. Навіть прибічники «нової вишуканої форми» -- україн- 

ські модерністи-- у своїй оригінальній творчості верлібру майже не вико-. 

ристовували. Не зверталися вони до цієї форми ритміки й у пізніші часи. 

Щодо західноукраїнських модерністів -- «молодомузівців», то їхнє ставлен- 

ня до вільного вірша може бути схарактеризоване висловлюванням С. Бо- 

брова про російських символістів: «В плані віршування ..говорили вони без 

кінця про вільний вірш, а писали замість нього ямбом» (Бобров С. Совре- 

-менньй стих. -- Современник, 1914, Ме 8, с. 295). Доволі влучну характерис- 

тику ритміці «шефа» східноукраїнських модерністів -- «хатян» Г. Чупринки 

дав Я. Можейко: «Метр Чупринки гладенький, старанний, вилощений, як 

добрий буржуа, математично точний, педантичний, а тому сухий, непривітний, 

але, разом з тим, крикливий, настирливий, і нахабний» (Можейко Я. Твор- 

чість Чупринки). -- Літературно-критичний альманах. Кн. 1. К., 1918, с. 58). 
Але верлібром писало чимало західноєвропейських поетів. Цілком мож- 

ливо, що І. Франко у циклі «Вольні вірші» пародіював саме польських вер- 

лібристів того часу. Для української поезії вказаний цикл І. Франка був 

скоріше пересторогою проти «псевдоверлібризму». 

ЗІ



Те ж стосується і рядків 14--17: 

14 В очах матовий блиск 
15 Утоми, 
16 В голосі зимна м'якість, 
17 Претензіональна кокетерія... 

П16, т. 3, с. 270). 

В кінці вірша поет переходить до силабо-тоніки. Відмітимо і 
«асинтаксичність» Франкового вірша (рядки 14--15) і оказіо- 
нальну риму (рядки 4--5), і римування в межах більшого урив- 
ку (рядки 27--30). 

Подібними принципами ритмічної організації характеризу- 
ється і третій вірш циклу «До Музи». 

У циклі І. Франка «Вольні вірші» верлібр відходить від ме- 
тричної основи, на перший план виступають й інші види зв'язку 
рядків («неметричні»). 

Відхід від метричної основи -- важлива риса верлібру по- 
чатку ХХ ст. -- був процесом закономірним. Але чимало пое- 
тів-верлібристів з числа декадентів гіпертрофували цю власти- 
вість верлібру, зводячи тим самим привабливу форму лише 
до безладного нагромадження рядків різної величини. І. Франко 
виступив проти такого ставлення до верлібру навіть самою рит- 
мікою творів із циклу 1906 р. Адже і нарочитий «асинтаксизм», 
і нагнітання одноударних рядків -- все це зумовлене змістом 
твору. 

Ще одна особливість верлібру: на початку свого виникнення 
він мав виразний зв'язок з античністю. Античне походження 
нового вільного вірша можна проілюструвати прикладами з 
багатьох літератур (крім англомовних "). Так, з кгекзаметру 
«вивів» німецькі «вільні ритми» Ф. Клопшток. На античній 
основі базувався і французький вільний вірш (класичний). Те- 
оретики французького вільного вірша Ш. Вільдрак і Ж. Дю- 
амель не без гумору зазначали: «Читаючи деякі сторінки, на- 
писані вільним віршем, ми думаємо, що, якби, крикнути: «Ши- 
куйся! -- всі рядки вишикуються без всякої шкоди для себе в 
гекзаметр» |2, с. 30). «..Головним у формуванні російського віль- 
ного вірша ХІХ ст. було прагнення засвоїти вірш античних хо- 
рів і гімнів, сприйнятий через - німецьке посередництво», -- 
стверджує Кормілов |7, с. 36). Близькість верлібрів О. Фета 
до античних розмірів відзначив О. Жовтіс |5, с. 304--305). 

З часом верлібр звільняється від ореолу античності. Так, у 
німецькій поезії «вільними ритмами» писали оди і гімни Гете 
і Гельдерлін. Але вже у Г. Гейне німецький вільний вірш 
звільняється від античного «високого штилю» (наприклад, його 
цикл «Північне море»). 

. " У науковій літературі неодноразово підкреслювалося, що на вільний 
вірш відомого американського поета У. Уїтмена певний вплив справила 
біозцина ритміка (Мендельсон М. Жизнь и творчество Уинтмена. -- М., 1969, 
с. 164). 

32



У руслі античності відбувалося становлення і українського 
верлібру. На прикладі верлібрів Лесі Українки це показав 
Ф Кормілов, який орієнтацію на античність у верлібрах ви- 
датної поетеси вбачає і в тематичному оформленні її творів, і в 
переважанні довгих гекзаметричних рядків |?, с. 37). 

«Школу» «античного» верлібру пройшов також І. Франко. 
Це стосується насамперед його перекладів з Гете -- «Проме- 
тея», ряду уривків із «Фауста». Це добре видно в уривку з пе- 
рекладу гетевського «Фауста»: 

Чудом зовеш ти се, 
О доню Кріту? 
Чи ж ти не слухала ніколи 
Поетичних, навчаючих слів? 
Чи не чувала ти йонських, 
Чи не чувала елеінських 
Прапрадідних повістей 
Божеськи-геройського багатства? 
Все, що не діється 
В нинішніх днях, 
Се тільки відгомін сумний 
Многославних предківських подій 

ГІ6, т. 13, с. 410). 

Верлібри І. Франка з циклу «Вольні вірші» зв'язку з ан- 

тичністю не мають. Більш того, великий поет вніс у.цю форму 

незнаний досі нею струмінь сатири. В цьому плані І. Франко 

зробив для української поезії те ж, що й Г. Гейне для німецької. 

Таким чином, принаймні дві нові важливі риси можна по- 

бачити у верлібрах І. Франка 1906 р. По-перше: Франків вер- 

лібр відходить від метричної основи, що відкрило шлях для 

широкого застосування неметричних засобів зв'язку рядків у 

ньому. По-друге, верлібр великого поета звільнився від ореолу 

античності, в чому й полягає новаторство Франка-верлібриста. 

Список літератури: 1. Бунчук Б. І. Про вільний вірш у поезії Івана 

Франка. -- Українське літературознавство, 1980, вип. 34. 2. Вильдрак Шарль, 

Дюамель Жорж. Теорня свободного стиха, -- М., 1920. 3. Жирмунский В. 

Теория стиха. -- Л., 1975. 4. Жовтис А. Границь свободного стиха. -- Во- 

прось литературь, 1966, Ж» 5. 5. Жовтис А. Л. Свободньй стих Фета. -- 

Русское | и з/д зарубежное | язькознанне. -- Алма-Ата, 1970, вип. 3. 

6. Жовтис А. Л; О критериях типологической характеристики свободного 

стиха. -- Вопрось язькознання, 1970, Хе 2. 7. Кормілов С. І. Вільний вірш 

у Лесі Українки. -- Радянське  літературознавство, 1979, Х» 9. 8. Ле- 

син В. М., Пулинець О. С. Словник літературознавчих термінів. -- К., 1971. 

9. Метс Арво. О свободном стихе. -- У зб.: Писатель и жизнь. М., 1978. 

10. Овчаренко О. К вопросу о типологин свободного стиха. -- Вопрось 

литературь, 1979, Хе 2. 11. Сидоренко Г. К. Свободньй стих в его отношенин 

ко системам стихосложення. -- У кн. Проблемь стиховедення. Ереван, 1976. 
19. Сидоренко Г. К. Історичні коріння і тенденції розвитку українського вір- 
ша. -- Українська мова і література в школі, 1968, Ме 6. 13. Словарь лите- 
ратуроведческих терминов. Ред,-сост. Тимофеев Л. И. и Турков С. В. -- М., 

1974. 14. Українка Леся. Зібрання творів: У 12-ти т. -- К., 1975. 15. Узл- 
лек Р., Уоррен О. Теорня литературь. -- М., 1978. 16. Франко Іван. Зібран- 
ня творів: У 50-ти т. -- К., 1978--1981. 

3--3877 33



КРАТКОЕ СОДЕРЖАНИЕ 

В статье рассматриваєтся новаторский подход И. Франко к верлибру на 
матернале цикла «Вольнье стихи» (1906). Вьделень шнанболее важньие 
черть его новаторства в зтой форме ритмики: а) широкое использованне 
неметрических средств связи строк, б) раскрепощенне верлибра от ореола 
«античности». 

Стаття надійшла до редкології 
08 лютого І980 року 

8. Г. МАТВІЇШИН, доц,, 

Івано-Франківський педагогічний інститут 

Їван Франко і антирелігійні твори 
Еміля Золя 

У боротьбі проти релігії, церкви, попівства, Ватікану, 
унії та клерикалізму українські прогресивні діячі кінця ХІХ ст. 
використовували не тільки власні твори |Ї, с. 17), а й художню 
та публіцистичну спадщину зарубіжних письменників. Поміт- 
ну роль у діяльності І. Франка та його однодумців за культур- 
ний прогрес і соціальне визволення трудового люду Галичини 
відіграли твори французького романіста Еміля Золя, в яких 
з великою художньою силою викривається експлуатація віру- 
ючих церквою та силкування Ватікану встановити свою гегемо- 
нію в Європі. Недаремно ряд творів Е. Золя церковники внесли 
в Індекс заборонених книг, заснований 400 років тому папою 
Павлом ТУ |2, с. 86). | 

М. Драгоманов в одному з листів гостро критикував редакто- 
рів за «переделки немецких  повестей в русские», запитуючи: 
«..Отчего ваши литераторь переводят такие пошлости как «Вет- 
ка бозу» и т. п. а не возьмутся за Диккенса, Дузрбаха, Шпиль- 
гагена, Золя, Флобера, Зркмана-Шатриана.. Ведь если уже 
мерять на локти художественнье произведения, то вь могли 
найти «2..» в «Моцуеайх сопіе5 а Міпоп» весьма коротенькие 
и в то же время прекраснье вещи Золя...» |7, с. 410). 

І. Франко та М. Павлик докладали багато зусиль для того, 
щоб на сторінках тогочасної преси друкувалися переклади кра- 
щих реалістичних творів, до яких вони зачисляли літературні 
твори Е. Золя і його публіцистичну спадщину. «До існуючого 
н-ру «Друга», -- повідомляв він М. Драгоманова у березні 
1877 р. -- думаю не зле буде покористатися Е. Зольовим Па- 
ріизьким) письмом: «Типь духовенства во Франции», -- особ- 
ливо першим уступом...» (18, т. 20, с. 28). Як бачимо з цитова- 
ного листа, антиклерикальні статті Е. Золя були взяті для 
українського перекладу з  «Вестника Европь» (1877, кн. І, 
с. 414--446). Проте український читач не познайомився тоді з 
тими матеріалами, бо цей номер «Друга» не вийшов у Світ». 

34



На зміну журналу «Друг», який виходив з 1874 по 1877 рр., 
молоді прогресивні літератори, перш за все І. Франко та 
М. Павлик, заснували новий журнал -- «Громадський друг», 
який базувався на принципах матеріалізму, нищівно викривав 
експлуататорську суть церкви й релігії, пристрасно пропагував 
атеїзм'їб, с. 196--290). 

На сторінках «Громадський друг» був опублікований ури- 
вок з твору Е. Золя «Провина абата Муре» в перекладі І. Фран- 
ка. Не маючи змоги перекласти весь роман (за браком часу 
і коштів), І. Франко вибрав невеликий уривок з твору і дав 
йому вдалий заголовок -- «Природа а церков», що передає 
основну ідею роману: релігія і природа -- категорії несумісні: 

У другому номері був надрукований уривок з роману Е. Зо- 

ля -- «Провина абата Муре» з короткою передмовою переклада- 

ча, в якій письменник познайомив читачів з сюжетом циклу 

Е. Золя «Ругон-Маккари», за змістом близького до нього, за 

ідеєю до Флоберового роману «Спокуса святого Антонія». «В 

цій повісті («Провина абата Муре». -- В. М.), -- писав пере- 

кладач, -- автор з таким майстерством і з такою правдою, як 

ніхто перед ним, малює картину внутрішньої боротьби людини, 

яку католицька церква робить бездушною машиною, послуш- 

ною волі ієрархів» |5, с. 151). У цьому ж номері журналу було 
поміщено також поему Франка  «Невольники» і оповідання 

М. Павлика «Ребенщукова Тетяна». Ця добірка творів була 

цілковито присвячена антирелігійній тематиці, в ній з великою 

майстерністю та їдким сарказмом висміювалося все, що зв'яза- 

но з церквою та її догмами. Перші два номери «Громадського 

друга» були зразу ж сконфісковані за «напасті на священство, 

церков, блазенство на бога» |4, с. 72|, а М. Павлика як редак- 
тора було засуджено до шести місяців ув'язнення. Згодом у 

статті «Мій процес за «Ребенщукову Тетяну» М. Павлик за- 

значав, що його було звинувачено саме у публікації вищезга- 

даних творів. В уривку «Природа а церков» прокурор вбачав 

злочин в образі релігії та вчинках проти публічного спокою й 
порядку. Захищаючись на процесі, М. Павлик відкинув зробле- 

ний йому закид про образу релігії й римсько-католицького ду- 

ховенства в уривку «Провина абата Муре». «В інкримінованій 

статті, -- говорив М. Павлик, -- я не бачу зовсім образи ре- 
лігій, бо наука стверджує, і по-моєму переконанню, се факт 
незвалимий, що сили природи більші й могутніші, ніж догми 
всякої релігії, значить і християнської». Не бог, а сили при- 
роди мають владу над людиною, тому, на думку М. Павлика, 
абат Муре, переможений силою природи, визнає зверхність її 
прав, «валить у собі віру в догми християнської релігії», спря- 
мовані проти законів природи і «доходить аж до заперечення 
бога» (15, с. 639--640). 

Критика релігії й церкви вбачалася і в інших творах Е. Зо- 
ля. У Центральному державному архіві СРСР у Ленінграді збе- 
рігаються документи, які свідчать про те, що романи «Правда» 

3" 35



і «Париж» були заборонені саме за пропагування атеїзму ПІ, 
с. 72). Міністр внутрішніх справ Російської імперії писав: «У 
цьому творі («Правда». -- В. М.) ..християнська релігія та її 
обряди -- це, на думку автора, помилки, від яких суспільство 
мучиться ось уже вісімнадцять століть. Католицьке духовенство, 
змальоване автором, позбавлене будь-яких моральних принци- 
пів і старається лише затемнити розум народу всілякими цер- 
ковними церемоніями, воно торгує святинею і обдирає народ» 
ПІ, с. 72). Однією з причин заборони роману було «сильне за- 
перечення релігії у вихованні та в житті взагалі, проповідь 
необхідності повної свободи думки і життя, висміювання цер- 
кви та її представників» |1Ї, с. 72). 

Отже, небезпідставно І. Франко, палкий популяризатор ате- 
їстичних ідей у Галичині, переклав уривки саме з цих двох 
романів французького автора (ЗІ. 

Перекладаючи тільки уривки з твору, І. Франко зосереджу- 
вав увагу на кульмінаційному фрагменті, що розкривав чита- 
чеві основний задум Е. Золя -- показати безпідставність пося- 
гань релігії на всесильність і владу над людиною. Журнал на- 
друкував саме той епізод з твору Е. Золя, де абат Муре у 
відчаї кидає хрест в образ святого, даючи зрозуміти тим, що 
й його сліпій вірі в господню силу прийшов край. 

Аналізуючи згодом «Провину абата Муре», І. Франко глиб- 
ше і повніше характеризує навіть як один із «найкращих творів 
новочесної літератури.. в котрому автор проявив незвичайну 
глибину аналізу і незвичайне багатство, живість і пластичність 
фантазії» П18, т. 18, с. 490--491). Мета перекладу цієї повісті 
сформульована Ї. Франком у листі до М. Драгоманова від ІЗ 
лютого 1877 р.: «...Другі знов речі, як от А. Доде, Е. Золя ШІ, 
ГУ ї У т. порозуміє і наш селянин, особливо, де описується так 
вірно життя попа на селі» (16, с. 65). І. Франко планував також 
видати «Провину абата Муре» в повному перекладі, про що 
він він писав у листі без дати (2: 1879 р.) до О. Рошкевич: «Не 
забувай також про «1"Аз5оттоїг». А може ліпше на початок 
«АБЬБе Моцгеї»? Впрочім нам все одно, чи одно вперед надру- 
кувати, чи друге» (12, с. 110). 

Для перекладу з зарубіжної літератури І. Франко добирав 
доступні і зрозумілі для народу твори, що описують «мужиче 
життя без фальшивих сентиментальних прикрас, а природно, 
просто та тим самим і велично» (16, с. 65|. Такими він вважав і 
романи Е. Золя. «Нам досить вказати, -- писав він, -- на такі 
цільні твори в тім роді, як «Іа Їаціеє фе Габре Моцгеї» Еміля 
Золя, деякі «ЗсПхуагомаїдег ФРогієве5піспіел» ДАуербаха, най- 
більшу часть писань Решетнікова і Левітова, на «Народні опо- 
відання» Марка Вовчка та «Повісті» Федьковича, -- а всякий 
легко пійме, які багаті скарби внесло вже мужиче життя в лі- 
тературу загальноєвропейську» (16, с. 651. 

У світлі цих висловлювань ще ясніше виступають причини, 
які звернули увагу І. Франка на великого французького реалі- 

36



ста. У глибоких, соціальнозагострених і високохудожніх творах 
Е. Золя український письменник бачив противагу декадентській, 
безідейній літературі, яка під кінець ХІХ ст. становила серйозну 
загрозу розвиткові прогресивної української літератури. 

Характерним для І. Франка і його послідовників є відбір 
творів Е. Золя для перекладу. Серед перекладених І. Франком, 
або за його порадою, творів немає художньо менш вартісних 
та малоідейних романів і оповідань французького автора. Взяти 
хоча б перекладені Франком уривки з другої частини трилогії 
«Три міста» |8, с. 205--214, 400--413). Тут знову перекладач 
відбирає центральні події роману: «Рим» -- зустрічі з папою, 
які є найяскравішими щодо художньої цінності та за силою 
викриття. 

Антиклерикальне спрямування має також перекладений 
І. Франком уривок з останньої повісті Е. Золя «Правда» із серії 
«Чотири євангеліє». Письменник відбирає для перекладу епізод, 
який розкриває нечуванні злочини католицьких отців: вони за- 
катували маленького хлопчика, що виховувався у свого дядька; 
єврея за походженням. Незважаючи на те, що справжні зло- 
чинці відомі всім, для розпалювання антисемітських настроїв в 
убивстві звинувачують дядька хлопчика. Друкуючи цей пере- 
клад, І. Франко ще раз підкреслив свою симпатію до «великого 
письменника, чудового громадянина, невтомного викривача 
несправедливості, друга правди» (13, с. 86). 

Переклади І. Франка та його виступи проти клерикалізму 
знаходили широкий відгук серед передових суспільних діячів 
Галичини. Северин Данилович (1861--1931), якого В. Стефаник 
назвав своїм «учителем соціалізму», в листі до І. Франка від 
18 серпня 1896 р. висловлював бажання написати для журналу 
«Житє і слово» розвідку про погляди Е. Золя на католицизм |і 
папізм, спираючись на його викривальні романи «Рим», та 
«Лурд». У цих творах французького митця С. Данилович шукав 
відповіді на гострі соціальні питання: «Чи католицизм годен 
рішати квестію суспільну в користь поліпшення долі демосу 
в Європі, чи ні?» П10). У антиклерикальній трилогії «Три міста» 
(«Лурд», «Рим», «Париж»), де викриваються махінації цер- 
ковників, бруд Ватікану, Е. Золя намагався дати відповідь на 
питання, які хвилювали прогресивних діячів того часу. Е. Зо- 
ля був переконаний, що католицизм -- це гальмо у вирішенні 
суспільно-політичних та економічних проблем, що веде до по- 
глиблення соціальних суперечностей і пропасті між багатими 
і бідними. Однак розвідка С. Даниловича про ці проблеми в 
журналі «Житє і слово» не появилася. Причиною, очевидно, 
було те, що у 1897 р. журнал припинив своє існування. 

1899 р. у Львові в «Бібліотеці найзнаменитніших повістей» 
в перекладі Кирила Кахникевича (1850--1926) вийшов роман 
«Мрія». Про те, що «Мрія» була на той час єдиною повістю, 
виданою повністю українською мовою, пише І. Франко у при- 
мітці до своєї статті «Еміль Золя, його життя і писання» (18, 

37



т. 18, с. 496). Можливо, поява цього роману викликана висту- 
пом І. Франка на сторінках польського журналу «Ргамда», що 
виходив у Варшаві. У статті «Українська література в Галичи- 
ні за рік 1886» критик дорікав редакторам «Бібліотеки найзна- 
менитніших повістей», що вони друкують безбарвну писанину 
Шварцової, Феє, Раймунда, Гіллерна, Оне і обминають шедеври 
Діккенса, Шпільгагена, Золя та ін. (18, т. 16, с. 106). 

К. Кахникевич, прагнучи врахувати зауваження І. Франка 
про необхідність збагачення української літератури реалістич- 
ними високомайстерними творами світової літератури, відібрав 
для перекладу роман «Мрія», який, однак, є одним із найслаб- 
ших романів серії «Ругон-Маркарів». Хоч «Мрія» є високоху- 
дожнім твором, однак вона позбавлена соціальної загостреності, 
і це значно знижує його цінність, порівняно з іншими романами 
епопеї. На противагу роману «Земля», в якому зображено фран- 
цузького селянина, чия мова «різала» вухо літературних есте- 
тів, у «Мрії» Е. Золя в лірично зворушливому стилі своїх ран- 
ніх «казок» веде розповідь, позбавлену грубості, побудовану на 
тонкому психологічному аналізі, про релігійні переживання вра- 
зливої, добродійної Анжеліки. 

Релігійна екзальтація привертала увагу Е. Золя вже в по- 
передніх творах («Провина абата Муре», «Завоювання Пласса- 
на»), однак трактування релігійного питання у «Мрії» здивува- 
ло навіть друзів письменника, бо роман певною мірою виправ- 
довував і звеличував містичні пориви, що виникають у людини 
під впливом релігійної обстановки. На тлі патріархальної іди: 
лії автор досліджує й іншу проблему: простежити вплив спад-. 
ковості на формування характеру людини і пояснити відхилен- ! 
ня від біологічних закономірностей під впливом середовища | 
життєвих умов. Цей експеримент не цілком вдався Е. Золя. 

Характеризуючи цей твір, І. Франко зауважив, що «Мрія» 
не подібна до інших повістей Е. Золя, в ній, на відміну від ро- 
ману «Земля», де переважає фламандська школа, автор про- 
бував взяти тон прерафаєелітів. Критик також відзначав, що 
після появи цього твору Е. Золя звинувачували в пієтизмі і мі- 
стицизмі, «однак швидко переконалися, що до того ще далеко» 
П8, т. 18, с. 496). Цю оцінку І. Франко дав через десять років 
після виходу «Мрії» і, звичайно, мав усі підстави для захисту 
Е. Золя від нападів за проповідування релігійно-морального 
самовдосконалення та аскетизму. Адже після «Мрії» Е. Золя 
написав чимало творів, в яких заперечував попередні містичні 
проповіді, а саме: «Людина-звір», «Гроші», «Розгром», «Доктор 
Паскаль», антиклерикальну трилогію «Три міста» та ін. 

Список літератури: І. Білогуб І. М. На позиціях атеїзму (Атеїзм укра- 
їнської революційно-демократичної літератури). -- К., 1974. 2. Бог оптом 
и в розницу (9. Золя). -- Календарь атеиста. М., 1967. 3. Верхратський  Ї. 
Злобні видумки д-ра Івана Франка. -- Львів, 1907, 4. Газета школьна, 1878, 
ч. 9. 5. Громадський друг, 1878, М» 2, 6. Дей О. І. Українська революційно- 
демократична журналістика. Проблеми виникнення і становлення. -- К., 1959. 

38



8. Житє і слово, 1897, т. 6, кн. 3--6. 9. Злочинець Сальва. Виривки з повісті 
«Рагі8». Пер. І. Франко. -- Літературно-науковий вісник, 1898, т. 3, кн. 7; 
кн. 8--9; т. 4, кн. 10; «Правда». -- ЛНВ, т. 20, 1902. 10 Інститут літератури 

ім. Т. Г. Шевченка АН УРСР, ф. 3, Ме 1613, арк. 591--595. 11. Ковалев И. 
Духовная цензура против 9. Золя. -- Наука и религня, 1965, Ме 5. 12. Ли- 
стування Івана Франка з Ольгою Рошкевич. Подав Михайло Возняк. -- У 
3б.: Іван Франко. Статті і матеріали. Вип. 5. Львів, 1956. 13. Матвіїшин В. 
Телеграма І. Франка з приводу смерті Золя. -- Радянське літературознавст- 
во, 1965, Ме 6. 14. Неділя, 1911, Ме 29--30. 15. Павлик М. Твори. -- К., 
1959. 16. Франко Іван. Літературно-критичні статті. -- К. 1955. 17. Франко 
Іван. Монолог атеїста. Упорядкування та вступна стаття Аркадія Халімон- 
чука. -- Львів, 1973. 18. Франко І. Твори: у 20-ти т. -- К., 1950--1956. 
19. ЦДІА у Львові, ф. 663, оп. І, од. зб, 140. 20. Шиш А. 3. Правда про 
католицьку акцію. -- Станіслав, 1956. 21. Якимович Т. К. Проблемь твор- 
чества Золя. Вопрось литературьи, 1969, ХМ» 10, 22. Еигоре, 1968, Ме» 4-5 
бо А. Сгеауєз. Кеїріоп еї гбаїйе дап5 Гоецуге де Л0іа, р. 122--129; Уеап 

оціїег. Іе5 ігоі5 уїійе5: ІШоицгіе5, Вдте, Рагіз, рі 135--146; Ріегге Сорпу. 
ТДоіа буапрбіїзівг, р. 147--151), 23. Неттіпр5 ЕВ. ТИ. 7. Етіїеб  70іа єї Іа 
геї ріоп. А ргороз де Іа Каціє де Г'аббе Мошгеї -- Еигоре, 1968, Ме 4-5. 

КРАТКОЕ СОДЕРЖАНИЕ 

В статье показано, как прогрессивньие западноукрайнские деятели куль- 
турь использовали антиклерикальнье мотивь творчества З. Золя в борьбе 
за социальное и духовное раскрепощение трудящихся Галичинь. Переводь 
отрьвков из романов 9. Золя «Проступок аббата Муре», «Рим», «Париж», 
«Истина» свидетельствуют о строгом идейно-художественном критернн ре- 
волюционера-демократа Ивана Франко. . 

Стаття надійшла до редколегії 
14 березня 1980 року 

О. Й. ФРАНКО, викл., 

Львівський торг.-ек. інститут 

Концепція соціальних 
та соціально-психологічних основ 
художнього сприймання 
в естетиці Івана Франка 

Послідовний демократизм і революційний пафос Іва- 
на Франка найбільше проявився в трактуванні соціальної ролі 
мистецтва, оскільки за цілком об'єктивними причинами власне 
воно як одна з форм суспільної свідомості знаходилось у центрі 
уваги письменника. 

І. Франко, як і його ідейні попередники -- російські революці- 
онери-демократи і Т. Г. Шевченко, вважав, що суспільно-полі- 
тичні ідеї, подані у формі художніх образів, можуть і повинні 
впливати на щирокі кола суспільства, пробуджувати в масах 
революційний настрій, усвідомлення необхідності боротьби з 
експлуататорським ладом. Так, розкриваючи соціальний зміст 
мистецтва, поет проголошував: 

39



Штука -- це думка, що встане, 
Всякі порвавши кайдани, 
Це побідитель благий. 
Дасть уярмленим свободу, 
вільному дасть же народу 
Велич і славу людей 

Г4, с. 223--224). 

Як і його попередники, Франко був переконаний, що літера- 
тура та мистецтво можуть виконувати важливі суспільні зав- 
дання лише при умові сприйняття кращих художніх творів ос- 
новною частиною народу -- трудящими. 

Функціонування художнього твору в суспільстві, його доступ- 
ність та популярність є для Франка критерієм оцінки соціаль- 
ного, а значить і художнього значення витвору мистецтва. «Те, -- 
писав І. Франко, - що колись дотепно висказав Лессінг про 
себе і Клопштока: 

Мег мігіа піспі Кіорзіоск Іобеп? 
Досі мігді ібп іедег Іе5еп? Меїп. 
Міг мойеп жмепідег егпобегп. 
"Фосп Пеїіззідег деїе5еп 5еїіп " 

сталось у наших часах одною з важних основ критичного 
суду» |б, т. 17, с. 68). 

Цю ж думку революціонер-демократ висловлював ще рішу- 
чіше, підкреслюючи, що «тоді лиш література стане ділом сер- 
йозним, коли вийде з меж забавки, коли віддасться на пожиток 
цілих мас народу, стане їх помічницею і порадницею для них 
зрозумілою і корисною». 

Реальні можливості сприйняття творів мистецтва та літе- 
ратури, за переконанням Франка, визначаються не лише худож- 
нім рівнем творів, а й соціальними факторами. Як і всі рево- 
люційні демократи, Франко постійно вказував на гостру ко- 
лізію сучасної йому епохи, котра полягала в тому, що твори 
видатних митців, по-справжньому народні за змістом і формою, 
залишалися недоступними самій серцевині нгроду - трудящим 
масам. Причина цього -- важкі суспільні умови. «Національна 
література, штука і т. і. мусить же бути випливом живої потреби 
нації і заспокоювати ту потребу. Нація, котра помирає з голоду, 
в котрій 90 проц. людей не вміє ні читати, ні писати і не має 
Че Іасіо ніякої політичної волі, -- така нація потребує хліба, 
азбуки і конституції; театрами, концертами, «національними» 
романами й поезіями дуже мало їй можна прислужитися» 
І6, т. 16, с. 133). 

Зближення мистецтва, особливо літератури, з народом, під 
яким Франко розумів насамперед «ті нижчі верстви, що від- 
носно найменше підпали культурним змінам» |б, т. 19, с. 143), 
можливе лише при умові знищення всякої експлуатації. 

" Хто не буде хвалити Клоштока? Та чи кожний читатиме його? НІ. 
Ми хочемо, щоб нас менше величали, та зате пильніше читали (підрядковий 
переклад). 

40



Те, що діяльність українського революціонера-демократа 
розгорнулась на завершальному етапі розвитку революційно-де- 
мократичної ідеології, яка була перехідним ступенем до марк- 
сизму, не могло не позначитися на вирішенні питання худож: 
нього сприймання дійсності в соціальному аспекті. Якщо ре- 
волюційні демократи 40--60-х років ще не бачили (і не могли 
бачити) реальних передумов для перебудови суспільства як 
головної умови наближення народу до мистецтва, то Франко, 
хоч і частково, вважав єдиною силою, здатною здійснити цю 
перебудову, пролетаріат |6, т. 19, с. 109, 112, 192). 

Безумовною заслугою Івана Франка в дальшій розробці со- 
ціальних питань художнього сприймання є виявлення ним тої 
закономірності, що, порівняно з тодішнім «ідіотизмом сільського 
життя», -- життя в містах, незважаючи на виснажливу працю, 
давало пролетаріату значно більше можливостей для спілку- 
вання з мистецтвом та літературою (б, т. 5, с. 464). 

Виходячи з нових конкретно-історичних умов, Каменяр по: 
стійно обгрунтовував необхідність використовувати найменшу 
практичну можливість, щоб знайомити народні маси з творами 
прогресивної літератури і мистецтва, з їх допомогою будити 
в суспільній свідомості трудящих прагнення до революційного 
перетворення світу. Свідченням цього є статті «Кілька слів 0 
тім, як упорядкувати і провадити наші людові видавництва», 
«Конечність реформи учення руської літератури в наших серед- 
ніх школах», «Як і про що належить писати для народу», цикл 
статей про театр для народу, нариси запланованого «Порадни- 
ка для читачів», замітки, які публікувались протягом чотирьох 
років у газеті «Кигіег Ілуом кі», передмови до видань власних 
творів і, нарешті, його літературно-критична спадщина. 

"Намагаючись зблизити народ з мистецтвом та літературою; 
Франко не знижував вимог до художнього рівня творів. Гли- 
боко переконаний у потенціальних духовних можливостях на- 
роду, він стверджував, що, враховуючи спосіб мислення чита- 
ча з народу, можна підводити його до глибокого осмислення 
і переживання зображеного і тим самим «піднімати його до се- 
бе, а не вертатися до нього назад» |б, т. 19, с. 48). Такого ви- 
сновку революціонер-демократ дійшов завдяки глибокому про- 
никненню в особливості розвитку духовної культури і переко- 
нанню, що лише відображаючи життя, мову й мислення свого 
часу, література може навіювати певні почуття та ідеї. 

Власне з цієї точки зору І. Франко не був задоволений під- 
бором пісень у «Збірнику пісень патріотичних і січових», ви- 
даному в Чернівцях. Письменник вважав, що багато із вмі- 
щених у збірнику творів не лише не розвивають естетичний смак 
читача з народу, а навпаки, притуплюють його. «Треба ж ії 
народу підносити артистичні речі, якщо ми хочемо його підня- 

ти на вищий культурний рівень, а не.. піддержувати в ньо- 
му схильності, поширювані ярмарковою літературою» |З; 
с. 2051. 

41



. Звертаючись до митців, письменник-демократ ненастанно під- 
креслював: «Все, що ми знаємо, -- ні, найкраще з того, що ми 
знаємо.. повинні ми живою мовою, в легкій і принадній формі 
подати народові» |б, т. 19, с. 117). 

Художня творчість видатного українського революціонера- 
демократа цілком відповідала його теоретичним вимогам, Свої 
твори він орієнтував на масового демократичного читача. Геній 
Франка піднімав народ і вів широким шляхом засвоєння най- 
передовіших ідейно-художніх надбань світової культури. В цьо- 
му полягала (і полягає в чаші дні) висока ідейно-естетична 
цінність його творчості. 

Враховуючи потреби свого народу, використовуючи наймен- 
ші можливості виховання його самосвідомості, Франко став 
дійсно всенародним письменником, що визнавалось ще за жит- 
тя письменника. Зокрема, газета прогресивного напряму «Се5Ка 
5іга2» писала в 1898 р. що «Франко є прикладом письменника, 
необхідного народові, в такій мірі пригніченого політично, ви- 
снаженого економічно, як галицькі русини» (цит. за: І, с. 67). 
Про це свідчать і своєрідні «соціологічні» дослідження, здійс- 
нені відомим українським письменником Б. Грінченком та 
М. Загірною, які вивчали інтереси до художньої літератури в 
селян наприкінці ХІХ--на початку ХХ ст. читаючи твори різ- 
них сучасних їм авторів. Виявилось, що історична повість «За- 
хар Беркут» і філософська поема «Іван Вишенський», незважа- 
ючи на незрозумілість деяких діалектизмів (читання проводи- 
лись на Катеринославщині) викликали великий інтерес і гли- 
боко схвилювали селян |, с. 201--205). 

Стимулом для інтенсивного відстоювання митцями права 
народу на засвоєння кращих досягнень літератури і мистецтва 
була наполеглива боротьба Каменяра за реалізацію ідей рево- 
люційного демократизму, що становили основу його світо- 
гляду. Засноване на цьому світоглядному фундаменті глибоке 
розуміння взаємозв'язку між свідомістю народу і свідомістю 
митця привело Франка до усвідомлення процесу художньої 
творчості як своєрідного зв'язку творчих зусиль і здібностей 
суспільства і особи. Тверде переконання в економічній та ду- 
ховній залежності митця від народу дало змогу Франкові по- 
казати посилення цієї залежності у літератора, оскільки ма- 
теріалом його художніх творів служить така скарбниця духов- 
них завоювань народу, як мова. При цьому учений рішуче 
заперечував буржуазно-націоналістичні твердження, що народ- 
ність, а отже й доступність літературно-художніх творів визна- 
чаються головним чином народною мовою, Революціонер-демо- 
крат вказував, що мова виступає у творі лише як один із 
засобів |б, т. 16, с. 176). Основними ж факторами, що зумовлю- 
ють справжню народність художніх творів, є, по-перше, відобра- 
ження інтересів народу і, по-друге, проекція художніх творів 
на духовні потреби і потенціальні можливості народу. Останнє 
означає відповідність між формою втілення певних ідей в лі- 

42



тературному творі і дійсними духовними можливостями народу. 
«Висловлюючи якісь думки певною мовою, ще не обов'язково 
будемо зрозумілі народу, який говорить цією мовою. Треба 
вміти пристосовуватися до понять, уявлень і способу мислення 
цього" народу. Треба думки загальнолюдські втілити у форму, 
цьому народові доступну і властиву, так як музика в стані одну 
арію, не змінюючи мелодію і композицію, переводити з однієї 
тональності в другу, з нею споріднену» |8, арк. 1). 

На відміну від декадентських творів, котрі розраховані були, 
як переконливо показав Франко, на вузьке коло експлуата- 
торської верхівки, твори прогресивного, дійсно демократичного 
мистецтва завжди задовольняють духовні потреби і запити 
усього народу. В цьому вони близькі народно-поетичним тво- 
рам. Але Франко підкреслював, що колективний характер тво- 
рів зумовлює відображення в них дійсності у формі вірувань, 
переконань, тобто на рівні соціальної психології. Це значно 

спрощує саме сприймання народно-поетичних творів -- адже 
вони зрозумілі всій масі народу. Водночас це позбавляє їх 

можливості представляти суспільну свідомість в цілісній систе- 
мі поглядів, охоплюючи також ідеологічний рівень. 

Розуміючи цю особливість фольклорного твору і твору про- 
фесійної художньої літератури, український революціонер-де- 
мократ обгрунтовано стверджував, що коли народно-поетичні 
твори лише співзвучні настроєві мас, то твори професійної лі- 
тератури можуть і повинні створювати настрій народу. Така 
специфіка професійної художньої літератури ускладнює її 

сприймання. Все ж І. Франко, ніскільки не применшуючи су- 

спільного значення народної творчості, як революціонер-демо- 
крат особливі надії в справі активізації соціального життя 

покладав на професійну літературу. Тому цілком закономірно, 
що особлива увага в естетиці Івана Франка приділена соціаль- 

ним аспектам сприймання творів саме художньої літера- 

тури. 
Зокрема, вивчаючи особливості впливу на народні маси тво- 

рів зарубіжної літератури, Франко дійшов висновку, що за- 

гальнолюдське, інтернаціональне начало в них внутрішньо 
притаманне національному і висловлюється через нього. Отже, 

орієнтуючись на потреби і можливості свого народу, письмен- 
ник може найти відгук у душі читачів і за межами своєї кра- 

їни. Власне діалектична єдність національного та інтернаціо- 

нального «заставляє з однаковим інтересом читати і смакувати 
твори високоталановитих писателів німців, французів, амери- 

канців, італьяців, шведів, чехів, поляків, як і своїх рідних...» 
16, т. 18, с. 505). 

З конкретно-історичних позицій досліджував Франко особ- 
ливості впливу на читачів творів минулого. Він заперечував 
думку про те, що сприйняття літературно-художнього твору 
завжди повинно бути адекватним сприйняттю цього твору в 
епоху його створення, оскільки спілкуючись з таким художнім 

. 

43



твором читач інтерпретує його зміст відповідно до своїх ду- 

ховних можливостей, котрі, як відомо, детермінуються суспіль- 

ними умовами, в яких живе людина. «Кожний час, кожна су- 
спільність має свої осібні естетичні міри для творів літера- 
турних, а змушуючи, наприклад, молодіж оцінювати стародавні 
твори літературні естетичною мірою «тих часів і того народу, 
де вони постали», т. є. такою мірою, котрої ані ученики, ані 

вчителі, ані взагалі ніхто на світі звичайно не знає і не може 
знати вповні, се значить притлумлювати в молодіжі власне ес- 
тетичне чуття, вмовляти в неї, що їй повинно подобатися, те, 
що противне її природному смакові. На ділі всі ми міримо ста- 

і і нові твори одною, нашою власною естетичною мірою» |б, 
т. 16, с. 248і. Цьому, як показав І. Франко, сприяє сама 
природа мистецтва і особливо літератури. 

Момент інтерпретації з точки зору сучасних потреб та за- 
питів публіки, властивий сприйняттю художніх творів, що 
змальовували минуле, повинні, на думку Франка, враховувати 
письменники, котрі присвятили свою творчість історичній те- 
матиці |5, с. 5). 

Відстоюючи необхідність орієнтації художньої творчості на 
найширше коло читачів, революціонер-демократ пам'ятав про 
приналежність кожного з читачів до певного соціального типу 
особистості. Велику увагу він звертав на необхідність враху- 
вання специфіки психології таких  соціально-демографічних 
груп, як діти та молодь. Присвячуючи їм багато творів та ре- 
дагуючи твори інших авторів, Франко виходив при цьому з 
принципу, що в процесі творчості письменник повинен знати 
особливості сприйняття художніх творів молодим поколінням, 
а тому володіти ще й талантом педагога. 

Таким чином, вирішуючи проблему суспільної ролі літера- 
тури та мистецтва, видатний український письменник, револю- 
ціонер-демократ Іван Франко висвітлив соціальні аспекти ху- 
дожнього сприймання. Звідси можна зробити висновок, що 
художній процес розглядався Франком не як замкнуте коло -- 
«художник -- твір мистецтва», а як складна система зі зворот- 
ним зв'язком, одним із важливих елементів якої виступають 
читачі, на яких повинен орієнтуватися у своїй творчості митець, 
що дає йому змогу аргументовано показати активний вплив 
літератури та мистецтва на життя суспільства. 

Список літератури: 1. Белозьорова О. М. Й. Гайовський і українська 
література. -- Радянське літературознавство, 1974, Хе 9. 2. Грінченко Б. 

Перед широким світом. -- К., 1907. 3. ЛНВ, т. ХХХІУ, кн. 4, 1906. 4. Фран- 
ко І. Вибрані поезії. -- К. 1943. 5. Франко І. Передмова. -- У кн.: Іван 
Франко. Захар Беркут. Львів. Накладом Українсько-руської спілки, 1902. 
6. Франко І. Твори: В 20-ти т. -- К.: ДВХЛ, 1950--1956. 7. Франко Іван. 
Статті і матеріали. Вип. 2. Вид-во Львівського ун-ту, 1949. | Егапко (І. 
Зак і о сгет паїеду різаб діа Іди. -- Інститут літератури ім. Т. Г. Шев- 
ченка, відділ рукописів, архів І. Я. Франка, ф. 3, 2628. 

44



КРАТКОЕ СОДЕРЖАНИЕ 

В статье анализируется трактовка И. Франко социальньжх предпосьмлок и 

социально-психологических основ восприятия произведений искусства и ху- 

дожественной литературь. Автор показьваєт, что Франко, подчеркивая зна- 

ченне в системе художественной деятельности такого важного звена, как чи- 

татель, вьідвигая положениє о необходимости соотнесения творчества с ду- 
ховньми потенциями народньх масс, еще глубже обосновал главньй посту- 

лат революционно-демократической зстетики 40--60-х годов о соцнальной 

сущности и назначении литературь и искусства в борьбе за социальное ос- 

вобожденне трудящихся. 

Стаття надійшла до редколегії 
2 квітня 1980 року 



ІСТОРІЯ ЛІТЕРАТУРИ 

Є. М. ЧЕРНИЦЬКИЙ, доц,, 
Ровенський інститут культури 

Пушкін і Франко 
(про пушкінські традиції в творчості І. Франка) 

Пушкін був для І. Франка одним із тих «світочів у 
духовнім царстві» (12, т. 16, с. 351), до творчої спадщини яких 
великий український просвітитель прагнув приєднати західно- 
українського читача, ведучи тривалу послідовну боротьбу про- 
ти буржуазного націоналізму всіх видів. 

Франко популяризував поезію Пушкіна на Україні перекла- 
дами художніх творів на українську мову, літературно-критич- 
ним тлумаченням їх, статтями про життя і творчість великого 
поета. | 

Особливим аспектом проблеми «Пушкін -- Франко» є пи- 
тання пушкінських традицій у творчості українського письмен- 
ника. І хоч проблема ця в цілому неодноразово привертала 
увагу дослідників, дане питання і сьогодні є недостатньо висвіт- 
леним. Найбільш грунтовними і об'єктивними є дослідження 
О. І. Білецького «Пушкін і Україна» |Ї, т. 2, с. 201), розділ 
«Іван Франко і Пушкін» у книзі М. Пархоменка «Їван Франко 
і російська література» |6|, а також спеціальний розділ про 
Франка-перекладача в монографії Ф. Неборячка «0. С. Пушкін 
українською мовою» |5). У цих працях Іван Франко постає як 
переконаний пропагандист і популяризатор пушкінського сло- 
ва, один із найкращих перекладачів і продовжувач традицій 
великого російського письменника в українській літературі. Не- 
розривна єдність пропагандиста, перекладача, критика, поета, 
яка знаходила яскраве втілення в особі Івана Франка, внутріш- 
ня, органічна близькість з пушкінською творчістю надавали 
його популяризаторській праці особливої дієвості і ефективно- 
сті, виразно відбивались на його власній творчості та на всій 
українській літературі, утверджуючи реалістичні пушкінські 
традиції. 

Які ж причини цього Франкового тяжіння до Пушкіна? Що 
найбільш приваблювало Каменяра у російському поетові? У 
чому саме виявились пушкінські традиції у творчості україн- 
ського письменника? Ось коло питань, які не знайшли ще 
"належного розв'язання в нашій літературі і на які автор спро- 

бує відповісти у цій статті. 
У своєрідних суспільних умовах Франкові довелося од- 

ночасно виконувати завдання, які в Росії вирішувались на різ- 

46



них етапах історичного розвитку: формувати літературну мову, 
прокладати шляхи реалістичній літературі, засновувати демо- 
кратичний театр та ін. Все це було можливим лише завдяки 
величезному досвідові, набутому в процесі розвитку прогре- 
сивних напрямів в українській та російській літературах. 
Творчий доробок Пушкіна, засновника нової реалістичної лі- 
тератури, посідає у цьому плані чільне місце. Пушкін сприймав- 
ся І. Франком не лише шляхом ознайомлення з його творами, 
а й через статті Бєлінського, революціонерів-демократів 60-х 
років, праць прогресивних учених. 

Франко був обізнаний з передовою російською літературою, 
причому не як звичайний, хоч і добре ерудований читач, а як 
людина, що літературознавчо і критично перейняла багатющий 
творчий досвід цієї літератури. Тому пушкінські реалістичні 
традиції слід шукати не в окремих подібних мотивах чи випад- 

кових сюжетних збігах, а в певних елементах цілісної системи 

естетичного - збагачення та сприйняття світу письменником. 
Виявити і довести сліди впливу цієї системи не просто. Адже 
йдеться не про очевидні збіги та запозичення, а про творче 
засвоєння художнього досвіду, про відповідну манеру відтво- 
рення життя, яка своєрідно переосмислюється і використову- 
ється Франком. «Справжні послідовники Пушкіна писали не 
так, як Пушкін, а інакше, - справедливо зауважує Б. В. То- 

машевський. -- Навпаки, відтворення пушкінських мотивів без 

збагачення їх новими асоціаціями, новим художнім матеріалом. 
здебільшого відігравало реакційну роль. Засвоєння Пушкіна 

завжди було якоюсь мірою і подоланням його, тобто перебо- 

ренням того тимчасового, що накладала на творіння Пушкіна 

епоха, в яку вони створювались» (1, с. 4221. 
З цього погляду цікавими здаються переконливі факти впли- 

ву поетичної манери Пушкіна на творчу практику Франка, 

можливо навіть не усвідомлені поетом: це елементи стилю, рит- 

му, своєрідність виразу тої чи іншої теми, емоційно-психологіч- 
ного плану, характер поєднання відчуття природи з конкрет- 

ними душевними настроями, засоби зображення ліричного 

героя тощо. Для прикладу співставим вірш Пушкіна «Зимовий 

вечір», вперше перекладений на українську мову Л. Борови- 

ковським, і вірш І. Франка «День і ніч сердитий вітер...», 

який відкриває цикл «Із днів журби». 
«Зимовий вечір» -- один із найяскравіших проявів справж- 

ньої народності в російській поезії -- є переконливим прикла- 
дом утвердження в пушкінській ліриці розмовно-побутової 

фразеології, нової системи поетичної мови, в якій слово ви- 

являє багату різноманітність невідомих раніш відтінків. Яс- 

краві і виразні можливості поетичного живопису створюють лі- 

ричне враження, підкоряють собі цілий комплекс додаткових 
факторів, зокрема звукові сполучення, різноманітні синтаксич- 
ні форми, добір слів і виразів, способи їх композиційного роз- 
міщення. Почуття смутку і туги, що спочатку охоплює читача, 

47



поступово знімається експресивністю динамічної картини зимо- 
вої завірюхи, «бадьорим» ритмом -- чотиристопним хореєм, 
незвичним у Пушкіна, і, нарешті, драматизованим ліричним 
монологом -- звертанням до старенької няні та фольклорно-по- 
етичними народними мотивами: 

Буря мглою небо кроет, 
Вихри снежнье крутя; 
То как зверь она завоет, 
То заплачет, как дитя, 
То по кровле обветшалой 
Вдруг соломой зашумит, 
То, как путник запоздальій, 
К нам в окошко застучит. 

. . . . . - - . - . ча . 

Спой мне песню, как синица 
Тихо за морем жила; 
Спой мне песню, Как девица... 

(7, т. 2, с. 288). 

Вірш Франка будується за аналогічною схемою. Тут також 
чотиристопний хорей, ті ж засоби звукової організації, той же 
тип «розробки» головного мотиву шляхом добору коротких 
слів, назв буденних речей і явищ. Деталізація зображення, як 
і в Пушкіна, здійснюється на дієслівній основі, що надає ви- 
разного динамізму всій картині: 

День і ніч сердитий вітер 
б'єсь о дому мого ріг, 
Наче пес голодний виє 
І валить прохожих з ніг. 

День і ніч дощі холодні 
Б'ють о вікна, цяпотять, 
Ринви грають, шиби плачуть, 
Утишиться не хотять 

ГІ2, т. 11, с. 1451. 

Драматизований уявний діалог, розмова вітру з хмарами, 
які «небозвід весь залягли, і лежать, і ремигають, наче ситії 
воли», також використовується як пісенно-казковий засіб по- 
м'якшення напруженої розповіді: 

Дармо вітер б'є їх, гонить: 
«Гей ти, сивий, половий! 
Нам тут добре, відпочинем! 
хоч ти сердься, хоч ти вий!» 

П12, т. 11, с. 145| 

Дещо іншого характеру наступність об'єднує твір «Було се 
три дні перед моїм шлюбом..» з пушкінським «Пророком», що 
неодноразово відзначалось дослідниками. Рядки 

Ось уст твоїх я пальцем доторкнуся 
І вложу в них своїх глаголів жар, 
І наострю твій слух, щоб, як озвуся, 
Ти чув мій голос, наче грім із хмар 

Г12, т. 11, с. 280), 

48



без сумніву, беруть початок з відповідних пушкінських. Однак 
слід підкреслити, що й тут справа не в звичайних ремінісцен- 
ціях чи безпосередньому наслідуванні. У Франка зовсім інша 
психологічна ситуація, інше мотивування подій, інший образ: 
«простак убогий, молоде хлоп'я... у чистім полі жав пшени- 
цю..» Лише вихідний момент пов'язаний з пушкінським. Як і в 
попередньому прикладі, Франко, творчо використовуючи пуш- 
кінські поетичні відкриття, самостійно розвиває і продовжує 
тему. А втім, тут може йтись і про післяпушкінську російську |і 
українську традиції ". 

На вітер будеш мій глагол метати, 
Проповідати будеш ти глухим; 
Де станеш ти, ніхто не схоче стати, 
Що похвалиш, всім видасться лихим 

П2, т. 11, с. 280). 

Завершується твір специфічно Франковою розробкою теми: 

Твоїми говоритиму устами 
До всіх народів 1 до всіх віків, 
Твоїми я тернистими стежками 
Вестиму своїх вибраних борців... 

Г12. т. 11, с, 2801. 

Ідея про важливу роль художнього слова стане стержневою 
в цілій низці віршів і поем Франка як свого роду самовідчуття, 
виявлення самосвідомості поета, а найбільш завершений вираз 
знайде у поемі «Мойсей». Та, звичайно, це не означає, що зга- 
даний твір, який є своєрідним підсумком багаторічних творчих 
роздумів українського письменника, можна розглядати як без- 
посереднє втілення пушкінських традицій |4|. Справедливим є 
зауваження М. К. Гудзія, який нагадує авторам подібних ка- 
тегоричних суджень, що погляди Франка -- естетичні, суспіль- 
но-політичні, філософські -- складалися під впливом різних 
факторів, в першу чергу оточуючої його дійсності, творів Марк- 
са та Енгельса, знайомства з передовою російською та за- 
хідноєвропейською літературою |З, с. 40). 

Твори Пушкіна були для Франка одним із творчих стимулів 
в освоєнні та переосмисленні нових в українській поезії жанрів. 
Так, створюючи цикл «Вольних сонетів», в одному з них, 
сімнадцятому, поет блискуче використовує пушкінське надбан- 
ня в розробці цього жанру. У вільній переробці одного з соне- 
тів Вордсворта -- «Не зневажай сонета, критик!» -- Пушкін 
виявив велику естетичну цінність жанру, його життєвість та 

глибоку змістовність, визначивши одночасно загальні риси та 
головні етапи історичного розвитку сонетної форми. 

ж Можливо також, тут має місце використання спільного для обох 
поетів першоджерела, одного з біблійних мотивів, на який вперше звернув 
увагу М. Сумцов «.. н рече: иди и рази людем сим: слухом усльшите н 
неуразумеете, и видяще узрите н не увидите..» ПО, с. 7). 

4--3877 49



Суровий Дант не презирал сонета: 
В нем жар любви Петрарка изливал; 
Игру его любил творец Макбета; 
Им скорбну мьсль Камознс облекал 

І7, т. 3, с. 1661. 

М. Сумцов, який докладно співставив пушкінський вірш з 
першоджерелом, дійшов справедливого висновку про «величез- 
ну перевагу Пушкіна над Вордсвортом» і визначив його твір 
«як взірець оригінальної поетичної творчості при зовнішній 
формі наслідування» (10, с. 3). «Пушкін взяв у англійського 
поета частину змісту, -- продовжував дослідник, -- та далеко 
його перевершив по ясності, послідовності і силі» (10, с. 6). 

Думка про естетичну значущість і поетичну дієвість сонета 
передається і в першому чотиривірші сімнадцятого сонета 
Франка: і | 

Колись в сонетах Данте і Петрарка, 
Шекспір і Спенсер красоту співали, 
В майстерну форму, мов різьблена чарка, 
Свою любов, мов шум-вино, вливали 

Пора ЗТ О3кс. о 1401. 

Тут певною мірою збережено загальний характер поетичного 
вираження тієї ж думки у Пушкіна, що проявляється у відборі 
імен та послідовності переліку поетів, майстрів сонета, вдалому 
використанні енергійних дієслівних форм у характеристиці їх 
поетичної майстерності та, нарешті, лаконічній стислості в ме- 
жах чотирьох рядків поетичного відображення історичного ми- 
нулого жанру і пильна увага до сучасного його використання. 
Так, починаючи з другого чотиривірша, у Франка, як і у Пушкі- 
на, йдеться про сучасність, але якщо у Пушкіна і тут сверджу- 
ється естетична цінність сонета в різноманітних його індивіду- 
ально-поетичних вживаннях, то у Франка -- протиставляються 
дві протилежні тенденції у сучасному використанні сонетної 
форми, чітко формулюються естетичний кодекс поета-демократа 
та нові активні і бойові завдання сонетної форми: 

Ту чарку німці в меч перекували... 
Нам, хліборобам, що з мечем почати? 
Прийдесь нову зробити перекову 
Патріотичний меч перекувати. 
На плуг -- обліг будущини орати, 
На серп, щоб жито жать, життя основу, 
На види -- чистить стайню Авгіову 

(12, т. 10, с. 146). 

Таким чином тут, як і в наведених вище прикладах, немає 
сліпого наслідування, але цілком очевидно, що Франко у роз- 
витку сонетної форми продовжує традиції Пушкіна, а не Ворд- 
сворта з його споглядальним, і так би мовити, реєструючим 
ставленням до дійності, до поезії. 

Зв'язок з пушкінськими жанровими утвореннями спостеріга- 

50



ється і в славнозвісному Франковому гімні «Вічний революці- 
онер». Адже пушкінська «Вакхічна пісня» бере початок від 
жанру античного дифірамбу, який є чимось середнім поміж ге- 
роїчною одою і тріумфальним гімном. Пушкін сміливо вводить 
високі громадянські мотиви, закличні інтонації, урочисту під- 
несену мову. Створюючи свій революційний гімн, Франко зба- 
гачує пушкінські традиції, наповнює їх новим ідейним змістом 
відповідно до вимог його епохи, революційно-демократичного 
характеру своїх переконань, відтворює своє нове розуміння дій- 
сності, яке відображає інший історичний рівень розвитку на- 
родних сподівань і прагнень, і водночас використовує не лише 
пушкінський, а й увесь багатий досвід прогресивної при 
минулих літ. 

Особливо цінував Франко у творчості Пушкіна майстерність 
реалістичного аналізу насамперед у драматичному жанрі, зо- 
крема в зображенні людської особистості в процесі соціально- 
психологічного та історичного розвитку, в максимальній об'єк- 
тивізації образу, характеру, виявленні ряду конкретних дина- 
мічних зіткнень та експресивних дій. Про це свідчать і статті 
Франка про Пушкіна, і відбір творів для перекладу. «Ся дра- 
матична сцена.. -- коментує Франко свій переклад «Сцени із 
Фауста», -- виявляє незвичайний драматичний талант Пушкіна, 
який немов у світлі блискавки вміє показати безодню горя та 
запусти в людській душі» |З, с. 128): 

Драматичні твори Пушкіна «Борис Годунов», «Сцена із Фа- 
уста», «Скупий рицар», «Моцарт і Сальєрі», «Камінний гість», 
«Бенкет під час чуми», «Русалка» були перекладені Франком 
у 1914 р. і видані після його смерті у 1917 р. окремим збірни- 
ком. Вони і посідають провідне місце серед перекладів з Пуш- 
кіна у творчості Франка. 

Інтерес до пушкінської драматургії виник ще задовго до 
здійснення задуму видання українською мовою згаданих пере- 
кладів, про що свідчать численні статті і висловлювання Фран- 
ка з питань театру. В них відобразилось прагнення письменника 
створити найдемократичнішу і найдійовішу форму впливу на 
суспільство, свою драматургію, яка могла б широко показати 
почуття та переживання звичайної людини, глибоко розкрити 
особливості її психіки, її потенціальні можливості саме напере- 
додні революційної боротьби. 

Першим драматичним твором Івана Франка була п'єса «По- 
слідній крейцар (Драматичний образок в одній дії)», і саме 
в ній найбільш яскраво з усіх драматичних творів письменника 
відобразився пушкінський досвід у жанрі драматургії. Він 
позначився не стільки в тому, що п'єса, як і низка драматичних 
творів Пушкіна, має лише одну дію, що визначена вона як 
драматичний образок (порівняйте: драматическиє сценки, дра- 
матические изучения -- у Пушкіна), що імена Євгеній і Тетяна 
мимоволі асоціюються з іменами відомих пушкінських героїв, 
але перш за все в тому, що саме в ній здійснена та своєрідна 

«7 51



пушкінська психологічна розробка, коли істина характерів пі- 
знається в драматичних зіткненнях, в чому і полягають, згідно 
з Пушкіним, особливості драматичного твору, або, кажучи сло- 
вами поета: «Їстина страстей, правдоподібність почуттів в 
передбачуваних обставинах -- ось чого вимагає наш розум від 
драматичного письменника» |?, т. 7, с. 213. 

Ми не бачимо особливих підстав для ствердження подібно- 
сті п'єс Франка з котримсь із пушкінських драматичних етюдів. 
Правда, один із монологів Євгенія дещо нагадує відповідний 
монолог Барона («Скупий рицар»), на що вказує М. Пархо- 
менко |б), але співставлення навіть подібних місць свідчить не 
про наслідування, не про запозичення і навіть не про подібність 
тематики і спільність ідей, а скоріше про наявність пушкін- 
ських традицій як вихідних у Франковій драматургії та про 
оригінальний творчий розвиток і застосування їх Іваном Фран- 
ком на матеріалі західноукраїнського життя кінця ХІХ ст.: 

«Мідь брудна (вигукує Євгеній), -- на ній 
Печаті стерті. В чиїх се руках 
Вони так стерлись? Чий то піт на міді?.. 
Хто знає, може, баба заробляла 
На нього днину тяжко, -- а відтак 
Цілими місяцями го тулила 
За пазухов, щоб заплатить податок 
За бідну впіврозвалену хатину... 

Г12, т. 9, с. 29). 

Так, можна погодитись з дослідником, це справді нагадує 
лушкінські роздуми про золото з монологу Барона, неначе їх 
художньо-логічний розвиток: 

- А, скольких человеческих забот, 
Обманов, слез молений и проклятий 
Оно тяжеловесньй представитель? 

17, т. 5, с. 343). 

Звичайно, образ героя драми Франка, молодої людини, що 
поривається до щастя, прагне прожити в веселощах, в розгулі, 
але незабаром жорстоко зневіряється в друзях, у безтурботно- 
му і безладному житті, не має аналогії ні в Бароні, ні в Аль- 
берті. До того ж не важко помітити, що гроші, золото виступа- 
ють тут не лище як сила, яка розтліває й руйнує людську 
особистість, а й як матеріальне втілення людської праці, як 
міра вартості. Ця думка, відсутня в пушкінській п'єсі, цілком 
природна для письменника-демократа, критика і викривача 
буржуазного суспільства на рубежі ХІХ--ХХ ст. У фіналі п'єси 
останній крейцар стає символом краху життєвої програми і 
водночас джерелом нових надій і сподівань: 

Він остався ми вірним, мов 
Товариш... В нім ствердніла людська праця, 
В нім людський піт в кришталь ся осів... Він кличе 
До мене: «Праця! Заслужив..» 

(12, т. 9, с. 29--30). 

52



Отже, спільне у творах Пушкіна і Франка полягає не в 
тематиці, не в сюжеті, а в самому пушкінському принципі роз- 
криття складного, суперечливого, здебільшого -- сильного ха- 
рактеру в підкреслено драматично-експресивних умовах. Психо- 
логічна глибина характеру героя завжди поєднується з його 
чіткою суспільно-історичною обумовленістю і визначеністю. 

У п'єсі «Кам'яна душа» це втілено в трагедійно-героїчному 
образі люблячої жінки і матері, яка прагне до щастя і спра- 
ведливості в обстановці запеклої боротьби з соціальною не- 
справедливістю. В п'єсі «Будка ч.27» це проявляється в неспо- 
діваному загостренні традиційної для української літератури 
побутової теми любові старого багатія до молодої дівчини: 
мотиві помсти. Соціально-психологічну основу п'єси суттєво 
поглиблює образ жінки-месниці Ксенії. 

Велику увагу літературознавці приділяють п'єсі-казці «Сон 
князя Святослава», підкреслюючи її подібність з «Борисом Го- 
дуновим». Зокрема, М. Пархоменко вважає, що саме в ній «з 
особливою силою» відобразився принцип пушкінської драми 
І6б, с. 166--167). На нашу думку, сам образ благородного князя, 
введені в п'єсу казково-фантастичні елементи і романтична ідеа- 
лізація патріархальних взаємин народу і князя очевидно про- 
тирічать цьому. Не можна не погодитись з думкою одного з 
дослідників драматургії Франка Я. Білоштана, що драма ця 
навіть «не є історичною в буквальному розумінні слова. Адже 
ні одному з персонажів драми автор не надає рис історичної 
достовірності. Художньо відтворивши суспільні групи і взаєми- 
ни між ними, драматург поетично узагальнює образи історич- 
них діячів з метою висловлення сучасних йому суспільно-полі- 
тичних ідей» |2, с. 231). 

Аналіз творів Івана Франка дає підстави зробити висновок, 
що творчість Пушкіна значною мірою впливала на Каменяра 
як певна єдина художня система реалістичного відображення 
та відтворення життя. Звернення до Пушкіна збагатило арсе- 
нал художніх засобів українського поета, загострило його ху- 
дожню спостережливість, допомогло проникнути в глибини 
людської психіки. Особливо важливу роль пушкінський досвід 
відіграв у галузі драматичного мистецтва, виявившись одним 
із головних критеріїв при створенні Франком засад національ- 
ного народного театру. 

" Список літератури: І. Білецький О. І. Від давнини до сучасності. Виб- 
рані праці: У 2-х т. - К., 1960. 2. Білоштак Я. Драматургія Івана Франка. -- 
К. 1956. 3. Гудзій М. К. Іван Франко і російська культура. -- Радянське 
літературознавство, 1957, вип. 3. 4. Левченко О. М. Пушкинские традиции 
в исторических произведениях Ивана Франко. -- У кн. Пушкин на юге. 
Кишинев, 1958. 5. Неборячок Ф. Пушкін українською мовою, -- Львів, 1958. 
6. еркоменко М. Иван Франко и русская литература. -- М., 1954. 7. Пуш- 
кин А. С. Полное собрание сочинений: В 10-ти т. -- М., 1956. 8. Пушкік 
Олександр С. Драматичні твори в перекладі з передмовою та поясненням 

. д-ра Івана Франка. -- Львів, 1917. 9. Сумцов Н. Бтюди об А. С. Пушкнке. 
Харьковский университетский сборник в память А. С. Пушкина (1799-- 

53



1899). -- Харьков, 1900. 10. Самцов Н. Етюдь об А. С. Пушкине, вьп. 11.-- 
Варшава, 1894. 11. Томашевский Б. В. Позтическое наследне Пушкина. 
Пушкин, кн. 2-я. -- М.; Л., 1961. 12. Франко І. Твори: В 20-ти т. - К., 
1950--1956. 

КРАТКОЕ СОДЕРЖАНИЕ 

Основная мьсль статьн заключаєтся в том, что пушкинские традиции в 
творчестве И. Франко -- писателя, просветителя, нсследователя и популя: 
ризатора творчества Пушкина -- следует видеть не в случайньх сходствах 
и отдельньх сюжетньх совпаденнях, а в сознательном использованим всего 
пушкинского опьта, 

Творчество Пушкина воздействовало на великого Каменяра прежде всего 
как цельная система художественного видення и воспроизведения мира и 
в меньшей мере как совокупность пронзведений с вьмраженньими в них 
проблемами, идеями, мотивами, образами. Обращенние к Пушкину обогатило 
арсенал художественньх средств украннского позта, облегчило проникновенне 
в глубину человеческой психики, а в области драматургни способствовало 
созданию национального украннского театра. 

Стаття надійшла до редколегії 
|! грудня 1980 року 

Є. М. АНТОНЮК, ст, викл., 

Чернівецький університет 

Франківські традиції в діяльності 
літературно-громадської організації 
«Західна Україна» 

В політико-мистецькому житті Радянської України 
20--30-х років помітне місце займала літературно-громадська 
організація «Західна Україна», що до 1927 р. була однією з 
секцій об'єднання селянських письменників «Плуг». До неї вхо- 
дили уродженці Галичини, Буковини, Західної Волині, Закар- 
паття, поневолених панською Польщею, боярською Румунією 
і королівською Чехословаччиною. До Країни Рад вони потра- 
пили різними шляхами. Одні -- рятуючись від переслідувань, 
інші -- у вирі подій Великого Жовтня. На Радянській Україні 
їм було надане право вільно працювати, брати участь у гро- 
мадсько-мистецькому житті. Найактивнішими учасниками спіл- 
ки «Західна Україна» були В. Атаманюк, Д. Бедзик, В. Га- 
дзінський, Л. Дмитерко, Д. Загул, І. Канюк, Ф. Малицький, 
М. Марфієвич, Мирослав Ірчан, М. Паньків, Д. Рудик, І. Тка- 
чук, А. Турчинська та ін. 

Крім загальних завдань, що стояли перед усіма письменни- 
цькими угрупуваннями республіки, спілка «Західна Україна» 
мала ще свої, специфічні. Вони сформульовані М. О. Скрип- 
ником у доповіді «Новий етап і нові завдання», виголошеній 
на І з'їзді спілки у січні 1930 р.: «Ви, сказати б, неакцептовані 

54



дипломати від пролетарської радянської культури для Західної 
України. Це на вас покладає подвійний обов'язок як щодо За- 
хідної України, так щодо Радянської України, бо ви є представ- 
никами впливу духовного туди, на Західну Україну. Але тут 
ви не чужі, не сторонні, не представники, а співробітники веле- 
тенського робітничого процесу, що відбувається в нашій країні» 
12, 1930, М» 1, с. 30). 

Члени «Західної України» постійно виступали з художніми 
й публіцистичними творами в прогресивних періодичних видан- 
нях за Збручем і на американському континенті, де було чима- 
ло емігрантів-українців. Вони розповідали землякам про ща- 
сливу творчу працю трударів Країни Рад, що сприяло усвідом- 
ленню класових позицій і завдань західноукраїнських читачів, 
гартувало їх до революційної боротьби за соціальне й націо- 
нальне визволення, розширювало уяву про соціалістичну дій- 
сність. Крім того, члени організації інформували радянських 
читачів про підневільне життя й визвольну боротьбу своїх 
земляків. 

Таким чином, спілка була тією ланкою, яка зміцнювала 
зв'язки між трудящими Західної і Радянської України, прори- 
вала кордон, що тимчасово розділяв українські землі по обидва 
береги Збруча. 

Одним з найпочесніших завдань, яке висувала організація 
перед своїми членами, була популяризація серед радянських 
читачів кращих літературних здобутків митців західноукраїн- 
ського краю. 

У 20-ті роки, коли проголошувались різні нігілістичні гасла, 
заперечувалось значення традицій класичного мистецтва, спіл- 
чани здійснювали найрізноманітніші заходи для пропаганди 
творчості І. Франка, В. Стефаника, О. Кобилянської, М. Черем- 
шини та інших західноукраїнських письменників, зокрема ви- 
давали їхні твори, ілюстровані В. Касіяном, який теж був чле- 
ном спілки. Причому вони ставили перед собою завдання «всі 
книжки видавати з якнайнижчою ціною, щоб легше їх пошири- 
ти серед трудящих мас» |4, арк. 13). 

У багатьох містах республіки, а найбільше в тих, де були 
філії «Західної України» (Київ, Одеса, Дніпропетровськ), спіл- 
чани проводили літературні вечори, присвячені творчості класи- 
ків і молодих революційно-пролетарських письменників Західної 
України |4, арк. 73). В архіві організації збереглось чимало 
матеріалів, які свідчать про те, якого великого значення нада- 
вали члени організації проведенню подібних вечорів, як сер- 
йозно ставились до цієї важливої праці, що так високо оцінюва- 
лась громадськістю республіки (Ї, с. 238). 

Членам «Західної України» особливо дорогим було ім'я 
Івана Франка -- «найвизначнішої постаті серед недавно мину- 
лого української літератури» |З, с. 53). Усі вони були міцно 
зв'язані з традиціями Великого Каменяра безпосередністю зв'яз- 
ків з рідним краєм, з трудящими, він був близький їм своїм 

55



матеріалістичним світоглядом, літературно-естетичними прин- 
ципами. Молодим письменникам І. Я. Франко імпонував духом 

вічного революціонера, боротьбою за соціальне й національне 

визволення, ненавистю до експлуататорських класів, вірністю 
гуманістичним ідеалам. І вони, вдячні учні Каменяра, сприяли 
вивченню його багатющої спадщини, творчому використанню 

її в громадській та літературній праці, наголошуючи, що ро- 
боту цю слід проводити не епізодично, а постійно. 

Від імені спілки Дмитро Рудик у статті «Вивчаймо спад- 
щину І. Франка» закликав організувати Будинок І. Франка, 
«що взяв би на себе завдання зібрати все, що стосується життя 
та творчості Івана Франка, вивчати всі умови його праці, всю 
його літературну спадщину» |2, 1930, М» 1, с. 54). 

Старші учасники «Західної України» виступали на сторін- 
ках періодичних видань із спогадами про Каменяра. Так, одесь- 
кий журнал «Металеві дні» (1931, Х» 1, с. 36) надрукував 
спогади про Франка Володимира Гадзінського -- активного 
учасника літературного життя міста, керівника одеських філій 
Державного видавництва України і «Західної України». Він 
розповідав про зустрічі з І. Я. Франком у Львівській універ- 
ситетській бібліотеці та в «Домі української бесіди» у місті 
Станіславі, про виконання автором поеми «Мойсей». 

Найчастіше із спогадами про І. Франка спілчани виступали 
на сторінках власних видань. Так, один із випусків журналу 
«Західна Україна» (1930, Хе 5) повністю присвячений великому 
Каменяреві. Тут вміщені розповіді його сучасників, фотографії, 
деякі листи та інші матеріали, пов'язані з життям і творчістю 
І. Франка. Все це сприяло поглибленню інтересу до багатої 
спадщини Каменяра, сприяло зростанню його впливу на твор- 
чість молодих письменників. 

Аналізуючи твори письменників «Західної України», не 
можна не помітити насамперед її тематичної спорідненості з 
творчістю Івана Франка. Це відзначали не лише члени спілки, 

а й тогочасна літературна критика: «.. Своїм франківством 
їхня творчість уявляє з себе цікавий історично-літературний 
документ, який свідчить, що серед західноукраїнських револю- 
ційних письменників наймолодшої генерації (йдеться про учас- 
ників «Західної України». -- Є. А.) .. живі ще ідеологічні впли- 
ви «каменярства», найкращі і найздоровіші традиції великого 
автора збірки «З вершин і низин» |З, с. 31. 

Неймовірно тяжка доля західноукраїнських трударів, так 
правдиво зображена І. Франком та його сучасниками, постійно 
привертала до себе увагу спілчан. Вони викривали свавілля ії 
терор окупантів, показували процес назрівання протесту за- 
хідноукраїнських трудящих і, нарешті, їх послідовну револю- 
ційну боротьбу під керівництвом КПЗУ за соціальпо-національ- 
не звільнення і возз'єднання із Країною Рад. 

Глибоким знанням життя західноукраїнського селянства, 
умінням розкрити його духовний світ приваблюють оповідання 

56



«Танасійчучка» В. Атаманюка, «Вовки» В. Гжицького, «Купіть 
сина» М. Паньківа та інші твори спілчан, надруковані на сто- 
рінках «Західної України». Але герої згаданих творів ще не 
усвідомлюють необхідності соціальної боротьби з експлуата- 
торами -- страждущі і знедолені, вони мовчки терплять злидні, 
а якщо й виражають незадоволення існуючим ладом, то роб- 
лять це наївно, примітивно. Однак життя вимагало шукати 
активних засобів боротьби. Жовтневі заграви, розповіді оче- 
ВвидцІв про щасливе життя й творчу працю вільних громадян 
Країни Рад знаходили відгомін і в цій, як називали Західну 
Україну, «колонії в центрі Європи». 

Традиційна для української літератури сільська тематика 
значно розширюється у творчості спілчан. Тут на повний голос 
звучить мотив нового села, відродженого до щасливого життя 
Великим Жовтнем. 

Про зміни у свідомості селянства й зростання їхньої рево- 
люційної активності розповідається в уривку з роману Д. Бе- 
дзика «Студенні води» -- «Дзвін серед ночі», що сприймається 
як завершений художній твір. Автор відтворює події, характер- 
ні для західноукраїнського села 20--30-х років. Серед ночі дзвін 
розбудив село на пожежу. Стурбовані, перелякані селяни бі- 
жать гасити вогонь, але, довідавшись, що горить господарство 
дідича, заспокоєні зупиняються. Кількома реченнями автор пе- 
редає настрій села. Ось діалог війта з селянами: 

«-- Чи ви посліпли... Бачите -- там же горить! 
-- То й нехай, -- хтось байдуже з гурту. 
-- Що?І А хто гаситиме?.. 
-- Поліція нехай і гасить, -- злорадісно відповідали люди» 

Г2, 1930, Мо 1, с. 221. 

Відблиски пожежі вже не лякали селян, а навпаки, «гріли 
та усміхалися до їхніх душ». І було втішно, що хоч і не вони, 
так хтось помстився за мужицьку кривду і пустив з димом пан- 
ське добро, «піднісши сірничка до сухої соломи в скирдах, де 
їхній піт і сльози» |2, 1930, М» 1, с. 23). 

У невеличкому уривку письменник показав, що підпали пан- 
ських маєтків -- не єдина пересторога експлуататорам. Всезни- 
щуючою силою, як вогонь у маєтку дідича, наповнюються сер- 
ця селян, коли від пострілу війта гине односельчанин. Другий 
постріл став ніби сигналом, що закликав натовп до розплати 
за потоптану гідність людини. Через хвилину війт лежав долі 
і хрипів, заливаючись власною кров'ю. 

Завдяки глибокому знанню життя села, майстерному воло- 
дінню словом, Д. Бедзик зумів передати психологічний стан 
людей, які усвідомили необхідність боротьби, але поки що дії 
їхні стихійні. 

Великий Жовтень будив навіть тих, хто усе життя прожив 
у політичній бездіяльності, інертності. З цього приводу заслу- 
говує на увагу оповідання І. Ткачука «Незакінчений лист». Ав- 

57



торська увага зосереджена тут на центральному герої твору -- 
дідові Якимі Чорниші, який випадково потрапляє до в'язниці. 
І тут Яким починає усвідомлювати, що щось велике і грізне 
відбувається у світі, якщо і такі, як він, є небезпечними для 
влади. Автор майже не зупиняється на змалюванні важкого 
життя трудящих. Він зосереджує увагу в основному на фор- 
муванні революційної свідомості героя, насамперед на духов- 
ному рості темного, затурканого трудівника, який відчув себе 
сином свого класу, здатним на свідому революційну боротьбу, 
Кару Яким відбуває з політичними в'язнями -- польськими 
робітниками. Спочатку дід не довіряє їм, бо ж розмовляють 
вони такою мовою, як пани і жандарми. Але далі саме від 
поляків Чорниш вперше почув правду про революцію, про пар- 
тію комуністів і шкодує, що не знав цього раніше, бо він міг 
би хоч щось зробити, «щоб іншим бідним людям було легше, 
тоді не жаль було б терпіти, а то й сам не встиг зрозуміти доб- 
ре, що й до чого...» |2, 1930, Мо 5, с. 51. 

Отже, в характері, що складався десятиріччями, сталася 
зміна. Ще вчора темний, політично бездіяльний селянин бьо- 
годні сміливо поводить себе на суді, впевнено відповідає на 
запитання прокурора. Протест його втрачає стихійний, підсві- 
домий характер, серце сповнюється презирства до поневолюва- 
чів, у нього з'являється бажання помсти й розплати за кривду. 
Товариші по камері переконані, що цей старий селянин буде 
триматись, як справжній революціонер, що він прийме будь- 
яку кару, але друзів по боротьбі не видасть. 

листі до сина Яким заявляє, що він міцно стоятиме за 
велику правду, і коли треба буде, то й життя не пожаліє за 
щастя трудящих. Тепер уже він повчає свого сина -- бунтівни- 
ка Миколу: «І ти тримайся твердо до кінця життя. Іди прямо» 
(2, 1930, Мо 5, с. 12). 

Орієнтуючись на автора повісті «Борислав сміється», члени 
спілки особливу увагу приділяли зображенню життя західно- 
українського робітничого класу. «Чільне місце в художній 
творчості має бути відведено західноукраїнському пролетаріа- 
тові, його передовій революційній частині. Показувати в ху- 
художніх творах нові умови, що є зараз на Західній Україні, 
аналізуючи ці умови та даючи їм належну оцінку, показувати 
борця за соціалістичну революцію у всій його складності -- такі 
завдання висувала спілка перед своїми членами» |2, 1931, 
М» 7--8, с. 56). 

Члени організації творчо використовували багаті традиції 
Каменяра у створенні картини важкої праці, злиденного життя, 
пробудження класової свідомості й, нарешті, активної боротьби 
робітничого класу в союзі з біднішим селянством за свої права. 
Як і Бенедьо Синиця зі своїми побратимами, необхідність ор- 
ганізованої боротьби з капіталістами усвідомлюють герої опо- 
відання І. Ткачука «Страйк» |2, 1930, Хе 9), Автор показав єд- 
ність і взаєморозуміння робітників різних підприємств, що про- 

58



явилось в їхній духовній підтримці і матеріальній допомозі 
родинам страйкуючих, У творі стверджується ідея союзу робіт- 
ничого класу і біднішого селянства. «В єдності наша сила і 
велика міць, що побідить всіх панів», -- заявляють робітники 
12, 1930, Мо 9, с. 24). 

Оповідання М. Паньківа «Хто ж він» |2, 193, М» 3)-- перша, 
хоч і не зовсім вдала спроба створити образи професіональних 
революціонерів: Ганни Кондор -- секретаря партійного осе- 
редку Чернівецької взуттєвої фабрики, члена міського комітету 
партії, її брата -- коваля Петра Коломийського, електромонте- 
ра Семена Даниловича. 

Заслуговує на увагу оповідання М. Козоріса «Злочин» |З, 
1930, М» 6), в якому відображено важке життя робітничого кла- 
су, страх залишитися без роботи, гіркі злидні, що інколи штов- 
хали людей на злочин. У творі створені й образи фабрикантів -- 
Клепацького і Розенталя-- двох хижаків-конкурентів, які по- 
стійно конкурують між собою. Але тепер, коли робітники фаб- 
рики висунули вимогу підвищення заробітної плати, «вони 
раптом стали друзями, рідними, і Клепацький ні на хвилину не 
вагався порозумітися в цій справі зі своїм конкурентом» (2, 
1930, Хо 6, с. 15). Тепер їхні думки і дії збігаються. І не лише 
внутрішньою суттю, а й зовнішністю вони нагадують борислав- 
ських капіталістів Гольдкремера і Гаммершляга з повісті 
І. Франка «Борислав сміється». 

До робітничої теми зверталися Л. Дмитерко (оповідання 
«Бомба»), А. Турчинська (оповідання «Хліба й роботи») та 
інші спілчани. Однак саме на творах робітничого циклу позна- 
чилася недостатня обізнаність членів організації з життям ро- 
бітничого класу. Це пояснюється тим, що багато письменників, 
вихідців переважно із села, значно краще знали життя сіль- 
ських трударів, ніж міського пролетаріату. Чимало важив тут 
і досвід дожовтневої літератури. Через те творам з сільською 
тематикою властивий і виразніший національний колорит, і 
яскравіші образи героїв-борців. 

Своїми творами письменники-спілчани викликали гнів проти 
капіталістичного хижацтва та його мерзот. Захищаючи багнетом 
і пером соціалістичну революцію, члени «Західної України» 
осягнули найвищий оптимізм -- оптимізм революційної бороть- 
би. Вони -- партійні і безпартійні -- пішли за пролетаріатом, 
за партією комуністів, працюючи під її керівництвом. Нове, 
третє (якщо вести лік від Франка) покоління західноукраїн- 
ських прогресивних письменників виявилось близьким авторові 
«Бориславських оповідань», який першим серед західноукраїн- 
ських митців звернув свій погляд у бік молодого робітничого 
класу, хоч і не до кінця усвідомив його провідну, організуючу 
роль у революційній боротьбі. 

Продовжуючи франківські традиції, члени «Західної Укра- 
їни» спрямовували свої твори проти лютих ворогів трудового 
народу, найманців буржуазного капіталу -- українських бур- 

59



жуазних націоналістів, які наклепами і брехнями силкувались 

підірвати дружбу трудящих по обидва береги Збруча, внести 

розбрат у революційні лави. 
Тема викриття націоналізму -- провідна у творчості М. Кі- 

чури. У поезіях «Будьмо щирі й правдомовні», «Вітай, Галичи- 

но» розвінчується реакційне єство «щирих патріотів», цих жов- 

то-блакитних злочинців, котрі, як і польські фашисти, панічно 

бояться революційної боротьби трудящих, для них «привид сам 

радянської землі блідий смертельний жах малює на чолі» |2, 

1930, Мо 10, с. 16). 
Продовжуючи цю тему у вірші «Сучасний Львів», М. Кічура 

викриває псевдопатріотизм «батьків коханих»: 

Що ні на віхоть не мають чести, 
Хоч пишуть часто глупі «протести»... 
Бо краще кістка з панського столу, 
Як переможний спів комсомолу 

(Зшиток 4-й, с. 26). 

їхньому фальшивому народолюбству поет протиставляє пал- 
кий патріотизм, щиру любов до трудящих, він вірить, що тру- 
дарі знищать ненависний кордон над Дністром і Збручем, здо- 
будуть перемогу над ворогом, і народ возз'єднаної України 
заживе, «як вільний комунар». 

Як і творчість великого Каменяра, літературно-громадська 
праця спілчан відзначалась інтернаціоналістським спрямуван- 
ням. Вона була пройнята палкою любов'ю не лише до західно- 
українских трудящих. Їм невимовно близька доля трударів 
Німеччини, Китаю, колоніальних країн. До боротьби з капіта- 
лістичним рабством закликає І. Степанюк у поезії «За Дніст- 
ром і Збручем», М. Паньків у віршах «Нота» і «Ротфронт» та 
ін. Вони вірять, що трудящі поневолених країн також підуть 
шляхом, уторованим народом Країни Рад. 

Із згаданими творами перегукується поезія Л. Дмитерка 
«Перше травня». Розповідаючи про важке життя трудящих, 
автор показує, як «червоніє в боротьбі Китай», «наїжився в 
напрузі» робітничий Берлін. Солідаризуючись з ними, він радіє, 
що революційні події, з якими пов'язані його сподівання на 
визволення західноукраїнських земель, набувають ширшого роз- 
маху: 

.-Всі материки у полум'ї червонім. 
В червонім полум'ї гуцули і індуси. 
Бо іскри кидає велике горно 
Із кремлівської кузні 

(Зшиток 4-й, с. 21). 

Мотиви визвольної боротьби, протесту проти визиску та 

співчуття до знедолених звучать у творах й інших спілчан. На- 
ближення «світового жовтневого страйку» відчуває герой пое- 

зії М. Зіньківа «У шляхетському серці Європи». Автор закликає 

60



трудящих усіх націй в одній шерензі виступати у боротьбі за 
волю. Про «всесвітній виступ пролетарів» мріє ліричний герой 
поезії Мирослави Сопілки «Державо білого орла». Від імені 
вільних трударів Країни Рад М. Гаско у вірші «Західній Укра- 
іні» заявляє»: 

Ми хочемо знищити визиск і класи, 
Звільнити від гноблення нації й раси 

Г2, 1930, М» 10, с. 4). 

Таким чином, засвоївши кращі риси молодої радянської лі- 
тератури, члени «Західної України» творчо використали фран- 
ківські традиції і розвинули їх далі в нових умовах соціалістич- 
ної дійсності. Саме творчість Івана Франка стала для багатьох 
спілчан тим містком, по якому вони перейшли на позиції соціа- 
лістичного реалізму й тісно пов'язали свою долю з комуністич- 
ними ідеалами, внесли до скарбниці радянського мистецтва 
нові теми і образи. 

Список літератури: І. Життя і революція, 1927, М» 2, 2. Західна Україна, 
1930--1931. 3. Зоря, 1927, М» 7. 4. Центральний державний архів Жовтневої 
революції і соціалістичного будівництва, ф. 369, оп. Ї, од. зд. 4. 

КРАТКОЕ СОДЕРЖАНИЕ 

В 20--30-е годь на Советской Укранне работала общественно-литера- 
турная организация «Западная Украина», которая большое вниманне уделяла 
изучению и популяризации творческого наследня западноукраннских писате- 
лей. В статье исследуется значенне традиций И. Я. Франко в общественно- 
политической деятельности и творчестве членов зтой организацни. 

П. М. ЛІСОВИЙ, проф., 

Вінницький педінститут 

Іван Франко про поширення 
творів Котляревського в Галичині 

Різні аспекти проблеми «І. Я. Франко і І. П. Котля- 
ревський» уже почасти висвітлювалися у нашому літературо- 
знавстві. Оцінці І. Франком творчості П. Котляревського 
присвячена стаття Л. Т. Фалендиша |З). Ряд загадок про те, як 
високо І. Я. Франко цінував спадщину зачинателя нової укра- 
їнської літератури, є у працях Є. Кирилюка, І. Пільгука, 
К. Волинського та ін. Однак ця тема потребує дальшого висві- 
тлення. У даній розвідці ми ставимо за мету визначити роль 
Каменяра у поширенні творів Івана Котляревського в Галичині. 

Безперечно, І. П. Котляревський як зачинатель нової укра- 
їнської літератури мав великий вплив на активізацію літера- 
турного життя на Україні, в тому числі на західноукраїнських 
землях, які століттями терпіли від іноземного гніту. Коли ж 

61



уперше твори І. П. Котляревського потрапили в Галичину? 
Першим, хто у дожовтневому літературознавстві порушив пи- 
тання про поширення творів І. П. Котляревського у Галичині 
та про вплив його на літературне життя Західної України 
ХІХ ст. був Іван Франко. Це питання він висвітлює у розвідці 
«Писання І. П. Котляревського в Галичині», опублікованій у 
«Записках наукового товариства ім. Т. Г. Шевченка» в 1898 р., 
більшою чи меншою мірою торкається у багатьох інших пра- 
цях, зокрема «Руський театр в Галичині» (1885), «Нариси 
історії української літератури в Галичині» (1888), «Русько-ук- 
раїнський театр» (1894), «Панщина та її скасування в 1848 р. 
в Галичині» (1898) тощо. 

У «Писанні І. П. Котляревського в Галичині» Франко за- 
значає, що в бібліотеках Львова були видання «Енеїди» Ко- 
тляревського 1798, 1809 і 1842 рр. Якими шляхами вони по- 
трапили сюди з Росії та Східної України, судити важко. Так, 
у бібліотеці Оссолінських, заснованій у 1871 р., зберігалося 
друге видання поеми (1809), з яким, «певно, ознайомилися... 
деякі студенти-русини». Харківське видання 1842 р. знаходи- 
лося у Львівській університетській бібліотеці. «Проте перші 
сліди знайомства галичан з «Енеїдою», -- як вважає Франко, -- 
не старші 20-х років нашого віку (ХІХ ст. -- П. Л.)» |4, т. 16, 
с. 299). У Галичині розповсюджувалися як окремі видання, так 
і рукописні списки поеми (|4, т. 16, с. 152--155). Один із таких 
рукописних списків був у Івана Франка. «Енеїда» ставала все 
більш популярною не лише серед галицьких українців, а й 
серед місцевих поляків. З поетичними творами Котляревського 
був знайомий автор граматики 1838 р. поет Осип Левицький. 
Під впливом оди на честь князя Куракіна він пробував писати 
оди, адресуючи їх різним галицьким вельможам. 

«Енеїду» добре знали організатори «Руської трійці». Не 
випадково у вступі до «Русалки Дністрової» Маркіян Шашке- 
вич згадує про перші петербурзькі видання поеми. Котлярев- 
ським і його творами захоплювався Яків Головацький, він пер- 
ший у Галичині написав статтю про зачинателя нової україн- 
ської літератури, що була видрукувана у львівському журналі 
«Пчола» (1849, Мо 3). За словами І. Франка, Я. Головацький 
вважав Котляревського неперевершеним гумористом. У згаданій 
статті про Котляревського Головацький писав: «Посмішність 
«Енеїди» незрівнянна: всюди оддихає невинуждена сатира, іг- 
рающа невишуканою веселістю і остротами природженого ост- 
роумія. Легкість оповідання, вірність барвистості, милії жарти 
були істинно чимось новим, очаровательним. Описуючи при- 
роду, ніколи не погрішив проти правди: народність одбивається 
в його поезії, як у дзеркалі. Ціла Україна читає «Енеїду» з 
розкішшю, од письменного селянина до багатого пана» |4, т. 16, 
с. 307) Там же Я. Головацький вмістив уривок з п'ятої частини 
«Енеїди». В одному з наступних номерів журналу «Пчола» за 

той же рік вміщено «Оду до князя Куракіна» |4, т. 17, с. 372). 

62



«Руська трійця» загалом багато корисного робила для по- 
пуляризації кращих здобутків східноукраїнського письменства 
серед своїх земляків. У статті «Літературне відродження По- 
лудневої Русі і Ян Коллар» Франко підкреслював, що «осе- 
редком  галицько-руського відродження літературного був 
Львів. Тут на початку 30-х років пробували в Греко-католицькій 
семінарії духовній молоді люди: Маркіян Шашкевич, Яков Го- 
ловацький, Іван Вагілевич, Микола Устиянович,  Ількевич, 
Мінчакевич і др., котрих справедливо вважаємо творцями того 
відродження. Народні пісні свої і українські, граматика укра- 
їнська Павловського, «Енеїда» Котляревського (курсив мій. -- 
П. 1.) і т. п. видання склонили їх іти подібною дорогою. Та 
заходи їх не були несвідомим, інстинктовим поворотом живих 
натур від книжної, церковної мертвеччини до свіжого, народно- 
го грунту. В думках їх, а особливо у М. Шашкевича, росли й 
ясніли далеко ширші замисли: витворити однопільну, полудне- 
воруську мову і літературу і при їх помічі воскресити цілу 
полудневоруську націю до нового життя духовного і громад- 
ського» (4, т. 18, с. 256--2571. 

Отже, «Енеїда» Котляревського, як і загалом його твори, 
відігравали неабияку роль у національному пробудженні Захід- 
ної України. Не випадково Великий Каменяр з гордістю заяв- 
ляв, що та «маленька і без відома автора видана книжечка» 
(мається на увазі перше видання «Енеїди» Максимом Парпу- 
рою у Петербурзі 1798 р.) «становила епоху в історії духовного 
розвою цілого народу українського» (4, т. 17, с. 88). Вона мала 
прихильників і в Галичині. «Найліпшим доказом на се, -- пише 
Франко, -- був намір К. Блонського... видати її уже друком у 
1848 році» (4, т. 16, с. 3011. 

Значно популярнішими у Галичині були драматичні твори 
зачинателя нової української літератури. Про поширення їх на 
Західній Україні йдеться головним о чином у двох статтях 
І. Франка: «Руський театр в Галичині» і «Русько-український 
театр». В обох працях згадується, як уперше на галицьких 
підмостках появилася «праматір українського театру» -- «На- 
талка Полтавка». 

Вперше п'єса була поставлена в Коломиї у травні 1848 р. 
Іван Озаркевич, Микола Верещинський, який асигнував на ви- 
дання «Русалки Дністрової», та інші шанувальники рідного 
слова створили аматорський гурток, силами якого й була впер- 
ше в Галичині показана глядачеві «Наталка Полтавка». Що- 
правда, Озаркевич дещо переробив п'єсу Котляревського на 
«галицький» лад: він надав їй локального характеру, вставивши 
в неї місцеві покутські пісні. У переробці Озаркевича п'єса ма- 
ла назву «Дівка па відданю, або на миловання нема силован- 
ня». У тому ж році Озаркевич опублікував у Чернівцях п'єсу 
латинськими літерами без згадки імені автора. 

У жовтні того ж року «Наталку Полтавку» було поставлено 
у Львові, де якраз відбувався так званий «перший з'їзд руських 

63



вчених». На цей з'їзд був запрошений з Коломиї Іван Озарке- 

вич. Для учасників з'їзду знову ставилась «Наталка Полтавка». 
Львівські глядачі захоплено сприйняли твір Котляревського. 
Про це свідчив чималий грошовий збір від п'єси -- 100 гуль- 
денів! 

Наступна постановка «Наталки Полтавки» відбувалась в 
Перемишлі. П'єсу неодноразово ставив аматорський гурток 
місцевих семінаристів. Успіх її також був великим. 

Після придушення буржуазної революції в Австрії (1849) 
театральне життя на західноукраїнських землях на деякий час 
припинилось. Лише у 1864 р. у Львові засновано професіональ- 
ний театр «Руська бесіда». П'єси Котляревського, як і Квітки- 
Основ'яненка та Шевченка, знову час від часу появляються на 
західноукраїнських підмостках. 

Театр, як і рідна культура та слово взагалі, розвивалися у 
Галичині у важких умовах. І хоча цісарський уряд не видавав 
офіційних циркулярів про заборону української мови і літера- 
тури в Галичині та на Закарпатській Україні, українські пи- 
сьменники всіляко переслідувались. Щоб послабити національ- 
но-визвольний рух, австро-угорські власті штучно створювали 
на західноукраїнських землях різні ворожі партії та угрупован- 
ня: москвофільські, народовські та ін. Усі вони лили воду на 
млинове колесо австрійської урядової машини, зчиняючи при 
цьому галас, що вони, мовляв, борються за інтереси русинів, 
хоч насправді вірою і правдою служили своїм хазяїнам у Відні, 
Будапешті та Варшаві. Ворожу суть тих галицьких лакиз у 
шляхетських та уніатських сутанах Великий Каменяр не раз 
розвінчував у своїх творах та в публіцистичних працях. 

Незважаючи на тяжкий соціальний і національний гніт, 
що його терпіли західноукраїнські трудящі, тут під впливом 
Східної України та Росії активізувалася національно-визвольна 
боротьба, щодалі пожвавлювалося літературне, в тому числі і 
театральне життя. Твори Котляревського, як і інших украї- 

ських авторів, не могли не пробуджувати культурно-національ- 

них почуттів галичан. 
Цікавий факт, про який згадує Іван Франко. 12 січня 1849 р. 

«в пасторальному музеї руської духовної семінарії» (мабуть, у 
Львові? -- П. Л.) відбулася вистава «Москаля-чарівника». 
Вона пройшла з великим успіхом і закінчилася сценкою-кар- 

тиною, в якій символічно показувалося визволення краю. На 

сцені у пітьмах сиділа уярмлена дівчина, що уособлювала со- 
бою закуту в кайдани Україну. Обабіч неї сиділи також закуті 

у кайдани верховинець і подолянин. Над ними появлялися ан- 

гели, що благали всевишнього допомогти визволенню уярмле- 

них. Раптом розвіювалася пітьма і спадали кандани із знедо- 

лених. Радість визволення «уярмленої Русі» поділяли серб, чех, 
чорногорець та інші слов'яни, що появлялися на сцені. Такі 

картини-інсценізації дуже подобалися глядачам. Вони, як пра- 
вило, закінчувалися ще й піснею «Мир, словяни, вам прино- 

64



симо» |4, т. 16, с. 239). Таким чином, «Москаль-чарівник» Ко- 
тляревського не тільки оспівував людську добропорядність і 
гуманізм серед галичан, а й був проповідником визвольних ідей. 
Саме тому у статті «Панщина та її скасування 1848 р. в Гали- 
чині» Франко, говорячи про споконвічне духовне єднання над- 
дніпрянських та наддністрянських братів-українців, окремо 
підкреслював, що твори Котляревського, зокрема його п'єси, 
«багато причинювалися до пробудження руського духу» |4, т. 19, 
с. 6571. 

Через Галичину твори І. П. Котляревського потрапляли і на 
Закарпатську Україну. Яскравим підтвердженням того є за- 
карпатська преса минулого. Вперше пісню Наталки «Видно 
шляхи полтавськії» опублікував місцевий літературний часопис 
«Світ» за 1868 р. ГП, с. 108--116). На відірваних українських 
землях за Карпатами твсри Котляревського також сприяли про- 
будженню національно-визвольної боротьби уярмлених чужин- 
цями закарпатців. 

І. Я. Франко не лише першим у нашому дожовтневому лі- 
тературознавстві порушив питання про поширення творів 
І. П. Котляревського в Галичині, а й вказав на їхню важливу 
роль у національному пробудженні відмежованої чужинцями 
Західної України. «Писання Котляревського, -- заявляв він, -- 
задля їх глибокої національності, простоти і притім загально- 
людської доступності і зрозумілості не могли лишитися без 
впливу на відродження українсько-руського національного ду- 
ху не тільки на Україні, але й в Галичині.. Ми раз у раз стрі- 
чаємо сліди впливу Котляревського на наших писателів і на 
ширшу громаду» (4, т. 16, с. 298). Видатний учений, він високо 
цінив мову творів Котляревського, орієнтуючи на неї 1 СВОЇХ 
земляків, західноукраїнських письменників. Котляревський, 
безперечно, мав чималий вплив і на самого Франка, на фор- 
мування його світогляду. Переконливим підтвердженням того 
є один із ранніх творів Франка -- сонет «Котляревський». 
Сімнадцятирічний автор образно порівнював зачинателя нашо- 
го класичного письменства з могутнім орлом. Грудка снігу, 
збита орлом на гірських вершинах, тобто красні писання Ко- 
тляревського, покотилися далі могутньою лавиною по всіх 
горах і долах України. Шляхи її поширення першим почав до- 
сліджувати син підгірського коваля з Нагуєвичів -- Іван Яко- 
вич Франко. 

Список літератури: 1. Лісовий П. Стара закарпатська періодика про 

І. П. Котляревського. -- У зб.: І. П. Котляревський та українська літерату- 
ра ії мова. К., 1971, 2. Україна, 1969, М» 31. 3. Фалендиш Л. Т. І. Котля- 
ревський в оцінці І. Франка. -- Радянське літературознавство, 1968, М» 5. 
4, Франко Іван. Твори: У 20-ти т. - К., 1950--1956. 

КРАТКОЕ СОДЕРЖАНИЕ 

В статье на основанни литературоведческих и научно-публицистических 
работ. Й. Я. Франко показана его роль в исследованни вопроса о распро- 

5--3877 65



страненин производений ИЙ. П. Котляревского на Западной Укранне н о 
влиянни зачинателя новой украннской литературь на активизацию там 
культурно-национальной жизни. 

Стаття надійшла до редколегії 
26 листопада 1979 року 

М. Й. ШАЛАТА, доц., 

Дрогобицький педінститут 

Іван Франко в творчій біографії 
Олеся Гончара 

У руслі проблеми «літературна спадкоємність» ціка- 
вим і важливим .є питання про причини посиленої уваги су- 
часних митців до Каменяревої невмирущої спадщини. Йдеться 
про утвердження сьогодні певних Франкових ідеалів, про про- 
довження і розвиток його гуманістичних традицій. У цій статті 
автор поставив за мету показати, яку роль відіграв Іван Фран- 
ко у становленні Олеся Гончара як видатного майстра слова. 
Олесь Гончар особливо уважний до класики. Виступаючи кіль- 
ка років тому на конференції з питань української радянської 
прози, письменник сказав: «Творчої дерзновенності -- ось чого 
хочеться більше бачити в сучасних авторів. Треба сміливого 
образу. А чи багато хто б, приміром, зважився сьогодні напи- 
сати: «Редкая птица долетит до серединь Днепра»?.. Не за- 
буваймо, що література насамперед велика відкриттям харак- 
терів, створенням типів, могутніх образів, здатних вбирати в 
себе епоху. Цього вчить нас досвід класики» (11, 1976, 11. М). 

Саме Франкове життя-горіння підвело Олеся Гончара до 
висновку, що нині став крилатим: «Думаймо про велике!» Ка- 
меняр у числі перших класиків навчав шукати і створювати тип 
епохи. 

Знайомство з творами Великого Каменяра починається в 
Олеся Гончара зі школи. Власне тоді до рук допитливого шко- 
ляра вперше потрапили книги Панаса Мирного, Нечуя-Леви- 
цького, Лесі Українки, Тесленка, Васильченка. Згадуючи ті 
часи, Олесь Гончар відзначає: «Я й досі високо ціную г-україн- 
ську класичну літературу за її народність, демократичність, 
людяність» (1, с. 321. 

В університетські роки, крім поглибленого читацького інте- 
ресу до класики -- передусім української та російської, в 
Олеся Гончара проявляється й інтерес творчий. У 1940 р. на 
основі курсової роботи він опублікував перше дослідження -- 
«Про неповні та одноелементні речення в творах М. М. Коцю- 
огох П16, с. 171--179). 

Перед самим початком війни студент Харківського універ- 
ситету Олесь Гончар працював над дослідженням про поему 

66



. 

«Мойсей». Ідучи на фронт, він залишив свої папери на збере- 
ження в студентському гуртожику. Після звільнення Харкова 
від окупантів не знайшов Гончар ні розвідки про Франкову 
поему, ні чернетки роману про Григорія Сковороду, ні інших 
зданих на сховок своїх рукописів. «Добре, -- скаже згодом 
письменник, -- коли твоїми писаннями хоча б піч розпалив 
хтось із багатостраждальних харків'ян у холодні окупаційні зи- 
ми...» |7, т. 6, с. 5331. 

Останнім часом немало пишуть про гроблему автора, про 
так звану авторську присутність у творі. Читаючи Юрія Янов- 
ського, з яким Олеся Гончара так багато в'яже, ми, наприклад, 
часто натрапляємо на морські образи в описах глибокої суші. 
От у «Вершниках»: «Сосни... рипіли, мов снасть, і воркотіли, 
мов паруси. Лісовий вітрильний флот плив у широкий світ». 
Якщо не знати, що Яновський кохався в кораблебудуванні, що 
його квартира була заставлена макетами різноманітних су- 
ден, то й не зовсім збагнути цікаву особливість поетики май- 
стра. 

У романі Олеся Гончара «Людина і зброя» є такий епізод: 
дівчина, боячись фашистської неволі, молиться рядками Фран- 
кового «Мойсея» («Народе мій, замучений, розбитий»...) |?, т. 4, 
с. 281) На якому, цікаво, життєвому грунті виникла ця ху- 
дожня деталь? Прецінь і художній замисел чи домисел десь 
має опиратись на реальність! | 

Нагадаємо й інший уривок, де Франкова поезія органічно 
вплітається в канву роману: «З думки мені не сходить «Мой- 
сей». Це була улюблена поема Степури. Не раз і на фронті він 
повторював карбовані її рядки, особливо оце: 

Все, що мав у життю, він віддав 
Для одної ідеї, 
І горів, і яснів, і страждав, 
І трудився для неї... 

Та ще оце: 

І підуть вони в безвість віків, 
Повні туги і жаху, 
Простувать в ході духові шлях 
І вмирати на шляху... 

Але ми не хочемо вмирати! Ми йдемо для того, щоб жити. 
Ми проб'ємось, вирвемось з цих степів оточенських...» |7, т. 4, 
с. 281--2821. 

Цитований фрагмент -- ще одне свідчення соціальної актив- 
ності творів Франка у роки Великої Вітчизняної війни. Адже то 
не герой «Людини і зброї», а автор твору повторював на фронті 
«карбовані рядки» «Мойсея» !.. 

Безіменна Франкова присутність у творах Гончара відчу- 
вається в усьому: у мові, стилі, образах, у способі художньої 
психологізації. Це є проявом генетичного зв'язку послідовника 

ре 67 

/4



з попередником, Анатомічним способом можна було б нашукати 

масу спільних деталей, але така практика дає мало користі. 
«Складні впливи, -- як сграведливо пише О. С. Бушмін, -- 

невловимі в найпростіших формах, і чим вони складніші, тим 
даремніші пошуки в цьому напрямі.. Вплив Пушкіна на росій- 

ку літературу, або Шевченка на українську, або Янки Купали 

на білоруську не може бути зміряний шляхом накопичення ви- 

димих фактів їх впливу на послідовників» |2, с. 90). Олесь Гон- 
чар висловив щодо цього свою думку у виступі на присвяченій 

його творчості науковій конференції в Дрогобичі 26 вересня 

1978 р.: «Кожен художній твір -- це організм, і найвища май- 
стерність.. -- передати саму душу твору, бо твір має душу -- 

єдину і неподільну» |15, 1978, 29.ІХ). Із тих причин Гончар 
неохоче ставиться до справи публікації чи декламації уривків 

з його творів. Уривок, за його словами, не встигає «створити 
настрою». А що стосується анатомічного роздріблення твору -- 
то тим більше. 

Здавалося б, Гончар як прозаїк повинен би найперше тяжі- 
ти до Франкової прози. Так, здебільшого виглядає літературна 
спадкоємність: прозаїк тягнеться до прозаїка, поет-- до поета, 

драматург-- до драматурга. Франко ж заполонив Гончара 
увесь: і як письменник -- майстер різних жанрів, і як дослід- 

ник, учений, і як громадсько-політичний діяч. 

Знаменно, що, вихований на Полтавщині, Олесь Гончар з 

юних літ потягнувся душею до Каменяра, до Стефаника. То ж 

було напередодні возз'єднання українських земель у пам'ятнім 

1939-м і в перші роки після возз'єднання. Це свідчить про за- 

галом хорошу систему освіти на Радянській Україні, де творам 

Франка і кращих представників його школи постійно приділя- 

лася велика увага. Через ці твори жителі Наддніпрянщини 

пізнавали життя своїх наддністрянських братів. У зв'язку з цим 

важливими є слова самого Олеся Гончара, сказані в 1978 р. 
дрогобичанам, але адресовані всім трудящим колишньої Га- 

личини: «Кожному полтавчанинові ваша земля, те, чим жила 
вона, чим жили, чим боліли люди тутешні, -- все це не було 

байдужим. Ще в школі ми знали і Франка, і Стефаника. Ми 

бачили і Карпати, і той Борислав, що сміється до нас. І цьому 

ми завдячували письменникам-класикам, які зароджували в 

наших душах прекрасні високі почуття, патріотичні почуття» 

П15, 1978, 29. ІХІ. 
Ще в день 90-річчя від дня народження Каменяра у газеті 

«Зоря» на Дніпропетровщині з'явилася стаття Олеся Гончара 

«Іван Франко», в якій провідною є думка про соціологізм 

Франкових творів, про їхній інтернаціональний пафос. Франко 

«постає перед молодим Гончарем як письменник-інтернаціона- 

ліст: «ради їх |народів) зближення, -- говориться про Каменя- 

ра, -- він невтомно працював» |8, 1946, 27. УП. Такий голов- 

ний зміст великого життя імпонував та імпонує Олесю Гонча- 

ру,-нині голові Республіканського комітету захисту миру. 

68



Стаття «Іван Франко» -- перший літературно-критичний ви- 
ступ Олеся Гончара. Через кілька місяців молодий письменник 
опублікував у «Зорі» другу подібну працю -- «Василь Стефа- 
ник» (до 10-річчя з дня смерті новеліста). «Протягом багатьох 
років, -- читаємо тут, -- Стефаника зв'язувала палка дружба 
з Іваном Франком. Саме Франко був його безпосереднім ідей- 
ним натхненником» |8, 1946, 8. ХІПІ). З обох ранніх літературно- 
критичних статей Гончара видно, кого він обрав собі в настав- 
ники. 

Виступ Олеся Гончара на ювілейному пленумі Спілки пи- 
сьменників України 29 серпня 1956 р. з приводу столітнього 
ювілею Франка прозвучав як своєрідна клятва сучасних майст- 
рів слова бути вірними Франковим ідеям. Тут нема якогось 
боготворення, штучного культу. Франко бачиться Гончару, як і 
кожна людина: із сумнівами, болями, ваганнями -- лиш там 
без вагань, де йшлося про інтереси народу. «Франко, -- наго- 
лосив промовець, -- є прикладом того, що для письменника 
нема й не може бути вищої справи, ніж справа народна... Оце 
органічне єднання з життям народу, зірке і мудре проникнення 
в самі глибини народних інтересів, думок і почувань -- це, мені 
здається, те найголовніше, чого ми, радянські літератори, му- 
симо вчитися у свого великого попередника» (4, с. 57). 

Про самовіддане служіння народові як найвищу мету Фран- 
ка Олесь Гончар говорив також у виступах на відкритті пам'ят- 
ників поету у Львові в 1964 р. і в Дрогобичі -- у 1966 р., на 
літературному пленумі України з нагоди 110-річчя Каменяра 

і на неодноразових зустрічах із  Франковими земляками. 
Франкове нелегке життя, за словами Гончара, -- живий доказ 
того, як багато можна зробити в ім'я народу навіть у найне- 
стерпніших умовах |3, 1964; 1. ХД: - 

Гідна подиву працьовитість Франка -- це друга характерна 
риса, яку закликає наслідувати Олесь Гончар. Звертаючись до 
учасників  республіканського зльоту творчої молоді восени 
1978 р. письменник казав: «Звернімо погляд у класику... Тарас 
Шевченко, Іван Франко -- ці флагманські, прапорні постаті 
нашої культури -- вони ж, крім усього, захоплюють нас ще й 
своїм трудовим подвижництвом, масштабами зробленого, перед 
нами -- дух, працюючий невпинно, саможертовно, бачимо 
справді життя-горіння» (11, 1978, 27. Х). Подібна творча наста- 
нова Гончара прозвучала дещо раніше на нараді молодих пи- 
сьменників у Києві (1970): «Слово Шевченкове й Франкове, 
художні шедеври нашої класики хай стануть для вас взірцем 
і мірилом. Образ сучасної людини хай стане вашим натхнен- 
ням» |7, т. 6, с. 525). Не кожному, звичайно, дано написати 
цілу бібліотеку, як Франкові, але шевченківську, франківську 
самовимогливість повинен взяти за взірець кожен письменник, 

У друкованій промові «Подвиг Каменяра» Олесь Гончар 
відзначає: «Нам дорогі.. Франкова височінь, войовничий інтер- 
націоналізм його творчості так само, як і його непримиренність 

69



до хуторянства, провінційності, непримиренність до тих, чий 
куций ідеал завершувався картиною убогої відрубної самоізо- 
ляції» |7, т. 6, с. 449). Висловлювання Гончара про глибокий 
Франків інтернаціоналізм тим більше цінні, що вони підкріплені 
його особистим добрим прикладом. Про широту інтернаціональ- 
ного зору Олеся Гончара вже не раз говорилося -- тут, почи- 
наючи з «Прапороносців» і закінчуючи сьогоднішньою діяльні- 
стю письменника, дослідники мають вельми вдячний матеріал, 

Світова високість Франкового авторитету служить Олесю 
Гончару немовби мірилом заслуг того чи іншого письменника. 
Пишучи про «безсмертного  полтавця» Котляревського, про 
«першого симфоніста української прози» Панаса Мирного чи 
про «дочку Прометея» Лесю Українку, Гончар добрим словом 
згадує Франка. На святі з приводу сторічного ювілею Стефани- 
ка Гончар сказав: «Згадаймо тут людину, -- говорив на сте- 
фаниківському святі, -- яка була для Стефаника найвищим 
духовним взірцем митця, патріота, -- великого Івана Франка» 
(7, т. 6, с. 461). 

На святі 100-річчя від дня народження Стефаника (1971) 
автор «Прапороносців» і «Тронки» відзначив, що зовні помпез- 
на Австро-Угорська імперія була духовно майже безплідною, 

"натомість пригноблений нею народ дав світові Франка і Стефа- 
ника |7, т. 6, с. 460). 

Цікаво, що й самого Франка Олесь Гончар характеризує в 
Каменяревому стилі. Франко, як відомо, сказав про Лесю Ук- 
раїнку, що від Шевченкового «Поховайте та вставайте...» «Ук- 
раїна не чула такого сильного, гарячого та поетичного слова, 
як із уст сеї слабосилої, хворої дівчини» (17, т. 17, с. 2471. Гон- 
чар же говбрить про Франка: «Після Шевченка не було в нас 
такої постаті. Отже, не буде перебільшенням сказати, що Шев- 
ченко й Франко -- це справді ті два могутніх крила, які ви- 
несли українське слово, українську культуру на простори сві- 
тові» |7, т. 6, с. 448). В іншій статті-доповіді -- «Наша Леся» -- 
Олесь Гончар проголосив: «На самовідданих, мужніх, одержи- 
мих, на таких, як Франко, Грабовський, Леся, трималося 
культурне життя нашої нації» |?, т. 6, с. 457). 

Вагоме місце займає Франко у статтях та висловлюваннях 
Олеся Гончара про російську літературу. Франкову думку про 
те, що кращі твори російських письменників «порушували наше 
сумління, будили в нас чоловіка, будили любов до бідних та 
покривджених», Гончар коментує з висоти сучасності у літера- 
турно-критичних нарисах про І. Тургенєва, Ф. Достоєвського 
(7, т. 6, с. 463, 466) У промові «Геній світлоносний» з нагоди 
150-річчя від дня народження Льва Толстого Гончар посила- 
ється на високу Франкову оцінку російського письменника: «Ве- 
личезний поетичний талант, а також величезна глибина, щирість 
і самобутність морального почуття» (11, 1978, 1. МІШІ). У промові 
на святкуванні 100-річчя з дня народження Максима Горького 
автор «Прапороносців» теж використовує Франкову оцінку юві- 

70



ляра -- «вітхненний апостол чоловіколюбства» -- і нагадує, що 
в 1905 р. Україна протестувала проти арешту Буревісника ре- 
волюції саме в особі Франка (ІІ, 1968, 29. ПІЦ. 

Олесь Гончар належно оцінює. кожен прояв пошани Каме- 
няреві з боку російських діячів культури. У 1951 р. спільно з 
Андрієм Малишком він відгукнувся на п'ятитомне російське ви- 
дання творів І. Франка рецензією в газеті «Правда». Рецензія 
закінчувалася словами: «Твори великого українського письмен- 
ника -- могутня зброя в боротьбі за мир, честь і справедливість 
на землі, зброя, котра вогнем ненависті разить поневолювачів 
із табору капіталізму» (12, 1951, 29. М), В статті Олеся Гончара 
«Шолохівські висоти» розповідається про захоплення Шолохова 
українською культурою, зокрема «творчим подвигом Франка» 
16, с. 47--48), у статті про М. Тихонова тепло згадано тихонів- 
ську поезію «На батьківщині Івана Франка» (б, с. 51). 

В одній із статей Олесь Гончар переказав яскравий епізод із 
1921 р.: В. І. Ленін, приймаючи в Кремлі групу українських 
селян, цікавився, чи є в селах твори Шевченка, Франка, Коцю- 
бинського |?, т. 6, с. 519). 
По-ленінському розуміючи високу і під всяким оглядом бла- 

городну роль подібних творів класики, Олесь Гончар постійно 
турбується про їхню популяризацію. З франківським запалом 
письменник бореться проти сірості в літературі. Зокрема, в 
доповіді на У з'їзді письменників України він закликав не ви- 
трачати папір на «ремісницькі пустопорожні гросбухи», а при- 
спішити 50-томне видання творів Івана Франка |5, с. 33). 

За добрим прикладом Івана Франка Олесь Гончар завжди 
на передовій у культурно-громадському житті. Франко жагу- 
че любив світло, одне з кращих оповідань назвав «До світла!» 
У творах Олеся Гончара так багато світла! Ось як починає 
відгук на твір «Циклон» видатний радянський полководець 
С. М. Будьонний: «Я хотів би знімати фільм... про Світло!.. Ка- 
жемо ж: світло розуму. Світло любові. Світло надії...» -- це 
слова героя роману О. Гончара «Циклон». Про світло людської 
душі, цієї «найвищої енергії життя», що веде людину на под- 
виг, розповадіє у» своїх книгах український письменник» Ц4, 
с. 118) 

Думається, за прикладом Франка Гончар велику увагу при- 
діляє школі, педагогічній справі взагалі. Йдеться не тільки про 
важливі проблеми навчання і виховання, порушені в творах 
Гончара, передусім у повісті «Бригантина». При величезній зай- 
нятості літературою і громадсько-політичною діяльністю пись- 
менник знаходить час на роботу в редколегії журналу «Укра- 
їнська мова і література в школі», на численні зустрічі зі шкіль- 
ними колективами, на жваву кореспонденцію з учителями. 

Як талановитий продовжувач справи Франка, Гончар заслу- 
жив широку читацьку і дослідницьку увагу. Зараз в україн- 
ській літературі теоретики. дуже велику увагу приділяють 
специфіці реалізму Франка і Гончара. Ще недавно письмен- 

ТІ



ників, починаючи з Котляревського і кінчаючи Шевченком, на- , 
зивали представниками реалізму побутового чи етнографічно- 
побутового. Нині прищепилося визначення «просвітительський 
реалізм». Шевченко -- родоначальник реалізму критичного. 
Мабуть, не можна однаково називати реалізм Шевченка -- ре- 
алізмом критичним. У робочому порядку висунута теза «науко- 
вий реалізм Франка», але правомірність її сумнівна. Олесь 
Гончар -- майстер літератури соціалістичного реалізму. В цій 
площині він багатьом бачиться як романтик. «Представником 
романтичного напряму в українській літературі» назвав Олеся 
Гончара болгарський дослідник Петко Атанасов (11, 1976, 17. ІХ). 
Радянський вчений Григорій Ломідзе назвав статтю до 60-річчя 
від дня народження Олеся Гончара «Романтик за покликанням» 
І9, 1978, ЗІ. ПІ). Леонід Новиченко оцінив уже «Прапороносці» 
як «своєрідний лірично-романтичний епос» |13, с. 49). Роздумую- 
чи над назвою одного з найновіших творів Гончара -- «Берег 
любові», білоруський письменник Іван Шамякін робить ви- 
сновок: «Вона романтична, можна навіть сказати -- відверто 
романтична, що не часто траплялось у «чистих» романтиків» 
П4, с. 45) Далі Шамякін посилається на Михайла Алексєєва: 
«Він |Алексєєв) зауважив, що романтизм Олеся Гончара близь- 
кий до романтизму Олександра Довженка. Правда, щодо Дов- 
женка оцінки останнім часом трохи змістилися. Відзначалося, 
що він умів бути і реалістом» (14, с. 46). А Гончар хіба не вміє 
бути реалістом? А Франко, у зв'язку з тим, хіба ще й не роман- 
тик? На мою думку, у Гончара більше від романтизму Янов- 
ського, ніж Довженка. Учителем, що само собою розуміється, 
є тут і Франко. Романтизм Гончара, правда, ліричніший, ніж 
Франків. Так чи інакше, а великі письменники -- багатопланові, 
поліфонічні, вони завжди дають привід для наукових дискусій. 

Олесь Гончар часто буває у місцях, пов'язаних з життям |і 
творчістю Великого Каменяра. Побувавши вперше в Нагуєвичах 
(тепер село Івана Франка) 15 травня 1951 р., письменник зро- 
бив такий запис у музеї Каменяра: «Вічно красуйся, могутній 
щедрий краю, що породив великого Франка. Невмирущий Ка- 
меняр, він завжди з нами! Пишаємося ним! "Вчимося у ньогої» 
У 1963 р. Олесь Гончар був гостем студентського фестивалю 
в Дрогобицькому педагогічному інституті ім. Івана Франка, 
познайомився з приміщенням філологічного факультету (дав- 
ньої гімназії), де колись навчались Франко, Стефаник, Марто- 
вич. 15 травня 1964 р. студенти й викладачі інституту вітали 
Гончара у себе з нагоди присудження йому Ленінської премії 
загроман «Тронка». 1965 р., знову ж таки в травні, письменник 
виступав перед колективом Дрогобицького педінституту на ве- 
чорі, присвяченому 20-річчю перемоги над фашистською НІ- 
меччиною. Тоді його й було обрано почесним членом Франково- 
то вузу. У жовтні 1966 р. Олесь Гончар присутній на святі від- 
криття пам'ятника Франкові в Дрогобичі. Виступив на фран- 
ківських урочистостях у Львові з промовою «Довічна слава 

72



Каменяреві!» (11, 1966, 11. Х), яка потім лягла в основу статті 
«Подвиг Каменяра». Особливо пам'ятною була для дрого- 
бичан зустріч з Гончарем 26 вересня 1978 р. Тоді у міському 
театрі відбувалася уже згадувана наукова конференція, при- 
свячена творчості письменника. У роботі конференції взяли 
участь науковці Києва, Львова, Дрогобича. 

Через три дні після конференції, прощаючись у Дрогобичі з 
її організаторами, Олесь Гончар висловив думку, що на бать- 
ківщині Франка було б добре організувати щорічні франківські 
читання -- на зразок пушкінських читань у Михайловському, 
некрасовських -- у Карабисі, блоківських -- у Шахматово, єсе- 
нінських -- у Константиновім. І місце (під знаменитим «Фран- 
ковим дубом»), і час (місяць народження Каменяра -- серпень) 
для цього чудові. 

Список літератури: 1. Про Олеся Гончара. Літературно-критичні статті, 
листи, етюди. -- К., 1978. 2. Бушмин А. С. Преемственность в развитни ли- 
тературм. -- Л. 1975. 3. Вільна Україна (Львів), 1964. 4. Вінок Івану 
Франкові. -- К., 1957. 5. Гончар Олесь. Українська радянська література 
напередодні великого п'ятдесятиріччя. Доповідь на У з'їзді письменників 
України. -- К., 1967. 6. Гончар Олесь. О тех, кто дорог. Статьи, воспомина- 
ния, заметки. -- М., 1978. 7. Гончар Олесь. Твори: В 6-ти т. -- К., 1978-- 
1979. 8. Зоря (Дніпропетровськ), 1946. 9. Книжное обозренне, 1951, 1978. 
10. Коцюбинський М. Збірка праць тематичного студентського наукового 
гуртка по вивченню творчості М. М. Коцюбинського. -- Одеса, 1961. 
ПІ. Літературна Україна, 1966, 1968, 1976, 1978. 12. Правда, 1951. ІЗ. Про 
Олеся Гончара. Літературно-критичні статті. -- К., 1968. 14. Про Олеся 
Гончара. Літературно-критичні статті, листи, етюди. -- К., 1978. 15. Ра- 
дянське слово Дрогобич), 1978. 16. Учені зап. Харків. ун-ту, Ме 20. Збірник 

праць кафедри мовознавства. -- Х., 1940. 17. Франко Іван. Твори: В 20-ти 

т.-- К. 1950--1956. 

КРАТКОЕ СОДЕРЖАНИЕ 

Творческая индивидуальность Олеся Гончара связана с жизнью н де- 
ятельностю ШЙвана Франко непосредственно и постоянно. Исключительно 
внимательньй к литературной классике вообще, Гончар с самого начала 

писательской работь шнзбрал Каменяра одним из главньх наставников. 
Вопрос «Франко -- Гончар» исследуєется впервье. Освещенне зтого вопроса 
в конечном итоге способствует лучшему пониманию преемственности литера- 
турного развития. 

Стаття надійшла до редколегії 
20 лютого 1980 року 

73



А. І. СКОЦЬ, доц., 

Львівський університет 

Поема І. Франка «Сурка» 

20 жовтня 1889 р. Іван Франко вийшов із тюрми. 
Закінчився його третій політичний процес, який тривав десять 

тижнів. За цей час І. Франко написав сорок п'ять «Тюремних 
сонетів», кілька «Вольних сонетів», оповідання «До світла», 
«Без праці». Тоді ж були написані його твори на єврейську 
тематику (поеми «Сурка», «У цадика», «З любові», «По-люд- 
ськи», поезії «Асиміляторам», «Заповіт Якова»), які в другому 
виданні збірки «З вершин і низин» (1893) увійшли до циклу 
«Жидівські мелодії». 

На цей раз «робочим кабінетом» І. Франка була арештант- 
ська камера з нестерпно жахливими умовами. Політичний в'я- 
зень опинився серед кримінальних злочинців, під «надійною 
опікою» тюремних слідчих, надзирателів, стражників. У «Тю- 
ремних сонетах» поет назвав в'язницю «домом плачу, і смутку, 
і зітхання, гніздом грижі, і зопсуття, і муки», «западнею пону- 
рою, непривітною». Але й тут письменник хоче «з народним 
болем в один такт боліти». І в шістнадцятому «Тюремному 
сонеті» (до речі, датованому 8 вересня поема «Сурка» була 
написана 7--8 вересня) поет уклінно просить: І 

О ви, скристалізованії стони, 
Ви, сльози, перетоплені в алмази, 
Зітхання, влиті у тужливі тонн! 

Не покидайте ви мене в тій хвилин! 
Кріпіть, щоб ті безумства, муки, врази 
Мойого духу глиб не помутили! 

| 3, т. 1, с. 1591 

Справді, можна було втратити рівновагу духу. Але І. Фран- 
ко не тільки вистояв: у тюрмі, перебуваючи під слідством, він 
багато і плідно працював. Може це й парадоксально: в особи- 
стому нещасті поета (маємо на увазі його третій арешт) -- 
щастя української літератури, яка збагатилася «Тюремними со- 
нетами» -- високомайстерною драматичною поемою. Художні 
володіння рідного письменства він розширив своїми «Жидів- 
ськими мелодіями». 

І. Франко постійно цікавився життям і побутом єврейського 
народу, його історією, духовною культурою -- фольклором, 
літературою. До цієї теми він звертався у своїх наукових і 
публіцистичних працях, а в його художній творчості вона ста- 
новить окремий, значний за обсягом типологічний ряд. Чільне 
місце в ньому посідає поема «Сурка», вперше опублікована у 
Львові окремим виданням 1890 р. 

У листі до М. Драгоманова від 15 вересня 1891 р. автор так 
з'ясовує творчу історію своєї поеми: «Написана вона в тюрмі, 
в самі тяжкі години, коли мені здавалося, що прийдеться про- 

74



падати з гризоти. Бажалося віддихнути згадкою про дітей, та, 
власне, ся згадка найдужче мучила, бо, бачилось їх самих, 
покинутих і безпомічних, мов те старченя в снігу. Отут і підвер- 
нулося оповідання конокрада Гершона про Сурку, і я взяв його 
живцем та й обробив віршами болгарських пісень» |2, т. 20, 
с. 429--430). Таким чином, маємо точну вказівку на місце й 
обставини написання «Сурки», її генезис і навіть спосіб ху- 
дожнього опрацювання запозиченого матеріалу. 

У творчому задумі поеми, безперечно, багато важили суб'єк- 
тивні психологічні чинники. Тюрма до.болю загострила батьків- 
ські переживання І. Франка за долю своїх дітей. І тут «спра- 
цював» об'єктивний фактор -- кримінальний злочинець Гершон 
познайомив поета з хвилюючою історією наймички Сурки та 
її дитини. Розповідь соузника у хвилини духовної скрути, від- 
чаю були отим «покріплюючим вином», що гоїло його зболену 
душу. Про конокрада Гершона поет тричі згадує в «Тюремних 
сонетах» ГУ, МІ, ХХМІ), в незакінченому вірші «Був вечір, ми 
в казні вже спати лягли» (за сюжетом він споріднений з тю- 
ремним оповіданням «До світла»), посилається на нього в 
поемі «З любові». 

У першому виданні поема мала підзаголовок: «Сурка (Опо- 
відання служниці)». Таке жанрове уточнення відповідало пое- 
тико-епічному способу зображення і художній природі твору, 
побудованому за моделлю оповідання від першої особи («я -- 
оповідання»). Тут автор зовсім відсутній -- його функції ви- 
конує оповідач, який у поемі виступає головною ДдіНОВОЮ 
особою. Як «повірений» І. Франка оповідач самовиявляє себе, 

довіряє слухачеві (читачеві) свою бувальщину, надає гласності 
своїм думкам і діям. 7 

Від особи оповідача написані й інші поеми з циклу «Жидів- 
ські мелодії». Усі вони в першодруках (журнал «Народ», 1890) 
у підзаголовках мали «своїх» авторів: «У цадика (Оповідання 
жидівки)», «З любові (Оповідання конокрада)», «По-людськи 
(Оповідання онучкаря)». Крім жанрового визначення, такі на- 
зви творів виконували ще Й світоглядну функцію -- чітко ок- 
реслювали соціальний, класовий тип Франкового оповідача. А 
за ним стоїть висока міра демократизму самого автора, який 
щедро черпав матеріал з уст народу, пильно прислухався до 
голосу його соціальних низів. Цим утверджувались глибока 
життєвість і реалізм віршованих оповідань Ї. Франка. Маємо 
всі підстави називати їх народними. 

Оповідною манерою від першої особи Франко часто користу- 
вався і в прозових творах. Дослідник його малої прози І. О. Де- 
нисюк зауважує, що 25 процентів оповідань написані в такому 
викладовому ключі ||, с. 11). 

Характерним у цьому плані є оповідання служниці Сурки. 
Перед тим, як почати розповідь про своє життя, Сурка пред- 
ставляється, хто вона і яка вона, стисло викладає свою біогра- 
фію. Самохарактеристика героїні -- експозиція сюжету -- охоп- 

75



лює початкових 24 рядки. Маємо можливість ближче познайо- 
митися з оповідачем -- аж до «паспортних» даних. За націо- 
нальністю вона єврейка, її соціальне становище -- бідна, ріст-- 
низький, статура -- похила, з лиця -- невродлива. Контурно 
накреслений автопортрет доповнюється соціальною характери- 
стикою. Життя Сурки -- суцільна рана. Її, молоду, двадцяти- 
річну дівчину, лиха доля зігнула, зробила непривабливою. З 
дитинства -- кругле сирітство, непосильна наймитська праця, 
поневіряння між чужими людьми. Своєю прямодушністю, щи- 
рістю Сурка відразу завойовує симпатії слухача. Він співчуває 
їй у горі і переконується, що дівчина живе у несправедливому 
світі, в якому одні панують, інші горюють. ї 

Характери господарів служниці вичерпно розкриті в основній 
частині твору, а в експозиції вони подаються лаконічно: «Корш- 

- марка зла і лінива, Коршмар побожний, та злодій». Маємо 
протиставлення двох різних за змістом норм людської поведінки, 
які з точки зору релігійного віровчення взаємно себе виключа- 
ють. Поєднання їх в одній особі переростає в оксиморон («по- 
божний злодій»), який у підтексті є гострою іронією на релі- 
гійну мораль як лицемірну і фальшиву. 

Композиційна функція експозиції -- підготувати слухача до 
оповідання Сурки. Фразою «Отак жила я літ двадцять», повто- 
реною вдруге, завершується експозиційна частина оповіді. На- 
ступає зав'язка сюжету: | 

Аж раз коршмар мені шепче: 
«Приходь ти, Сурко, до мене 
Вночі, як жінка поїде!» 

13, т. 1, с. 215) 

Сурка зразу здогадалась, нащо вона потрібна Юдці. Гадка 
втікати або розказати ЮОдчисі про злонаміри її чоловіка від- 
ходить на задній план. Сурку охоплює нестримне бажання 
стати матір'ю. Настільки воно всесильне, що переборює сором 
зганьбленої покритки і всі можливі неприємні наслідки її «грі- 
шного» вчинку. Хай буде, що буде. Усе одно каламутними 
водами пливе-минає її обездолений вік. Сподівання на материн- 
ську радість і щастя підносить служницю Сурку над злигоднями 
її наймитських буднів, окрилює, возвеличує, породжує мрію- 
ідилію, викликає нездоланне і святе почуття материнської 
жертовності: 

Нехай же буде й у мене Собі від рота відійму, 
Дитя малесеньке! Боже, Щоб лиш воно було сите. 
Як же любить його буду! Саму най б'ють, зневажають, 
Ті ручки й ніжки дрібнії Щоб лиш воно, моя квітка, 
Своїми гріти устами! Росло, як людськії діти! 

і ГЗит 1, с. 2161 

Поема І. Франка побудована на взаємному переплетінні 
двох емоційних основ -- смутку і радості, горя і щастя героїні. 
Їх чергування -- характерна особливість композиції твору, для 
якого властива контрастність. І. Франко показав щасливе (хоч 

76



і бідняцьке) материнство і ті жахливі соціально-побутові умови, 
які його труїли. 

Радість Сурки безмежна: вона носить під серцем нове жит- 
тя. Негарна дівчина відчула себе вродливою, благословенною 
маж жонами, майже «царівною». Бідність зрівнялася з багат- 
ством. Тепер вона терпеливо зносить знущання, навіть побої 
вередливої, лихої господині: 

.Гордо так, як царівна, 
Отак сказала би злюці: 
«Хоч ти коршмарка багата, 
А я лиш служниця бідна, 
А я тепер тобі рівна! 
Я мати, злюко, я мати!» 

(3, т. 1, с. 217) 

Тема наймички переростає у «вічну» тему материнства. Вона 
стає композиційною основою оповідання служниці. З сюжетних 
перипетій дізнаємося про материнську долю Сурки. «Побож- 
ний» Юдка зовсім не «по-божому» повівся з Суркою і дитям -- 
виявився мізерним, нікчемним, черствим, лицедійним і навіть 
підлим. Не з любові він зійшовся зі служницею. Ним керувало 
почуття безсоромної розпусти. Збезчестивши свою наймичку, 
Юдка повівся як повновладний господар-експлуататор. Йому все 
дозволено. Побоявся він батьківської відповідальності. Для 
годиться дав Сурці «кілька ринських» і хвору відвіз до ста- 
ренької бідної баби, дбаючи не стільки про материнське бла- 
гополуччя, скільки про свій домашній спокій, щоб не довідалась 
корчмарка. На цьому його шляхи з Суркою розійшлися. Не 
з'явився і не захистив її, коли вона з немовлям прийшла до 
Юдчихи по мізерну плату за свою тяжку довгорічну службу, 
Батько відцурався сина! От вам і мораль «побожного» корч- 
маря! 

Ставлення Юдки до Сурки дещо приховане (він усе робить 
крадькома), все-таки, хоч формально, має видимість якогось 
милосердя. Натомість Юдчиха виступає одверто, діє з позицій 
класової ненависті та зверхності, бо вона -- «коршмарка бага- 
та». Її образ розкрито за допомогою опосередкованої (з уст 
служниці) і безпосередньої характеристики. Розповідаючи, Сур- 
ка наводить мовні репліки Юдчихи, як і інших персонажів, у 
формі прямої мови, через те монологічна (від першої особи) 
оповідь часто стає діалогічною. Це драматизує вклад матеріа- 
лу, дає змогу чути живу мову персонажів, бачити їх у дії. 

Юдчиха завжди була злою, а довідавшись про майбутнє ма- 
теринство своєї служниці, ще більше озлобилась, стала безмірно 
жорстокою. За словами Сурки, вона «злюка», «зміюка», «гадю- 
ка», «каня». Юдчиха б'є Сурку, обзиває її лайливими словами, 
її улюбленого сина називає «плодом поганим». Вона відмовля- 
ється заплатити служниці тяжко зароблені гроші, двічі в зи- 
мову студінь виганяє її з дому. 
Але світ не без добрих людей. Зустріла їх на своїх тер- 

77



нистих життєвих дорогах і Сурка. Цими добрими людьми для 
скривдженої служниці-єврейки стали українські селяни. Двічі 
вони вирятували її з біди. В убогій хатині старенької бабусі 
Сурка знайшла собі притулок, тут народила дитину, вперше 
звідала радість материнства. І лише велика матеріальна скрута 
(господиня, не маючи що їсти, на зиму пішла в комірне) зму- 
сила Сурку покинути свою опікунку-дорадницю і йти далі «між 
люди». Вдруге в «хлопській хаті» знайшов захисток її син. 
Селяни врятували його від неминучої смерті: залишеного ма- 
тір'ю в загаті під вікном (надворі лютувала віхола) забрали 
у свою теплу господу. 

Отже, між людьми були й такі, що ставилися до Сурки по- 
людськи. Коли у відчаї мати повернулася за своїм немовлям, 
паралізована страхом, чи не замерзло воно на морозі, старенька 
газдиня говорить Їй: 

Дурна ти, Сурко, та глупа! 
І чом було не застукать? 
Ми ж не собаки, як Юдка 
И дого Юдчиха, ми людині! 

(3, т. 1, с. 222--223) 

Ці слова наповнені материнською турботою, щедрістю, лас- 
кою, прямодушністю. Статечна бабуся-селянка дає Сурці до- 
брозичливі поради, влучно, по-простонародному характеризує 
лиходіїв. У поемі виразно вимальовується соціальна структура 
тогочасного села: з одного боку -- лихі люди -- Юдка, Юдчи- 
ха, з другого -- бідні селяни -- носії високої гуманістичної 
моралі. 

За принципом протиставлення двох етик -- гуманної та ан- 
тигуманної, різкого розмежування добра і зла, правди і крив- 
ди -- в поемі І. Франка згруповані образи-персонажі. Основа 
такого групування -- класова приналежність героїв. Соціально- 
побутова тема  матері-служниці вирішується в двох тісно 
пов'язаних між собою сюжетно-образних планах: Сурка -- 
Юдка і Юдчиха, Сурка -- українські селяни. Перший з них 
виражає антагоністичні суперечності серед представників єврей- 
ської народності, другий -- міжнаціональну солідарність, бра- 
терство найбідніших мас селян. Перший засвідчує Франкове 
розуміння народу, нації як суспільно-класової категорії, другий 
є проявом високого інтернаціоналізму письменника. 

У поемі І. Франка наявна кульмінація затяжної дії (спо- 
вільнена кульмінація), побудована в плані художньої ретарда- 
ції. Сурка «живе» в поемі понад п'ять років. Двадцятирічне її 
поневіряння між чужими людьми, наймитування в різних шин- 
карів виходить поза сюжетні рамки твору і є передісторією 
описаних у ньому подій. Якщо орієнтуватися на часові виміри, 
то найбільш трагічною, драматично напруженою для Сурки 
була одна ніч. Пережиті тоді події поставили її з дитиною на 
грань життя або смерті. Сама Сурка, довідавшись у тюремнім 
шпиталі, що її судитимуть, заявляє: 

78



Та що, най судять, бог з ними! 
Байдуже суд мені їхній, 
Байдуже їхняя кара. 
Я суд найтяжчий пройшла вже, 
Знесла найтяжчую кару 
Отої ночі страшної. 
Що буде далі -- не дбаю! 

13, т. 1, с. 2231 

Якщо говорити про присутність автора (звичайно, умовну, 
в підтексті, точніше поза текстом), то вона найбільше відчува- 
ється в змалюванні картини цієї ночі. Немовби уповноважена 
Франком, Сурка в уяві відтворює до деталей те, що трапилося 
тоді з нею, повторно переживає пережите -- свою материнську 
Голгофу, ще раз іде дорогою, яка веде її до смерті. Попередньо 
домінували об'єктивна форма розповіді, епічний спокій. Тут, 
при змалюванні картини ночі, в поетичний епос вливається по- 
вінь пристрастей, панує лірико-драматичне напруження. Сурка 
Франкова не стільки розказує про пережиту ніч, скільки з0- 
бражує, малює її. Робить це, зрозуміло, з волі автора. І. Фран- 
ко ніби навчив свою неписьменну героїню так художньо від- 
творювати події. Ми виразно бачимо почерк її «вчителя» -- 
майстра психологічного живопису, його вміння створювати 
вщерть переповнені трагізмом картини, сцени і ситуації. Поет 
веде нас у найпотаємніші глибини материнської душі, малює її 
психологічну драму. і 

Юдчиха «під ніч у куряву й студінь» вигнала (не вигнала, 
а випхнула) майже голу і"босу Сурку з хати. На руках у неї 
дитина. Надворі лютий мороз, а в душі люта розпука. Куди 
йти? До кого прихилитися? Кому довірити свій біль? Світ ши- 
рокий, а прихилитися ні до кого. Власне, цей світ для служниці 
обмежувався стінами корчми. Нікого в селі вона не знала, усі 
люди видавалися їй страшними і п'яними, «охочими побить жи- 
дівку, полаять». Різкий контраст до такого уявлення досяга- 
ється несподіваним поворотом сюжету -- зичливим ставленням 
сільських бабусь до Сурки. У тих «сірих» (читаймо «злиден- 
них», «бідняцьких») хатах вона знайде порятунок. Але це буде 
згодом. А поки що мати мусить ще пройти свою долину печалі, 
однією ногою стати по той бік життя. 

Сурчине ходіння по муках також починається з контрастно- 
го малюнка, У снігу під тином, нагодувавши дитину, мати за- 
дивилася на своє «ангелятко маленьке», а воно глянуло на неї. 
Злилися два погляди -- матері й дитини. З небуття як видіння 
виринув перед Суркою інший, ірреальний світ-- красивий, при- 
вабливий. Ї сніг -- уже не сніг, довкола зелено, і вітер-сніговій 
перетворився в теплокрил. У тексті не сказано, що це: мрія, 
сон, марення, уява чи галюцинація. І. Франко хоче зробити 
розповідь Сурки динамічною, цікавою, захоплюючою, навіть ін- 
тригуючою. Зустрівши милий, заспокоюючий погляд улюбленої 
дитинки, Сурка піднялася над жахливою дійсністю, відчула 

79



повнокровне щастя матері. Повернення до дійсності настає рап- 
тово. Завили собаки -- вона прокинулась, задубіла від хо- 
лоду, дитина теж змерзла, плаче. І лише тепер Сурка відчула, 
що її «сон клонить додолу». У свідомість вривається страхітли- 
ва думка: «О боже, я замерзаю!» А за нею блискавично вири- 
нає заспокоєння: «Що ж, замерзаю, то й добре! Не буду більше 
терпіти». Лише на мить мати забула про своє немовля, та до- 
сить їй було почути «плач тихенький дитини», як знову раптово 
виникає інша думка: «Ні-ні, сама я най гину, Та за що ж гинуть 
біднятку?» 

І. Франко майстерно передає рух, динаміку думки героїні. 
Сурка не говорить, а ніби стріляє фразами. Вона з дитиною в 
небезпеці. Немає часу для довгих роздумів. Треба діяти. Мати 
готова прийняти смерть, але попередньо мусить вибороти жит- 
тя дитині. Раніше думка випереджала дію, спонукала до неї, 
супроводжувала її. А тепер Сурка зовсім безпомічна, знесилена, 
виборсуючись із снігових заметів, з маленькою дитиною на 
руках крізь страшну нічну хуртовину іде в безвість, ні про що 
не думаючи. 

У поемі І. Франка немає розгорнутих пейзажів. Природа 
представлена в основному в образі вітру, який подається дуже 
лаконічно, зате періодично з різними змістовними відтінками 
повторюється протягом усієї картини ночі (а вона займає май- 
же половину тексту твору). Отже, присутність вітру постійна, 
його дія активна, функції різні. Як буревій, він обтяжує долю 
Сурки (кидає-б'є снігом в очі, «ковтає» голос, коли вона в роз- 
пуці одинока серед засніженого поля кричить: «Рятуйте! Моя 
дитина, дитина!»), Але є ще інша, дуже важлива з психоло- 
гічного боку персоніфікована дія вітру. Він «словами свище»: 
«Ти підла, Погана Сурко, що робиш!» Це не голос з боку, а 
відгомін материнського сумління, мова її душі, яка кричить- 
бунтується, самоосуджує дії, закликає схаменутися. 

Підкинути дитину чужим людям -- не гарантія врятувати 
її від смерті. А може, селяни заснули, не почули дитячого пла- 
чу, і воно замерзло на морозі? Могли собаки його живцем 
з'їсти. Кров холоне в жилах, серце ціпеніє з болю. І. Франко 
вловив вершинні моменти невимовної людської муки, яка межує 
з втратою душевної рівноваги. Його Сурка кричить-ридає, мов 
божевільна. Мати, як та чайка-небога, побивається за своєю 
дитиною. Максимальне навантаження дії передано дієслівною 

. ампліфікацією: | 

І я, мов кінь із припону, 
Рвонулась, кинулась бігти 
Назад в село. Спотикаюсь, 
Упаду, встану, знову впаду, 
Кричу і плачу -- даремно! 
Біжу, біжу так і мучусь, 
Здаєсь, годину і другу, 
Здаєсь -- віки вже цілії, 
А хати з світлом не видно 

(3, т. 1, с. 221). 

80



. В оповіді Сурки епізодична постать шандаря виконує функ- 
цію «спасителя», що привів її до спасенного берега -- селян- 
ської хати, в якій багатостраждальна мати знайшла свого сина. 

Прикінцевий епізод поеми (Сурка в шпиталі) поданий як 
окремий кадр. Тут також збережена оповідна манера від першої 
особи. Але про своє перебування в лікарні Сурка говорить як 
про почуте з інших уст, бо три тижні вона лежала в гарячці 
непритомна. 

«Кажуть -- судити мя будуть», -- заявляє Сурка. А за що? 
За який злочин? Героїня не виправдовується, бо не винна. 
Правда на її боці, вона -- в поемі І. Франка. Усім ходом роз- 
витку сюжетно-образної системи він дав вичерпну відповідь на 
запитання «Хто винен?» Читач робить правильний висновок: 
судити треба не Сурку, а лиходіїв типу Юдки і Юдчихи, су- 
дити треба той суспільний лад, що породжує їх. Це ще один 
важливий, хоч і принагідний, ідейно-тематичний аспект поеми 
І. Франка-- викриття цісарського кривосуддя. 

Суд над безвинною  Суркою залишився поза рамками сю- 
жету твору. У лікарні її хотіли позбавити материнства -- 
«віднНЯТИ дитину», але, «спасибі гарячці», вона не допустила 
до того. Репліка лікаря: «Віддайте їй ту дитину, Бо за життя 
я не ручу!» -- розв'язка сюжету. Він вичерпаний. Тему мате- 
ринства вивершує постпозиція: 

Воно тепер вже більшеньке, 
Уже й сміятися вміє. 
Глядіть, як граєсь, як дрига, 
ручками хапле за груди! 
Моя ти розкіш єдина! 
Ти мій пестунчик маленький! 

ІЗ, т. 1, с. 223). 

- м 

Уперше в оповіді Сурки з'являється імператив («глядіть», 
тут у значенні «дивіться»), звернений до слухачів. Радуючись 
своїм «пестунчиком маленьким», мати запрошує і нас радува- 
тися ним. Щастя матері -- вистраждана і заслужена її вина- 
города. Ми бачимо не тільки її сина. Свою наймичку Сурку 
І. Франко провів крізь терня до зорі і підніс на високий п'єде- 
стал Мадонни. Передусім, ми бачимо її, милуємося нею (ско- 
ристаюся словами М. Рильського про Шевченків образ жінки- 
Матері) як «найвищою і найчистішою красою світу». 

Звернення автора «Сурки» до ритміки болгарських народ- 
них пісень не випадкове. У 1888 р. І. Франко перекладав з бол- 
гарського епосу гайдуцькі пісні, чотири з яких («Сирота йде 
в гайдуки», «Чого хотіли гайдуки?», «Скривджений слуга шу- 
кає правди в гайдука» і «Дівчина сприяє гайдукові») з його 
передмовою були опубліковані в альманасі «Зерна» -- літера- 
турному додатку до газети «Буковина». Переклад здійснено зі 
збірника Любена Каравелова, за словами І. Франка, -- «слав- 
ного болгарського писателя і борця за свободу народу» («Сьчи- 
нения на Любена Каравелов. Том пьрви. Стихотворення». 

6--3877 81



Руссе, 1886). Отже, І. Франко перебував під свіжим враженням 
своєї перекладацької роботи. До того ж білий вірш гайдуцьких 
пісень задовільнив вимоги жанру віршованого оповідання. Ви- 
вільнений з рим, він давав змогу будувати поетичну фразу 
невимушено, широко використовуючи розмовно-побутову лек- 
сику. Віршований рядок у «Сурці», як і в болгарських гайду- 
цьких піснях, тристопний: амфібрахій--хорей--амфібрахій, із 
жіночою клаузулою. А це, у свою чергу, робило мелодику вірша 
ритмічною, максимально виразною. 

Неперевершеним митцем в уславленні материнства І. Фран- 
ко цілком слушно вважав Т. Шевченка. «Не знаю в літературі 
всесвітній поета, -- говорив він, -- котрий би представив так 
високий і так щиро людський ідеал жінки-матері, як се вчинив 
Шевченко...» |2, т. 17, с. 94). Таким поетом, крім Шевченка, 
можна назвати й автора «Сурки». Франкова героїня частково 
поділила долю Шевченкової Катерини, наймички Ганни, але во- 
на оригінальна і неповторна за своєю природою. Іван Франко 
розширив художні володіння «материнської» теми в українській 
літературі, вирішивши її на єврейському народному грунті, в 
контексті єврейсько-українських соціально-побутових відносин. 
Прокладаючи «золоті мости зрозуміння» між народами, укра- 
їнський Каменяр збагатив «вічний образ» матері у світовій лі- 
тературі. 

Список літератури: 1. Денисюк І. О. Способи оповіді в малій прозі 
І. Франка. -- У зб. Українське літературознавство. Вип. 7. Іван Франко. 
Статті і матеріали. Львів, 1969. 2. Франко І. Творн: У 20-ти т. -- "К., 
1950--1956. 3. Франко І. Твори: У 50-ти т. -- К., 1976--1981. 

КРАТКОЕ СОДЕРЖАНИЕ 

В статье сделан анализ идейно-пснхологического содержания, жанрово- 
композиционньх особенностей и стиля позмь ИЙ. Франко «Сурка», принад- 
лежащей к типологическому ряду его произведений на еврейскую тематику. 
Определено, что верньй принципам интернационализма и гуманизма укра- 
инский писатель решает тему женщинь-служанки с классовьх позиций, в 
контексте еврейско-украннских социально-бьтовьх отношений, обогащая об- 
раз матери во всемирной литературе. 

Стаття надійшла до редколегії 
1 березня 1980 року 



Ф. Д. ПУСТОВА, доц., 

Донецький університет 

Іван Франко про Марка Кропивницького 

У своїх наукових та літературно-критичних статтях 
І. Франко велику увагу приділяє театру, драматичним творам. 

Драматургію певного періоду і драматургічний доробок кож- 
ного окремого автора він сприймав не як чисто літературні 
явища, а у тісному зв'язку з, театральним мистецтвом доби. 
Досягнення чи відставання драматургії І. Франко завжди по- 
яснював розвитком театру, доступністю його широким масам, 
інтересом їх до театру. На думку критика, драматичні твори 
пишуться для обов'язкової постановки їх на сцені, бо вони є 
результатом «співділання писателів і ширших або вужчих кру- 
гів народу» |2, с. 103). Між драматургом та його глядачами, 
пояснює І. Франко, існує внутрішній зв'язок, «їх смак і уподо- 
бання окрилюють писателів або придавлюють і стісняють їх» 
(2, с. 103), тому митець не повинен догоджати низьким смакам 
непідготовлених глядачів, не ставати на шлях «горілчано-го- 
пачного» зображення селянства, а виховувати трудящих своїми 
творами. Заявляючи, що драматург «мусить стояти в тіснім 
зв'язку зі своєю публікою», Ї. Франко разом з тим наголошував 
на суспільно-виховній функції театру, який, за його словами, 
повинен «показувати нам те життя, зображувати і аналізувати 
його прояви, будити в слухачах критику сього життя, будити 
почуття, що такі і такі прояви є добрі, а тамті погані» |?2, с. 45). 
Поставлені на сцені драматичні твори мають більшу естетичну 
дієвість, підсилюють перетворюючу функцію літератури. Але 

цю роль, зауважує І. Франко, мистецтво може відігравати при 
умові, коли в драмах ставляться кардинальні проблеми соціаль- 
ної дійсності, коли в них піддаються критиці «основні недостат- 

ки суспільності» |2, с. 45. 
Таким розумінням зв'язку між двома видами мистецтва 

Франко керувався завжди: при написанні історії театру. і при 
оцінці доробку драматурга чи лише одного твору. В оглядах 
літератури за певні роки він оцінював драматургію, зважаючи 
на її життя на сцені, на суспільну вагомість спектаклів. 

Значну увагу І. Франко приділяв театрові та драматургії 
80--90-х років, зокрема діяльності і творчості М. Кропивниць- 
кого. Визначаючи етапи розвитку українського мистецтва, він 
констатує, що театр «після Котляревського та Квітки, власти- 
во, не поступав наперед аж до часів Кропивницького та Карпен- 
ка, Лисенка та Ніщинського» |2, с. 89). Оцінюючи українську 
драматургію кінця ХІХ ст., І. Франко у статті «Наше літера- 
турне життя в 1892 році» відзначає, що театр став «доволі ін- 
тересним вогнищем українського письменства» |2, с. 176). Твор- 
чість М. Кропивницького, М. Старицького та І. Карпенка-Ка- 
рого сприяла жанровому збагаченню української драматургії, 

6" 83



в ній появилися «дуже гарні зав'язки питомої драми майже у 
всіх її родах -- від веселої фарси («Пошились у дурні») до 
поважної драми суспільної («Не судилось»)» |2, с. 176). Тут 
же І. Франко зауважує: якби театр не зазнавав утисків, то він 
не тільки успішніше виконував би свою соціальну функцію, а й 
«причинився б своєю драматичною , продукцією чимало й до 
зросту української літератури» |2, с. 176). Мається на увазі 
передусім піднесення драматургічної творчості фундаторів но- 
вого народного реалістичного театру на Наддніпрянщині, в 
тому числі М. Кропивницького. Трохи пізніше І. Франко знову 
відзначає: «На протязі десяти років завдяки енергії і талантові 
кількох людей.. Кропивницького, Карпенка-Карого, а найбіль- 
ше Старицького -- створено вже зовсім поважний оригіналь- 
ний український репертуар, який оживлює такКож і нашу га- 
лицько-українську сцену, з якої він усунув недотепні комедії і 
псевдоісторичні драмища, які тут ще недавно панували» |?2, 
с. 1801. 

М. Кропивницького визнано не лише театральним діячем, 
одним із «батьків театру», а й творцем нового реалістичного 
репертуару. І. Франко називає його разом з.Ї. Карпенком- 
Карим «головними репрезентантами» «нашої людової драми в 
Росії» |2, с. 110). До «людової драми» критик відносить твори 
про «село з його поезією і його темнотою, з його природною 
красотою і з його п'явками та визискувачами» |2, с. 110). Він 
високо цінить їх не лише за соціальну тематику, а й за їхню 
ідейно-художню довершеність, яка «позволяє нам глибоко за- 
зирнути в душу тих верств народу» |2, с. 1031, трудівників села. 

Поряд з оцінками колективних заслуг театральних діячів 
кінця ХІХ ст. І Франко залишив характеристики, які стосуються 
творчості самого М. Кропивницького. В 1883 р., коли тільки-но 
був заснований професійний театр на Україні, Франко писав 
про митця: «Талановитий і рутинований драматичний артист, 
що здобув собі вже голосне ім'я в російських театрах, а надто 
проявив талант яко драматичний автор» |2, с. 109). а в 1910 р. 
назвав його «корифеєм української драматичної літератури й 
штуки» |Ї, с. 2781. 

Франко завжди високо цінував театральну діяльність та 
творчість М. Кропивницького. Конкретно доробок драматурга 
І. Франко аналізує у рецензії на перший збірник творів пись- 
менника, у відгуках про постановку його драм на сцені та в 
синтетичній праці «Нарис історії українсько-руської літератури». 

Статтю «Збірник творів М. Л. Кропивницького» І. Франко 
починає з застереження: «Признаючи вповні важність театру 

для розвою народного, признаючи також вповні те, що театр 

народний, як і кожний прояв народного життя, жодному 
народові не даєсь відразу, не являється готовий і досконалий, 

але розвивається звільна, з менш досконалих початків, ми бе- 

ремося до оцінки драм Кропивницького» |2, с. 146). Таким чи- 

ном, на перших кроках реалістичного театру не всі твори в 

84



його репертуарі були високомистецькими, для ідейного змуж- 
ніння та художнього вдосконалення потрібен був час і досвід. 
Аналізуючи п'єси М. Кропивницького -- діяча цього початко- 
вого етапу -- Франко намагається визначити в першу чергу 
позитивні риси його творчості. Даючи оцінку мові драм, він 
пище: «Такої чистої, блискучої всіма блисками поезії і гумору 
народної мови нам не у многих наших писателів лучиться по- 
дибати. Широкою струєю пливе тота мова в драмах Кропив- 
ницького, -- автор, очевидно, сам знає свій «дар слова» і лю- 
бується переливами його чудових красок і блисків. Пісні, жар- 
ти, приказки і вигадки, мов перли-самоцвіти, сиплються без- 
кінечною многотою...» |2, с. 146). Це, вважає І. Франко, повинно 
подобатися публіці: вона «з великим ентузіазмом прийме сей 
широкопливучий потік бесіди народної і буде ним любуватися...» 

Викладаючи свою концепцію драматичного роду літератури, 
І. Франко зазначає, що драматург повинен володіти особливим 
хистом, умінням знаходити в житті «конфлікти справді драма- 
тичні» і втілювати їх у сюжети, пронизані дією, з драматичною 
зав'язкою і розв'язкою, з драматичним «заложенням і переве- 
денням характерів дійствуючих осіб» |2, с. 146). Застосовуючи 
ці критерії до творів Кропивницького, І. Франко доходить Вви- 
сновку, що талант письменника невеликого масштабу, що його 
п'єси не задовольняють деяких важливих родових і жанрових 
вимог драми. Висловивши цю думку про перші надруковані 
твори, Франко повторює її в останніх виступах про Кропивни- 
цького. 

Щоб визначити правильність оцінки Франка, слід розгляну- 
ти його характеристики кожного твору зокрема. Це доцільно 
зробити й тому, що сучасні дослідники спадщини Кропивни- 
цького, цитуючи лише окремі міркування Франка, не аналізу- 
ють усієї сукупності його висловлювань. 

Ознайомившись із п'єсою «Дай серцю волю, заведе в нево- 
лю», Франко висловлює думку, що М. Кропивницькому «не 
йшло навіть про написання драми, а попросту про показання 
в драматичній рамці кількох сцен з народного життя, котрі 
нічим не в'яжуться з основою самої акції» |2, с. 146) і що істо- 
рія, покладена в основу твору, «для драматичного оброблення 
зовсім непридатна» |?, с. 147). | 

Зазначені зауваження видаються слушними. Справді, кон- 
флікту, який би сприяв розвитку сюжету, у творі немає. Лю- 
бовний трикутник тільки накреслився, але не загострив ситу- : 
ації: почуття закоханих не піддаються випробуванню. Загроза 

рекрутчини, яка могла б створити драматичну ситуацію, тут 
же ліквідовується самопожертвою бурлаки Івана Непокритого. 
Слід погодитися з І. Франком, що етнографічні і деякі інші пе- 
релічені ним картини не мають причинового зв'язку з головною 
сюжетною лінією, що вони «з собою слабо пов'язані і на першу- 
ліпшу (зовсім навіть не драматичну) фабулу нанизані» |?, 
с. 1471. . 

85



Помилився І. Франко тільки в одному. Рецензуючи першу 
збірку М. Кропивницького, не маючи ще нагоди бачити його 
п'єси на сцені, він висловлює припущення, що етнографічне 
багатство драми «Дай серцю волю, заведе в неволю» на коні 
виглядатиме «і пестро, і мальовничо, і рухливо, -- але все ж 
таки воно швидко утомить своєю одностайністю і недостачею 
якої б то не було акції» |2, с. 147). Побачивши в 1888 р. спек- 
такль, І. Франко докорінно змінив думку про етнографічний 
елемент твору: «місцевий український колорит, звичаї, пісні, тан- 
ці, народні приказки -- ось головна окраса цієї п'єси, головна 
її притягаюча сила» |2, с. 189). Щодо ідейного спрямування 
драми, критик знову справедливо відзначає приглушеність у 
ній соціального конфлікту. Зокрема, він зауважує: у творі 
«Дай серцю волю, заведе в неволю» «не бачимо якраз того, що 
становить головний зміст сільського життя, -- щоденної праці 
цього люду. Ми бачимо цих селян тільки в святкові моменти, 
незвичайні, і навіть не чуємо нічого про ті щоденні клопоти |і 
журбу, з яких складається селянське життя» |2, с. 190). Через 
те герої п'єси, на думку І. Франка, «на свій лад наслідують 
Шекспіра та Шіллера» |2, с. 190). Використані чисто сценічні 
засоби, театральні ефекти, якими підсилювалась драматичність 
твору, не поліпшили загальної сюжетно-композиційної структу- 
ри твору. 

- Раніше думки про п'єсу «Дай серцю волю, заведе в неволю» 
висловлені у «Нарисі історії українсько-руської літератури». 
Учений зазначає, що етнографічні картини, які є своєрідною 
експозицією, «переведені досить добре», а сюжетно-композиційна 
структура твору недовершена, бо в її основі немає гострого 
конфлікту: зазначена в перших сценах «драма заздрості пере- 
ведена в дальших діях зовсім слабо» (1, с. 272). Рекрутський 
набір та довга розповідь Івана про воєнний похід «не посуває 
головної акції наперед, а втеча парубка, що мав бути героєм 
драми, зовсім уриває драматичну нитку» |Ї, с. 272). 

Повторюючи думку, що персонажі п'єси наслідують героїв 
Шіллера та Шекспіра, І. Франко конкретизує його: події четвер- 
того акту розгортаються «театрально», але не «натурально», а 
кінцівка -- раптова смерть Микити -- «зовсім неприродна і 
зайва» |Ї, с. 2721. 

Зведені в систему міркування І. Франка про драму «Дай 
серцю волю, заведе в неволю» пронизані однією думкою: зміст 
сценічного твору повинен бути суспільно вагомим, а елементи 
форми, драматургічні чи театральні -- підпорядковані змістові. 

Декілька разів Франко оцінював і драму «Глитай, або ж па- 
вук». Ще при першому знайомстві з твором він з'ясував усі його 

.лозитивні моменти, наголосив на соціальному звучанні теми: 
«Історія руйнування бідних людей через одного деруна, лихва- 
ря, правдивого «кулака-мироїда» |2, с. 147). Було зазначено, 
що хоча тема й не нова, але придатна для художньо-драма- 
тичного освоєння, «і в руках доброго майстра вона могла б 

86



вийти хорошою драмою» |?, с. 148). Однак вади в будові твору 
знижують його ідейно-естетичну вартість. Це, по-перше, «дві, з 
собою нічим не зв'язані фабули» |, с. 147) (Бичок-Хандоля, 
Бичок-Олена). І, по-друге, наявність сцен, не пов'язаних з основ- 
ною сюжетною лінією, які гальмують розгортання конфлікту 
(довга розповідь Христі про своє кохання в першій дії, окремі 
яви четвертої дії). 

Критик висловлює впевненість, що драма, «о половину ско- 
рочена і трохи перероблена, могла б бути оздобою нашої сце- 
ни і одною з ліпшщих драматичних штук нашого репертуару» 
(2, с. 149). 

Якщо з цими закидами І. Франка можна погодитися, то дум- 
ка, нібито образ Бичка є запозиченням з «темного царства» 

Островського, викликає заперечення. Щоправда при цьому 
критик робить важливе відкриття: український драматург про- 
йшов плідну школу навчання в російського реаліста, хоча вчи- 
тель має переваги над учнем. Останнє виявляється в тому, що 
в О. Островського превалює «майстерське обмалювання кожної, 
хоч і найменшої особи, глибокий психологічний аналіз головних 
осіб і широке освічення цілого стану суспільності, з котрої він 
вириває своїх героїв і героїнь» |2, с. 148). Якщо й трапляються 
в його творах персонажі другорядні «для головної акції», то 
вони «завжди суть безмірно характеристичні, остро замарко- 
вані», тому й «надовго вбиваються в пам'ять» |2, с. 148). Ді- 
йовим особам М. Кропивницького, на думку критика, бракує 
такої яскравої індивідуалізації, психологічної конкретності. 

У 90-ті роки, рецензуючи галицькі спектаклі за п'єсою «Гли- 
тай, або ж павук», І. Франко кожного разу відзначає компози- 
ційну недовершеність драми і, щоб ліквідувати цей недолік, 
знову пропонує скоротити її до трьох дій |2, с. 202, 215). В 
«Нарисі історії українсько-руської літератури» І. Франко кон- 
статує, що п'єса «Глитай» найпопулярніша з усіх творів 
М. Кропивницького, і показує її слабкі сторони, зіставляючи з 
«Наймичкою» І. Карпенка-Карого. Критик відзначає, що жит- 
тєва колізія обох творів -- безчинства «сільського глитая, се- 
лянина-лихваря» -- «сама собою напрошувалась до драматич- 
ного оброблення». Проте в реалізації задуму М. Кропивниць- 
кий оприглушив соціальне звучання конфлікту, недостатньо 
вмотивувавши трагічне становище героїні Олени. Штучним ви- 
дається критикові й те, що Андрій -- «грамотний чоловік із 
недалекої чужини пише і посилає листи через руки свого най- 
гіршого ворога, який через те має нагоду затаювати їх» (1, 
с. 275). Проте, оцінюючи п'єсу «Глитай» в контексті всієї укра- 
їнської драматургії 80--90 років, Франко відносить її до най- 
кращих надбань тогочасної драматургії і театру. 

Різко негативно висловився І. Франко про одноактівку «По- 
мирились», вміщену в тому ж першому збірнику творів 
М. Кропивницького. Він сприйняв її як запозичення з О. Ос- 
тровського, заявивши, що «сам предмет» змалювання -- «грубий 

87



і огидний, ображаючий всяке чуття моральне» |2, с. 149). Така 
заява звучить дисонансно до естетичних переконань І. Франка, 
який визнавав, що в житті немає чогось неестетичного чи брид- 
кого, не вартого художнього зображення. Думка критика стає 
зрозумілою після ознайомлення з характеристикою фарсу, 4а- 
ною в «Нарисі». У ньому І. Франко зазначає, що одноактівка 
«Помирились» може бути названа «родителькою незлічених ук- 
раїнських фарс із карикатурами селян, баб, писарів та жидів з 
невідлучними реквізитами -- гопаком і горілкою» |Ї, с. 272). 
Відрізняється п'єса М. Кропивницького від маси подібних їй 
тільки тим, що об'єктом сміху є не селянин, а багатий міщанин, 
проте представлений він не як соціальний тип, а як розумово 
недолугий п'яничка. | 

Трактуючи естетичне в літературі як єдність об'єктивного 
й суб'єктивного, І. Франко відмежовував комічне від смішного, 
ратував за високу художність комічного. Із сфери мистецтва 
він вилучав витвори, в яких джерелом сміху було карикатурне 
зображення селян як істот духовно убогих, де фальшиво зма- 
льовувався їхній соціальний та родинний побут. Саме тому 
І. Франко дав негативну оцінку не тільки п'єсі «Помирились», а 
й фарсу «По ревізії», опереті «Зальоти соцького Мусія», назвав- 
ши їх «досить дешевою, а декуди навіть легкомисно накиданою 
концесією загальній моді на «гопак і горілку» на сцені» |Ї, 
с. 176). 

Звичайно, це не означає, що І. Франко не визнавав во- 
девілю як жанру. Навпаки, йому сподобалася комічна одноак- 
тівка «Лихо не кожному лихо -- іншому й талан», де показано 
різко негативне ставлення дівчини-селянки до духовного сану. 
П'єсою «з кожного погляду досконалою, повною гумору, дії та 
дотепних ситуацій» письменник вважає водевіль «Пошились у 
дурні» (ПІ, с. 273), Певна неправдоподібність подій, використання 
«прастарої теми» і композиційних прийомів у цьому творі ви- 
правдовується тим, що на канві відомої у драматургії фабуль- 
ної схеми «автор зумів мистецькою рукою виткати кілька по- 
статей, живцем вихоплених з життя» |, с. 273). І. Франко не 
тільки позитивно оцінив цю п'єсу, а й зробив висновок щодо 
можливостей таланту драматурга. Згідно з його характеристи- 
кою, «весела комічна оперета виявилася для нього |М. Кро- 
пивницького -- Ф. ЛП.| відповідним і сприятливим полем "ді- 
яльності» (1, с. 2731. | 

Своєрідний комедійний хист художника, на думку І. Франка, 
проявився у творі «Вуси», в якаму «досить зручно драматизо- 
вано оповідання Стороженка» (|Ї, с. 274). В короткому судженні 
про цю комедію чітко визначені її достоїнства: п'єса містить 

«досить широкий малюнок побуту лівобережних українських: 

поміщиків сорокових років, певно не без театрального шаржу», 
в ній немає «любовної інтриги та гопака» (Ї, с. 274). Тут, як і в 
усіх інших випадках, І. Франко враховує зміст, форму твору, 
вагомість об'єкту осміяння і ступінь художності КОМІЧНОГО. 

88



Предметом дослідження І. Франка були ще три п'єси 
М. Кропивницького з числа тих, які він відносив до жанру 
«людової драми»: «Зайдиголова», «Дві сім'ї», «Чмир». Досяг- 
нення автора в цих творах критик вбачає в драматургічній 
природі конфліктів, у майстерності ліплення характерів, ком- 
позиційній вправності. Про п'єсу «Зайдиголова» І. Франко пише, 
що в ній «театральну інтригу заступає дійсний конфлікт різно- 
рідних характерів», а дія «розвивається натурально від початку 
до кінця». Відзначаючи достоїнства творів, Франко вказує на 
їх недоліки. Так, у драмі «Чмир» композиція кваліфікується як 
«необдумана», а кінцівка -- «неправдоподібна», оскільки М. Кро- 
пивницький не вмотивував з достатньою переконливістю блиска- 
вичне переродження ремісника-бондаря в неробу і пограбуван- 
ня його шинкарем. 5 
. |Як найдосконаліший твір митця, в якому «без театральної 
інтриги», «дуже природно і з поетичною правдою, основаною 
на різнорідності характерів» розвивається дія, оцінена Ї. Фран-., 
ком драма «Деві сім'ї» |, с. 275) Різнорідність характерів тут 
виразно класова, соціально-психологічна; взаємодія їх приво- 
дить до життєвого конфлікту, який розгортається без наймен- 
шого послаблення, оскільки у п'єсі, на думку І. Франка, немає 
зайвих картин і персонажів. Правда, він знаходить одну не- 
вдалу сцену -- фінальну -- й аргументує своє зауваження 
зверненням до дійсності: дізнавшись про самогубство Зіньки, 
всі присутні повинні були кинутися рятувати її, а вони, замість 
цього, почали «охати та ахати, каятися, хто тому винен» (Ї, 
с. 2751. 

І. Франко проаналізував не усі твори драматурга, але най- 
кращі з них оцінено з достатньою глибиною і грунтовністю. Із 
сукупності висловлювань складається досить повне уявлення про 
місце М. Кропивницького в історії української драматургії, його 
роль у створенні театрального репертуару. 

Список літератури: 1. Франко І. Нарис історії українсько-руської літе- 
тури до 1890 р. -- Львів, 1910. 2. Франко І. Про театр і драматургію. -- 

- 1957. 

КРАТКОЕ СОДЕРЖАНИЕ 

Рассмотрение вьсказьваний ИЙ. Франко о М. Кропивницком показьгваєт, 
что критик признавал значительнье заслуги писателя в развитий украинской 
драматургий и реалистического театра. Анализируя отдельнье произведения 
с учетом соцнальной весомости изображенньх конфликтов н художествен- 
ньй уровень их воплощення, И. Франко отмечал как достоинства, так и 
слабье моменть в пьесах М. Кропивницкого. 

Стаття надійшла до редколегії 
2| листопада 1979 року 

89



М. П. ТАРАНЕНКО, проф,, 

Запорізький педінститут 

І. Франко про тврчість 

І. Нечуя-Левицького 

Питання про ставлення І. Франка до творчості І. Не- 
чуя-Левицького торкалися у своїх працях М. Бернштейн, 
О. Дей, М. Комишанченко, І. Дорошенко, В. Поважна та ін. 
П; 2; 5) Розглядається воно і в спеціальних дослідженнях 
П. Лісового |7) та Ф. Пустової (12). Однак не всі аспекти його 
розв'язані, а деякі вимагають глибшого і всебічного розгляду, 
зокрема врахування багатьох фактів літературного процесу, 
особистих зв'язків. При висвітленні даної проблеми велика ува- 
га приділяється полеміці Франка з Нечуєм-Левицьким. У біль- 
шості випадків при вирішенні цього питання протиставлялися 

- вайсильніші сторони статей Франка сумнівним твердженням 
Нечуя-Левицького. Хибність деяких міркувань Франка і пра- 
вильність думок другого майже не відзначалися. Це призводило 
до спрощеного, а в окремих випадках -- тенденційного трак- 
тування складної проблеми. 

Всебічний аналіз творчості Нечуя-Левицького дала украї- 
ська дожовтнева революційно-демократична критика і головно 
велетень літературно-критичної думки Іван Франко. 1878 р. у 
журналі «Громадський друг» він опублікував першу частину 
статті-рецензії «Життя і побут сучасного селянина на Вкраїні 
і у Франції» під назвою «Микола Джеря», повість Івана Нечуя». 
Поміж новішими письменниками, які належать до реалістичної 
літературної школи, що змальовувала «мужиче життя без 
фальшивих сентиментальних прикрас, а природно, просто, та 
тим самим і велично» (Золя, Ауербах, Решетников, Левітов, 
Марко Вовчок, Федькович), на думку Франка, «найвидніше 
місце займає безперечно д. Нечуй» |15, т. 17, с. 172--173). 
Включивши його в такий контекст, критик тим самим вказав 
на світове значення творів Нечуя-Левицького. 

З одного боку, І. Франко порівнює Нечуя-Левицького з 
І. Тургенєвим і М. Помяловським «як по красоті і плавності 
складу, так і по силі та живості картин, вірності рисунку та... 
хватаючій за серце теплоті чуття», підкреслює, що в повісті 
«Микола Джеря» показана «історія всього українського селян- 
ства в тоту важку епоху, написана в однім широкім образі» 

" П5, т. 17, с. 173). З другого боку, вважає, що автор не зміг 
подати широких картин «нужди народної в часи кріпаччини», 
«пояснити психологічно всякі прояви, що ціхували тоті часи 

(викручування від рекрутчини, утікацтво, убійства та другі 
проступки)», натякнувши лише «на них мимоходом» (15, т. 17, 
с. 175), що «він займається тільки Джериною сім'єю, а мало 
згадує про прочу громаду, або збуває її загальниками» (15, 
т. 17, с. 175). Франко високо оцінив тільки центрального ге- 

90



роя -- Миколу Джерю. Всі решта образи він вважає слабкими, 
а думку, що Нечуй хотів показати у повісті «вірну любов ук- 
раїнця і вірну любов українки» -- хибною. Справді, головна 
ідея криється не в вірному коханні, проте не можна погодитись 
з перебільшенням, що «уступи, де описується любов, хоч не 
лишені наївної простоти і теплоти чуття, все-таки найслабші 

в книжці», бо вони не потрясають, не справляють ефекту (15, 
ПУ С; 17.71. 

Першим, хто відзначив зображення Нечуєм-Левицьким про- 
цесів первісного капіталістичного нагромадження, пролетариза- 
ції селянства, був І. Франко. Він акцентував на пречудових 
й заразом вірно схоплених картинах життя бурлаків на сахар- 
нях та акерманських риболовлях (15, т. 17, с. 173--174), на 
зображенні визиску фабрикантами бурлак, які були здебіль- 
шого втікачами з панських маєтків (15, т. 17, с. 176). 

Пишучи з болем у серці про зміни в характері свого народу, 
Франко, як і Шевченко, у багатьох своїх творах («І виріс я 
на. чужині» тощо) не стільки засуджував інертність, пасив- 
ність трудящих, скільки прагнув збудити в народі почуття люд- 
ської гідності й самоповаги, викликати в нього революційний 
протест. 
Між рядками Франкової характеристики, відчутно звучить і 

заклик до боротьби: «Микола Джеря, хоч кріпаком родився, 
був однако з тих людей, котрим ціле життя воля пахне, був 
з тих здорових натур, що скорше вломляться, а зігнути не да- 
дуться. Прехороше описано у д. Нечуя, як та вольна, хоч не- 
людськими путами зв'язана, душа раз у раз рветься на світ, 
старається голосно себе заявити» (15, т. 17, с. 174). 

У тому ж 1878 р. І. Франко друкує в журналі «Молот» го- 
стро полемічну розвідку «Література, її завдання і найважніші 
ціхи», спрямовану проти редакційної статті народовської «Прав- 
ди» «Сьогочасне літературне прямування», автором якої був 
І. Нечуй-Левицький. Аналізуючи полеміку Франка з Нечуєм- 
Левицьким з питань реалізму, народності і національності ук- 
раїнської літератури, деякі критики втрачали почуття міри, 
проявляючи однобічний підхід до розв'язання складної пробле- 
ми, довільне тлумачення окремих положень статті критика. Ряду 
робіт бракувало глибокого, справді наукового розгляду пози- 
тивних сторін і непростимих промахів виступу Нечуя-Левиць- 
кого. Зокрема, М. П. Комишанченко вважав, нібито Франко 
«підкреслював, що він |Нечуй-Левицький) свідомо ототожнив 
російську літературу та російський народ з самодержавним 
ладом, з царським державним бюрократичним апаратом 1 вину 
уряду та його жандармів поклав на плечі російської літера- 
тури..» |5, с. 262). Інші, посилаючись на авторитет Франка, 

стверджували, начебто автор «Сьогочасного літературного пря- 
мування» ставив знак рівності між державою і передовою ро- 
сійською літературою, між російськими чиновниками і жан- 
дармами та прогресивними письменниками. 

91



Слід враховувати, що І. Франко не читав статті Нечуя-Ле- 
вицького «Органи російських партій» (1871), у якій автор ви- 
діляв у російській журналістиці два протилежні напрями, ви- 
соко оцінював творчість передових діячів російської літератури 
і суспільної думки, писав про існування прогресивної і реакцій- 
ної Росії, всіляко підтримуючи першу і картаючи другу. Не 
відомо було Франкові й те, що Нечуй-Левицький переклав 
українською мовою казки Салтикова-Щедріна, працю І. Г. При- 
жова «Малоросія (Південна Русь) в історії її літератури з 
ХІ по ХУПІ ст.», яку позитивно оцінили і Драгоманов, і Фран- 
ко. Не відав І. Франко й того, що редакція «Правди» підпра- 
вила в окремих місцях статтю Нечуя-Левицького і загострила 
її національну упередженість |Ї, с. 45--53). Та навіть не зна- 
ючи всього того, він був стриманий у звинуваченнях автора 
«Миколи Джері». 

І. Франко відзначав, що стаття «Сьогочасне літературне 
прямування» написана «дуже гарно» і «читається дуже любо», 
що «..треба признати правду, що авторові удається вповні пе- 
реконати кожного, що воно справді так...» (15, т. 16, с. 6), по- 
годжувався з думкою автора, що українська література під 
тогочасним урядом «не могла і не може добре розвиватися, 
дізнаючи всякого гніту...» |15, т. 16, с. 7). Разом з тим Франка 
збентежило «надмірне відхрещування» Нечуя-Левицького від 
російської літератури, і все ж він уникав (і не випадково) ка- 
тегоричних тверджень, коли писав про ставлення автора «Сьо- 
гочасного літературного прямування» до російської літератури, 
користуючись такими словами і виразами, як «очевидно», «де- 
куди», «немов 3-за сита». «Ч(ільний| автор, очевидно, в своїй 
статті декуди змішав, -- читаємо у Франка, -- літературу 
з державою, т. є. урядом та жандармами, а іменно там, де 
говорить про гніт Московщини на Українщину. Що тут винна 
московська література?.. А коли московська література на вас, 
українську інтелігенцію, мала який вплив, коли вона вас куди- 
небудь повела, -- га, то самі на себе нарікайте, що не виробили 
своїх власних, сильніших течій, мислі, і розбирайте, чи вплив 
чужого був добрий, чи лихий. А такого розбору в ч. автора не- 
ма, хоч вплив московської літератури на ук- 
раїнську інтелігенцію він, очевидячки, при- 
знає» (розрядка моя. -- М. Т.). «У ч. автора бачимо (не ви- 
разно, а немов з-за сита) (розрядка моя.-- М. Т.) таке 
понімання: ставаймо не супроти московської держави, чинов- 
ників та жандармів, в проти московської бесіди та московських 
писателів, котрі-ді і по духу і по думках нам -- «чужина» (15, 
т. 16, с. 8). Франко розумів, що стаття Нечуя-Левицького була. 
реакцією на емський указ 1876 р. і жахливі цензурні утиски, в 
результаті чого обурений письменник інколи проявляв суб'єк- 
тивний підхід в оцінкі явищ суспільного життя. На відміну від 
статті «Органи російських партій», в аналізованій статті в ок-: 
ремих місцях бракувало чіткого розмежування прогресивної і 

92



реакційної літератури, відчувалось протиставлення української 
культури російській. з 

Франко не міг не виступити проти статті «Сьогочасне літе- 
ратурне прямування» Нечуя-Левицького з її тенденцією «від- 
рубної» української літератури, нечітко окресленими поняттями 
реалізму й народності, хоч у самого критика не обійшлося без 
суперечностей, навіть хистких положень. Літературознавці не 
помічали, наприклад, висловленого у полемічному запалі твер- 
дження Франка, що народність і національність -- це «зовсім не 
жодні провідні принципи» розвитку літератури (15, т. 16, с. 131. 
Перед тим, зазначимо, Франко переконував читачів (і не без- 
підставно), що у Нечуя-Левицького поняття народності і націо- 
нальності -- «однакові дефініції двох (по його думці) різних 

принципів» (15, т. 16, с. 10). Тезу Франка про народність як 
другорядний принцип розвитку літератури легко заперечити. 

І. Франко завжди й незмінно підносив талант І. Нечуя-Леви- 
цького як епіка, високо оцінив його реалістичні твори. Згодом 
між обома письменниками встановилися тісні особисті й літе- 
ратурно-творчі взаємини. | 

Знайомство Нечуя-Левицького з Франком відбулося влітку 
1884 р. у Львові. Вдруге вони зустрілися наступного року теж 
у Львові. Ділові контакти між письменниками зміцнилися під 
час відвідин Франком Києва у 1885 і 1886 рр. Завдяки цим зу- 
стрічам письменники особисто зблизились, глибше ознайомили- 
ся з творчістю один одного, погодили основні питання теорії і 

практики критичного реалізму. 
У той час Франко написав відзив на оповідання Нечуя-Ле- 

вицького «Чортяча спокуса» (1885), що за характером зобра- 
ження народу та спрямованістю проти лицемірства релігійної 
моралі близько стоїть до оповідання про бабу Параску і бабу 
Палажку та повісті «Кайдашева сім'я». На перше його видання 
в альманасі «Нива» з'явилося два відгуки, один з них -- Івана 

Франка. Критик ділить оповідання на дві частини, різні за 
змістом і «дуже нерівні щодо стійності артистичної», зазнача- 
ючи, що йому більше сподобалася друга частина твору, в якій 
змальовано любовні пригоди Насті з циганом Грегором. Вона 
«поражає читача пластикою рисунку, пишнотою красок та міт- 
костею психологічної обсервації. Загалом та часть повісті ро- 
бить велике враження; а є в ній картини, котрі треба почислити 

до найкращих перел творчості Левицького» |4, с. 215). 
У статті «Анатоль Свидницький» (1886), аналізуючи сімей- 

ну хроніку «Люборацькі», яку вважав першою і однією з най- 

кращих проб української повісті на тлі сучасних суспільних 
відносин, Франко порівняв її з «Причепою» Нечуя-Левицького: 
«Хроніка його |А. Свидницького) в деяких зглядах сміло може 
стати під пару Нечуєвій «Причепі», з котрою у неї багато де- 
чого спільного і котрої вона -- старша сестра» (15, т. 17, с. 199). 
Через чотири роки (1890) у рецензії на твори Г. Успенського 
Франко напише про Нечуя-Левицького як про великого епіка 

93



і поставить його в один ряд з Л. Толстим, І. Тургенєвим, Ф, До- 
стоєвським і Панасом Мирним (15, т. 17, с. 97). 

Дослідник уперше розкрив грандіозність виконаної Нечуєм- 
Левицьким праці, вказав на воістину панорамний характер те- 
матики й проблематики його творів, на їх життєву основу і 
високу художність. У статті «Южнорусская литература» (Ен- 
циклопедичний словник Брокгауза і Єфрона, 1904) він пише, 
що Нечуй-Левицький у своїх творах «накреслив майстерні кар- 
тини побуту Правобережної України, селян, заводських робіт- 
ників, духовенства, шляхтичів-орендаторів і поміщиків, студен- 
тів і професорів, міщан і євреїв. Левицький -- добрий оповідач, 
з невеликою дозою гумору; намальовані ним типи пластичні і 
вихоплені з живої дійсності... Поетичність описів природи, чу- 
дова мова зробили І. С. Левицького улюбленцем читаючої пу- 
бліки на Україні і в Галичині» (17, с. 318). Далі автор називає 
Нечуя-Левицького незвичайним талантом, який уміє «глибоко 
і пильно заглядати в життя і художньо відтворювати його», а 
роман «Старосвітські батюшки та матушки» відносить до числа 
цікавих, «капітальних речей» (15, с. 319--320). 

У грудні 1904 р. відзначалося 35-річчя літературної діяль- 
ності І. Нечуя-Левицького. Культурна громадськість України 
готувалася до нього заздалегідь. Як і в підготовці до 25-річного 
ювілею, найбільше ініціативи й активності при тому виявив 
М. Лисенко |б, с. 240). Він звертався за підтримкою не тільки 
до наддніпрянців, а й до багатьох галичан і насамперед -- 
І. Франка. «Кияне наважилися святкувати 35-літній ювілей 
шановного нашого письменника Івана Нечуя-Левицького, -- пи- 
сав Лисенко І. Франку в жовтні 1904 р. -- Звичайна річ, що й 
братів- галичан вельми бажано і приятно було б бачити між 
усіма українцями, шануючими свого поважного літератора» |б, 
с. 3891. 

Як свідчить телеграма у департамент поліції від 14 гру- 
дня 1904 р., київська жандармерія була поінформована про при- 
їзд на ювілей делегації з Галичини: «Чекається приїзд Галичи- 
ни тому числі письменника Франка. Збори будуть проводитись 
у музичній школі Лисенка» (16, арк. 13). Поки що важко сказа- 
ти, чому Франко не приїхав до Києва, однак він відгукнувся на 
цю подію статтею «Ювілей Івана Левицького (Нечуя) ». 

У названій статті, як слушно зазначив Ї. Дорошенко, ма- 
ють місце спірні положення, методологічно хибною є й наскрізна 
теза критика: по суті він відокремив Нечуя-художника від Не- 
чуя-мислителя і громадського діяча: «Левицький був артистом, 
творцем живих типів і більше нічим» |2, с. 190--195). Незва- 
жаючи на це, Франко у цікавій художній формі, досить пере- 
конливо наголосив на таких особливостях оригінального талан- 
ту, натхненної творчості Нечуя-Левицького, завдяки яким 
можна піднести письменника до числа найвидатніших майстрів 
художнього слова. Він зазначив, що творчість ювіляра «стоїть 
перед нами велична, чиста, ясна, осяяна блискучим сонцем 

94



України, огріта теплом, щирого, чутливого серця» |8, с. 39), а 
галерея його типів вихоплена «живцем із життя», намальована 
такими, якими їх бачив, знав і зрозумів письменник. «Ів. Ле- 
вицький, -- пише Франко, -- се великий артист зору, се коло- 
сальне, всеобіймаюче око... України. Те око обхапує не маси, 
не загальні контури, а одиниці, зате обхапує їх із незрівнянною 
бистротою і точністю, вміє підхопити відразу їх характерні 
риси 1 передати їх нам із тою випуклістю і свіжістю красок, у 
якій бачить їх само...» |8, с. 41). | | 

У тісному зв'язку з характером творчості Нечуя, на думку 
критика, стоїть його мова. Тут автор має переваги перед інши- 
ми письменниками, зокрема П. Кулішем. Це «не штучна, си- 
лувана, академічно неповертлива мова Куліша, -- се переважно 
буденна мова українського 0 простолюддя, проста, без сліду 
афектації, але проте багата, колоритна і повна тої грації, якою 
вона визначається в устах людей з багатим життєвим змістом» 
(8, с. 42). 

Стаття Івана Франка розпочинається з твердження, що 
Нечуй -- один з найбільших синів України |З, с. 36), а завершу- 
ється непохитним переконанням, що Україна з великою любов'ю 
ставиться до свого духовного велетня: «Нехай ще довгі літа 
ясніють над Україною ті тихі та бистрі очі, що підглянули в 
ній так багато здорового, своєрідного, чистого, та вміли під- 
глянути й нездорове, невродливе та пусте. Нехай той духовний 
велетень.. довго ще любується своєю рідною Україною і чарує 
перед нами своїм любим словом її красу та горе й радощі її 
дітей. І нехай отсей ювілей буде для нього доказом, як щиро 
любить його вся Україна. Бо хто сіє любов, той і жатиме лю- 
бов» |З, с. 42). 

У статті «Ювілей Івана Левицького (Нечуя)» І. Франко сво- 
єрідно став на захист письменника від критики, яка докоряла 
йому за «Причепу» і «Хмари» (очевидно, письменник мав на 
увазі судження М. Драгоманова і О. Кониського). Франко не 
міг повністю погодитися з різко негативними судженнями Дра- 
гоманова з приводу романів «Причепа» і «Хмари». Свою оста- 
точну думку про ці твори Франко висловив у наступній статті 
«Новини нашої літератури» (1907). Критикуючи в ній Нечуя- 
Левицького за мовознавчі принципи у відомих його статтях то- 
го часу, Франко водночас глибоко шанує письменника за те, 
що «подарував нашій літературі такі перлини белетристики, як 
«Кайдашеву сім'ю», «Хмари», «Причепу» і т. п.» |9, с. 508). 

У 1910 р. у «Нарисі історії українсько-руської літератури 
до 1890 р.» Франко називає історичні праці Нечуя як популя- 
ризацію історичних поглядів Костомарова, зазначає, що праця 
«Світогляд українського народа» написана на основі великої 
розвідки російського фольклориста О. Афанасьєва «Поетичні 
погляди слов'ян на природу», згадує статтю «Сьогочасне літе- 
ратурне прямування», з приводу якої не було висловлено жод- 
ного критичного зауваження. З багатьох художніх творів, що 

. 

95



з'явилися у «Правді», Франко виділяє «Екзамен», що мав бути 
частиною твору «Чорні хмари», повісті «Микола Джеря» і «Кай- 
дашева сім'я». Останню він вважав одним із найкращих творів 
Нечуя-Левицького: «з погляду на високе артистичне змалюван- 
ня селянського життя і добру композицію належить до най- 
кращих оздоб українського письменства» (14, с. 231). Інакшу, 
ніж Драгоманов, Франко дав оцінку роману «Над Чорним мо- 
рем», зазначивши, що цим твором Левицький «розпочав цикл 
оповідань із життя сучасної інтелігенції, навіяних сильно дидак- 
тичною або полемічною тенденцією» |14, с. 337--3381. 

Таким чином, Франко принципово ставився до літературно- 
критичних, фольклористичних, мовознавчих та історичних праць 
Нечуя-Левицького, хоч інколи бездоказово звинувачував їх ав- 
тора в ідеалізмі, перебільшував залежність історичних і фоль- 
клористичних праць від праць його попередників, зокрема 
М. Костомарова, О. Афанасьєва. В оцінках Франка останніх ро- 
ків життя попередні гостро критичні судження або знімалися, 
або ж мали стриманіший характер, в усякому разі твердження 
про теоретичну неспроможність і наукову наївність Нечуя-Ле- 
вицького не трапляються. І. Франко палко обстоював і пропа- 
гував реалізм і народність літератури, високо підносив її су- 
спільну роль. Виходячи з принципів наукового реалізму, він за- 
хоплювався художньою творчістю Нечуя-Левицького і ставив 
його в один ряд з видатними прозаїками -- Е. Золя, Л. Тол- 
стим, І. Тургенєвим, Ф. Достоєвським, Марком Вовчком, Пана- 
сом Мирним. і 

Список літератури: І. Бернштейн М. Д. З історії боротьби Франка за 
реалізм і народність літератури. -- У кн.: Творчість Івана Франка. К., 1956. 
2. Дорошенко І. Іван Франко -- літературний критик. -- Львів, 1966. 
3. Драгоманов М. П. Літературно-критичні праці: В 2-х т. -- К., 1970. 
4. Зоря, 1885, ч. 18. 5. Комишанченко М. П. Ідейно-естетична боротьба в 
70-х роках ХІХ ст. на Україні. -- У кн. Матеріали до вивчення історії 
української літератури, т. 3. К., 1960. 6. Лисенко М. В. Листи. -- К., 1964. 
7. Лісовий М. П. І. Франко про І. Нечуя-Левицького. -- Радянське літера- 
турознавство, 1968, вип. 12. 8. Літературно-науковий вісник, 1905, т. 29. 
9. Літературно-науковий вісник, 1907, т. 38. 10. Одесский вестник, 1883, 
Хе 102. 11. Переписка Михайла Драгоманова з Мелітоном Бучинським. 
Зладив М. Павлик. -- Львів, 1910. 12. Пустова Ф. Д. Творчість Нечуя-Леви- 
цького в оцінці І. Франка. -- Українське літературознавство, 1978, вип. 30. 
13. Українка Леся. Про літературу. -- К., 1955. 14. Франко І. Нарис історії 
українсько-руської літератури до 1890 р. -- Львів, 1910. 15. Франко І. Тво- 
ри: В 20-ти т. -- К., 1950--1956. 16. ЦДІА УРСР в Кинєві, ф. 275, оп. І, 
од. зб. 125. 17. Знциклопедический словарь Ф. А. Брокгауза и И. А. Ефро- 
на, 81-й полутом. -- Спб., 1904. 

КРАТКОЕ СОДЕРЖАНИЕ 

В статье шподчеркивается  принципиальное, требовательное  отношенне 

И. Франко к литературно-критическим, фольклористическим, язьшоведческим 

и историческим трудам. Нечуя-Левицкого, показьтваєтся не всегда доказатель- 

ное обвинение им Нечуя-Левицкого в идеализме. Показано, что в отзьвах 

Франко последних лет предьдущне острокритические суждения или снимались, 

или же имели более уравновешенньй характер. Автор статьи убеждаєт, что 

96



И. Франко, нсходя из зстетических принципов научного реализма вьсоко 
оценивал художественнье произведення Нечуя-Левицкого, ставя его в один 
ряд с великими прозанками мира.) 

Стаття надійшла до редколегії 
21 листопада 1980 року 

Ж. Т. ЛЯХОВА, ст, викл., 

Кіровоградський педінститут 

Іван Франко і епістолярна спадщина 
Т. Г. Шевченка 

Епістолярна спадщина Тараса Шевченка, тобто його 
листи -- невід'ємна, важлива частина всієї безсмертної твор- 
чості митця, документи великого історико-літературного і ху- 
дожнього значення, які становлять визначний етап у розвитку 
українського епістолярію. Це живий голос поета, психологічний 
портрет митця і людини. В ньому -- і його чуйна до людського 
горя душа, і гострий розум, і тонкі почуття, яскрава уява і 
глибока ерудиція, випереджаючі час передбачення і блискучий 
стиль мови. 

Першим, хто при пильному дослідженні творчості Шевченка 
звернув увагу на необхідність вивчення епістолярних матеріалів 
поета, був І. Я. Франко. Як збирач і публікатор приватних до- 
кументів і листів діячів української літератури та науки, Фран- 
ко зробив надзвичайно багато у справі пошуків загублених 
матеріалів архівів українських письменників, пам'ятаючи, що 

їх збереження в його часи було винятковим випадком. У листі 

до А. Кримського (кінець лютого--початок березня 1894 р.), 
який працював тоді в наукових книгозбірнях Москви, він про- 
сить «подати з Рум'янцівського музею опис і виписки з паперів 

і автографів Котляревського», поцікавитись, «що сталося з па- 
перами Гатцука» |б, т. 20, с. 508), зокрема з його листуванням 
із українськими діячами часів «Основи». «Чи не можна б відтам 

що добути, -- наполягає Франко, -- а головно пильнувати, 

щоб ті папери не були знівечені, не пішли б на обвиванє масла, 
як се часто лучає» |б, т. 20, с. 508). я 

Обстоюючи концепції естетично-психологічної критики, при- 

діляючи увагу вивченню особи автора, його біографії, Франко 
надавав величезного значення епістолярній спадщині письмен- 
ників, вважав її важливим джерелом дослідження як творчості 
окремих художників слова, так і історико-літературного про- 

цесу в цілому. Розвиваючи думку про необхідність збирання 

приватних паперів діячів літератури, Франко у тому ж листі 

до А. Кримського наголошує: «Взагалі звертаю Вашу увагу на 

те, що таким листам, особливо кореспонденціям наших пись- 
менників, я даю першенство (розрядка моя. -- Ж. Л.) 

7--3877 97



перед усякими іншими матеріалами. Листи навіть невеличких 
писателів можуть мати значення для історії літератури і су- 
спільності, а щодо українських писателів, як знаєте, тисячі 
обставин причиняються, щоб життя і розвій їх прислонили тай- 
ною. Відси ідуть усякі теорії про сякі чи такі на них впливи, 
теорії, котрих, звичайно, не треба б, якби ми знали дійсно, над 
чим образувався, з ким зносився і як розвивався даний писа- 
тель. Оттим-то я думаю, що кажде зернятко фактичної інфор- 
мації в таких справах посуває вивчення нашої літератури на- 
перед» |б, т. 20, с. 508). 

Як бачимо, Франко вважав епістолярну спадщину кожного 
письменника цінним, а в деяких моментах навіть першорядним 
матеріалом для вивчення джерел його творчості, визначення 
кола його знайомих і однодумців, шляхів розвитку таланту 
даного письменника. Тим більше, це стосувалося такого велетня 
духовної культури, як Шевченко, життя якого Франко вважав 
«великою і всесторонньою школою для поета» |б6, т. 17, с. 91), 
а звідси все, що було пов'язане з постаттю Кобзаря, становило 
предмет пильного зацікавлення Франка. 

Вивчаючи епістолярну спадщину Шевченка, І. Франко пу- 
блікував його листи, виступав з науковими коментарями до них, 
неодноразово використовував епістолярій поета у своїх літе- 
ратурознавчих розвідках про Кобзаря. Перші свої шевченко- 
знавчі студії І. Франко опублікував у журналі «Світ», редаго- 
ваному ним разом з І. Белеєм. У цьому ж журналі були на- 
друковані надзвичайно цікаві листи Шевченка, які мають 
велике значення для розуміння духовного світу поета перших 
літ його неволі (Світ, 1882, Ме 4, 5 (16, 17). У передньому слові 
до публікації «Непечатані листи Тараса Шевченка» редакція 
повідомляла: «Один прихильний наш земляк-українець при- 
слав нам шість непечатаних листів Тараса Шевченка. П'ять 
з них писав Шевченко по-українськи в рр. 1847, 1848 і 1849 з 
кріпості Орської і з Оренбурга до свого приятеля Лизогуба в 
Седневі, Чернігівської губернії і Чернігівського повіту. Шостий 
лист писаний Шевченком по-московськи за два дні перед смер- 
тю до управляющого гр. Шувалова, Таволги  Мокрицького» 
(3, с. 2881. 

Справедливим буде одразу відзначити, що Франко спочатку 
недооцінив значення цих листів Шевченка. У листі з Нагуєви- 
чів до І. Белея в травні 1882 р. він писав з приводу номера 
«Світу», де були вміщені листи Шевченка: «Попередній номер 
«Світа» здається гарний і цікавий». «Листи Шевченка мало 
нового приносять до його характеристики» |б, т. 20, с. 154). 
Однак через багато літ, прочитавши всі відомі на той час епі- 
столярні матеріали Шевченка, Франко оцінить їх в багатьох 
моментах як важливе джерело інформації, необхідної для ос- 
мислення творчості й особистості поета. Він напише в «Нарисі 
історії українсько-руської літератури до 1890 р.», розкриваючи 
ім'я того прихильного земляка-українця, який прислав до жур- 

98



налу листи: «Кониський подав для другого річника Їж. «Світ». -- 
Ж. Л.4) шість недрукованих листів Шевченка» |5, с. 361). Якщо 
взяти до уваги, що огляд українських періодичних видань, 30- 
крема журналу «Світ», Франко робив через багато літ по їх 
виходу, то сам факт згадки письменника про публікацію кіль- 
кох листів Кобзаря серед величезної ваги художніх творів, що 
їх уміщав журнал, видається справді промовистим: він засвід- 
чує справжню, перевірену часом оцінку Франком даної публі- 
кації. 

Протягом усього життя Франко-видавець і редактор вико- 
ристовував найменшу можливість публікації нових матеріалів 
із життя і творчості українських письменників. На сторінках 
єдиного, що побачив світ, номера журналу «Товариш» (1888), 
який львівське студентство доручило редагувати письменнику, 
Франко вмістив надісланий із Женеви М. Драгомановим ви- 
ключної цінності досі неопублікований лист Шевченка до 
М. Макарова |4, с. 109). 

У дослідженні проблеми «Шевченко і Герцен» даний лист 
Кобзаря, вперше опублікований Франком (автограф зберігаєть- 
ся в Гаагській бібліотеці серед матеріалів О. І. Герцена), по- 
ряд з його записами в «Журналі», безперечно, відігравали ви- 
рішальну роль. Через свого знайомого М. Макарова, який ви- 
їжджав за кордон, Шевченко передав Герцену примірник «Коб- 
заря». В листі до М. Макарова він писав: «Передайте его 
Александру Ивановичу с моим благоговейньм поклоном» |7, 
пибсо2531. 

Франко уважно стежив за новими публікаціями Шевченко- 
вої спадщини, дбав про її текстологічне вивчення, і це сто- 
сується не лише художніх текстів, а й листів поета. В цьому 
відношенні показовою є діяльність Франка, видавця, редактора 
і дослідника, в справі популяризації і тлумачення надзвичайно 
цінної збірки листів Шевченка до Бр. Залєського. У 1883 р. у 
«Киевской старине» (М» 1, 2, 3) було опубліковано 14 листів 
Шевченка до польського революціонера, художника-аматора, 
близького друга українського поета Броніслава Залєського, 
які подав до журналу М. Драгоманов. Тут же друкувались 
примітки Бр. Залєського до листів. Однак публікація була 

- Здійснена не за оригіналами листів, а за копіями, зробленими 
І. Крашевським, від якого й одержав їх М. Драгоманов. 
Після смерті Крашевського М. Павлик, упорядковуючи архів 
покійного, знайшов між паперами копії листів Шевченка до 
Бр. Залєського та примітки до них останнього. Франко, зві- 
ривши їх з надрукованим в «Киевской старине», знайшов від- 
мінність між ними, а надто у тексті приміток Бр. Залєського, 
які в «Киевской старине» були надруковані в дуже скорочено- 
му вигляді. Це спонукало І. Франка, котрий усе життя вів бо- 
ротьбу проти текстових недоглядів, неточностей В публікаціях 
Шевченкової спадщини, до повного видання листів Шевченка 
до Бр. Залєського з примітками останнього, 

7 | 99



У 1890 р. у Львові накладом Івана Франка було видано не- 
велику книжечку під назвою «Листочки до вінка на могилу 
Шевченка в ХХІХ роковини його смерті». Як пише Франко у 
листі до О. Пипіна від 17.1 1890 р., задумав він у цьому видан- 
ні вмістити «деякі менше звісні досі, або й зовсім незвісні 
подробиці з життя Шевченка» |6, т. 20, с. 403). Основну частину 
видання (с. 23--56) становить публікація І. Франка -- «Листи 
Шевченка до Броніслава Залеєського». 

Це видання було по суті науковою розвідкою, а не простою 
публікацією текстів листів, бо, як стверджує сам Франко, він 
тут «подав цілий ряд поправок і доповнень до тексту тих ли- 
стів з недокладеної копії Крашевського, опублікованих Драго- 
мановим в «Киевской старине» |5, с. 372). Примітки Бр. Зале- 
ського, писані в рукописі по-польськи, Франко подавав «в до- 
слівнім перекладі» (2, с. 26). 

Франкова публікація мала велике значення для боротьби 
проти буржуазно-націоналістичних фальсифікацій ставлення 
Шевченка до поляків. Франкові доповнення і уточнення наго- 
лошували саме на спільності долі українського поета і поль- 
ських революціонерів, показували єдність їх суспільних ідеалів, 
свідчили про шанобливе ставлення Шевченка до культури поль- 
ського народу. | 

Найбільше зробив Франко в справі використання й попу- 
ляризації епістолярної спадщини Шевченка як дослідник його 
життя і творчості. Будучи автором понад 50-ти шевченкознав- 
чих виступів різних літературних жанрів, Франко неодноразово 
з різного приводу і у різних аспектах використовував витяги з 
листування Кобзаря. Розглядаючи в статті «Тарас Шевченко» 
ранній період поетичної творчості Шевченка, той щасливий час 
після виходу з друку «Кобзаря», Франко наголошував, що його 
видання «становить епоху і в житті самого Шевченка» |б, т. 17, 
с. 88). «Всі українці побачили в авторові сеї книжечки відразу 
перворядне світило рідної літератури» |Б, т. 17, с. 88). При цьому 
Франко посилається на листування Шевченка, особливо виді- 
ляючи серед його адресатів цього періоду Г. Ф. Квітку-Основ'я- 
ненка: «З Харкова писав до нього загальношановний і цінс- 
ний писатель Григорій Квітка вельми прихильними словами» |б, 
т. 17, с. 88). 

Ще виразніше сказав Іван Франко у «Нарисі історії україн- 
сько-руської літератури до 1890 р.»: «Яке враження зробив 
сей томик на Україні, бачимо найкраще з листу Кевітки- 
Основ'яненка до Шевченка, що привітав недавно викупленого 
кріпака як рідного брата і творця нового слова» |5, с. 108). Ли- 
сти Квітки до Шевченка справді звертають на себе увагу пе- 

редусім як документи, з яких дізнаємося про враження від 
читання «Кобзаря», тим більше, що першоджерелом тут також 
виступають свідчення письменника. Квітчині, за визначенням 

Франка, «вельми прихильні слова» були звернені як до творів 

Шевченка, так і до самої його особи |Ї, с. 9--10). І нині вони 

100



переносять нас в ту радісну атмосферу захоплення прекрасним 
мистецтвом, сприймаються як сама хвилююча дійсність, затри- 
мана в бігові часу. Не дивно, що Франко, ілюструючи те неза- 
бутнє враження, яке справляв «Кобзар» на сучасників, посила- 
ється саме на лист Квітки-Основ'яненка до Шевченка. Не бу- 
дучи особисто знайомими, Шевченко і Квітка в листуванні за- 
лишили нам безцінне свідчення про свої взаємні симпатії. Пер- 
шим на це звернув увагу І. Франко, який сприймав листи як 
людські документи, що з внутрішнього боку освітлюють особу 
автора і дають цінні відомості про його адресата. 

Задумавши працю про політичні поеми Кобзаря, Франко, за 
його висловом,  «позбирав важніші матеріали до  життєписі 
Шевченка» |б6, т. 20, с. 357), серед яких називає й листи. Він 
прагне з'ясувати політичне обличчя приятелів Шевченка, з яки- 
ми поет листувався. За допомогою ж листів намагається усві- 
домити характер стосунків між їх автором і його адресатом. 
Серед питань, адресованих М. Драгоманову в листі від 22.ЇЇ 
1888 р. Франко ставить і таке: «Чи звісні які деталі про зна- 
комство з Николою Марковичем (Миколою Маркевичем. -- 
Ж. Л.) ії Бодянським? (Чалий не подає майже нічого, а з ли- 
стів Шевченка видно, що вони були «великими друзяками» з 
Марковичем» |б, т. 20, с. 362). 

Листи, будучи не лише засобом повсякденних комунікацій, 
а й формою ідейного та емоційного спілкування, містять в собі 
відомості, судження, оцінки, наміри -- загалом цінну інформа- 
цію про автора, його стосунки з сучасниками, його реакцію 
на повсякденні новини, його думки про все, з його точки зору, 
важливе. Усвідомлюючи це, Франко шукає в листах Шевченка 
і його сучасників сліди тих поштовхів і впливів, які сприяли 
формуванню світогляду поета, які, врешті-решт, привели його 

до написання художніх творів з різко виявленим політичним 
змістом. У листі до О;: М. Пипіна від 23 січня 1888 р. Франко 
підкреслює, що саме знайомство з листуванням сучасників Шев- 
ченка, в тому числі Бєлінського, наштовхнуло його на думку 

про вплив на українського поета того революційного піднесен- 
ня, яке захопило в той час кращих людей Росії |б, т. 20, с. 357-- 
3581. | 

Хоч біографічний метод Франко не вважав основним у лі- 
тературознавчих дослідженнях, все ж він надавав великого зна- 
чення вивченню окремих важливих фактів життєвого шляху 
письменників, і це наочно підтверджує, зокрема, його увага до 
епістолярної спадщини Шевченка. 

Виняткової ваги для вивчення життя Шевченка та психоло- 
гії творчості набуває його епістолярій періоду заслання. Аналі- 
зуючи творчість Шевченка цього періоду, Франко неодноразово 
наголошує на трагізмі становища, в яке потрапив геніальний 
поет і художник. Найвагомішим аргументом для характеристи- 
ки умов творчості Кобзаря Франко вважає свідчення самого 
Шевченка: «Кореспонденція його з тих літ -- се один нена- 

101



станний зойк живої душі, закопаної, як бачилось, на віки вічні 

в страшній, богом забутій пустині» б, т. 17, с. 91). 

Досліджуючи психологію творчості письменників, зокрема 
роль підсвідомого в творчому процесі, Франко використовував 

дані інтроспекції митців, про що свідчить його естетичний трак- 
тат «Із секретів поетичної творчості». Розглядаючи творчість 
Шевченка періоду солдатського лихоліття у статті «Тарас Шев- 

ченко», Франко також підкреслює роль, так би мовити, особи- 
стого імпульсу: «Під впливом непривітних людей і ще більше 
непривітної природи Киргизьких степів він заглиблюєть- 
ся в своє нутро, аналізує себе самого (розрядка 
моя. -- Ж. Л.) і виливає на папір свою власну журбу і муку» 
Г6, т. 17, с..931 

Такого висновку Франко дійшов, безперечно, на основі не 
лише поетичної, а й епістолярної спадщини Шевченка. Справді, 

для усвідомлення внутрішнього життя Шевченка-засланця ба- 
гато дають листи періоду перебування Кобзаря в Новопетров- 
ському укріпленні. В них особливо яскраво виявляється схиль- 
ність поета до самоаналізу, його критична самооцінка. Деякі 
листи сприймаються як документи своєрідної психологічної ін- 
троспекції. 

Трагізм свого становища Шевченко вбачав у тому, що «ру- 
ки і голова заковані» |7, т. 6, с. 61): «Не давать заниматься 
человеку тем искусством, для которого он всю свою жизнь по- 
святил, -- зто ужаснейшая кара!» |7, т. 6, с. 79), -- писав поет 
в одному з листів. 

Листи Шевченка повною мірою можна розглядати як зразки 
психологічної прози, художнього саморозкриття автора. На їх 
стилі відбились переживання, настрої, найтонші порухи душі 
поета. Трагічну історію духовного життя митця, загнаного в 
далекі дикі степи і позбавленого можливості творити, Шевчен- 
ко сам розповідає в своїх «невольницьких листах». Це дійсно 
«один ненастанний зойк живої душі», як влучно їх атестував 
І. Франко. 

Листи Шевченка дають багатий матеріал для вивчення його 
російських повістей, способом зображення дійсності в яких ви- 
ступає саме епістолярна форма. Російська проза і листи Кобза- 

ря часу неволі мають спільні ідейно-тематичні і стильові особ- 

ливості. Про одну з них принагідно говорить І. Франко, від- 

значаючи в статті «Наймичка» одну з найістотніших рис пси- 

хології творчості Кобзаря, «що мимоволі впадає в око кожному 

при читанні листів і повістей Шевченка»: «Є се його адорація 

штуки. Штука є для Шевченка чимсь божественним, вічним, 

чимсь таким, до чого треба приступати з побожним трепетом. 

Великі майстри штуки -- поети, малярі та різьбарі є для нього 

предметом культу, він бажає мати їх діла все при собі, в 

найтяжчих пригодах життя він поперед усього думає про них, 

тужить за ними, а тільки опісля думає про предмети щоденної 

потреби» (б, т. 17, с. 115). 

102



Справді, в усьому Шевченковому епістолярії ми не знайдемо 
листа, що якимсь би чином не ілюстрував цю думку І. Франка. 
Мистецтво: література, театр, живопис, музика, скульптура, ар- 
хітектура -- завжди було предметом пильної і постійної уваги 
Т. Шевченка, а отже, і однією з головних тем розмови поета 
зі своїми адресатами. Ставлення до мистецтва було для поета 
мірилом людських чеснот. Характеризуючи героїв своїх пові- 
стей, він часто виходить з їхнього розуміння мистецьких творів. 
З епістолярію Т. Шевченка дізнаємося, що й у житті він цінував 
людину передусім по її ставленню до мистецтва. Про це свід- 
чить і перелік Шевченкових кореспондентів, багато з яких ма- 
ють безпосереднє відношення до мистецтва (Бр. Залеський, 
М. С. Щепкін, С. С. Гулак-Артемовський, В. М. Рєпніна, М. Оси- 
пов та ін.). 

У найтяжчий період свого життя -- в час десятилітньої сол- 
датської муштри -- поет відшукує, як коштовні скарби, твори 
великих майстрів мистецтва і, спраглий, припадає до їхніх 
цілющих джерел. Шанування мистецтва, поклоніння йому зна- 
ходять природне відбиття в листах поета. На цьому наголошу- 
вав І. Франко, підкреслюючи, що Т. Шевченко підходив до 
творів мистецтва з побожним трепетом, перед яким відступали 
всі предмети щоденної потреби. 

Нарешті, І. Франко розглядав листування Шевченка як важ-,, 
ливе джерело, що дає змогу визначити творчі задуми поета. На 
початку грудня 1913 р. І. Франко написав статтю «Шевченкова 
«Марія», яка є завершенням дослідження письменником жіно- 
чих образів у творчості Т. Шевченка. Принагідно зазначимо, 
що ще в 1881 р. Франко, викладаючи у листі Ї. Белея план 
роботи над критичною студією про жінку в творах Шевченка, 
вказував на доцільність використання в процесі дослідження, 
крім спогадів про Кобзаря, його листів |б, т. 20, с. 142), Гово- 

рячи про виникнення творчого задуму поеми «Марія», Франко 
відсилає читача до Шевченкового листування. При цьому він 

цитує рядки з листів Шевченка до княжни В. М. Репніної від 
1 січня та 7 березня 1850 р. |б, т. 17, с. 150). 

Листи Шевченка можна розглядати і як розповідь поета 1 |, 
художника про його творчий процес. У них Шевченко передов- 

сім виступає як митець. Навіть у страшне семиріччя в глухому 
закутку Новопетровського укріплення художні образи і картини 

невідступно переслідують його. й 
Таким шчином, у своїх літературознавчих дослідженнях 

І. Франко неодноразово використовував епістолярну спадщину 
Т. Шевченка: посилався на неї, цитував і коментував ного лис- 

ти. Своїм, хоч і не спеціальним, а принагідним звертанням до 
епістолярних матеріалів поета І. Франко поповнював і поглиб- 
лював вивчення загалом спадщини Т. Шевченка. Каменяр 
ніколи не відривав епістолярію поета від усієї творчості 
Кобзаря, а розглядав його листи як органічну, складову час- 
тину її. 

103



Завдання літературної критики І. Франко вбачав у синтезі 
особистого і суспільного в творчості митця. Поетична творчість, 
зауважував він, «початками своїми корениться в душі поета, а 
наслідки її входять у глиб життя цілого народу» |б, т. 17, с. 66), 
і з цього повинна випливати увага дослідника до особи худож- 
ника, до фактів його особистої долі. На прикладах використан- 
ня Франком у його наукових розвідках епістолярної спадщини 
Шевченка можна наочно бачити саме такий підхід до вивчення 
творчості художника, до з'ясування питання самобутності його 
таланту. 

Список літератури: І. Листи до Т. Г. Шевченка. -- К., 1962. 2. Листоч- 
ки до вінка на могилу Шевченка в ХХІХ роковини його смерті. -- Львів, 
1890. 3. Світ, 1882, Хо 4 (16). 4. Товариш, 1888, М» І. 5. Франко І. Нарис 
історії українсько-руської літератури до 1890 р. -- Львів, 1910. 6. Фран- 
ко І. Твори: В 20-ти т. -- К., 1950--1956. 7. Шевченко Т. Повне зібрання 
творів: У 6-ти т. -- К., 1963--1964. 

КРАТКОЕ СОДЕРЖАНИЕ 

В статье прослеживаєтся деятельность И. Франко в области публикацнии, 
комментирования и нсследовання зпистолярного наследня Кобзаря, отмеча- 
ется, что Франко рассматривал письма Шевченко как неотьемлемую часть 
всего литературного наследня позта, как важньй нисточник познания путей 
развития его таланта, неоднократно ссьлался на них в свонх шевченковед- 
ческих трудах. 

Стаття надійшла до редколегії 
22 січня 1980 року 

О. 3. МАЛАНЧУК, вчителька, 

Львівська СШ РМ Мо 10 

Публічні виступи Івана Франка 
на захист селян 

Переважно аграрний характер економічного розвитку 
Східної Галичини наприкінці ХІХ ст., де численні феодальні 
пережитки спотворювали і гальмували капіталістичний шлях 
розвитку сільського господарства, особливо гостро поставив на 
порядок денний суспільно-політичного життя краю невирішене 
селянське питання. 

Іван Франко, який у розквіті творчих сил перед світом за- 
явив про своє селянське походження, про те, що він «вигоду- 
ваний твердим мужицьким хлібом», про готовність «віддати 
працю свого життя тому простому народові» |б6, т. І, с, ЗІ), 
талановитим словом митця, пристрасним голосом революційно- 
демократичного публіциста, науково вивіреними фактами істо- 
рика, подиву гідною енергією громадського діяча став на захист 
селян -- кількісно найчисленнішої, але найбільш темної, за- 
битої, нужденної, політично безправної верстви тогочасного га- 

104



лицького суспільства. І неодноразово  революціонер-демократ 
підкреслював своє «бажання солідарності з нашим найменшим 
братом» |б, т. 1, с. 32), прагнення служити справі «простого хло- 
па» |8, 1893, М» 5, 1. МІ. У 1893 р., виступаючи передселянами, 
Франко розповів про той двадцятилітній шлях шукань і бороть- 
би, по якому він ішов з Павликом, щоб зарадити «хлопській 
біді» |8, 1893, Мо 5, 1. МІТП. І «за весь той час, -- говорив він, -- 
мов огнем, проймала одна гадка: що робити з хлопською бідою?» 
(виділення газети. -- О. М.) |8, 1893, Ме 5, 1. УП. 

Цей шлях пошуків привів Франка до участі в радикальному 
русі, що, як відзначають дослідники, «в своїй класовій основі 
мав революційно-демократичний характер» |З?, т. 4, кн. 1, с. 25). 
Цей рух у 1890 р. організаційно оформився в прогресивну се- 
лянську партію -- русько-українську радикальну партію, яка 
з самого початку свого утворення прагнула встановити щонай- 
тісніший зв'язок з селянством, спрямувати селянський рух у 
русло організованої політичної і економічної боротьби. А це, 
зрозуміло, стало можливим тільки завдяки існуванню об'єктив- 
ного фактора в тодішньому суспільно-політичному житті -- рез 
волюціонізуючого впливу робітничого руху, який дієвими фор- 
мами класової боротьби, вмінням загострено поставити суспіль-: 
но-політичні вимоги виступив як авангард у таборі революцій 
НИХ СИЛ, 

Заслуга радикалів, як відзначає Ф. Д, Пустова, полягала в 
тому, що вони «вийшли за межі гурткової роботи» (4, с. 46| ї 
всю практичну діяльність спрямували на організацію селянсько- 
го руху, однією з форм якого були численні селянські віча. На 
другому з'їзді радикальної партії говорилося: «..Щодо акції 
серед селян, то ухвалено скликати на провінції віча народні 
для справ пекучих для мужицтва, а також поручено членам 
партії скрізь входити в безпосередні сталі зносини зі селянст-: 
вом, стараючись зискати вплив і провід у своїй стороні» |З, 
1891, Хо 20--91, с. 267) В автобіографії з цього приводу 
І. Франко пише: «Почалася жива агітація в краю, зокрема в 
кількох більш освічених повітах, як Коломийський, Тернопіль- 
ський, Станіславський. Скликалися збори, в яких брали участь 
тисячі селян і на яких поряд інтелігентних промовців виступали 
численні талановиті і визначні селянські промовці. Так виникла 
в Галичині пам'ятна радикальна агітація, що для всього укра- 
їнського народу, як для селян, так і для інтелігенції, була 
справжньою школою політичних прав» (б, т. І, с. 39). 

Значення селянських зборів письменник-революціонер вбачав: 
у їхній масовості, у тому, що «вони служили вигідною трибуною: 
для вираження волі народу, були школою виховання класової 
свідомості мас для майбутніх революційних боїв» |5, с. 12). 

Уже той факт, що на початку 1894 р. намісник Галичини 
Бадені видав тайний обіжник, у якому урядовим властям да- 
вались вказівки чинити перешкоди в організації селянських віч 
(хоч формально вони були дозволені законом від 15 листопада 

- 

. 

105



1867 р. (8, 1894, М» 7, 1.ІМ1), свідчить про їхню соціально-полі- 
тичну значимість. Як відзначала преса, представники влади 
«показували свою енергію на вічах», «переривали бесідників», 
«в свій спосіб пильнували свободи слова» |І, 1895, Мо 10, ІЇ, 
15. ХІІ). Проведення деяких віч (наприклад, Станіславського у 
квітні 1892 р.) властям вдалося заборонити. 

Тогочасна періодика широко інформувала про ці селянські 
віча. Особливо докладні описи їх давали органи радикальної 
партії. Матеріали газет містили різноманітні дані про селянські 
збори (загальну оцінку, відомості про труднощі в організації, 
хід віча, Кількість присутніх, порядок денний та ін.), називали 
прізвища промовців, їхній соціальний статус; дуже часто від- 
творювали промови виступаючих. Принагідно говорили і про 
«повічеві» розмови, зустрічі. З багатьох матеріалів дізнаємося 
про участь у вічах І. Франка, За даними газет «Хлібороб» за 
1891--1895 рр., «Громадський голос» за 1895--1897 рр., жур- 
налу «Народ» за 1890--1895 та інших на різних зборах Франко 
виступав понад 20 разів, обговорюючи різні питання, що стосу- 
валися селянства, висловлюючи свою позицію з приводу різних 
суперечливих думок тощо. З газетних матеріалів про селянські 
віча багатогранна постать Івана Франка вимальовується ще в 
одному ракурсі, на сьогодні недостатньо вивченому, -- це ді- 
яльність Франка як бесідника, промовця, оратора. 

Особливо цінні у цьому плані звіти, що докладно відтворю- 
ють виступи Франка. Кореспонденти зберегли їх структуру, 
мовно-стильові особливості, навіть саму манеру промови. 
таких публікаціях дописувачі відзначали, що відтворюють ви- 
ступ Франка більш-менш точно, і далі текст подавали в лапках 
Інапр. 8, 1893, 1. УП). Не менш цікавими є публікації-звіти 
самого Франка. У них він дає загальну характеристику віча, 
звичайно докладно переказує зміст свого виступу і разом з 
тим, аналізуючи інші промови і даючи їм оцінку, висловлює чи- 
мало цінних і повчальних зауважень з приводу самого публіч- 
ного виступу. На думку письменника, він повинен бути попу- 
лярним, живим, не задовгим, насиченим відповідно дібраними 
фактами, цифрами; має значення також постановка голосу, 
одяг; бесідник повинен «робити добре враження». Критика ідей- 
них противників повинна бути повна і всестороння. Франко від- 
значав, що ефективність виступу значно нижча, коли його чи- 
тають з тексту, тим більше підготовленого кимось іншим, Він 
звертав увагу, що той самий чоловік, коли не читав з ГОТОВОГО, 
міг бути «вельми гарячим, оживленим і говірким». Немало- 
важне значення, як вважав Франко, має і тип нервової системи 
промовця: найкраще підходить «тип рухливий, палкий, сангвіні- 
стичний» |3, 1893, Мо 15, с. 285--286). Промовець мусить мати 
«багатий засіб знання відносин і потреб народа», бути освіче- 
ною людиною, начитаною, вміти вільно піддержувати будь-яку 
розмову. Франкові подобались ефектні виступи, він визнавав 
ораторський талант |3, 1893, Хе 19--20, с. 233). У публікації 

106 -



«Віче коломийське» Франко позитивно оцінював промови «спо- 
кійні, ясні ї популярні, виголошені поважно, без тіні самохваль- 
би та комедіанства, а насправді пройняті любов'ю до того 
простого робучого чоловіка і бажанням якнайкраще вияснити 
йому те, що й самим бесідникам було ясне» |З, 1891, М» 4, с. 581. 

Питання, що їх Каменяр порушував на селянських зборах, 
дуже різноманітні. Це -- боротьба за розширення політичних 
прав селян, поліпшення їх економічного становища, діяльність 
сеймових послів, проблема еміграції, заборгованість селян, даль- 
ша пролетаризація села. У промовах, виголошених перед се- 
лянами, революціонер-демократ виступав проти реакційного 
пресового закону, вносив конкретні пропозиції щодо поліпшення 
народних шкіл, піддавав критиці ідейних противників, говорив 
про єдність селян різних національностей, підносив ідею єдності 
селян і робітників, порушував питання про ставлення інтелі- 
генції до народу тощо. Це була безпосередня розмова з простим 
народом, з тими, кому революційний демократ присвятив ти- 
танічну працю, на службу кому поставив свій геніальний розум. 
Франко говорив як рівний з рівним, без ноток менторства і мо- 
ралізування. Він учив і сам учився. Численні виступи селян, 
серед яких було чимало здібних промовців, давали вдячний 
матеріал, який під пером митця, публіциста часто діставав 
друге життя. 

На багатьох вічах перед численною аудиторією трудящих 
(іноді збиралося до тисячі, а то й більше чоловік) Франко гост- 
ро ставив питання про загальне безпосереднє таємне виборче 
право, боротьбу за яке вів загальнодемократичний фронт усієї 
Австро-Угорщини. Так, головні моменти виступу Франка у цій 
справі на вічі 14 грудня 1890 р. у Львові подає польська про- 
гресивна газета «Рг7у|асіе| Іміц», вважаючи його дуже важли- 
вим. (Відповідний номер ж. «Народ» з дослівним виступом був 
конфіскований). На конкретному цифровому матеріалі промо- 
вець показав урізаність виборчих прав трудящих, класове під- 
грунтя соціально несправедливої куріальної виборчої системи. 
Виборчих прав у Галичині не мало З млн. жінок, 500 тис. най- 
митів і пролетарів. Франко зіставляє, порівнює -- і перед 
слухачами постає картина кричущої несправедливості. Беручи 
до уваги кількість послів до сейму від різних соціальних груп, 
Франко говорив: «Інтереси селянина уряд вважає в 4 рази менш 
важливими, ніж інтереси міщанина, менш важливими в 75 раз, 
ніж інтереси капіталіста і в 1473 рази нижчими від інтересів 
шляхтича» |9, 1891, Мо І. 1... Гостро виступав" також проти 
виборчого беззаконня, купівлі голосів, тиску на виборців. 

На цьому вічі, як і на багатьох інших, Франко з почуттям 
глибокої поваги говорив про селян, відзначав їхній природний 
розум, інтелігентність, здатність вирішувати складні справи. 
Вдало добираючи факти, полемізував з тими, хто дивився на 
селян як на темну, забиту, не здатну до політичної діяльності 
масу. Селянин, говорив промовець, «ніколи на сеймі не назвав 

107



корчми «народною святістю», не виступав проти шкіл, проти 
лікарської науки, проти істинності. А від інтелігентів-політиків. 
такі речі можна було почути». І далі робить висновок: «Де ї 
коли б селянам чи робітникам не давали свободи у вирішенні 
своїх справ, там вони завжди були зрілими, робили сумлінно 
і розумно» |9, 1891, М» І, с. 10). Революціонер-демократ відзна- 
чав, що селяни, як і інші представники трудящих, здатні вирі- 
шувати найрізноманітніші суспільні питання місцевого значен- 
ня і виявляють при цьому природний розум, розсудливість і 
такт. Розмова про незрілість селян вигідна тільки тим, хто 
використовує їх, кому потрібно, щоб селянин був покірний, 
щоб його можна було вести на мотузці. 

Шість разів Франко виступав на багатолюдному вічі, яке від- 
булося 27 лютого 1892 р. у Снятині. Присутніх було понад 
2 тис. чол. Селянин О. Гулейчук, даючи докладний звіт, писав, 
що «нарід виступив на вічу як свідома вже своїх прав горожан- 
ська сила» |8, 1892, М» 6, 15. ПІ. На вічі обговорювали ряд 
важливих питань (на порядку денному їх було 16), що стосу- 
валися не тільки чисто місцевих вимог, а й мали важливе 
значення для селян і селянського руху в цілому. Франка селяни 
слухали дуже уважно, його виступи знаходили гарячу підтрим- 
ку у присутніх, переривалися захопленими вигуками. Порушую- 
чи питання про виборче право, промовець знову підкреслив ве- 
лику його вагу і необхідність рішуче домагатися цього права. 
«Як не будем його раз у раз домагатися, -- говорив він селя- 
нам, -- то певно і за 100 літ( рада державна. -- О. М.) не дасть 
і навіть не буде знати, чи ми того хочемо» |З, 1892, Мо 5, с. 66). 
Враховуючи специфіку аудиторії, Франко звертається до але- 
горій, до образів, зрозумілих і близьких простим людям. Так, 
говорячи про партії, що існували в Галичині, і їхні незгоди 
у вирішенні суспільно-політичних питань, Франко розповів прит- 
чу про сиріт, які після смерті батьків призвели до пожежі, 
цілковитого знищення господарства, а потім зійшовшись на 
попелищі, почали сваритись з приводу того, де, мовляв, стояла 
нашого татуня скриня, а де комора, стодола. А на справедливий 
закид наймолодшого брата, який тремтів від холоду і голоду, 
що годі сваритися, а «ліпше подумаймо над тим, якби то нам 
на ново зачати газдувати, якби нову хату покласти», старші з 
обуренням відповіли: «А ти, безбожнику! Ти так шануєш па- 
м'ять батька» |8, 1892, М» 6, 15. ПІ; 3, 1892, Мо 5, с. 67). І далі 
роз'яснює: «Два старші брати -- то дві старші партії, що вічно 
лише сваряться над славною бувальщиною, над споконвічною 
азбукою..», тільки «радикали власне мають заслугу, що перші 
покинули пусті, а глупі спори національні, а всю увагу звернули 
на ту дорогу, на котрій моглибисьмо спільними силами дійти до 
ліпшого ладу, до добробуту» |8, 1892, М» 6, 15. ПД. 

Торкаючись інших питань, Франко підкреслював необхід- 
ність економічного піднесення Галичини, створення фонду для 
викупу заборгованості у рустикальному банку. Гостро звучить 

108



його звинувачення сеймових послів, які в державній раді не 
дбали про інтереси селян і міщан. «Можна бути добрим чоло- 
віком, але кепським музикантом. А що ми хочемо, щоби наша 
політична музика була складна (тобто добра, злагоджена. -- 
О. М.), то для того взиваємо послів віденських, щоби зложили 
мандати» |З, 1892, Ме 5--6, с. 67). Значна заслуга Франка в тому, 
що народне віче в Снятині прийняло резолюцію, яка закликала 
сейнмових послів зайнятися «солідарно і виключно обороною 
інтересів селянства і маломіщанства» |З, 1892, М» 5--6, с. 68). 

На цьому вічі Франко виступив також з промовою «Наші 
народні школи і їх потреби». Вдало дібрані факти, цифри, вмін- 
ня порівняти виголошуване з добре відомим, близьким допомог- 
ло промовцеві не тільки намалювати жалюгідну картину ста- 
новища народних шкіл, учительства, а й показати значення 
шкільної справи для простого народу, для селянських дітей. 
«Школа, -- говорить він, -- то так, як і політика: тільки деякі, 
вибрані та покликані її роблять, нею кермують, але всі люди 
чують їх роботу на своїй шкірі, платять за ню то грішми, то 
кров'ю» |З, 1892, М» 7--8, с. 100). У Галичині більше 4,5 млн. пов- 
ністю безграмотних і тільки 900 тис. вміє читати і писати, дуже 
обмежена кількість шкіл, деякі з них існують тільки на папері. 
На основі аналізу цифрових даних шкільної крайової ради 
Франко робить висновок, що «близько 3000 громад в нашім 
краю не мають шкіл», а ті школи, що існують, переповнені, 
мають погані умови для навчання, в них «діти дусяться, як 
оселедці, не мають чим дихати і не стільки вчаться, як мучать- 
ся» |З, 1892, Ме 7--8, с. 101), сотні дітей ніколи й не бачили 
школи. Важким є становище вчителів. Вони перебувають під 
дрібничковою опікою місцевої влади, живуть у нужді, а іноді 
й вмирають з голоду. Франко підкреслював недосконалість на- 
вчальної програми, її фрагментарність, відірваність від що- 
денних потреб життя селянина. І розповідає про це надзви- 
чайно образно: «З усіх тих мудростей подає вчитель дитині лиш 
хвостика, обрізки, а нераз попросту тільки лушпину». І далі: 
«Сільській дитині в пізнішім житті все се ні на що не придаєть- 
ся, в голові єї воно не в'яжеться в ніяку цілість, а багато дечого 
в єї літах є для неї зовсім недоступне», «пізніше дитина не має 
до чого приткнути те, що винесла зо школи, і розгублює все 
по дорозі...» |З, 1892, М» 7--8, с. 104). 

У 1893 р. у зв'язку з посиленням виступів робітників за впро- 
вадження загального виборчого права активізується селянство. 
Преса фіксує проведення значної кількості селянських зборів, 
на багатьох з яких виступав Франко. У промові, виголошеній 
перед селянами у Коломиї 30 липня 1893 р., Франко поставив 
гостре соціальне питання того часу -- селянське, популярно ви- 
світлив тогочасну суспільно-політичну думку з цього приводу, 
розповів про свою і Павлика діяльність у боротьбі за його 
вирішення. Газета «Хлібороб» докладно відтворила промову 
І8, 1893, Ме 15, с. 100--101). Це спокійна за загальною тональ- 

109



ністю, логічно побудована розповідь, розрахована на сприйман- 
ня численною аудиторією, об'єднаною спільною метою -- за- 
радити «хлопській біді». Промовець пересипає її багатьма за- 
питаннями, що є визнаним і ефективним компонентом публіч- 
ного виступу, подає порівняння, взяті з життя самих селян, 
вклинює вислови, почуті від них, за допомогою прямої мови 
передає погляди ідейних противників, майстерно нанизує одно- 
рідні члени, створюючи своєрідні градації і т. ін. 

Надзвичайно образно, лаконічно і дохідливо письменник го- 
ворить про складність самого питання: «Зразу нам здавалося, 
що та хлопська біда така мала і безсильна, що вистачить нашої 
доброї волі, аби єї здусити; але чим більше ми пізнавали тоту 
біду, тим більше ми переконувалися, яка вона велика, яка 
страшенна, як широко і глибоко запустила вона коріння, І нині, 
коли ми вже досить добре знаємо і саму ту біду і спроби, як 
єї поборювати, -- ми переконуємося, що тота біда дужча, ніж 
коли-небудь нам здавалося» |8, 1893, Мо 15, с. 100). За допомо- 
гою періоду, цього своєрідного засобу організації мовлення, 
який властивий стилю справжніх майстрів слова, Франко ге- 
ніально просто відтворює суть поглядів різних соціально-полі- 
тичних угруповань на селянське питання. І це було вкрай 
необхідно. Затурканий, забитий нуждою галицький селянин по- 
винен був знати, як хто на нього дивиться, чого йому чекати 
від тієї чи іншої партії. Закінчення промови образне, художньо 
закличне. Воно свідчить, що вирішення селянського питання 
Франко тісно пов'язував з діяльністю радикальної партії, вба- 
чаючи в ній силу, здатну повести селянство за собою. «Мені 
доля нашого народу представляється так: бідна дитина заблу- 
дилася в вечір у полі, і плаче, і не знає куди йти і що діяти. 
Тота дитина -- то наші селяни. А ми, радикали, кажемо Вам: 
не плачте, не бійтеся, ходіть за нами, ми вам покажемо дорогу!» 
(8, 1893, М» 15, с. 101). 

У цілому ряді виступів Франка перед селянами виразно 
проходить ідея спільності інтересів трудящих різних національ- 
ностей. На думку революціонера-демократа, «найвищим тріум- 
фом її (радикальної партії -- О. М.) можна вважати той факт, 
що вироблена нею програма поступового селянства з невелики- 
ми змінами лягла в основу цілого селянського руху в Галичині 
як руського, так і польського» |7, с. 128). Показовим у цьому 
плані є Його виступ на вічі польських селян у Кракові, що 
відбулося 12 листопада 1893 р. Доволі докладний звіт про нього 
подав сам Франко |З, 1893, Хе» 22, с. 285--288| інформують 
«Хлібороб», «Кигіег Ілуом5кКі». І тут звертає на себе увагу 
вміння у виступі знайти яскравий образ, побудований на асоці- 
аціях, близький для розуміння хліборобів. Франко говорив, що 
і руських, і польських мужиків «точить той самий черв'як, і не 
їм сваритися за то, що мама одного навчила говорити по-руськи, 
а другого по-польськи, а йти спільно до спільного добра» |З, 
1893, с. 148--149). На цьому вічі промовець говорив і про став- 

по



лення інтелігенції до народу, наголошуючи на потребі сумлін- 
ного служіння йому. 

У виступах перед селянами Франко порушував також справи 
еміграції, яку вважав великим лихом для народу і про що з. 
болем у серці писав у художніх та публіцистичних творах. Як 
інформує газета «Громадський голос» (І, 1895, Мо 10 ії І1Ї, 
15, ХП; ХМ» 12, 30. ХІ||, Франко говорив про це на вічах 
грудні 1895 р. у Великих Мостах та у Збаражі. На них було: 
присутніх понад тисячу селян. Каменяр докладно роз'яснював. 
селянам умови життя емігрантів у Канаді і Бразілії, наводив 
цікавий і повчальний статистичний матеріал. Промова Франка 
тривала майже дві години. І хоч у школі, де проходило віче, 
було холодно, селяни уважно прислухалися до слів виступаю-- 
чого, у яких чулась щира турбота про долю тих трударів, які 
йдуть у чужину, втікаючи від біди і часто потрапляючи у ще 
гіршу. Неодноразово, як зазначалося в газетній інформації, 
промови Франка переривав представник властей -- не про все: 
можна було говорити. 

Публічні виступи Франка на захист інтересів селян йшли в 
одному руслі його багатогранної, справді титанічної діяльності 
революційного демократа. Вічева форма проведення селянських 
зборів, безперечно, позначилася на характері самих виступів 
Франка. Його живе слово, образне, вагоме, переконливе, прой- 
няте щирою любов'ю і глибокою повагою до трудящих, безпосе- - 
редньо сприймали тисячі і тисячі селян. Воно будило думку, 
класову свідомість, вчило політичній організованості, готовило 
грунт для вирішальних боїв. 

Список літератури: 1. Громадський голос. Газета для руського наро- : 
ду. -- Львів, 1895--1897. 2. Історія української літератури: У 8-ми т. -- 
К. 1969. 3. Народ. Орган русько-української радикальної партії, 1890-- 
1895, 4. Пустова Ф. Д. І. Я. Франко і радикальна партія. -- Український - 

історичний журнал, 1966, М» 8. 5. Товстуха Я. П. Іван Франко про стано- 

вище і революційний рух селянства Галичини в пореформений період: Авто- 

реф. дис..канд, іст. наук, 1962. 6. Франко Іван. Твори: В 20-ти т. -- К., 

1950--1956. 7. Франко І. Селянський рух у Галичині/Подав І. Басс. -- Ра- 

дянське літературознавство, 1959, М» 2. 8. Хлібороб. Письмо політичне, лі- 

тературне і наукове для руських селян і міщан. -- Коломня, 1891-1895. 

9. Рггуіасіеї Іиди. Різто робмієсопе зргамот Імомут. Восгпік І, г. 1891. 

КРАТКОЕ СОДЕРЖАНИЕ 

В статье рассматриваются некоторьме малоисследованнье аспекть дея- 

тельности революционера-демократа Й. Франко -- его публичнье вьступ- 

ления на защиту крестьян Галиции в конце ХІХ в. Автор публикации обра- 

щает внимание на проблематику вьступлений, подчеркиваєт их мастерство, 
говорит о тех требованнях, которье предьявлял ИЙ. Франко к публичньм 
вьступлениям. 

Стаття надійшла до редколегії 
7 березня 1980 року 

111



П. П. ГОНТАР, доц, І. О. ДЕНИСЮК, доц, 
І. І, ДОРОШЕНКО, проф., А. М. ХАЛІМОНЧУК, доц., 

Львівський університет 

Вчений каменярської снаги 

(До 100-річчя з дня народження академіка М. С. Возняка) 

«Титан праці», «Велетень думки і праці» -- такі 
назви дав своїм монографіям про Великого Каменяра академік 
М. С. Возняк. Мимоволі згадуються ці образні оцінки, коли 
думаєш про каменярське завзяття, комуністичне ставлення до 
праці самого франкознавця -- незабутнього Михайла Степано- 
вича Возняка. Як людина незвичайно скромна, він з усією рі- 
шучістю запротестував би проти таких високих епітетів стосовно 
себе, але в пам'ямі його учнів, всіх тих, хто знав ученого зблизь- 
ка, академік М. С. Возняк завжди залишиться велетнем науки 
і праці. | 

Коли переглядаєш списки його творчої спадщини -- понад 
600 назв фундаментальних досліджень з історії української лі- 
тератури, -- на перший план у споминах виринає постать уче- 
ного -- благородного, відданого справі науки, справі народу, 
людини скромної, чесної, гуманної і принципової. 

Професор кафедри української літератури у Львівському 
університеті, керівник відділу літератури в Інституті суспільних 
наук, депутат Верховної Ради УРСР -- обов'язків чимало. І 
все ж учений постійно займався науковою роботою, друкував 
монографії і десятки статей у наукових збірниках, журналах і 
газетах, дивував читачів архівними знахідками. При всій своїй 
завантаженості академік знаходив час побувати на вступних 
екзаменах до університету, на уроці студента-практиканта в 
школі, на лекції молодого викладача. 

Шлях сина сільського бідняка в академію був нелегким. 
Михайло Степанович Возняк народився 3 жовтня 1881 р. в селі 
Волиця на Львівщині. Треба було перебороти неймовірні труд- 
нощі, щоб у капіталістичному світі синові хлібороба здобути 
вищу освіту. Ї все ж завдяки величезній наполегливості, здіб- 
ностям і любові до науки юнакові вдається у 1908 р. закінчити 
філософський факультет Львівського університеу. Деякий час 
працює він у гімназії, однак молодого й ерудованого вчителя 
непереможно вабить до себе наука. Він починає друкувати 
перші дослідження з української мови та літератури, а згодом 
повністю віддається улюбленій справі. Здібного вченого помічає 
Їван Франко. З властивою йому проникливістю вловлює у до- 
слідженнях науковця те найістотніше, що вже тоді відрізняло 
його від інших, а саме «найліпше вироблену методу точного, 
-скрупульозного до найменших дрібниць досліду язикових та лі- 
тературних явищ» |«Неділя», 1911 р., Х» 13, с. 8). Так писав 
Іван Франко у рецензії на працю Михайла Возняка «Маркіян 
Шашкевич'як фольклорист». 

112



З роками появлятимуться все нові й нові праці літературо- 
знавця. Його метод наукового дослідження зазнає еволюції, 
удосконалиться, учений пройде довгий, складний і не без су- 
перечностей шлях. Від буржуазного об'єктивізму, долаючи впли- 
ви інколи й націоналістичних концепцій історії культури, Ми- 
хайло Возняк стане на шлях класового, соціологічного (у 
кращому розумінні цього слова) методу радянського літерату- 
рознавства, органічно включиться в ідеологічну боротьбу, з 
пристрасних позицій комуністичної партійності показуватиме 
непримиренність української передової літератури до релігії, 
Ватікану, унії й націоналізму, з позицій справжнього інтерна- 
ціоналіста висвітлить споконвічну дружбу українського і ро- 
сійського народів. 

Простежуючи творчий шлях Михайла Степановича, не важко 
помітити його постійну здатність до зростання, удосконалення 
методології літературознавчого аналізу. Він звертав пильну ува- 
гу на критику своїх недоліків і вчив критичного мислення сту- 
дентів, аспірантів, колег по роботі. Учений любив говорити, що 
«найкраща критика-- написати самому краще», тому поправляв 
попередній твір новим, грунтовнішим і переконливішим. Дослі- 
дженість чи недослідженість питання -- річ, на думку академі- 
ка Возняка, відносна: завжди можна і треба сказати в науці 
нове слово. Це нове учений часто відкривав на підставі вивчен- 
ня невідомих ще матеріалів. Глибоко знаючи джерела, архіви, 
він систематично й успішно вів пошуки все нових і нових фак- 
тичних даних. 

Слід відзначити широту зацікавлень дослідника. Михайло 
Возняк грунтовно знав стародавню літературу і багато написав 
праць про неї. Він встановлював авторство «Літопису Самовид- 

ця», «Історії Русів», «Перестороги», публікував збірники давніх 
віршів і пісень, видав монографію «Початки української коме- 
дії». Його тритомна історія давньої української літератури за- 

свідчує володіння автора багатим фактажем. Важко назвати 
когось із авторів ХУПІ--початку ХХ ст., чиєї б творчості не 
досліджував учений. Він писав про Котляревського, Квітку- 
Основ'яненка, Шашкевича, Головацького, Шевченка, Глібова, 

Боровиковського, Панаса Мирного, Нечуя-Левицького, Грабов- 

ського, Коцюбинського, Стефаника, Лесю Українку, про україн- 
ську журналістику. У творчому доробку ученого -- праці з 
фольклору, історії України, мовознавства. 

Четверту частину своїх праць Михайло Степанович Воз- 
няк присвятив франкознавству. До речі, він перший вжив цей 
термін, передбачаючи перспективи й можливості радянської на- 
уки, спроможної на таку галузь. Досліджувати І. Я. Франка 
Михайло Возняк почав ще за життя письменника. Перші роботи 
молодого франкознавця мали характер рецензій на наукові чи 
художні твори письменника. У 1910 р. в «Літературно-науково- 
му віснику» він друкує рецензію на видання «Апокрифи і леген- 
ди з українських рукописів. Зібрав і упорядкував др. І. Франко, 

8--3877 113



т. М. Л., 1910», а також пище рецензію на четверте видання 
поеми «Панські жарти» (1912). У 1916 р. виходить його брошу- 
ра -- одна з перших у дожовтневому літературознавстві -- 
«Життя і значення Івана Франка», у рік смерті Каменяра -- 
книжечка з розповіддю про творчий шлях письменника та 
описом похорону. 

Живучи на Західній Україні, штучно відділеній державним 

кордоном від УРСР, дослідник активно включається в радян- 
ське літературознавство. Він не приймає громадянства поль- 

ської буржуазної держави Пілсудського. «Зачарований на Схід», 

як Гаврилюк, Тудор, Галан, з палкою вірою чекає возз'єднання 
українських земель в УРСР, бореться за нього. 

У збірнику «Іван Франко», що вийшов у Києві в 1926 р., 
була надрукована стаття М. Возняка під вагомим заголовком 
«До соціалістичного світогляду Ів. Франка», у журналі «Укра- 

їна» -- стаття «Іван Франко в добі радикалізму», в журналі 
«Життя і революція» того ж року -- розвідка «До поглядів 

Івана Франка на українську літературу», неопублікована поема 
Франка «Св. Валентій» та ін. у київському «Глобусі» -- не- 

опубліковані поезії Каменяра. Тільки за 1926 р. вчений зробив 
сім публікацій у радянській пресі. У 1926--1930 рр. на Радян- 

ській Україні надруковано 26 франкознавчих досліджень Ми- 

хайла Возняка. Крім згаданих журналів і збірника, М. С. Воз- 

няк друкує праці у збірках «За сто літ» (1927), «Первісне 
громадянство» (1928), у тридцятому томі творів Франка (1929), 

харківському збірнику «Шевченко» (1930). Одночасно він видає 

франкознавчі та інші матеріали у західноукраїнській прогре- 

сивній пресі -- журналах «Культура», «Нові шляхи». Співпраця 

М. С. Возняка в органі революційно-демократичного літератур- 
ного об'єднання «Гарт» -- журналі «Вікна», була сміливим 

кроком прогресивного вченого. До речі, тут він помістив гострий 

сатиричний твір Франка, спрямований проти буржуазного ла- 
ду -- поему «Вісті з краю Ботокудів». 

Михайло Возняк започаткував новий розділ у франкознав- 
стві -- вивчення соціалістичного світогляду Франка. Він опу- 

блікував фундаментальні матеріали з цієї проблеми -- архівні 

матеріали надзвичайного значення, зокрема Франкові переклади 

частини «Капіталу» Карла Маркса («Культура», 1926), працю 
Фрідріха Енгельса «Початок і теорія соціалізму» (там же), 

недрукований епістолярій Франка тощо. Згодом праці дослід- 

ника про вплив марксизму на формування поглядів письменника 
вийдуть у його збірнику «Нариси про світогляд Івана Франка» 

(Львів, 1955). Михайлові Вознякові належить заслуга відкриття 
багатих першоджерельних матеріалів важливого ідеологічного 

значення, без яких уже не обійдеться жодна праця в радянсь- 

кому літературознавстві про Франка (ряд статей, спрямованих 

проти Ватікану і церковної унії, листи, в яких викриваються 

буржуазно-націоналістичні діячі, документи, що свідчать про 

глибокий інтернаціоналізм Каменяра тощо). Він дбайливо 

114



упорядкував архів письменника, організував збирання його 
епістолярної спадщини, що знаходилась у приватних руках, 
мемуарних матеріалів. Використання цього невідомого фактажу 
надавало працям дослідника новизни і вагомості. 

Велику роботу Михайло Возняк провів як текстолог. Крім 
численних публікацій недрукованих поезій, прозових літера- 
турно-критичних та публіцистичних текстів із спадщини Каме- 
няра, він підготував до друку і видав цілий том «Листування 
І. Франка і М. Драгоманова» (К., 1928), реконструював і пере- 
клав з польської мови повісті «Лель і Полель», а також зробив 
спробу створення цілості твору «Не спитавши броду», скомпо- 
нував на основі збережених аркушів рукопису оповідання «Іри- 
гація» тощо. 

Зібрані, вивчені та опубліковані з відповідними коментарія- 
ми матеріали до біографії і світогляду письменника, тексти 
багатьох його творів різних жанрів заклали міцний фундамент 
франкознавства, створили базу для видання його творів. Уче- 
ний взяв активну участь у підготовці до друку не тільки 
окремих творів І. Франка, а й перших спроб видання багато- 
томного (наприклад, початого у 1940 р. двадцятип'ятитомника)), 
обгрунтував його наукові принципи (стаття «Про принципи 
видання творів І. Франка». -- Вісник АН УРСР, 1951, Ме 7). 

За великі заслуги в галузі дослідження історії української 
літератури 29 червня 1929 р. Михайла Степановича Возняка 
обрано дійсним членом Академії наук УРСР. На жаль, у 30-ті 
роки, через загострення політичних відносин між буржуазною 

Польщею та СРСР, його плідні контакти з радянськими видав- 

ництвами обриваються. 
Сонячний вересень 1939 р. -- вікопомна дата возз'єднання 

західноукраїнських земель у складі УРСР, про яке здавна мріяв 

учений, ознаменував новий етап найбільш плідної наукової ії 
громадської діяльності академіка Возняка. Досі прогресивним 

ученим були закриті двері на кафедру університету чи в нау- 

ково-дослідний заклад. З 1939 р. М. С. Возняк -- професор, 
з 1944 р. -- завідуючий кафедрою української літератури 

Львівського університету, з 1951 р. -- керівник відділу україн- 

ської літератури Інституту суспільних наук АН УРСР у Львові. 
В 1947 р. учений вступає до лав Комуністичної партії Радян- 
ського Союзу. У 1940 р. трудящі Львівщини обирають його, 
вихідця з народу, до Верховної Ради УРСР. | 

У чорні дні фашистської окупації вчений вірив у нездолан- 

ність Радянської Армії, у відновлення Радянської влади и на 

західноукраїнських землях. Про це свідчить посвята Харкову 
до монографії «Г. Квітка-Основ'яненко» (Київ, 1946), в якій 
Михайло Степанович зазначив: «Коли в рік ювілею Григорія 

Квітки-Основ'яненка Харків боровся по-геройському за своє 
визволення, я душею линув до своїх рідних червоних бійців |, 

схиляючи голову перед їх героїзмом, складав цю річ про сто- 
річні гордощі Слобідської України». 

8" 15



У післявоєнні й подальші роки учений працює з особливою 
окриленістю, з подвоєною енергією. У виданнях АН УРСР, у 
наукових записках університету та окремих збірниках він пу- 
блікує цінні статті, публікації, розвідки «До зв'язків М. М. Ко- 
цюбинського з Галичиною», «Зв'язки Павла Арсеновича Гра- 
бовського з Галичиною», «Першодруки Лесі Українки», «Авто- 
біографічний елемент в оповіданні Франка «На дні», написаний 
на основі листування письменника з Ольгою Рошкевич, що є 
своєрідною енциклопедією високої духовності молодого автора 
«Каменярів». До сторіччя Івана Франка М. Возняк підготував 
чи не найцікавішу з його публікацій -- «Листування Івана 
Франка з Ольгою Рошкевич», яку сам учений назвав «неоці- 
ненним джерелом для дослідження поступового розвитку світо- 
гляду Франка, його творчості і творчого зростання» ". Після 
Великої Вітчизняної війни виходять книги дослідника, присвя- 
чені різним періодам історії літератури, зокрема: «Г. Квітка- 
Основ'яненко» та «Письменницька діяльність Івана Борецького 
на Волині і у Львові» (Львів, 1954). 

Учений вважав, що настав час синтезу у франкознавстві, 
монографічного опрацювання життя і творчості Каменяра, а 
також окремих аспектів його діяльності. Одна за одною вихо- 
дять книги про улюбленого письменника: «Титан праці» (1946), 
«Іван Франко -- популяризатор передової російської літерату- 
ри» (1953), «Іван Франко в боротьбі з Ватіканом як лютим 
ворогом слов'янських народів» (1954), а далі, уже після смерті 
ученого, побачила світ збірка статей «З життя і творчості 
Івана Франка» (1955), «Нариси про світогляд Івана Франка» 
(1955), монографія «Іван Франко -- велетень думки і праці» 
(1958). 

Михайло Возняк -- фундатор щорічного збірника «Іван 
Франко. Статті і матеріали», який почав виходити при Львів- 
ському університеті з 1948 р. У цьому виданні постійно публі- 
куються дослідження з франкознавчої евристики, вміщував у 
ньому цінні матеріали і Михайло Степанович. Лише за 1948-- 
1954 рр. він дав до нього 16 статей. Усього вийшло 12 окремих 
збірників обсягом понад 100 друкованих аркушів. І зараз один 
із двох щорічних випусків республіканського збірника «Укра- 
їнське літературознавство» присвячений Франкові. 

В останні роки життя учений багато і плідно працював: його 
дослідження виходили у видавництвах Львова, Києва, Харкова, 
публікувалися в наукових записках університету, в спеціальних 
літературно-критичних збірниках. Навіть після смерті М. С. Воз- 
няка (20 листопада 1954 р.) продовжують рік у рік і в фран- 
ківському збірнику, і окремими монографіями виходити його 

роботи. Бібліографічний список недрукованих праць академіка 
М. С. Возняка про життя і творчість тільки Івана Франка (див.: 
Іван Франко. Статті і матеріали, 1960; вип. б) містить сорок 

є Іван Франко. Статті і матеріали, зб. 5, 1956, с. 8. 

116



п'ять позицій. Щоправда, дещо з тієї спадщини вже опубліко- 
вано, більшість же чекає друку. 

Творче життя вченого продовжується. І, зрозуміло, не лише 
в публікаціях. Його думки, фундаментально обгрунтовані ко- 
лосальним фактажем, живуть і житимуть у радянському фран- 
кознавстві. 

Колись Іван Франко казав, що каміння під фундамент зав- 
жди тешеться грубше. Не завжди академікові М. С. Вознякові 
вдавалося здійснити аналіз і синтез літературних явищ, те, що 
нині ми б назвали всестороннім аналізом твору. Але до такого 
аналізу він прямував, скрупульозно показуючи зв'язок твору 
з світоглядом автора, з іншими його творами, з суспільно-по- 
літичною атмосферою, а його генезис трактував широко. Вдало 
визначав учений ідейний пафос і проблематику творів. Як істо- 
рик літератури він закликав своїх учнів дивитися на літературу 
як на єдине ціле, усвідомлювати історичний прогрес літератур- 
ного процесу, заохочував їх до написання праць з історії літе- 
ратури, уважно стежив за поточним літературним життям. 

Михайло Степанович Возняк виховав багато учнів -- учених 
і викладачів вузів. Половина викладацького складу кафедри 
української літератури у Львівському університеті -- його ко- 
лишні аспіранти. Є вони й на інших кафедрах університету, 
інших вузів нашої країни, у різних установах. У могутньому 
розвитку українського радянського літературознавства -- вне- 
сок академіка М. С. Возняка тривкий і вагомий. 

У відповідь на слова визнання Радянським урядом і Ко- 
муністичною партією його заслуг і нагороди, комуніст Михайло 
Степанович говорив: «Найкраща нагорода для мене і найбільша 
радість -- це праця на користь народу». 

КРАТКОЕ СОДЕРЖАНИЕ 

Статья посвящаєтся столетнему юбилею академика Миханла Степанови- 
ча Возняка. В ней характеризуется творческий путь ученого, оцениваєтся 
его многогранное наследне как большой вклад в украннское литературове- 
дение, 

Стаття надійшла до редколегії 
8 березня 1980 року 



ТВОРЧІСТЬ ІВАНА ФРАНКА 
В СОЮЗНИХ РЕСПУБЛІКАХ 

І, І, АНДРЕЄВА, доц., 

Казанський університет 

Творчість Івана Франка в Татарії 

Літературно-критичні зв'язки і взаємини українського 
і татарського народів, незважаючи на різницю у їхній мові і 
культурі, мають давню і багато в чому ще не вивчену історію. 
Важливість дослідження цього питання зумовлена тим, що 
«історія кожної національної літератури може бути повніше 
усвідомлена в її національній специфіці, коли вона буде вив- 
чатися у зв'язку з історією літератури інших народів, коли 
будуть вияснені взаємозв'язки і взаємодії даної літератури з 
іншими народами» |З, т. 17, вип. 1, с. 4). 

Взаємний інтерес українських і татарських письменників та 
діячів культури проявився уже у дореволюційні роки. В епоху 
капіталізму, коли на шляху зближення національних культур 
в умовах царської Росії стояли великі перешкоди, демократичні 
літератури татарського та українського народів все ж змогли 
налагодити зв'язки. Однакова доля пригноблених націй, одна- 
кові прагнення і мрії про свободу, спільна боротьба під керів- 
ництвом російського пролетаріату проти іноземних загарбників 
і класових ворогів -- ось що явилося основою літературно-куль- 
турних взаємин між українцями і татарами. 

У зв'язку з цим доречно згадати про перебування в Казані 
Тараса Шевченка. З цікавістю оглядав поет Казанський універ- 
ситет, де намагався вияснити долю своїх земляків-студентів 
Івана Посяди і Георгія Андрузького, які разом з ним брали 
участь у діяльності Кирило-Мефодіївського братства і за це 
були переведені з Київського університету до Казанського. У 
«Щоденнику» Т. Шевченко з болем і гіркотою відобразив свої 
враження про важке життя корінного населення Казані, а на 
прощання зробив два малюнки міста. 

У Києві розпочав свою революційно-політичну діяльність 
відомий татарський письменник Г. Ібрагімов. Тут він був у 
1913 р. заарештований за участь у нелегальному студентському 
гуртку і на декілька місяців ув'язнений. 

На Україні Г. Ібрагімов вперше познайомився з творчістю 
Шевченка, і в 1914 р., повернувшись до Казані, з приводу 

118



100-річчя з дня народження Кобзаря присвятив йому дві великі 
статті: «Життя і література» і «Поет-герой». В одній із них 
Г. Ібрагімов писав: «У долі поета-героя, його народу, в його 
національній скорботі я бачу властиві нам риси... І в нас, та- 
тарів, є скорбота і горе, що переповнюють серце Шевченка. 
Він, як і ми, вийшов з гущі народу, себе і своє слово поета 
присвятив служінню народу, боротьбі за його визволення» 
12, с. 69). Саме Г. Ібрагімов одним іззперших серед татар звер- 
нув увагу на творчість Т. Шевченка, багато в чому сприяючи 
перекладу їх татарською мовою. 

Першими з української літератури татарською мовою до ре- 
волюції були перекладені твори Івана Франка. В 1906 р., в 
розпал першої російської революції, у Казані окремим видан- 
ням татарською мовою виходить оповідання І. Франка «Ліси 
і пасовиська», відоме своїм революційним змістом. Переклад 
був здійснений з першого російського видання творів І. Франка 
Б. Юскаєвим, учителем російсько-татарської школи. У період 
з 1905--1908 рр. він регулярно перекладав татарською мовою 
соціал-демократичні брошури. Книгу ж І. Франка, надруковану 
арабським шрифтом, видало прогресивне татарське книговидав- 
ництво «Магаріф» («Знання»), яке прагнуло ознайомити народ 
з творами видатних письменників багатьох народів і літератур. 
Друкувалися «Ліси і пасовиська» І. Франка в приватній дру- 
карні І. В. Єрмолаєвої, власники якої в липні 1906 р. були 
вислані з Казані без слідства й суду «з метою охорони держав- 
ного порядку і громадського спокою» (як було вказано в доне- 
сенні губернатора), а в дійсності ж за те, що друкарня стала 
центром усієї революційної преси в Казані. 

Революційний натиск на царизм у 1905--1907 рр. сприяв 
посиленню революційного демократизму мас, виникненню но- 
вої якості у взаєминах між народами -- дружби й солідарності 
трудящих, єдності революційно-демократичних поглядів прогре- 
сивних діячів, розповсюдженню соціалістичних ідей, а в галузі 
літератури і культури -- подоланню вузьконаціональних рамок. 
Демократичні сили країни об'єднувалися в боротьбі З 
царським самодержавством, яке перетворило Росію в тюрму 
народів. 

Відома програмна заява великого татарського письменника 
Г. Тукая -- «До єдиної мети ми йдем, ми хочем вільної Росії» 
(1907 р.) -- не випадково перегукується зі знаменитими слова- 
ми І. Франка, висловленими в 1882 р. в статті «Хуторна пое- 
зія» П. Куліша»: «..В будущині воля в нашій, українській 
хаті неможлива без рівночасної волі у всіх сусідніх нам сло- 
в'янських хатах, а й тота знов неможлива без волі в цілій Єв- 
ропі, в цілій людськості» |З, т. 17, с. 179). 

У роки першої російської революції в робітничому і студент- 
ському середовищі Казані розповсюджувалися також твори 
І. Франка російською мовою, які, разом з іншими спеціально 
підібраними художніми творами, нелегальними брошурами і 

119



книгами, не раз вилучалися поліцією при арештах. Про це, зо- 
крема, свідчить той факт, що у відділі рукописних книг і ру- 
кописів Наукової бібліотеки Казанського університету з по- 
значкою Фонду речових доказів при Казанському жандармсько- 
му управлінні зберігається один з екземплярів книги Івана 
Франка. 

У тяжкий період наступу реакції оповідання й нариси Івана 
Франка продовжували надходити робітникам казанських заво- 
дів і фабрик, студентам, сприяючи росту їх революційної сві- 
домості. На думку професора Казанського університету 
Р. І. Нафігова, твори Івана Франка були, зокрема, в підпільній 
партійній бібліотеці на квартирі робітника М. Жакова, створе- 
ній більшовиками Казані в роки реакції з метою пропаганди 
і агітації. Вона була виявлена жандармами під час обшуку 
в 1912 р. «У партійній бібліотеці, що зберігалась у М. Жако- 
ва, -- пише Р. І. Нафігов, -- було більше сотні заборонених 
брошур, праці В. І. Леніна... декілька книг К. Маркса і Ф. Ен- 
гельса.. Крім цього, робітникам видавалась спеціально підіб- 
рана белетристика: «Розрушений мол», «Ткачі», твори Золя, 
М. Горького, Вересаєва, Гюго, Короленка, Серафимовича, Сер- 
гтеєва-Ценського, Франка» |5, с. 154). 

У 1911 р. студенти Казанського університету отримали но- 
вий комплект одного з випусків франківського журналу: -- 
«Житє і слово» (Вісник літератури, політики і науки), який 
виходив у Львові в 1894--1897 рр. і був закритий за розпоря- 
дженням австрійської поліції. На сторінках цього журналу 
публікувалися твори самого І. Франка (повість «Основи суспіль- 
ності», історична драма у віршах «Сон князя Святослава», 
численні статті, які пропагували ідеї соціалізму) та інших ві- 
домих українських письменників -- Лесі Українки, М. Коцю- 
бинського, П. Грабовського, М. Павлика та ін. Таким чином, 
безпосередньо через журнал І. Франка казанські студенти ще 
до революції почали в оригіналі знайомитися з творчістю ви- 
датних художників слова. | | 

Як же потрапило «Житє і слово» в Казань? В описі книжко- 
вого фонду Наукової бібліотеки університету за 1911 р. зна- 
читься, що шість книг журналу, тобто комплект його за 1894-- 
1896 рр., були передані в дар бібліотеці кабінетом слов'янської 
філології, який існував до революції при кафедрі літератури 
Казанського університету. В свою чергу, в кабінет журнал на- 
дійшов з бібліотеки Ставропігійського інституту у Львові 
в 1911 р. 

Придбання кабінетом слов'янської філології Казанського: 
університету франківського журналу, поряд з іншими числен- 
ними і різноманітними по змісту книгами слов'янської письмен- 
ності, можна, зокрема, пояснити тим, що завідуючий кабінетом 
був відомий славіст, доктор наук і ординарний професор 
Н. М. Петровський, який до того ж особисто листувався з 
Франком. | 

120



Іван Франко о завжди вважав літературу найважливішим 
фактором зміцнення дружби між народами. Письменник «ви- 
ходив з того, що обмін досягненнями в галузі літератури, як 
і культури взагалі, сприяє ослабленню національного недовір'я, 
зміцнює зв'язки між народами, є важливим засобом інтернаціо- 
нального виховання» |Ї, с. 11). Літературу Іван Франко вважав 
тією галуззю суспільної думки, яка «зв'язує, а не роз'єднує 
народи» |7, т. 5, с. 195). Саме тому таке велике значення у 
справі зміцнення культурних зв'язків між народами він при- 
діляв перекладам національних літератур на мови інших на- 
родів. Це, на його думку, сприяло створенню між народами 
«чистої атмосфери духовного взаєморозуміння і зближення» 
|7, т. 5, с. 1951. 

Титанічну діяльність по зближенню народів і їхніх культур 
здійснював сам Іван Франко, займаючись протягом усього сво- 
го життя перекладами і виданням творів літератури багатьох 
країн і народів, даючи їм критичну оцінку. 

Сьогодні можна відзначити, що соціалізм, про який Іван 
Франко говорив як про «вічну федерацію» народів, забезпечив 
реальну можливість усім великим і малим народам нашої кра- 
їни повною мірою пізнати культуру і літературу один одного. 
Якщо до революції татарською мовою були перекладені твори 
тільки двох українських поетів -- Тараса Шевченка та Івана 
Франка -- то за роки Радянської влади -- шістдесят одного 
українського письменника, починаючи із  Г. Сковороди, Ї. Ко- 
тляревського і закінчуючи нашими сучасниками. Сьогодні та- 
тарський читач має можливість рідною мовою читати твори 
Т. Шевченка і Івана Франка, М. Коцюбинського і Лесі Укра- 
їнки, П. Тичини і М. Рильського, Олеся Гончара і О. Довжен- 
ка, Н. Рибака і Ю. Яновського, А. Малишка і О. Корнійчука 
та їн. РОВУ Чі М 

Починаючи з 1940 р., коли в журналі «Совет здзбнятьх»- 
(«Радянська література») Хе 11 було надруковано оповідання 
«Панщизняний хліб» у перекладі відомого татарського радян- 
ського письменника Каві Наджмі, твори Івана Франка татар- 

ською: мовою виходили в Казані неодноразово і значними 
тиражами. 

Найповнішим виданням прози Івана Франка татарською 
мовою є зібрання його оповідань, яке вийшло в Казані в 1948 
і 1955 рр. В основу першого, переклад якого виконанни пись- 
менником Гумером Башировим, лауреатом Державної премії, 

автором таких відомих романів, як «Честь» і «Сиваш», покла- 

дено збірку оповідань Ї. Франка, що вийшла російською мо- 

вою в 1946 р. Сюди увійшло 11 оповідань (із збірок «В поті 
чола», бориславського циклу й автобіографічних оповідань). 
Перекладена й вступна стаття Д. Заславського з російського 
видання. Тираж збірника понад 5 тис. примірників. 

Рецензент збірки Г. Камілов зазначив, що в цілому перекла- 
ди Г. Баширова, за винятком окремих фраз, виконані добре, що 

121



перекладач вдало дав необхідні пояснення до тексту в приміт- 
ках тощо. 

Повнішим є друге видання оповідань І. Франка татарською 
мовою, куди увійшло чотирнадцять творів письменника. Пере- 
клад був виконаний О. Сердинською з російського видання опо- 
відань Івана Франка, яке вийшло в 1953 р. Тираж даного ви- 
дання -- 10 тис. примірників. 

Татарська літературна громадськість розцінила вихід нової 
книги творів Івана Франка як знаменну подію, приурочену до 
сторіччя з дня народження письменника. 

Визначною подією літературного і театрального життя Та- 
тарії стало видання в 1951 р. в перекладі татарською мовою 
п'єси Івана Франка «Украдене щастя», яка з успіхом йшла на 
«сцені Альметьївського драматичного театру за активною допо- 
могою перекладача-драматурга Р. Ішмурата. 

У 1956 р. до сторічного ювілею Івана Франка в журналі 
«Совет здзбиять» (Мо 8) в перекладі татарського поета А. Іс- 
хака було опубліковано 10 поезій Великого Каменяра (із збі- 
рок «З вершин і низин», «Мій Ізмарагд» та сонет «Не бійтеся 
тюрми!»).1972 р. у книзі «Українські поети. Збірник поезій», ку- 
ди увійшли твори сорока трьох авторів у перекладі відомого 
татарського поета і великого друга українського народу Заки 
Нурі, був надрукований «Гімн» («Вічний революціонер») Івана 
Франка. Видання відкривалося вступною статтею перекладача 
про Україну, в його науковий апарат входять і кородкі біографії 
українських поетів, в тому числі Івана Франка. 

Крім того, в різний час, починаючи з 1941 р., в татарській 
періодичній пресі з'явилося ряд критико- бібліографічних мате- 
ріалів про Івана Франка. Це і статті українських авторів, пе- 
рекладені татарською мовою, які належали перу уже згаданих 
татарських критиків В Камілова, М. Хужина, І. Газі та інших) 
і містили відомості про життя і творчу діяльність великого ук- 
раїнського письменника Івана Франка. 

Таким чином, видання творів Івана Франка татарською 
мовою, правда, багато в чому тільки почате, включає в себе 
всі види творчості письменника: і прозу, і поезію, і драма- 
тургію. 

120-річчя з дня народження Івана Франка в Казані було 
відзначене 20 листопада 1976 р. виконанням на ХУ пленумі 
Правління Спілки композиторів Татарії Симфонії- -ораторії Лео- 
ніда Любовського (для соліста, змішаного хору і симфонічного 
оркестру) на вірші Івана Франка. Казанський композитор пра- 
цював над своїм твором майже десять років. Спираючись на 
український народний мелос і використовуючи інтонації ре- 
волюційних пісень, він створив глибоко оригінальний і суча- 
ений по звучанню твір.  Симфонія-ораторія Л. Любовського 
єкладається з трьох частин: «Земля моя», «Я бачив дивний 
сон», «Гримить!», в основу яких покладено вірші Івана Франка, 
написані в 80-ті роки ХІХ ст., які відтворюють передгрозову, 

122



революційну атмосферу, передбачення поетом великих соціаль- 
них змін. | 

«Ця музика, -- відзначає казанський музикознавець Г. Кан- 
тор, -- багато в чому навіяна прекрасним надгробовим пам'ят- 
ником поетові, що зображає робітника з кайлом, який врубуєть- 
ся в скелю» |б, с. 11). 

Перелічені факти культурного життя -- яскравий доказ з 
кожним роком міцніючих літературно-культурних зв'язків брат- 
ніх українського і татарського народів, а також постійно зро- 
стаючого значення творчості Івана Франка для всього радян- 
ського багатонаціонального мистецтва і літератури. 

Список літератури: І. Возняк С. М. Їдеї інтернаціоналізму і дружби 
народів у творчості І. Франка: Автореф. дис...канд, філол. наук. -- К., 1965. 
2. Ибрагимов Г. Вопрось литературь (Здзбият месьзлзре). -- Казань, 1960. 
3. Известия АН СССР. Отдел литературь и язька, 1958, т. ХМІЇ, вьп. І. 
4. Каримуллин А. Г. Татарская книга начала ХХ века. -- Казань, 1974. 
5. Нафигов Р. И. Формирование и развитие передовой татарской общест- 
венно-политической мьгсли. -- Казань, 1964. 6. Программа работь ХУ пле- 
нума Правления Союза композиторов Татарий. 18--2| ноября 1976 г. -- 
Казань, 1977. 7. Франко И. Изб. соч: В 10-ти т. -- М., 1951. 8. Франко (1. 
Твори: В 20-ти т. -- К., 1950--1956. - 

КРАТКОБ СОДЕРЖАНИЕ 

Статья повествует о первьх шагах знакомства с творчеством И. Франко 
в Татарий дореволюционньх лет ни о все расшниряющемся распространенни 
пронзведений украйнского писателя в советский пернод. 

Стаття кадійшла до редколегії 
00 вересня 1980 року 

С. Г. ІСАКОВ, доц., 
Тартуський університет 

Іван Франко і Естонія 

Розглядаючи зв'язки І. Франка з Естонією, доцільно 
виділити два аспекти цієї теми: перший -- особисті контакти 
українського письменника з Естонією, точніше -- прогресивним 
тартуським студентством; другий -- знайомство з його творчістю 
естонських читачів і глядачів (переклади творів І. Франка 
естонською мовою, статті про нього в естонській пресі, поста- 
новки його п'єс на естонській сцені і т. п.). 

Безпосередні контакти І. Франка з Тарту стали можливими 
завдяки українським студентам, що наприкінці минулого сто- 
ліття навчались в Тартуському університеті. Налагодженню цих 
зв'язків особливо сприяв Богдан Олександрович Кістяковський 
(1868--1920), в майбутньому академік Української Академії 
Наук. 

123



Б. Кістяковський став студентом юридичного факультету 
Тартуського університету в серпні 1890 р. До того часу він 
уже мав солідний досвід нелегальної роботи ". 

Улітку 1889 р. Б. Кістяковський з групою членів відправився 
у Львів, щоб налагодити зв'язки з місцевими радикальними 
діячами й організувати пересилку нелегальної соціалістичної 
літератури з-за кордону в Росію й на Україну. У Львові ки- 
ївські студенти близько познайомилися з Іваном Франком. На 
його квартирі вони брали участь у нарадах з визначними гро- 
мадськими і революційними діячами Західної України О. Ма- 
ковеєм, М. Павликом, Я. Каспровичем та ін. і домовилися про 
співробітництво і спільну видавничу діяльність. Очевидно, че- 
рез І. Франка і М. Павлика Кістяковському вдалося зв'язатися 
з групою «Визволення праці» (принаймні при арешті австрій- 
ська поліція знайшла у нього адреси Г. В. Плеханова, П. Б. Ак- 
сельрода та ін.). Вислані на батьківщину, учасники поїздки в 
Галичину були заарештовані російськими жандармами, при 
тому були виявлені зв'язки гуртка із закордоном (18, 1889, 
арк. 5--10; 1891, арк. 3--4; 16, с. 123--140; 10, с. 125--134; 
13, с. 60--68). При обшуках у членів гуртка була виявлена 
заборонена література, в тому числі праці І. Франка. Так, у 
Е. Дегена жандарми знайшли книгу І. Франка «На дні» |19, 
с. 1--43). Б. Кістяковський і Е. Деген були виключені з Київ- 
ського університету і притягнені до жандармського допиту. 
Все ж Б. Кістяковському в серпні 1890 р., а Е. Дегену в січні 
1891 р. вдалося після великих митарств поступити в Тартуський 
університет, чи не єдиний з університетів Російської імперії, 
куди приймали «політично неблагонадійних» осіб "Я, 

У Тарту Б. Кістяковський продовжує підтримувати зв'язки 
із Західною Україною, з Іваном Франком. Зі Львова він отри- 
мує українські радикальні видання, а також, можливо, і соціал- 

" Ще у шкільні роки Б. Кістяковський був організатором таємного 
учнівського гуртка, за що був виключений з гімназії. Екзамени на атестат 
зрілості йому довелося складати в Талліні (Ревелі). У 1888 р. Б. Кістяков- 
ський поступив у Київський університет і в тому ж році увійшов у неле- 
гальний студентський гурток. Тут він разом з іншим майбутнім тартуським 
студентом Е. Дегеном примкнув до лівого радикального крила і незабаром 
реа реч із його керівників ЦІ, с. Х--ХІ; 12, с. 30--34, 14, с. 14--15; 

, С. 24. 
тю У Тарту Б. Кістяковський влився у марксистський гурток, заснова- 

ний у 1888 р. польським студентом М. Леєсніком |5, с. 3--27). У ньому 
Б. Кістяковський серйозно займається вивченням марксизму і в 1890-- 
1891 рр. стає прихильником цього нового вчення. Він розгорнув у Тарту, 
а на канікулах і в Києві велику роботу по пропаганді марксизму. Зокрема, 
у Києві Б. Кістяковський виступав з доповідями і рефератами про науковий 
соціалізм, постачав київських марксистів закордонними виданнями (в тому 
числі виданнями групи «Визволення праці»), організував декілька гуртків; 
за його участю була перекладена на російську мову, а потім видана в 
Коломиї «Ерфуртська програма». Отже, Б. Кістяковський відіграв чималу 
роль у розповсюдженні марксистських ідей у Києві |9, т. 271; 11, с. 19-- 
21, 12, с. 112--116; 14, с. 49--50). 

124



демократичну літературу. При обшуку в Кістяковського в 
1892 р. жандарми знайшли газету «Буковина» і 50 примірників 
журналу «Народ», який ті віднесли «до видань, що мають за 
мету збуджувати до бунтів і повалення верховної влади» |18, 
1893, арк. 25 зв.). До речі, план цього видання І. Франко, М. Па- 
влик і Б. Кістяковський обговорювали влітку 1889 р. у Львові. 

Усе це знову привернуло увагу жандармів до Б. Кістяков- 
ського. Як видно з довідки Департаменту поліції, «у червні 
1891 р. начальник Київського жандармського управління одер- 
жав анонімне повідомлення з приводу злочинних гуртків у 
Києві, Одесі та Юр'єві, що утворилися під впливом закордон- 
ного Львівського гуртка» (18, 1893, арк. І зв. -- 2). На думку 
поліції, в діяльності цих гуртків брав активну участь Б, Кі- 
стяковський. 

Б. Кістяковського, очевидно, не задовольняє «пропускна 
здатність» уже існуючих каналів по переправці революційної 
літератури із Західної України в Росію, тому він вирішує на- 
лагодити нові і з цією метою скористовується зв'язками тар- 
туського марксистського гуртка. А. Женчиковський, що прими- 
кав до гуртка, після закінчення в 1890 р. Тартуського ветери- 
нарного інституту, є ветеринаром прикордонної охорони у Ра- 
дзивілові на Волині. Влітку 1892 р. Б. Кістяковський їде у 
Радзивілів до Женчиковського, щоб домовитися про переправу 
через нього нелегальної літератури з-за кордону. Але по дорозі 
в Почаєві він був заарештований жандармами. У чемодані 
Б. Кістяковського і при обшуку на його квартирі у Тарту жан- 

дарми виявили велику кількість присланих з-за кордону (можна 
припустити, при допомозі І. Франка та його товаришів саме 

зі Львова) соціалістичних видань (18, 1893, арк. 14-14 зв.). Та 

заарештовані Б. Кістяковський та інші члени тартуського марк- 
систського гуртка на допитах все заперечували і не розкрили 
шляхів, якими отримували ці видання із-за кордону. Б. Кі- 
стяковський був виключений з Тартуського університету і його 

дальша діяльність проходила поза межами Естонії. 
Разом з тим і перший марксистський гурток у Тарту, видно, 

припинив своє існування. Але в кінці 1892 р. тут виникає новин 
гурток, що складається із студентів, очолили його К. Чекеруль- 

Куш та І. Давидов |6, с. 14--27) До його складу входило де- 

кілька українців. Завдяки їм тартуські студенти знову змогли 

налагодити контакти з І. Франком. І в цьому була заслуга 

М, Байздренка ". 

« Микола Георгійович Байздренко, будучи студентом Харківського ве- 

теринарного інституту, під час поїздки у Львів в 1890 р. встановив зв'язок 

з місцевими радикальними діячами і російськими емігрантами. Після повер- 

нення у Харків він організував там нелегальний революційний гурток. 

У 1892 р. М. Байздренко перевівся у Тартуський ветеринарний інститут 

і увійшов до складу марксистського гуртка К. Чекеруль-Куша та 1. Дави- 

дова. У середині січня 1893 р. йому була дозволена місячна поїздка За 

кордон з метою лікування. Байздренко спочатку зупинився у Львові, а по- 

тім відправився у Відень. При зустрічі з І. Франком вів переговори про ви- 

125



З І. Франком підтримував зв'язок також студент, а пізніше 
викладач Тартуського університету Михайло Петрович Косач 
(4, с. 43--68|, брат Лесі Українки, причетний до діяльності уже 
згадуваного нами марксистського гуртка К. Чекеруль-Куша і 
І. Давидова. Відомо, що М. Косач виписував у Тарту журнал 
І. Франка «Житє і слово», а пізніше й «Літературно-науковий 
вісник», у видані якого також брав участь великий письмен- 
ник. До речі, М. Косач був не єдиним передплатником журналу 
«Житє і слово» в Тарту. Неповний комплект цього видання за 
1895--1897 рр. до цього часу зберігається у Науковій бібліо- 
теці Тартуського університету. 

Досить рано твори І. Франка стали перекладатися естон- 
ською мовою. У дореволюційний період І. Франко, без сумніву, 
був найбільш популярним українським автором в Естонії. Цьому 
сприяла загальноєвропейська визнаність письменника. Але по- 
пулярність оповідань І. Франка в Естонії пояснюється не тільки 
цією обставиною. Сам характер творчості письменника, ідейна 
спрямованість його творів, що різко викривали капіталістичний 
лад і його носіїв," були близькими читачам і демократичним 
літераторам початку ХХ ст., співзвучними їхнім думкам і. спо» 
діванням. 

Перший переклад І. Франка -- оповідання «Муляр» -- по- 
явився в журналі «Рахва Либулехт» («Народний звеселяючий 
листок»), органі радикальної естонської інтелігенції 0 (1900, 
Ме 5). У цьому ж журналі в 1900 р. було надруковано також 
переклад оповідання Леся Мартовича «Мужицька смерть». Оче- 
видно, джерелом для естонських перекладачів послужили ро- 
сійські переклади, опубліковані в 1899--1900 рр. у легальному 
марксистському журналі «Жизнь», що виходив у Петербурзі. У 
журналі співробітничав В. І. Ленін, а його літературним відді- 
лом фактично відав М. Горький. 

дання з його допомогою за кордоном суспільно-політичного журналу, якому 
б не загрожувала царська цензура. У цих переговорах М. Байздренко висту- 
пав як представник молодого покоління українських суспільних діячів, і, 
судячи з переписки І. Франка з М. Драгомановим, він дійсно мав для цього 
певні підстави, будучи ніби зв'язковим між Харковом, Києвом і Тарту, з 
одного боку, і Західною Україною та Австро-Угорщиною -- з другого (17, 
т. 20, с. 477, 479, 485, 710). В числі інших на переговорах порушувалося й пи- 
тання транспортування заборонених соціалістичних видань із-за кордону в 
Росію. Це певною мірою підтвердив й обшук у М. Байздренка в 1893 р., 
під час якого буа знайдений пакувальний папір з-під бандеролей з австрій- 
ськими поштовими марками і штемпелем «І, етрегр» (Львів). 

. У серпні 1893 р., зразу після повернення з канікул із Харківської 
губернії, М. Байздренко був заарештований і притягнений до жандармського 
слідства по звинуваченню у ввезенні з-за кордону революційної літератури 
для гуртка української молоді в Харкові (18, 1897, арк. П зв., 12; 20, арк. 
15--16, 20--21). Очевидно, приводом для арешту став відправлений у Харків 
при участі М. Байздренка дружиною І. Франка, Ольгою Франко, транспорт 
з літературою групи «Визволення праці», де були й праці Г. В. Плеханова. 
Частина цієї літератури була розповсюджена в Саратові, Орлі, Херсоні та 
інших містах Росії й України |З, с. 108--109). 

126



Перекладачем «Муляр» в публікації «Рахва Либулехт» 
вказаний Е. Р. Вірк. Можливо, це псевдонім Едуарда Вірго 
(1878--1938), у молодості прогресивного журналіста, змушеного 
після революції 1905 р. емігрувати за кордон. Услід за тим в 
естонських газетах і додатках до них появляються переклади 
й інших оповідань І. Франка. Так, у 1903 р. в газеті «Театая» 
(«Вісник») " було надруковано два його оповідання про дітей -- 
«Малий Мирон» -- у перекладі Е. Й. Иунапуу (17 квітня, М» 84), 
а також у перекладі К. Кокла «Грицева шкільна наука» під 
заголовком «Як Грицько вчився читати»  (ЇІ2 вересня, 
Хо 203). 

Переклади Е. Й. Иунапуу і К. Кокла досить точні, але не 
відзначаються високим художнім рівнем. Незважаючи на це, 
перекладачі змогли донести до естонського читача принадність 
оповідання «Малий Мирон», в якому тонко й проникливо роз- 
кривається дитяча психологія, передати витриману в гумори- 
стичному тоні, але загалом похмуру картину австро-угорської 
школи в «Грицевій шкільній науці». 

Характерним є підбір творів І. Франка для перекладів у 
роки першої російської революції. У 1907 р. у безплатному 
додатку до газети «Ийгус» («Право») -- «Кір'яндус я Кунст» 
(«Література і мистецтво, Хе 14), появляється переклад відо- 
мого оповідання -- памфлета І. Франка «Свинська конституція». 
Хоча український автор описує тут конкретні умови Австро- 
Угорщини, його критика стосується всього сучасного буржуаз- 
ного ладу. Це, очевидно, і привернуло увагу естонського пере- 
кладача, який підписався криптонімом В. В--а. 

У тому ж 1907 р. в лівій газеті «Синумед» («Відомості», 3-- 
5 травня 1907 р. М» 99--101) появляється переклад сатиричного 
оповідання І. Франка «Їсторія одної конфіскати», в якому 
гостро висміюється «свобода» буржуазної преси і «принадність» 
цензури. Іронічне змалювання переслідування газети після на- 
кладення арешту на один з її номерів було особливо актуаль- 
ним у ті дні, коли в Естонії проводилося ряд судових процесів 
над органами преси і багато номерів газет конфісковувалося 
властями. 

У ті роки двічі перекладається естонською мовою оповідання 
І. Франка «Історія кожуха»; вперше було опубліковане в 1906 р. 
в газеті «Пяевалехт» («Щоденний листок», 19 серпня, Ме 183) 
в перекладі відомого естонського письменника-реаліста Якоба 
Мяндметса, вдруге -- в 1907 р. в газеті «Синумед» (12 і 14 

ж Газета «Театая» в той час була прогресивною і в літературному плані 

дуже сильним органом естонської преси. До її редакції входила велика 

група представників радикальної іптепігенції -- Е. Вільде, О. Х. Мюнтер, 

Х. Пегельман, П. В. Вескі та ін. -- які значною мірою визначали напрям 

газети. На її сторінках були опубліковані знамениті історичні романи 

Е. Вільде, численні переклади з російської (1. С. Тургенев, А. П. Чехов, 

М. Горький та ін.), французької, німецької, англійської та інших літератур. 

і 197



травня, М» 104 і 105) в не дуже точному перекладі переклада- 
ча-дилетанта Т. Лаура. Незвична, дещо умовна форма опові- 
дання у поєднанні з близькою естонцям проблематикою робила 
його співзвучним тим новим шуканням, які відбувалися в естон- 
ській літературі початку ХХ ст. 

Особливо «пощастило» оповіданню І. Франка «Добрий 
заробок» -- воно появлялося на шпальтах естонської періодики 
в чотирьох різних, досить точних перекладах: у 1905 р. в 
«Уудисте весте-оза» (фейлетонний додаток до газети «Ууди- 
зед» -- «Новини», М» 15--16; у 1906 р. -- в газеті «Синумед» 
(17 грудня, Мо 141, перекладач К. Кокла) і у додатку до газе- 
ти «Вабадус» («єСвобода», Ж» 9, перекладач К. Лаас); у 
1908 р. -- в газеті «Вирулане» (11--13 грудня, М» 35--37, пе- 
рекладач А. Тарто). 

Популярність оповідання «Добрий заробок» в Естонії по- 
яснюється не тільки яскравим змалюванням тяжкої долі селя- 
нина, а й яскраво вираженою вірою селянина в свої сили, у 
майбутнє. Цей гуманістичний, сповнений соціального оптимізму 

погляд письменника на селянина, до того ж виражений у формі 
сюжетно захоплюючого, забарвленого тонким гумором опові- 
дання, безумовно, був близький і зрозумілий естонським чи- 
тачам і літераторам. 

Цікаво, що в 1897 р. у газеті «Ревельские известия» (29 
серпня, Хо 194), що видавалася російською мовою у Талліні, 
був опублікований російський переклад «Доброго заробку» 
І. Франка («Хороший зароботок»), здійснений П. Грабовським. 
Переклад передрукований із «Сибирского вестника». 

Наприкінці ХІХ ст., у зв'язку з переходом усіх навчальних 
закладів Естонії на російську мову викладання, значно розши- 
рюється знання естонців про І. Франка. Естонському читачеві 
«стають доступними й російські переклади з української літе- 
ратури, як і з інших літератур світу. Більше того, у ті роки 
окремі естонці могли знайомитися з творами І. Франка і в 
«оригіналі. Це стосується перш за все естонців, які довгий час 

проживали на Україні і вивчили там українську мову. Серед 
них були й деякі письменники. 

З творчістю І. Франка і з самим письменником був знайо- 
мий видатний естонський пролетарський критик О. Х. Мюнтер, 
який успішно виступав й у галузі художньої прози. В молодості 
він п'ять років прожив у Криму, а з осені 1911 до весни 1917 
року працював викладачем сільськогосподарської і садівничої 
школи в Умані. Після Лютневої революції О. Х. Мюнтер по- 
вернувся на батьківщину і активно включився в громадське 
і літературне життя Естонії. У більшовицькій газеті «Кийр» 
(«Промінь», 1917 р., 16--17 червня, Ме 67--68) він опубліку- 
вав велику статтю «Рух українців». у якій проявив добре знан- 
ня української культури і літератури. У ній О. Х. Мюнтер 
пише й про І. Франка, який, за його словами, здобув загально- 
«європейське визнання «чудесними картинами життя українців, 

128



3 ще він правдиво й глибоко зобразив страждання й побут на- 
роду». 

| все ж до відновлення Радянської Естонії в 1940 р, естонці 
"загалом не мали можливості широко ознайомитися з творчістю 
Ч. Франка, як і взагалі з українською літературою. У 1920-- 
І930 рр. нових перекладів з його літературної спадщини не 
з'явилося. Прийшовши до влади, націоналістична буржуазія 
зробила все, щоб затруднити літературне і культурне спілку- 
вання естонців з народами Радянського Союзу, в тому числі 
з українцями. 

Перелом наступив лише після історичних подій 1940 р. Уже 
в 1941 р. у пресі Естонії появляється декілька статей про 
І. Франка, якими відзначалося 25-річчя з дня смерті письмен- 
ника. Правда, це були праці українських літературознавців, у 
яких давався загальний огляд життя і творчості І. Франка. 
Вони вперше знайомили естонських читачів з творчим шляхом 
українського класика. 

Особливо інтенсивні естонсько-українські культурні зв'язки 
у післявоєнні роки. Саме в цей період виходить велика кіль- 
кість творів українських письменників естонською мовою (|В, 
с. 69--741. і і 

Однією з перших книг був збірник вибраних оповідань 
І. Франка (1948), який відкривався великою вступною статтею 

Заславського і включав у себе ряд кращих оповідань ви- 
датного українського письменника -- «Муляр», «Добрий заро- 
бок», «Ліси й пасовиська», «Цигани», «Грицева шкільна наука», 
«До світла», «Історія кожуха» та ін. Перекладачем був пись- 
менник і критик Бернхард Лінде (1886--1954), славіст за ос- 
вітою, який багато перекладав з чеської, польської, південно- 
слов'янських мов. На превеликий жаль, його перекладам 
бракує художньої виразності, у них не завжди відтворений 
самобутній стиль оригіналу. Можливо тому перекладений Берн- 
хардом Лінде збірник оповідань І. Франка не привернув до 
себе особливої уваги естонських критиків і літераторів. 

У 1956 р. у видаництві для дітей виходить у світ історична 
повість І. Франка «Захар Беркут» з ілюстраціями відомого 
естонського графіка Віве Толлі. У вступній статті до книги, 
написаній О. Дейчем, розповідається про життя і творчість 
письменника. У 1959 р. естонською мовою підготовлена збірка 
казок І. Франка під назвою «Коли ще звірі говорили», ілюст- 
рована естонським художником Ромулусом Тійтусом. Збірник 
включає 17 казок, тираж -- 30000 примірників. Обидві книги, 
перекладені з російського видання письменником і переклада- 
чем Юрі Пійком (1911--1969), користувалися великим успіхом 
у юних естонських читачів. 

На сторінках естонських періодичних видань появився ще 
ряд перекладів оповідань, казок, поезій І. Франка, частина яких 
здійснена відомими естонськими письменниками. Так, поет і 
перекладач Айн Каалеп переклав поетичний твір І. Франка 

1, 9--3877 199



«Каменярі», а поет Манивальд Кесамаа -- одну з його поезій 
для дітей («Притча про нерозум»). 

Цього, звичайно, мало, щоб естонський читач міг відчути 
всю велич художнього генія І. Франка. Але ми з надією можемо 
чекати майбутнього хорошого видання. Справа в тому, що 
в даний час ведеться підготовка двотомника вибраних творів 
І. Франка в естонському перекладі, який повинен включати 
його кращі поезії, поеми, оповідання, повісті, драму «Украдене 
щастя», -- отже, дасть естонському читачеві достатньо повне 
уявлення про творчість українського класика. Перекладами для 
цього видання займається один із кращих естонських перекла- 
дачів Харальд Раяметс, лауреат Республіканської літературної 
премії ім. Ю. Смуула. Переклади Х. Раяметса відзначаються 
бездоганною точністю, глибоким проникненням в оригінал; вони 
прекрасно звучать по-естонськи і сприймаються як прекрасні 
зразки естонської поезії |б, 1975, 23. ІХІ. 

Естонці знайомляться з творчістю І. Франка не лише чи- 
таючи його книги, а й дивлячись на сцені його вистави. У 1952 р. 
драма І. Франка «Украдене щастя» з успіхом йде у театрі 
«Угала» (м. Вільянді). Постановник спектаклю -- народний 
артист Естонської РСР Олександр Сатс зумів розкрити ідейний 
зміст п'єси, він створив цікавий спектакль, в якому художньо 
переконливо відображена і соціальна, і психологічна сторони 
драми Франка. Ця постановка вважається однією з кращих у 
творчому доробку О. Сатса. 

У критиці відзначалося вдале виконання ролі Миколи За- 
дорожного артистом Вольдемаром Адером. Актор з глибокою 
симпатією поставився до свого героя, зумів «вжитися» в його 
образ і розкрити перед глядачем його переживання і внутрішній 
світ. Образ Миколи Задорожного поданий В. Адером у роз- 
витку: актор показав поступове прозріння пригнобленого, заби- 
того селянина, духовний ріст свого героя, що особливо прояв- 
ляється в фіналі спектаклю. 

Загалом справилася з роллю Ганни артистка Лайне Вага. 
Більше претензій у критиків було до виконання ролі Михайла 
Гурмана заслуженим артистом Естонської РСР Паулем Руубе- 
лем, який впадав інколи в мелодраматизм. Але у його грі від- 
значалися сильні моменти. Піля деякої перерви п'єсу в Естонії 
ставили й пізніше. 

У 1972 р. драма І. Франка «Украдене щастя» йшла на сцені 
Ракверського драматичного театру в постановці народного ар- 
тиста Естонської РСР Ільмара Таммура. Один із ведучих ре- 
жисерів республіки, він любить спектаклі з широким охоплен- 
ням життя, з великими соціальними конфліктами, з різким 
зіткненням ворожих сил. У його постановках переважають чіткі 
лінії, різкі інтонації, свідоме підкреслення якихось сторін жит- 
тя і характеру героя. 

У 1962 р. у Державному академічному театрі опери та ба- 
лету «Естонія» в Талліні була поставлена опера Ю. Мейтуса 

130



«Украдене щастя», партію Михайла Гурмана блискуче виконав 
покійний Георг Отс. Критика визнала її однією з найвдаліших 
у творчій біографії співака. 

Одноактна п'єса І. Франка «Будка ч. 27» була опублікована 
в естонському перекладі в спеціальному виданні для художньої 
самодіяльності -- «Репертуарний листок» (1959, М» 3) і неодно- 
разово ставилася на самодіяльній сцені. Ця постановка звучала 
і по Естонському радіо. 

В естонській пресі появилося чимало статей про І. Франка, 
про його життя і діяльність. Частина з них вийшла з-під пера 
естонських письменників, критиків і літературознавців Л. Мет- 
сара, Е. Прінка, Й. Фельдбаха та ін, У їхніх статтях підкреслю- 
ються загальні риси творчості І. Франка і естонських критичних 
реалістів кінця ХІХ--початку ХХ ст. 

У 1956 р. в Естонії широко відзначалося 100-річчя з дня 
народження І. Франка. В усіх газетах і журналах республіки 
були опубліковані статті про нього, а у деяких -- і переклади 
його творів. 11 серпня в Талліні відбувся вечір, присвячений 
письменникові. З доповіддю про життя і творчість І. Франка 
виступив В. Авраменко -- головний режисер Закарпатського 
українського музично-драматичного театру, що гастролював у 
той час в Естонії. На вечорі колектив театру показав одну з дій 
драми І. Франка «Украдене щастя». Крім цього, у Державній 
бібліотеці Естонської РСР ім. Ф.Р. Крецвальда була відкрита 
виставка, присвячена ювілеєві, на якій виставлялися видання 
творів І. Франка в оригіналі та в перекладах естонською, ро- 
сійською, німецькою мовами, праці про нього. У багатьох біб- 
ліотеках і будинках культури відбулися урочисті вечори. Естон- 
ське радіо підготувало передачі про славетного письменника. На 
екранах естонських кінотеатрів неодноразово демонструвалися 
фільми, поставлені за творами І. Франка. 

У Тартуському університеті для філологів уже більше чверті 
віку читається курс історії української літератури, в якому де- 
тально розглядається творчість Івана Франка. 

Таким чином, І. Франко відомий в Естонії, хоча глибоке 
знайомство з його творчістю -- це справа майбутнього і, бу- 
демо сподіватися, недалекого майбутнього. 

Список літератури: І. Василенко М. Академік Богдан Олександрович 
Кістяковський. -- Записки соціально-економічного відділу Української АН. 
т. 1, 1923. 2. Жуйков Г. Группа «Освобожденне труда». -- М., 1962. 3. Иса- 
ков С. Г. М. П. Косач в Зстонни. -- Учен. зап. Тартуск. ун-та, вьп. 65, 
1958. 4, Исаков С. Г. О первом марксистском кружке в Тарту. -- Учен. зап. 

Тартуск. ун-та, вмп. 261, 1970. 5. Исаков С. О марксистских кружках в 
Тарту в 1890-е годь. -- Учен. зап. Тартуск. ТГУ, вьл. 287, 1971. 6. Ісаков С. 
Майстерність: знання і любов. -- Літературна Україна, 1975, 23 вересня. 
7. Ісаков С. Г. Українська література в Естонії. -- Радянське літературознав- 
ство, 1975, М» 9. 8. Історія Київського університету. -- К., 1959. 9. Калино- 
вич В. Г. Політичні процеси Івана Франка та його товаришів. -- Львів, 1967. 
10. Крижановская-Тучапская В. Г. Из монх воспоминаний. -- Каторга м 
ссьілка, 1930, кн, 6 (67). 11. Мошинский И. Н. (Юз. Конарский). На путях к 
їзму сьезду РСДРП. 90-е годь в Киевском подполье, -- М., 1928. 12. По- 

9" 131



гребенник Ф. П. З кеопублікованих архівних матеріалів про Івана Франка. -- 
Радянське літературознавство, 1976, М» 5. 13. Тучапский П. Л. Из пережи- 
того: Девяностье годь. -- Одесса, 1923. 14. Федорченко 1. (Н. Чаров). 
Первме шаги соцнал-демократин в Киеве. -- Каторга и ссьшлка, 1926, кн. 6 

(27). 15. Франко І. Документи і матеріали, 1856--1956. -- К., 1966. 16. Фран- 
ко І. Твори: У 20-ти т. Т. 20. -- К., 1956. 17. ЦГАОР, ф. Департаментна по- 
лиции (ДП). 3-е делопр. 1889 г., ед. хр. 357, л. 5--10; 1891 г., ед. хр. 509; 
1893 г. ед. хр. 408, л. 23 об.; І об., 2; 14--14 об.; 1897 г., ед. хр. 395, л. б; 
7--7: М» 10, 11 об, 12. 18 ЦДІА УРСР, ф., 274, оп. І, од. зб. 319, арк. 1--43. 
19. ЦГИА ЗССР, т. 404, оп. І, ед. хр. 982, л. 15--16; 20--21. 

КРАТКОЕ СОДЕРЖАНИЕ 

Рассказьвая о связях И. Франко с передовьми студентами Тартуского 
университета, анализируя многне переводь произведений писателя на зстон- 
ский язьк, постановки его льес и др. автор статьин прослеживаєт связи ук- 
райнского революцнонного демократа с Зстонней дооктябрьского пернода и 
нашего времени. 

Стаття надійшла до редколегії 
9 жовтня 1976 року



ПУБЛІКАЦІЇ 

Встановлення авторства Г. В. Плеханова 
(публікація наукової доповіді М. С. Возняка 
«Оцінка діяльності ленінського «Союзу» в журналі Франка») 

Підводячи підсумки зробленого радянською наукою за чверть 
століття, що минуло після франківського ювілею у 1956 р., ми шанобливим 
словом: пом'янемо і тих учених, які закладали основи наукового вивчення 

спадщини Великого Каменяра, торували шляхи розвитку окремої галузі 
історії літератури -- франкознавства. 

Одним із зачинателів франкознавства по праву вважається дійсний 

член АН УРСР Михайло Степанович Возняк, якому у ювілейному франків-. 
ському році сповнюється 100 років з дня народження. Учений широких 
історико-літературних інтересів, більшу частину свого життя він присвятив 

науковому дослідженню творчої спадщини Івана Франка. Дослідники-фран- 

кознавці постійно звертаються до статей-публікацій і монографій М. С. Воз- 

няка, в яких зібрано багатющий фактичний матеріал до вивчення громад- 
сько-політичної, літературно-журналістської та наукової діяльності письмен- 

ника, його світогляду, до характеристики його як невтомного популяризатора 

передової російської літератури, як пропагандиста марксистських ідей. Спе- 

ціалістам добре відомі його статті «Енгельс у Франковому перекладі», «Роз- 

діл Марксового «Капіталу» в перекладі Франка», книги "«Велетень думки 
і праці», «Нариси про світогляд Івана Франка», збірник статей «З життя 

і творчості Івана Франка» та ін. 

: Франкіана М. С. Возняка не вичерпується виданими книгами та опублі- 

кованими статтями. В архіві вченого зберігається значна кількість неопублі- 

кованих праць, зокрема монографії (біографія «Від дитинства до повноліття 

Івана Франка», «Епілог праці І. Франка «В наймах у сусідів», «Іван Фран- 

ко в боротьбі за прогресивний журнал в роках 1884--1886»), чимало копій 

рукописних текстів Франка, його листування та ін. Серед цих неопублікова- 

них матеріалів привертає до себе увагу невелика за обсягом стаття (в ав- 

тографі та двох машинописних копіях) -- «Оцінка діяльності ленінського 
«Союзу» в журналі Франка» (тобто в журналі «Житє і слово»). 

У 1952 р. М. С. Возняк виступив на цю тему з науковим повідомленням 

на розширеному засіданні Президії Львівського філіалу АН УРСР, що 

відбувалося під головуванням дійсного члена АН УРСР Й. 3. Штокала" 
З доповіді М. С. Возняка наукова громадськість довідалась про участь у. 

з На цьому засіданні були присутні наукові працівники відділу літера- 
тури Інституту суспільних наук АН УРСР, у тому числі й автор. даної пу- 
лікації. 

9--3877 133.



журналі Франка Г. В. Плеханова як автора статті «Робітницький і револю- 

ційний рух в Росії» («Житє і слово», 1896, т. 5, кн. 2, с. 125--129), в якій 
вперше називалось ім'я В. І. Леніна, давалася оцінка петербурзькому «Со- 

юзові боротьби за визволення робітничого класу» та згадувалася праця 

В. І. Леніна «Пояснення закону про штрафн, які стягуються з робітників 
на фабриках і заводах». 

Питання авторства статті «Робітницький і революційний рух в Росії» 

довгий час залишалося невирішене. Шляхом порівняльного аналізу та зі- 
ставлення тексту з передмовою Плеханова до виданого одночасно женев- 

ського збірника «Работник» й іншими матеріалами М. С. Возняк довів, що 
ініціали «Г, В.», якими була підписана стаття в журналі «Житє і слово», 

є криптонімом відомого російського марксиста Г. В. Плеханова. 

Це відкриття М. С. Возняка стало загальновизнаним фактом, який ствер- 
джують усі, хто згадує статтю, в тому числі бібліографи (див.: Житє і слово, 
1894--1897. Систематичний покажчик змісту / Склав П. Г. Бабляк. -- Львів: 

Львівська державна наукова бібліотека Міністерства культури УРСР, 
1968, с. 26). Однак мотиви доведення авторства Плеханова, зібрані М. С. Во- 

зняком, ще й досі не набули друкованої гласності. Нині, у рік ювілею вче- 

ного, ми хочемо ознайомити читачів з повним текстом його наукової до- 

повіді, що зберігається в рукописному відділі Львівської наукової бібліотеки 

ім. В. Стефаника АН УРСР (фонд 29, М» 127, п. 47). 

М. Ф. Нечиталюк, доц., 

Тьвівський університет 

Публікація надійшла мгдо редколегії 
: 15 лютого 1980 року 

Оцінка діяльності ленінського «Союзу» 
в журналі Франка 

В 1896 році в серпневій книжці «Життя і слова», журналу, 
що видавав і редагував Іван Франко, появилася стаття «Робітницький і ре- 
волюційний рух в Росії», підписана ініціалами Г. В. (стор. 123--129). 
Автор статті стоїть на грунті наукового соціалізму, як можна висновувати 

з оцих слів: «Революційна інтелігенція, котра стоїть тепер в більшості на 
грунті наукового соціалізму, дбає про те, щоб кинути чимраз більше рево- 

люційних і соціалістичних ідей в робітницький осередок. Вона переходить 

тепер від закладання невеличких конспірацій, кружків самоосвіти і інших 
замкнених організацій до пропаганди і агітації серед широких кругів» 
(стор. 124--125). 

Щоб означити автора статті з ініціалами Г. В., треба порівняти її з 
женевською книгою 1896 року «Работник» ХМ» 1 и 2. Непернодический 
сборник. С портретом Фридриха Знгельса. Издание «Союза Русских Соцнал- 
демократов». На сторінках, означених римськими цифрами, надрукована 
передмова Г. Плеханова «От издателей» (стор. У--ХУ). Плеханов закинув 
народникам, що вони дивилися на російський робітничий клас як на дитину, 
яку, правда, треба вчити старанно і якнайбільше, але від якої не можна 
сподіватися майже нічого ні тепер, ні в найближчому майбутньому. «А тим 
часом, -- писав Плеханов, -- робітничий клас це саме та сила, що одна тіль- 

134



ки й може рушити вперед Росію, що одна тільки і здатна покласти кінець 

застоєві, який панує у нас тепер. Дотн, поки ця сила не прийде в дію, 

залишаться марними всі інколи справді героїчні спроби нашої інтелігенції 
добитись волі. " 

ІТ ця сила вже починає приходити в дію. Протягом царювання Олек- 

сандра ПІ ні в одному з наших суспільних класів не виникала така жива 

праця думки, ні один із них не внявив такої величезної жадоби знання, 

такого гарячкового прагнення до світла, як саме робітничий клас. Вісімде- 

сяті роки не без підстави вважаються у нас дуже сумною епохою в історії 
«інтелігенції». Слово «восьмидесятник» стало майже лайкою, що означає 
молоду людину, далеку від усяких широких розумових інтересів, усякої 
серйозної думки про загальне добро, людину, що думає лише про особисту 
користь, про власне щастя в житті. Вісімдесяті роки були часом упадку 
нашої «інтелігенції». Але ці ж роки були часом розумового піднесення ро- 
сійського народу і, передусім, передового загону цього народу, наших. 
промислових робітників. Одного цього досить, щоб підбадьорити всіх справ-. 

жніх друзів народу і показати їм, що їх справа тепер далеко ближча до 
свого тріумфу, ніж вона була коли-небудь давніша». 

Стаття «Робітницький і революційний рух в Росії» починається таким 

уступом, що відповідає наведеній цитаті: «В останні п'ятнадцять літ у Росії 
поряд з найлютішою політичною реакцією йшов ненастанний економічний 

розвій, відбувалася революція всіх суспільних відносин. Олександр ПІ, 

типовий тиран і систематичний реакціонер, і не підозрівав, що його політика 

провадить до цілковитого збурення всіх підстав його держави. Йому не 

довелось діждатися консеквенцій його урядування; з ними буде рахуватись 

його наслідник. Усі фінансові реформи під час останнього царювання були 
направлені виключно на витворення великої продукції і капіталізму, а ті: 

останні нерозлучні з міським і сільським пролетаріатом. Правда, в Росії по- 

стає нова економічна і політична сила -- російське купецтво і фабриканти, 

яким вигідні царський деспотизм і самоволя. Одночасно великі гурти ро- 

сійської інтелігенції дуже бистро буржуазяться і дбають тільки про свої 

особисті користі, але в решті їх політична свідомість чимраз більше загост- 

рюється. Революційна частина інтелігенції приходить до переконання, що во- 

на не може провадити боротьби на власну руку, бо політична боротьба -- 

справа класу, а вона не складає окремого класу, а може бути тільки 

репрезентанткою одного з існуючих в державі економічних класів. Висо- 

вується завдання оперти справу революції на інтересах робітників, прог 

летаріату, цього вічного революціонера, і сполучити їх у нерозривні зв'язки. 

Коли народництво перестає бути революційним, бо з заступників усіх 
покривджених і бідних взагалі воно стає репрезентантом дрібної буржуазії 

і все більше йде на уступки і компроміси з урядом, з інтелігенції виступає 

новий рух. Представники його не тільки самі одверто кажуть, що вони 
борються за права і добро робочого класу, а ці останні вони можуть ви- 

бороти тільки дорогою революції, насамперед політичної, але і інших на- 

кликають покинути лицемірство, зняти маски і одверто сказати, за чиїми 

інтересами вони стоять. Одночасно ліберальний напрямок в вищих кругах 
суспільності ненастанно мілішає, що міцніше відражає нас своїм недоумст- 

вом, але й з елементарною силою він здорово росте вшир і захоплює най- 
різнорідніші елементи» (стор. 123). 

ях 135



Порівнюючії обидві наведені цитати, не треба забувати, що передмова 
до єРаботника» зосереджена коло авангардної ролі робітничого класу в 

розвитку суспільного життя, а стаття на тему робітничого і революційного 
руху в Росії говорить і про становище інтелігенції в робітничому й револю- 
ційному русі. 

І в передмові до «Работника» івстатті про «Робітницький і революційний 
рух в Росії» є мова про страйки в 1895 році в межах Росії з зазначенням, 
що їх кількість зростає разом із ростом в свідомості робітників. Автор перед- 

мови до «Работника» згадує ярославський страйк, що став «приводом до 
кровопролиття». Напавши на беззбройних робітників, царські солдати по- 

клали на місці кількоро людей. Ця блискуча перемога над «непрнятелем» так 
потішила царя Миколу І, що він поспішив послати своє царське спасибі 

молодцям-фанагорійцям (тобто фанагорійському полкові, що стріляв на 

робітників» (стор. ІХ). Про страйк в Ярославі згадала ширше стаття в 
«Житті і слові»: «В квітні на величезній бавовняній фабриці в Ярославі 

застрайкувало з приводу зниження робочої платні І0000 робітників. Оче- 

видці вихваляють ще ніколи не видану серед російських робітників єдність, 
спокій і витривалість, які панували під час цього грандіозного страйку. 

Провокаційна поведінка уряду привела до бійки і різні. Як звісно, новий 
цар прилюдно дякував своїм військам за те, що вони так хоробро вбивали 
своїх братів і його підданих. Ця царська подяка тоді ж була офіціально 

опублікована» (стор. 124). До кровопролиття в Ярославі автор передмови 
до «Работника» додав рефлексію: «Тут уже ніякі сумніви неможливі; тут 

уже і сліпий бачить, що цар стоїть не по боці народу» (стор. ІХ), а в статті 
В «Житті і слові» читаємо: «Усі урядові і адміністративні сили в Росії 

стоять по стороні капіталу проти робітників в їх боротьбі за ліпші еконо- 
мічні обставини життя» (стор. 124). 

До останніх належить у першій мірі вища заробітна плата й коротший 
робочий день. Боротьба робітників з фабрикантами починається з повної їх 

свідомості, де шукати покращення свого економічного положення, і з їх 

переконання про спільність інтересів усіх робітників. Ця боротьба ве- 
деться головно страйками, що «ще не мають спеціально соціалістичної барви, 

але в цих випадках рішає один момент, і з економічного повстання витво- 

рюється політична революція» (стор. 123). 
Далі й подаються відомості про страйки ка фабриках і заводах" різних 

міст царської держави. Про низку цих страйків іде мова в статті Д. К., 

себто меншовика Д. Кольцова -- Б. А. Гінзбурга, під заголовком «Царське 

правительство и рабочне» в Х» 1--2 «Работника» (Отдел второй, стор. І-- 

44). Завдяки цій статті заховалася листівка Леніна «До робітників і робіт: 
ниць фабрики Торнтона», написана в листопаді 1895 року. Тоді, 5 листопада 

під керівництвом петербурзького «Союзу боротьби за визволення робітни-. 

чого класу» вибухнув на суконній фабриці Торнтона в Петербурзі страйк 

500 ткачів, викликаний нестерпним положенням робітників. В зв'язку з цим 

-страйком Ленін закликав усіх робітників і робітниць фабрнки підтримати 

страйкарів. Листівка Леніна, в якій він старанно зібрав факти з життя: 

торнтонівських робітників, справила величезне враження на робітників фаб- 

рики., Страйк пройшов спокійно Й закінчився успішно для робітників. 

-. Восени 1895 року в Петербурзі Ленін створив «Союз боротьби за: 
визволення робітничого класу». «Союз» поширив між робітниками також: 

136!



відозву, з якої наведений такий уривок у статті «Робітницький і революцій- 
ний рух в Росії» (стор. 125): «Товариші! Страйки в останні місяці впрова- 
дили капіталістів у великий клопіт. Під впливом страху акційні заводи 
Торнтон і Лаферм "" зробили деякі уступки. Навіть фабрична інспекція 
почала пильніше доглядати своєї справи. Але після того, як капіталісти 
поробили пільги там, де було б небезпечно їх відмовити, визискувачі звер- 
нулись до свого захисника, уряду. Вірний своєму обов'язкові заступати 
інтереси багачів, уряд енергійно прийнявся за справу. Вночі з 8--9 (20--21) 
грудня заарештовано багато підозрених осіб, «Спокій знов установлений! 
Жодні страйки більше не вибухнуть, жодні відозви не будуть поширені», -- 
Так думають панове капіталісти з своїми приятелями з поліції... Пан Торн- 
тон зараз виганяє на вулицю велику кількість своїх робітників і мститься на 
них за вимушені від нього концесії. 

Але страйки не припинилися, відозви появляються наново, їх, як і 
перед тим, читають і вони знаходять відгомін. «Союз боротьби за визволення 
робітничого класу», який видав ці відозви, зостається непохитним у своєму 
замірі провадити справу далі. Поліція помилилася в адресі. Робітницького 
руху не можна задушити заарештуваннями й висилками. Страйки не при- 
пиняться скоріш, ніж капіталістичне визискування». 

В примітці до звістки про заарештування влочі з 20--21 грудня 1895 ро- 
ку названі заарештовані особи, між ними й «адвокат Ульянов (брат пові- 
шеного в 1887 році)». 

В статті «Життя і слова» є звістки про страйки, про які немає згадок 

у М» 2 «Работника». Значить, статтю «Робітницький і революційний рух в 

Росії» писала людина, добре познайомлена із страйковим рухом в царській 

державі. Такі й інші міркування велять мені бачити в ініціалах Г. В. 
першого російського марксиста Георгія Валентиновича Плеханова, що, між 
іншими псевдонімами, мав псевдонім Г. Валентинов і ініціали Г. В. Подіб- 
ність літер М і Ш в почерку Плеханова спричинила помилку «Лаферш» в 
статті «Життя і слова». 

Т травня (25 квітня) 1895 року Ленін виїхав за кордон. В Швейцарії 

він познайомився з членами групи «Визволення праці», з Плехановим ії 
іншими та договорився з ним про встановлення постійних зносин з ними 
і про видання неперіодичного збірника «Работник» за кордоном. Завдяки 
встановленим зв'язкам мав Плеханов можливість отримувати більше звісток 
про страйковий рух в царській імперії, ніж хто інший, 

Завдяки встановленим зв'язкам мав Плеханов також можливість отри- 

мати книгу Леніна «Обьяснение закона о штрафах, взимаємьх с рабочих 

на фабриках и заводах», Свою видану анонімну брошуру Ленін написав 

восени 1895 року й надрукував у кількості трьох тисяч примірників на 

початку грудня в петербурзькій нелегальній так званій Лахтінській дру- 
карні «Групи народовольців». Для відведення очей поліції на обкладинці 

вказано вигадані дані: «Издание книжного магазина А. Е. Васильева. 

Херсон. Типографня К. Н. Субботина, Екатернн. ул. д. Калинина». «Про- 

дается во всех книжньх магазинах Москвь и С.Петербурга», «Дозволено 
цензурою. Херсон, 14 ноября 1895 года». 

В статті «Життя і слова» про «Робітницький і революційний рух в Росії» 

х В тексті помилково «Лаферш». 

137



"маємо таку оцінку цього твору Леніна: «З видань таємної друкарні заслуго- 

вує на особливу увагу брошура про штрафи і відрахунки. В ній подрібно 

розібрано існуючі закони і підкреслено їх хиби. При цьому показано, як 

усе фабричне законодавство в Росії постало внаслідок робітницького руху 

в 80 роки. Під цим оглядом особливо важливий був величезний страйк в 

(1885 році на знаменитих бавовняних фабриках купця Сави Морозова в Вла- 

димірській губернії. Брошура надрукована дуже чисто і добрим шрифтом, що 

рідкість для таємних видань, вона обіймає 56 сторінок 1 поширена в 

1000 примірниках» (стор. 126). 

Після оцінки праці Леніна про штрафи й відрахунки стаття «Життя 

і слово» вказувала як на прояв пробудження класової і політичної свідо- 

мості серед великої кількості робітників і як на доказ справжнього успіху 

організаційної діяльності революційної інтелігенції в Росії на адрес мо- 

сковських робітників до паризьких з приводу ювілею 25-річчя Комуни 

18 березня 1896 року. Під адресом підписалось 605 робітників з 28 фабрик 

і верстатів у Москві. До адресу додано лист до Поля Лафарга, де робіт- 

ники писали, що могли б зібрати й більше підписів, але це було б небез- 

лечно й загрожувало б цілій справі. 

Про Росію стояло в адресі: «І Росія з 1861 року все більше й більше 
входить у круг європейських країн. Під могутнім напором капіталізму трі- 
щать і валяться в ній всі її «вікові» підвалини. Буржуазія з кожним днем 
стає все сильнішою і сильнішою, з нею вже тепер рахується абсолютизм, 
обсипаючи її сильним дощем привілеїв. Ці останні разом з приложенням 
найновіших удосконалень роблять особливо болючим перехід від натурального 
тосподарства до капіталізму. Антагонізм класів стає все більш і більш чіт- 
ким, і пролетаріат усе більше й більше проймається класовою свідомістю. 
Багаточисленні страйки в різних місцях імперії, що стали майже безпе- 
рервними, страйки, яких російський уряд не в силі ні заховати від громад- 
ськості, ні придушити силою зброї, є найкращим доказом пробудження мо- 
лодого російського пролетаріату. З його рядів кожного дня вириває без- 
пощадний деспотизм найкращих борців, й за останнє п'ятиріччя російський 

робітничий клас нараховує не одну сотню жертв. Але ніщо не в силі зупи- 

нити рух, що раз почався. Російські робітники, піднявши старий революційний 

прапор, почервонений кров'ю стільки мучеників з їх середовища й середо- 
"вища інтелігенції, узброїлись ідеями наукового соціалізму, стали під загаль- 

ний червоний прапор пролетаріату всього світу. Вони горді свідомістю, що 

передовий бастіон європейської реакції, який треба здобути пролетаріатові 

всіх країн -- російський царизм, мають вони зруйнувати, що останню базу 

буржуазного панування, без знищення якої неможлива перемога всього 

пролетаріату, мають вони знищити», 

Адрес московських робітників до паризьких надрукований в «Житті і 

слові» в російському тексті, а лист до Лафарга в українському перекладі. 
«Адрес московских рабочих рабочим Франции» надрукований і в М» 1-- 
2 «Работника» (стор. 100--102) разом з листом до Лафарга (стор. 103), що 

"в ньому є зазначений крапками пропуск, якого немає в «Житті і слові», а 

саме: «В червні минулого року московські робітники понесли значні втрати, 
бо втратили багато своїх найенергійніших провідників, що й досі гниють у 
слідчій тюрмі» (стор. 128). Знов маємо деталь, що вказує на добру по- 
інформованість автора статті в «Житті і слові», 

138



Після листа до Лафарга йде закінчення статті: «В цьому «адресіз 
виложена ціла філософія історії і доказана (?) конечність революції. Але 

це не повинно дивувати, Хто бачив Росію в останні два роки, той знає, 
як жваво тепер працює там думка. Навіть в легальній літературі скрізь 

планує життя і рух; дві-три книжки внесли більше світла і правди, як попе- 

реду сотні томів. Усюди тепер обговорюється сучасний економічний стан 
Росії і рішаються абстракційні питання про такий чи інший хід розвою су- 

спільностей. Теперішня Росія нагадує Росію половини сімдесятих років, 
тільки що тепер усе відбувається в далеко грандіозніших розмірах». 

Немає сумніву, що в оригіналі статті не було питальника після слова 

«доказана» в приложенні до конечності революції в Росії, про що іде мова 

в адресі московських робітників до паризьких. Таке ставлення справи не 
могло подобатись авторові статті в «Житті і слові», підписаної ініціалами 

Г. В., і може тому дальшої статті з такими ініціалами не бачимо вже біль- 

ше в журналі Франка. 

М. С. Возняк 



БІБЛІОГРАФІЯ 

М. Л. БУТРИН, ст. викл., 

Український поліграф. інститут 

Франкознавство за 1978 рік 

ТВОРИ І. Я. ФРАНКА 

Франко І. Зібрання творів. У 50-ти т. Художні твори. Т. 1--25/ 
Редколегія Є. П. Кирилюк та ін. - К.: Наук. думка, 1978. 

Т. 11. Поетичні переклади та переспіви / Упорядкування та коментарі 
Т. П. Маєвської, В. І. Шевчука; Ред. Б. А. Деркач. - - 677 с. 

Т. 12. Поетичні переклади та переспіви / Упорядкування та коментарі 
В. І. Шевчука; Ред. Д. В. Затонський. -- 727 с. 

Т. 13. Поетичні переклади та переспіви/ Упорядкування та коментарі 
В. П. Лук'янової; Ред. Н. М. Матузова. -- 663 с. 

Т. 14. Повісті та оповідання (1875--1878) / Упорядкування та коментарі 
Л. Ф. Кодацької; Ред. І. І. Басс. -- 477 с. 

Т. 15. Повісті та оповідання (1878--1882) / Упорядкування та коментарі 
Н. О. Вишневської; Ред. П. Й. Колесник. -- 51 с. 

Т. 16. Повісті та оповідання (1882--1887) / Упорядкування та коментарі 
Ф. П. Погребенника; Ред. О. Є. Засенко. -- 511 с. 

Т. 18. Повісті та оповідання (1888--1892) / Упорядкування та коментарі 
Н. О. Вишневської; Ред. П. Й. Колесник. 

Франко І. Вічний революціонер: Поезії. -- К.: Дніпро, 1978. -- 143 с. 
Франко І. Гімн; Каменярі; Товаришам із тюрми; У долині село лежить; 

З циклу «Веснянки»: «Гримить! благодатна пора наступає»; «Гріє сонечко», 
«Земле моя всеплодющая мати»; «Ой ти, дівчиної», «Червона калино, чого 
в лузі гнешся», -- У кн.: Українська дожовтнева поезія. Вибрані твори для 
середнього шкільного віку. К.: Веселка, 1978, с. 141--148. 
і дранко І. Лисичка кума: Казка. Для дошкільного віку. -- К.: Веселка, 

78. -- 16 с. 
Франко І. Малий Мирон. Оповідання для молодшого шкільного віку 

ла цоряднах і автор вступної статті А. М. Халімончук. -- Львів: Каменяр, 
978. -- 61 с. 

Франко І. «Микола Джеря» -- повість Івана Нечуя. -- У кн.: Нечуй Ле- 
вицький І. С. Микола Джеря. Повість. К.: Дніпро, 1978, с. 7--16. 

Франко І. Ой ти, дівчино, з горіха зерня. -- Зоря (Дніпропетровськ), 
1978, 23 грудня. 

Франко І. Поезія та драматичні твори:  Вибране/ Вступна стаття 
О. Н. Мороза, А. І. Скоця. На шляху поступу, с. 5--20. -- Львів: Каменяр, 
1978. -- 200 с. 

Франко І. Чим пісня жива: Поезії. -- К.: Дніпро, 1978. -- 159 с. 
Егапко І. Ороміадапіа / Тіитастуїї Лоїїа і 5іапізіам Сіоміакоміе. -- 

ІміЬіп: Муд-мо ІмЬеізкіев, 1978. -- 192 8. 

КРИТИЧНА ЛІТЕРАТУРА ПРО І. ФРАНКА 

Анніна І. О. Крилаті вислови у мові творів І. Я. Франка. -- У кин.: 
Культура слова. К., 1978, вип. 14, с. 29--33. 

Арсенич П. І. Взаємини І. Франка з прогресивними учителями Гуцульщи- 
ни. -- Укр. літературознавство, 1978, вип. 30, с. 113--120. 

Барвінок Т. На шляху пізнання. -- Прапор, 1978, М» 8, с. 139--140. 

140



Рец. на кн. Жук Н. Й. Проза Івана Франка. -- К.: Вища школа, вид-во 
при Київ, ун-ті, 1977, -- 211 с. 

Бутенко М. К. Традиції Івана Франка в українській радянській прозі 
70-х років на робітничу тему (До питання про прототип). -- Укр. літера- 
турознавство, 1978, вип.'30, с. 20--25. 

Войтюк А. Ю. Іван Франко про ідейність літератури. -- Рад. літера- 
турознавство, 1978, Ме 10, с. 38--48. 

Войтюк А. Ю. Рец. на кн.: Пустова Ф. Д. Іван Франко -- теоретик 
літератури. -- Київ; Донецьк, 1976. -- Рад. літературознавство, 1978, Ме 5, 
с. 89--91. 

Гнідан Н. О. Про Франкову прозу: Для учителів. -- Жовтень, 1978, 
М» 5, с. 151--152. 

Рец. на кн.: Жук Н. Й. Проза Івана Франка. К.: Вища школа, вид-во 
при Київ. ун-ті, 1977. -- 21 с, 

Гром'як Р. Т. Іван Франко про світоглядно-методологічні основи аналізу 
мистецтва. -- Укр. літературознавство, 1978, вип. 30, с. 65--72. 

Губар О. І. Павло Тичина про новаторство Ів. Франка. -- Укр. літера- 
турознавство, 1978, вип. 30, с. 91--98. 

Денисюк І. Рец. на кн: Жук Н. Й. Проза Івана Франка, -- К., 1977. -- 

Дкіпро, 1978, М» 6, с. 157--158. 
Дергаль Л. Я. І. Я. Франко про інтернаціоналізм творчості Лесі Укра- 

їнки. -- Укр. літературознавство, 1978, вип. 30, с. 79--86. 
Дідик С. С. Про одно із джерел творчості Франка-поета, -- Укр. літера- 

турознавство, 1978, вип. 30, с. 105--112. 
Дорошенко С. 3 любов'ю до Великого Каменяра. -- Жовтень, 1978, 

М» 8, с. 137--138. 
Рец. на кн.: Бандрівський Д. Під синіми горами. -- Львів: Каменяр, 

1977, с. 192. 
Зимомря М. Й., Бобинець С. С. До питання становлення та критичного 

осмислення німецької франкіани. -- Укр. літературознавство, 1978, вип. 30, 
с, 45--52. 

Зорівчак Р. Художня проза Івана Франка в англійському звучанні. -- 
Всесвіт, 1978, Ме 6, с. 204--206. 

Рец. на кн.: ЕгапКо І. 5Ногі зіагіез, -- Кіеу, 1977, 
Іван Франко. -- Наше слово |Варшава), 1978, 9 квітня. 
Каспрук А. А. Богдан Хмельницький у творчості І. Франка. -- Рад. 

літературознавство, 1978, М» 12, с. 6--14. У 
Каспрук А. А. Жанр притчі в поезії І. Франка. -- Укр. мова і літера- 

тура в школі, 1978, Мо 8, с. 28--39. 
Каспрук А. А. Жмуток до «Зів'ялого листя» І. Франка (Їз спадщини 

письменника). -- Рад. літературознавство, 1978, Мо 9, с. 54-61. 
Кирилюк Є. П. Іван Франко і наша сучасність (доповідь на наук. конф., 

присв. 120-літтю від дня народження письменника, у Львові 23 вересня 
1976 р.). -- Укр. літературознавство, 1978, вип. 30, с. 3--15., , 
УРН Н. П. Ідея возз'єднання українського народу у мовознавчій 

спадщині І. Франка. -- Вісник. Київ. ук-ту. Укр. філологія, 1978, вип. 20, 
с. 79--86. (КС). 100-річчя робітничої газети. -- Наше слово, 1978, 13 серпня. 

- Про участь І. Франка у виданні газети «Ргаса». 
Кузьмина 3. М. К вопросу о жанре повести Ивана Франко «Захар 

Беркут». -- У кн. Жанр и композицня литературного произведення. -- 
Петрозаводск, 1978, с. 157--170, 

Кухар-Онишко О. С. Питання стилю в естетиці І, Я. Франка. -- Укр. 
літературознавство, 1978, вип. 30, с. 73--78. Список літ.: 5 назв. 

Лубківський Р. Думка, що нові світи будує... -- У кн. Многосвіточ. -- 
К.: Рад. письменник, 1978, с. 124--138. ї Р, 

Маланчук В. А. Дещо про засади етнографічно-наукової та літературної 
творчості Івана Франка. -- Нар. творчість та етнографія, 1978, Ме 2, 
с. 54--67. і 

Матвіїшин В. Г. «Пастка» Е. Золя в оцінці І. Франка. -- Укр. літера- 
турознавство, 1978, вип. 30, с. 59--64. 

141



Маркушевський П. Г. «Украдене щастя» Івана Франка серед творів 

світової драматургії подібної тематики. -- Укр. літературознавство, 1978, 
вип. 30, с. 35--41. 

Мельник Д. Перші засіви (До 100-річчя виходу в світ першого укр. 

рев.демокр. журн. «Громадський друг». З виставкису Львів. літ. мемор. му- 
зеї І. Франка). -- Вільна Україна, 1978, 9 квітня. 

Микитась В. Л. Ідеологічна боротьба навколо спадщини Івана Фран- 
жа. -- К.: Дніпро, 1978, -- 230 с. 

Михайлюк  Т. С. Соціальна зумовленість характерів в оповіданні 
І. Я. Франка «Як Юра Шикманюк брів Черемош». -- Укр. літературознав- 
ство, 1978, вип. 30, с. 98--105. 

Мольнар М. Неопубліковане листування чеських та словацьких діячів 
з І. Франком. -- Дукля, 1978, ХМ» 1, с. 44--50. 

Мороз О. Н., Скоць А. І. На шляху поступу. -- У кн. Франко І. Пое- 
зія та драматичні твори. Вибране. -- Львів: Каменяр, 1978, с. 5--20. 

| Паламарчук Л. Рец. на кн: Полюга Л. М. Слово у поетичному тексті 
Франка. -- К., 1976. Мовознавство, 1978, М» 4, с. 83--84. 

Пархоменко М. Іван Фанко -- новатор -- В кн. Пархоменко М. Онов- 
лення традицій. -- К.: Дніпро, 1978, с. 31--37. 

Пащенко Є. Іван Франко в літературах народів Югославії. -- Всесвіт, 
1978, Хе 9, с. 194--197. 

Погребенник Я. М. Із спостережень над німецькими перекладами творів 
Івана Франка. -- Укр. літературознавство, 1978, вип. 30, с. 52--59. 

Погребенник Ф. П. Рец. на кн: Жук Н. Й. Проза Івана Франка. -- 
К., 1977. -- Рад. літературознавство, 1978, ХМ» 6, с. 90--91. 

Пустова Ф. Д. Творчість Нечуя-Левицького в оцінці І. Франка. -- Укр. 
літературознавство, 1978, вип. 30, с. 25--35. 

| Святовець В. Ф. Прозове слово Каменяра. -- Укр. мова і літ. в школі 
1978. Ме 3, с. 90--91. 

- Рец. на кн: Жук Н. Й. Проза Івана Франка. -- К. Вища школа, 
"вид-во при Київ. ун-ті, 1977. -- 21Ї с. 

зСможеський Г. Іван Франко в Підгірках. -- Жовтень, 1978, М» 8, 
с. 122--123. 

Соколець Ф. Т. Г. Шевченко та І. Я. Франко про творчість Байрона. -- 
Всесвіт, 1978, М» 9, с. 192--193. 

Сохацький Б. М. Світоглядні і методологічні принципи буржуазної 
свободя в творчості І. Франка. -- Укр. літературознавство, 1978, вип. 30, 
с. 86--91. 

Сухомлин Е. Г. Герцен і Франко. -- Укр. літературознавство, 1978, 
вип. 30, с. 42--45. 

Українське літературознавство: Статті і матеріали. Вип. 30. Іван Фран- 
ко. -- Львів: Вища школа, вид-во при Львів. ун-ті, 1978. -- 122 с. 
- Шаховський С. Львівська весна Каменяра (Про творчість І. Франка 
весною 1878 р.). -- Літ. Україна, 1978, 14 липня. 

Янковський Ю. 3. Провісники прийдешнього. Чернишевський і Фран- 
ко. -- В кн. М. Г. Чернишевський і українська література. -- К.: Дніпро, 
1978, с. 143--161. 

Янковський Ю. 3. Провісники прийдешнього. -- Чернишевський і Фран- 
ко. -- Укр. мова і літ. в школі, 1978, Хо 7, с. 19--29. 

Яценко В. Ф. Тема дружби народів в творчості Івана Франка. -- Укр. 
літературознавство, 1978, вип. 30, с. 15--20. 

-  Виупіак У. 0. Рец. на кн. Франко І. До світла: Оповідання. -- К., 
1976. -- МогКій Піеегаїиге кодау. Могтап, 1978, уоі. 52, М 1, р. 142. 

Мокгу М. Роіопо-икгаїпіка ТеоКкіузіа РастохмзкКіеро. -- Зіаміа  огіеп- 
іаїїз (Магзбтама), 1977, гос2. 26, М 4, 5. 435--440. 

. | Про польсько-українські літературні зв'язки у світлі досліджень Т. Па- 
човського творчості Т. Шевченка та І. Франка. 

ММібпієуу5ка Е. Вес. К5.: Киріомз5кі М. Гмап ЕгапКко іако Кгувук Ікега- 
бо зроїаківі, -- Втезабм, 1974. -- 58іаміа огіепіаїіз, 1977, госо. 26, М 4, 
5. 494--496. 

142



ІВАН ФРАНКО В ХУДОЖНІЙ ЛІТЕРАТУРІ 
ТА МИСТЕЦТВІ 

Ви чули ту пригоду / Слова І. Франка; Муз. С. Д. Козака. - У кн.: 
Козак С. Д.: Пісні. К.: Муз. Україна, 1978. -- 48 с. 

Вічний революціонер / Слова І. Франка; Муз. М. Лисенка. -- У кн.: 
Пісні боротьби й перемог. К.: Муз. Україна, 1978. -- 92. 

Вічний революціонер / Слова І. Франка; Муз. М. Лисенка. У кн.: Репер- 
туарний збірник. К.: Мистецтво, 1978. -- 119 с. 

Іван Франко / Худаш А. Д., Харитов В. І. Соколенко. -- К. Мистецтво, 
1978. - - 103.71 см. 

Изобразительное искусство Львова: Живопись. Скульптура. Графика 
/ Авт. сост. 9. П. Мисько. -- М. Сов. художник, 1978, -- 128 с. ил. и 
текст. -- 34 см. 

Из содерж.: арк. 20. В. А. Любчик. Иван Франко. «И пойдешь ть 
дорогой веков...» (Львов / Лит.-мемор. музей Й. Франко). 

арк. 54. В. Борисенко, Д. Крвавич, Е. Мисько, В. Одрехівський, Я. Чай- 
ка. Арх. А. Шуляр. Памятник Ивану Франко во Львове. 

арк. 68. В. П. Одрехивский: Захар Беркут (Львов. лит.мемор. музей 
И. Франко). 

арк. 74. И. В. Севера. Иван Франко (Львов. музей укр. искусства). 
арк. 85. Е. ИЙ. Безниско. Иллюстрации к позме ИЙ. Франко «Смерть 

Канна» (Собственность художника). 
Колодій В. Іван Франко |Вірші). -- Рад. Волинь, 1978, 29 квітня, 
Лопата В. И. Иллюстрации к стихотворенням И. Франко. -- У кин.: 

Искусство молодьх: Альбом / Авт.сост. В. П. Сьсоева. -- М.: Изобразит. 
искусство, 1977. -- 78 с., позицин М» 78--81. 

Павльчко Д. Сонеть; Иван Франко / Авториз. перевод Л. Смирнова. -- 
Правда Украннь, 1978, 11 июня. 

Пам'ятник І. Я. Франку (Скульптори: В. Борисенко, Д. Крвавич, Е. Мись- 

ко, В. Одрехівський, Я. Чайка; Архітектор А. Шуляр. -- В компл, листівок: 
Львів). Фото О. Яновського. -- К.: Рад. Україна, 1978. 

Франко Їван Якович (1856--1916). Листівка. -- К.: Мистецтво, 1978. 
Франко І. Украдене щастя. (Вистава у Чернівецькому укр. драм. театрі 

їм. О. Кобилянської). Рец. Валігура К. Окрадені. -- Рад. Буковина, 1978, 

І7 листопада. Верховинець Н. Повітря височини. -- Культура і життя, 1978, 

19 листопада. 

ХРОНІКАЛЬНІ МАТЕРІАЛИ 

На вулиці Народної гвардії ім. І. Франка у Львові відкрито меморі- 

альну таблицю "на честь підпільної антифашистської організації «Народна 
гвардія ім. І. Франка». -- Жовтень, 1972, Ме 2, с. 160. М 

100-річчю виходу у світ першого українського революційно-демокра- 

тичного журналу «Громадський друг» присвячена виставка у Львівському 

літературно-меморіальному музеї Івана Франка. -- Жовтень, 1978, Ме 5, 

с. 160. 
У вінок Каменяреві (про мітинг біля пам'ятника І, Франка у Львові 

на початку вересня 1978 р., присв. І. Франку). -- Жовтень, 1978, Ме 10, 

с. 159. 
Художня меморіальна таблиця, присвячена І. Я. Франкові на будинку, 

що на розі вулиць Чернишевського і Каменярів у Львові. Автори: Скульптор 
М. Посікіра. Архітектор Б. Черкес (фото). -- Жовтень, 1978, Ме 11, с. 159. 

ЛІТЕРАТУРНО-МЕМОРІАЛЬНИЙ МУЗЕЙ І. ФРАНКА 

У СЕЛІ. ІВАНА ФРАНКА 

Бонь В. Л., Оркуш М. О. Літературно-меморіальний музей у селі Івана 
Франка: Путівник. -- 2-ге вид., доп. -- Львів: Каменяр, 1978. -- 62 с. 

143



БІБЛІОГРАФІЧНІ ПОКАЖЧИКИ 

Мороз М. О. Франкознавство за 1976 рік. -- Укр. літературознавство, 
1978, вип. 30, с. 121--130. 

ДОПОВНЕННЯ ДО ПОКАЖЧИКІВ 
«ФРАНКОЗНАВСТВО ЗА 1976 І 1977 РОКИ» 

Твори І. Франка 

Вічний революціонер / Слова І. Франка; Муз. М. Лисенка. -- У кн.: 
Цих днів не змовкне слава, Пісенник. -- К.: Муз. Україна, 1977. -- 66 с. 

. Франко І. Гімн/ Пер. Є. Буджалов. -- Хальм унн, 1976, 9 грудня. 
(Калм. мовою). 

Франко І. Грицева шкільна наука. Оповідання для мол. шкільн. ві- 
ку. - К.: Веселка. 1977. -- 16 с. 

Франко І. Добрий заробок. Оповідання / Пер. А. Пурмар. -- Таван 
Атал, 1978, Х» 6, с. 61--62 (Чувас. мовою). 

Франко І. Вірші/ Пер. О. Нургалієв. -- Алма-Ата: Жаднн, 1976, -- 
39 с. (Казах. мовою). 

Франко І. Коли ще звірі говорили / Пер, Ю. Пійк. -- 2-ге вид. -- Таллін: 
Еесті раамат, 1976. -- 103 с. -- Ест. мовою. 

Франко І. Лисичка і журавель (Казка), -- Світанок (Дод. до газети 
«Наше слово»), 1977, Мо 8, с. 5. 

КРИТИЧНА ЛІТЕРАТУРА ПРО І. ФРАНКА 

Зорівчак Р. Місце Івана Франка в історії українського перекладознав- 
ства. -- Наша культура, 1977, М» 6, с. 2--4. 

Колесник П. І. Їван Франко. Біогр. нарис. -- К.: Дніпро, 1977. -- 143 с. 
(Англ. мовою). 4 

Ласло-Куцюк М. Іван Франко і Еміль Золя. -- Наша культура, 1977, 
Ме 8, с. 1--3; Мо 9, с. 5--6. 

Лозинський І. Іван Франко в житті Іларіона Свєнціцького. -- Наша 
культура, 1977, Ме 10, с. 12--14. 

Образотворче мистецтво Києва: Живопис. Театрально-декоративне мис- 
тецтво. Графіка. Скульптура. Монументальна скульптура. Декоративно-при- 
кладне мистецтво. -- М.: Сов. художник, 1977. (Укр. і рос. мовами). 

Зі змісту: Глущук Ф. Т. Вічний революціонер (І. Франко), с. 109. 
Якутович Г. В. Ілюстрації до повісті І. Франка «Захар Беркут», с. 107. 

арцрюмакі М. Гмап Егапко а Киїїига роїізка. -- Ргоїііег, 1976, М 12, 
5. 14--15. 

Киріоузкі М. СДміагКкі Гуапа ЕгапКа 2 гзаспофпіо-еигореі|5ка тузіа Кгу- 
іусгпо-ІйегасКа. -- Рггеріадй Нпитапізіустпу, 1976, М 9, 5. 77--85. 

Стаття надійшла до редколегії 
10 березня 1980 року 



ЗМІСТ 

Дорошенко Ї. І. Іван Франко -- наш сучаоних (До 125-річчя з 
дня народження) уезсйорний "КРИ 

ТЕОРІЯ ЛІТЕРАТУРИ 

Пашук А. І. Проблема народних мас і особи у творчості 
І. Франка 3.5), з. )2 з зо БОНН НВ 

Будний В. В. І. Франко про крицерії оцінки суспільної значимості 
літератури тоб з. Бе'юііжо торій УВУ 

Бунчук Б. І. Поетичне новаторство Івана Франка . . 

Матвіїшин В. Г. Іван Франко і антирелігійні твори Еміля Золя 

Франко О. И. Концепція соціальних та соціально-психологічних ос- 
нов художнього сприймання в естетиці Івана Франка 

ІСТОРІЯ ЛІТЕРАТУРИ 

Черницький Є. М. Пушкін і Франко (про Пушкіну вх традиції в 
творчості І. Франка) з ней уч 

Антонюк Є. М. Франківські традиції в діяльності зперахурно: гро- 
мадської організації «Західна Україна» в 

Лісовий П. М. Іван Франко рн поширення орв Котляревського 
в Галичині . : Р 

Шалата М. И. Іван Франко в творчій біографії ож ончноа 

Скоць А. І. Поема І. Франка «Сурка» : 

Пустова Ф. Д. Іван Франко про Марка Кропивницького 

Тараненко М. П. І. Франко про творчість І. Нечуя-Левицького 

Ляхова Ж. Т. Іван Франко і епістолярна спадщина Т. Г. Шевченка 

Маланчук О., 3. Публічні виступи Івана Франка на захист селян 

Гонтар П. П. Денисюк І. 0. Дорошенко І. І. Халімон- 
чук А. М. Вчений Каменярської снаги (До 100- трізая 
з дня народження академіка М. С. Возняка) . 5 

ТВОРЧІСТЬ ІВАНА ФРАНКА 

В СОЮЗНИХ РЕСПУБЛІКАХ 

Андреєва І. І. Творчість Івана Франка в Татарії 
Ісаков С. Г. Іван Франко і Естонія - 

104 

112 

118 
123 

145



ПУБЛІКАЦІЇ 

Нечинталюк М.Ф. Встановлення авторства Г. В. Плеханова (пу- 
блікація наукової доповіді М. С. Возняка «Оцінка діяль- 
ності ленінського «Союзу» в журналі Франка») . . . 133 

БІБЛІОГРАФІЯ 

Бутрин М. Л. Франкознавство за 1978 рік . . . . . . . 140



" 

УКРАЙНСКОЕ ЛИТЕРАТУРОВЕДЕНИЕ 

Випуск 36 

ИВАН ФРАНКО. Статьн и матерналь 
(На укранйнском язьке) 

Республиканский межведомственньй 

научньй сборник 

Львов. Издательство при Львовском 

государственном уннверситете 

издательского обьедикнення, «Вища школа» 

На фронтисписі репродукція з гравюри народ- 

ного художника СРСР В. І. Касіяна. 

Редактор Р. М. Бокоч 

Художній редактор Н. М. Чишко 

Технічний редактор А. А. Степанюк 

Коректори М. Т. Ломеха, М. Ю. Лазур: 

кевич 

Інформ. бланк Ме 5765 

Здано до набору 09.09.80. Підп. до друку 13.03.81. 

БГ 01021. Формат 60Х90/в. Папір друк. Ме І. 
Літ. гарн. Вис. друк. 9,25 умовн. друк, арк. 

-К0,125 арк. вкл. 10,41 обл-вид. арк. -0,03 арк. 
вкл. Тираж 1000 прим. Вид, Ме 850, Зам, 3877. 
Ціна І крб. 40 коп. 

Видавництво при Львівському державному 

університеті видавничого об'єднання «Вища шко- 

ла», 290000, Львів, вул. Університетська, |. 

Обласна книжкова друкарня Львівського облас- 

ного управління в справах видавництв, полігра- 

фії та книжкової торгівлі. 290000, Львів, вул. 

Стефаника, 11.



ц
і
 

В издательстве при Львовском 

государственном университете 

издательского обьединения «Виша школа» 

в 1981 году вьйдет книга: 

РЬСАК А. А. 

ЖИВОТВОРНЬЙ ИСТОЧНИК 
ДУХОВНОГО ВДОХНОВЕНИЯ 

(поззия Леси Украннки в русских переводах) 
Язьк русский, 10 л. Цена І р. 40 к. 

Монография посвящаєтся 110-й годовщине со дня 
рождення позтессь. Исследуется процесс восприятия по- 
ззии Леси Украйнки в дореволюционной России, рассмат- 
риваются пути изучения ее творчества в послеоктябрь- 
ский период как проявление творческих взаймосвязей 
украннской и русской литератур, определяются важнье 
аспекть в их интернациональном сближении. 

Для преподавателей, студентов. 

Книгу можно заказать в местном книжном магазине Книго- 

торга или потребсоюза, а также в отделе «Книга -- почтой» 

магазина Х» 19 Львовского облкниготорга (290006, г. Львов'б, 

пл. Ринок, 10).









чу
 

Р
 

А 
п
у
х
 

б, 
" Ь Р ' 

; 1 чи - , і Г й 5) 

і » реч Ге 
ї Й 4 - . я, Пр» 

м -» 4 З - У кі и 
. у? М , -» з ч ї ; з - мі у я 

у - ж 1 У ор 
і, з кій Тв ЗУ 

т 

пі | йй т жо Я 

а 0 Українсько літературознавство, 198, вип. Зб 

оч
и 

сарана ро Р 

с
о
з
р
р
е
у
р
а
е
б
 о 
зр

й 
Ез
 

ге 
м
и
 

- БЮ 3 
г з моти і З З! 4 їм 

і я «г і, й да о - "и . ї Бо З У ц й й ї - й ; б; ж. Я і | Ук м 

і к. ь Ф- и г ГЕЙ 

| У 2 ; : 
"я - - - Її "С я є 4 


