
І55М 0130-528Х 

«/кКРАїНСЬкКЕ 
ІТЕРАТУРО: 

 8ндАвотво 

вмІІУСЕє 3



Наукова бібліоте 

7001- 0730986" 



МІНІСТЕРСТВО ВИЩОЇ 

! СЕРЕДНЬОЇ СПЕЦІАЛЬНОЇ 

ОСВІТИ УРСР 
ЛЬВІВСЬКИЙ 

ОРДЕНА ЛЕНІНА 
ДЕРЖАЗНИЙ УНІВЕРСИТЕТ 

ім, І, ФРАНКА 

УКРАЇНСЬКЕ 
ЛІТЕРАТУРОЗНАВСТВО 
ВИПУСК 37 

РЕСПУБЛІКАНСЬКИЙ 
МІЖВІДОМЧИЙ 
НАУКОВИЙ ЗБІРНИК 

Виходить з 1966 року 

ЛЬВІВ - 

ВИДАВНИЦТВО 
ПРИ ЛЬВІВСЬКОМУ 

ДЕРЖАВНОМУ УНІВЕРСИТЕТІ 
ВИДАВНИЧОГО ОБ'ЄДНАННЯ 

«ВИЩА ШКОЛА» 

1981 



ББК 83.3Ук О2о9с1 
ЗУ 
У45 ь. 29 

2465067 
В сборнике освещаются проблемь критики, теорин и истории 

дооктябрьской и советской украйнской литературь. Рассматривают- 
ся особенности развития современного литературного процесса (на 
примере творчества А. Корнейчука, А. Мальшко, 5. Гончара, 
Б. Олейника), а также вопрось взанмовлияння братских литератур. 

Раздел «В помощь учителю и студенту» содержит исследования 
научних работников-методистов по вопросам изучения в средней 
школе методологических трудов В. И. Ленина, творчества И. Котля- 
ревского. 

Для преподавателей вузов, учителей, аспирантов, студентов. 

У збірнику висвітлюються проблеми критики, теорії та історії 
дожовтневої і радянської української літератури. Розглядаються 
особливості сучасного літературного процесу (на прикладі творчості 
О. Корнійчука, А. Малишка, о Гончара, Б. Олійника), а також пи- 
тання взаємовпливу братніх літератур. 

Розділ «На допомогу вчителеві та студенту» містить досліджен- 
ня науковців-методистів з питань вивчення в середній школі методо- 
логічних праць В. І. Леніна, творчості І. Котляревського. 

Для викладачів вузів, учителів, аспірантів, студентів. 

Редакційна колегія: проф. д-р філол. наук І. І. Дорошенко (відп. 
ред.), доц. канд. філол. наук А. М. Халімончук (заст. відп. ред.), 
доц. канд. філол. наук Т. Ї. Комаринець (відп. секр.), доц., канд. 
філол. наук А. І. Бондаренко, проф., д-р філол. наук М. С. Грицай, 
доц., канд. філол. наук О. І. Губар, проф., д-р філол. наук 3. С. Го- 
лубєва, ст. викл. канд. філол. наук Г. С. Домницька, проф., 
д-р філол. наук. Н. Й. Жук, проф., д-р філол. наук М. П. Лакиза, 
доц., канд. філол. наук В. В. Лесик, проф., д-р філол. наук В. М. Ле- 
син, проф., д-р філол. наук П. М. Лісовий, проф. д-р філол. наук 
І. А. Луценко, проф., д-р філол. наук Г. І. Сінченко, проф., д-р фі- 
лол. наук В. В. Фащенко, доц., канд. філол. наук М. С. Федорчук, 
проф. д-р філол. наук К. П. Фролова, проф. д-р філол. наук 
П. П. Хропко, доц., канд. філол. наук М. Й. Шалата. 

Відповідальний за випуск доцагканд»,Філол. наук 
Т. І. Комаринець нова М 

її З Я У нет , 

Адреса редакційної колегії: 
290000, Львів, вул. Університетська, 1, держуніверситет, 

кафедра української літератури 

Редакція історико-філологічної літератури 

70202--045 
б'єднання 

523--81 4601000000 | О Видавниче об'єд 
М225(04)--81 «Вища школа», 1981 



ТЕОРІЯ ЛІТЕРАТУРИ 

Т.В. ХОМЯК, асп,., 
Дніпропетровський університет 

Особливості повістування 
в романі Олеся Гончара «Тронка» 

Ім'я Олеся Гончара відоме далеко за межами нашої 
Батьківщини як ім'я видатного радянського письменника і гро- 
мадського діяча. Герой Соціалістичної Праці, Голова республі- 
канського комітету захисту миру, член Всесвітньої Ради Миру, 
він нерозривно зв'язаний з своїм народом, з соціалістичною до- 
бою. Ця єдність і є джерелом його художньої творчості, якою 
письменник утверджує високі моральні якості радянської люди- 
ни і сприяє формуванню комуністичних ідеалів у молодого по- 
коління. 

Головний пафос прози О. Гончара -- це пафос громадянської 
відповідальності за все, що відбувається в світі, в країні. Він 
визначає і вибір матеріалу для художнього осмислення найак- 
туальніших проблем дійсності, і характер повістування. Не ви- 
падково характерною рисою творчості Олеся Гончара є її полі- 
тичність. Нею просякнуто багатство образного змісту, концепція 
людини і світу, яскраві картини минулого і сучасного, з нею, за 
словами Л. Новиченка, пов'язані «переломлення загальносус- 
пільних, загальнонародних процесів у найтонших гранях кон- 
кретної особистості» |2, с. 19) і повніше виявлення авторської 
позиції через суб'єктні форми. Показовим у цьому плані є ро- 
ман О. Гончара «Тронка». 

Розглянемо даний твір під цим кутом зору і простежимо, в 
чому ж полягає специфіка його повістування. 

Герої роману «Тронка», як і інших творів О. Гончара, - це 
представники різних поколінь, з різними професіями, долями. 
Але єднає їх висока культура праці і розуміння її як творчості, 
відчуття свого обов'язку перед людством. Причетність героїв 
«Тронки» до нових, соціально-історичних процесів глибоко роз- 
крита в сюжеті твору, в образній системі, але чи не найвираз- 
ніше в тих суб'єктних формах, які визначають своєрідність 
стилю О. Гончара як письменника. Романові «Тронка», як і но- 
велістичному за структурою твору С. Крутіліна «Ліп'яги», соці- 
ально-побутовим творам В. Фоменка «Пам'ять землі» і В. Воє- 
водіна «Спокою нема», властиве поєднання дослідницького 
пафосу з лірико-філософським і публіцистичним, ліричного 
і публіцистичного начал у вираженні авторської позиції з 

-



переважанням ліричного. Це проявляється в загостреній увазі 
до особистого світу героїв, у своєрідності ролі повістувача, ха- 
рактері авторського самовираження і в манері оповіді. 

Внутрішній стан героїв у романі «Тронка» письменник від- 
творює в деталізованих описах, наприклад: «В усіх цих повчан- 
нях їй |Ліні Яцубі) чулося щось таке, що внутрішньо раз ураз 
коробило її. «Вірю, вірю твоїм заслугам,-- але якщо ти був 
таким борцем тоді, то як же ти міг згодом усе це розгубити, 
забути, як міг примиритися із тим злом, що оточувало тебе, а 
часом і залучало в свої співучасники?» |Ї, с. 120), 

Переживання, думки і вчинки героїв Олеся Гончара здебіль- 
шого мотивуються обставинами і подаються у складному пере- 
плетінні індивідуальних, соціальних і загальнолюдських 
властивостей. Показовою у цьому плані є характеристика дирек- 
тора радгоспу, що поєднує в собі згадку про нього в розмові 
Дорошенка з Лукією, інтерпретовані оповідачем розповіді про 
нього Лукії і Сіробаби, слова самого Пахома в переказі інших. 
Декілька епізодів - «схопило біля силосу так, що довелося від- 
правляти небораку в область -- того ж дня й прооперували» 
П, с. 161), повідомлення про поведінку під час операції, а та- 
кож і раніші епізоди-згадки про дії директора радгоспу ство- 
рюють образ людини, самовідданої у праці. 

Герої О. Гончара -- справжні мислителі. Їхні думки сягають 
великих масштабів. Так, чабан Горпищенко, заперечуючи існу- 
вання бога, від факту народження скаліченого ягняти («Хай ми 
прогрішили, а ягня? За що його він скалічив?» |!, с. 9|) пере- 
ходить до політичного узагальнення, засуджуючи гонку озбро- 
єнь у країнах капіталу («А в Японії, я чув, дітей тридцять тисяч 
калічками народилось, це правда?»-- |Ї, с. 9)). Почуття і дум- 
ки героїв О. Гончара -- в даному випадку Горпищенка, як і ста- 
рої Дорошенчихи та її сина, охоплюють увесь світ: від звичай: 
ної події до польотів космонавтів, до подій, що відбуваються 
на всій земній кулі. 

Відтворюючи внутрішній стан героїв, О. Гончар психологіч- 
но передає їх простоту, відкритість, наголошує на еволюції 
їхнього світогляду. При цьому своєрідна роль належить опові- 
дачу. Його не можна ототожнювати з автором -- письменником. 
Часом дуже близькі за змістом думки останнього, навіть доку- 

ментально зафіксовані, не можуть бути безпосередньо співвідне- 

сені з його особистістю. У творі вони віддані оповідачу. Мова 
його має суб'єктно-оціночний характер. Саме він констатує фак- 
ти і ніби переказує (інтерпретує, переоформлює відповідно до 
стилю оповіді) розповіді, розмови-діалоги і монологи персона- 
жів, дає Їм свою оцінку, в якій виявляється авторська позиція. 

Своєрідна у романі «Тронка» фізична точка зору словесного 
образу автора. Оповідач може перебувати ближче або далі від 
зображуваного об'єкта, залежно від цього змінюється загаль- 
ний вигляд картини. У досліджуваному творі оповідач найчас- 

тіше не «прикріплений» до спостережного пункту. Йому власти- 

4



во вільно пересуватись у просторі. Його координати лише інко- 
ли визначені («На Горпищенковій кошарі...»). - 

Роль предметно-просторової організації роману «Тронка» 
загалом дуже важлива, особливо у відтворенні багатого інте- 
лектуального світу героїв. Його новели, що здебільшого почи- 
наються пейзажною зарисовкою, є заспівом для зображення 
подальшого розвитку подій, для створення певного емоційного 
настрою, ліричної атмосфери, в якій діють герої. При цьому 
картина природи подається в основному через сприйняття лірич- 
ного героя, дуже близького до «я» письменника, його філософ- 
ських і моральних пошуків. О. Гончар не просто фіксує реалії - 
пейзажу -- він прагне одухотворити їх загальною думкою і по- 
чуттям. 

Наскрізний образ, що об'єднує всі новели в єдине ціле -- ро- 
ман,-- це образ степу. У степу народилися герої роману, хоча 
доля розкидала їх по всій землі, степ дорогий кожному з них 
(«Ніщо мені так не пахне, як наш степ», -- говорить льотчик 
Горпищенко П, с. 7); Дорошенко «линув думками сюди» і «ду- 
ша його звідусіль поривалася саме сюди, тут завжди знаходила 
затишок, дружбу й любов,- набиралася звідси наснаги...» |Ї, 
с. 123)|). Степ для героїв «Тронки» -- це берег, до якого вони 
повертаються в години радощів і смутку, в щасті і горі, берег, 
без якого не може прожити людина. У розкритті образу степу 
важливими є семантичні зрушення і нашарування. Степ сприй- 
мається як: 1) один із компонентів географічного середовища; 
2) заповітний куточок рідного краю, де ти народився і виріс; 
3) найдорожче для людини -- Радянська Батьківщина. Образ 
степу пов'язаний у романі з проблемою призначення людини на 
землі, її відповідальності за свої вчинки перед людством. Не ви- 
падково у степу поряд постають чабанські отари ї полігон, роз- 
мову про мир і війну ведуть військовий генерал і чабан. 

Образи-символи в романі О. Гончара взаємозв'язані за своїм 
функціональним призначенням. Вони підпорядковані вирішен- 
ню єдиних проблем (миру, праці, призначення людини), а тому 
і зміст їх багатоплановий. Організуючим началом їх єдності є 
образ тронки, від нього через сюжетні лінії героїв, зображення 
типових обставин їх діяльності вимальовуються образи-симво- 
ли -- степу, океану, неба. 

Голос тронки, зробленої з мідної снарядної гільзи, закликає 
до миру, застерігає від лихоліть, страхіть війни. Звучить він 
у степу і на полігоні, вчувається героям, невпинним борцям за 
мир, в небі і в безкраїх океанських просторах. 

У романі О. Гончара «Тронка» виразно відчутний ліричний 
елемент. Він наявний у відтворенні суб'єктивного світу героїв 
та автора і пов'язаний насамперед з суб! єктними формами вира- 
ження авторської позиції у вирішенні проблем війни і миру, 
людської значущості та цінності, батьків і дітей, сучасного се- 
ла, вибору професії ії місця в житті. Особливо виділяються 
ліричні монологи героїв і відступи автора, емоційність яких 

5



зумовлена особливим характером мовлення  (узагальніоюче 
звернення, що починається з займенникової вказівки персонажа 
«він», «вона», відкрите «я» самовираження героїв, інтимізова- 
ний роздум -- інтерпретація оповідача), його інтонацією і рит- 
момелодикою. Ритм монологів, наприклад, створюється повто- 
ром однотипних речень, їхніх початків, порівнянь, що об'єдну- 
ються за допомогою специфічних приєднувальних конструкцій, 
синтаксичною послідовністюо речень і фраз, що завершують опо- 
відь новел, в поєднанні ліричної і задумливо епічної її тональ- 
ності, в емоційній напрузі роздумів. («Ото вони, люди трудного 
життя. Що солдатами були. Що трудягами стали. Шо руки їх 
звичні до важелів. До керм. До шоферських бубликів... Життя 
в них не тихе. По будовах. По чайних. Так і живуть. В будень 
куби дають. У свято в доміно рубаються. Грубі, як правда. 
Чисті, як небо» |, с.225|). Поетизація людини праці досягається 
не лише афористичністю внутрішнього роздуму-вислову Ліни, а 
й завдяки ритму, створеному повторенням однорідних синтак- 
сичних конструкцій, внутрішньою римою. 

У романі О. Гончара «Тронка» (як і в інших) за ритміко- 
синтаксичною конструкцією виділяються ліричні відступи. Рит- 
мічні повтори, дієслівні інверсії, постановка поруч близьких за 
смислом слів зумовлюють схвильоване, поетично піднесене пові- 
стування. Це характерно, зокрема, і для романів М. Шолохова. 
Ліричні відступи за змістом, ритмом створюють народно-пісен- 
не організуюче начало. 

У «Тронці» ритм подій виявляється у темпі повістування, що 
є визначальною ознакою ритмізованої прози і характерне для 
творів ЇО. Яновського, О. Довженка, А. Головка. О. Гончар 
динамічно зображує будівництво каналу, діяльність працівників 
радгоспу, службу на полігоні. Ритм повістування відповідає 
життєвому ритму. Цим пояснюються постійні звернення до три- 
тактної ритмічної формули спареного вживання слів і повторен- 
ня інтонаційних фігур в реченні, фразі чи в періоді. Таким чи- 
ном створюється уявлення про ритм руху («Для нього ціле 
життя -- це, братці, тільки силос, силос, силос!» ЦІЇ, с. 93). 

Ритмоутворюючими в уповільненій тональності філософських 
узагальнень є повтори симетрично розміщених синтагм з вели- 
ким семантичним навантаженням у реченні: «Учився |Уралов| 
тепер ночами, уперто розтягував ту чортову шкіру, а коли втом- 
лювався, зовсім виснажений, шпурляв акордеон у куток, і, від- 
сторонивши від доньки дружину, запухлу від сліз, сам нахиляв- 
ся над крихітним тільцем, що змагалося за життя, і мовчки 
приймав на себе той біль, той крик, той вибираючий душу донь- 
чин плач» |, с. 241). Синтаксична гнучкість повтору і його, по 
суті, необмежена варіативність досить вільно входить У КОН- 

текст оповіді. | і 
У системі ритмічних одиниць досліджуваного роману виділя: 

ється ритмомелодика великих синтаксичних сполук (надфразні 
єдності, епіфори, анафори), якими передаються напружені пси- 

6 

р



хологічні моменти, поведінка і відчуття героїв в складних обста- 
винах їх життя, роздуми автора про всесвіт, про актуальні 
проблеми дня. 

У створенні напружено динамічної тональності розповіді, як 
іїї уповільнення, неабияке значення мають вставні конструкції, 
еліпсис, до яких письменник вдається дуже часто. Вони пере- 
ривають розповідь паузою, яка має певну протяжність і виконує 
художньо-стилістичну функцію. Найчастіше за їх допомогою 
передається нервове напруження героїв, стан збудження, сумні- 
ви, відчай тощо. | 

Одну з ритмічних ліній роману «Тронка» О. Гончара стано- 
вить фольклорно-пісенна тональність. Вона відзначає окремі 
репліки героїв твору, великі словесні масиви, для яких властива 
народно-пісенна ритміка, внутрішня рима, пісенні повтори, 
фольклорна образність. У цьому плані показові закінчення но- 
по в структурі фрази яких переважає поетична інверсія, опи- 

, де поруч із деталями інформації, викладеної патетично, уро- 
б введено ліричні уривки з народно-пісенних творів. 

Структури фольклорної тональності, мінорно зафарбовані, 
вживаються у мовних партіях і оповідача, і персонажів. Для їх- 
ньої мови характерна, плавна ритміко-інтонаційна лінія, зрідка 
напружено-переривчаста: «Але ж веде -- такого мотоцикліста 
пошукати!... ..Ривок -- стрибок -- віраж через останню кучугу- 
ру, і ось вам море, ось вам його синява, тиха, безмежна... 

Один-однісінький серед морської рівнини бовваніє крейсер 
вдалині і, крім нього, ніде ні паруса, ні катерка...» ЦІЇ, с. 183|. За 
допомогою еліптичних конструкцій, що створюють переривча- 
стість, психологічну паузу, в повторі інверсійного розташування 
означень, приєднувальних сполучників і передається експресія, 
динамізм мовлення. Вони органічно вписуються в загальний 
ліричний тон розповіді, оскільки поєднуються з інтимністю, щи- 
рістю мовних партій героїв, оповідача, автора. Для них харак- 
терне відкрите або подумки звернення до співбесідника, безпо- 
середнього чи уявного (на «ти» і «Ви»): «Часом перед очима 
Тоні, замість овечок, постаєте ви, міські жевжики..» |с. 253). 
Інтимізуючі інтонації створюють атмосферу ааамоповнову 
ліричної задушевності. 

У творах О. Гончара переважають складні синтаксичні кон- 
струкції. Разом з тим називні речення, їх контактні ряди власти- 
ві й канві письменницького повістування. В описових контекстах 
ланцюгом називних речень лаконічно і виразно відтворюються 
синхронно сприйняті суб'єктом зримі, звукові образи: «Спогади, 
спогади...» |, с. 71|; «Лиман, коси, острови» П, с. 265). Форми 
експресивного синтаксису, виражені різними типами окличних 
фраз, вміщеними в контекст, передають емоційний стан суб'єкта 
чи його ставлення до повідомлених фактів. 

В описових контекстах значно посилює живопнсну функцію 
традиційний прийом насичення тексту рядами однорідних чле- 
нів-- у різноманітних комбінаціях, у сполученні з іншими 

7



прийомами зображувального синтаксису. Основне призначення 
даного прийому -- деталізація: «Дядько-капітан був вусатий, 
дебелий, крутої вдачі» (І, с. 123). 

У романі о. Гончара «Тронка» (як і взагалі у творах сучас- 
ної епічної і ліричної прози) широко використовуються естетич- 
ні можливості синтаксису у створенні різних типів описових 
контекстів (пейзажних зарисовок, передачі настрою, уповільне- 
ного чи швидкого темпу викладу). В синтаксичному плані для 
розповіді в «Тронці» характерні асиндетон і полісиндетон. Асин- 
детон в ритмічному відношенні надає викладу стрімкості, вираз- 
ності, передає швидкість руху, раптову зміну явищ: «Каторга, 
пекло, найважчий це труд, навіть при механізації. Цілоденне 
мекання, духота, запах сірки, жиропоту, крові, карболки» 
П, с. 40). 

Полісиндетон уповільнює темп  повістування, розчленовує 
його і разом з тим підсилює відчуття зв'язку між словами і гру- 
пами слів, з'єднаних сполучниками («Летиш і милуєшся всім: 
і сріблястою нехворощю, і лісосмугами, і ворохами золотими на 
токах, і білою дівочою косинкою, що майне десь у куряві... 
П, с. 62). Полісиндетон підсилює ліризм, в ритмічному ка 
створює так зване наспівування. 

Звукові, лексичні, інтонаційно-синтаксичні ритми створюють 
гармонію між частинами у романі «Тронка», завдяки їм оповідь 
набуває особливої поетичності, мелодійності. 

Ліризм у досліджуваному творі (як і взагалі в прозі) най- 
виразніше виявляється у зв'язку з образом автора. Бо ж з'ясу- 
вання природи ліризму в прозі є дослідженням вираження ак- 
тивної позиції письменника, що певною мірою втілено в образі 
автора. Образ автора (ця категорія грунтовно розглядається 
в працях В. Виноградова, Л. Тимофеєва, Б. Кормана, Л. Гінз- 
бург, Г. Гуковського та ін) обумовлює цілісну структуру твору, 
виражає етико-естетичний ідеал письменника. В епічному творі 
авторське начало опосередковане в композиції, сюжеті, у відбо- 
рі фактів, виражальних засобів, в характері героїв. 

Образ оповідача у романі О. Гончара «Тронка» близький до 
образу автора, але не ідентичний з ним. Позиція оповідача пев- 
ною мірою впливає на розвиток сюжету, встановлює у творі 
співвідношення між епічним і ліричним, оціночним. Активна 
присутність автора, піднесена емоційна настроєність «висвіт- 
лює» кожен епізод, кожну подію в досліджуваному романі. Ав- 
торське «я» відчутне у кожній фразі оповідача. Це створює 
ширші можливості для виявлення письменницького світогляду. 

Для створення основного ліричного тону у романі «Тронка» 
автор використовує пестливі форми, поетичні звертання, худож- 
ні паралелізми, повтори з посиленням емоційності на другому 

компоненті, риторичні запитання та окличні речення, градацію 
означень, дієслів. 

Отже, специфікою стилю Олеся Гончара і ряду інших радян" 
ських письменників є те, що життя суспільства, його членів по- 

5



дається не ізольовано від того, хто його пізнає. Це означає 
внутрішню суть авторських переживань. В романі «Тронка», як 
і в інших творах, домінуючим є ліризм, який досягається на рів- 
ні суб'єктних форм вираження авторської позиції. 

Список літератури: І. Гончар О. Тронка.-- К., 1964. 2. Новиченко Л. Ши- 
рота пошуку.- Радянське літературознавство, 1979, М» 2. 

КРАТКОЕ СОДЕРЖАНИЕ 

В статье исследуєтся один из наниболее важньх компонентов стиля худо- 
жественного произведения -- повествованне, рассматриваєтся его своеобразне 
в дналектической связи с идейно-тематическим содержанием. Раскрьваєтся 
роль  повествовання, в романе, предметно-пространственная организация 
«Тронки», исследуются функции пейзажа, символов. 

Наблюдення, проведеннье на основе анализа произведення, позволяют сде- 
лать вьтвод, что лиризм в романе О. Гончара «Тронка» является одной из 
первостепенньх субьектньих форм вьраження авторской позицни. При зтом 
особенно полно раскрьваєтся характер монологов, ритм повествованиня. 

Стаття надійшла до редколегії 30 червня 1979 року. 

Л.І. ДУЗЬ, ст. викл., 
Одеський університет 

Прийом деталізації | 
і художньо-естетична виразність деталі 
в романі Олеся Гончара «Берег любові» 

З-поміж багатьох засобів і прийомів, здавна викори- 
стовуваних Олесем Гончарем для характеротворення, все часті- 
ше вирізняється своєю психологічною наповненістю, орнгіналь- 
ною авторською викінченістю деталь: В останніх за часом напи- 
сання творах Гончара вона помітно виходить у ряд основних 
засобів образотворення, спостерігається в усіх пластах епічного 
зображення, поступово набираючи ваги художнього прийому 
деталізації. Виникнення й еволюцію її слід простежувати у тво- 
рах митця, починаючи з «Прапороносців» і неодмінно звертаю- 
чись до досвіду митця у формах малого епосу. Кульмінаційного 
ж вияву своєї ідейно-естетичної сутності художня деталь заз- 
нає, на наш погляд, у романі «Берег любові» (1976). 

Ставлячи перед собою завдання дослідити прояви народного 
характеру в сучасну нам соціалістичну добу, вивчити проблеми, 
які виникають перед людиною Сучасного світу, письменник 
уважно вивчає морально-трудову й суспільно-етичну сфери про- 
яву особистості, прагне повноту і глибину свого осягнення 
людини передати через сукупність ідейно-естетичних принципів 
і художніх координат роману. Серед сюжетно-композицій- 
них і структурних його аспектів привертає увагу предметна 

9



зображальність. Її об'єкти неоднаково важливі для О. Гончара 
у втіленні задуму, у відтворенні особистості. В основі повісту- 
вання, як правило, лежить характеристика дій, що охоплює й 
вчинки персонажів. Авторські психологічні характеристики, його 
коментарі та пояснення у поєднанні з внутрішнім мовленням те- 
роїв переважають над власне монологами. При розкритті психо- 
логії персонажів Гончар намагається піднести опис предметів, 
що оточують людину, до рівня випробуваної вже ним значимості 
пейзажу. Прагнучи проникнути в глибини свідомості людини, 
митець дедалі більше використовує ознаки зовнішності. 

Ці риси більш чи менш чітко окреслених Гончаревих уподо- 
бань у галузі поетики характеротворення, які проявляються у 
романі «Берег любові», можна доповнити ще одним спостере- 
женням: у який би спосіб -- найрозгорнутіший чи найзамкнуті- 
ший у просторі й часі -- не вивчав письменник обране ним коло 
осіб, він повсякчас прагне виділити сукупності «безконечно ма- 
лих моментів» (вираз Л. Толстого), здатних відбити складність 
світу, концепцію твору. 

Такий прийом лежить в основі манери оповіді роману, про 
що заявлено вже на початку «Берега любові». У трьох перших 
розділах описані узвичаєні заняття дівчат-медичок та археоло- 
гів на території фортеці. В межах опису Гончар вільно перехо- 
дить до розповіді про день студенток після розподілу на роботу. 
Повістувальні моменти будуються економно, вростають в описи 
усталеного; форми минулого і теперішнього часу, покликані 
відокремити сьогочасне від минулого, інколи співіснують навіть 
у межах одного речення. 

Кожен з фрагментів оповіді є обов'язковим моментом, кот- 
рий набуде продовження, вийде окремою лінією в сюжет. Прик- 
лад цьому -- згадка про навчальний вітрильник «Оріон», який 
є деталлю авторського опису в першому розділі, плинно пере- 
ходить у штрих в роздумах Віри Костянтинівни, а далі з образу 
уявного, «міражного», з казкового  «видива дівочих сліпучих 
снів» |2, с. 6) переростає в реальний, помічений Інною на обрії 
(кінець третього розділу). 

На початку четвертого розділу точка розповіді зміщується, 
переходить на вітрильник. Тепер Інна, героїня перших трьох 
розділів, стає просто «дівчиною з муру», якій незмога було по- 
бачити «Оріонову» «пошарпаність», «свіжі, набуті під час робо- 
чого рейсу травми» |2, с. 22). 

І так само, як з-поміж гурту дівчат автор вихопив поглядом 
Інну - - «гордість училища, круглу відмінницю, та ще й поетесу» 
12, с. 5|, вже тут, на «Оріоні», у спогаді про скажених балів 
шторм виникає образ «найнадійнішого манотра; зо й, по 
суті, незамінного знавця вітрильної справи» |?2, с. 23| Андрона 
Ягнича. Від Інни автор переводить погляд на АЗроні якого 
у «рідкісну, апогейну» ніч «мало не збило за борт» життя. 
Уявний початок долі і можливий кінець буття людини зіткнені. 
Письменник зводить їх у одну текстову точку, щоб далі, зро 

10



бивши Ягнича героєм чотирьох наступних розділів, поставити 
його перед новою межею -- перед незвіданим морем Самотно- 
сті. Не просто піти йому у небутність, бо міцно зв'язаний з по- 
чатками життя, бо сам Ягнич -- джерело, він формує витоки 
вічного в людському житті. 

Переливи життя -- від початку до кінця і знову до начал, 
з низин до вершин і знову до витоків -- зв'язують композиційний 
вузол «Берега любові». Проблема нескінченності долі народної, 
неперервності поколінь, пронизуючи весь роман, вигранюється 
композицією твору, розташуванням розділів і частин роману. 
Багатоплощинні і несхожі між собою моменти розповіді деталі- 
зують опис, несуть ознаки епічності, вони становлять основу 
народження нової суті, нових образів. 

Своєрідно, дещо по-іншому, ніж деталізація опису, проявля- 
ється цей прийом на різних рівнях предметної зображальності, 
зокрема у портретних характеристиках «Берега любові». Порт- 
рет у О. Гончара найчастіше штриховий, пунктирний. Очевидно, 
митець прагне до того, щоб перше враження про людину скла- 
лося не за зовнішніми ознаками. У кожному випадку читач зна- 
йомиться з новим персонажем за допомогою репліки, фрази, 
більш чи менш поширеного моменту зовнішнього мовлення. На- 
приклад, зустріч з Андроном Ягничем починається з фрази: 
«Ріжте!. Ой ні, не ріжте!». Ситуаційна двозначність слова 
«ріжте» передає найбільше бажання героя -- бути будь-що 
прооперованим, аби «не полишити новачків під час найбільшої 
скрути» |2, с. 23|,- і заклинання триматись до останнього у 
двобої з нічною стихією. Саме ці риси в ньому найбільш цінять 
курсанти; головне для них -- що «з потойбічного рейсу вдалося 
вернутись» Ягничу |?2, с. 24). І аж коли, випроваджений на пен- 
сію, спускається оріонець «по трапу у власну старість» |З, 
с. 43|, вперше помічають його «пригорблену, окоренкувату пос- 
тать», «допотопний, застебнутий на всі гудзики бушлатик» 12, 
с. 41, що такими доладними були раніше. У цій сцені пильне 
вглядання Гончара в старого майстра психологічно мотивуєть- 
ся щирим бажанням усієї команди пізнати, що коїться в душі 
Ягнича, воно й зумовлює необхідність художнього зображення 
зовнішності. Замкнутий, затятий у своїй образі, Ягнич незвично 
«камінним», «дубленим», «горіховим» обличчям стримує внут- 
рішню бурю, біль і сум'яття. 

Характерно, що й тут Гончар не вдається до поширеного пор- 
третування, а обирає з усього комплексу придатних для огляду 
«(деталей лише ті, що ведуть до пізнання психологічного стану 
героя, його внутрішніх порухів. Так з'являються деталі видимої 
мови почуттів, витворені спостереженням «низькорослої поста- 
ті, що, наче вкопана, сумовито заклякла на причалі» |?2, 
С 43) з, довгого «порпання в кишенях» |2, с. 45| біля зель- 
терської тумби і отого розтікання-розпливання  Ягничевого 

«" Тут і далі підкреслення автора. 

11



обличчя «чи то усмішкою, чи гримасою болю», «гримасою гірко- 
ти» |2, с. 45. 

Використані на початку портретно-психологічні деталі біль- 
ше не з'являються. Далі письменник укрупнить і виділить інші, 
але освітить їх знову не власне авторським променем зору, а 
через сприйняття когось стороннього чи й самого Ягнича. Це 
стосується характеристики рис обличчя персонажа. В очах сте- 
повиків-хліборобів чоло оріонця - «крутий, плугом літ поора- 
ний лоб» |2, с. 66). У жартах хлопців -- він «аксакал безборо- 
дий» |2, с. 90). Сам же Ягнич, далекий від замилування собою, 
вловлює якоїсь миті у дзеркалі «щіточку вусів» |2, с. 74|, а ін- 
шого разу, сповнений відчуття своєї обтяжливості для оточую- 
чих іронічно зауважує про непотрібність нікому «лисини» своєї 
та «оцих вузлуватих рук». На позначеній іронією й заперечен- 
ням останній деталі наголошується подалі. Шукаючи роботи ії 
несподівано знаходячи приємне для себе заняття у золотавих 
сплетіннях соломки, Ягничеві «руки, куцопалі, загрубілі», 
«пальці дублені й товсті» |2, с. 94| стають верткими, вмілими; 
вони не просто роблять якісь колінця -- вони «вимудровують» 
солом'яного в золотих сполохах «Оріона». 

Дуже лаконічна портретна характеристика Ягнича. Вибір пи- 
сьменником характерних деталей обумовлений психологічними 
і суспільно-етичними координатами героя. З безконечної кілько- 
сті деталей, котрі могли б так чи інакше характеризувати Анд- 
рона, Гончар виділяє лише справді художні, здатні створити 
цілісний портрет героя. 

Прийом деталізації дає змогу виділити характерніші зовніш- 
ні ознаки персонажа. Епізодичний образ викладача морехідки, 
наприклад, яскраво охарактеризований кількома деталями: 
«важкоатлет з товстими волохатими руками» |?, с. 32), «філо- 
соф з очима кольору медузи» |2, с. 41|. Варіюючись раз визна- 
ченою суттю, вони стають врівень із саморозвінчанням персона- 
жа через зовнішнє мовлення, набувають провідної ролі. 

Спостереження за викладом і портретуванням у романі 
«Берег любові» дають змогу виділити прийом деталізації В 
оригінально-авторських виявах як один із провідних в епічній 
зображальності Олеся Гончара. 

Не менш важливим для характеристики стилю «Берега лю- 
бові» є огляд власне деталі, художньої подробиці, піднесеної 

письменником до елемента характеротворення, до способу уви- 
разнення головних проблем твору. До таких належить Ммовно- 
стилістична й образна різноманітність, що супроводжує конкрет- 
ні образи-- деталі «парусся», «вітрильник», «берег». Кожен 
з них формується, переосмислюється, наповнюється несподіва- 
ним змістом в уяві когось із героїв, а потім підхоплюється, уви- 
разнюється залежно від конкретних ситуацій, обростає новими 
смисловими відтінками вже у вустах інших персонажів, самого 

автора і таким чином з'єднує всі проблемно-епічні пласти рома- 

ну. Так, захоплений змалюванням праці Андрона, Олесь Гон- 

12



чар встежує в чималому нагромадженні подробиць голку, три- 
гранну, парусну. Письменник вгледів її спочатку в Ягничевих 
руках, далі вона перекочовує з героєм за борт вітрильника, на 
сушу. Ця деталь важлива для розуміння образу майстра, не 
дарма ж таку дрібничку, як голку, він «може навпомацки в тем- 
ряві знайти» |2, с. 27): вона для Ягнича не просто знаряддя 
праці: вона уречевлює для нього власну майстерність, мистецт- 
во, виражає реально момент втаємниченої зближеності з пару- 
синою, яка «тільки після його рук стане паруссям» |?, с. 26). 
В очах Ягнича вона виростає до символу, тому й здається, що 
Інні передав він не річ, а «щось безмірно цінніше, може, частку 
свого життя, частку всіх пережитостей, всього відболілого й від- 
шумілого назавжди» |2, с. 135). Той «скромний амулет на не- 
забутність» Ї2, с. 135) не відтинає життєві ниті; він дарує Інні 
ще глибше відчуття «своєї з ним духовної спорідненості», «су- 
голосності» |2, с. 135). 

Такий рух погляду митця від подробиці до деталі можна наз- 
вати сходженням по прямій, нерозгалуженій лінії від зауважен- 
ня конкретного значення речі до відкриття у ній нових плас- 
тів смислу. Цей прийом осягнення особистості, використаний 
Гончарем у «Березі любові», не єдиний. Якщо попередньо огля- 
нута деталь виростає своїм смисловим наповненням, подібно 
одному променю, чия потужність більшає, то така важлива в 
художньо-естетичному контексті деталь, як «вузол», розвиваєть- 
ся в інший спосіб: її романічне буття можна уподібнити до 
кількох концентричних кіл, що мають спільним центром єдине 
первісне значення слова. 

У початковому значенні слова «в'язати» (з'єднувати у вузол, 
плести); «вузол» (затягнута петля на линві, нитці; місце, де 
зв'язані кінці чогось) з'являються в тексті роману неодноразово. 
Так, сам Ягнич говорить про буденне заняття, про прості свої 
секрети, що їх передає він курсантам -- «вузол зв'язати той 
або той» |2, с. 26|; малечі з охотою на їхнє прохання «вузли 
в'яже» |2, с. 94|; новозбудоване кафе оздоблює килимками -- 
«морськими, справжніми, із різаного канату вузлами в'язані» 
Г2, с. 124|. 

Перше коло пізнання -- від слова до символу-- проходить 
у суперечці корабельного лікаря і морехідського викладача, 
приводом до якої став Той, що вузли в'яже. Починається вона 
з конкретної особи, з Ягнича, з визнання суті його істоти в тер- 
плячості чи в притупленому почутті болю і несподівано за- 
вершується міркуванням про те, чому суджено перейти у май- 
бутнє. 

У цій розмові своєрідними знаками з'ясування морально- 
етичних позицій співрозмовників стають символічні наймення 
Ягнича, парафрастичні його описи. Один із співрозмовників -- 
важкоатлет -- обирає зовнішні прикмети Ягничевої праці і, від- 
мовляючи тій справі у майбутньому, заперечує й цінність люди- 
ни, приверженої до «фаху примітивного» |2, с. 33|. Для нього 

13



Ягнич -- «останній могіканин парусів», «людина-анахронізм», 
«пітекантроп» |2, с. 33). В особі лікаря Ягнич має підтримку. 
Більш того, міркування «отого коновала й причіпайла» про без- 
конечність людського пошуку у будь-якій сфері зачинають 
романтико-символічний, оснований на конкретизуванні образу 
праці ряд визначень -- характеристик Ягнича. Для лікаря Яг- 
нич не просто терпляча людина, а й «завзятець, сповнений від- 
даності, трудової впертості, артистичної закоханості в рідкісне 
своє ремесло», «поет парусів», «перший їх будівничий, безсло- 
весний їхній співець», і нарешті «вузлов'яз життя» |2, с. 33). 

Такий троп як характеристичне наймення Ягнича не раз зву- 
чить у романі, але повторюється на іншому рівні. Це визначен- 
ня майстрові даватимуть вже інші герої роману. Вони проходи- 
тимуть від первинного звучання слова до вершинних, символіч- 
них відкриттів суті фаху і суті людини. Ці наступні кола не рів- 
нозначні, не тотожні з першим, бо розвиваються в інший час, 
в інших психологічних ситуаціях. 

Другою тим колом пізнання проходить Інна Ягнич. Це вона 
помітила, як, слухаючи бідкання Інниного батька -- комбайнера 
про коплітке «перебирання гвинтика за гвинтиком, вузла за вуз- 
лом» усієї машини, «Ягнич-моряк раптом скинувся при слові 
«вузол», ніби з дрімоти, ожив на мить, потім знову занурився 
в думи» |2, с. 65). Слово є сигналом, збудником, знаком того, 
що становило сенс його життя у даному випадку. І не суттєво, 
що вжито його в одному зі значень сучасної мови, що не є бли- 
зьким для Ягнича, У стані розтривоженості, внутрішньої спох- 
муреності й одинокості він сприймає звучання слова, і того йому 
досить, щоб «ожити на мить». 

Переймаючись співчуттям до нерозгаданого Андронового сві- 
ту, Інна побачить пізніше руки Ягнича-старшого зі слідами дов- 

гих років праці -- з «буграми-вузоллями» |2, с. 66|. Ця порів- 
няльного плану деталь, витворена з первісного центру -- від 
слова «вузол», відкриття ще не становить. 

Відкриття прийшло несподівано, ошелешило своєю просто- 
тою, невибагливістю. Оті п'ятдесят способів вив'язування вуз- 
лів, які Ягнич хоче продемонструвати перед малечею, виклика- 
ють у Інни захоплення, і подумки вона визначає дядька через 
«хитрюще-мудрюще» дійство: «майстер-вузлов'яз», «людина-рід- 
кість, він і сам перед нею неначе той вузол, що його надійно, му- 
дрющо зв'язало саме життя» |?2, с. 94). 

Пізніше про це ж коло пізнання почуємо від Олега Заболот- 
ного: «Для нас значення мав його досвід, віртуозне орудування 
парусницькою голкою. Але куди важливішим для нас був він 
сам у своїй простій і мудрій сутності: «людина-основа, вузлов'яз 
життя». «Моїми словами» |?2, с. 169) - подумає Інна. 

Третє коло смислового наповнення деталі відкриває Черед- 
ниченко, друг Ягнича у молоді роки, покликаний зараз, у сумо- 
витий період старості, відігнати від товариша «куру». Загадко- 
ва «кура» для невтаємничих ніби щифрограма, а для Ягнича -- 

14



«горьовитий пароль», «тайнослів», через котрий розуміються 
вони з Чередниченком. 

Своєрідним паролем для Ягнича можна назвати і слово «ву- 
зол». У розумінні вузлов'яза воно вбирає в себе велике і мале, 
тяжку, але єдино привабливу працю і безліч дрібниць, важли- 
вих для нього, але несуттєвих для стороннього ока. Для оточую- 
чих це слово незначне чи загадкове, для Ягнича -- сповнене 
глибини. Тому списаний з корабля, він пояснює власну непотріб- 
ність через своє слово, свій знак: «Чим же я вам можу знадоби- 
тись?»-- запитує Чередниченка.-- «Вузли в'язати? Це вам ні до 
чого...» «І парусів нема»,-- роздумує Чередниченко. - «Перевів- 
ся Кураївський флот» |?, с. 69). У цій розмові і Ягнич і Черед- 
ниченко спілкуються, вживаючи напівзагадкові слова у конкрет- 
ному, побутово-приземленому їх значенні. 

Іншими образами мислить Сава Данилович: у нього асоці- 
ативні ряди вибудовуються, зокрема, від слова «коріння», тому 
й не збагнув він одразу смислу Андронових слів. Навіть прагну- 
чи винести деталь за межі конкретного звучання, Чередниченко 
надає їй лише негативного забарвлення: «Добрий зав'язали во- 
ни тобі вузол напризахід життя»,- оцінює він вчинок оріонців 
І2, с. 70). «Казав я колись тобі, Андроне: не зв'язуйся ти з тим 
«Оріоном»,-- нагадує товаришеві» |2, с. 70). Та й сам радить: 
«Ставай головою... Тут уже з тебе всі жили вимотають та ще й 
вузлів із них понав'язують...» |2, с, 97). 

Замикається образно-символічне коло деталей у момент спів- 
віднесення критеріїв свого життя із моральними принципами 
друга. Тоді таємниче Ягничеве слово виявляється не чужим, а 
близьким, переконливим і навіть необхідним для виразу внут- 
рішніх відкриттів Чередниченка, для передачі його пізнання, 
міцних переплетінь, контрастів, несхожостей життя, що творять 
його основу, вивершують його творіння: «Все надбережжя в цей 
час (час оранки-- ЛІ. Д.)--це коріння й коріння: вуз- 
ли та вузлики життя. Хотів би мати Чередниченко такий 
рентген, щоб просвітити наскрізь свої поля, в глибинах побачи- 
ти оте переплетене вузлами коріння, з якого все почина- 
ється -- і квіт, і колосок» |2, с. 151). Знак -- критерій голови 
колгоспу і провідний образ-деталь Ягнича зімкнулись у невлас- 
не-прямому мовленні Чередниченка, витворили ключ взаєморо- 
зуміння. 

Таким колом пізнання -- від констатації зовнішніх прикмет 
фаху до глибоких аналогій з духовним світом і моральними 
принципами Ягнича -- проходять у романі «Берег любові» усі, 
хто оточує його. І курсанти, котрі звикли до Ягничевої присут- 
ності, та лише згодом побачили в ньому не просто вузлов'яза, 
а немов талісман судна, що може і «найкращі вітри позв'язува- 
ти вузлом, забрати з собою». Так сталося і з будівельниками, 
котрі запропонували Андронові роль консультанта в переоблад- 
нанні старого човна, в оздобленні літнього кафе «килимками 
морськими, справжніми, із різаного канату вузлами в'язані» 

15



2, с. 124). А майстер, незважаючи на обмежене коло обов'язків, 
уперто зводив свою «вітрильну поему» |2, с. 160). 

Вузол -- символ Ягнича-- закоренився і в найменні його: 
Андрон «старанно вив'язує на цупкому папері свій кривулястий 
автограф» |2, с. 160). За допомогою полісемічної деталі «вузол» 
відбивається повнота характеру Ягнича -- від фахових ознак до 
морально-етичних принципів. 

У своєму широкому, непобутовому значенні ця деталь стає 
для Олеся Гончара і його героїв критерієм визначення сутності 
не однієї лише людини: до трудних буднів причетний і батько 
Інни, що «вузол за вузлом, гвинтик за гвинтиком» |?2, с. 65| 
перебирає свій комбайн, і Чередниченко, котрому на посаді голо- 
ви «всі жили вимотають та ще й вузлів із них понав'язують» |2, 
с. 97). Андрон Ягнич -- творець і філософ, вузлов'яз життя; на 
відміну від нього кельнери-пірати з новозбудованого кафе -- 
«ниткоплути» |2, с. 168|, а викладач морехідки здатен лише 
«довгим язиком пусті вузли в'язати» |2, с. 33|. У філософа- 
важкоатлета руки «товсті й волохаті» |2, с. 32; 2, с. 41|, та й 
тільки; Ягничеві ж -- у вузоллях, самі, як вузли. Більше того, 
руки майстра мудрі, «хитрющі-мудрющі» |2, с. 94|, як помічає 
Інна. 

У такому образно-символічному контексті навіть випадко- 
вість сповнюється несподіваним змістом. Давньоруське «руко- 
месло» (ремесло), видруковане у журнальному варіанті як «ру- 
комисло» |ЇІ, с. 132|, ніби продовжує смисловий розвиток дета- 
лі: ті руки не просто рідкісним ремеслом займаються, а й хитро 
і доладно «щось вимудровують» |з?, с. 95). 

Як бачимо, у виділенні художніх деталей Олесь Гончар не 
тяжіє до слів, багатозначних уже в своєму мовному побутуван- 
ні. Навпаки, відсутність мовної полісемії у першопочатковому 
називанні деталі дає письменникові ширший простір для тво- 
рення стилістичної багатозначності. Набуваючи нового смислу,, 
образно-символічна деталь у романі «Берег любові» максималь- 
но спрямована на суттєве, вона пронизує усі композиційно-струк- 
турні елементи характеротворення -- від опису дій і вчинків до 
відгранення морально-психологічної домінанти героя. 

Список літератури: 1. Гончар Олесь. Берег любові : Роман.-- Вітчизна, 
1976, Хе 1. 2. Гончар Олесь. Берег любові : Роман.- К., 1976. 

КРАТКОЕ СОДЕРЖАНИЕ 

В статье исследуются особенности зпической изобразительности в романе 
О. Гончара «Берег любви». Наблюдения над повествованиєм и портретирова- 
ниєем позволили ввіделить приєм детализации в его орнгинальньх авторских 
качествах. Художественная деталь в романе «Берег любви» является средст- 
вом создания характеров, способом вьражения главньх проблем произведениня. 

Стаття надійшла до редколегії 26 жовтня І979 року. 

15



Ю.Ф. ХАБАТЮК, асп,., 

Київський педінститут 

Їз спостережень над структурою 
поеми Б. Олійника «Урок» 

Ліро-епічна філософська поема Б. Олійника «Урок» 
|2| тематично споріднена з творами ШДесанки Максимович 
(«Кривава казка»), О. Шестинського («А під небом є земля») 
та інших поетів. У ній трагедія югославського Крагуєваця (роз- 
стріл фашистами в 1941 р. трьохсот учнів гімназії) осмислюєть- 
ся в зв'язку з суперечностями сучасного світового розвитку, 
проблемою формування історичного світогляду особистості. По- 
ема привертає увагу своєю концептуальністю," майстерністю 
компонування життєвого матеріалу в художній сюжет. 

На думку Б. Успенського, у кожному конкретному випадку, 
коли маємо справу з художнім текстом, аналіз його структури 
доцільно розпочинати із визначення точки зору, з якої ведеть- 
ся оповідь, адже «характер» останньої має істотне значення при 
дослідженні як твору в цілому, так і його частин |3). Оціню- 
ючи роль та значення точки зору в структурі новели, В. Фащен- 
ко підкреслює, що точка зору є одним із законів, за яким ху- 
дожній текст «компонується в нерозривну синтезовану ціліс- 
ність». Як і Б. Успенський, український дослідник вважає, що 
«правильне розуміння твору починається... з визначення... від 
чийого імені будується оповідь чи опис, на що вони спрямовані 
загалом і в кожному моменті розвитку, в чому полягає сенс 
цього бачення» |4, с. 22). 

Визначити точку зору, з якої ведеться оповідь у поемі 
Б. Олійника «Урок», -- завдання не з легких. Із першого розділу 
твору (експозиції), звичайно, не здогадатися, хто-- автор чи 
персонаж -- розпочинає оповідь про мандрівку в поле, про ті 
враження та роздуми, що викликала вона: лише зав 'язка (дру- 
гий розділ поеми) якоюсь мірою прислуговується для розв "я- 
зання цього завдання. Із неї (зав 'язки) з'ясовуємо, що оповідь 
ведеться персонажем (батьком), котрий не є стороннім спосте- 
рігачем -- він бере активну участь у дії, намагаючись розв'язати 
конфлікт, що визрів у його душі. Так, на початку зав'язки бать- 
ко ловить себе на думці, що підсвідомо продовжує розміркову- 
вати над тим, над чим роздумував у полі: чи потрібно зріво- 
жити минуле, чи, може, -- надійніше -- забути, позбутись його. 
З контексту зав'язки видно, що внутрішній конфлікт трансфор- 
мується у зовнішній -- зіткнення з сином, котрий вважає, що 
історія, як минуле, зовсім не важить для сучасності та майбут- 
нього: 

є Загребельний ПІ, Література! як міра часу і величі людини -- Літера- 
турна Україна, 1981, 9 квітня. «ре, 

зрм'итсуго М 

9--0492 17 

243067



Зараз, тату, космос кличс. 
Там проблем у мене тьма. 

Ну, яке ракеті діло, 
що було в старовині?! 

12, с. 3721 

Зав'язка як елемент сюжету, в якому намітився «вузол супе- 
речностей», наводить на думку, що точка зору якоюсь мірою 
може зумовлюватись конфліктом, який, як уже відзначалось, 
проявляється в поемі на двох рівнях: внутрішньому (долання 
суперечностей в духовному розвитку батька) та зовнішньому 
(зіткнення сина з батьком). Однак з'ясоване навряд чи дає під- 
стави вважати, що в ліричній тканині «Уроку» домінує внутріш- 
ня точка зору, а в епічній -- зовнішня. 

Зав'язка поеми Б. Олійника демонструє ускладнену побудову 
її епічної та ліричної частини, Так, в описах («Син прийшов із 
школи. Гучно полетів портфель під стіл»; «Сірі очі. Білобровий. 
Вже під носом перша тінь») точка зору персонажа-оповідача 
є зовнішньою відносно іншого персонажа (сина), тоді як в діа- 
логах-зіткненнях дійових осіб -- внутрішньою. В свою чергу, 
в плані оцінки епічних подій точка зору персонажа-оповідача 
в ліричному роздумі, що підсумовує зав'язку, є зовнішньою: 

Все довкруг, як мусить бути: 
входить вечір, мерхне даль. 

Зійде сонце. Зайде сонце. 
А затим настане ніч. 
Як банально! Як прекрасно 
все округлено в спіраль 

гармонійно: 
так було вже 

тисячу тисячоріч. 
12, с. 3721 

У третьому (прозовому) розділі «Уроку», в якому зіткнення 
сина з батьком продовжується, художній ракурс залишається 
тим же, що й у зав'язці: в діалозі-суперечці з проблеми, чи має 
минуле значення для сучасності, чи, може, йому судилося кану- 
ти в небуття, -- точка зору є внутрішньою; в описах (типу «В ніч 
з 20 на 21 жовтня 1941 року карателі під орудою майора Кеніга 
вдерлися в містечко Крагуєваць і розстріляли сім тисяч чоло- 
вік. Серед них -- триста гімназистів. Їх вели на смерть покласно, 
на чолі з учителями...») точка зору є відстороненою. 

Четвертий та п'ятий розділи «Уроку» у плані визначення точ- 
ки зору найбільш складні. В четвертому розділі трагедія Кра- 
гуєваця відтворюється з точки зору батька, котрий немов би 
веде репортаж із поля давньоминулих подій, а значить, його 
точка зору відносно цих подій (місця та часу дії, жертв, кара- 
телів та ін.) є зовнішньою. 

Репортаж із Крагуєваця 1941 р. адресується синові, щоб до- 
помогти юнакові якомога краще осмислити, що сучасність не 
просто взаємозв'язана з минулим, а й взаємозумовлюється ним. 
Драматичний емоційно-експресивний репортаж із Крагуєваця 
знаходить відгук у синовій душі, і він, переймаючись розповід- 

18



дю батька, не може утриматися, щоб не висловити свого став- 
лення до «змальовуваних» подій. Із реплік юнака («О, тату! 
То ж вітер гуде за вікном», «О, батьку! Ти бачиш: я входжу 
в цей круг») з'ясовуємо, що його точка зору на батьківський 
репортаж.-є також зовнішньою. ; 

У ліричному роздумі, що завершує четвертий розділ і в яко- 
му вичерпується внутрішній конфлікт (батько зрештою утвер- 
джується в думці, що жорстокий урок минулого необхідно па- 
м'ятати молодим, бо він викристалізовує в душах індивідуальне 
й загальнолюдське -- «Пам'ять віри. Пам'ять роду. Пам'ять 
прапора і серця»), точка зору персонажа-оповідача є внутріш- 
ньою, якщо взяти до уваги те, що досі зовнішній конфлікт (зі- 
ткнення сина з батьком) забезпечував розв'язання внутрішньо- 
го. Однак у поемі Б. Олійника внутрішній конфлікт, про що 
свідчить п'ятий (заключний) розділ, не віддільний від зовніш- 
нього і повністю забезпечує його вирішення. Зіткнення сина 
з батьком з проблеми зв'язку минулого і сучасного-- «Ну, яке 

ракеті діло, що було в старовині?!» - - розв'язується на користь 
історії. Ось чому, завершуючи репортаж з Крагуєваця 1941 р., 
батько підкреслює: 

Гримить над літами, 
Як доля, дзвінок: 

то, сину, скінчившись, 
почався урок. 

2, с. 380) 

Як бачимо, урок мужності, історії, що закінчився для учнів 
та вчителів Крагуєвацької гімназії, тільки розпочинається для 
сучасного юнака. Від того, як сприйме, що винесе з того уроку 
син, залежатиме не лише його сучасне та майбутнє, а й доля 

рідного народу, Батьківщини, світу. 
Центральну частину п'ятого розділу поеми становить оповідь 

про трагедію Крагуєваця, що на цей раз відтворюється з точки 

зору сина і супроводжується репліками батька. Як і в четвер- 
тому розділі, в фіналі «Уроку» вміщено репортаж із поля колиш- 
ніх подій: 

Директор із учнями входить в граніт, 
І я серед них, о шістнадцяти літ. 
І все, як тоді... Навіть глина руда. 

О сину, отямся-- то ж лист опада. 
Ї2, с. 384) 

Структура п'ятого розділу наводить на думку, що основним 
принципом побудови «Уроку» є композиційний прийом багато- 
кратного відтворення зображуваних подій: спочатку від батька, 
потім -- від сина. В одному випадку трагічний факт історії роз- 
криває внутрішній конфлікт, в іншому -- зовнішній. Взаємодія, 
взаємозумовленість зіткнень на внутрішньому та зовнішньому 
рівнях і забезпечує поєднання (синтез) точок зору персонажів: 

Все у цьому світі, сину, 
тонко з'єднане у сутнім. 
Все в гармонії нещадній 

ок 
.19



вічний колобіг вершить. 
Коли Кеніг у Сантьяго 
диск новий вганяє люто, 
то в Обухівці й Хатині 
мертвим і живим болить, 
Все на цій планеті, батьку, 
жорстко з'єднане у суті! 
Куля виліта осою 
з пальця правої руки. 
І коли «фантом» на джунглі 
у піке заходить круто, 
то у нас, як в сорок першім, 
у хатах летять шибки. 

2, с. 385) 

Очевидно, прийом багатократного відтворення подій, тобто 
їх висвітлення з різних точок зору, що зрештою синтезуються, 
спрямований на виконання головного завдання -- мистецьке вті- 
лення ідейно-творчого задуму, концепції. Герої поеми -- батько 
та син -- доходять спільного висновку, що жорстокий урок Кра- 
гуєваця -- урок історії, який необхідно пам'ятати людям різних 
поколінь задля їхнього сьогодні та майбутнього. 

Таким чином, в усіх п'яти розділах поеми Б. Олійника на- 
явна складна взаємодія зовнішньої та внутрішньої точок зору 
персонажа, від імені якого ведеться оповідь. Перехід з однієї 
точки зору на іншу, взаємодія точок зору персонажів за прин- 
ципом «зіставлення -- протиставлення -- зіткнення» і, зрештою, 
їх синтез зумовлені природою конфлікту, планом оцінки, кон- 
цепцією, і, що не менш важливо,-- прагненням досягти органіч- 
ної єдності лірики та епосу. Останнє й вимагає зупинитися на 
організаційній ролі часово-просторових чинників у по- 
будові сюжету «Уроку», що особливо чітко видно в зіставленні 
з поемою О. Шестинського «А під небом є земля» |6|, сюжетну 
основу якої також становить трагедія югославського Крагує- 
ваця. 

Структура художнього часу і простору у творах Б. Олійника 
та О. Шестинського зумовлена масштабністю зображуваних 
подій. В полі зору митців -- практично вся земля. З точністю 
фіксують поети історичний час: український автор у тканині 
твору («Тридцять років одмінилось»; «возродивсь втридцяте 
світ»; «В ніч з 20 на 21 жовтня 1941 року карателі... вдерлися 
в містечко Крагуєваць..»); російський поет -- переважно в на- 
звах розділів своєї поеми («21 октября 1971 года. Город Крагуе- 
вац»; «Сегодня, 21 октября 1971 года, я в Крагуеваце» та ін.). 
Часові асоціації в обох поемах не знають часових меж: «..Коли 
я бачу на фресках Софії білокрилих янголят, мені хочеться за- 
питати їх: «Ви часом... не з Яновського табору?г»; «Вот бь подь- 
ехал Евтим! Или мой северньй друг, Пантагрюзль мой лохма- 
тьй..» тощо. Трагедія Крагуєваця осмислюється поетами як 
урок історії, в якій все взаємозв'язане: політика і мистецтво, 
«куля і вказівний палець». 

Для обох творів характерне зсування часово-просторових 

20



пластів -- фолкнерівський прийом, який Г. Злобін характеризує 
як намагання митця «ввібрати всі пласти часу в один момент» 
ПІ, с. 124). 

Строфа Б. Олійника, як і фолкнерівська фраза, вбирає в себе 
різні пласти часу: 

«Знаєш, цей географ, тату...» 
«Ти мені ці речі кинь!» 

«Ця історичка...» 
«Ти знову за своє, мені на зло?!» 

(А підтекстом, підсвідомо 
через пам'ять, мов крізь мрево: 
«Крагуєваць». 
Як вони тоді сиділи: 
Парами, а чи по троє? 
Про війну Столітню вчили 
А чи про падіння Трої? 
Чи й вони, як ми, на парті 
Імена свої лишали? 
А можливо, що по карті 
Короля свого шукали?,,) і 
Я сказав йому повчально: 

«Географію завжди 
Треба, сину, добре знати.. 

12, с.  370--371 

Строфа О. Шестинського, поєднуючи в собі одночасові плас- 
ти («Что происходило в Крагуеваце, в Ленинграде и на Воро- 
ньей горе под Ленинградом в полдень 21 октября 194! года»), 
вбирає в себе і різні пласти простору: 

Их вьводят из барака... 
Я с дружками во дворе... 
Ждет пушкарь немецкий знака 
На Вороньей на горе. 
«Мь куда?» -- Душан спросил 
у директора тревожно.. 
Я с дружками осторожно 
шмат дурандь разломил... 

Г6, с. 751 

Масштабність зображуваних подій, безперервні часово-прос- 
торові зміщення вимагали від поетів пошуку організаційних 
центрів головних сюжетних подій, навколо яких зав'язувалися 
і розв'язувалися сюжетні вузли, снувалися ліричні роздуми. Од- 
нак хронотоп дороги, що окреслився у трьох перших розділах 
поеми О. Шестинського, наступного розвитку не отримує: звідси 
і враження фрагментарності, роздробленості, що посилюється 
з наближенням твору до фіналу. Голоси Левітана, Десанки Мак- 
симович та ін. звичайно, відіграють помітну роль у створенні 
історичної панорами, втіленні задуму та зовсім мало важать 
в організації сюжету, в забезпеченні його часово-просторової 
єдності, як у «Голосах Сталінграда» М. Каноата. 

Взаємодія зіставлень-протиставлень (тут і там, тепер і ко- 
лись), що спостерігається у творі О. Шестинського, свідчить про 

21



монтажний принцип його побудови. Однак монтаж, допомагаю- 

чи розширити рамки дії, не забезпечує художньої цілісності по- 
еми, а швидше посилює розірваність. 

Надати поемі цілісності міг хронотоп дороги. «Дорога, як 
художній час-простір може бути змістовно заповнена або зов- 
нішнім способом: спостереженнями мандрівника, його вражен- 
нями від зустрінутого на шляху,- або внутрішнім: роботою 
спогадів та уяви» |5, с. 195). 

Як художній час-простір дорога в поемі О. Шестинського за- 
повнюється переважно внутрішнім способом, та, як вже відзна- 
чалося, з наближенням твору до розв'язки вона художньо не 
матеріалізується, зникає. Ось чому і динамічні часово-просто- 
рові зміщення, і поєднання в строфі різних часово-просторових 
пластів, і сюжетно-композиційне зіставлення-протиставлення 
(традиційного свята дружби в сербському селі, по-домашньому 
теплих гостин у Десанки Максимович чорним дням Крагуєваця, 
розстрілу дітей в 1941 р., скорботи по загиблих тридцять років 
тому) не можуть забезпечити художньої єдності твору - - син- 
тезу ліричної та епічної тканин. Нестача в поемі хронотопічного 
центру (реального чи символічного) є істотним недоліком акту- 
ального і цікавого твору О. Шестинського. 

Центром зображальної конкретизації в поемі Б. Олійника 
«Урок» є пам'ять, що художньо матеріалізується в ліричній та 
епічній частинах твору, об'єднуючи їх в органічне і нерозривне 
ціле. Пам'ять вбирає в себе час побутовий та історичний: і праг- 
нення персонажа-оповідача втекти від дійсності «під крону лав- 
ра», і «Кр-рагуєваць!», що й досі «ніби черга автоматна». 
Пам'ять осмислюється оповідачем як безсмертна клітина світо- 
будови, яка живе, працює, народжує: «Пам'ять блима, наче ват- 
ра.. Де це? Де це? Де ж це?! Де?!!Ї» |2, с. 368|; «Ви од пам'я- 
ті, -- хтось хлипа,-- Хоч онука вбережіть» |2, с. 369|; «Не бійся. 
То пам'ять стає при свічі» |2, с. 374); «Він може й простить нас, 
невичерпний світ, та пам'ять, Вольфганг... чи вона ж нам про- 
стить?» |2, с. 383|; «Учитель підняв, наче долю, дзвінок: «На- 
роди! Нас пам'ять зове на урок!» |2, с. 384). Зримо матеріа- 
лізована у творі як свідок трагедії Крагуєваця, як урок історії, 
пам'ять в поемі Б. Олійника є центром зображальної конкре- 
тизації, до якого тяжіють сюжетні вузли: історичні, побутові 
епізоди, сцени та ін. 

Прийом сюжетного замовчування, до якого поет вдається 
у трьох перших розділах «Уроку», робить поему цікавою, а сю- 
 ржетно-композиційний прийом двоголосості (четвертий -- п'ятий 
розділи) - драматично напруженою. Ліричні роздуми, прозові 
вставки, хоч і сповільнюють подвійний темп твору, та час не 
зупиняється: динамічні зміни думки, що розвивається, підтри- 
мують його пульс, забезпечують органічний перехід з ліричного 
часового плану в епічний: 

Що ж ти тягнешся руками . 
до мойого серця, пам'ять? 

22



Все ж минуло, все опало, 
все ж травою поросло! 
«Може, сину, й не було?» 
«Може, й не було. 
А... ти про що?». 

Г2, с. 373) 

Прийом багатократного відтворення-сприймання зображува- 
них подій, здатність Олійникової строфи поєднувати в собі різні 
пласти часу-простору відіграють істотну роль у розкритті ідей- 
ного змісту твору. Ідейно-естетичний заряд «Уроку» спрямова- 
ний не лише проти тих, хто дивиться на минуле як на «плити 
прямокутні... проминулих віковіч», а насамперед, проти буржу- 
азних «радянологів», котрі прагнуть роздути неіснуючу в нашо- 
му суспільстві проблему поколінь, нав'язати молоді філософію 
абсурду. Соціально зумовленій у країнах капіталу проповіді 
екзистенціалізму видатний український поет протиставляє філо- 
софію історичного оптимізму - - спадкоємності поколінь у бо- 
ротьбі за майбутнє людства: утвердження миру, «забезпечення 
найпершого права кожної людини -- права на життя»". 

Таким чином, конфлікт як структурна основа твору, видо- 
зміни точки зору, з якої ведеться оповідь, прийом багатократ- 
ного відтворення зображуваних подій, часово-просторові чин- 
ники відіграють істотну роль в організації сюжету «Уроку» 
Б. Олійника: вони сприяють глибокому розкриттю характерів 
персонажів, забезпечують втілення ідейно-естетичного задуму 
поета, органічне злиття ліричного та епічного начал, художню 
цілісність поеми. 

Список літератури: І. Злобин Г. Паденне дома Компсонов.-- Иностран- 
ная литература, 1973, ХМ» 1. 2. Олійних Б. Урок-- У кн.: Істина. Вибрані пое- 
зії. Поеми. К., 1976. 3. Успенский Б. А. Позтика композиции. Структура ху- 
дожественного текста и типология композиционной  формь. -- М., 1970. 
4. Фащенко В. Із студій про новелу. Жанрово-стильові питання -- К., 1971. 
5. Цилевич Л. Сюжет чеховского рассказа-- Рига, 1976. 6. Шестинский О. 
А под небом есть земля.- У кн.: Позмн. М., 1979. 

КРАТКОЕ СОДЕРЖАНИЕ 

В статье рассматриваются жанрово-композиционнье особенности лиро- 

зпической позмь Б. Олейника «Урок». Раскрьвается роль видонзменений точки 
зрення, с которой ведется повествованне, принципа многократного воссозда- 
ния собьтий, пзобразительного значения времени-пространства, а также и дру- 

гих средств воплощення жизненного матернала в художественньй сюжет. 

Надійшла до редколегії 25 січня 1980 року 

ж Брежнєв . І. Звіт Центрального Комітету КПРС ХХУЇ з'їздові Кому- 
ністичної партії Радянського Союзу і чергові завдання партії в галузі внут- 
рішньої і зовнішньої політики.-- Комуніст України, 1981, Х» 4, с. 7. 

23



8. П.ТАРАН, 
Дніпропетровський університет 

Жанри сатирично-гумористичних 
поезій В. Самійленка 1886--1904 рр. 

Володимир Самійленко як письменник сформувався 
в другій половині 80-- на початку 90-х років минулого століт- 
тя-- в епоху, яку В. І. Ленін характеризує як час «розгнузданої, 
неймовірно безглуздої й звірячої реакції» |Ї, т. 1, с. 275). Особ- 
ливо в нестерпні умови в цей період була поставлена прогре- 
сивна художня література, зокрема сатирично-гумористична 
журналістика. «Загальна картина журнального гумору й сати- 
ри кінця вісімдесятих -- початку дев'яностих років минулого 
століття..-- зазначає Ї. Евентов,- була безрадісною і похму- 
рою» (12, с. 32). Але навіть у цю епоху похмурої реакції сати- 
рики не складали зброї: вони розвінчували суспільний устрій 
в цілому чи суттєві його вади. 

Як представник загальнодемократичної ланки письменників 
В. Самійленко не міг уникнути хитань між демократизмом і лі- 
бералізмом. В статті «З приводу ювілею» В. І. Ленін писав: 
«Представники демократичної тенденції ідуть до своєї мети, по- 
стійно вагаючись і потрапляючи в залежність від лібералізму» 
Шут 20 0.1601, 

Про ліберальні хитання, царистські ілюзії В. Самійленка 
свідчать деякі його художні, публіцистичні твори, листи. Так, 
у листі до К. Білиловського від б березня 1895 р. письменник 
запитував: «Напишіть, чи теперішня атмосфера дає хоч яку- 
небудь надію на полегкості цензурні для нашого слова? Напри- 
клад, якби пожаліться цареві на кожну заборону, чи не ви- 
йшло б з того якого добра?» |З). 

Як найвизначніші представники революційно-демократичної 
думки (І. Франко, М. Коцюбинський), так і радянські дослід- 
ники творчості В. Самійленка (М. Рильський, О. Бабишкін, 
І. Пільгук), наголошуючи на обмеженості світогляду письмен- 
ника, що не давала можливості йому зрозуміти всю складність 
класових протиріч у суспільстві, характерних для кінця ХІХ -- 
початку ХХ ст. дійшли висновку, що гумористичними й сати- 
ричними творами, в першу чергу поетичними, він вніс певний 
вклад у розвиток викривально-сатиричного мистецтва україн- 
ського народу. 

Відзначаючи роль і місце поезії В. Самійленка в тогочасному 
літературному процесі, О. Білецький, наголошуючи на грома- 
дянському змісті сатирично-гумористичних творів, писав: «З пое- 
тів кінця віку один лише В. Самійленко... давав зразки гумо- 
ристичної поезії; але він ніколи не впадав у жарт для жарту, 
в мистецтво для мистецтва» |2, т. 2, с. 620). й 

На жаль, проблема жанрової специфіки, засобів і прийомів 
комічного і на сьогодні вивчена недостатньо. Це тим більше 

24



прикро усвідомлювати, що, за словами І. Франка, поет «від- 
разу виступає на літературне поле повним майстром форми 
і слова, з дозрілими, вповні виробленими думками і почуття- 
ми..» |9, т. 17, с. 460). Виходячи з цього, автор статті ставить 
перед собою завдання -- з'ясувати жанрові форми, принципи та 
образотворчі засоби сатиричних і гумористичних творів В. Са- 
мійленка в 1886--1904 рр. 

З самого початку своєї літературної діяльності В. Самійленко 
почав працювати над проблемою «самодержавство і трудовий 
народ», про що свідчать його ранні сатиричні твори «Ельдо- 
радо», «Як то весело жить на Вкраїні» (1886) та ін. Кожна 
строфа «Ельдорадо» побудована на парадоксі. Зважаючи на 
наявність у цій поезії наспівно-розповідної інтонації, а також 
рефренів, якими збагачується мелодія твору, її можна назвати 
сатиричною піснею на злободенну тему. 

Своєрідний ліричний монолог поета становлять близькі рит- 
момелодикою до твору «Ельдорадо» вірші «Як то весело жить 
на Вкраїні», «Собаки» (1888), які викривальним пафосом на- 
ближаються до жанру памфлета. Для відтворення у вірші «Як 
то весело жить на Вкраїні» автор добирає факти, характерні 
для феодально-капіталістичного способу життя. Поет піддає ви- 
криттю і осміянню «панів хуторянських», глитаїв, волосну стар- 

шину, вельмож, які на словах «сповняють закон християнський», 

а на ділі обдирають «побожно на селі усіх бідних людей». Ос- 
новне їхнє заняття -- бенкети-оргії, де «всі веселі і п'яні, як 

свині». 
Стосовно трудового народу вислів «А від щастя уголос кри- 

чить», подібно до Шевченкового «На всіх язиках все мовчить», 

є розгорнутою сатиричною метафорою, за допомогою якої прав- 
диво розкрито несправедливі соціальні відносини в поміщицько- 
буржуазному суспільстві. Сміх у творі має амбівалентний харак- 
тер: життя на Вкраїні зображено в таких крайніх полярних 
виявах, як рай і пекло, що існують поруч. 

Сила памфлета «Як то весело жить на Вкраїні» -- у прав- 
дивому зображенні соціальних контрастів, у показі паразитиз- 
му, фізичної і моральної потворності експлуататорів, вимуше- 
ного запобігання нижчих перед вищими, у наявності шевчен- 
ківського співчуття до людей праці. 

Показом підневільного становища трудового народу в кла-. 
совому суспільстві поезія В. Самійленка «Як то весело жить 
на Вкраїні» перегукується з творами М. Старицького «До Шев- 
ченка», «Нема правди» (1876), особливо з його поезією «За 
лихими владарями» (1876). В цих творах подібна проблематика 
реалізується через близьку жанрову форму. Обом творам влас- 
тиві оповідна манера, наявність виразних рефренів, що поси- 
люють ідейне звучання змісту. 

Нерідко В. Самійленко звертається до діалогу-полеміки як 
важливого засобу характеристики персонажів, будує його на 
контрасті думок і почуттів. Щодо цього характерні діалогізовані 

25



інвектива «Те Децт» (1901) і співомовка «Божий приклад» 
(1902). 

У рецензії «Новини нашої літератури» на збірник «На вічну 
пам'ять Котляревському» (К., 1904) опубліковану тут інвективу 
«Те Дреит» І. Франко ставить поруч з поезією Лесі Українки 
«Бранець», назвавши обидва твори «дуже гарними» |10, т. 18, 
кн. 10, с. 45|. 

У вірші «Те Дейт» діалог відіграє значну роль у розгор- 
танні динамічного сюжету, у змалюванні характерних рис і вчин- 
ків представників антагоністичних класів. В епізоді словесного 
двобою він, зокрема, набирає крайнього драматичного напру- 
ження. Така жанрова форма зумовлена змістом твору, харак- 
тером матеріалу. Юнак, що вступив у єдиноборство з чорними 
силами, розуміє, що «бог» як вигадана істота захищає інтереси 
хижаків різних мастей. Щоб підтвердити це, хлопець звертає- 
ться до нього з вимогою умертвити інквізитора: 

А найперше дай, щоб згинув 
Інквізитор наш великий, 
Та щоб більше не було їх 
Нині, прісно і вовіки! 

8, т. 1, с. 194) 

Монолог героя -- це сатира на клерикалів, яка у творі набу- 
ває високого патетичного звучання. Цьому сприяє засіб клімак- 
су, тактовне використання церковнослов'янізмів, а також вве- 
дення в текст «знижених» слів типу кати, муки, наруга, лихо. 
Творові, спрямованому проти деспотичного режиму, освячува- 
ного церквою, автор надав зовнішню форму сатири, що викри- 
ває порядки в інших країнах. 

Суттєві принципи самодержавства В. Самійленко розвінчує 
в образі інквізитора, прототипом якого став один із натхненни- 
ків чорносотенної реакції К. Победоносцев. 

Класову природу тогочасних відносин В. Самійленко підкрес- 
лив і в співомовці «Божий приклад». З метою глибшого розкрит- 
тя антагонізму між паном і селянином, ворожої народові ролі 
релігії, яка, за словами В. І. Леніна, експлуататорам «допомагає 
держати народ-у рабстві» ||, т. 48, с. 227|, сатирик використо- 
вує парафразу релігійних текстів, вкладаючи їх в уста ворога 
трудящих. 

Антиклерикальний мотив співомовки В. Самійленка «Божий 
приклад» бере свій початок в українській уснонародній поетич- 
ній творчості. Тематично ця поезія споріднена з такими фольк- 
лорними творами, як «Створення світу», «Дочитався» та ін. 

В. Самійленко вважав «Те Децт» «занадто сатиричним» (11) 
твором, тому й не наважувався подавати його до царської цен- 
зури. Але сталося так, що й поезія «Божий приклад» була ви- 
лучена цензором із збірника творів, дозволених до друку петер- 
бурзькою цензурою 28 жовтня 1905 р. (11, ф. 1, Мо 34 034). 

В поетичній сатирі В. Самійленка проявилась тенденція до 
збагачення жанрів новими елементами і якостями. До них мож- 

26



на віднести, зокрема, вміле поєднання в одному й тому ж творі 
комічних і трагічних елементів (наприклад, у творі «Те Децт»), 
що йде від жанрової традиції карнавалізованої літератури; на- 
писання поезій на основі використання форми і стилю відомих 
класичних творів. Так, сатиричні поезії «Пісня про віщого Ва- 
силя» (1888), «Піїта» тощо створені на основі використання 
творів О. Пушкіна, М. Лермонтова. 

В. Самійленко створив своєрідний тип памфлета-перифраза, 
що є одним із різновидів переважно сатиричної поезії. Памфле- 
ти-перифрази не спрямовані на руйнування поетичної системи 
обраних для комічного наслідування авторів і носять нейтраль- 
ний характер стосовно їхніх творів. Саме широка популярність 
останніх є неодмінною умовою їх комічного ефекту. Часом твори- 
перифрази безпідставно відносять до пародій. Так, у «Споминах 
про В. Самійленка» (1925) Г. Житецький писав: «..Першими 
віршами, які піднесли славу Волод(имира) Ів(ановича) серед 
нас, молоді, було його «Ельдорадо» -- «Десь далеко єсть краї- 
на», а далі пішла популярна серед киян пародія «Пісня про 
віщого Василя» (цензора Рафальського..) |11, ф. 1, М» 46791). 

Взявши в «Пісні про віщого Василя» за епіграф перший 
рядок з відомого твору О. Пушкіна «Песнь о вещем Олеге» та 
використавши його сюжетну схему, В. Самійленко створює сати- 
ричний образ цензора-завзятця, що був охоронцем і підпорою 
царського режиму. Діяльність персонажа влучно характеризує- 
ться іронічною метафорою «гуляє», що означає крайній ступінь 
безчинства та сваволі: | 

Гуляє Василь з товариством своїм, 
Черкають нелюбії твори... 

П8, т. 1, с, 158) 

Ефективними прийомами загострення образу цензора є ми- 
мовільне самовикриття персонажа, використання для характе- 
ристики його діяльності елементів «високого» стилю, властивих 
творові О. Пушкіна, доведення зображення аж до нереальності 
внаслідок крайніх виявів безглуздя; застосування комбінованої 
композиційної структури твору, зокрема поєднання діалогу 
з описовою подачею комічних ситуацій, сцен тощо. 

«Пісня про віщого Василя», як і соціально-психологічний 
портрет «Возсоєдиненний галичанин», інвектива «Те Децт» та 
інші твори,- зразок конкретної сатири, що є одним із провід- 
них принципів у розвінчанні негативних явищ дійсності. 

Підтвердженням думки про те, що жанр -- це «живий орга- 
нізм, чутливий до запитів часу, до засвоєння всього нового, по- 
родженого життям» |б, с. 3|, можуть служити створені в різний 
час віршовані літературно-критичні памфлети В. Самійленка 
«Сміливий чоловік» та «Ідеальний публіцист», у центрі яких 
поставлено проблему митця. Спільним для цих творів є моно- 
логічна форма викладу та іронічний характер заголовків. Своє- 
рідність цих поезій -- в оригінальному використанні монологічної 

27



форми розповіді. Памфлет «Сміливий чоловік» є монологом 
негативного персонажа («За правду битися готов я до загину 
3-за тину»), а твір «Ідеальний публіцист» -- ліричним монологом 
від імені автора («Він пише сміливо, не боячись нікого - - Сла- 
бого»). Застосування нових засобів типізації зумовлюється змі- 
ною об'єктів сатири, різним характером обставин, в яких пере- 
бувають персонажі: якщо «сміливий чоловік» маскується, заграє 
з представниками антагоністичних класів, говорячи «хоча не 
ясно, Та красно», то вчинки «ідеального публіциста» спрямовані 
на те, «як зробить, щоб став багатшим кожний Вельможний». 

Викривальними мотивами, правдивою оцінкою продажних 
писак памфлети «Сміливий чоловік», «Ідеальний публіцист», 
«Гостра стаття» та інші у багатьох моментах перегукуються 
з думками М. Салтикова-Щедріна, який у статті «Драматурги- 
паразити у Франції» (1863) зазначав: «Паразит завжди на боці 
сильного проти слабого, гнобителя проти пригнобленого, бага- 
того проти бідного» |?, т. 5, с. 259). | 

В. Самійленко розробляв також форму сатиричного фейле- 
тону. Його перу належать декілька творів цього жанру («Поет- 
фейлетоніст», 1891; «До поета», 1893; «Ведро водь», «Беседа 
о падающей башне...», 1902 тощо), в яких автор порушує важ- 
ливі соціальні питання. Як правило, такі фейлетони мають і фор- 
му посвят, що сприймаються як гостра, дошкульна іронія на 
певне суспільне явище, Так, у фейлетоні-посвяті «До поета» са- 
тирик типізує суспільні обставини, в яких перебуває певна кате- 
«горія людей. Кожне слово твору сповнене цинічного глуму над 
особою митця з боку представників привілейованих класів, а за- 
галом твір сприймається як вирок капіталістичному ладові, 
ворожому прогресивному, реалістичному мистецтву. 

Посвяти В. Самійленка досить різноманітні. На відміну від 
творів цього жанру, які характеризуються зображенням подій 
у рамках життєвої правдоподібності («Всеросійське свято», «На 
печі» тощо), посвята «Юбилей старушки» (1903) втілена в каз- 
ково-алегоричну форму. Казковий елемент виконує тут викри- 
вальну функцію. У цьому літературно-політичному фейлетоні 
зіставляються фальшивий і реалістичний показ дійсності «слу- 
жителями мрака» і прогресивними публіцистами. 

В алегоричному образі «почтенной дамь», яка мала вигляд 
«скромньй и странно печальньй», автор розкриває становище 
демократичної преси в Російській імперії. Відтворюючи полі- 
тику через побут, він висловлює антиурядові думки, дає високу 
характеристику діяльності «ювілярки». Її промова-- це своє- 
рідний алегоричний маніфест про завдання і становище демокра- 
тичної преси, побудований на парадоксі експлуататорського 
ладу: за прагнення до «братерства вільних людей» -- темниця, 
за відмову проповідувати неправду -- звинувачення в злочин- 
ності.. Вустами ювілярки автор засуджує ті газети, «Что в лжи 
и притворстве погрязли душою, Прельщеннье рано добьчей 
большою» |8, т. 1, с. 211). 

28



Виступав В. Самійленко й у жанрі пародії. Його твір «Ода 
Індику» (1886) є пародією на стиль оди, побудованої на коміч- 
ному контрасті одичного вірша, для якого властивий виключно 
високий стиль, і добродушно-комічною розповіддю про буденні 
вчинки улюбленця-товариша, якого студентство величало ін- 
диком. 

Окрему групу творів В. Самійленка становлять соціально- 
психологічні портрети, створені на основі конкретних прототипів. 
У такому вірші-портреті розповідь набирає форми викладу від 
автора, що значно збільшує можливості зображення дійсності. 
Сатирик розробляє характер персонажа на протиріччі між внут- 
рішнім і зовнішнім образом. Так, персонаж вірша-портрета 
«Патріота Іван» (1888) видає себе за народолюбця, інтелекту- 
ала, патріота. Насправді ж його поведінка характеризується 
політичним лицемірством, «шлунковими запитами» до рідного 
краю. 

Дохідлива жанрова форма сприяла популярності цього твору. 
М. Рильський відзначав: «Вірші Володимира Самійленка знав 
я змалку, особливо такі, як «Горе поета», «Патріота Іван» тощо. 
Вони мали тоді чималу популярність» |5, т. 10, с. 340). 

Дещо інша, ніж у поезії «Патріота Іван», структура порт- 
рета «Возсоєдиненний галичанин» (1890). У центрі цього тво- 
ру -- портретний образ реального діяча, основним засобом типі- 
зації якого є мовна характеристика. Об'єкт сатири -- побудо- 
вана на поєднанні хвали і лайки (в цьому її амбівалентність) 
промова одного з москвофільських проводирів Наумовича. До- 
тримуючись життєвої правди, поет показує його як представ- 
ника реакційного табору. 

До антинародних вчинків Наумовича та його однодумців 
спонукала також грошова підтримка російських реакціонерів. 
В. І. Ленін у статті «Як поєднують прислужництво реакції з грою 
в демократію?» писав про «москвофілів», які підтримували зв'яз- 
ки з російськими кріпосниками: «Ця «партія» -- царизм, Пуріш- 
кевичі і т. д.- - інтригувала давно і в Галичині і у Вірменії та ін., 
не шкодуючи мільйонів на підкупи «москвофілів», не спиняю- 
чись ні перед яким злочином заради високої мети «возз'єднан- 
ня» |, т. 26, с. 258|. 

Своєрідність публіцистичної манери сатирика полягає в роз- 
критті характеру персонажа твору через його промову. Саме 
у його виступів проявляється справжня суть Наумовича і тих, 
до кого він апелює, а саме світських і духовних панів. «Про- 
мова» царського агента закінчується запевненням у вірнопід- 
даності російському цареві та вірності ідеям реакційного «моск- 
вофільства»: 

Над нашим краєм за наш край 
Ми помстимось, ви так і знайте. 

ІЗ, т. 1, с. 174) 

Рефрени в соціальних портретах «Патріота Іван» і «Возсоєди- 
ненний галичанин» зводяться до двох фінальних рядків кожної 

29



строфи. Особливість рефрену у першій поезії полягає в тому, 
що він має форму звернення автора до персонажа, в другому -- 
«персонажа до уявної аудиторії. В обох випадках рефрен як 
різновид повтору служить підсиленню основної думки твору. 

Працював В. Самійленко і в жанрі літературного анекдота, 
що був одним із найпоширеніших жанрів фольклору. Харак- 
терними особливостями цього жанрового різновиду є стислість 
вислову, виразність, простота, влучність, раптовий перехід від 
серйозного до смішного, художність форми. Серед творів даного 
жанру звертає на себе увагу твір В. Самійленка «Патріотична | 
праця» (1891) -- віршований епічний розгорнутий анекдот про. 
ліберально-поміркованих інтелігентів, політичних дворушників, 
ренегатів, які повністю примирилися з самодержавним ладом. 
Автор будує вірш у формі оповіді негативного персонажа, в яку 
вклиняються мовні партії інтелігентів-однодумців. У ньому 
В. Самійленко застосував принцип різноголосої оповіді як за- 
собу самодискредитації персонажів. В кінці твору голоси голов- 

оного оповідача, його однодумців зливаються: вони планують 
і в майбутньому збиратися один-два рази на рік для пустих 
балачок. Сатиричний ефект досягається контрастом між такими 
поняттями, як патріотизм, з одного боку, і рабська мораль-- 
з другого: 

І, знаходячи причини 
Наших хиб, як патріоти, 
Може, дійдем до питання, 
Як нам стати до роботи. 

(8, т. 1, с. 183) 

Цей твір був вороже зустрінутий царською цензурою. В цен- 
зурному примірнику творів В. Самійленка, дозволених до друку 
28 жовтня 1905 р., цензор повністю викреслив 23 строфу («Але ж 
нащо вимагати» і до кінця), а рядок «Але ж можна з поліца- 
єм..» виправлено на «Але ж можна, з ким не треба» |Ї11, фФ. І, 
М» 34034). 

У творчому доробку В. Самійленка представлений і жанр 
алегоричного оповідання. Це, зокрема, поезія «Сон» (1893), 
спрямована на викриття і нещадне осміяння соціальної практики 
представників панівної і поневоленої націй. Шляхом художнього 
вимислу автор створює збірні сатиричні образи «гостей»; які 
нагадують панів-ташкентців з однойменного роману М. Салти- 
кова-Щедріна «Земляки», тобто представники українського пан- 
ства, показані як покірні й пасивні холопи, байдужі до долі 
рідної землі. Ницість, рабська покірність, втрата людської гід». 
ності заради «обгризеного шматка» за умов нахабного розко- 
шування «гостей» -- ось ті. риси, які характеризують низькопо- 
клонників царизму. З їхніх уст ллються ганебні слова: «Від вас 
батіг нам буде раєм» |8, т. 1, с. 186). 

Серед інших прийомів типізації важливе місце в поезії за- 
ймає прийом зоологізації, який ни корногону екрси для характе- 
ристики «гостей» і «земляків»: 

30



І як хто з них шпурне обгризений шматок, 
Ми кидались, як ті собаки, 
Ловили, хто пійма, й, вернувшися в куток, 
Слізьми вмивалися з подяки. 
А гості жерли все. 

8, т. 1, с. 186) 

На жаль, потрапивши під вплив «старших Тіртеїв», чий «су- 
спільний ідеал не сягав вище міщанської утопії про гармонію 
класів» |4, с. 110|, В. Самійленко не зміг показати в цьому творі 
основну типову рису класу експлуататорів -- вороже ставлення 
до трудового народу, а лише відтворив взаємини між заможною 
верхівкою пануючої і поневоленої націй. 

І. Франко дав загалом позитивну оцінку поезії «Сон» як тво- 
рові, в якому порушувалася важлива проблема з царини гро-. 
мадських відносин: осміяння рабської покірності лакиз, що 
втратили людську гідність. На думку критика, «Самійленко 
зумів удержати себе в рамах об'єктивного змалювання речі і не 
дав ані на момент порвати й унести себе тому гіркому, болю- 
чому почуттю сорому, що сплодило сю сатиру» |?9, т. 17, с. 462). 

Незважаючи на хисткість загальнодемократичних позицій, 
В. Самійленко, відстоюючи принципи критичного реалізму, ске- 
ровував свою сатиричну творчість на викриття і осміяння гно- 
бителів трудящих. Сатирично-гумористичні поезії В. Самійленка 
перших двох десятиліть творчості різняться між собою пробле- 
матикою, жанровою характеристикою, відзначаються різнома- 
нітними принципами типізації явищ дійсності. В українську 
літературу В. Самійленко ввійшов як активний творець сати- 
рично-гумористичних жанрів. 

Список літератури: І. Ленін В. І. Повне зібрання творів. 2. Білецький 
Олександр. Микола Вороний.-- Зібрання праць. У 5-ти т.- К., 1965. 3. Інститут 
літератури ім. Т. Г. Шевченка АН УРСР, відділ рукописів, ф. Хе 72, Ме 105. 
4, Калениченко Н. /1. Еволюція літературного народництва на Україні -- У кн.: 
Революційне оновлення літератури. К., 1970. 5. Рильський Максим. Володи- 
мир Самійленко.-- Твори. В 10-ти т. - К., 1962. 6. Розвиток і взаємовідношення 
жанрів слов'янського фольклору.- К., 1973. 7. Салтьіков-Щедрин М. Е. Собр. 
соч. В 20-ти т.- М., 1966. 8. Самійленко Володимир. Твори. У 2-х т. К., 1958. 
9. Франко Іван. Володимир Самійленко. Проба характеристики.-- Твори. 
В 20-ти т.- К., 1950--1956. 10. Франко Іван. Новини нашої літератури. Рецен- 
зія на збірник «На вічну пам'ять Котляревському». -- Літературно-науковий 
вісник, 1904, т. 18, кн. 10. 11. Центральна наукова бібліотека АН УРСР. Від- 

діл рукописів. 12. Звентов И. Сила сарказма. Сатира и юмор в творчестве: 
М. Горького. Л., 1973. 

КРАТКОЕ СОДЕРЖАНИЕ 

В статье сделана попьитка охарактеризовать идейно-зстетические позиции 

классика украннской сатирь: В. И. Самийленко, некоторме особенности жан- 

ровой структурь и приемь типизацни сатирико-юмористических поззий первьх. 

двух десятилетий творчества писателя (1886--1904), созданньх на украннском 

и русском язьках. 
Стаття надійшла до редколегії 20 лютого 1979 року, 

ЗІ



Х. В. ПАЛЯНИЦЯ, доц., 
Львівський політехн, інститут 

Засоби перекладу французької поезії 
українською мовою 

Починаючи з другої половини ХІХ ст., майстерність 
поетичного перекладу на Україні зазнала значної еволюції. Пе- 
редові українські письменники другої половини ХІХ ст.-- Михай- 
ло Старицький, Павло Грабовський і особливо Іван Франко та 
Леся Українка-- вважали перекладання кращих творів зару- 
біжних літератур необхідною умовою для повноцінного розвитку 
рідної літератури. Працюючи над перекладами, вони ставили 
перед собою, в першу чергу, суспільно-виховну мету -- дати 
можливість своєму народові знайомитися з надбанням людства, 
що стало б важливим чинником у формуванні суспільної свідо- 
мості та світогляду читачів. 

Ставлячи собі за мету передати головну ідеї твору, україн- 
ські перекладачі нерідко не приділяли належної уваги адекват- 
ному відтворенню поетичної форми. З приводу форми викладу 
Франко писав до Павлика у 1878 р.: «Ви знаєте, що, пишучи 
що-небудь, я зовсім не хочу творити майстерверків, не дбаю 
про викінчення форми і т. д. не тому, що се само собою не хоро- 
ша річ, але тому, що на тепер головне діло у нас сама думка-- 
головне завдання письменника -- порушити, зацікавити, втисну- 
ти в руку книжку, збудити в голові думку» |7, с. 90). Подібними, 
мотивами керувались і перекладачі поезій, тому більшість пере- 
кладів з творів французьких поетів ХІХ ст. недосконала. 

Ритмічною будовою, принципами віршування французька 
мова значною мірою відрізняється від української. Для фран- 
цузького традиційного віршування характерний силабічний вірш, 
відносно вільний за ритмічною структурою малюнком. Основні 
його ритмічні елементи -- це фіксована цезура, вільнорозміщені 
позацезурні паузи (сопрез5) та кінцева рима з обов'язковим 
чергуванням її чоловічої та жіночої форм. Передати всю цю си- 
стему через силаботонічну, характерну для українського віршу- 
вання,-- справа дуже складна. 

Ще на сьогодні при чималому перекладацькому досвіді пи- 
тання передачі комплексу рис, характерних для французького 
силабічного вірша класичної та романтичної поезії, остаточно 
не вирішене. 

Основні труднощі для перших українських перекладачів 
французької поезії полягали не лише в передачі віршової форми, 
а й у відтворенні французького поетичного стилю. Уже сама 
французька літературна мова, що увібрала в себе величезну 

кількість латинської абстрактної лексики і має багато біль- 
ше лексичних одиниць зі стертою внутрішньою формою, Зу- 
мовлювала інше ніж в українській мові стилістичне оформ- 
лення. 

32



Основи французького поетичного стилю сформувалися 
в ХУМІ ст. у поетів «Плеяди» -- палких послідовників грецько- 
латинської музи. Вироблені ними стилістичні норми наклали 
відбиток на всю французьку поезію, яка, на відміну від україн-- 
ської, майже втратила зв'язок з народною поезією. У свою чер- 
гу, українська поезія другої половини ХІХ ст. ще не мала вироб- 
лених відповідних засобів для передачі незвичної для україн- 
ського вуха мелодики французького вірша. Не були усталені 
й теоретично обгрунтовані принципи перекладання, які вироб- 
ляються тільки в результаті численних спроб здійснення пере- 
кладів та теоретичного осмислення перекладацької творчості. 
Тому в ранніх перекладах французької поезії дуже часто трап- 
ляються порушення стилю, підміна образів, випадки україніза- 
ції форми і змісту. Перекладачі здебільшого користувалися 
характерними для української поезії розмірами (наприклад, 
коломийковим), щоб зробити таким чином іноземні поезії доступ- 
нішими для українських читачів. Тому при передачі французької 
версифікації українською мовою перекладачі звичайно пропону- 
вали читачам не переклад в повному розумінні цього слова, 
а переспів або й травестію. 

У другій половині ХІХ ст. особливо у цьому напрямі плідно 
працював П. Грабовський, який здійснив понад сорок переспівів 
з різних французьких поетів, починаючи з Вольтера, Гюго і кін- 
чаючи маловідомими поетами, які привертали його увагу моти- 
вами загальнолюдських почуттів та особистою лірикою. Він 
переклав «Робітницьку пісню» Дюпона, яку цитує К. Маркс 
у примітці до першого тому «Капіталу» |4, с. 148): 

Поєднаймось з братом брат, 
Зачернім лише по чарці! 

Хай грімлять 
Із гармат 

Кати наші працьодавці, 
Розсилають смерть і жах! 
А ми вип'ємо за згоду, 
За братерство та свободу, 
Що настало на світах! 

, П, с. 2861 

Оскільки Грабовський не знав французької мови, він робив 
переспіви з підрядкових перекладів, або користувався перекла- 
дами з відомих йому мов |?, с. 187). У зв'язку з цим переспівам 
Грабовського властиве українське звучання, бо перекладач тіль- 
ки запозичав у французьких авторів певні ідеї та думки, які 
збігалися з його власними, і втілював їх в українську словесну 
і віршову форму. Характерним для Грабовського є переспів 
широковідомої поезії Поля Верлена «СБап5оп 4 аціоппе» 
(«Осіння пісня»), побудованої на звукових ефектах і тому дуже 
важкої для перекладу на інші мови. 

Своєму переспівові Грабовський надав повністю українську 
віршову форму: 

3--3492 33



У Верлена: У Грабовського: 
Іе5 запріоїз Іопр5 Хмура осінь. Голосіння 
Пе5 уіоЇоп5, Безвідрадне світлове, 
Де Гаціотпе Зворушає знов боління, 
Віез5епі топ соейг Моє бідне серце рве. 
О'ипе Іоприеиг П, с. 286) 
Мопоїопе. 

113; с. 331 

Шестирядкову музикальну строфу Верлена Грабовський пе- 
редає чотирирядковою, характерною для українського віршу- 
вання, і застосовує притому чотиристопний хорей, властивий 
українській поезії. Слід відзначити, що вірш в українському 
перекладі звучить поетично, хоч і втратив усі властивості особ- 
ливої віршової форми і музикальності поезії Верлена. 

Про значний прогрес у перекладацькій діяльності під кінець 
ХІХ ст. свідчать переклади Івана Франка, який заклав основи 
перекладацького мистецтва на Україні. 

Основна вимога Франка до перекладу -- максимальне набли- 
ження до оригіналу. У багатьох поетичних перекладах з фран- 
цузької мови Франкові це вдалося, хоч випадки значних від- 
хилень від форми оригіналу і порушення принципів системи ри- 
мування траплялися досить часто. Характерний переклад поезії 
Віктора Гюго «Срап5оп», яку Франко назвав «Де самичка?» -- 
початковими словами рядка. 

У Гюго: У Франка: 
Га Їстейе? ЕШе езі піогіе. Де самичка? Десь пропала. 
І.е таіе? Юп сбай Г'етрогієе. А де самчик? Кішка вкрала, 
Е! дбуоге 5е5 05. Он де хрупа клята, 
Ди доих під адиї Їгіз5оппе До гніздечка в тихім гаю 
Оиї геуіепдга? Рег5оппе. Хто загляне? Я не знаю, 
Раиугез5 реНііз оізеайх. Бідні пташенята! 

ПО, с. 63) 19, с. 292) 

У Гюго вся поезія написана одним розміром -- шестискладо- 
вим віршем, характерним для пісенних жанрів; у Франка після 
двох рядків чотиристопного трахею, іде рядок, написаний три- 
стопним, що становить каузулу строфи. Отже, чергування рим, 
обов'язкове у французькій поезії, не збережене. Враховугочи той 
факт, що українська поезія широко використовує засоби народ- 
ної поезії, Франко вживає слова зі зменшувальними суфіксами: 
«під» -- «гніздо», він перекладає як «гніздечко» і вживає слова 

«самичка», «самчик». 

Значні відхилення від оригіналу допустив Франко у пере- 
кладі Поля Верлена «Соїодце з5епії тепіаї». 

У Верлена: У Франка: 
Дапз Іе уіеих рагс 501Іїкаіге еі ріасьб | У парку стариннім, самотнім, холоднім, 
Деих Їогтез5 опі іопі а Грейге ра556, Дві постаті поруч ідуть. 
Їхеиг5 уеих 5опі тогізє, ев Іецг5 Їбуге5 Їх речі завмерлі, уста їх безмовні, 
5опі тоїе5 Розмови їх мало що чуть. 
ЕН! Гоп епіепа а реіпе Ісиг5 рагоїе5 19, с. 329) 

П3, с. 144)



Парне римування з поділом чи без поділу на строфи дуже 
поширене у французькому віршуванні і відносно рідкісне -- 
в українському. Правильно відтворивши думку оригіналу, Фран- 
ко застосував часто використовувану в українській поезії форму 
з перехресним римуванням і чергуванням рим, що для того часу 
було звичайним явищем. Головне, що Франкові вдалося відтво- 
рити лірико-музикальний настрій поезії. В іншому Франковому 
перекладі Верлена - - «Покутна псальма» -- дуже точно збере- 
жена мелодика вірша і повторення, властиві оригіналові, оскіль- 
ки перекладач поставив собі за мету зберегти тон молитви 
і передати настрій поета, який, розчарувавшись у житті, шукає 
розради в бога і не знаходить Її. 

У Верлена: У Франка: 
О топ Ріеий, уоси5 т'ауег Ьіе556 Ф'атойг Мій Боже, ти зранив мене любов'ю 
ЕЇ Іа Біеззиге е5і епсоге уїуапіе І доси рана та тремтить, болить, 
О топ Рігеи, уби5 пт'ауе2 Біе55е д'атоицг. | Мій Боже, ти зранив мене любов'ю. 

П3, с. 244) 19, с. 328) 

Загалом у своїх поетичних перекладах Франко намагався не 
копіювати оригінал, а передавати засобами українського віршу- 
вання властивості його поетичної форми і стилю, хоч вплив тра- 
диції поміркованої українізації оригіналу у його перекладах ще 
відчутний. 

Новим, вищим етапом у розвитку українського поетичного 
перекладу була діяльність Лесі Українки, яка, спираючись на 
досвід Франка, разом з поетичною формою намагалася передати 
засобами української мови властивості національної специфіки 

іншомовної поезії. Леся Українка ставила особливо високі ви- 
моги до поетичного перекладу. У листі до брата М. П. Косача 
вона писала, що при перекладі прозових англійських та італій- 
ських творів можна при необхідності користуватися російськими 
перекладами, але «вірші треба конечно перекладати з перво- 
твору, бо інше може вийти щось зовсім далеке і неподібне» (6, 
т. о-41Ї; 

Разом з досконалою поетичною формою українська поетеса 
намагалась передати у своїх перекладах французький націо- 
нальний колорит. Дуже цікавою є примітка Лесі Українки до її 
перекладу поеми «Ї,ез5 рашуге5 бєеп5» Віктора Гюго, яку вона 
назвала «Сірома», Ім'я рибачки Жанні Леся Українка не змі- 
нює, хоч воно і не властиве українській мові, і в примітці пояс- 
нює: «Власне )еаппі, а не Зеаппе стоїть у В. Гоого. Видно автор 
нарошне вживає бретонську форму сього ймення, щоб показати, 
в якій стороні ведеться дія. Отже вважаю себе не в праві змі- 
няти провінціоналізм В. Гюго» |5, т. 2, с. 284|. Ці слова є свід- 
ченням того, що Леся Українка намагалася при перекладі збе- 
регти національні особливості іноземного поетичного твору, 

зокрема власні імена, які найчастіше українізувалися. Україн- 
ська поетеса прагнула максимально точно передати художні 
особливості поеми Гюго, її мелодику, систему римування. 

з 35:



Зберігається цезура як основний елемент класичного та роман- 
тичного олександрійського вірша та перенос фрази з рядка в ря: 
док (епіуатбетепі), що характерно саме для романтичного вірша 
та риторичного стилю В. Гюго і здатні підкреслити пафос його 
поезії. | 

Передаючи українською мовою зворушливу легенду про бла- 
городність бідних рибалок, Леся Українка зберігає структурні 
риси олександрійського вірша в межах силаботонічного розміру 
і досягає поетичної адекватності у відтворенні сили поетичного 
вислову, у передачі високого гуманізму В. Гюго. Як зразок по- 
даємо переклад відомого звернення до бретонських жінок. 

У Гюго: 
О рашугез5 Їетте5 

Пез респецг5 С'єбзі аїїгейх де 5с діге: Мез дтіс5, 
Реге, атапі, Їгеге, Її5, їоці се диї | аї де сег 
С'езі Іа, дап5 се спао5 Моп соейг, топ 5апеє, та сПаїг! 
Сі! бїге еп ргоіе айх Побїз, с'єзі біге еп ргоіе айх Ббієсз. 

ПИ, с. 151) 
У Лесі Українки: 

О бідні 
Ви, рибальські жінки! страшно мовить! Всі рідні, 
Батько, милий, брати і сини, вся любов 
Все в хаосі тому!.. Серце, тіло і кров! 
Боже! хвилям отдатись,-- то звірам віддатись 

5, т. 2, с. 2851. 

Особливий розквіт художнього перекладу на Україні при- 
падає на період після Великої Жовтневої революції. Талано- 
витими перекладачами проявили себе Рильський, Бажан, Тен, 
Терещенко та ряд інших, які своєю перекладацькою діяльністю 
та теоретичними працями заклали основи української радян- 
ської перекладацької школи. 

Узагальнення та теоретичне осмислення багаторічної пере- 
кладацької практики з використанням досягнень мовознавства 
та літературознавства, з'їзди перекладачів та плодотворні дис- 
кусії сприяли виробленню теоретичних основ перекладання. Су- 
часні українські перекладачі намагаються передати не тільки 
поетичні особливості віршової форми, а й максимально відтво- 
рити дух оригіналу. Перекладаючи іноземну поезію, вони нама- 
гаються збагатити українську поетичну мову новими лексичними 
засобами, підвищувати її поетичність та експресивність. 

Про те, наскільки виріс рівень української перекладної пое- 
зії, можна побачити, порівнявши переклад того самого твору, 
здійсненого у ХІХ ст. і повтореного у наш час. Для ілюстрації 
візьмемо переклад поеми «Мох». В. Гюго у виконанні І. Франка 
і М. Рильського. 

У Гюго: 
С'е5і пі, Іе сіїепсе ез5і рагіоші еї І"Ноггейг. 
Міхе Роцітапп сбзаг ей Зоційагі етрегейг! 
Оп Їаїй дез Їсих Че іоіе ауес ЇІе5 Баггісайе5; 
Ї,а рогіе 5аїпі Депіз 5о0ц5 5е5 Паціе5 агсайе5 

36



Мої! Їе5 Бгабісг5 ігетЬісг ай уепі Фе гауоппег. 
С'єзі Гаї, геро5е2-уди5; ей оп епіепа 5о0гпег 
Дапз Іе5 Їопггеайх Їе5 з5абге5 е! Гагрепі 4ап5 Їе5 росНе5. 

ПО, с. 14) 
У Франка: 

Закінчилось: Тиша всюди, страх і пожар 
Най жиє Пульман цар і всевладний Суфляр! 

З барикад розпалили веселі вогні; 
Під високими мурамн брам Сен-Дені. 

Тліють ватри і полум'я з вітром мигоче -- 
Діло зділане, час відпочить! Чути звук 
В кишенях сріблеників, а в піхвах шаблюк. 

(9, с. 270) 
У Рильського: 

Кінчилось! Тиша скрізь, наліг тяжкий кошмар 
Став Пульман цезарем, володарем Суфлярі! 
Ілюмінація: палають барикади; 
Ворота Сен-Дені, високі їх аркади 
Здригнулись: полум'я в повітрі клекотить, 
Перепочити час і гроші полічить; 
Як шабля на боку, дзвенять вони в кишені. 

ІЗ, с. 571 

Франко цілком закономірно замінює силабічний вірш силабо- 
тонічним, і у зв'язку з цим характерні для олександрійського 
вірша ритмічні елементи цезури після шостого складу, а також 
другорядні ритмічні паузи не збереглися. Перекладач відхиляє- 
ться від поетичної форми Гюго також тим, що не зберігає чергу- 
вання рим. Поема Гюго, згідно з традицією, написана віршами 
з парним римуванням (аа, 66), а у Франка парне римування 
виступає поруч з іншими видами: після чотирьох рядків з пар- 
ним римуванням йдуть чотири рядки з римуванням кільцевим. 
Таке відхилення у Франка викликане тим, що поеми з послідов- 
ним парним римуванням мало характерні для української по- 
езії. Вони викликають у читача враження одноманітності, а саме 
цього Франко хотів уникнути. 

Значно сміливіше, ніж Франко, перекладає поему «Мох» 
М. Рильський, якого не злякала незвична для української верси- 
фікації класично-романтична будова вірша. Рильський намагає- 
ться передати основні властивості будови вірша Гюго, тобто 
зберегти парне римування, чоловічу й жіночу риму, обов'язкову 
цезуру" після шостого складу. Перекладач використовує для 
перекладу шестискладовий ямб. 

Слід відмітити, що розмір, вжитий Рильським для перекладу, 
відповідає мелодиці французького вірша. Загалом він точніше, 
ніж Франко, передав властивості олександрійського вірша. 

Проаналізуємо ще один куплет з третьої частини «Мох». 

У Гюго: 
Мароїбоп диіпге ап5 герпа фап5 Іе5 іетрбіе5 
Ди зид а Гадийіоп, 
Тоц5 Іс5 гоїіз Гадогаїепі, Їші птагсрпапі 5иг Ісиг5 ібіе5 

Бих Баїзапі 5оп іаїоп. 
ПО, с. 16) 

37



У Франка: 
Серед бур літ п'ятнадцять Наполяйон владав 
Над краями Європи, 
Над царами мов бог -- по їх чолах ступав, 
вни лобзали му стопи. 

119, с. 271) 

У Рильського: 
Наполеон жахав п'ятнадцять літ громами 
Весь Європейський світ. 
Лизали королі, що він топтав ногами, 
Сліди його чобіт. 

(3, с. 58) 

Чергування довгих рядків з короткими, чергування чолові- 
чих та жіночих рим оригіналу вдало передано і Франком, і Риль- 
ським. Однак Франко вживає у своєму перекладі анапест, 
а Рильський -- ямб, який більше надається для відтворення рит- 
міки і мелодики оригіналу. 

Високої оцінки заслуговують і переклади з французької 
поезії Миколи Терещенка. Це в першу чергу стосується його 
перекладу широковідомої поезії Гюго «Під барикадою» («Зиг 
ипе Баггісаде»), переданої з глибоким розумінням і великою 
майстерністю. 

У Гюго: 
Зиг ипе Баггісаде ай тіїїєец де5 рауб5 
Зоції!65 д'ип запе сопрабіе еї д'ип запи риг Іауб5 
Оп епіапі Фе доцге апз езі ргіз аумес Їе5 попіте5. 
Е5-їи де сеицх-Ід, ої? Г"епіапі: Моцз5 еп 5о0тте5. 

П2, с. 209) 

У Терещенка: 
Під барикадою, на вулиці міській, 
Де чиста кров текла, мішалась у брудній, 
З дорослими взяли мале дитя під варту. 
Ти певно з ними був? -- Так.- Хлопче, не до жарту. 

(3, с. 237| 

В перекладі вдало передана ритмомелодика французької 
поезії. Чітко зазначена цезура після шостого складу кожного 
рядка, яка надає поезії особливої експресивності. Перекладач 
з великою любов'ю і розумінням передає героїзм французького 
хлопчика. 

Аналіз перекладів, здійснених радянськими письменниками, 
дає підстави стверджувати, що вони стараються передати не 
тільки ідею, народний колорит, а й мелодику, риму, необхідні 
паузи 1 загалом настрій оригіналу, Вдалі переклади французь- 
кої поезії не тільки розширюють можливості поетичних форм 
і засобів, а й сприяють зближенню народів, збагаченню мови 
інтернаціональною лексикою. 

Про велике значення художнього перекладу Іван Франко 
писав: «Передача чужомовної поезії, поезії різних віків і наро- 
дів рідною мовою збагачує душу цілої нації, присвоюючи ій 

38 /



такі форми і вирази чуття, яких вона не мала досі, будуючи 
золотий міст зрозуміння і спочування між нами і далекими людь- 
ми, давніми поколіннями» |8, с. 3). 

Список літератури: І. Грабовський П. Переспіви Павла Граба.- Зоря, 
1897, ч. 15.9. П. Грабовський у документах, спогадах і дослідженнях. -К., 1965. 

3. Гюго В. Вибрані поезії.--К., 1953. 4. Кисельов О. І. Павло Грабовський. -К., 
1959. 5. Леся Українка. Твори, т. 2.-- К. 1965. 6. Леся Українка. Твори, 
т. 9.-- К., 1965. 7. Переписка М. Драгоманова з М. Павликом (1876--95 рр.). 
Чернівці, 1911, ТУ. 8. Франко І. Передмова до «Посм».-- Львів, 1899. 9. Фран- 

ко. І. Твори, т. 12.--К. 1978. 10. Ниро У. Тез спанітепіз.- Рагіз, 5. 4. 1. 
Нидо У. Оецугез Сотірібіез, Робзіє Х.--Рагіз, 1883. 19. Ниро У. І"аппбе 
кеггібіе, - Рагіз, 5. 4. 13. Уегіаїпе Р. Оецугез5 Сотрівіез.-- Рагіз, 1902. 

КРАТКОЕ СОДЕРЖАНИЕ 

В статье рассматриваєтся зволюция художественного позтического пере- 
вода на Укранне с конца ХІХ ст. и до наших дней. Прослежнваєтся посте- 

пенное возрастанне мастерства перевода, начиная с вольньх переводов, вьт- 

полненньх Павлом Грабовским, до вьсокохудожественньх переводов Максима 
Рьльского. Особое вниманне уделяется вкладу, которьй внесли в позтический 

перевод на Укранне Иван Франко ни Леся Украннка. 

Стаття надійшла до редколегії 22 квітня 1980 року. 



ІСТОРІЯ ЛІТЕРАТУРИ 

Ф. М. НЕБОРЯЧОК, доц., 
"Полтавський педінститут 

М. Рильський про М. Коцюбинського- 
інтернаціоналіста 

Радянська багатонаціональна література, вся куль- 
тура нового світу, народженого Жовтнем, пройнята світлою, 
животворною ідеєю інтернаціоналізму, ідеєю рівності і братер- 
ства між народами. Саме ця ідея об'єднала народи Росії нав- 
коло партії Леніна, яка повела їх на штурм царизму. Ця ідея 
згуртувала їх у непереможну, монолітну армію будівників 1 за- 
хисників нового суспільства. «Всесвітня історія, - підкреслюва- 
лося в постанові ЦК КПРС «Про підготовку до 50-річчя утво- 
рення Союзу Радянських Соціалістичних Республік», ще ні- 
коли не бачила у взаємовідносинах десятків націй і народностей 
такої непорушної єдності інтересів і цілей, волі і дій, такої ду- 
ховної спорідненості, довір'я і взаємного піклування, які постій- 
но виявляються у нашому братньому союзі» (1, 13). 

Не дивно, що ця ідея стала визначальною, магістральною 
в радянській культурі і літературі з перших днів її існування. 
Ї власне, по тому, як і наскільки глибоко, дієво, тобто яскраво 
й доказово, розкриває художник тему дружби народів, виступає 
як переконаний і послідовний інтернаціоналіст, ми судимо про 
його громадянське обличчя. Бо тільки такий митець має право 
називатися інженером людських душ, ідейним і естетичним ви- 
хователем народу. 

І тут напрошується багатовіковим досвідом перевірений ще 
один висновок: з однієї епохи в іншу, з однієї літератури в іншу 
переходять і продовжують жити ті, насамперед і тільки ті мит- 
ці, які своєю творчістю прокладали стежки до сердець різних 
народів, сприяли їх зближенню і братанню. Тільки справді ін- 
тернаціональне мистецтво здатне долати часові й географічні 
кордони. Воно -- безсмертне. 

Звідсіля стає зрозумілим, чому серед критеріїв, які ставить 
наш читач до всіх авторів минулого й сучасного, чиї твори вво- 
дяться в громадський обіг, обов'язковим і визначальним є-- 
в усякім випадку, повинен бути - критерій інтернаціоналістич- 
ної спрямованості його творів. Одночасно стає зрозумілим, чому 
так любовно, так дбайливо і всебічно радянські вчені і митці 
намагаються вивчити, засвоїти й пропагувати творчий досвід 

40



тих художників минулого, які вірно й плідно служили величній 
ідеї інтернаціоналізму. 

У цьому плані розмова на тему «Рильський про Коцюбин- 
ського-інтернаціоналіста» переростає вузькі рамки інформації 
про оціночну позицію, про ставлення одного митця до іншого, 
перестає бути простим переліком суто зовнішніх, безпосередніх 
проявів контактування двох творчих постатей. 

Дане питання стосується ширшої проблеми -- йдеться про 
проблему використання позитивного досвіду митців дожовтне- 
вого періоду письменниками радянськими. Воно ж -- питання 
це -- органічно продовжує наші спільні пошуки (і частково на- 
віть виясняє їх) в ділянці такої, здавалося б, легкої, а насправді 
надзвичайно важкої для предметного, доказового дослідження 
проблеми, як проблема традиції і новаторства. 

Нарешті, коли брати найвагоміші аспекти порушеного питан- 
ня, розмова про ставлення Рильського до Коцюбинського як 
письменника-інтернаціоналіста викликає глибоке зацікавлення 
науковців ще й тим, що оцінки М. Рильського є повчальним 
зразком літературознавчого аналізу спадщини взагалі. Риль- 
ський залишив нам зразки саме такого аналізу, який дає чітке 
уявлення і про ідейне спрямування, і про художню досконалість 
твору. 

Не випадково увагу Рильського привернув насамперед інтер- 
націоналізм Коцюбинського. 

Сам Рильський формувався як художник, ріс і утверджував- 
ся в літературі й культурі українського радянського народу як 
послідовний, переконаний інтернаціоналіст. Широко відоме і не- 
одноразово заслужено акцентоване автобіографічне зізнання 
М. Т. Рильського про те, що Шевченко, Міцкєвич і Пушкін були 
його «найсвятішими вчителями», говорить само за себе. І тут 
нашу увагу привертає не тільки те, що ці вчителі представляють 
український, російський і польський народи, їхні культури, на 
основі яких і виріс Рильський. Хоча для теми нашої розмови 
уже це зізнання має чи не вирішальне значення. Звернемо, од- 
нак, увагу й на те, що список своїх учителів Рильський цими 
трьома іменами не вичерпує. Вони «найсвятіші», але не єдині. 
Серед учителів Рильського -- їх усіх годі перерахувати - - був 
і Коцюбинський. 

При цьому варто мати на увазі, що вчитися у великого лю- 
динолюба Коцюбинського Рильський почав дуже рано, в пору 
творчої юності, в пору шукань Її відчутної творчої несамостій- 
ності й податливості. Відомо, що ці пошуки в кінцевому резуль- 
таті закінчилися відходом молодого поета від модних у перед- 
жовтневі роки, але неорганічних і безперспективних для Риль- 
ського різних декадентських «шкіл» та напрямів. Не французькі 
парнасці, не загадкові натяки і завуальовані протести декаден- 
та І. Анненського, а могутній голос Горького, мужня Леся 
Українка, ніжний Коцюбинський привернули увагу, заполонили 
душу молодого поета Рильського. 

41



Окремі поезії, особливо прозові етюди, написані Рильським 
у 1911--1913 рр., переконливо підтверджують сказане. Бо ж 
ідейним спрямуванням, своїм пафосом та й формальними озна- 
ками такі поезії раннього Рильського як, скажімо, «Гей, удармо 
в струни, браття» чи присвячена М. Лисенкові «Пісня» («Вийся, 
жайворонку, вийся над полями») тяжіють саме до них, до цих 

світлих взірців, демонстративно заперечуючи концепцію парнас- 
ців, декадентизму. Ця орієнтація на здоровий, життєздатний 
напрям у поезії для молодого Рильського ще не була остаточ- 
ною і єдиною. Вона скоріше була проявом ще не усвідомленого, 
стихійного прагнення звільнитися від багатоманітності впливів, 
від еклетизму. Народна творчість, Шевченко, Міцкєвич і Пуш» 
кін підказували йому взірці, орієнтири у виборі творчого шляху, 
напряму і найближчих, найпевніших учителів. 

Зокрема, нині вже майже безсумнівним і відомим широкому 
колу дослідників є твердження про те, що пошуки молодого 
Рильського в прозі, його звернення до новели, новели виразно: 
психологічної, робилися у переджовтневі роки завдяки Коцю: 
бинському, І то чи не насамперед завдяки йому. 

У книзі відвідувачів Чернігівського літературно-меморіаль- 
ного музею М. М. Коцюбинського Максим Рильський 2 вересня 
1953 р. залишив щодо цього дуже важливе свідчення. Він за- 
писав: «Я давно не відчував такої світлої пошани до людської 
творчості, такої глибокої свідомості того, що таке являє собою 
гармонія художника " і людини, як сьогодні в музеї М. Коцю- 
бинського... Я згадав і знову пережив своє гонацьке захоплення 
творчістю незрівнянного майстра. 

Щаслива думка була у працівників музею -- прикрасити сад 
його квітами й рослинами, які любив Михайло Михайлович. 
Ніби бачиш його живого -- художника, що так любив життя, 
людей, квіти, сонце, красу». 

Отже, ке випадкове знайомство, не рядова обізнаність начи- 
таного юнака ще з одним письменником, а захоплення. 

Звернім увагу й на те, що Коцюбинський двічі тут шаноб- 
ливо названий художником -- словом, яке стоїть в заголовку 
одного прозового етюду Рильського, присвяченого саме Коцю- 
бинському. | 

Та юнацьке захоплення Рильського виявилося не тільки в по- 
святі свого твору «Художник» Коцюбинському. Про це ж захоп- 
лення переконливо свідчать і зовнішні ознаки стилю Рильського- 
прозаїка (пастельні картини природи, контрасне співставлення 
кольорів, звуків з емоційним станом героїв, поетичний синтак- 
сис), і тематично-образна структура ранніх новел Рильського. 
Бо коли родовід, творчий збудник для таких творів М. Риль- 
ського, як «Чарівний город» і «Казка про щастя», слід шукати 
у Лесі Українки й Горького, то вже витоки для «Тишини», «Ба- 

7 Тут і далі курсив наш.-- Ф. Н. 

42



биного літа», особливо ж «Художника», ведуть до творчого 
джерела, ім'я якому -- поетична проза Коцюбинського. 

І тут впадає в око ще одна дуже важлива деталь: в час 
міжреволюційної реакції, коли і незамасковані ренегати, і за- 
лякані реакцією літератори втікали від дійсності, пропагували 
індивідуалізм, відчуження людини, заправляючи всю цю писа- 
нину людиноненависницьким шовіністичним чадом чи націоналі- 
стичним ядом,. Рильський орієнтувався на художників передо- 
вого, революційного крила, на письменників-інтернаціоналістів 
Горького, Лесю Українку, Коцюбинського. 

Значно пізніше, вже в радянський час, Максим Тадейович 
в художніх творах і наукових статтях одверто і неодноразово 
висловить свою любов і шану до цих, як і до багатьох інших 
великих письменників. Тоді ж, у 1913 р., він встиг, чи знайшов 
за необхідне й можливе, сказати надзвичайно переконливо про 
свою симпатію безмежну та про свою духовну й мистецьку за- 
лежність і спорідненість-- а це куди важливіше-- з творчістю 
Михайла Коцюбинського. Маємо на увазі його ліричний етюд 
у прозі «Художник». 

Герой цього етюду не завуальований і не абстрагований. 
У ньому без труднощів упізнається М. Коцюбинський. Твір мав 
посвяту Коцюбинському і сприймався як схвильований, спов- 
нений болю і захоплення могутнім талантом спогад про худож- 
ника, якого щойно втратила українська література, людство. 

Етюд пройнятий життєстверджувальним настроєм, в ньому 
звучить хвала життю, а не похоронне голосіння, не смуток. І ця 
тональність почерпнута молодим Рильським від Коцюбинського. 
Точніше буде сказати -- і від Коцюбинського. 

Це ж знаменно: ні тема (розмова про улюбленого художни- 
ка, якого вже немає в живих), ні час, коли твір про Коцюбин- 
ського писався (а це ж були складні, сумні часи напередодні 
першої світової війни, часи розгулу реакції), не змогли змінити 
загальної життєствердної тональності твору. 

Привертає увагу також те, що найбільш виразну типологічну 
спорідненість етюд «Художник» має з такими новелами Коцю- 
бинського, як «Інтермеццо» і «Сміх», тобто з творами, в яких 
гуманізм, соціальні симпатії, а отже, й інтернаціоналізм Коцю- 
бинського знайшли особливо переконливий і послідовний прояв. 

Таким чином, звернення такої пильної уваги на творчу по- 
стать Коцюбинського дає підстави для роздумів не лише про 
жанрово-тематичні пошуки молодого письменника, а й про ті 
надійні підвалини, на яких формувалися, міцніли світоглядні 
позиції Рильського. Того Рильського, який у складному процесі 
революційних змін і звершень залишився з народом, а з часом 
став свідомим і натхненним співцем, будівничим нового суспіль- 
ства, інтернаціонального своєю сутністю і діянням. 

А вже безпосереднє звернення Рильського до творчості Ко- 
цюбинського в радянський час-- маємо на увазі вже публіко- 
вані, а також виявлені в архівах Максима Тадейовича поетичні 

43



та наукові інтерпретації ним образу великого прозаїка і його 
героїв -- вагомо засвідчують те, що увага Рильського до інтер- 
націоналістичних, гуманістичних надбань дожовтневої прогре- 
сивної літератури залишалася постійною і результативною. 

Ліричний етюд у прозі «Художник» (опублікований у 1913 р. 
в ж. «Сяйво», Хо 5--6) з посвятою: «Пам'яті М. Коцюбинського» 
був хронологічно першим проявом ставлення Рильського до Ко- 
цюбинського. Зміст і форма цього твору свідчать про те, що 
початкуючий прозаїк Рильський не просто захоплювався Коцю- 
бинським, а й плідно вчився у нього. Тут особливо важливо 
підкреслити, що етюд дає відповідь на запитання, яким уявляв 
собі, яким хотів бачити письменника Коцюбинського, взагалі 
митця, молодий Рильський. Художникові Антонові Сергійови- 

чу-- а це й є Коцюбинський -- притаманна органічна любов до 
живої природни, вроджена акуратність, витончений смак і від- 
чуття прекрасного. 

Однак акцентує Рильський увагу читача на тому, що Коцю- 
бинський був насамперед гуманістом («Пише про сльози--а в 
сльозах грає сонце», «схвильованими рядками виривається з-під 
руки хвала вічному сонцеві») та інтернаціоналістом. Худож- 
ник -- герой етюду вболіває за всіх людей («малює бруд жит- 
тя-- а в малюнку трояндовим цвітом бринить те, що не згасло 

ще в серцях ліодських!»), за всю планету («Хтось проходить 
над землею і сипле золоте зерно в зелену землю, в груди птиць, 
звірів, людей...») |2, с. 83|. 

У такому ж насвітленні подає Рильський образ Коцюбин- 
ського і в своїх віршових творах. Так, в одній з перших поетич- 
них інтерпретацій постаті Коцюбинського -- 5-му вірші з циклу 
«Чернігівські сонети» (1937 р.)-- Рильський підкреслює все- 
народну значущість творчого подвигу видатного прозаїка («він 
рідний нашим городам і селам»), котрий страждав, як і його 
народ («боліючи душею разом з ним»), писав кров'ю серця. 
А лише такий -- органічно зв'язаний із своїм народом художник 
і є поборником найсвятішого почуття -- почуття дружби з ін- 
шими народами. 

Думка ця ще більш виразно розкрита в сонеті «Горький 
і Коцюбинський» (1938 р.). Двох митців-побратимів єднала «від- 
раза до тьми» і гірка доля («годованці тюрми»), а також спіль- 
ність мети («вели серця в життя нове і чисте»). Сонет закінчує- 
ться вказівкою на найважливішу заслугу обох письменників -- 
їх інтернаціоналізм («друзі радощів... пострах ворогів»). 

У поезії «Україна» (1938 р.) Коцюбинський згадується поруч 
з Шевченком, Гоголем, Франком, поруч із Пушкіним, Вольтером 
і Гете, як учитель радянської щасливої молоді. Наступні рядки 
(«Гримить «Інтернаціоналі» сім'ї розкованих народів») виразно 
свідчать про те, що таких учителів Рильський особливо високо 
і насамперед цінує як поборників спілкування і братання на- 
родів. 

Пафосом радянського патріотизму, ідеєю інтернаціоналізму 

44 -



пройнятий вірш М. Рильського «Варіації на поезію Коцюбин- 
ського «Наша хатка» (1943 р.). Одночасно цей вірш засвідчує, 
як глибоко і всебічно знав Рильський творчість Коцюбинського. 

Розповідаючи про Коцюбинського -- тонкого цінителя і при- 
страсного охоронця природи (поезії «Гвоздики Коцюбинського», 
«Знову про солов'їв», а чи статті «Природа і література», «Цвіт 
яблуні», «Про людину, для людини» тощо), Рильський зводить 
розмову до того, що і в цьому також проявлявся характер 
письменника-інтернаціоналіста, який щиро бажав, прагнув усю 
Землю бачити розквітлим садом. 

І в статтях, і в поезіях Рильського Коцюбинський справед- 
ливо й заслужено поставлений в один ряд з такими письмен- 
никами як Чехов, Горький, Гете, Достоєвський, Міцкевич, Пете- 
фі, Шевченко, оскільки їхня творчість «пройнята любов'ю до 
життя і ненавистю до тих, хто це життя і його світлу красу 
нівечить і затоптує в грязюку» |З, с. 9). 

Таке послідовне акцентування Рильським інтернаціоналізму 
Коцюбинського цілком закономірне -- воно ще раз підтверджує 
загальновизнану істину, що саме такі набутки класичної літе- 
ратури беруть радянські письменники на озброєння у першу 
чергу. Тому гуманізм, послідовний і дієвий інтернаціоналізм 
Коцюбинського, його побратимство з Горьким, зустрічі з Лені- 
ним звеличував Рильський з особливим пієтетом та заклич- 
ністю. 

І не тільки звеличував. Він вчився у Коцюбинського, про- 
довжував розпочате ним, пішов далі від свого учителя. Адже 
сам Рильський був художником- -інтернаціоналістом з великої 
літери. Він був натхненним будівничим мостів дружби радян- 
ських народів, громоголосим оспівувачем священної єдності сло- 
в'янських народів-братів. Зором друга Рильський побачив, а сер- 
цем інтернаціоналіста сприйняв і правдиво змалював життя 
Франції і Бразілії. Взаємопізнанню і зближенню народів сприя- 
ла його невтомна перекладацька діяльність. Досить нагадати, 
що Рильський залишив нам переклади на українську мову тво- 
рів 117 авторів з 27 літератур світу. 

Заклик до єднання народів, результативні зусилля, спрямо- 
вані на зміцнення цього єднання, становили особливий зміст 

творчої, громадської активності Рильського. Сам письменник 
про це у збірці «Далекі небосхили» скаже так: «Спомин був, 
як блискавка: блакитна вода, білий парус, веселі, дружні люди.. 

І привів він мене до одної з найзаповітніших моїх думок: про 
єднання слов'ян, про єднання народів» (4, с. 88). 

А це й залишається речовим, переконливим продовженням 
найсвітлішої традиції прогресивного мистецтва попередніх і ни- 

нішньої епох - - традиції спілкування, єдності і дружби народів. 

І саме це було й залишається найпереконливішим свідчен- 
ням того, що радянський письменник Максим Рильський про- 
довжує предметно звеличувати, показувати світові інтернаціо- 
налізм Коцюбинського, його безсмертя. 

45



Список літератури: І. Про підготовку до 50-річчя утворення Союзу Радян- 
ських Соціалістичних Республік. Постанова ЦК КПРС від 22 лютого 1972 ро- 
ку-- К. 1972. 2. Рильський Максим. Бабине літо.-- Львів, 1967. 3. Рильськції 
Максим. Про людину, для люднни.-- К., 1962. 4. Рильський Максим. Далекі 
небосхили-- К., 1959. 

КРАТКОЕ СОДЕРЖАНИЕ 

Статья посвящена актуальной теме-- взглядам одного из вьідатощихся 
мастеров позтического слова М, Т. Рьльского на интернациональньй харак- 
тер творчества классика дореволюционной прози М. М. Коцюбинского. Боль- 
шое внимание уделяєтся различньм граням подхода Рьшльского к литературо- 
ведческому анализу творчества Коцюбинского-интернацнионалиста. 

Стаття надійшла до редколегії 20 січня 1981 року. 

О. М. БАЗИЛІВСЬКИЙ, асп., 
Київський університет 

Він був великий 
(В. І. Ленін у драматургії 0. Є. Корнійчука) 

Ленінська тема пронизує усю багатогранну творчість 
видатного українського радянського письменника, класика на- 
шої літератури О. Є. Корнійчука, є центральною і основною 
в його драматургії. Ще у своїй першій літературній спробі -- 
оповіданні «Він був великий», опублікованому в газеті «Біль- 
шовик» (орган Київських губкому КП (б )У та губвиконкому) 
21 січня 1925 р. до першої річниці від дня смерті В. І. Леніна, 
письменник безпосередньо торкається цієї теми, повністю при- 
свячуючи їй увесь твір. Через 45 років після публікації цього 
оповідання Олександр Корнійчук з повним правом скаже: «Я га- 
даю, що саме ленінська тема зробила мене письменником. І хоча 
оповідання, треба визнати, було трохи наївним і недосконалим, 
саме воно стало моєю першою заявкою на ту величну тему, кот- 
ра через деякий час стане центральною в.моїй творчості - - це 
тема єдності партії і народу, безсмертя Леніна в ділах трудового 
народу» |5, с. 55). | 

Ленінській темі присвячена і п'єса «Загибель ескадри» 
(1933 р.). Боротьба за виконання ленінського наказу розгортає- 
ться не тільки між членами комітету, з одного боку, і монар- 
хістами та самостійниками -- з другого, але й серед революційно 
настроєних мас, серед політично незрілих матросів, найяскра- 

вішим представником яких виступає мінер Гайдай. Саме на 
особистій драмі Гайдая драматург простежує перехід від сти- 
хійного до свідомого сприйняття революції, підкреслює велику 
заслугу в цьому комісара Оксани, яка поєднувала ленінську 
партійну принциповість, революційну відданість із "чуйністю 1 
доброзичливістю у ставленні до матросів. Оксана розуміє суть 

46



ленінського наказу і терпляче, переконливо пояснює її Гайдаю. 
Вона говорить, що «за першу в світі пролетарську революцію» 
потопити кораблі «це -- не дорого». Разом з тим вона неприми- 
ренно ставиться тоді до Гайдая, коли він не скоряється, бунтує, 
піддається провокаціям. Оксана пропонує виключити його з 
партії «за зрив партійної дисципліни, яка мусить бути заліз- 
ною». Відповідаючи на слова одного з членів комітету, який 
пропонує повернути Гайдая, вона рішуче заявляє: «Партія ні- 
коли не просить». 

Революційна свідомість, витримка, дисципліна з'являються 
у Гайдая з осмисленням і оцінкою несподіваної складності полі- 
тичної ситуації. Він перший виконує наказ ЦК, наказ Леніна 
і йде топити кораблі, щоб вони не дісталися  кайзерівським 
загарбникам. Беручи під свою команду моряків із свого ж ес- 
мінця, він клянеться перед ними: «Я пронесу цей прапор крізь 
вогонь і смерть. Прощай, море! Ми роздуємо на землі такий 
пожар, що закипиш і ти вогнем червоним» |З, т. 1, с. 73). 

Виконання ленінського наказу пов'язане з гострими психо- 
логічними змінами у свідомості не тільки мінера Гайдая, а й 
усієї революційної маси чорноморської ескадри, яка правильно 
зрозуміла його і йде далі захищати завоювання революції. Ад- 
же геній вождя революційного пролетаріату був невіддільний 
від боротьби усіх трудящих, усього народу за перемогу соціа- 
лізму. Драматург згадує: «Після читання на сцені ленінського 
документа зал вибухає громом оплесків. Ось така сила ленін- 
ського слова. Працюючи над п'єсою, я зрозумів, який емоцій- 
ний заряд несуть у собі ленінські документи, ніби спресувавши 
у собі досвід героїчної доби. Поезія цих документів практично 
невичерпна» (|б, с. 6). - 

Не дивно, що гостра проблемність і масштабність твору, 
напруженість драматичної дії, тонко індивідуалізовані ліодські 
характери, соковитість мови тощо забезпечили п'єсі, яка пер- 
шою з творів драматурга увійшла до радянської класики, довго- 
вічність сценічного життя. 

До 20-річчя Великої Жовтневої революції відомий діяч пар- 
тії П. М. Керженцев запропонував групі драматургів створити 
п'єси, присвячені історико-революційній ролі В. І. Леніна. Ця 
пропозиція їх не тільки збентежила, а й налякала. Адже всякий 
доторк до теми Леніна викликав у митців трепетне почуття 
особливої відповідальності. О..Є. Корнійчук згадував, як сум- 
лінно розпочав він роботу над цією темою, багато разів відвіду- 
вав Смольний, зустрічався з учасниками жовтневих подій, со- 
ратниками Ілліча, зокрема з В. Д. Бонч-Бруєвичем, прислухав- 
ся до побажань робітників. Тоді ж саме й виробив для себе 
«непорушний принцип зображення ленінської теми в мистецт- 
ві. Ленін -- найвеличніший геній. Його образ грандіозний сам 
по собі, і зовсім неприпустимі всілякі побутові подробиці, які . 
роздрібнюють постать генія. Даремно гадають деякі автори, що 
введенням різноманітних побутових сценок вони ніби набли- 

47



жують ленінський образ до глядача. Ні, це не так. На сцені по- 
винен завжди бути титан, великий вождь партії і Радянської 
держави» |б, с. 7). І хоча «урожай» оголошеного конкурсу кіль- 
кісно був невеликий, значення його величезне -- було започат- 
ковано «професійну ленініану» на сцені провідних театрів краї- 
ни. Уже в 1937 р. майже водночас з'явилися знамениті «Прав- 
да» Олександра Корнійчука, «На березі Неви» Костянтина Тре- 
ньова і «Людина з рушницею» Миколи Погодіна". 

Згідно з задумом, О. Є. Корнійчук планував створити образ 
Леніна без слів, але під впливом зустрічі з робітниками він змі- 
нив свій намір і увів образ вождя в драматичну дію. Малюючи 
образ В. І. Леніна, драматург намагався підкреслити одну з 
найяскравіших рис його характеру, а саме -- найтісніший зв'я- 
зок Ілліча з народними масами, єдність партії й народу. «В істо- 
рії людства, - писав О. Є. Корнійчук,- ніхто з великих людей 
до Леніна не був таким справжнім народним вождем, як він, 

не розумів так глибоко дум і прагнень трудового народу. З од- 
нієї-двох фраз, сказаних робітником, солдатом, селянином, Во- 
лодимир Ілліч умів видобувати все. В кожній людині він, як 
у краплі води, бачив віддзеркальний вируючий океан револю- 
ції» |7). 

В. І. Ленін з'являється у п'єсі «Правда» двічі. Перший раз-- 
у другій картині третього акту в Смольному, в розмові з україн- 
ським селянином, у минулому окопним солдатом Тарасом Голо- 
тою та з червоногвардійцями, другий -- у заключній третій 
картині на трибуні П з'їзду Рад. Та дія твору від самого почат- 
ку й до кінця п'єси пов'язана з іменем Леніна. Про Леніна 
розповідає Тарасові донька пітерського робітника Кузьми Ри- 
жова Наташа, накази Леніна виконують червоногвардійці, він 
керує нарадою воєнного комітету, розмовляє по телефону 
з Урицьким і т.д., солдат Вася виступає в кавалерійському пол- 
ку і теж «від партії Леніна». Делегат І з'їзду Рад, селянин 
пояснює есерові причину свого спізнення, він, мовляв, «ходив 
по місту і людей розпитував, коли вже Зимовий палац Ленін 
візьме і міністрів у тюрму посадять.. Може, тоді і землю да- 
дуть» |З, т. 2, с. 64). А вороги революції -- Керенський, меншо- 
вики, есери, царські полковники тощо -- поширюють про Леніна 
різні плітки, говорять про нього з одвертою ненавистю. 

Майже усі дійові особи у п'єсі, сюжетні колізії, конфліктні 
ситуації пов'язані з іменем Леніна. Він є тим «композиційним 
центром, від якого розгалужуються і в якому водночас синте- 
зуються провідні думки твору, що відбивають вирішальну тен- 
денцію історичного моменту, класифікують ідейні позиції 
кожного з героїв» |10, с. 81). Ленін з'являється у «Правді» на 
початку збройного повстання. Драматург вводить його в дію 
у найбільш напружений історичний момент, підкреслюючи його 

" Тоді ж працював над своєю революційною хронікою «Як сходило сон- 

це» Іван Микитенко. Вийшла в світ вона у післявоєнний час. 

48



величну простоту, дивовижну мудрість, глибоку людяність і 
виключну чуйність до трудящих. Ось, наприклад, хвилююча 
сцена його розмови з Кузьмою Рижовим і Тарасом Голотою, які 
уособлюють непорушний союз робітничого класу і трудового 
селянства, дружбу російського і українського народів, які ра- 
зом прийшли до ленінської правди. 

«Тарас: Товаришу Ленін, у мене до Вас просьба. 
Ленін: Що, товаришу? 
Тарас: Запишіть мене у Вашу партію, бо, може, вб'ють, то невдобно 

бути помирати... 
Ленін (посміхнувся) : Вмирати не треба, треба перемагати. Товаришу 

Рижов, Ви знаєте його добре? 
Кузьма: Стоющий чоловік Тарас, і наш у всіх смислах. 
Ленін: (пише у блокноті і говорить) Просити ЦК прийняти україн- 

ського селянина-бідака Тараса... 
Тарас: Голота... 
Ленін: Тараса Голоту в день повстання. Рекомендують пролетарі Кузь- 

ма Рижов і Володимир Ленін» (3, т. 2, с. 61--62). 

Глибока віра В. І. Леніна в народ, в його могутні творчі 
сили, нездоланна одержимість ідеєю перемоги соціалістичної 
революції, а також щире довір'я народних мас до свого вождя, 
рішуче прагнення їх йти за ним у боротьбі за торжество соці- 
альної справедливості, йти під його прапором становлять па- 
фос, високий громадянський темперамент цього твору. Остання 
картина, в якій Ленін під вигуки «ура!» виголошує історичну 
промову на П з'їзді Рад, є заключним акордом твору. 

Лаконічність, простота, афористичність мови вождя, точність 
і влучність його слова, відсутність будь-яких зовнішніх ефектів, 
внутрішня напруженість і динамічність дії роблять життєво 
правдивим образ Ілліча. Так творча думка письменника-патріо- 
та прямувала від емоційно-пристрасного, лірично-схвильованого 
і романтично-піднесеного сприймання імені Леніна до зображен- 
ня його живої історичної конкретності, характерних рис багато- 
гранної ленінської натури, до нового естетичного осмислення 
історичних надбань ленінської програми революції. 

У сценічній ленініані «Правди» О. Є. Корнійчука взяли 
участь прославлені митці радянського театру, народні артисти 
Радянського Союзу Максим Штраух і Амвросій Бучма, які пра- 
гнули якнайповніше, якнайглибше відтворити образ Леніна. 
Прем'єра «Правди» відбулася у Московському театрі Революції 
(постановник М. В. Петров, у ролі В. І. Леніна -- Максим 
Штраух) 5 листопада 1937 р. Того ж дня вперше було поставле- 
но і п'єсу Костянтина Треньова «На березі Неви», а ІЗ листо- 
пада в Московському театрі ім. Є. Вахтангова -- п'єсу Миколи 
Погодіна «Людина з рушницею» (в ролі В. І. Леніна -- Борис 
Щукін). 

Глядачі схвально відгукнулись на ці вистави. Н. К. Крупсь- 
ка з цього приводу в газеті «Правда» писала: «На п'єсі Корній- 
чука в театрі Революції публіка реагує на зразок робітників 
французького передмістя на п'єсу, що хвилює їх: глядачі 

4--3492 - 49



аплодують перемогам робітників, успіхам братання, роблять 
вголос зауваження, вигукують, - Очевидно переживають п'єсу 
разом із автором та акторами, що її грають. Це, на мій погляд, 
дуже велике досягнення» |8). Театральна критика високо оціни- 
ла і першу роботу Максима Штрауха над образом Ілліча, 
«Штраух -- писав московський журнал «Театр», -- не метушить- 
ся, не бігає від дверей до дверей, не крокує вздовж і впоперек 
сцени, і все ж, коли актор іде за куліси, враження таке, начебто 
він був у безпосередньому стрімкому русі. Секрет цього ефекту 
в тому, що актор знайшов внутрішньо насичений напружений 
ритм рухів і слова» |2, с. 22|. 

Глибоко вдячний О. Є. Корнійчуку за безцінний «ленінський 
урок» -- драматургічне створення образу Леніна в «Правді» -- 
був також український майстер сцени Амвросій Бучма, який 
першим на Україні й одним із перших у Радянському Союзі 
створив сценічний образ Ілліча. Впродовж кількох місяців ба- 
гато фізичних і духовних сил, робочих днів і безсонних ночей 
віддав цій роботі Бучма. Перечитував філософські, історичні та 
економічні праці Леніна, його полум'яні відозви, заклики і лис- 
ти, відвідував Мавзолей і музеї в Москві й Києві, переглядав 
документальні стрічки і фотографії, слухав грамзаписи ленін- 
ських промов, вивчав художні твори, малюнки (Н. Альтмана, 
П. Васильєва, М. Жукова і ін.), розмовляв з людьми, які пра- 
цювали з Леніним. 

Сповнений вражень, збагачений почутим, побаченим, пізна- 
ним, Бучма прагнув злитись з образом, увійти, перевтілитися 
в нього, повністю відчути його духовне життя. Вдало відтво- 
ривши портретні риси вождя -- обличчя, посмішку, постать, 
сповнені впевненості виразні промовисті жести, кількома, навіть 
зовнішніми штрихами надаючи образові конкретності, артист 
продовжував наполегливо працювати. «Я був уже близький до 
того, щоб зрозуміти і засвоїти спішну, енергійну ходу вождя, 
ритм його рухів і гаряче переконливої мови, - розповідав він.- 
Та не лише цього я шукав. Я щукав променисту добрість його 
очей, його геніальну простоту й глибоку принадність найлюдя- 
нішого з людей. Я шукав погляд Леніна, примушуючи свої очі 
дивитись очима Леніна. Адже не дарма кажуть-- що очі -- 
душа людини, а в роботі актора це істинна правда: вираз очей 
актора розкриває внутрішню суть образу» |9, с. 61). 

І митець переміг. Він постійно йшов нелегким шляхом внут- 
рішнього, ідейно-філософського розкриття образу. «Я намагався 
найповніше перевтілитися в образ цієї найвеличнішої людини іс- 

, торії, щоденно жити ним і з ним, -писав він у статті «Найбільша 
творча радість моя». І далі: «Я глибоко переконаний, що образ 
Леніна ГРАТИ в повному розумінні цього слова не можна-- 
в образі Леніна актор повинен тільки ЖИТИ... його ВЕЛИКИМ 
життям і це життя якнайкраще показати тисячам радянських 
людей» (1). Артист справді жив і боровся думами, почуттями 
і прагненнями свого незвичайного героя, розкриваючи його ти- 

50



пові риси й особливості в живому, тонко індивідуалізованому 
образі. Артист підкреслював не лише ленінську задушевність, 
теплоту, людяність, піклування про близьких, а й нищівну силу 
іронії, сарказму, його гніву і ненависті до тих, хто стає на 
перешкоді народові у його визвольній боротьбі. 

Високу оцінку майстерності Бучми дав Максим Штраух. 
Він, зокрема, писав: «При першій появі Бучми його ленінський 
грим здався мені дуже інтересним і сміливим. Якийсь ультрасо- 
кратівський лоб, різкий вигін брів... Ніби голову ліпив сам Ро- 
ден, так усе було сильно й експресивно... Безперечно, Бучма 
був актор геніальний і, як мені говорили пізніше, став грати 
темпераментніше, гостріше, що, безперечно, додало його грі 
досконалості і блиску» (12, с. 91). 

Образ В. І. Леніна у «Правді» у сотнях її вистав на сцені 
прославлених франківців у постановці народного артиста 
СРСР Гната Юри завжди полонив глядача своєю багатою внут- 
рішньою наповненістю, ідейно-естетичною наснагою, філософ- 
ською глибиною, І драматург, і театр багато зробили, щоб під- 
нести на художню височінь історичну неповторність постаті 
вождя революції. 

А хіба не осяяний світлом благородних ленінських ідей мо- 
лодий хірург Платон Кречет в однойменній драмі високого філо- 
софсько-романтичного звучання (1934)? Образ нової, духовно 
багатої людини соціалістичної епохи, людини активної волі й 
дії, натхненного ученого-новатора у творчих пошуках продов- 
жити життя людини і досі полонить, захоплює нас красою своїх 
чарівних ленінських мрій, невгамовних творчих дерзань. Це ж 
стосується його мудрого наставника, дбайливого господаря міс- 
та, людини широкого світогляду, що пройшла тривалу школу 
життя, простої, чуйної і уважної до всіх -- справжнього керів- 
ника ленінського гарту комуніста Береста! Такі ж слова можна 
сказати і про старого лікаря, що прослухав десятки тисяч люд- 
ських сердець («дев'яносто тисяч пульсів»!) Терентія Бублика, 
про колишню санітарку, а тепер медсестру, яка здійснила под- 
виг у роки громадянської війни -- врятувала життя народного 
комісара -- Христину Архипівну.. Образи, людські характери, 
піднесені до широких узагальнень героїв нашого часу. Адже 
активність життєвої позиції драматурга народжувала актив- 
ність і його «великих» та «малих» героїв -- активних борців за 
будову нового світу. 

ТІ в часи найбільшого лихоліття, в роки Великої Вітчизняної 
війни, письменник виступає з низкою значущих творів на ленін- 
ську тему. Незламність волі, незборимість прагнень нашого 
народу, що є свідченням перемоги ленінських ідей, утверджує 
митець у нарисі «З Леніним у серці» (1942). Темі непохитної 
ленінської дружби народів, гніву й ненависті до фашистських 
убивць, могутності ідей соціалістичного гуманізму присвячені 
статті і нариси «Наша сила», «Дружба народів -- велика сила 
у Вітчизняній війні», «Переяслав-Полтава», «Визволимо людство 

4» 51



від кривавого кошмару» та ін. Ім'я Леніна, піднесе в них на 
гребінь високих, схвильованих емоцій, зливалось з образом 
соціалістичної Вітчизни. 

У тому ж тяжкому для нашої країни 1942 р. О. Корнійчук 
пише важливу, гострополітичну п'єсу «Фронт». З ленінських 
партійних позицій сміливо й відверто критикує він віджилі старі 
методи ведення війни, основані на голому «ура-героїзмі», роз- 
вінчує відсталість і самозаспокоєння деякої частини наших воє- 
начальників типу генерала Горлова. Водночас високо підносить 
розумних, освічених  полководців-новаторів, яких представляє 
генерал Огнєв, що будують свої військові плани на всебічному 
знанні обставин, техніки, досвіду й сил підступного ворога, його 
стратегії й тактики, на точних розрахунках, сміливих маневрах 
і раптових ударах. 

Принципово, з добрим знанням військово-політичної справи 
драматург говорить про ті прикрі недоліки й помилки, які зава- 
жали нам в армії і на фронті, затримували перемогу над воро- 
гом. То був яскравий приклад активної життєвої позиції пись- 
менника-комуніста, потрібний і своєчасний зразок партійного 
вторгнення в усю складність воєнних дій, високе уміння з ленін- 
ських засад вирішувати важливі проблеми війни, її переможного 
закінчення. 

«Працюючи над п'єсою, - згадує драматург, -- я постійно 
звертався до ленінських праць, у тому числі до праць з воєнно- 
9 мистецтва, і в них знаходив моральні сили для своєї творчо- 

. Уважні глядачі й читачі уже тоді, у воєнний час, помітили, 
ЩО Мирон говорить майже дослівно ленінськими словами. Ленін 
ненавидів бюрократизм і комчванство, і всю силу цієї ненависті 
я намагався висловити у «Фронті» |6, с. 9). Ось характерний 
уривок з п'єси, розмова молодшого і старшого братів Горлових, 
що представляють дві різні позиції, дві методики у військовій 
справі: нову, прогресивну, науково і технічно обгрунтовану та 
стару, консервативну, гальмівну, шкідливу в нових умовах 40-х 
років. 

«М прон: Я думаю: господи, коли, нарешті, переведуться на нашій землі 

дурні, невігласи, підлабузники, простофілі, підлизи. 
Горлов: Ти знову своє, ну що ж, думай, думай. Індик думав теж 

та здох. 
Мирон: Вірно. Думати пізно. Треба бити їх, цих самозакоханих неві- 

гласів, бити в кров, вщент і якнайшвидше замінити їх іншими, новими, моло" 
ра тими людьми, інакше можна загубити нашу велику справу» 

тео 

Ідеї справжнього радянського патріотизму, глибокого соціа- 
лістичного інтернаціоналізму, непохитної дружби народів про- 
низують усю п'єсу «Фронт». Адже великим торжеством ленінсь- 
ких ідей є і той життєво реальний факт, що завоювання Жовт- 
ня, перемоги соціалізму поруч з росіянином Башликовим та 
українцем Остапенком захищають до останньої краплі крові 
грузин Гомелаурі, казах Шаяметов... Ї не випадково той же сер- 

52



жант Остапенко залишає записку, яку після його смерті знахо- 
дить і читає вголос боєць Печінка: «Прошу не відмовити і 
прийняти мене у Комуністичну партію. Коли уб'ють, то обов'яз- 
ково вважайте -- загинув комуністом. Смерть фашистам! Гвар- 
дії сержант Остапенко». 

Опублікована в «Правде» п'єса «Фронт» О. Корнійчука, 
всупереч опорові бюрократичних догматиків, консерваторів і 
просто невігласів, йшла на сценах багатьох стаціонарних і фрон- 
тових театрів, була палко зустрінута воїнами фронтів, творчи- 
ми силами армії й флоту, партійною і радянською громадські- 
стю. Швидко ставши на озброєння народу у священній війні, 
вона відіграла велику мобілізуючу і виховну роль у розгромі 
ворога. Десятки і сотні схвальних відгуків одержувала не тіль- 
ки редакція «Правди», а й творець цієї незабутньої героїко- 
патріотичної драмн -- Олександр Корнійчук. Генерал армії 
С. М. Штеменко згадує що «генштабівська молодь, якщо можна 
так сказати про людей середньої керівної ланки і не старих 
за віком, сприйняла «Фронт» як вираз політики партії, як її 
заклик підвищувати рівень нашого воєнного мистецтва, методів 
керівництва військами» (11, с. 60). І це була теж перемога, ве- 
лика перемога ленінських ідей на фронті, в літературі й мис- 
тецтві. 

О. Є. Корнійчук не раз висловлював думку про важливість 
вивчення праць Ілліча, про те, що ми повинні звертатися до 
ленінської спадщини не тільки тоді, коли відтворюємо образ 

Леніна. «Можна сказати, що немає такої теми -- сучасної чи 
історичної, -- яка б не потребувала від нас поглибленого вивчен- 
ня праць Леніна,ж-- писав він.-- Серед ленінських статей, до 
яких я звертаюся постійно, є одна найулюбленіша. Йдеться про 
знаменну працю «Партійна організація і партійна література». 
Я постійно читаю і перечитую цю статтю, положення якої на ди- 

во актуальні для наших днів. Так побачити далечінь часів дано 
не багатьом. Глибоко переконаний, що митці слова повинні по- 
стійно звертатися до ленінських думок про літературу й мистец- 
тво, черпати в них натхнення, завжди бути у сфері ідей 
марксистсько-ленінської естетики» |б, с. 9--10). Драматург на- 
гадує також відоме ленінське гасло: «Краще менше, та краще» 
і в зв'язку з цим слушно виступає проти-слабких творів, у яких 
«ленінська тема розкривається виключно зовнішніми засобами» 
6, с. 10). 

Заключним високомистецьким акордом у Корнійчуковій лені- 
ніані, його хвилюючою лебединою піснею є драма «Пам'ять 
серця», написана в 1969 р.-- до 100 річчя від дня народження 
В. І. Леніна, У цій п'єсі підкреслена і велич, життєдайність 
ленінських ідей, так яскраво виражених, художньо сильно аку- 
мульованих. Це і радянський патріотизм, і пролетарський інтер- 
націоналізм, і соціалістичний гуманізм. Це -- непохитна віра 
в прогресивні сили людства, що перебудовують життя, у красу 
духовного світу людей праці, творців найбільших моральних, 

53



матеріальних та інших цінностей. Ленінська тема розкривається 
в п'єсі у торжестві гуманізму радянських людей, у непорушній 
вірності їх заповітам Ілліча, що стають незмінними рисами 
їхнього морального і духовного обличчя. Драматург не зверта- 
ється до гучномовних декларацій, пов'язаних з іменем вождя, 
а психологічно тонко і художньо переконливо показує, що 
у світогляді і діях скромних і простих радянських людей віддзер- 
калюється могутня сила і безсмертя ідей Леніна. Так, Антон, 

син Катерини, який збирається разом з своєю бригадою елек- 
трозварників будувати завод в Індії, говорить: «..Жодна дер- 
жава в історії не мала стільки справжніх, чесних, бойових дру- 
зів, як наша. Про це мріяв Володимир Ілліч, і його мрія збулася 
повністю» |4, с. 260). Пояснюючи італійцеві Антоніо Террачіні 
причини виняткової мужності й нечуваного героїзму радян- 
ських людей у війні з фашизмом, герої п'єси розповідають, що 
не тільки комуністи лягали тоді грудьми на амбразури воро- 
жих дотів, а й безпартійні товариші, сини усіх народів нашої 
Вітчизни. Причини цього пояснює Катерина: «У нас є віра! Не 
релігійна, не містична, а сильна як життя. Вона дає нам силу 
дивитись смерті прямо у вічі. Цю віру дав нам Ленін» |4, 
с. 270). А сам Антоніо при згадці імені Леніна згадує слова сво- 
го діда: «Всі Гарібальді світу разом -- це Ленін». 

Отже ленінська тема, ленінські мотиви невіддільні від усієї 
творчості митця, який завжди зосереджував увагу на яскравих 
зламних моментах у житті народу і Батьківщини, на утверджен- 
ні ленінських ідей у нашому сьогоденні. Майже кожна його 
п'єса, як і твори інших жанрів, органічно пов'язана з вічно жи- 
вим ім'ям вождя революції, образ якого уяскравлювався все 
новими і новими рисами, барвами, особливостями. Саме ця ве- 
лична тема надихала видатного драматурга -- комуніста, кла- 
сика радянської літератури -- на створення гостро актуальних, 
соціально значимих, глибоко народних творів соціалістичного 
реалізму. 

Список літератури: 1. Бучма А. М. Найбільша творча радість моя.- Пів- 
денна Правда (Миколаїв), 1952, І липня. 2. Варшавский Я. Черть образа -- 
Театр, 1938, Х» 1. 3. Корнійчук О. Є. Твори. В 5-ти т.-- Київ, 1966. 4. Кор- 
нійчук 0. Є. П'єси. - Київ, 1972. 5. Корнейчук А. Е. И Ленина образ, и образ 
зпохи.-- Под знаменем ленинизма, 1970, Х» 7. 6. Корнейчук А. Е. Ненссякае- 

мьй источник вдохновения.- Вопрось: литературь.- Москва, 1969, Ж» І. 
7. Корнейчук А. Е. Великий народньй вождь-- Правда, 1939, 20 января. 
8. Крупская Н. К.О пьесах посвященньх Октябрю.- Правда, 1937, 13 декабря. 

9. Львов-Анохин Б. А. М. Бучма (1897-1957) - М., 1959. 10. Федорчук М. С. 

Ленініана в українській радянській  літературі.- Київ -- Донецьк, 1976. 
1. Штеменко С. М. Генеральний штаб у роки війни.-- Київ, 1968, 12. Штра- 
ух М. М. Главная роль.-- Юность, 1973, Х» 11, Мо 12. 

КРАТКОЕ СОДЕРЖАНИЕ 

В статье рассматриваєтся ленинская тема в прозе, публицистике и драма- 

тургин А. Е. Корнейчука. Особенно ярко показано зто па примере расеказа 

«Он бил большим», пьсс «Гибель зскадрь», «Правда», «Фронт», «Память 

54



сердца» и др. Прослеживаєтся, как с развитнем творчества писателя ленин- 

ская тема углублястся, обогащаєтся новьми гранями образа вождя рево- 
люцни. 

Стаття надійшла до редколегії ІЙ жовтня 1979 року 

М. С. ЛИСАК, 
Донецький університет 

Нищівні удари по контрреволюції 
(Сатиричний елемент у драмі 
«Правда» О. Корнійчука) 

Історико-героїчна драма «Правда» (1937) пройнята 
ідеєю уславлення Комуністичної партії, її вождя Володимира 
Ілліча Леніна, який у жовтні 1917 р. привів гноблені маси цар- 
ської Росії до перемоги над світом темряви і насильства. Відтво- 
рюючи боротьбу робітничого класу і трудового селянства, 
О. Корнійчук не міг не затаврувати ворожої діяльності різнома- 
стних буржуазних партій, які чинили шалений опір переможно- 
му поступові пролетарської революції. Антинародна сутність 
цих партій, що прикривалися  псевдореволюційними гаслами, 
стали предметом гострої сатири драматурга. З особливою силою 
викриваються меншовики та есери, в першу чергу Керенський 
І НОГО ПОПЛІЧНИКИ. 

Ленін назвав Керенського балакуном, «який потрібен капі- 
талістам, щоб заспокоювати народ пустими обіцянками, одурю- 
вати його гучними фразами, «примиряти» його з поміщицьким 
і капіталістичним урядом, який хоче продовжувати розбійниць- 
ку війну в союзі з капіталістами Англії і Франції...» |, т. ЗІ, 
с. 66). Саме ці риси політичного обличчя Керенського, визначені 
Леніним, покладені в основу його сатиричного портрета. Драма- 
тург продумано веде лінію сатиричного викриття запопадливого 
«главковерха». Розвінчуючи цього «міністра революційної теат- 
ральності» (В. І. Ленін), Корнійчук виходить з ленінського 
положення про те, що передусім справи, а.не слова людини 
визначають її сутність. Так, в одному з листів до О. М. Горь- 
кого Володимир Ілліч підкреслював: «Не розуміючи діл, не 
можна зрозуміти і людей інакше, як... зовнішньо» |Ї, т. 47, 
0:9181, 

Безпосередньому зображению Керенського у п'єсі передує 
своєрідний сатиричний пролог, в якому засобами комічного роз- 
кривається антинародний смисл політичної діяльності його як 
глави уряду і лідера есерівської партії. Керенському в п'єсі від- 
водиться весь експозиційний акт, що малює картину підготовки 
до зустрічі його на одній з маленьких степових станцій України. 
Серед палких шанувальників «главковерха» -- поміщики, упра- 
вителі маєтків. Місцеві власті хочуть бачити також селянську 

55



делегацію з хлібом-сіллю. Ось появляються представники наро- 
ду: козаки тягнуть на перон трьох зв'язаних селян -- членів 
земельного комітету. 

Поміщиця. Що це? 
Басов. Це така депутатія? 
Прапорщик. Стій, назад! В'юн, ти кого привів, собака? 
В'юн. Ваш... ваш... вашбродь.. Ви ж самі наказали ще вранці бунтів- 

ників одправить поїздом в город. 
Прапорщик. Я тебе про депутатів-мужиків питав, а не про них, мор- 

да.. Зараз міністр приїздить, а ти кого на перон тягнеш? Бунтівників? 
В ''юн. Винуват, вашбродь... |З, с. 16--17). 

Наведена сцена звучить насмішкою над есерівською демо- 
кратією в дії: поява катованих селян різким дисонансом пору- 
шує «гармонію» благоговійного очікування «великого благодій- 
ника» Росії. В цьому -- джерело комізму даної ситуації, який 
полягає в різкій невідповідності між гучною «демократичною» 
програмою відсутнього об'єкта осміяння (Керенського та його 
партії) і фактичними наслідками її реалізації. Отже, відбува- 
ється своєрідний процес «об'єктивізації» сміху: читач (глядач) 
бачить, що саме життя сміється з новоявленого «вождя» Рево- 
люції. 

За принципом об'єктивної іронії побудована і сатирична сце- 
на зустрічі Керенського. Зупиняється поїзд, і на пероні, замість 
«високого гостя»,-- покалічені солдати, жертви імперіалістичної 
політики Керенського. Гнівна інтонація іронічної насмішки по- 
силюється нагнітається, особливо коли Басов та Чубатенко, 
перебудувавшись, частують поранених фронтовиків черговою 
порцією демагогічних промов, а стрілочник Романченко своєрід- 
но їх «коментує»: 

«Басов. Солдати свободи! Ми вийшли зустрічати першого міністра, але 
найбільша радість для нас, що ми зустріли вас, воїнів свободи... Вас, що 
кров'ю своєю... 

І-й солдат. Доволі! 
Голоси. Чули... Чули... 
Басов. Солдати, герої... 
Голоси: Долой... Чули... Долой... 

Чубатенко. Вистачить, бо говорити я не буду. Прийміть священий 
хліб і сіль з рук хазяїв України. Нас пригнічували, пригнічував царат... Я пла- 
чу і, як член Центральної ради, вітаю вас... Серце обливається кров'ю, коли 
дивлюсь на ваші рани... Хіба можна говорити... Ні, треба мовчати і плакати 
над стражданням народу. 

Романченко (крикнув). Пане Чубатенко, спиніться на хвилинку і ска- 
жіть пану Басову, що його фільварок уже горить. 

Басов. Горить... Бунт... 
Чути гудіння дзвонів -- одного, другого. 
Чубатенко. Не бунт, народ наш творить суд над російськими помі- 

щиками, що сторіччя тримали наші кращі землі. 
Романченко (крикнув). Пане Чубатенко, а ваш фільварок загорівся 

першим, але ви так добре про любов до народу говорили, що я не хотів вас 

перебивати... є 

Чубатенко. Господи... що ж це» 3, с. 24--25). 

56



Управитель поміщицького маєтку Басов та український помі- 
щик Чубатенко сваряться, кому з них першому скористатись 
озброєним загоном для «усмнренія». Сама історія сміється 
з керенщини і тих соціальних сил, на які вона спиралась. Коміч- 
на «ворожнеча» між Басовим і Чубатенком розширює емоціо- 
нальну палітру сміху, а іронічний Романченків «коментар» поси- 
лює його наснагу. 

Сатирична вагомість цієї картини визначається також бага- 
топлановістю, багатоаспектністю авторського сміху. Так, наве- 
дена сцена загалом висміює Керенського як головного винуват- 
ця зла; змаліовання натовпу на пероні продовжує сміх, скерова- 
ний на них самих; події за межами сцени (пожежа маєтків) 
є злою іронією над усіма (відсутніми і присутніми) прибічника- 
ми Керенського і його партії. 

Враховуючи поліфонізм сміху з його широкими викриваль- 
ними можливостями, письменник творчо розвиває кращі тради- 
ції класичної комедіографії, зокрема гоголівської (згадаймо, 
приміром, сцену прийому Хлестаковим місцевих скаржників 
у «Ревізорі»). 

Цікаво відзначити, що Корнійчук ще на початку сатиричного: 
прологу устами окремих героїв дає підсумкову оцінку керенщи- 
ни. Так, бідний селянин Тарас сміливо заявляє: «Ці революціо- 
нери для себе царя скинули, а нас, мужиків, падлюки, продали 
панам надовго». Висновок сільського правдошукача варіюється 
і в комічно-глузливій формі -- в репліці підпилого начальника 
станції телефоністові-есеру: «Ех ти, пістон.. Краще горілку пи- 
ти, ніж у такій партії бути». Драматург дотримується принципу: 
коли митцеві є що сказати, він не боїться «розкрити карти». 

Водночас Корнійчук вдається і до прийому інтригуючої анти- 
тези. Наташа говорить батькові -- пітерському робітникові: 
«Яка тут тиша, аж страшно. Мені здається, тату, що на такій 
станції люди живуть, як на острові, хвилювання і бурі проліта- 
ють мимо них, як поїзди... Не життя, а спокійний сон, правда?» 
Наступні події вщент руйнують це перше враження. 

Відомо, що комічне явище характеризується своєрідною 
двоїстістю: внутрішня сутність його не збігається з зовнішнім 
виявом. Сатира, опукло, наочно виявляючи цю невідповідність, 
допомагає збагнути справжній зміст осміюваного. Ступінь роз- 
біжності між змістом і формою об'єкта осміяння -- важливий 
фактор, що зумовлює естетичні властивості сатири. 

У статті «Початок бонапартизму» Ленін зазначав: «Найбіль- 
ша, найфатальніша помилка, яку могли б тепер, після утворення 
міністерства Керенського, Некрасова, Авксентьєва і Ко, зроби- 
ти марксисти, полягала б у прийнятті слова за діло, облудної 
зовнішності за суть або взагалі за щось серйозне» ||, т. 34, 
с. 47). Зображення особи Керенського в п'єсі -- це поступове і 
рішуче зривання з нього машкари революційного вождя. Автор 
дає нам можливість спостерігати за діяльністю цього «златоус- 
та свободи», малюючи його (картина |, акт ПІ) у власній 

5ї



резиденції -- Зимовому палаці. Ще до його появи через репліку 
ад'ютанта читач поінформований про стиль «державного» керів- 

ництва глави Тимчасового уряду: «...Росії й свободі він віддає 

все - - щодня не менш двадцяти великих промов...» Учадівши від 

ораторських вправ свого покровителя, його прислужник не помі- 

чає критичної спрямованості свого комплімента. 
«Коли ідейний вплив буржуазії на робітників падає, підри- 

вається, слабішає,-- вчить Ленін, - буржуазія скрізь і завжди 

вдавалася і буде вдаватися до найодчайдушнішої брехні 

і наклепу» |І, т. 25, с. 335). Позбавлений довір'я, підтримки 
широких народних мас, вірний прислужник буржуазії Керенсь- 
кий змушений використовувати єдине мистецтво «найодчайдуш- 

нішої брехні і наклепу». З розвитком дії пунктирно накреслена 

ад'ютантом характеристика | Керенського поглиблюється: 
«вождь» помилково виголошує перед журналістами промову, 
адресовану крамарям і купцям: 

«Керенський: Знову депутація і знову квіти. О Росіє, народе, 
що робиш ти зі мною? Щодня ти засипаєш мене квітами... кві- 
ти... квіти... квіти... Підійдіть ближче, громадяни Росії. Я знаю, 
важко вам, але згадайте своїх великих попередників, купців 
руських, що не раз Росію рятували. Я знаю, важко вам торгу- 
вати, вам дрібним крамарям, знаю все, але той час недалеко, 
коли у вільній Росії зацвіте торгівля і кожен карбованець буде 
швидко обертатись, зараз терпіть, торгуйте, не закривайте крам- 
ниць своїх, допоможіть Росії вільній, і вона вас не забуде. Хай 
живе вільна Росія, хай живуть її вільні комерсанти!...» |З, 
с. 42). 

Драматург будує наведений монолог так, що з перших же 
слів вимальовується образ самозакоханого позера, живильним 
середовищем для якого є густий дим фіміаму. Саме цю 
рису ШКеренського відзначали В. Маяковський, М. Горький, 
Д. Бєдний. 

Наведений монолог Керенського має свій сатиричний під- 
текст: слово «торгуйте» в даному контексті є виразним натяком 
на продажність буржуазної преси. Але головна сатирична функ- 
ція монологу -- розвінчати розрекламовану есерівською пропа- 
гандою здатність прем'єра за допомогою палкого слова оволо- 
дівати масами. Які ж маси він «чарує»? Адже промову глави 

Тимчасового уряду, по суті, ніхто не слухає, бо вона виголошу- 
валась безадресно, Черговий виступ новоявленого «вождя Ро- 
сії» -- це лише пишний букет ораторського пустослів'я. 

Справжньому ораторові властиві зовсім інші якості. Коли 
К. Цеткін зауважила якось Леніну, що його промова на ПІ кон- 

гресі Комінтерну відзначається високими ораторськими достоїн- 

ствами, вождь революційного пролетаріату відповів: «Я знаю 

тільки, що коли я виступав «як оратор», я весь час думав про 

робітників і селян як про своїх слухачів» |9, с. 32|. Сам Корній- 

чук у статті «Невичерпне джерело натхнення» наводить важли- 

ві в цьому плані свідчення стенографістки, яка часто записувала 

58



промови Леніна: «Ілліч звертався до всього залу й водночас до 
кожного з присутніх. Здавалось, що Ленін говорив з усіма 
і з кожним зокрема. Силу його слів не можна передати» |?2, 
с. 7). Ця риса Леніна-оратора поетично відтворена у віршовому 
романі «Молодість брата» Л. Первомайського, герой якого, слу- 
хаючи виступ Леніна на ПІ з'їзді ВЛКСМ, відчуває, що вождь 
«неначе обрав його між делегатів і саме для нього тепер гово- 
рив» |б, т. 2, с. 13). 

Саме ця визначальна якість -- звернення до народу, трудя- 
щих мас -- у Керенського-оратора відсутня, що робить всі його 
претензії комічно-жалюгідними. Таких викривальних наслідків 

досягає драматург, вдаючись до усунення адресата промови -- 
широко відомого в сатиричній літературі прийому осміяння 
невдахи-оратора. 

Так, комічна постать платного оратора Запойкіна (оповідан- 
НЯ «Оратор» А. П. Чехова), який у відповідь на прохання колег 
«разведи там на могиле какую-нибудь мантифолию поцицерони- 
стей» помилково оплакує на похоронах колезького асесора Ва- 
вілова «смерть» живого столоначальника Прокофія Осиповича, 
виводиться письменником, щоб зло висміяти шахрайство і ха- 

барництво царських урядовців. Переляканий вчитель Мицько 
(оповідання «Прощальний вечір» Леся Мартовича) на честь 
зненацька прибулого старости виголошує урочисту промову, 
підготовлену зовсім для іншого -- для директора школи. Так 
висміюється атмосфера боягузства і бездушного чиношануван- 
ня, що культивувалась австроцісарським урядом. 

Звичайно, ідучи цим шляхом, драматург розв'язує в даній 
конкретній ситуації власні ідейно-естетичні завдання, по-своєму 
розставляє тут сатиричні акценти, хоча промова Керенського 
у п'єсі Корнійчука -- це і є оця «мантифолия поцицеронистей». 

Корнійчук затримує нашу увагу на картині роботи Керенсь- 
кого в службовому кабінеті. Він показує, що «бурхлива» діяль- 
ність «глави уряду», спрямована начебто на розв'язання назрі- 
лих питань життя країни, - насправді є лише безпорадною ме- 
тушнею по організації власного захисту від натиску революцій- 

них мас: Керенський кгримає на генералів штабу за погану 
організацію розвідки; віддає наказ прокурору заарештувати 
Леніна; дає розпорядження розгромити редакцію більшовицької 
газети «Робочий путь» та викликати військові частини для осо- 
бистої охорони. І, нарешті, постать остаточно розгубленого 
«вождя» домальовує гостро викривальна сцена, ніби освітлена 
могутнім променем прожекторів «Аврори». 

«Керенський (кинувся до вікна, рвонув штору, хотів закрити 
і обірвав її зовсім, б'ють прожектори йому в лице, повернувся, 
іде, тримає штору в руках, кричить). Штаб... викличте штаб! 
Чому «Аврора» й досі тут? 1-й ад'ютант взяв трубку телефону, 
викликає штаб. Бігають прожектори по кімнаті. (Застиг зі што- 
рою в руках і розгублено, механічно повертає голову за ними)» 
ІЗ, с. 48|.



Використовуючи художній досвід Гоголя, зокрема в змалю- 
ванні знаменитої німої сцени в фіналі «Ревізора», Корнійчук 
перетворює цю динамічну мізансцену в могутній засіб образно- 
го узагальнення сатиричної ідеї п'єси: Керенський -- не держав- 
ний діяч, а державний злочинець. Світлі промені прожекторів 
«Аврори», мов караюча десниця повсталого народу, ловлять 
злочинця. Втративши надію сховатися, той від переляку ціпеніє 
і лише механічно крутить головою. Цей прийом комічної авто- 
матизації вдало довершує сатиричний портрет Керенського. 

Сатирики нерідко використовують даний прийом для вияв- 
лення крайніх меж своєї ненависті до об'єкта осміяння. Так, 
німецький імператор Вільгельм П з циклу горьковських пам- 
флетів «Мої інтерв'ю» -- не жива людина, а автомат, який «не 

згинає ніг й, тримаючи руки по швах, не рухає жодним членом» 
РАМ ТНЕУ А 

Таким чином, повністю вичерпавши викривальні можливості 
комізму, породженого поведінкою Керенського, драматург ціл- 
ком логічно домальовує цей сатиричний портрет фарбами умов- 
ного комізму -- наділяючи його рисами карикатури. 

Висока державна особа, яку готувались пишно зустрічати на 
кожній залізничній станції, і до смерті переляканий злодій, 
спійманий на гарячому,-- такі крайні межі сатиричної еволюції 
образу Керенського. 

Основне ідейне навантаження в п'єсі «Правда» несе образ 
вождя пролетарської революції В. І. Леніна: його ідеї -- це й 
є та правда, яку виборює революційний пролетаріат в союзі 
з селянством. Але введення цієї постаті має ще й додаткову 
ідейну й мистецьку мету: остаточне розвінчення «главковерха». 
Н. Крупська відзначала: «В п'єсі «Правда» дуже добре заду- 
мано протиставлення образу Керенського  образові Леніна. 
Керенський сповнений зарозумілості, повчає, безглузді накази 
дає. Ленін переконує, розтлумачує, що і як треба робити. Керен- 
ський -- колишнє начальство, Ленін -- товариш» |4). Велич 
геніального стратега і вождя, який веде за собою трудовий на- 
род, підкреслює політичну неспроможність авантюриста Керен- 
ського. 

Логіка сатиричного наступу на Керенського струнка і пере- 
конлива. Показавши спочатку народну ненависть до Керенсько- 
го -- виразника інтересів буржуазії і поміщиків, драматург під- 
готував тим грунт для нещадного осміяння його неспроможності 
як політичного і державного діяча та претендента на роль 
«вождя Росії». Памфлетна манера викриття не вимагала змалю- 
вання дрібних штрихів і деталей його образу. Корнійчук ство- 
рює у п'єсі чітко виражений соціально-політичний портрет, 
накиданий експресивними сатиричними фарбами, що виділяють 
найхарактерніші риси конкретно-історичної постаті. 

Пафос гнівного засудження діяльності Керенського з позицій 
народних інтересів -- спільний для всіх радянських письмен- 
ників, що звертались до його художнього відтворення, але дося- 

60



гається він по-різному. Наприклад, М. Зощенко (повість «Ке- 
ренський»), подає життєпис поведінки першого міністра, не вда- 
ючись до прийомів гротескового загострення й перебільшення. 
Сатиричного ефекту він досягає скрупульозністю, надмірною 
точністю відтворення фігури цього діяча російської політичної 
дійсності переджовтневого періоду. 

Скупо, плакатно зображає Корнійчук представників есерів- 
ської та меншовицької партій -- Гоца і Дана. Як і провідні 
російські радянські сатирики (В. Маяковський, Д. Беєдний), він 
підкреслює головну властивість цієї категорії політичних дія- 
чів -- холуйську відданість буржуазним урядам. Дем'ян Беєд- 
ний у вірші «Лібердан» з характерним підзаголовком «підлабуз- 
ницький танок» представляє меншовика Дана як лакизу, що 
темпераментно витанцьовує під дудку Мілюкова. У п'єсі «Прав- 
да» постаті Дана і Гоца сатиричним промінням просвічуються 
лише з точки зору ганебної діяльності цих есеро-меншовицьких 
лідерів і ставлення до них революційної маси. В останній кар-: 
тині драматург поєднує ці два аспекти зображення, чим дося- 
гає завершеності сатиричного малюнка. З трьох сцен, в яких 
виступають меншовики й есери, остання відтворює той момент, 
коли Ленін на П з'їзді Рад доповідає делегатам про перемогу 

соціалістичної революції. В перших двох сатиричне заперечен- 
ня есеро-меншовизму пройняте гнівом, а в третій - торжествую- 
чим сміхом переможців. 

Таке розміщення сатиричних барв зумовлене різними реаль- 
ними обставинами: у перших двох сценах зображено період 
панування есеро-меншовиків, у третій -- повне торжество про- 
летарської революції. 

Герої фальшування -- так Ленін характеризує есеро-меншо- 
вицьких діячів за їхню тактику підступності і ошуканства. На 
п'ятихвилинному прийомі у Керенського поведінка Дана і Гоца 
не може викликати нічого, крім гніву обурення. Визначені Лені- 
ним властивості їх характеру проявляються тут виразно й без- 
посередньо: кожен з них поспішає якомога переконливіше до- 
вести, що лише нові, ще мерзенніші засоби ошукання народу 

можуть врятувати Тимчасовий уряд. Авторові вдалось зобрази- 

ти хвалькуватих есеро-меншовицьких проводирів жалюгідними 

боягузами, які, забувши про свої «високі» політичні принципи й 
ідеали, тремтять зі страху перед неминучою розплатою. Коміч- 
не зниження тут досить показове і сатирично містке. 

Естетична амплітуда розвінчального комізму в «Правді» 
широка: інколи ущипливий сміх виступає в зовні кумедній фор- 

мі. Характерною в цьому плані є картина, де показано, як ре- 
альна дійсність змушує рядових членів  есерівської партії 
(зокрема, селян) до мимовільної політичної переорієнтації. 

Свідчення цьому -- сцена реєстрації депутатів П з'їзду Рад: 

«Наташа (повертає мандат): Ви не сюди, тут більшовики, а ви есер-- 
он ваш столик. 

Селянин. Есер я, дійствітельно есер. 

61



Е сер. Сюди, сюди, діду, прошу, Звідки? 
Селянин. Селянин Орловської губернії, село Тихоє (есер пише). 
Наташа. Так і ваші спізнюються? , 
Есер (до селянина). Що ж ви, діду, так спізнились? 
Селянин. Ходив по місту й людей розпитував, коли вже Зимовий 

палац Ленін візьме і міністрів у тюрму посадить.. Може, тоді землю дадуть 
(чути кулеметну пальбу). (Хреститься). Мабуть, скоро... Господи, допоможи 
Леніну...» 13, с. 54). 

В інтонаціях дошкульного жарту подаються також окремі 
оціночно-характеристичні репліки революційних матросів. 

Трансформуючи народні афористичні вирази й словосполу- 
чення, письменик збільшує тим самим їхнє комічно-викривальне 
навантаження. Так, широко вживане словосполучення зробити 
комусь баню на означення кари в авторському трактуванні 
набирає загрозливого звучання, хоча й підноситься в веселій 
формі: «Нічого, товариші, спокійно,- коло Зимового палацу, 
по-моєму, передбачається невеличка баня з сухим паром»,-- 
радісно повідомляє матросів аврорівець. 

В комічно-гнівних тонах подана остання сцена. Драматург 
знов досягає гнівного сарказму, малюючи поведінку збанкруті- 
лих політиканів у хвилини торжества переможного пролетаріа- 
ту в зв'язку з падінням Зимового палацу. П з'їзд Рад вітає пере- 
можців. Бундючні меншовики та есери демонстративно залиша- 
ють з'їзд. Саме в цей завершальний момент сюжетної дії вони 
і зазнають останніх смертельних сатиричних ударів: устами 
матроса Дримби дається узагальнююче визначення політичної : 
есеро-меншовицької сутності: «Бійці, припиніть мечту -- контра 
йде!..» 

Остання репліка дотепного Дримби переводить поняття 
«меншовик», «есер» із сфери політичної в сферу негативно-по- 
бутової термінології; «Ми тільки мечтать почали, а ви весь воз- 
дух спортили, сволочії..» - 

Аж ніяк не можемо погодитись із твердженням О. Борща- 
говського, що наведені комічні пасажі свідчать про прагнення 
автора до самодостатнього комізму |5, с. 7). В контексті п'єси 
це -- торжествуючий сміх над пройдисвітами, останній спалах 
народного гніву проти тих, хто силкувався залишити ярмо нево- 
лі на шиї трудящих. Не випадково ж весело-грубуваті уточнен- 
ня Дримби виголошуються слідом за палкою тирадою Тараса 
у відповідь на Гоцеве «Хто ви?»: 

«Та рас. Я той, що змалку за шматком хліба в панів робив день і нічі!.. 
Я той, хто гнив в окопах!.. Я той, кого ти продавав і розпинав!.. Я той, кого 
прехаєю і бичем ти гнав у ярмо! Я -- селянин! Я -- мужик!.. Пізнаєш мене?..» 
3, с. 571. 

Ідея народності Жовтневої революції проймає всю драму 
«Правда». В ній гострою зброєю сатири затавровано меншови- 
ків, есерів як антинародну, реакційну силу. Письменник пере- 
конливо довів, що за антинародною програмою, за моральними 
якостями лідери цих партій -- нікчемні лакизи буржуазії. 

62



У попередніх п'єсах О. Корнійчука сатира -- органічний еле- 
мент художньої структури твору -- не сягала таких високих 
регістрів політичного пафосу і бойової наступальності, як в істо- 
рико-революційній драмі «Правда». 

П'єса засвідчила ріст рівня майстерності Корнійчука-сатири- 
ка. Розширилися викривальні можливості його сміху, який на- 
був рис поліфонізму, посилилася розвінчальна властивість іронії 
і сатирична дієвість мізансцен. Драматург створив зразки пам- 
флетної сатири. 

Сатира історико-революційної драми «Правда» має чітке 
ідейне спрямування, вона по-справжньому партійна, пристрасна, 
відбиває народний погляд на ворогів революції. 

Список літератури: Ленін В. І. Повне зібрання творів. 2. Горький М. Собр. 
соч. В 30-ти т.- М., 1950. 3. Корнійчук Олександр. П'єси.-- К., 1972. 4. Прав- 
да, 1937, 13 грудня. 5. Театр, 1938, Хо І. 

КРАТКОЕ СОДЕРЖАНИЕ 

В статье анализируєется сатирический злемент в историко-революцнионной 
драме «Правда» А. Корнейчука. Автор статьи, определяя идейное содержание 
сатирических образов, рассматривает также их художественное своеобразне. 

Стаття надійшла до редколегії 15 жовтня 1978 року. 

І. Д. ОСТАПИК, асист,, 
Львівський університет 

Діалектика спільного і своєрідного 
( Порівняльний аналіз становлення поетичних голосів 
Андрія Малишка та Аркадія Кулешова) 

«Нема нічого цікавішого для критика, як Сслідити 
крок за кроком розвій автора, прислухаючися, як в ного слові 
звільна міцніють, доходять до переваг, а далі до повного гармо- 
нійного панування тони, властиві його талантові» |7, т. 17; 
с. 298|,-- писав Іван Франко з приводу еволюції поетичної твор- 
чості Лесі Українки. х 

Та чи не можна ускладнити дослідження еволюції письмен- 
ника типологічним аналізом подібних явищ у споріднених літе" 
ратурах? Саме метод соціалістичного реалізму, його концепції 

і принципи кристалізують спільність течій, закономірності збли- 

ження і консолідації багатонаціональних літератур нашої Віт- 

чизни. Ця думка авторитетно й доказово проходить у наннові- 
ших працях учених, які досліджують діалектику зближення 
радянських літератур, що відбувається на різних рівнях -- те- 
матичних, образно-пафосних тощо, і аж ніяк не означає нівеля- 
ції творчої особистості автора. 

63



Становлення поетичних індивідуальностей двох представни- 
ків братніх літератур -- української їі білоруської -- Андрія 
Малишка і Аркадія Кулешова -- яскравий приклад єдності 
спільного і своєрідного, інтернаціонального і національного. Ця 
діалектика спільного і своєрідного зримо простежується вже 
у довоєнній творчості (1930--1941І рр.) письменників, коли від- 
бувалось формування їхнього індивідуального стилю. 

Андрія Малишка й Аркадія Кулешова ріднять не тільки дов- 
говічна дружба, що започаткувалась ще у 30-ті роки, а й спільні 
уподобання, єдина естетична оцінка дійсності, зацікавлення 
певними жанрами й засобами поетичної образності. Виступив- 
ши майже одночасно, ці поети відобразили закономірності, ха- 
рактерні для всієї багатонаціональної радянської літератури, 
що розвивається на основі єдиного творчого методу. В їхніх 
творах відтворена боротьба радянського народу за торжество 
соціалізму, за мир і дружбу між народами. 

Вже перші твори Андрія Малишка й Аркадія Кулешова свід- 
чать про уміння митців бачити факти і явища дійсності, визна- 
чити їхню вартість і включити їх у сферу ліричних переживань. 
Поети щиро прагнуть не тільки відображати життя, а й актив- 
но впливати на нього. У центрі уваги А. Кулешова («Распра- 
цоукі», 1930; «На зямлі», 1932; «Малацьба», 1934) та А. Ма- 
лишка («Заспів про весну», 1931; «Сівба комунівська», 1931 та 
ін.) народження нового колгоспного ладу, думки і почуття прос- 
тої людини. Про що б не писали вони, світле, радісне відчуття 
навколишнього світу, мотив надзвичайної повноти життя незмін- 
но присутній у їхніх віршах. 

Подібним настроєм сповнена вся література початку 30-х 
років. Саме в цей час з'явився цілий ряд творів про соціаліс- 
тичне будівництво у місті і на селі: «Соть» Л. Леонова, «Енергія» 
Ф. Гладкова, «Бруски» Ф. Панфьорова, «Інтеграл» І. Ле, 
«Сила» Я. Баша, «Бурун» С. Скляренка та ін. 

Кожний день утвердження соціалізму в усіх сферах суспіль- 
ного життя давав можливість письменникам спостерігати і «за- 
карбовувати» в художніх образах духовне розкріпачення селян: 
ства, його шлях від соціальної розрізненості до соціальної одно- 
рідності. У ряді віршів Аркадія Кулещова і Андрія Малишка, 
як і у творах «Люди з глушини» О. Малишкіна, «Зоря Колхіди» 
К. Лоркіпанідзе, «Гваді Бігва» Л. Кіачелі, «Країна Муравія» 
О. Твардовського, «Над рікою Оресою» Янки Купали, «Пісня 
трактористки» П. Тичини, «Ріон-порт» Т. Табідзе, що з'явились 
пізніше, чи не вперше у поезії зроблена спроба розкрити силу 
людського колективу, показати нерозривний зв'язок з ним люди- 
ни, простежити зміни людської психології в умовах колективіза- 
ції та індустріалізації. Так, якщо у поезії А. Малишка «З листа» 
ми довідуємось, що нужденне життя селянина приводить його 
у колгосп, то у «Заспіві про весну» йдеться про боротьбу з одно- 
осібництвом і про викорінення психології індивідуалізму. В ре- 
зультаті агітаційної роботи і щирих розмов одноосібник Іван 

ба



вирішує розпочати інше життя. Правда, процес переродження 
свідомості селянства у творі малоймовірний і художньо непере- 
конливий. 

У дещо іншому аспекті художнього втілення цей же життє- 
вий матеріал є об'єктом зображення й у творах А. Кулешова. 
У сфері його поетичних роздумів домінує думка, що поза колек- 
тивом людина приречена на фізичне і духовне вимирання; У ду- 
сі цієї концепції останній одноосібник Семенько з поезії «Пер- 
шабьтнь чалавек» ніяк не спроможеться подолати своїх сумні- 
вів й поступити до колгоспу. Автор висміює свого героя шляхом 
зіткнення двох контрастуючих картин: глухого болота і гомону 
нового життя, що доходить і до Семенька. Не тільки люди, а й 
природа висловлює свій суворий осуд одноосібникові: 

Гай яго шумам глушьць, 
Совь, кажань не даюць биту, 
І жьве Єн сярод 

асакі, гнілушак, 
Гзтьп галетнік -- чалавек першабитньі. 

Г4, т. 1, с. 70) 

При всій кількісній неспівмірності! характерною ознакою 
ранніх віршів А. Малишка і А. Кулешова є не лише певна спіль- 
ність проблеми, а й подібні пошуки прояву творчої індивідуаль- 
ності, навіть невдачі інколи були подібні. 

Типологічна спорідненість у темах та ідеях, що намітилась на 
початку 30-х років, в обох поетів визначилась у пошуках засо- 
бів лірико-романтичного відображенчя дійсності. Чим же поясни- 
ти таку посилену увагу А. Малишка і А. Кулешова до лірико- 
романтичного письма? Мабуть, причина тут не тільки в складі 
їх таланту -- у творчості обох поетів відбилися глибинні моди- 
фікації стилю. На різних етапах їх творчої еволюції помітне 
поєднання, перевага одних рис над іншими. Період становлення 
стилю А. Малишка і А. Кулешова припадає на роки перших 
п'ятирічок, коли порив небувалого ентузіазму охопив усю краї- 
ну. Героїчне було поруч, на кожному кроці. Сенсом життя став 
крилатий вислів «Час, уперед». Цей всеохоплюючий героїчний 

тонус світосприймання цілого покоління людей неминуче позна- 
чився на відчутті молодими літераторами потреби відтворення 
дійсності у величних образах і ритмах, в художньому пафосі. 

Так, з цілого ряду кращих віршів збірок «Дружба» (1935), 
«Батьківщина» (1936), «Лірика», «Із книги життя» (1938), «На- 
родження синів» (1939), «Листи червоноармійця Опанаса Бай- 
ди» (1940) А. Малишка, «Розквіт зямлі» (1930), «Па песню, па 
сонца» (1932), «Медзі дождж» (1932), циклу «Юнацкі свет» 
(1938--1941), поеми «Васіль Баранау» А. Кулешова постає лі- 
ричний образ, який і є носієм ідеалу поетів. Це молодий патріот- 

|! На початку 30-х років Малишко мав близько десяти віршів, з яких 
темі праці присвячувалась лише половина, а Кулешов був уже автором двох 
збірок. - 

5-9492 65



інтернаціоналіст, людина з високими моральними переконання- 
ми, якій не чужий світ краси рідної землі й інтимних почувань. 

Характерно, що всевладне відчуття молодості країни обидва 
поети конкретно-почуттєво уособлюють в образі весни, тому у 
ранніх віршах А. Малишка і А. Кулешова так багато сонця, 

весняного грому і дощу, пахощів полів і дібров, кування зозулі 
й солов'їного співу, щасливого кохання (інколи оповитого навіть 
смутком розставання), руху і бентежного неспокою. 

Ліричний герой А. Кулешова прагне 

Спакою не ведаць ні ноччу, ні днем 
І не прьиставаць у знямозе, 
Вялікай любові дажджом 
І агнем 
Зямлю цалаваць па дарозе. 

(4, т. 1, с. 172| 

Малишкового героя ваблять далекі небокраї, де перед ним роз- 
кривається краса і принадність незвіданого: 

І кличе в путь життя моє просторе, 
Товариші, ровесники мої, 
Дзвенять берези, і клекоче море, 
І не старіють птиці солов'ї. 

15, Т. І, с. 174| 

Таким чином, і А. Малишко, і А. Кулешов, захоплюючись 
життям, його красою, поетично стверджували ідеал прекрасно- 
го в дійсності, з якої обидва черпали своє натхнення. Внаслідок 
цього відбувався, так би мовити, взаємно спрямований рух, що 
породжував образ, заземлений і водночас піднесений. 

При характеристиці стилю А. Малишка і А. Кулешова цього 
часу потрібно врахувати і «школу» майстерності. Поети по-різ- 
ному сприйняли стихію народної творчості. Якщо для україн- 
ського поета одним із носіїв його ліризму, джерелом живодай- 
ної сили його образності був фольклор, то А. Кулешов довгий 
час перебував під впливом книжної стильової традиції. 

Певна стриманість А. Кулешова у ставленні до фольклору 
пояснюється, очевидно, його постійними пошуками розширення 
можливостей вірша, здатності передавати ним складні явища 
дійсності. Наявність елементів народної творчості у А. Малишка 
пояснюється тим, що з дитинства він був закоханий у народну 
пісню, і тому її поетика невимушено зайняла провідне місце 
у його творах. 

А. Кулешов зазначав, що його улюбленими поетами були 
М. Лермонтов і В. Маяковський, Багато літературних вчителів, 
як справедливо зазначає Д. Павличко |б, т. 1, с. 20|, мав і 
А. Малишко. У цей період його найбільше привертала полум'яна 
муза Кобзаря. Літературознавці досить повно розкрили вплив 

шевченківських традицій на творчість Малишка -- він не тіль- 
ки використовував образи й інтонації основоположника критич- 
ного реалізму, а й ритмічно-образний лад, його творів. 

66



Білоруський поет відчував слабкість своїх творчих позицій. 
Критично оцінивши результати своєї праці (1925--1934), він 
наполегливо почав шукати опори у творчім досвіді кращих 
радянських поетів. «Доходжу висновку, - писав він згодом 
в автобіографії, - що слабо, поверхово знаю життя, а про те, 
що знаю, співаю, як мовиться, не властивим для мене голосом. 
Відчуваю, що найкраще звернутися до народної пісні, до Янки 
Купали, до Якуба Коласа, до Пушкіна і Некрасова... Стежу за 
всім, що появляється нового у радянській поезії... Нарешті, як 
відкриття, як просвітлення -- «Країна Муравія» Олександра 
Твардовського. Я не перебільшу, коли скажу, що як поет своїм 
народженням я зобов'язаний саме цьому твору. «Країна Мура- 
вія» не тільки по-новому відкрила мені світ народного життя, 
а й стала поштовхом, який вивів мене, нарешті, з творчого тупи- 
ка» |3, с. 6--7|. 

Відображеня процесів народного життя вимагало від поета 
відповідних, близьких до народного сприйняття форм мистець- 
кого втілення. Цим і пояснюється орієнтація А. Кулешова на 
нкародно-пісенну стилістику. Поетична мова його творів, як і пое- 
зії А. Малишка, набуває образності, простоти і пісенної мелодій- 
ності. Особливий народний колорит надають поезії митця роз- 
мовні інтонації -- лаконічні, напружені, з багатьма психологіч- 
ними підтекстами діалоги -- специфічна фольклорна поетика. 

Як бачимо, становлення однієї з істотних рис стилю обох 
поетів -- романтики (світосприймання -- відбувається майже 
в одному й тому ж аспекті. Але якщо увага А. Малишка прику- 
та до малих ліричних і ліро-епічних форм, то А. Кулешов, не 
уникаючи різножанрових віршів, схильний до створення великих 
ліро-епічних полотен. 

Як відомо, тема Великої Жовтневої революції і громадянсь- 
кої війни займала провідне місце у літературі 20-х років. Події, 
що становили її зміст, сприймалися тоді як явище, котре відбу- 
валося за пам'яті сучасників, і самі митці, опрацьовуючи їх, 
могли спиратися на особисті враження («Як упав же він з ко- 
ня», «На майдані» П. Тичини, «Червона зима» і «Комсомолець» 
В. Сосюри, «Дума про Опанаса» Е. Багрицького, «Гренада» 
М. Свєтлова, балади М. Тихонова), Збігаючись з названими тво- 
рами яскравою романтичною піднесеністю показу героїзму 1 
мужності бійців революції, готових віддати життя ВІМЯ свободи 

ії щастя народу, вірші А. Кулешова і А. Малишка не повторю- 
вали відомих зразків. 

Звернення молодих митців до недалекого минулого супровод- 
жувалося пошуками героя і поетичного пафосу, співзвучного 
епосу перших п'ятирічок. Для поетів головним став не сам 
факт, а ставлення до нього сучасників, їх активна емоційна 
оцінка, Внаслідок цього виразно визначилося в трактуванні 

історико-роволюційної теми яскраве романтичне забарвлення. 
У задумі поетичного твору воно стало провідним, визначальним. 

Героїка революції у творах А. Кулешова («Мігнулі, як 

5" 67



знічкі», «Учора над загонамі», «Пакаленне моб») найчастіше пе- 
редається через сприйняття і переживання ліричного героя, який 
відчуває нерозривний зв 'язок сучасних йому робітників і селян, 
поетів і вчителів з тими, хто в роки революції боровся, 

Каб лепшує долю 
знайсці, прачакаць. 

Г4, т. 1, с. 42) 

Якщо А. Кулешов через призму емоцій свого ліричного героя 
лише ескізно накреслив постаті героїв Жовтня, то А. Малишко 
прагнув до зображення цілісних картин героїки революції. 

Характерно, що у вирішенні історичної теми А. Малишко не 
опирається на документально зафіксовані епізоди -- в пошуках 
типових ситуацій він покладається в основному на творчу уяву, 
Еволюція поета відбувається в бік збільшення художньої під- 
несеності і глибини образу творів. У цьому плані характерна 
одна з кращих його балад -- «Опанас Біда», в якій створено 
образ безстрашного бійця революції в боротьбі з білополяками. 
Розповідна, з елементами діалогу манера викладу дала А. Ма- 
лишку можливість найповніше, всебічно розкрити душевний 
,світ свого героя. 

Такий підхід до зображення героїки Жовтня не новий у пое- 
зії -- згадаймо хоча б баладу «Комсомолець» В. Сосюри, побу- 
довану в основному на діалогічному викладі. У віршах, що 
оспівують героїчне чи драматичне, А. Малишко уникає надмір- 
ної психологічної напруги і тривоги. Тон його розповіді -- по- 
гідний, лірично-мажорний. Драматична ситуація наче оповита 
теплими сонячними барвами. Її трагізм не викликає пригнічено- 
го настрою своєю розв'язкою (у складній сутичці воїн потрап- 
ляє в руки шляхти), у читача виникає почуття захоплення 
тими, хто самовіддано служив ідеалам революції, не похитнувся 
навіть у найскрутнішу хвилину життя. Це враження підсилю- 
ється всім образним ладом поезії, плинністю розповіді, в стру- 
мені якої пульсують живі, невимушені народно- пісенні інтонації. 

Гостра конфліктність, трагедійність розв'язки, стрункість 
сюжетної побудови, інтонаційна гнучкість ритмічного ладу, жит- 
тєстверджуючий пафос балади «Опанас Біда» стали своєрідним 
підсумком пошуків А. Малишка для передачі героїчного у роки 
революції. До того ж тенденція до розповідної манери викри- 
сталізовується щодалі тим зриміше, набираючи специфічних 
форм у кожному конкретному випадку. Але незмінним залиши- 
лося одне: прагнення митця втрутитись у зображуване, висло- 
вити своє ставлення до нього і тим самим утвердити його ЧИ 
заперечити. У наступних зверненнях до революційного минулого 
А. Малишко продовжує пошуки нових тем, сюжетів і принципів 

зображення для урізноманітнення жанру героїчної балади. 
. Для радянської багатонаціональної поезії другої половини 

30-х років властивий мотив передчуття загрози фашизму, який 

зазвучав у творах О. Твардовського, О. Прокоф'єва, М. Тихоно- 

68



ва, М. Ісаковського, М. Бажана, П. Тичини, Янки Купали, Якуба 
Коласа та ін. 

У відповідь на агресивні заміри фашизму пристрасним сло- 
вом відгукнулись А. Малишко та А. Кулешов. Звичайно, не всі 
їхні поезії на оборонну тему художньо досконалі, однак деякі 
з них стали етапними у творчості не тільки обох поетів, а й лі- 
тератури тих днів. 

Так, сповнений тривожно-бентежних передчуттів ліричний 
герой вірша «Стаїць на узлессе дом» А. Кулешова прощається 
з безхмарними днями мирного життя, клянеться виконати свій 
громадянський обов'язок перед Вітчизною -- мужньо стати на 
її захист, а коли потрібно, то й віддати життя: 

Ці трапіць штьх ва Упор, 
Ці куля Уп'єцца У каску, 
Хай занюць: 
Я памер, 
Памер за гзту казку. 

14, т. І, с. 173) 

Цей настрій панує і в збірках «Лірика», «З книги життя», 
«Березень», «Жайворонки» А. Малишка, в яких мотиви перед- 
гроззя дисонансували з картинами мирного неба й щасливої 
праці. Взяти б для прикладу вірш «Батьківщині». Перед зором 
юнака постає рідна країна у всій своїй красі і величі, з її рево- 
ліоційним минулим і щасливим сучасним. Як і А. Кулешов, 
А. Малишко наголошує на найважливіших рисах свого сучас- 
ника -- патріотизмі, гордості за творчі успіхи свого народу, 
готовності стати в ряди оборонців рідної землі: 

Від чужої кулі, під заграви, 
Може, десь поляжу у бою... 
Та за ці врожаї й тихі трави 
За людей гартованої слави 
За Вітчизну -- молодість мою. 

15, т. 1, с, 1671 

Як бачимо, в зображенні захисника Батьківщини обидва 
митці виходять з однакових ідейно-естетичних засад -- праг- 
нуть створити оптимістичний образ людини, співзвучний часові, 
що є вагомим здобутком обох письменників. Але не тільки це 
спільне для вірша Стаїць на узлессі дом» А. Кулешова та тво- 
ру А. Малишка, написаного значно раніше. Обидва твори ви- 
тримані в одному пісенному ключі, зрештою сама образна паліт- 
ра їх оживлена засобами народної поетики. 

Широкі філософські роздуми про характер майбутньої війни 
у творах А. Кулешова доповнюється розкриттям морально-пси- 
хологічних мотивів поведінки і вчинків людини, що незабаром, 
візьме участь у боротьбі. У вірші «Хлопць опошняй вайньг», 
крім ліричного героя і його роздумів, помітне місце займає об- 
раз фашиста, однолітка білоруського юнака. Через монолог чо 
звернення до ворожого солдата, А. Кулешов показує героїчну 

69



сутність характеру своїх сучасників, красу і велич їхніх гума- 
ністичних почуттів та приреченість на безслав'я й загибель тих, 
хто спрямовує зброю проти мирних людей. Усі зображені у тво- 
рі картини пронизує почуття світлого оптимізму. Такого вирі- 
шення теми поет досягає, зокрема, тим, що з позицій митця 
соціалістичного реалізму він торкається чи не найважливішої 
«філософії» війни -- життя і смерті. 

Смерть бійця не може обірвати життя народу. Воно вічне, 
як вічний і прекрасний навколишній світ. Саме тому той, хто 
помирав на ратному полі в ім'я щасливого майбутнього, закли: 
кав: 

Хто з вас жиьць застанецца, аддаю сває вочь! 
таму -- 

На будучьню глядзі 
І маїмі вачьма... 

(4, т. 2, с. 31--32) 

А. Малишко у своїх поетичних творах цього часу своєрідно 
передає передчуття фашистської навали. Його антифашистська 
лірика -- це емоції тривог і пересторог. Такими видаються 
нам поезії «Батьківщина», «Полустанок», «Повився хміль біля 
старих воріт», «Я б не повірив теж у випадковість», «Струмок», 
«Нові чуття не зріднені з журбою», «Одягнем шинелі», «Щедро- 
та», «Іржуть на вітрі коні чорногриві», «В північний час уда- 
рить грім», «Спіноза», що нагадують вітражі, у яких різнобарв- 
ні і різноформні скельця викликають більше емоцій, ніж розду- 
мів. Так у жанрах рефлексійно-виражальної лірики -- лірично- 
му монолозі «Червоно-вишневі зорі віщують погожий схід», роз- 
думі «В північний час ударить грім» та ін.-(- превалюють підне- 
сено-героїчні настрої. Складні почуття, що виникають від наро- 
стаючого гулу великої війни, дістають свій вираз, як правило, 

- у поезіях змішаних структур, де пейзажна чи портретна зари- 
совка, розповідь і переживання підводили читача до справна 
ня війни як великого випробування міцності соціалізму, 
в повній бойовій готовності зустріне народ. 

Такий дещо своєрідний підхід до відображення дійсності 

можна, на нашу думку, пояснити не тільки самим реальним 

життям, скільки якісно новим, індивідуальним підходом до 30- 
браження дійсності, що склався в кожного з поетів. Огляд усьо- 
го доробку АД. Кулешова і А. Малишка 30-х років дає підстави 
стверджувати, що перед нами два типи пошуків прояву творчих 
можливостей, які, перехрещуючись, все-таки позначені печаттю 
індивідуального. Воно полягає в тому, що А. Кулешов, прагну: 
чи давати цільні, пронизані внутрішнім світом людини об'ємні 
картини народного життя, тяжіє до обширних епічних полотен. 
Для його поетичних творів, особливо останніх передвоєнних ро- 

ків, характерна розповідна манера. Епічні елементи є основою 
майже кожного вірша поета. В них проявляється тенденція до 
розлогої сюжетної лінії, яка, зрештою, знаходить свій закінче- 

ний вираз у його поемах. ДА. Малишко ж -- не стільки показує, 

70



розповідає, як схвильовано виспівує свої почуття, Такий одно- 
моментний вибух чуття зумовлює малу форму поезії, де епічні 
штрихи оповиті суб'єктивно-ліричною атмосферою. Очевидно, 
це йде від темпераменту митця, неспокійної Малишкової вдачі 
І; 21. 

Мабуть, це зумовило й деяку повторюваність у віршах 
А. Малишка мотивів та образів, їх «щоденникову» невибірко- 
вість, А. Кулешов -- більш стриманий, його теми виношені, а 
почуття прориваються лише тоді, коли їм стає затісно в поето- 
вій душі. А тому від одного до другого його твору пролягає 
значна часова відстань. 

Залишаючись на позиціях романтичного письма як одного 
з напрямів соціалістичного реалізму, А. Кулешов тяжіє до ліри- 
ко-епічного зображення дійсності, тоді як А. Малишко все зри- 
міше окреслюється як поет-лірик. Так навіть у рамках одного 
творчого методу -- соціалістичного реалізму -- формувались 
дві неповторні творчі індивідуальності, кожна з своєю принад- 
ною гамою барв і тембрів художнього світочуття. 

Список літератури: І. Гончар Олесь. Сурмач.-- У кн.: Малишкові дороги: 
Спогади про Андрія Малишка. К., 1975. 2. Забашта Любов. Сторінки життя - 
У ки. Малишкові дороги. Спогади про Андрія Малишка. К., 1975. 3. Куле- 
шов Аркадий. О себе.-- У кн. Пускай будут волнь. М., 1969. 4. Куляшої 
Аркадзь. Збор твора): У 5-ці т.- Мінск, 1974--1977, 5. Малишко Андрій. 
Твори: У І0-ти т.-- К., 1972--1974. 6. Павличко Д. Сонця і правди сурмач.-- 
У кн: Малишко А. Твори: У 10-ти т. К., 1972, 7. Франко І. Я. Твори: у 20-ти 
т-- К., 1950--1956. 

КРАТКОЕ СОДЕРЖАНИЕ 

В статье делаєтся попьтка подвергнуть типологическому анализу довоен- 
нье произведения А. Мальшко и А. Кулешова, раскрьть некоторье характер- 
нье для их стиля черть общего и овоеобразного. 

Андрея Мальшко и Аркадия Кулешова -- двух вьдающихся представи- 
телей украинской и белорусской литератур -- связьвала не только личная 
дружба. Много общего и в их творчестве (идейно-тематическое содержанне 
стихов, образь, заннтересованность некоторьми жанрами ин т. д.). 

Стаття надійшла до редколегії ІЇ| листопада 1979 року 

Л. М. СІКОРА, викл., 
Івано-Франківський педінститут 

З світу казки -- в реальну дійсність 
(Образ Чугайстра в дожовтневій 
і радянській літературі) 

Серед героїв української народної казки значне місце 
займає образ Чугайстра. Якщо серед народу він не набув вели- 
кого поширення, то під пером письменників зазнав значної 
внутрішньої еволюції -- від демонологічної постаті до реальної 

ТІ



особи С. А. Ковпака. Щоб зрозуміти таку несподівану метамор- 
фозу цього образу, слід спочатку розглянути його відображення 
в уснопоетичній творчості, що стала джерелом для перенесення 
образу Чугайстра в оригінальну художню творчість. У записі 
А. Онищука про «лісового чоловіка», зробленому в селі Зеле- 
ниця Надвірнянського повіту, зазначено: «Є се чоловік заклятий 
другим, його сусідом, якому він колись докорив. «Йди,-- закляв 
сусід, - абис був до суду-віку по лісі». «Не клену ті, - каже,-- 
абис умерав, але абис жив у лісах...» По сім закляттю -- виска- 
заннім у таку мінуту -- пішов Чугайстер, лісами-борами блука- 
ючи, де живе одинцем Й до сьогодні. Літом й зимою ходить він 
дикими недеями й -темними лісами і «нічо єго ні здзіст, ні 
уб'є», бо так йому зроблено. Много вже літ минуло, як Чугай- 
стер покинув рідну хату, для того «віковий він і лячний». Одежі 
не вживає ніякої (та, що мав, улягла знищенню), а шкіра його 
покрилася буйним волоссям -- джегом так, що «лиш зі здоби 
пізнати, що він із чоловіка». При сім сповнює він страшну функ- 
цію-- він є «смертю для Нявок, яких м'ясо служить йому за 
виключну поживу» (І, с. 60). 

Як добрий дух лісу Чугайстер увійшов у народну приповідку 
«Чугайстер -- на всі руки майстер» |З, с. 61). Він--друг людей, 
навіть допомагає їм, а коли зустріне людину, просить до танцю: 
«Ходь сюда, Юрко! Підеш зо мною трошки в танець -- Тай узєї) 
того і веде» |, с. 61). 

Спираючись на цей народний переказ, образ казкового Чу- 
гайстра переносить у свою повість «Тіні забутих предків» Ми- 
хайло Коцюбинський. В інтерпретації українського письменни- 
ка -- це добрий дух, високий, дужий, який любить людину, розу- 
міє природу: «Се веселий Чугайстер, добрий лісовий дух, що 
боронить людей від нявок. Він був смертю для них: зловить і 
роздере» |2, с. 184). Він веде з Іваном дружню розмову, а потім, 
за своїм звичаєм, запрошує його до танцю. Тут же М. Коцюбин- 
ський описує поведінку Чугайстра: «Перед ним смішно вихи- 
лявся Чугайстер. Він прижмурював очі, прицмокував ротом, 
трусив животом, а його ноги, оброслі, як у медведя, незграбно 
тупцювали на однім місці, згинались і розгинались, як грубі 

обіддя. Танець, видимо, його зігрівав...» |2, с. 185). 
Таким чином, М. Коцюбинський змальовує Чугайстра як ціл- 

ком реальну особу, з властивими їй рисами характеру і поведін- 
ки. У танці він поводиться як справжній гуцул, повністю 
віддаючись запальному арканові. Як слушно зазначила 3. Х. Ко- 
цюбинська-Єфіменко, письменник «позбавляє містики навіть 
поведінку Чугайстра, виходячи з реалістичної основи, з харак- 
терних рис гуцульського побуту» |4, с. 245) у створенні цього 
фантастичного образу. Це пояснюється прагненням М. Коцю- 
бинського протиставити тенденційному використанню реакцій- 
ними письменниками свого часу народної фантастики для ОосСпі- 
вування зла і мракобісся оптимістичний образ «веселого 

Чугайстра», «доброго лісового духа», бажанням осмислити 

72



його виключно в дусі життєствердного світогляду простих 
гуцулів. 

Саме ця основна риса характеру Чугайстра, так вдало під- 
креслена М. Коцюбинським, стала поштовхом до дальшого ос- 
мислення образу його у художній літературі. Очевидно, саме 
цей казковий образ послужив джерелом для появи нових інтер- 
претацій Чугайстра у творчості українських радянських поетів. : 
У 1940 р. Ю. Шкрумеляк у своїй поетичній збірці «Пісня про 
радісну осінь» надрукував цикл віршів «З казок про Чугай- 
стра», написаний у 1931--1935 рр. Дата написання його дає під- 
стави для припущення, що поштовхом до появи даного циклу 
було радянське видання повісті «Тіні забутих предків» (1929) 
з чудовими ілюстраціями О. Кульчицької. Очевидно, це підка- 
зало поетові подати класову характеристику демонологічного 
образу. Не виключено, що під час підготовки циклу «З казок 
про Чугайстра» Ю. Шкрумеляк дещо посилив ідейну спрямова- 
ність. | 

Цикл віршів «З казок про Чугайстра» складається із «Всту- 
пу» і трьох «казок». Вже у «Вступі» ГО. Шкрумеляк пише, що 
«десь по лісі Чугайстер, добрий блукає...» 

Він неправди не злюбив, 
Кривду захотів карати. 

Ї5, с. 51) 

Ю. Шкрумеляк не подає докладного опису зовнішнього 
портрету Чугайстра, його поведінки. Письменника цікавить ли- 
ше одна риса характеру казкового героя -- любов до людей, 
прагнення зробити їм добро. Його Чугайстер -- захисник бід- 
них, добрий чародій. Так, у першій казці «Як Чугайстер багатія 
покарав..» поет змальовує нам казковий персонаж цілковито 
в дусі опришківського фольклору. «Добрий лісовик» побачив, 
що багач вночі до своїх триста кіп пшениці переніс ще п'ятнад- 
цять кіп бідняка. 

Вопівночі як подув, 
Закрутив млинком-вітрами, 
Всі снопи пороздував, 
Понесло снопи світами. 
За годину чи за дві -- 
Там, де злий був чоловік, 
З кіп його вже ні сліду, 
А все поле, мов той тік. 

(5, с. 52--531 

І, навпаки, всі снопи з поля багатія-злодія опинилися на 
подвір'ї бідняка: 

Здивувався наш бідняк 
І все добре зрозумів... 
Так за кривду всіх карав 
дужий дух Чугайстрів! 

- 15, с. 54) 

73



Кара Чугайстра така велика, що багач відмовляється навіть 
від своїх снопів, які йому пропонує бідняк. У даному випадку 
Ю. Шкрумеляк відступає від життєвої правди, мимоволі поєд- 
нуючи класові інтереси двох антагоністичних класів. 

У казці «Кара на скупого» Чугайстер також карає багача 
за скупість, за те, що наживався на горі бідних. Він посилає 
вітри, які продерли стріху в багачевій хаті, порвали всі мішки, 
в яких була мука, а коли скупар 

та муку почав забирати, 
аж тут дощик як полив 
і ну міхи заливати! 

5; с. 55Ї 

Чугайстер забрав у багача і гроші та роздав їх бідним. 
У третій казці-- «Як Чугайстер над панами посміявся» -- 

«добрий лісовик» жорстоко покарав багачів за те, що почали: 
сумніватися у його силі, насміхатися з нього. Він перетворив їх 
у свиней, собак, пугачів, що більше відповідало їхній внутрішній 
суті: 

В того роги на чолі, 
В цього вже свиняча морда, 
той став псом, той пугачем... 
Стихла кумпанія горда. 

15, с. 57) 

На змалювання образу Чугайстра у казках Ю. Шкрумеляка 
вплинули, очевидно, українські народні казки, народні розповіді 
про Довбуша, в яких народ прославляє людяність, добро і за- 
суджує скупість, зажерливість. 

Зовсім несподіване трактування образу Чугайстра у дра- 
матичній поемі П. Воронька «Казка про Чугайстра», що деяки- 
ми своїми деталями перегукується з творами М. Коцюбинського 
і Ю. Шкрумеляка, безперечно, добре відомими поетові. Цікава 
його інтерпретація цього образу. «В міфології гуцулів Чугай- 
стер-- пише він,-- істота великої сили. Він сприймається як 
охоронець і цінитель худоби. Так, наприклад, за повір'ям гуцу- 
лів, він лякає вовків і охороняє овець. Я взяв цей образ як образ 
істоти, яка охороняє людей від лиха. Я поставив собі за мету 
написати драматичну поему- казку. Мої маленькі герої-гуцуленя- 
та вірять у казку, легендарне і справжнє у них зливаються, і все 
стає казкою про війну» |?7, с. 83--84). 

«Казка про Чугайстра» цілком витримана в дусі героїчних 
українських і російських казок (наприклад, «Про Івана Івано- 
вича, руського царевича та Морське чудерство», про «Безруку 
царівну», «Трьомсинасиненя» та ін). Перша зустріч з казковим 
Чугайстром відбувається під час розповіді бабусею казки. Ось 
його портрет: 

Із росистого пагінця 
Піднявся раптом пари вихор цілий, 
А з пари дід з'явився білий- білий, 
В зелених штанях, з зіркою в кресані. 

(6, с. 425) 

74



Тут, як бачимо, поет відступає від усної народної творчості 
і наділяє свого Чугайстра рисами реальної особи, яка сприй- 
мається дітьми як «добролюб Чугайстер, Усіх чудес невигада- 
них майстер» (|б, с. 367|. 

Таким чином, письменник по-новому трансформує згадуване 
народне прислів'я, наповнюючи його новим змістом. За допомо- 
гою чарів (яйця Жар-птиці) він визволив верховинців, приспав 
навіки пана Горбину. Як і позитивні герої українських народних 
казок, він готовий у скрутну хвилину прийти на допомогу, до- 
сить лиш покликати його словами-заклинаннями: 

Течи, вода, долинами, 
Іди, біда, глибинами 
У нетрини та хащини, 
До вічної пропащини. 
А ти, старий Чугайстере, 
Заступнику і майстере 
Усіх чудес побажаних, 
Почуй людей уражених, 
Заглянь у ті віконечка, 
Де ждуть тебе, як сонечка... 

6, с. 369) 

Тому і вірять діти у силу Чугайстра, бо мусить же бути той, 
хто прожене лихо «од вічної пропащини» і загляне щастям «у 
тії хатиночки, де кличуть шщохвилиночки» |б6, с. 369). Зустріч 
дітей з партизанами, з їхнім командиром -- Чугайстром є вда- 
лим переходом від фантастики до реальності. 

Ось портрет реального Чугайстра, який має багато спільних 
рис із прославленим партизанським командиром С. А. Ковпа- 
ком: «Він високий на зріст, з білою бородою і чорними густими 
бровами, На сивій шапці горить генеральська зірка, з-під широ- 

кого зеленого плаща виблискують золотом ордени. В руці у ньо- 
го довга палиця» |б, с. 410). Чимось схожий на нього казковий 
Чугайстер. Бабусина казка про те, як Чугайстер воскресив лю- 
дей, отруєних Змієм-паном, набуває реальних обрисів і переко- 
нує дітей у правдивості всього баченого. 

Отже, взявши за основу казку про доброго лісового духа 
Чугайстра, що допомагає бідним людям в боротьбі з лиходіями, 

П. Воронько надав цьому образу реальні риси героя нашого 
часу, показав високі моральні якості, духовну красу радянських 
воїнів, у суворому партизанському житті яких справді було ду- 
же багато легендарно-казкового, героїчного й благородного. 
Образ казкового Чугайстра виразно асоціюється з радянськими 
партизанами, «добрими лісовиками», що карають фашистів за 
людські кривди і знущання, тому так органічно зливається каз- 
ковий герой із справжнім, реальним героєм Великої Вітчизняної 
війни -- партизанським генералом С. А. Ковпаком. 

Таким чином, використаний М. Коцюбинським демонологіч- 
ний образ Чугайстра послужив пізніше для перетворення його 
в казкового персонажа («Із казок про Чугайстра» Ю. Шкруме- 
ляка), що в драматичній поемі П. Воронька переходить «із світу 

75



казки фантастичної в світ казки реальної -- нашої дійсності, 
в казковий світ, який кінця не має» |8, с. 130). Образ Чугайст- 
ра-Ковпака має своєрідний глибинний підтекст, який реалізу- 
ється не в межах твору, а сприймається поза ним в ході розду- 
мів про актуальність і значимість драматичної поеми ГІ. Во- 
ронька, її співзвучність з подіями важливого історичного зна- 
чення. 

У тісному зв'язку з «Казкою про Чугайстра» бачиться нам 
така подія, як 40-річчя возз'єднання Західної України в єдиній 
сім'ї народів-братів, Чугайстер-Ковпак, що у важкі дні Великої 
Вітчизняної війни йшов з визвольною місією в Карпати, втілює 
кращі риси радянського народу, що у вікопомний вересень 
1939 р. приніс щастя на багатостраждальну землю Західної 
України. 

Список літератури: 1. Етнографічний збірник. Т. ХІ.-- Львів, 1909. 2. Ко- 
цюбинський М. Твори. В 6-ти т. Т. 3--К., 1961, 3. У вінок Михайлу Коцю- 
бинському.-- К., 1967. 4. Коцюбинська-Єфіменко 3. Х. Михайло Коцюбин- 
ський.-- К. 1955. 5. Шкрумеляк Ю. Пісня про радісну осінь-- К., 1940. 6. 
Воронько Платон. Твори. У 2-х т. Т. 2--К., 1973. 7. Русакієв С. Платон 
Воронько / Перекл. з болг. О. Кеткова-- К., 1973. 8. Ярмиш ІО. У світі каз- 
ки-- К., 1975. 

КРАТКОЕ СОДЕРЖАНИЕ 

В статье впервне исследуется одна из фигур украйнской демонологни -- 
Чугайстер. На основе народньх сказаний о нем и воссоздання его в художе- 
ственной литературе -- дореволюционной и советской -- прослеживаєтся зво- 
люция образа, раскрьть причинь его неожиданной метаморфози. 

Стаття надійшла до редколегії 25 травня 1950 року 

С. Г. БАРАБАШ, ст. викл., 
Донецький університет 

Усно-поетична традиція 
в поемі Андрія Малишка «Кармалюк» 

«Кармалюк» -- одна з перших проб А. Малишка 
в жанрі поеми. «Окрасою поєтичної кармалюкіани» називають 
дослідники цей перший епічний твір молодого автора |14, с. 30), 
який приурочувався століттю з моменту трагічної загибелі Ус- 
тима Кармалюка. Молодий митець ніби відсував серпанок 

часу, відкриваючи для себе нові життєві пласти для поетичного 

освоєння. А далі, в процесі творчого змужніння, народяться «Ду- 
ма про козака Данила», «Полонянка», «Сини», «Прометей», 
«Жива легенда», «Тарас Шевченко», «Арсенал» -- ті з сімнад- 
цяти ліро-епічних та лірико-драматичних поем А. Малишка, які 
стануть сторінками поетичної історії нашого народу. Твори 

76



А. Малишка на історичну тему завжди підпорядковувались 
«єдиній меті -- знайти в історичних образах і паралелях насна- 
гу і силу для себе і своїх ровесників, використати героїчні тра- 
диції минулого, щоб підкреслити героїзм сучасного» |б, с. 290). 

Поема «Кармалюк» побачила світ в останній передвоєнний 
рік. Сторінка давнього минулого у Малишка. пройнята гарячим 
відчуттям сучасної доби. Поет осмислює історію з позицій ху- 
дожника радянського часу. Історична ситуація воєнного перед- 
гроззя вимагала мобілізації всіх духовних надбань народу, 
який протистояв фашизму. У ту тривожну пору твори на істо- 
ричну тему були покликані не тільки збагачувати наші знання 
про історичних осіб і події, а й «виховувати читачів і глядачів 
у патріотичному дусі, пробуджувати в людях благородні почут- 
тя, утверджувати високі гуманістичні ідеали, закликати до геро- 
ічних подвигів в ім'я свободи і щастя людства» (|З, с. 145|. 
Гостро відчуваючи історичне веління часу, А. Малишко проек- 
тує історичні події на сучасну йому добу. Поет має своє розумін- 
ня мети такого історичного зіткнення різних епох, різних статусів. 
На його думку, теперішнє не тільки вбирає минуле, орієнтується 
на майбутнє, а й є своєрідним конденсатором історії. Роблячи 
огляд літератури, створеної в грізні роки війни, Малишко від- 
значав: «..Серед наших людей є Спартаки й Прометеї, Разіни 
ї Кармалюки, Довбуші, Зої Космодем'янські і Дусі Безсмертині. 
Я навмисне зближую історичні площини і час, щоб видно було, 

що історія конденсується як найцінніша енергія людства в нашо- 
му народі, в поведінці, в думках, у подвигах праці й війнн» |9, 
лецОхо 201. 

Такий висновок не тільки випливав з аналізу творчості пое- 
тів, прозаїків і драматургів -- друзів, соратників по перу, а й 
був своєрідним самоосмисленням, осмисленням власної поезії 
на історичні теми, творів, у яких широким планом подавались 
історичні аналогії, мотиви, ремінісценції, що йшли як від істо- 
ричних подій, так і від фольклору. 

Критики справедливо відзначали, що, намагаючись створити 
поетичні картини з життя видатних історичних осіб, Малишко 
іноді збивався на стежку нарисовця, де його чекали творчі про- 
рахунки. Значні художні полотна виходили з-під пера поета 
лише тоді, коли ліро-епічний твір опирався на народні перекази, 

легенди, думи чи пісні. Саме ця особливість творчої лабораторії 
поета дає можливість говорити про фольклоризм А. Малишка 
як про своєрідність його таланту. У зв'язку з цим поема «Кар- 
малюк», поруч з «Думою про козака Данила» та драмою «Тарас 
Шевченко», дає найбільше матеріалу для дослідження Малиш- 
кового фольклоризму в жанрі поеми, для розмови про роль 
народної творчості в процесі духовного осмислення митцем 
історичної теми. о 

Пізнавальна цінність фольклору в широкому розумінні цього 
слова є свідченням загального стану і психології мас у пев- 
ний час, бо, як писав І. Франко, хоч народні поетичні твори 

77



«перворядної історичної ваги такої, як документи та урядові ре- 
ляції; не мають, але вони мають свою вагу як характеристики 
відносин, поглядів, настроїв, уподобань того часу, позволяють 
нам, так сказавши, заглянути в душу тої суспільності» (4, т. 23-- 
24, с. 1Ї. Виходячи з цього, при використанні народної творчості 
як джерела художник повинен враховувати, що у системі суспіль- 
них явищ і процесів фольклор є феноменом соціально-психоло- 
гічного рівня і в історичних ситуаціях може аналізуватися в 
основному як матеріал до характеристики інтересів, ціннісних 
орієнтацій, мислительних стереотипів народних мас у той чи 
інший період. 

Розглядаючи художній твір під кутом зору його фолькло- 
ризму, слід мати на увазі, що спорідненість між фольклором і 
писемною літературою проявляється навіть тоді, коли, на пер- 
ший погляд, між ними нема зовнішньої подібності, коли не 
можна виявити безпосереднього використання чи трансформації 
усно-поетичних тем, мотивів, ремінісценцій, ритмомелодики. 
«Спорідненість пам'яток літератури з творчістю трудового наро- 
ду виникає в тих ситуаціях, коли письменник і народний поет 
сходяться в своєму ставленні до історичної дійсності, в оцінці 
подій та осіб» (|Ї, с. 9). Така спорідненість за своїм характером 
є типологічною. З другого боку, ця спорідненість може бути про- 
явом закону наступності, породженого свідомим чи несвідомим 
наслідуванням. На думку О. Бушміна, «реальне значення успад- 
кованого досвіду визначається ступенем його відповідності тому, 
що народжується в літературі під впливом нових суспільних 
умов» |2, с. 38|. 

У процесі дослідження фольклорно-літературних . контактів 
на матеріалі давньоруської літератури ВЦІ Адріанова- Перетц 
дійшла висновку, що така спільність «спостерігається переваж- 
но в найгостріші моменти життя держави, коли... небезпека за- 
грожує її свободі і незалежності чи відбуваються суспільно- 
політичні події, в яких зацікавлені широкі маси трудового наро- 
ду» |, с. 9). Очевидно, ці висновки стосуються й нашої радян- 
ської літератури. Органічну спорідненість поетичного мислення 
автора «Кармалюка» з основними принципами народної твор- 
чості підтверджують зіставлення легенд, переказів та пісень про. 
народного героя в їх численних варіантах з названою поемою. 

Уже сам принцип відбору історичного матеріалу, який має 
велику фольклорну традицію, свідчить про глибоку народність 
таланту художника, зокрема А. Малишка. Саме усно-поетична 
творчість (пісні, легенди, перекази) дала йому і народну оцінку 
героя, його значимості, і образну характеристику Кармалюка, 
і навіть матеріал для сюжету. 

Фольклор про Устима Кармаля дуже щедрий кількісно, роз- 
маїтий у жанровому і тематичному планах. Пам'ять народна 
зберегла для нас риси свого «славного лицаря», як назвав героя 
Тарас Шевченко. Народ любить Кармалюка і за принципом 
ідеалізації творить його образ. Зовні, як всі народні улюбленці, 

73



Устим -- красень. Історичні матеріали, спогади сучасників під- 
тверджують, що ніякі катування і незгоди не могли знищити 
краси ватажка: «Могутня спина була посмугована слідами від 
шпіцрутенів. Високе красиве чоло вкрите знаками від неоднора- 
зових таврувань» |З, с. 337). Про щиру симпатію до свого обо- 
ронця і захисника свідчать спогади старих людей: «Кармалюк 
не був страшний, у нього було миле лице... Виразні очі були 
сині.. Був кремезний, дуже широкий у плечах» |10, с. 21). 

А. Малишко не дає в поемі поширеного портрета Кармалю- 
ка, але деталі його збережені автором відповідно до народних 
уявлень: навіть у найдраматичніші хвилини свого життя Устим 
виглядає гарним: 

Щоку роздер десь об сучок дубовий, 
Але к чому тепер ота краса? 
Ставний, широкоплечий, чорнобривий 
Та в синіх очах полум'я згаса. 

419, т. 7, с. 30) 

"Народні оповідання, перекази, легенди пісні про Кармалюка 
сповнені почуттям єдності героя і народу: разом з ватажком 
народ переживає тривогу і радощі, ділить смуток і ненависть: 

Прийшла туга до серденька, 
Як у світі жити? 
Світ великий і розкішний 
Та ніде ся діти! 

| П15, с. 289) 
І далі: 

У неділю дуже рано 
В усі дзвони дзвонять, 
А мене, Кармалюка, 
Як звірюку гонять. 
Нехай гонять, нехай ловлять, 
Нехай заганяють, 
Нехай мене, Кармалюка, 
В світі споминають. 

113, с. 106) 

Численні народні перекази характеризують Устима Карма- 
люка як людину, безмежно віддану народу, що не терпить на- 
силля, любить свободу й бореться за неї. Герой залишився 

вв пам'яті людській чистим, незаплямованим, не розбійником, 
не лиходієм, яким намагалися показати його багатії, а народним 
месником: ' 

Зовуть мене розбійником, 
Кажуть, що вбиваю, 
Я ж нікого не вбиваю, 
Бо сам душу маю. 

ГІ3, с. 107) 

А ось інший варіант народної пісні про Кармалюка -- «По- 
вернувся він з Сибіру»: 

Розбійником звуть багаті 
За його роботу, 

79



Бо він їден проявляє 
За бідних турботу. 

ПІ3, с. 109) 

Малишко по-своєму трансформує "народну оцінку героя 
в поемі: 

Зовуть його пани розбійним татем, 
А між людей то слава не лиха, 
Заллє за шкуру сала пребагатим 
І бог відпустить душу від гріха. 

19, т. 7, с. 36) 

Розкриваючи душевний світ народного месника, автор поеми 
виділяє дві сили, що керують вчинками і помислами його героя: 
пристрасна ненависть до гнобителів і активна, дієва любов, сим- 
патія, пошана до покривджених, заради яких живе і бореться 
Устим: 

Давно карета зникла у долині, 
З ромашок збивши полум'я роси. 
-- Це, не забудь, Івану Кожурнні,-- 
Дітей у нього п'ятеро, - даси. 
--.. Оце вдові, їй, мабуть, не до того, 
Що Кармалюк бере на душу гріх... 

І9, т. 7, с. 26) 

«Цими рядками,- слушно зауважує Й. Кисельов,- автор 
заперечує брехливі тенденційні твердження буржуазних істори- 
ків, які намагалися зробити з революційного Кармалюка кримі- 
нального злочинця, корисливого розбишаку» |З8, с. 147). 

Як бачимо, характер Кармалюка вимальовується і в карти- 
нах конкретних дій героя, і засобами самохарактеристики. Вели- 
ку роль у розкритті образу відіграють внутрішні монологи: 

Мені однаково в людському горі 
Боротися, шукаючи зорю. 
Якщо мене сваволя не поборе, 
То я її, будь проклят, поборю! 
Що загадав, те буду вік леліти, 
Вночі не сплю: думкам нема кінця... 

19, т. 7, с. 331 

У поемі народний герой постає як безстрашний месник і люб- 
лячий батько. За щасливе майбутнє своїх і чужих дітей він іде 
на боротьбу. В пісні «Породила мене мати» народ вкладає 
в уста Кармалюка сумні слова: 

Маю жінку, маю дітей, - 
Ніколи не бачу, 
Як згадаю про їх муки, 
То гірко заплачу. 

ГІ3, с. 107) 

У поемі батьківська любов і гіркий смуток розлуки зазвуча- 
ли в глибоко ліричному ключі: 

80



А серцю важко: діти мої, діти, 
Старим вернусь,-- пізнаєте отця... 

19, т. 7, с. 331 

Він руки звів, мов крила для польоту, 
Застиг на мить: -- Сини мої, сини... 

19, т. 7, с. 451 

Він ніяково кашля, з рукавиці, 
Подаючи шкуринку сухаря... 

19, т. 7, с. 46) 
г 

В усній творчості народ найтеплішими словами виражає лю- 
бов і співчуття своєму заступникові, прагнучи оберегти його від 
усякої напасті. Згадаймо схвильовані слова народної пісні: 

Лети, лети, орлице, високо літай, 
Ти ж того Кармеля, у кривду не дай. 
Ой не мути, орлице, не мути води, 
Ти ж того Кармеля крилом заступи... 

Ї5, с. 183) 

У Малишковій поемі кріпаки теж щиросердно вболівають за 
Кармалюком, коли його, закутого в кайдани, женуть у Сибір. 
Селяни зустрічають й проводжають його хлібом-сіллю, прояв- 
ляючи цим глибоку повагу до свого оборонця: 

Кандьор сьорбали зморені солдати, 
А матері, що сходились зусіль, 
Мерщій, мерщій верталися до хати, 
На рушнику виносили хліб-сіль. 

19. т.7, с. 431. 

Фольклорна спадщина зафіксувала й ставлення сучасників 
до особистого життя Кармалюка. Народ сприймає свого улюб- 
ленця таким, яким він є, не засуджуючи навіть роздвоєння між 
дружиною і коханкою, А. Малишко, сприйнявши народну пози- 
цію, багато місця в сюжеті відводить взаєминам Уляни, Устима, 
розкриваючи всю глибину його палкої, чарівної і ніжної душі. 

.-Він пив із уст юнку, гарячу вроду, 
Як спраглий п'є струмочок лісовий. 
Відчув тепер, що літо повертає, 
Високий сонях на дощі замок, 
І райдуги роздолля неокрає 
Крильми черкає сивий голубок. 
Гаряча кров ударила у скроні, 
Рум'янцями спахнула на лиці, 
І він стиска малі її долоні, 
Мов двоє крилець, у своїй руці. 

19, т 7, с, 39) 

Цей тонко написаний психологічний малюнок свідчить про 
високу майстерність Андрія Малишка, чутливого і глибоко лі- 
ричного. Саме як лірика характеризує автора поеми розкішний 
осінній пейзаж, наскрізь пронизаний переживаннями героя, гли- 
боко психологізований: 

6--3492 81



"Ах осінь, осінь, юнь багряносльоза, 
Виходь сестрою в голубі поля, 
Де в кайданах, прикутого до воза 
Ведуть в Сибір Устима Кармаля! 

9, т. 7, с. 41) 

Багатий врожай, рясне зерно, золотий мед -- все це ніби кон- 
трастує із становищем Кармалюка, якого женуть у Сибір: віль- 
на природа і невільна людина викликають сумні роздуми. Зіс- 
тавлення людини і природи народ часто використовує в своїй 
творчості. Поет, йдучи за цим принципом, проводить паралель 
між осінню в природі та порою людської зрілості: 

Ах осінь, осінь! Всім дано сивіти, 
Як мовлять мудрі: взнать добро і зло. 
Одні на схилі літ живуть, як діти, 
Другим же розум скрушує чоло. 

19 721, с. 401 

Як бачимо, в поемі тісно переплелися індивідуально-реалістичні 
образотворчі засоби з традиційно-народними. 

Однією з особливостей індивідуального стилю А. Малишка є 
широке використання усно-розмовних інтонацій, що створює ат- 
мосферу художньої достовірності, пожвавлює розповідь: 

-- Куди ходив так довго, божборонь, 
Чого стоїш, мерщій ходім додому! 

119, т. 7, с. 45) 

Улюблений мовно-художній прийом Малишка в поемі -- 
діалоги й монологи як засіб драматизації дії. При цьому поет 
дуже тонко вводить в діалог чи монолог конструкції, характерні 
для усного мовлення: 

-- А мати де? 
-- Пішла із рання вчора, 
Казали діді, що прийдуть до зими... 

19, т. 7, с. 46) 

Автор дуже тактовно вводить у текст історизм (ісправники, асе- 
сори, острог), вдало відтіняючи колорит епохи. Полюбляючи 
постійні епітети (ясні очі, добра днина, красне сонце, сірий дощ, 
темна ніч), Малишко одночасно створює нові (багряні язики, 
огненні птиці, добрі шляхи, юнь багряносльоза). Цікавими в пое- 
мі є суто малишківські порівняння (вона прийшла, як знайдена 
надія; її долоні, мов двоє крилець; серця, немов скарби гарячі; 
осінь, наче дружка). 

Народні фразеологізми в поемі характеризують автора як 
великого знавця мови: 

Іще крутіш завариш кашу пану. |З, т. 7, с. 23) 
Де хліб за хліб, виходить, молодчина, 

- Шукай такого з свічкою... |9, т. 7, с. 32) 
Я б знов припав до рік твоїх напиться, 
Але стежок-доріжок не знайду. |?9, т. 7, с. 44|



У поемі наявний мотив трансформованого народного голо- 
сіння, який поет вводить у пристрасний монолог Уляни: 

Ой горе, горе! Що робити буду? 
Тобі я, десь, ні мати, ні жона... 

19, т. 7, с. 381. 

Незважаючи на спокусу, думається, не варто прямолінійно 
«прив'язувати» подібну літературну ситуацію до фольклорного 
джерела. Поскільки в реальному житті в голосіннях викори- 
стовувалися не тільки засоби індивідуального вираження емо- 
цій, а й відстояна постійна фразеологія, письменники іноді вво- 
дили в текст окремі елементи усного «жанру». Проте, як слушно 
зауважує В. П. Адріанова-Перетц, не слід сам метод передачі 
гірких людських переживань через голосіння вести прямо від 
фольклору. Цей засіб часто йде безпосередньо від життя, бо 
голосіння якоюсь мірою було обов'язковим обрядом для певних 
ситуацій. Отже, відбиття в літературі окремих устояних елемен- 
тів усних тужінь носило «вторинний характер, зв'язаний з відо- 
браженням самого побуту. Хоч в давній літературі усталеність 
самого способу вияву настроїв героїв саме через голосіння дов- 
го продовжувало зближувати літературу і фольклор» (1, с. 11). 

Малишко взяв від фольклору не лише народну оцінку героя, 
образну його характеристику, а й матеріал для сюжету. Усно- 
поетична традиція художньо матеріалізувалась в картині напа- 
ду побратимів-повстанців, очолених Кармалюком, на генерала 
в сцені несподіваної появи героя із своєю «артіллю» серед бен- 
кету на хутірській садибі. В цих ситуаціях Кармалюк і його 
побратими виступають як «месники бідноти, окривджені пана- 
ми кріпаки». До речі, автор наголошує, що «артіль» Кармалю- 
ка, в якій усі «рівні як один», -- інтернаціональна за своїм 
складом, Об'єднані спільною метою, повстанці виступають про- 
ти спільних ворогів. Поет зображує Кармалюка організатором 
інтернаціонального загону повсталих кріпаків, що як «одна 
рідня»: 

Ми тут зійшлися, месники бідноти, 
Окривджені панами кріпаки, 
Із Білорусі, від Дзвіни-ріки, 
Із-під Москви й Дніпра,- одні турботи 
Звели нас тут на помсту і відплату, 
Тож поклянімось ми в борні -- брати, 
До світлих днів будем разом іти, 
І горе кровопивцю! Горе кату! - 

19, 2 7, с. 24 

Ці слова поеми ніби перегукуються з рядками народної пісні 
«В Головчинцях на риночку»: 

Всі вставайте, повставайте, 
Будем панів бити. 
З України дорогої 
Всіх будем гонити. 

ПЗ, с. 105) 

6" 83



В наведених рядках з поеми виражена сучасна громадянська 
позиція автора, що якоюсь мірою виявився здатним передбачи- 
ти майбутні події і відчути саме в інтернаціональному єднанні 
трудящих ту незбориму силу, яка подолала фашистську навалу. 

Власне кажучи, ця позиція радянського художника прояви- 
лася в своєрідному звучанні у поемі мотиву найпопулярнішої 
пісні про Кармаля «За Сибіром сонце сходить...». По суті, бук- 
вально в кожному літературному творі про Устима Кармалюка 
(і дожовтневого, і радянського періоду) стрічаємо цю пісню чи 
її мотив у формі цитацій або ремінісценцій. Малишко вдається 
до неї двічі. Перший раз на пдчатку поеми народний улюбле- 
нець сам слухає, як її співають побратими. Звісно, це умовний 
прийом, який підкреслює народну любов до ватажка. Пісня не 
цитується. Взятий з неї мотив переосмислено, і саме він допома- 
гає оцінити дії Кармалюка, які схвалює народ. При тім органіч- 
но включається в будову образу повір'я (птиця віщує щось, 
коли б'ється до вікна): | 

Спливає місяць, сяє злотом щирим, 
Шепоче пісня про нові літа, 
Що красне сонце сходить за Сибіром, 
А на Вкраїну сокіл заліта. 

Грудьми шугне і до вікна постука, 
Спочине трохи, знову за своє... 
А люди кажуть: «Певно Кармалюка 
Голоті рідній звістку подає». 
Устим сміється: -- Та який я сокіл? 

19, т. 7, с. 24--25) 

Вдруге Кармаль сам співає «призивно, гаряче», коли вороги 
чинять над ним наругу. То вже пісня-розрада, яка ніби відрод- 
жує душевні й фізичні сили героя, фіксуючи в нашій свідомості 
морально-психологічну ситуацію шевченківського плану. Тут 
фольклорний мотив до невпізнання змінений: 

.-За Сибіром буйний вітер віє 
І пада сонце пташкою до рук, 
Але ви, хлопці, не тубіть надії, 

. За вас подума добре Кармалюк. 
49, т. 7, с. 351 

Народ же на Поділлі співає так: 

Хлопці, не зівайте, 
Ви на мене Кармалюка 
Всю надію майте. (15, с. 287) 

Уся пісня «За сибіром сонце сходить» пройнята сумом, ту- 
тою, жалем, відчуттям безвихідного становища героя. У Малиш- 
ка ж кожен рядок звучить оптимістично, перейнятий вірою в те, 
що Кармалюк йде правильним шляхом, що за ним стоїть увесь 
трудящий люд, а тому він і його справа безсмертні. Це ще раз 
засвідчує, що поет не просто здійснює переспів народної пісні, 

84



а осучаснює її, виходячи з нового завдання, яке ставить перед 
ним час. Цим завданням, очевидно, зумовлена і несподівана 
кінцівка твору: поява Кармалюка на бенкеті панів. Шляхтичі 
впевнені, що Кармалюк загинув, його вбито. Але трудящий люд 
не хоче вірити в смерть героя. Народ у своїй творчості підіймає 
його з могили і посилає знову на боротьбу. Народна пісня «Ой, 
у полі широкому» стверджує віру трудового люду у вічне життя 
Кармалюка, проголошує неможливість гибелі ватажка, наділе- 
ного незвичайною силою, казковою невразливістю: 

Не боїться Кармалюка 
Ні високих мурів, 
Ні кайданів замовлених, 
Ні тяжких тортурів 
Не вмирає він від кулі, 
В морі не холоне. , 
Не згорає на вогні він 
І в воді не тоне. 

П5, с. 290--291) 

Идучи за фольклорною традицією, А. Малишко також наді- 
ляє свого героя незвичайною силою (Кармаль порухом плеча 
розриває кайдани), здатністю виходити із найскрутніших ситуа- 
цій. Знову ж таки ця спорідненість у зображенні героя носить 
характер типологічний. Бо в літературі, як і в фольклорі, «умов- 
но перебільшені образи можуть виражати активне ставлення до 
життя, віру в сили, здібності й моральні достоїнства людини. 
Такий тип гіперболізації дійсності в літературі співзвучний з іс- 
тинно народною творчістю» |Ї, с. 11). 

Сприйнявши оптимістично-активну позицію народу, автор 
поеми не міг учинити інакше, як лишити живим ватажка Усти- 
ма Кармалюка. Очевидно, можна не погодитися з думкою 
Л.М. Коваленка |?7, с. 90| щодо незавершеності поеми. Неспо- 
діваність кінцівки «Кармалюка», на нашу думку, абсолютно 
обгрунтована ідейно-художньою настановою. Оскільки автор 
поставив за мету проектувати давні події на свій час, картини 
боротьби народних месників зазвучали в поемі передумовою 
настання нових часів. Адже мотив «віщого вогню» проходить 
через твір кілька разів, трансформуючись від живого враження 
до переосмисленого образу-символу саме в кінці поеми: 

Палають огнищ язики багряні (9, т. 7, с. 24) 
І кріпаки відчули: добра днина 
Їх кличе вдаль у віщому вогні (9, т. 7, с. 24| 
Пожар червоний бивсь на виднокрузі, 
Віщуючи прихід нового дня |З, т. 7, с. 56| 

Ці символи виражали надії трудящих людей, які « у пожежах 
панських маєтків вбачали вогонь повстань, що віщував прихід 
нового дня» |8, с. 147). 

Орієнтуючись на той новий день, Андрій Малишко всупереч 
«вузькій правді» моменту залишає своїх героїв живими. 

85



Звідси - - життєстверджуючі кінцівки «Кармалюка», «Думи про 
козака Данила», «Арсеналу» і «Молодої гвардії». Безсумнівно 
правий Д. В. Павличко, стверджуючи, що художник не міг «за- 
лишити своїх героїв у безнадійному становищі, цього не дозво- 
ляла йому сучасна авторська позиція, з якої видно великі істо- 
ричні простори, недаремність усіх давніх і вікових страждань» 
19, т. 1, с. 46). 

Отже, спорідненість поеми А. Малишка «Кармалюк» з на- 
родною творчістю полягає не лише в тому, що в її тканину 
вплетено епізоди фольклорного плану чи в сфері художньої об- 
разності чується потужний струмінь фольклорної поетики. Ця 
спільність значно глибша: збіг поезії з народною піснею, леген- 
дою, переказом у найважливішому -- оцінці особистості героя. 
Саме завдяки цій оцінці в поему й залучені художні засоби 
фольклору, абсолютно підпорядковані письменницькому задуму. 

Таким чином, поема «Кармалюк» стала ще одним серйозним 
підтвердженням того факту, що муза А. Малишка виростала на 
фольклорному грунті, який, за визначенням Л. Коваленка, слу- 
жив спочатку першоджерелом, а пізніше -- натхненником та- 
ланту поета. 

Список літератури: І. Адрианова-Перетц В. П. Древнерусская литература 
и фольклор.-- Л., 1974. 2. Бушмин А. С. Преемственность в развитин литера- 
турь- Л., 1975. 3. Гуржій І., Компан О. Устим Кармалюк.- К., 1960. 4. За- 
писки наукового товариства ім. Шевченка, 1898. 5. Історичні пісні.-- К., 1970. 
6. Кобилецький Ю. Літературні портрети-- К., 1958. 7. Коваленко «Л. Поет 
Андрій Малишко-- К., 1957. 8. Кисельов Й. Епічна поезія. -- К.. 1961. 9. Ма- 
лишко Андрій. Твори. В 10-ти т.- К., 1972--1974. 10. Народ про Кармалюка,-- 
К., 1961. 11. Олійник В. З історії збирання та дослідження народних пісень 
про Устима Кармалюка-- Народна творчість та етнографія, 1962, М» 4. 12. 
Павличко Д. Сонця і правди сурма.-- У кн.: Андрій Малишко. Твори. В 10-ти 
т. Т. І. К., 1972. І3. Пісні про Устима Кармалюка (публікації) -- Народна 
творчість та етнографія, 1960, М» 4. 14. Тищенко В. И. Украийнская литератур- 
ная кармалюкнана: Автореф. дис... докт. филол. наук-- К., 1975. 15. Україн- 
ська народна поетична творчість.-- К., 1968. 

КРАТКОЕ СОДЕРЖАНИЕ 

Во всех жанрах творчества А. Мальшко остро чувствуется направлен- 
ность, которая в своей зстетической вьразительности и особенностях позтики 
идет от народного творчества. Особенно серьезньй матернал для разговора 
о фольклоризме А. Мальшко дают позмь на историческую тему, среди них -- 
«Кармалюк», Зто произведение стало еще одним серьезньм подтвержденнем 
того факта, что муза А. Мальшко вьрастает на фольклорной почве. 

Стаття надійшла до редколегії 2 жовтня 1978 року 

56



8. І. ТИЩЕНКО, проф., 
Кам'янець-Подільський педінститут 

Художні життєписи Кармалюка 

Т. Шевченко назвав Устима Кармалюка «славним 
лицарем», М. Горький підкреслив, що ім'я народного героя «на- 
віки овіяне славою». Влучність такої оцінки очевидна: своєю 
героїчною боротьбою з поневолювачами Кармалюк завоював 
любов і шану трудящих. Слава, яка супроводжувала народного 
месника ще за життя, не померкла і після його загибелі. Він увіч»- 
нений у численних народних піснях, переказах, легендах. Пос- 
тать Кармалюка привернула увагу багатьох учених і митців. 

Звертаючись до кармалюківської теми, окремі автори поєд- 
нували науковий і художній методи дослідження. Першим, хто 
зробив спробу піти цим шляхом, був польський ліберально- 
буржуазний історик і письменник Й. Ролле, з-під пера якого 
вийшла белетризована розвідка «Кармалюк» (11). Багатий 
фактичний матеріал, оригінальна форма викладу привернули до 
неї увагу численних науковців і майстрів художнього слова як 
минулого, так і сучасного. 

Хоч автор всіляко намагався переконати читача в абсолют- 
ній об'єктивності, твір наскрізь тенденційний, Ролле дивиться на 
Кармалюка очима польської шляхти і зображує його як грабіж- 
ника і вбивцю, а повстанський рух -- як «хлопські бунти» проти 

. «законної влади». Про жахливе становище кріпаків не сказано 
й слова, класові протиріччя обминаються. Натомість Ролле ви- 
суває зовсім інші причини, через які Кармалюк став «злочин- 
цем»: невдале особисте життя і своєрідна подільська місцевість, 
зручна для розбою. | 

Польський історик суворо дотримувався архівних джерел, 

але документальність у даному випадку не сприяла об'єктивно- 
му висвітленню подій, оскільки судочинством займались особи, 

які вороже ставились до народного месника, а свідченням 
людей, причетних до слідства в його справі, не завжди можна 

було вірити. Виходячи з класових позицій польських поміщиків, 
Ролле не тільки не створив історично правдивого образу Карма- 

люка, а навмисне спотворив його. 
Написання наукової художньої біографії Кармалюка є здо- 

бутком радянської літератури. Йдеться про повість В. Канівця 

«Кармалюк», відому в двох редакціях. '; 
Перша редакція цієї повісті видана в серії «Жизнь замеча- 

тельньх людей» (1965). Специфіка жанру вимагала виняткової 
достовірності, конкретного фактажу, додаткового історико-крає- 
знавчого матеріалу. У ході дослідження письменник використав 
насамперед праці радянських  літературознавців та істориків 
І. Єрофеєва (4), П. Лаврова |7|, Ф. Шерстюка п3, І. Гуржія 
3), а також судові акти і реляції зі збірника «Устим Карма- 

люк» (12). Основним джерелом, яке дало В. Канівцю можли- 
- 

37



вість міцно стати на твердий грунт конкретних історичних фак- 
тів, що стосуються особи героя, був збірник «Устим Кармалюк», 
звідки взято понад п'ятдесят документів, а також хронологічну 
таблицю, якою завершується книга. 

Це дало йому змогу правдиво, з марксистсько-ленінських 
позицій висвітлити економічне й політичне становище покріпаче- 
ного селянства Правобережної України, показати справжні при- 
чини виникнення селянського руху на Поділлі як частини за- 
гальноросійської антикріпосницької боротьби, створити образ 
мужнього месника-борця проти визискувачів різних національ- 
ностей. 

Крім названих, В. Канівець звернувся й до інших авторів, 
у чиїх працях розповідається або згадується про Кармалюка: 
И. Ролле, С. Максимова |8|, Д. Ахшарумова (1). Ставлення 
В. Канівця до Й. Ролле подвійне: заперечуючи ідейно-класові 
позиції польського ліберально-буржуазного історика, він разом 
з тим віддає належне фактичному матеріалу дослідження, взя- 
тому з архівних справ про Кармалюка, Проте з висновком, яко- 
го доходить письменник, повністю погодитись не можна. За його 
словами, Й. Ролле ставив собі за мету «очернити славного ли- 
царя, але факти, які збереглися в судових справах, - а багато 
з тих справ, які читав.. Ролле, на жаль, не дійшли до нас, - 
в народних піснях і переказах, як видно, змушували навіть цьо- 
го шляхетського публіциста говорити правду про Кармалюка» 
15, с. 183). Ролле дійсно зібрав значний матеріал про Карма- 
люка, але правди все-таки не сказав. 

З книги С. Максимова -- російського письменника-етногра- 
фа -- В. Канівець запозичив розповідь про етапи арештантів та 
перекази про врятування Кармалюка переодягнутими побрати- 
мами. У спогадах петрашевця Д. Ахшарумова цінним для митця 
було свідчення про величезну популярність Кармалюка не лише 
в Сибіру, на що вказував й С. Максимов, а й в інших місцях 
Росії, про його беззаперечний авторитет серед в'язнів та вдалі 
втечі. Нарешті, серед джерел, використаних В. Канівцем, є ще 
одне -- збірник фольклорних творів «Народ про Кармалюка» 
ПО), звідки запозичені всі пісні та переважна більшість перека- 
зів про народного месника. і 

Із цього різноманітного історичного й фольклорного матеріа- 
лу з невеликою домішкою авторського вимислу і виник новий 
художній сплав -- гостроконфліктна, багатопланова біографіч- 
на повість про Кармалюка, композиція і сюжет якої визначені 
хронологією його життя, а ідейне спрямування -- уславленням 
очоленої ним класової боротьби. 

У зображенні головного героя звертає на себе увагу доку- 
ментальність, особливо в зображенні антикріпосницьких висту- 
пів, відтворенні рис характеру: стійкості і непримиренності в бо- 
ротьбі, невтомного вболівання про трудящих, мужності, настій- 
ливості, сили волі, витримки, безкорисливості, любові до праці. 
Переконливо зображена причина непослідовності Кармалюка, 

88



в житті якого був період, коли він хотів відійти від активної 
боротьби і з сім'єю податись у причорноморські степи. Основні 
риси характеру в сукупності розкривають світогляд героя, який 
наївно думав, що неправди на світі не буде, коли забрати май- 
но та гроші в багатих і роздати бідним. 

Уявлення про зовнішність Кармалюка спочатку дають окремі. 
портретні деталі: у дев'ятнадцятирічному віці він «завів вуса, 
волосся стриг «під макітру» і більше скидався на запорожця, 
ніж на кріпака» |5, с. 19|; «Високий на зріст, плечистий Устим 
стояв правофланговим» |5, с. 23--24). Коли заходила мова про 
панів, його «велике, різко окреслене обличчя немов кам'яніло» 
15, с. 40). Кілька разів згадуються «сірі очі», вираз яких завжди 
розкриває душевний стан героя. Пізніше ці деталі зводяться ра- 
зом, і перед читачем постає Устим Кармалюк -- «широкоплеча, 
кремезна людина», у якої «високе відкрите чоло, великі сірі очі, 
великий горбатий ніс з круто вирізаними ніздрями, козацькі 
вуса» |5, с. 49). 

Коли не було потрібних документів, допоміг вимисел, Так 
створено картини дитинства Кармалюка, втечі з каторги, приго- 
ди в дорозі, передано його мрії, почуття, переживання. Тут ав- 
тор часто вдається до діалогів, за допомогою внутрішнього мо- 
нолога головного героя розкриває методи боротьби повстанців, 
використовує іронію, виявляючи ставлення до поміщиків, чи- 
новників, попів. Художньою знахідкою письменника є повторен- 
ня окремих слів у ряді картин для підкреслення драматизму 
і подвижництва в житті Кармалюка: «жебрак» -- у сценах ди- 
тинства, «барабан» -- солдатчини, «кайдани» -- каторги. На ЦІ 
слова падає логічний наголос, що збуджує увагу, створює відпо- 
відне враження і загалом поглиблює зображуване. Окремі мо- 
менти з життя Кармалюка відтворені за допомогою слухових 
образів: тупоту солдатського строю, брязкоту кайданів тощо. 

Історія боротьби Кармалюка розгортається на широкому тлі 

складних суспільних, національних, релігійних взаємин, власти- 

вих для Правобережної України другої. половини ХУМПЇ -- по- 
чатку ХІХ ст. Я 

Доля і характер виступу Кармалюка у повісті постають як 
складова частка життя краю з усіма сильними і слабими сторо- 
нами селянської боротьби. З моменту появи дитини на світ над 
нею чинять наругу за наругою. Все, що є кращого в нін -- стає 
її горем, приносить страждання і муку. Жвавість, швидкий роз- 
виток -- причина того, що семирічного хлопчину забирають до 
панського двору. Чистота, волелюбність, відчуття власної гідно- 
сті його піддаються найтяжчим випробуванням. Вибух стає за- 
кономірним і неминучим. З цього безпосереднього найгострішо- 
го зіткнення починається історія Кармалюка-борця. Знущання 
урізноманітнюються і посилюються -- такою ж мірою посилю- 
ється і шукає виходу сила опору. 

Ці передумови виступу подані не розгорнуто, штрихами, але 
загалом життєво правдиво, художньо переконливо. Боротьба 

89



бунтаря-месника стає логічним моментом, що зумовлюється 
обставинами і характером героя. Природним є поєднання сти- 
хійного, чисто імпульсивного в його поведінці зі спробами розі- 
братись в обстановці (роздуми над тим, в чому була запорука 
успіху Залізняка, чому очолена ним боротьба набрала такого 
розмаху). 

Наголошує письменник на силі -- фізичній і моральній -- 
Кармалюка, на його безкорисливості (своя сім'я бідує, а він 
допомагає іншим). Не обминає В. Канівець моментів зневіри чи 
слабкості -- як в самому Кармалюкові, так і суперечності серед 
тих, хто його оточує і заради кого так мужньо і настійливо шу- 
кає він правди. Селяни співчувають йому, допомагають, чим 
можуть, переховують -- але самі масово не піднімаються. До 
того ж проти Кармалюка спрямовані не лише вся система вла- 
ди, а й несприятливі обставини -- хвороби, пошесті, що теж 
використовують його противники. Переконливо представлена 
консолідація сил адміністрації, поліції, шляхти, духовенства, що 
спільно діють засобами обману, підступу, зради. 

Трагічна смерть Кармалюка постає не вирішальним чинни- 
ком боротьби, а лише моментом, в якому виявилась загальна 
тенденція, історична доля руху, його приреченість за даних 
умов. Життєво й художньо вмотивованим є те, що зі смертю 
героя повість не закінчується. Концентричні кола його справи 
сягають міністерства юстиції, Сенату, доходять до царя. Бороть- 
ба продовжується. Щоправда, це значною мірою лише накрес- 
лено і далеко не завжди художньо досліджено, розкрито. На- 
самперед у силі твору -- документальності -- водночас полягає 
й його слабкість: документ тяжить над образом. Сюжет нерідко 
більше подійний, зовнішній, ніж психологічний, внутрішній. 
Кармалюк тікає, його ловлять, катують, про нього доповідають, 
передають чутки, хвалять чи лають, йому співчувають. Але са- 
мим його виступам між утечами і катуваннями приділено най- 
менше уваги. Ми бачимо головного героя немов збоку -- в отих 
самих донесеннях, повідомленнях, рапортах, переказах тощо, 
сам же Кармалюк, людина і борець, його внутрішній світ інколи 
просто губляться. 

Серед оточення Кармалюка передусім привертає увагу дру- 
жина Марія, тиха, лагідна жінка, яка над усе любить чоловіка 
і дітей, Сімейне життя Марії понівечене, а переслідування й зну- 
щання панів та підпанків зробили її нерішучою, лякливою. Зда- 
валося б, Кармалюк, такий чулий до чужого горя, повинен вияв- 
ляти особливу уважність до найріднішої ліодини, проте ставлен- 
ня до дружини не таке, Навпаки, він чомусь розмовляє з нею 
тоном наказу («Помогай збиратися!», «Відкривай!», «Збирай 
в дорогу!»), приховує свої справи, нічого не каже, зникаючи но- 
чами невідомо куди, не помічає щирих жіночих почуттів. Над- 
мірна суворість, навіть деспотичність у взаєминах з дружиною 
не героїзує образу Кармалюка, чого, певно, прагнув автор, а 
навпаки, принижує його. 

90



Подібна невмотивованість вчинків виявляється і в зображен- 
ні ставлення Кармалюка до своїх однодумців. Йдучи за доку- 
ментами, В. Канівець називає Удодова, Чорноморця, Майданю- 
ка, Добровольського, Сотничука, Литвинюка та ін. але чи не 
найчастіше і не найбільше говориться про Данила Хрона, разом 
з яким Кармалюк був у війську, здійснював акції проти панів, 
тікав з каторги. І тут, щоб піднести Кармалюка, автор постійно 
принижує Хрона. Ще в полку він виявився брехуном і хвальком, 
під час покарання -- легкодухим, а в підготовці до втечі -- нері- 
шучим. Хрон заперечує ідею боротьби за соціальну справедли- 
вість, яка була змістом життя Кармалюка. «Таке бувало вже 
не раз,-- пише В. Канівець,- Устим давав гроші, щоб передати 
якій-небудь удові, що вмирала з голоду, а Данило привласню- 
вав їх. Він вважав роздачу грошей безглуздям. Прямо Устиму 
боявся про це говорити, а поза очі бурчав: для чого, мовляв, то- 
ді відбирати, якщо знову все роздавати». Кармалюк терпляче 
роз'яснював, «Данило кивав головою: так, мовляв, так, але ті- 
льки гроші потрапляли йому до рук, охочіше залишав їх у себе 
в кишені, ніж віддавав іншим» |5, с. 59). 

Як не дивно, але аналогічними були погляди начальника лі- 
тинської поліції, який вів слідство в справі Кармалюка: «Невже 
народний поголос правду каже, що він |Кармалюк| все добро 
роздає бідним. Це зовсім незрозуміло: відбирати тільки для 
того, щоб роздати іншим -- чорт зна що» |5, с. 99). Автор безпід- 
ставно і без жодної на те потреби примушує одного з найближ- 
чих до Кармалюка бійців загону поділяти точку зору запеклого 
ворога повстанців. Природно виникає питання, чи міг Кармалюк, 
розумна, чесна, принципова людина, зв'язати своє життя з та- 
кою нікчемою, яким зображено Хрона?. 

Дивною виглядає і реакція майже всього загону на погрозу 
Кармалюка покарати Хрона за те, що той пропив гроші, призна- 
чені для бідних. Виявилося, багато повстанців співчуває йому, 
більше того, дехто з них часто не виконував подібних наказів 
ватажка. В такому зображенні вбачається відхід від історичної 
правди. В. Канівець сам собі суперечить, коли пише: «В кож- 
ному селі був дім,- а то й декілька,- де Устима і його хлопців 
у будь-яку годину ночі могли обігріти й нагодувати» |5, с. 57|. 
Коли б основна маса побратимів чинила так, як показано, хто 
зна, чи підтримував би народ Кармалюка. | 

Реальні особи діють і в ворожому таборі. Епізодично про- 
ходять поміщики Пігловський, Сакульський, Базилицький, Дем- 
біцький, Поплінська, Фінгер, Рутковський, Волянський, Кузь- 
минський, Ольшевський, чиновники Комаровський, Бахметьєв, 
Улович, Родзеловський, Гульдин, Хмелевський, Кондрацький, 
Кельхнер, піп Левицький, сільські багатії Сало і Шевчук -- во- 
роги, які ненавиділи Кармалюка, робили все можливе для при- 
дущення селянського руху. Проте здебільшого як живі люди 
показані вони недостатньо. Виняток становлять лише Улович 
та подружжя Пігловських, які постійно перебувають у центрі 

91



основного конфлікту твору - - непримиренного антагонізму між 
панами і кріпаками. Улович безпосередньо очолив розшук Кар- 
малюка: не раз піднімав на ноги увесь повіт, розсилав грізні 
накази, влаштовував засідки, облави, сам допитував затрима- 
них. Жорстокий і підозрілий, справник намагався вислужитись, 
однак обставини складались не на його користь, начальство було 
незадоволене. Тому він вважав Кармалюка особистим ворогом, 
з подвоєною енергією брався за справу і зрештою домігся свого. 

Більше уваги, ніж іншим подільським поміщикам, приділено 
Пігловським, з якими Кармалюк стикався протягом усього жит- 
тя. Оскільки відомостей про цих панів в історичній літературі 
обмаль", В. Канівцю довелось багато добавляти від себе. Не 
знаючи імені господарів Головчинців, він називає чоловіка на 
прізвище, а дружину Розалією. Уява допомогла створити і їхні 
портрети: «У великому шарабані сиділи пан і пані. Пан куняв, 
схиливши голову. Він був зовсім не страшний -- може тому, що 
спав,- маленький, з довгими тонкими вусами. Зате від погляду 
на пані в Устимка мурашки по спині побігли. Вона, наче змія, 
що по воді пливе, водила то сюди, то туди маленькою голівкою, 
витягнувши тонку шию. Ніс у неї був довгий, очі злісно примру- 
жені, губи міцно стулені. Здавалося, що вона ні на кого не ди- 
вилася, і в той же час усіх бачила» |5, с. 13). Так зовнішність 
виражає внутрішню суть пані -- гоноровитої садистки-кріпосни- 
ці, яка, підкоривши безвольного чоловіка, що проводив час 
якщо не на полюванні, то за чаркою, всім управляла, з насоло- 
дою знущалася з селян, забирала в них останнє. За її наказом 
Кармалюк потрапив до панського двору, вона не погодилась на 
його шлюб, віддала у солдати. Ставлення до Пігловської нега- 
тивне; кріпаки ненавиділи і називали «відьмою», Улович - - «бо- 
жевільною», бо вважав, що саме через неї мав клопіт з Карма- 
люком, частина панів лаяла, що з її вини Кармалюк став «гуль- 
тяєм», а інша зневажала, бо цьому «гультяю» вона кинулась 
до ніг, просячи пощади. Тільки-но Кармалюк розпочав бороть- 
бу, пихатість Пігловської як рукою зняло. Після нічного нападу 
і розгрому маєтку (в документах ідеться лише про спалення 
винокурні) чоловік з горя запив і помер, а жінка занедужала 
і стала схожа на мумію. Боячись помсти, вона стримувалась 
у взаєминах з «хлопами», які посмілішали, не раз відкрито на- 
гадували про події пам'ятної ночі. 

Необхідно сказати й про мову книги. Авторська мова не зав- 
жди образна і точна, без потреби осучаснена. Мова є важливим 
засобом відтворення колориту епохи і місця подій, але надто 
часте вживання українізмів утруднює розуміння змісту чита- 
чами, які українською мовою достатньо не володіють. До того ж 
Кармалюк і люди з його оточення інколи розмовляють якоюсь 
мішаниною з російсько-української мови. 

- У збірнику «Устим Кармалюк» про Пігловських є лише окремі згадки 

в п'яти документах (12, с. ЗІ, 32, 41, 49, 171). 

92



Загалом В. Канівець, поєднавши художній і науково-дослід- 
ницький методи відображення дійсності, значною мірою прав- 
диво показав селянський рух на Поділлі 10--30-х років ХІХ ст. 
під проводом Кармалюка, який в очах народу був уособленням 
всього найсвітлішого і найсправедливішого. 

1969 р. В. Канівець перевидав повість українською мовою 
в серії «Життя славетних», назвавши її Шевченковими слова- 
ми-- «Славний лицар» |6). Друга редакція вигідно відрізняє- 
ться від першої. В ній повніше висвітлено історичну обстановку, 
образи Кармалюка та деяких інших персонажів, удосконалено 
композицію Й мову. 

Щодо історичних умов, то тут ширше розкриваються причини 
і наслідки першого поділу Польщі, Коліївщини, внутрішньої 
і зовнішньої політики Катерини ІП. На поглибленому історич- 
ному тлі яскравіше проявляються політичні настрої закріпаче- 
ного селянства, його економічне становище. Письменник додат- 
кого використовує деякі документи, зокрема скаргу подільсько- 
му губернаторові мешканців села Березни на утиски поміщика 
Сіраковського, взяту зі статті І. Єрофеєва «До питання про 
Кармалюка» |4, с. 176--178), відому народну пісню «А в на- 
шого економа» та переказ «Кармалюк і злюча паня» (Й, 
с. 147). ; 

Грунтовніше розкритий образ Кармалюка шляхом детальні- 
шого зображення його зовнішності, окремих моментів і фактів 
особистого життя, стосунків з панами, підпанками, урядовцями, 
солдатами. Підкреслено красу і силу Кармалюка-парубка. Спро- 
стовується поширювана між панами чутка, що Кармалюк -- 
незаконний син Пігловського |?2, т. 15, с. 371). На основі доку- 
ментів доказано, що Кармалюк володів чотирма мовами |Ї2, 
с. 18). Більше уваги приділено сюжетній лінії Кармалюк--Піг- 
ловська. Хоч і не було більшої муки для малого Устима, як по- 
трапити до панського двору, він сльозам волі не дав. Пізніше, 
коли пані не погодилася на його шлюб, вирішив спалити її має- 
ток. Страх примусив Пігловську не чіпати Кармалюка аж до 
нового рекрутського набору ". 

Ставлення Кармалюка до інших панів показано також пов- 
ніше, але чогось нового для розуміння його образу не додано. 
На першому плані знову страх і ненависть: Поплінська після 
нападу благає захисту в губернатора, збирається їхати до Пе- 
тербурга шукати управи на «розбійника», Кузьминський про- 
сить справника дати для захисту військовий загін, Волянський, 
лише почувши про Кармалюка, наказує селянам припинити всі 
роботи і охороняти панський дім, а Хлопицький тікає до Ка- 
м'янця-Подільського. Перелякані поміщики проймалися вірою 
в надприродність Кармалюка, в те, що за ним стоїть «нечиста 
сила». 

" В дійсності Кармалюк пішов у солдати не з черговим рекрутським 
набором, а окремо (12, с. 13--14). 

93



Краще змальовані дрібні визискувачі: економ Юзеф, глитай 
Сало, орендар Лейбович -- лакузи, від яких теж не було життя 
кріпакам. Пан Орловський (перший власник Кармалюка), до- 
пускаючи Юзефа до столу, розмовляючи з ним про політику, 
особливо уважним був до сільських новин, через економа дик- 
тував свою волю кріпакам. Сало збагачувався всіма правдами 
й неправдами, висмоктував останні соки з наймитів, Лейбович -- 
не тільки лихвар, а й платний панський донощик. 

Урядовці розуміють небезпечність авторитету Кармалюка 
в народі і вважають, що його справа, як і справа, Пугачова, не 
кримінальна, а політична. 

Ставлення трудящих до Кармалюка добре відтворено в пер- 
шій редакції повісті, тому В. Канівець обмежився лише підкрес- 
ленням співчутливого ставлення до нього солдатів під час ре- 
крутського набору і ув'язнення. 

Для показу становлення Кармалюка-борця, автор ще і ще 
раз примушує його в думках звертатись до гайдамаків. Герой 
шкодує, що гайдамаки не винищили всіх панів, на честь Гонти 
називає старшого сина Іваном. 

У новій редакції повісті Кармалюк значно краще ставиться 
до дружини. Він частіше турбується про неї, оберігає, ніжно на- 
зиває голубкою, рідною, своєю долею. 

Інакше мотивовано згоду Ганни Зелінської зрадити Карма- 
люка. Якщо раніше це пояснювалось хитрістю, бажанням вирва- 
тися з в'язниці, то тепер її рішення трактується як підлість. 
Зауважимо, що одне й друге-- лише припущення, документаль- 
но не підтверджені. і | 

На жаль, у другій редакції дуже мало додано про побра- 
тимів отамана (хіба тільки те, що Кармалюк звертався до них 
за порадою, коли був у скрутному становищі) і нічого нового 
про дітей. 

Поліпшені композиція і мова твору. Всі розділи збережено, 
але розподіл їх на підрозділи дещо змінено. Окремі документи 
не наводяться, а переказуються. Скорочено авторську оповідь. 
Натомість уведено понад двадцять нових діалогів і монологів. 
При перекладі на українську мову здебільшого усунено відзна- 
чені мовно-стилістичні недоліки. 

Рецензент М. Миценко підкреслив високу ідейно-художню 
вартість, а також освітньо-пізнавальне значення повісті. «Книга 
«Славний лицар»,-- пише він, - перша справді наукова художня 
біографія Кармалюка» |9, с. 206). З такою загальною оцінкою 
не погодитись не можна. Проте слід відзначити, що остаточно 
тема в даному жанрі, як і в деяких інших, не вичерпана. До- 
сить сказати, що В. Канівець зовсім не звернувся до неопубліко- 
ваних архівних матеріалів. Тим часом, десять судових справ 
Кармалюка налічують близько п'яти тисяч аркушів. Письмен- 
ників, які вдадуться до попередньої дослідницької роботи, осмис- 
лять історичні документи з позицій марксистсько-ленінської ме- 
тодології, чекають нові здобутки, нові художні відкриття. 

94



Список літератури: 1. Ахшарумов Д. Из моих воспоминаний.-- СПб,, 1905. 
2. Венгрженовский С. Еще кое-что о Кармалюке,-- Киевская старина, 1886. 
3. Гуржій І. Устим Кармалюк.- К., 1955. 4. Єрофгєв І. До питання про Кар- 
малюка.- Червоний шлях, 1924, Х» 6, 8--9. 5. Канивец В. Кармалюк.- М., 
1965. 6. Канівець В. Славний лицар.- К. 1969. 7. Лавров П. А. Устим Яки- 
мович Кармалюк.-- Трудь истор. ф-та, Киев. ун-та, 1939, т. 1. 8. Максимов С. 
Сибирь и каторга. Ч. 1.-- СПб., 1871. 9. Миценко М. Перша біографія- Віт- 
чизна, 1970, Х» 1. 10. Народ про Кармалюка. Збірник фольклорних творів.-- 
К. 1961. 11. Ролле ИЙ. Кармелюк-- Киевская старина, 1886, март. 12. Устим 
Кармалюк. Збірник документів.-- К. 1948. 13. Шерстюк Ф. Кармалюк.-- М., 
1943. 

КРАТКОЕ СОДЕРЖАНИЕ 

В статье рассматриваются идейно-тематическая основа, система образов, 
глубина проникновення в жизнь, зстетическне качества и художественньй 
потенциал литературного произведення о народном герое, относящегося к жан- 
ру художественной биографни -- «Кармалюк» (вариант «Славньй рьщарь») 
В. Канивца. В центре внимання находится проблема художественной правдьх, 
как формь  познання и отраження правдь жизни. Сделано вьвод, что повесть 
В. Канивца являєтся первой подлинно научной художественной биографней 
прославленного вожака повстанцев. 

Стаття надійшла до редколегії 5 травня 1978 року 

В. М. ГЛАДКИЙ, доц,, 
Тернопільський фін.-екон. інститут 

Твори Михайла Стельмаха в НДР 

Порівняльне вивчення літератур є ефективним засо- 
бом у протиборстві радянського літературознавства з буржуаз- 
ним. Дослідження й аналіз взаємодії літературних методів, на- 
прямів, стилів виразно показує наукову неспроможність як 
сучасної буржуазної компаративістики в її потугах «довести» 

неможливість літературних зв'язків, так і повне банкрутство 
«теорії» українських буржуазних націоналістів про «відруб- 

ність» соціалістичних літератур. Послуговуючись концепціями 

наднаціональної конвергенції літератур або, навпаки, їх струк- 

туралістського відмежування, буржуазні літературознавці особ- 

ливо силкуються показати розбіжність між літературами наро- 

дів Східної і Західної Європи, постійно підкреслюючи при цьому 

якусь нібито вищість літератури Заходу та її претензії на особ- 
ливе становище у світовому літературному процесі. 

Тимчасом факти стверджують, що літератури народів світу 

взаємопроникали і взаємодіяли одна з одною з давніх-давен, 1 не 
лише близькі за територіальною приналежністю, мовою та етніч- 
ними особливостями, а й ті, які не мали таких спільностей. Літе- 

ратурні зв'язки завжди сприяли взаємозближенню народів та 
їх культур, обміну духовними цінностями і на цій основі зрос- 
танню класової свідомості, поширенню революційних ідей 
і солідарності у класовій боротьбі. В епоху розвинутого соціа- 
лізму літературні зв'язки стали могутнім засобом єднання всіх 
прогресивних сил у боротьбі з імперіалізмом, часткою великої 

95



ленінської програми інтернаціоналізації суспільно-економічного 
і культурного життя народів, надійною підмогою у вирішенні 
«основного завдання досліджень, -- як зазначено у постанові ЦК 
КПРС «Про дальше поліпшення ідеологічної, політико-виховної 

роботи», - глибокого аналізу духовного життя суспільства» |Ї, 
с 1215 

У цій статті ми торкнемось лише однієї сторінки літератур- 
них взаємин слов'янського і неслов'янського народів -- рецепції, 
взаємодії і типологічних сходжень художніх творів Михайла 
Стельмаха у контексті літературних зв'язків української радян- 
ської літератури і соціалістичної літератури Німецької Демокра- 
тичної Республіки. 

Знайомство німецького читача з Михайлом Стельмахом по- 
чалося з надрукованої у журналі «Зоміенйегаїцг» (1951, М» 12) 
статті-рецензії Б. Кисельова на роман «Велика рідня». Стаття 
привернула увагу перекладачів і видавництв НДР, в результаті 
чого у 1955 р. у видавництві «Аиїбац» вийшла перша книжка 
Стельмахового роману під заголовком «Неітаїегде» («На нашій 
землі») у перекладі К. Гільде. У 1957 р. в Радянському Союзі 
(спершу у Львові, а потім -- у Москві) побачив світ новий роман 
М. Стельмаха -- «Кров людська -- не водиця», який приніс пи- 
сьменникові широку славу. Через декілька місяців журнал 
«Зоміеййегаїцг» опублікував уривок з нового твору, а роком 
пізніше роман «Кров людська-- не водиця» (Мепяспепріці і5і 
Кеіп М аззег) у перекладі Ю. Ельперіна був виданий у видавни- 
цтві «Мецез Гебеп», в 1960 р.-- перевиданий видавництвом «Аці- 
Баш». 
В антології українського оповідання «ЮКгаїпізсНне Ег7хаНіег», 

що вийшла у Берліні в 1963 р., поряд з А. Головком, Ю. Янов- 
ським, О. Гончаром, Ю. Збанацьким, П. Загребельним, П. Коз- 
ланюком та іншими українськими радянськими письменниками, 
М. Стельмах представлений оповіданням «Дванадцять хвилин» 
(2м6іїї Міпиіеп) у перекладі Л. Робіне. У 1964 р. читачі НДР 
познайомилися з новим твором українського майстра--«Правда 
і кривда» (РЩіе Анітесіїєп ила діе Каїзспеп), перекладеним та- 
кож Л. Робіне, У журналах 1966--1967 рр. друкувались уривки 
з роману «Гуси-лебеді летять». Повністю твір вийшов 1970 р. 
у видавництві «Меце5 І ебеп» під назвою «РДіе міїдеп 5спумапе 
гдебп» у перекладі Р. Чори. На початку 70-х років у періодич- 
них виданнях друкувалися уривки з роману «Дума про тебе», 
який побачив світ у 1974 р. у перекладі В. Новак. 

Читач НДР має дещо ширшу уяву про художню творчість 
українського романіста завдяки публікації як уривків творів, 
так і критичних матеріалів та оглядів, зокрема про «Хліб і сіль», 
«Зруйновані гнізда», «Коли плачуть боги» та ін. Нарешті «ВіБ- 
тортаррізспез Каїепдегріай» (1972, серія 5) надрукував до 60- 
річчя письменника бібліографічний перелік творів М. Стель- 
маха. 

Однак основною є не кількість публікацій і перекладів творів 

96



того чи іншого автора за рубежем, а ідейно-естетичний вплив 
їх на духовне життя, в даному випадку в контексті українсько- 
німецьких літературних зв'язків. Якщо синтезувати входження 
Стельмахових художніх творів у літературний процес НДР саме 
у цьому контексті, який, як пише Г. Д. Вервес, є «не випадковим 
інтернаціональним фоном національної культури і навіть не 
статикою Її зв'язків на різних рівнях, а... її функціонуванням як 
частини цілого, тобто самим її існуванням і розвитком у внут- 
рішніх і зовнішніх зв'язках по горизонталі і вертикалі історич- 
ного процесу» |2, с. 43|, то можна визначити ряд типологічних 
сходжень. 

Художні твори М. Стельмаха увійшли бойовим підрозділом 
в арсенал тієї ідейної зброї, яка з перших років існування НДР 
брала активну участь у боротьбі з залишками фашистської ідео- 
логії за антифашистський демократичний устрій, за прогрес і со- 
ціалізм. Разом з творами М. Горького і В. Маяковського, О. Се- 
рафимовича і Ф. Гладкова, В. Вишневського і О. Корнійчука, 
М. Шолохова і М. Островського, О. Фадєєва і О. Гончара, 
в яких німецький Читач бачив нездоланну силу ленінських ідей 
і переможну ходу Великого Жовтня, народження й утвердження 
нового світу, твори М. Стельмаха малювали правдиву картину 
боротьби за Радянську владу на Україні, що точилась у запек- 
лому двобої з контрреволюцією й українським буржуазним на- 
ціоналізмом. Письменник зумів розкрити всю складність цієї 
боротьби, що велась як на фронтах, так і в душах людей: Це 
стосувалось також трудящих НДР, які у той час стояли перед 
проблемою очищення нації від фашистської отрути, вироблення 
активної життєвої позиції у зіткненні соціалізму з імперіаліз- 
мом, утвердження ідей гуманізму, демократії, соціалістичного 
інтернаціоналізму, міцного протистояння буржуазній пропаганді 
націоналізму і реваншизму. 

Уже в першому відгуку на вихід в НДР книги М. Стельмаха 
«На нашій землі» журнал «ВисірБезргеспипр» дав високу оцінку 
ідейному спрямуванню роману, правдивому показові в ньому 
революційних подій на Україні у 20-ті роки |5, с. 604--605). 
У критичних матеріалах особливо часто наголошувалось на 
тому, що твір українського радянського письменника дає німець- 
кому читачеві правильні пізнання змісту і суті Великої Жовтне- 
вої соціалістичної революції та її значення для долі людства 
і німецьких трудящих зокрема, З цією метою літературна газета 
«З5оппіає» в рецензії на видання в НДР роману «Кров люд- 
ська-- не водиця» помістила поряд саме той уривок з твору, 
в якому показане прозріння колишнього капітана петлюрівської 
армії Данила Підопригори, котрий, переконавшись у безглуз- 
дості кровопролиття й повному банкрутстві націоналізму, при- 
ходить з повинною до Радянської влади і стає на бік справед- 
ливої боротьби народних мас за нове життя на соціалістичних 
засадах (12, с. 10). Якщо врахувати, що в літературі НДР того 
часу особливої гостроти набула ідея розриву з фашизмом і по- 

7--3492 97



вороту народу до нового життя, про що свідчать твори 
И. Р. Бехера, А. Зегерс, А. Цвейга, Б. Брехта, Ф. Вольфа, то 
виразно відчутна їх ідейна спільність із творами Стельмаха. 

Творчість М. Стельмаха внесла свій вклад у відродження 
потоптаних фашистами гуманістичних традицій у німецькій літе- 
ратурі. СЄПН, письменники-комуністи і прогресивні митці НДР 
з перших днів становлення і розвитку соціалістичної літератури 
і мистецтва повели рішучу боротьбу за їх гуманізм. Перед пи- 
сьменниками стало завдання у всій повноті показати трудящу 
людину -- творця всіх матеріальних і духовних цінностей, ви- 
значити її місце у новому, демократичному суспільстві, в якому 
створені всі умови для широкого і всебічного розвитку талантів, 
де вона стає господарем власної долі і відповідальною за долю 
людства. Тим більше, що розвиток і утвердження нового су- 
спільства в НДР відбувалися в умовах, коли з ФРН безупинним 
потоком лились брехня і наклепи на соціалізм, бульварна літе- 
ратура, траплялись навіть відкриті нападки неофашизму і ре- 
ваншизму. В цих умовах молода соціалістична література НДР 
взяла на озброєння у боротьбі з неофашистським людинонена- 
висництвом гуманізм класичної німецької літератури, твори про- 
летарсько-революційних письменників і письменників-комуніс- 
тів, твори радянської літератури. 

Визначаючи роль радянської літератури в процесі гуманіза- 
ції німецького суспільства, Г. Мархвітца пише: «Людяні твори 
Горького відсилали у забуття ідіотську теорію расизму, необме- 
жену рабовласницьку зверхність, що насаджувалась німцям уп- 
родовж дванадцяти років, брехню, терор, пожежі...» 10, с. 102). 

Видані в НДР романи М. Стельмаха, зокрема «Кров люд- 
ська -- не водиця», «Правда і кривда», повісті «На нашій землі» 
і «Гуси-лебеді летять», захоплювали німецьких читачів своїм 
гуманізмом, творенням характерів і внутрішньою напругою»: 
І7, с. 36), пошаною й уславленням людини праці, звеличенням 
бойових і трудових традицій радянського народу, показували 
широту його душі і благородство, Так, високо оцінюючи ідейно- 
мистецькі достоїнства роману М. Стельмаха «Кров людська -- 
не водиця», газета «Еогит» наголошувала, що «Стельмах всюди 
знаходить ліричні тони, щоб виділити людське і людяне у всьому 
цьому страхітті», що уже в самій назві твору закладений гли- 
бокий гуманізм |б6, с. 12). Таку ж думку стверджує журнал 
«5омуенійегаїиг» у рецензії на цей же роман під назвою «Любов 
до простого люду»: «Стельмах знає своїх героїв не за книгами, - 
читаємо у журналі «Киїиг цпа Іебеп».-- Його любов до людей, 
його гімн людині як окремій, так і колективу, його гімн жінці 
є справді міцно пов'язаний із народною творчістю» |В, с. 9). Са- 
ме любов до людини, віра в її творчі сили, на думку Н. Тун, про- 
диктували письменникові  «безкомпромісно-критичний твір 
«Правда і кривда», що прагне до абсолютної правди і воднораз 
пронизаний глибокою вірою в людину, в майбутнє комуністичне 
суспільство» |4). 

98



У другій половині 50-х років відбувалось утвердження мето- 
ду соціалістичного реалізму в літературі і мистецтві НДР. Як 
свідчать дослідники, у принциповій боротьбі молодої літератури 
НДР за соціалістичний реалізм вирішальну роль відіграли тво- 
ри радянської літератури і мистецтва, серед яких були й худож- 
ні твори М. Стельмаха. Критика одностайно заявляє, що цін- 
ність Стельмахових творів полягає насамперед у правдивості 
зображення життя. «Радянський письменник,-- пише «Вегіїпег 
Дейипре»,-- подає читачеві чисту, оголену правду. Він не шкодує 
його, а входить в саме серце. Стельмах не описує, не стверджує, 
а примушує нас... вникати в саму дію. Ми завжди в самій дії: 
віримо і сумуємо разом з простими людьми, ненавидимо і лю- 
бимо, сміємось і плачемо разом з ними і одержуємо задоволен- 
ня, що революція перемагає, що знищується погань і торжествує 
людяність» |З, с. 3). 

Аналізуючи художні твори М. Стельмаха, славісти НДР під- 
креслюють, що вони є переконливим свідченням того, як соціа- 
лістичний реалізм не лише не сковує творчих можливостей мит- 
ця, як то завжди намагаються довести буржуазні теоретики, 
а навпаки, дає простір творчому злетові думки, розширює межі 
жанрового розмаїття, сприяє реалістичному творенню образів, 
вдосконаленню художньої майстерності й індивідуального стилю 
митця. Радянський письменник,-- наголошує у рецензії на роман 
«Кров людська-- не водиця» В. Його,-- дає добрий приклад 
художнього зображення типового через одиничне. «Обмеживши 
історичні події 20-х років одним українським селом, він набагато 
виграв цією конкретизацією, бо зробив свій твір схожим на все- 
світньовідому епопею російського революційного села, змальо- 
ваного М. Шолоховим у «Тихому Доні» (12, с. 10). 

Період утвердження в літературі і мистецтві НДР методу 
соціалістичного реалізму позначений гарячими дискусіями про 
творення художнього образу, зокрема позитивного героя -- на- 
шого сучасника, його становлення в конфліктах і розвитку, його 
відносини з колективом, ставлення до свого обов'язку, про його 
виробничу діяльність та особисте життя, психологічні бурі і етич- 
но-естетичне вдосконалення. До речі, технологія творення 
художнього образу людини з народу. і нині залишається в центрі 
уваги письменників НДР, засвідчуючи цим самим справді неви- 
черпні можливості методу соціалістичного реалізму. Як показує 
аналіз критичних матеріалів, у вирішенні даної проблеми ні- 
мецькі письменники активно використовують досвід М. Стель- 
маха у творенні реалістичного образу. Про це йдеться у кожній 
з десятків рецензій та відгуків на вихід в НДР романів україн- 
ського радянського майстра. «Стельмах,-- пише партійний орган 
СЄПН «Меицез5 ФРецізспіапд», - досконалий майстер творення 
психологічного образу, він показує революцію не лише в країні, 
а й, що особливо цікаво, у свідомості народу. В кожному образі 
відбувається своя революція» (|1Ї, с. 2). 

. У критиці багато уваги приділено аналізові образу Стельма- 

т" 99



хового позитивного героя, який є особливо вартісним у системі 
рецепції радянської літератури в НДР. Створені у життєво 
правдивих ситуаціях художні образи вражають дивним умінням 
письменника реалістично показати відносини між людьми, диво- 
світ людських характерів, «в яких все відповідає дійсності. В них 
немає й краплі схематизму, який часом через незнання довко- 
лишнього життя пробивається до письмового стола» |13, с, 8). 
Показуючи майстерність Стельмаха у змалюванні психологіч- 
ного стану свого героя, вміння письменника заглянути у глибінь 
людської душі і підняти в ній не бачені до цього пласти, дослід- 
ники часто звертаються до образу Данила Підіпригори, що, зро- 
зуміло, пояснюється специфікою психологічної боротьби німців 
у подоланні залишків фашистської ідеології. 

Оцінюючи Стельмаха-романіста, дослідники прагнуть загля- 
нути у творчу майстерню письменника, визначити окремі риси 
його поетичного стилю. Уже в перших рецензіях на вихід роману 
«Кров людська -- не водиця» критики відзначили схильність ав- 
тора до передачі суті дією, що властиве здебільшого драматич- 
ним творам. Цю ж прикмету художнього стилю М. Стельмаха 
критики відзначають у романі «Правда і кривда», що зумовило 
його театральну інсценізацію та екранізацію. 

Секретом поетичного хисту радянського письменника славісти 
вважають також дивне вміння Стельмаха показати життя в ти- 
пових обставинах засобом влучного добору вражаючої деталі, 
досконалого одного мазка, в якому віддзеркалюється світ. 
«Стельмах,-- пише 3. Штибе,-- особливо вміє передати через 
художню деталь настрій свого часу чи героя... Не механічне від- 
творення життя чи повідомлення про вчинки, а цілком органічне 
поєднання природної суті і суспільно-необхідного діяння людей 
характеризує Стельмахів спосіб творення» |Ї1Ї, с. 4). Цікаві при- 
клади філігранно витонченого добору деталі, яка оживляє ху- 
дожню тканину і робить виразнішим художній образ, наводить 
Ф. Свєтов, ставлячи в цьому аспекті М. Стельмаха поряд з та- 
кими майстрами слова, як Толстой і Хемінгуей, Достоєвський 
і Симонов |9, с. 1082). 

Повз увагу критики не пройшло також різнобарв'я художньої 
палітри М. Стельмаха у способі вираження, зокрема багатство 
його мови, її поетичність, що породжує отой драматичний лі- 
ризм, який ставить прозу радянського майстра на межі з цоезією. 
«Поетичне обдарування Стельмаха,-- говориться в одній із ре- 

цензій на роман «Кров людська -- не водиця», -- надає творові 

поетичної краси вислову, поетичного блиску, що не часто зустрі- 
чається у прозових творах» (13, с. 81. 

Як бачимо, художні твори М. Стельмаха увійшли в літера- 
турний процес НДР як частка великої радянської літератури, 

що принесла на німецьку землю ленінську правду про народже- 

ний Жовтнем новий світ і першу в світі країну соціалізму, пока- 

зала у своїх високохудожніх творах ідейний гарт, радянський 

патріотизм, соціалістичний інтернаціоналізм, моральну красу 

100 

-



і благородство радянської людини, що сприяло утвердженню со- 
ціалістичної свідомості трудящих НДР. Романи М. Стельмаха 
переконливо засвідчують глибоку комуністичну партійність ра- 
дянської літератури, її служіння інтересам трудового народу, по- 
казують справді невичерпні можливості творчого методу соціалі- 
стичного реалізму у правдивому зображенні життя в його рево- 
люційному розвитку, творенні повнокровних художніх образів, 
у розмаїтті форм і стилів художнього вираження, вносячи цим 
вагомий вклад у співробітництво і взаємозбагачення соціалі- 
стичних літератур. Вони належать до тих творів, які «вчать лю- 
бові до Батьківщини, стійкості у випробуваннях». 

Список літератури: І. Про дальше поліпшення ідеологічної, політико-ви- 
ховної роботи. Постанова ЦК КПРС від 26 квітня 1979 року-- К., 1979. 2. 
Вервес Г. Д. МІШ міжнародний з'їзд славістів і деякі питання розвитку сло- 
в'янознавства.-- Радянське літературознавство, 1979, Х» 3. 3. Вегіїпег Деїшпр, 
1959, Хо» 83. 4. Вбг5епЬіані дег децізсбреп Висібпапдїипор, 1964, Х» 51, 5, Ріг 
ВиспБезргеснипр. Мопайїспе Вйсрегаспай, 1955. 6. Еогцт, 1969, Ж» 11. 7. Киї- 
ішг ипд Іебеп, 1958, ХМ» 6. 8. Киїіцг ипа Іебеп, 1966, Х» 2, 9. Кип5і цип Шіега- 
іцг, 1961, Хо 1. 10. Магспуміїга Напз. СогКіз ЕіпПи55 айі діе ,фепі5спе Зесіе", 
"Мі дег МепзспПпеїї айі ди ипа ди".-- Вегіїп, 1968. 11. Мецез5 ПешйієсНіапа, 
1959, Х» 66. Веїіїаре, Мо 9, 12, Зоппіає, 1958, ХМ» 41. 13. Зоппіар, 1958, М» 50, 

КРАТКОЕ СОДЕРЖАНИЕ 

В статье сделана попьтка показать рецепцію художественньх пронз- 
ведений Михайла Стельмаха в ГДР и определить некоторье их типологичнье 
параметрь в контексте украннско-немецких литературньх связей. 

Стаття надійшла в редколегію 25 травня 1980 року 

Ф. М. БІЛЕЦЬКИЙ, в. о. проф., 
Дніпропетровський університет 

Традиції бурлеску «Енеїди» 
І. П. Котляревського в українській прозі 
початку ХХ ст. 

Серед великої кількості критичних праць з питань 
художньої спадщини І, П. Котляревського обмаль таких, що 
торкаються проблеми розвитку його традицій у літературі. Від- 
сутні також спеціальні праці, в яких би розкривалося значення 
поеми «Енеїда» для розвитку літературної сатири й гумору. 
У пропонованій статті зроблена спроба розглянути у загальному 
плані окремі аспекти використання традиції бурлеску, комічного 

ьУ 

х Брежнєв Л. І. Звіт Центрального Комітету КПРС ХХМІ з'їздові Кому- 
ністичної партії Радянського Союзу і чергові завдання партії в галузі внут- 
рішньої і зовнішньої політики-- Комуніст України, 1981, М» 4, с, 59. 

101



«Енеїдн» в критичному реалізмі сатирико-гумористичної прози 

переджовтневої доби. 
Творчість І. П. Котляревського і поема «Енеїда» тісно зв'я- 

зані з передовими устремліннями своєї епохи, перейняті щирими 

симпатіями до народу, духом гострого викриття соціальної не- 

справедливості і дошкульного висміювання експлуататорських 

класів. Представляючи в українській літературі просвітитель- 

ський реалізм як окремий етап на шляху до критичного реалізму 

ХІХ ст. |, т. 2, с. 68; 2, с. 42; 4, с. 83--86; 5, с. 32|, поема «Енеї- 

да» чітко окреслювала важливий період розвитку в ній гумору 

й сатири. У бурлеск цього твору раз у раз вриваються сильні 

сатиричні ноти соціального спрямування. Зокрема, у третій главі 

поеми під покровом бурлескної форми автор гостро засуджує 

соціальне зло свого часу (сцени і картини висміювання панства 

- та його верхівки, критика богів Олімпу, змалювання поведінки 
«божих» повелителів, духовенства тощо), 

У пролетарську епоху діячі української прогресивної куль- 

тури сприймали «перелицьовану» «Енеїду» як дошкульну, вбив- 
чу сатиру на царське самодержавство, в котрій в загальнонарод- 
ному дусі представлені реалістичні образи носіїв соціального 

зла, і в повнокровних образах Зевса та його підопічних вбачали 
царя Миколу П та його посіпак. 

Увага до творчості І. П. Котляревського посилилась у зв'язку 
з відзначенням столітнього ювілею поеми в 1896 р. та відкрит- 
тям пам'ятника письменникові в Полтаві в 1903 р. Виявом шани 
української культурної громадськості до поета став випуск 
у світ літературного збірника «На вічну пам'ять Котляревсько- 
му» (Київ, видавництво «Вік», 1904), в якому, зокрема, були 
вміщені сатиричні й гумористичні твори Л. Мартовича («Нечи- 
тальник»), В. Самійленка («Над руїнами», «Те дейт»), О. Ма- 
ковея («Нові часи»), О. Білоусенка («Сільський сатирик») та ін. 

Характерно, що частинами й уривками «Енеїда» друкувалася 

в різних тогочасних збірниках і альманахах. У Центральному 

історичному архіві СРСР у Ленінграді зберігається справа про 

дозвіл до друку гумористичного збірника «Грицько на сцене. 

Первьй сборник малороссийских куплетов, сцен, рассказов исти- 
хотворньх шуток» (1902). Виявляючи незадоволення сатирич- 

ною спрямованістю матеріалів збірника, цензор зажадав від ви- 
давців книги викинути, крім «непристойних» місць із викриваль- 

них творів (в яких розвінчуються «злодії-касири, невірні жінки, 

легковажні дівиці»), також окремі строфи з «Енеїди», в яких 

розповідається про те, що Еней і Сивілла бачили в пеклі 18, 

оп. 91, ч. І, од. зб. 479, арк. 411). Царська цензура всіляко «об- 

стригала» сатиричні твори, допускаючи до друку тільки ті, 

в яких, за словами одного з цензорів, народний гумор цілком 

«безобиден и чужд всякой тенденциозности» |8, оп. 21, од. зб. 

404, арк. 383). Керуючись такою настановою, цензура наклала 

арешт на гумористичний збірник «Розвага» (1911, укладений 

Гр. Коваленком) за вміщення в ньому сатиричного розділу «Ене- 
ч 

102 НКУ б



їди» поряд з революційними сатирами Т. Шевченка «Сон», «Кав- 
каз» та поезією І. Франка «На суді» |8, оп. 17, од. зб. 336). 
. Мотиви «Енеїди» широко використовуються в мистецтві. На 
її основі написаний ряд музичних творів: опера Я. Лопатинського 
«Еней на мандрівці» (1906), опера-сатира М. Лисенка «Енеїда» 
(1910). Сценічний варіант «Енеїди» (1910) створив відомий ак- 
тор М. Садовський та ін. З приводу традицій цього гостровикри- 
вального твору в українській літературі слід зазначити, що вони 
проявляються не в частих згадках імені письменника, не в циту- 
ванні «Енеїди» чи перефразуванні її рядків - - творче сприйняття 
традицій реалізму сатиричної поеми полягає у застосуванні 
і розвитку провідних принципів, у підказаному життям пере- 
тукові тем, мотивів, образів. 

В «Енеїді» вперше в тогочасній літературі з естетичною і со- 
ціальною настановою використано розмаїті барви і відтінки 
сміху. Від розважального жарту, бурлескного дотепу до іронії, 
одвертої сатири й сарказму -- такі естетичні особливості сміху 
І. Котляревського. За нових суспільних обставин ці відтінки 
й барви сміху збагачували і урізноманітніюовали письменники 
критичного реалізму. 

Зрозуміло, що зміна суспільно-історичних обставин життя, 
дальше поглиблення кризи капіталістичного ладу, посилення 
визвольної боротьби зумовили також зміни в сатиричному мис- 
тецтві. Головною особливістю художнього процесу в пролетар- 
ську епоху стала боротьба за нову якість літератури, за її на- 
родність і реалізм, в річищі якого вже зароджувалися елементи 
нового художнього методу. Усе це визначало своєрідність літе- 
ратурних традицій. Не випадково, що могутнього впливу «Енеї- 
ди» І. Котляревського більшою чи меншою мірою зазнали насам- 
перед видатні реалісти І. Франко, Л. Мартович, О. Маковей та 
інші письменники, які боролися за новаторські тенденції роз- 
витку мистецтва. Порівняно з арсеналом комедійних засобів 
«Енеїди», гумор і сатира у творчості цих прозаїків характеризу- 
ються яскравішим проявом викривального пафосу, значно глиб- 
шим соціальним звучанням сміху, незрівнянно ширшими обріями 
проблематики художніх творів. Започаткована «Енеїдою» бур- 
-лескна традиція в українській літературі початку ХХ ст. вже не 
відігравала тієї ролі, що в першій половині ХІХ ст. Скажімо, 
гумористичне оповідання Г. Квітки-Основ'яненка «Салдацький 
патрет» лише позначене впливом бурлескної традиції («латин- 
ська побрехенька по нашому розказана»), тому його не можна 
вважати такою ж мірою травестійним твором, як «Енеїда». Ви- 
користані в ньому мотиви класичних анекдотів змінені до не- 
впізнаності і лише віддалено нагадують фольклорні зразки. Та 
й інші, пізніше написані оповідання Квітки («Пархімове сні- 
дання», «Підбрехач», «Купований розум» тощо) сприймалися як 
переробки народних анекдотів, витриманих у бурлескному стилі. 
З прозових жанрів бурлескна манера перейшла в епістолярну 
літературу, поширившись на приватне листування авторів, 

103



супліки, передмови і навіть на критичні статті. Симптоматично, 
що запеклий противник цієї традиції, критик середини ХІХ ст. 
О. Котляревський використовував елементи бурлеску у своїх 
літературних оглядах і навіть підписував їх псевдонімом «ску- 
бент Чуприна». 

Такої масштабності бурлескна українська проза кінця ХІХ-- 
початку ХХ ст. вже не знає, хоча елементи бурлеску зустріча- 
ються досить часто. Зокрема, чимало матеріалів на мотиви тво- 
рів І. Котляревського містили тогочасні сатиричні й гумористич- 
ні часописи «Шершень», «Зеркало», «Комар» тощо. Так, у жур- 
налі «Зеркало» мотив «Енеїди» використовується редакцією 
з різною ідейною настановою: для викриття системи виборів до 
галицького крайового сейму (наприклад, фейлетон «На стару 
нуту»! - - «Зеркало», 1906, Мо 180, с. 2), критики своїх політичних 
противників, реакційних видань, для осуду лжепатріотизму уря- 
довців тощо. 

Досліджуючи художні засоби, за допомогою яких українські 
письменники створили виразні сатиричні образи реакціонерів, 
яскраво їх індивідуалізували, ми раз-у-раз відзначаємо харак- 
терний для «Енеїди» принцип переведення політичних понять 
у сферу побутових категорій. Це, зокрема, вдало робив В. Са- 
мійленко у своїх прозових фейлетонах. Викриваючи різні реак- 
ційні партії, царські інститути, державну Думу, письменник 
звертався до засобів обмеження політики повсякденними побу- 
товими інтересами українського селянина (наприклад, у фейле- 
тоні «Нові способи до заспокоєння російської держави»). Такий 
метод розвінчання ідеології й політики наших ворогів свідчить 
про самобутність українського мистецтва сатиричного слова. 

Традиції «Енеїди» особливо виразно проглядають у пародій- 
них творах. «Гумористична жилка в українського народу схиль- 
на до пародіювання»,-- відзначив М. Возняк у праці «Початки 
української комедії» |З, с. 114). В кінці ХІХ-- на початку ХХ ст. 
пародія охоплює майже всі роди літературної творчості. Пародії 
публікуються в сатиричних журналах-- у демократичному 
«Шершні» і в помірковано- ліберальних гумористичних часописах 
«Комар», «Зеркало». Ряд пародій друкує «Літературно-науковий 
вісник», що на початку 900-х років займав виразно демократич- 
ні позиції в літературному процесі. На традиційному викорис- 
танні бурлеску «Енеїди» будують пародійні твори прогресивні 
митці І. Нечуй-Левицький («Без пуття»), С. Васильченко («Лав- 
ри»), О. Маковей («Русалкова вода, або поезія») та письмен- 
ники ліберально-народницького напряму, наприклад, Олена 
Пчілка, що виступила з сатиричною пародією «Поезія в стилю 
«модерн». 

Їхні сатири прикметні уже тим, що в них проявляється паро- 
дійна стихія українського народного гумору шляхом контраст- 
ного наповнення «високої» форми зниженим змістом. Пародію- 
валися найхарактерніші змістові і стильові риси декадентської 
літератури, що сприймалося як вияв захисту реалізму художньої" 

104



творчості. Вдало використовуються елементи бурлеску для ство- 
рення комічного контрасту, зокрема, в оповіданні «Без пуття» 
І. Нечуя-Левицького, Персонажі цього твору Павлусь і Настунь- 
ка виявляють свої містичні настрої і погорду до людей за допо- 
могою своєрідної пишної мови, надуманих висловів, «підсоло- 
джених» порівнянь: «Ти неначе Феб на колісниці», «Ти, Аполон, 
сипона мене твоє золоте проміння», «Ти чарівник, котрий пере- 
золотив моє пожовкле листя кохання весняними фарбами» та 
ін. У тканину пишномовного стилю автор вплітає бурлескні фра- 
зи, завдяки яким досягає комічного контрасту, що й зумовлює 
викривальний сміх: «Я дивлюсь на тебе і ніби їм тебе, неначе... 
смачну траву, жую й ковтаю», «Я пришелепалась до тебе» |?, 
т. 4, с. 206--275| та ін. Завдяки такій формі здійснюється до- 
шкульне осміяння стилю декадентських писань. 

Один із авторитетних дослідників спадщини І. Котляревсько- 
го професор А. П. Шамрай у передмові до першого тому пов- 
ного зібрання творів письменника (1952) наголошував на такій 
характерній ознаці «Енеїди», як її етнографізм |9, т. 1, с. 55). 
Звичайно, етнографізм -- ця рання форма реалістичного відтво- 
рення дійсності, зображення народного життя -- уже перестає 
відігравати важливу роль у художній типізації життєвих явищ 
у період розвитку критичного реалізму в українській літературі 
другої половини ХІХ -- початку ХХ ст., однак зовсім не зникає: 
традиції етнографізму продовжують розвиватись багатьма укра- 
їнськими прозаїками, що проявляли критичне, а точніше -- сати- 
ричне ставлення до негативних рис дійсності. 

Побутовий український колорит, грубуватий народний гумор, 
майстерність прийомів створення комізму ситуацій, інколи нату- 
ралістично відвертих,-- саме ці характерні ознаки «Енеїди» так 
чи інакше знаходять традиційний розвиток у гумористичних 
творах письменників ліберально-народницького напряму Т. Су- 
лими («Народні оповідання», 1911), Д. Яворницького («Поміж 
панами»), П. Сабалдиря («Оповідання», 1911), у фейлетонах 
і гуморесках О. Шпитка та І. Калитовського, що публікува- 
лися на сторінках галицьких гумористичних часописів «Комар» 
і «Зеркало». Дотримуючись в основному «старої» манери укра- 
їнських письменників-реалістів І. Нечуя-Левицького, Панаса 
Мирного, окремі сатирики цього напряму дали ряд талановитих 
творів соціального звучання. Так, в оповіданнях Т. Сулими «Тру- 
довниця Горпина», «Хавромантій», «Як баба Оришка замира- 
ла...» та інших продовження традицій «Енеїди» спостерігається 
переважно в способі використання джерел народного гумору та 
лексики як засобу індивідуалізації комедійного персонажа. Ха- 
рактерним для  Т. Сулими є детальне зображення комічного 
в побуті дійових осіб, введення ущипливих, дещо згрубілих до- 
тепів у їхню мову. 

У нових умовах соціально-політичної боротьби трудящих за 
своє визволення з-під гніту експлуататорів певною мірою роз- 
виває традиції «Енеїди» Д. Яворницький, у спадщині якого, 

105



поряд з науковими працями, значне місце займали прозові твори. 
Зрозуміло, що суттєві методологічні хиби наукових праць Явор- 
ницького, властиві усій буржуазній дореволюційній науці, обме- 
женість світогляду митця негативно позначалися і на його 
художній творчості. Випробування часом витримали лише окре- 
мі, сповнені виразного соціального звучання твори цього пи- 
сьменника. У ряді гострих сатир на сучасний капіталістичний 
лад «У бурсу..І», «Поміж панами», «Де люди, там лихо» 
Д. Яворницький виражає захоплення безсмертною «Енеїдою» 
І. Котляревського, не раз згадує про неї у листуванні. Особливо 
йому імпонував народний характер гумору цього твору. Віддаю- 
чи данину етнографічному реалізму в художній літературі, 
Яворницький раз-у-раз звертається до бурлеску, підпорядковує 
завданню досягнення сатиричного ефекту іронічно-знижену лек- 
сику, гротескну портретну характеристику та інші засоби ди- 
скредитації персонажів. Наприклад, змальовуючи у циклі опо- 
відань «Поміж панамн» галерею образів поміщиків (Борзак, 
Борзачка, Шереперя та ін.), автор тенденційно підкреслює у їх- 
ній зовнішності все непривабливе, неестетичне, те, що викликає 
негативне ставлення до них. Звертає на себе увагу вміння пи- 
сьменника досягати іронічної тональності в зображенні негатив- 
ного шляхом використання бруталізмів як засобу дискредитації 
персонажів за допомогою показу їх суперечок між собою. На- 
приклад: «Починається палка і жорстока баталія двох рівно- 
сильних супротивників -- малого, але дуже в'юнкого і всекрут- 
ного панка і здоровенної, але неповороткої і ломакуватої пані. 
Укупі з баталією починається теж лайка, крик і страшенний, 
невимовний гармидер. 

-- Паламар! 
-- Мічана пані! 
-- Паламар свічки поламав! 
-- Стрюкувата пані у багно упала! 
-- Дзвонар з драної дзвіниці астраїл, арзяк! 
-- Дряпана терка хрін терти! Пурха! Чипига! Вервела дов- 

готелеса! Од чортів остача!..» 11, с. 12). 
Цей же прийом застосовує Д. Яворницький і в повісті «Де 

люди, там лихо». Типовою в ній є характеристика жандарм- 
ським офіцером Чагіним повсталих селян, яких він обзиває 
«злодюгами, анахтимами, харцимонами», погрожуючи усіх 
«уверх ногами поставити» |12, с. 29). Подібні епізоди нагадують 
сцени з «Енеїди» -- згадаймо хоча б суперечку між божками 
в третій частині твору («Фіндюрко, ящірко, псяюхо, як дам -- 
очіпок ізлетить»). 

Відомо, що «Енеїда» Котляревського увібрала в себе багат- 
ство уснонародних засобів: вона насичена прислів'ями, приказ- 
ками, влучними виразами, взятими з народних уст і перенесе- 
ними у твір без змін або такими, котрі зазнали авторської пере- 
робки в дусі народної мови. Наприклад, «Тобі там буде не до 
чмиги, як піднесуть із оцтом фіги», «Ледащо син-- то батьків 

106



гріх. Як кажуть, хоть винось святих», «Охляли, ніби в дощ ще- 
ня» і т. п. У повісті Д. Яворницького «У бурсу..» (1908) на- 
трапляємо на силу-силенну різних прислів'їв, афоризмів, спов- 
нених гумору і дотепності. Ось деякі з них до характеристики 
головних персонажів твору Мотрі Семенівни і Івана Свиридо- 
вича: «Та чого це ти за мене взялась, як чорт за грішну душу», 
«Коза з вовком тягалася та тільки шкурка зосталася...», «Гост- 
рий ти став, як бритва, а дурний, як затичка» (|ІЇ, с. 41| тощо. 
Уважність до окремих виразних деталей і подробиць, уміння 
досягати кольористості й характерності малюнка, поєднання роз- 
маїтих тонів і фарб -- саме це, на нашу думку, йде у творчості 
Д. Яворницького від традицій «Енеїди». | 

На відміну від «опобутовлених» прислів'їв, у творах Д. Явор- 
ницького, Т. Сулими, на сторінках прогресивного українського 
сатирико-гумористичного тижневика «Шершень» (виходив 
у 1906 р.) друкувалось чимало прислів'їв, які за формою нага- 
дували прислів'я «Енеїди», однак істотно від них відрізнялися 
яскраво вираженим політичним змістом. Наприклад, опубліко- 
вані тут «Сучасні приказки, зібрані Ів. Федком» на зразок: «Як 
ти панам ворог, то тебе перемелють на порох», «Де вільна пе- 
чать, там кажуть мовчать» і подібні сприймалися як дошкульна 
іронія на «даровані» царизмом буржуазні свободи (10, с. 7). 

Окремі прийоми сатиричної і гумористичної типізації 
І. П. Котляревського: порівняння, засоби дискредитації персо- 
нажів, тропіка, афоризми-- тією чи іншою мірою характерні 
також для оповідань Л. Яновської «Наглядної обученіє», «Як 
Лепестиха карасіру добувала», Грицька Григоренка «Сватання», 
«Ніяк не вмре», деяких творів О. Маковея і Д. Макогона, які 
до того ж майстерно використовували прийом перелицювання 
(«шаржування») дійових осіб. 

Вплив гумору «Енеїди» менш помітний у сатиричних творах 
Лесі Українки і С. Васильченка (виняток становлять хіба що 
сюжетно-гумористичні сценки в комедії останнього «На перші 
гулі»), однак і вони не пройшли повз творчий досвід Котлярев- 
ського. Навіть М. Коцюбинський, що визначався як письменник 
нового напряму в літературі, а саме як представник соціально- 
психологічної школи, зазнав благодатного впливу гумору «Енеї- 
ди» та елементів бурлеску. Скажімо, в його сатиричній новелі 
«Лялечка» ці елементи виявляються в застосуванні народно-по- 
бутової лексики для «зниження» образу попа Василя: «о. Василь 
«пирскав», «ходив перехильцем», «чалапав по хаті», на нього 
«гедзь напав» та ін. 

Звичайно, українські прозаїки розвивали традиції «Енеїди» 
по-різному. У ряді сатирико-гумористичних оповідань «Мужиць- 
ка смерть», «Пророцтво грішника», «Стрибожий дарунок» та 
інших, що належать перу Л. Мартовича, письменника, який 
з захопленням відгукувався про гумор поеми «Енеїда», досить 
виразно відчувається неповторне лукавство усмішки, зовнішня 
простодушність оповіді, за якою приховується їдка (іронія. 

107



Скажімо, памфлет «Винайдений рукопис...» викінчений у формі 
своєрідного травестіювання, з карикатурним трактуванням на- 
родного побуту на запозичений і по-своєму перекроєний сюжет. 
Сатирична казка Мартовича «Жирафа і Ладо» є своєрідним 
анекдотом, обставленим низкою побутових подробиць, що пере- 
казуються у трохи скарикатурованій «для ефекту» народній 
манері. 

У творах прогресивних митців І. Франка, Л. Мартовича, 
М. Коцюбинського суспільно-художній поступ літератури знаме- 
нувала послідовна сатира. На відміну від них, у фейлетонах 
і оповіданнях ліберально-буржуазних письменників П. Сабал- 
диря, П. Кравчинського, Г. Коваленка відчувається поверхове 
розуміння бурлескно-травестійного твору, захоплення «низьким 
стилем», вульгарщиною тощо, В їхній художній манері перева- 
жає здебільшого зовнішнє висміювання. Таким примітивізмом 
засобів визначаються, зокрема, оповідання Д. Кравчинського 
«Халепа», «Небесна мітла», «На гробках», «Божі душечки», 
«Масляна з викрутасом», «Цвіркуни» (збірка «Бьтовье юмо- 
ристические рассказь», 1912), написані на основі простих побу- 
тових історій, випадків, переважно анекдотичного характеру 
Г6, с. 5. 

Було б помилкою зводити використання традицій у творах 
українських прозаїків рубежа ХІХ -- початку ХХ ст. до засвоєн- 
ня і розвитку лише досвіду автора славнозвісної «Енеїди». Укра- 
їнські прозаїки кінця ХІХ -- початку ХХ ст. розвивали не лише 
кращі традиції реалізму І. П. Котляревського. Характерним для 
них було також звернення до творчого досвіду сатири Т. Шев- 
ченка, гумористики С. Руданського та народного гумору. Усе 
це, безперечно, розширювало тематичні й естетичні горизонти 
та зображальні можливості літературного гумору й сатири, по- 
глиблювало метод критичного реалізму. Разом з тим українська 
сатирична й гумористична проза збагачувалася під впливом 
передової російської сатири, особливо творчості М. Салтикова- 
Щедріна, А. Чехова, М. Горького. Блискучі зразки політичної 
сатири й гумору у творах цих письменників становили своєрідну 
школу для всієї тогочасної прогресивної літератури. Творчість 
Панаса Мирного, І. Франка, М. Коцюбинського, Л. Мартовича, 
С. Васильченка й ряду менш значних письменників щодо цього 
може бути показовою, В тогочасній літературі органічно поєдну- 
валися традиції української прогресивної сатири ХІХ ст. з тра- 
диціями прогресивної російської сатири. Безперечно, питання 
про розвиток традицій безсмертної «Енеїди», в числі інших, по- 
сідало дуже важливе місце у творчій практиці письменників. 
Процес використання художнього досвіду І. Котляревського про- 
стежується насамперед на сприйнятті і розвитку принципів ба- 
чення світу, реалістичного відображення у творах сучасної пи- 
сьменникам дійсності в сатирико-гумористичній її інтерпретації. 
Все це втілювалося в образах ширшого чи вужчого художнього 
діапазону. Таке бачення світу було важливим фактором впливу 

108



І. Котляревського -- сатирика і гумориста -- на творчість укра- 
їнських письменників, стимулювало розкриття їхньої своєрідно- 
сті, допомагало їм здійснювати самобутні художні відкриття. 
Лише в такому плані і можна говорити про вплив безсмертного 
твору І. Котляревського на всю українську класичну літературу, 
в тому числі на розвиток сатиричної й гумористичної прози. 
б Звичайно, нові завдання, які поставали перед сатириками 
й гумористами початку ХХ ст. вимагали своєрідного викорис- 
тання бурлескних жанрів. І в цьому відношенні поема І. Котля- 
ревського сприймалася його наступниками як невичерпне дже- 
рело, а її традиції продовжували живити мистецтво і в наступні 
епохи. Ось чому авторитетна порада М. Горького радянським 
письменникам створити високохудожню поему на зразок бур- 
лескної «Енеїди» і сьогодні залишається актуальною. 

Список літератури: І. Білецький О. І. Зібрання праць, У 5-ти т.-- К. 1965 
2. Вербицька Є. Г. Елементи гротеску в «Енеїді» Ї. Котляревського. -- Радян- 
ське літературознавство, 1971, Х» І. 3. Возняк М. Початки української коме- 
дії-- Львів, 1920. 4. Калениченко Н. Л. Українська література ХІХ ст. На- 
прями, течії. - К. 1977. 5. Кирилюк Є. П. Характер реалізму Котляревсько- 
го-- Радянське літературознавство, 1973, Х» 7. 6. Кравчинский Д. Битовне 
юмористические рассказь.-- Константиноград, 1912. 7, Нечуй-Левицький І. С. 
Твори. В 4-х т.- К., 1958. 8. Церораанрий державний історичний архів СРСР 
у Ленінграді, ф. 776, оп. 21. 9. Шамрай А. П. Проблема реалізму в «Бнеїді» 

І. П. Котляревського.-- У кн.: Іван Петрович Котляревський. Повне зібрання 
творів. У 2-х т. К., 1952. 10. Шершень, 1906, Хе 5. 11. Яворницький Д. І. 
Поміж панами.-- Дніпрові хвилі, 1910, М» 1. 12. Яворницький Д. І. де люди-- 
там лихо. Катеринослав, 1911. 

КРАТКОЕ СОДЕРЖАНИЕ 

На многочисленньжх примерах сатирических и юмористических произве- 

дений И. Нечуй-Левицкого, Леся Мартовича, 0. Маковея, М. Коцюбинского 
и других прогрессивньх писателей в статье исследуются особенности твор- 

ческого освоєния традиций бурлеска «Знейдь» ИЙ. П. Котляревского в лите- 

ратуре критического реализма начала ХХ в. Отмечая преемственную связь 

художественного опьта первого украннского классика с литературой новой 

зпохи, автор статьи вместе с тем подвергает критике зпигонског восприятне 

его творчества представителями реакционного лагеря. 

Стаття надійшла до редколегії З липня 1979 року 

|Т. Є. ГУЦЬ, викл., 
Київський політехн. інститут 

Німецькомовні оповідання Юрія Федьковича 

Співець Буковини Юрій Федькович своїми таланови- 

-тими поезіями, оповіданнями, повістями, драматичними творами, 

перекладами та переробками творів німецької класичної та ін- 

«ших європейських літератур, записами українських народних 

пісень зробив значний внесок у скарбницю української культури. 

109



Писав Ю. Федькович і німецькою мовою, якою володів без- 
доганно. В його німецькомовному творчому доробку -- поезії, 
оповідання, драма «Довбуш», публіцистичні статті. 

Предметом зображення переважної більшості німецьких тво- 
рів Федьковича є Гуцульщина, життя її трудового народу з його 
легендами й переказами. Із німецьких творів Федьковича зрі- 
лого періоду яскраво вимальовується постать їх автора -- пал- 
кого оборонця прав українського трудового населення Буковини, 
яке страждало під австрійським колоніальним гнітом, виразни- 
ка його дум і волелюбних прагнень. 

У спогадах про Ю. Федьковича Г. Кудерна зазначає, що 
Федькович писав прозові твори німецькою мовою вже в середині 
50-х років (І, с. 162). Про те, що свої перші прозові твори Федь- 
кович писав по-німецьки, дізнаємось зі статті Лесі Українки 
«Малорусские писатели на Буковине» |б, с. 151). Згадка про 
прозу Федьковича німецькою мовою є і в статті М. Драгоманова 
«До питання про малоруську літературу» |6, с. 40). Але ні Леся 
Українка, ні М. Драгоманов не подають назв німецькомовних 
прозових творів Ю. Федьковича. 

На сьогодні невідомо, які німецькі оповідання і скільки їх 
написав Федькович. До нас дійшло лише два -- «Рег Кепебаї» 

та «Еіп Доп Ліап»; інші ж надруковані не були, а рукописи 
їх, очевидно, загубилися. Про один із таких утрачених прозових 
творів-- «І.ергег МапПпагі»-- згадується в листі О. Партицького 
до Ю. Федьковича від 22 квітня 1875 р.: «Не гнівайтесь, Добро- 
дію, що посилаю до перегляду дільце німецьке «І ебргег Мап- 
Нагі». Се діло приписане до лектури в наших семинарнях учи- 
тельских. Мені би дуже наручно було, якби повість Ваша 
увзгляднила деякі гадки, висказані одним з найлучших педаго- 
гів нашого віку» |З, с. 244|. Виходячи з цього, можна припус- 
кати, що в повісті (чи оповіданні) порушувалися педагогічні 
питання. Не опублікована в свій час, вона потім загубилася, 
і твір залишився невідомим. 

Оповідання «Дег Кепедаї» («Ренегат») надруковане 1859 р. 
в маловідомому журналі «ЕатіПйепріанег» ", є першим відомим 
нам прозовим твором Ю. Федьковича. Після опублікування 
більш як півстоліття до нього ніхто не звертався, і воно було, 
по суті, забуте. Лише на початку ХХ ст. Л. Лотоцький натрапив 
на це оповідання, зробив його український переклад і надруку: 
вав у газеті «Діло» від 26 квітня 1913 р. 

У радянському літературознавстві першим на оповідання 
«Ренегат» звернув увагу дослідник прози Федьковича О. Лисен- 
ко, У статті «Невідомі та маловідомі прозові твори Юрія Федь- 
ковича» |?2, с. 62--80) він зупиняється на змісті твору, на постав- 
лених у ньому суспільно-побутових проблемах. О. Лисенко спра- 
ведливо наголошує, що в оповіданні Федькович порушує ряд 

з Примірник цього журналу з оповіданням Федьковича зберігається 

у Львівській державній науковій бібліотеці ім. В. Стефаника АН УРСР. 

110



актуальних питань, пов'язаних із сім'єю, релігією та становищем 
жінки в капіталістичному суспільстві. Наголошуючи на важли- 
вості поставлених у цьому ранньому творі Федьковича проблем, 
Лисенко разом з тим вказує на недосконалість оповідання у ху- 
дожньому відношенні. «Ренегат», підкреслює дослідник, «відзна- 
чається схематичністю і спрощенням», в ньому «накопичено ба- 
гато подій та героїв», «достатньо не вмотивовуються їх вчинки». 

Погоджуючись загалом з О. Лисенком, що оповідання з ху- 
дожнього боку досить слабке, що мова його «суха та книжна», 
слід зробити одне суттєве застереження -- О. Лисенко розглядає 
оповідання Ю. Федьковича не в оригіналі, а в перекладі Лотоць- 
кого, який, до речі, виконано на досить низькому мистецькому 
рівні: переклад позначений тенденцією до буквалізму, мова його 
важка й незграбна. Звичайно, такий переклад не міг дати пов- 
ного уявлення про першотвір, який, хоч і не має мистецької 
довершеності, щирості й простоти, характерних для пізніших 
українських оповідань Федьковича і німецького «Біп Доп ап», 
та все ж не позбавлений окремих проявів художнього смаку, 
Окремі місця у творі по-справжньому поетичні. Чудовою є, 
зокрема, лаконічна пейзажна зарисовка місячної ночі, на тлі 
якої бачимо замріяного Вернера: «Е5 маг еіп зсПбпег, гирірег 
Абепа; дег уоіїе Мопа БеїіецсНіеїе тії 5еіпет мипаегратеп ІШІсрі- 
(е деп меіїеп, бдеп Кіпеє айі дет 5ісп ип5ег Маспгіттег Беїапі; 
ипд ат Сеумеіг5сігапКе, ап Фет еіпієе Семеіге апеелтеїгі магеп, 
5:апд айс М/егпег, Чеп Їе5іеп ВіїсСК пасп дег Мопдез5сПеїбе ре- 
гісріеї, іп дегеп Зсріптитег ігацтепд» ", Стисло, але яскраво, 
застосовуючи засіб повторення, малює Федькович красу дівчини 
Ноомі: «З5сПбп маг 5іе, 50 5сПоп, міе ісп піе іп теіпет Іереп 
еіп Мадсрбеп ти з5ереп єЇацріе». Щодо мови оповідання «Рене- 
гат», то тут є чимало важких книжних зворотів і речень, усклад- 
нених багатьма підрядними,-- це здебільшого в мові оповідача. 
У діалогах же мова простіша, експресивніша, речення коротші. 

На наш погляд, дуже важливим є те, що вже в оповіданні 
«Ренегат» проступають ті елементи творчого письма Федькови- 
ча-прозаїка, котрі потім стануть характерними для нього як зрі- 
лого майстра оповідання: розповідь від першої особи, скупі пей- 
зажні зарисовки і стислі портретні характеристики, гострий 
"сюжетний конфлікт, раптовість розв'язки тощо. 

З точки зору змісту, оповідання «Ренегат» будується ви- 
«ключно на сюжеті (дія відбувається в Іспанії, Португалії, Ту- 
греччині та інших місцях, куди доля закидає головного героя 
"твору Вернера), навіяному Федьковичеві європейською роман- 
"тичною, зокрема німецькою, літературою, де подібні сюжети 
(були дуже поширені, Але якщо західноєвропейські автори основ- 
ну увагу приділяли екзотиці південних країн, любовним приго- 
дам героїв, то Федькович, проводячи думку, що любов сильніша 

з Цитуємо за першодруком. Сторінки в журналі «Катіїїепріайег» не 
кнумеровані. 

11



понад усе, разом з тим порушує і ряд актуальних суспільно-по- 
бутових проблем. Твір викликає у читача гнівний протест проти 
безправ'я жінки у капіталістичному суспільстві, проти сімейного 
деспотизму та релігійного фанатизму, жертвами яких стали герої 
твору. 

Є підстави думати, що Лесі Українці було відоме оповідання 
«Ренегат», бо ця схильність до виключності сюжетів, до західно- 
«європейського романтизму, які письменниця вбачала у творах 
Федьковича, особливо яскраво проявилися саме в «Ренегаті». 

Оповідання «Еіп Роп Лап» («Дон Жуан») є авторською 
переробкою оповідання «Побратим», опублікованою 1865 р. 
в журналі «Нива». Оповідання «Дон Жуан» було надруковано 
1868 р. в чернівецькій газеті «Сгегпоміїдег 7еїйшпо» (Хо 51 і 53) 
від З і 7 квітня із невеликою передмовою «ЗКі7геп апз5 дет Ни- 
2ціепіебеп» («Нариси з гуцульського життя») Прізвище автора 
ніде не вказане. Лише під заголовком «95Кі7геп...» зазначено -- 
«Уоп еіпет Нихціеп». Перед текстом передмови стоїть крипто: 
нім Е.Е. Що під цим криптонімом заховався Ю. Федькович -- 
не викликало жодного сумніву ні в О. Маковея 7, який переклав 
оповідання українською мовою, ні в О. Колесси "", редактора 
другого тому («Повісті й оповідання») «Писань..» Ю. Федько- 
вича. На їхню думку, авторство Федьковича підтверджує і крип- 
тонім Е.Е., і те, що автор назвався гуцулом -- «Моп еіпет Ни- 
хчіеп», і весь зміст передмови, в якій прославляється Гуцуль- 
щина, і зміст новели, котра є переробкою «Побратима», що міг 
дозволити собі тільки сам автор, і художня манера твору, а та- 
кож те, що оповідач називається Юрієм. 

У передмові Федькович із захопленням говорить про веселих 
і гордих гуцулів, яких, побачивши, не можливо не полюбити; 
підкреслює красу гуцульського одягу. А якого мандрівника, го- 
ворить автор, не приваблять гуцульські сувеніри -- келихи, то- 

пірці, порохівниці, ножі, барильця тощо. «Так,-- констатує 
Федькович, - гуцул залишає у кожного, хто мав можливість 
побачити його, приємний спогад». Далі письменник пропонує 
читачеві нариси з життя гуцулів у новелістичній формі та обіцяє 
«відтворити події, які дійсно відбувалися в народі, по можли- 
вості, з найбільшою правдивістю». 

Перед заголовком оповідання стоїть римська цифра ЇГ, вона, 
а також заголовок передмови - «Нариси» (у множині) -- свід- 
чать про намір Федьковича надрукувати цілий ряд оповідань із 
гуцульського життя. Але свого задуму письменник не здійснив, 
бо більше його оригінальних німецьких оповідань у «Слегпо- 
міїдег Деїїшпе» немає. 

Хоч своєю темою і змістом «Дон Жуан» дуже близький до 
«Побратима», він має й свої особливості. Зберігши в основному 

" Див. коментарі О. Маковея до його українського перекладу «Біп Доп 
ап» (Буковина, 1901, М» 134). 

19 Див, примітки О, Колесси до оповідання «Біп Доп пап» у другому 
томі «Писань..» Федьковича (Львів, 1902, с. 469--470). 

112



сюжетну канву українського твору, Федькович по-іншому роз- 
робив його в деталях. «Побратим» починається з розповіді опо- 
відача про себе, а «Дон Жуан»,-- з розповіді про побратима. 
Немає у німецькому оповіданні і епілога, змінено імена дійових 
осіб: оповідач -- не Іван Дзвінка, а Юрій; його побратим -- не 
Сидір Чабанюк, а Марко Н. Сам оповідач -- напівсирота, в яко- 
го є тільки мати і одна сестра, тоді як у «Побратимі» оповідач 
має батька, матір і трьох сестер. Дома жовніра чекає не батько, 
а хвора мати, яка й розповідає йому про нещасну долю Марії 
(в «Побратимі» вона Мітрана), знеславленої Марком. Набагато 
докладніша в «Дон Жуані» і сцена зустрічі побратимів, яка 
закінчується самогубством Марка. 

Разом з тим у новий твір Федькович не тільки вніс інші 
деталі змісту й ситуацій, а й увів соціальні елементи, Якщо 
«Побратим» будується лише на особистих взаєминах, позбав- 
лених соціально-класового грунту, то у німецькій переробці 
проглядає класовий конфлікт. 

У «Побратимі» в рекрути беруть тільки Івана, а про Сидора 
у зв'язку з цим і не згадується, немає навіть натяку на його 
майновий стан. У німецькій же переробці Марко-- син сіль- 
ського багатія. Його також хочуть узяти в рекрути, але Марка 
відкуповує від рекрутчини багатий батько, а Юрій, сик бідної 
вдовиці, не маючи грошей на викуп, змушений іти служити у не- 
нависну цісарську армію. | 

І потім ще раз в німецькому творі згадується про Маркового 
батька-- в сцені прощання побратимів перед відходом ЇОрія 
у рекрути: Федькович тільки однією фразою дає зрозуміти хи- 
жацьку натуру сільського глитая, який сварить сина за те, що 
той надто довго прощався із своїм побратимом, тоді як на нього 
чекала робота. 

Хоч про сільського багатія, Маркового батька, у творі є лише 
окремі згадки, але й ці невеличкі штрихи свідчать про велике 
класове розшарування у гуцульському селі. З одного боку -- 
бідняки, діти яких мусять іти в рекрути, з другого -- багатії, які 
відкуповують своїх синів від служби у війську. Цього ми не на- 
ходимо у «Побратимі». Тому в плані реалістичного зображення 
гуцульського села, соціальної й економічної нерівності в ньому 
німецька переробка глибша, ніж українське оповідання. | 

У зв'язку з цим і по-іншому зазвучала у творі й трагедія 
Марії -- дочки бідної вдовиці, знеславленої розбещеним сином 
багатія. 

Федькович уводить у німецьке оповідання також роздуми про 
рекрутчину. Письменник говорить про неї як про велику тра- 
гедію гуцула. Він називає найкритичнішим для селянського па- 
рубка той час, коли в село приїжджають офіцери за рекрутами, 
З яким болем і тугою у серці розстається тоді гуцул із своєю 
родиною, з рідними горами. «Ї відки ж знати панам-офіцерам, 
які безконечно милі гуцулові ці верховини»,-- говорить письмен- 
ник і далі вводить у текст невеличку хвилюючу поезію, яка 

8-92 113



органічно пов'язується зі всім змістом оповідання та підкрес- 
лює трагізм жовнірської долі: 

За, їа Чіе Вегее, Ж епп ісп резіогбеп Біп, 
1а, діе Кеппі піетапа, пеїп! Себ їсп деп Ніпте! бБіп, 
Миг дег Нихиіеприб Миг іп теіп Носбіапа ртйп 
Кеппі 5іе аіеіп. Неїт мії! іс гіеб'п! 

15, т. 2, с. 465). 

Ні роздумів про рекрутчину, ні подібного вірша в україн- 
ському оповіданні немає. Завдяки їх введенню, а також внесен- 
ню соціальних елементів «Дон Жуан» звучить набагато силь- 
ніше від «Побратима» саме в соціально-викривальному плані. 

З художнього боку оповідання «Дон Жуан» можна порівняти 
з кращими Федьковичевими українськими оповіданнями. НІі- 
мецькому оповіданню притаманні всі ті риси творчої манери 
письменника, які властиві його українським оповіданням: роз- 
повідь від першої особи, наявність звертань оповідача до читача 
(наприклад, «50 тбре е5 деп Ігеипаїісрпеп Іезег піспі мипадегп»), 
підвищена роль діалогів, коротко, але влучно окреслені образи, 
стислість і простота викладу тощо. Весь тон розповіді щирий, 
задушевний. Мова проста, гнучка, насичена німецькими розмов- 
ними зворотами, фразеологізмами (Ч4іе Мазе гйтріеп; Фда5 Віші 
5йипі аПез5). Цілком в дусі німецької розмовної мови витримані 
діалоги. 

Із образотворчих засобів в оповіданні знаходимо переважно 

епітети. На їх підборі відчутний сильний вплив українського 
фольклору. Наприклад: дипКеіБбіаце Вегре; Неггіппієє ЗсПуез- 
їег; теїпе агте аїйе Мийвег; 5еіпе йррієеп Біопаеп ІоскКеп; еїп 
ЬІапКе5, ЬНісепдез Моеззег; 5іЇБегзспееге. Слово «Нигиіе» (гу- 
цул) вживається неодмінно з постійним епітетом «еіп есііег цп 
гесріег» (справжній). 

У тексті наявні цілі вирази, навіяні українським фольклором. 
Описуючи, як офіцер обстригав Юрієві волосся, Федькович фак- 
тично перефразовує свої ж поетичні рядки із вірша «ЇсН», що 
є переспівом рекрутської пісні «Гой ти сину, єдинчуку, йди в поле 
орати» " |4, с. 116--117). Порівняймо: 

Оповідання «Дон Жуан» Поезія «ІсП» 
...Майгепд еіп Негг Когрогаї Па Кат еіп 5сптисКег Ойїіег 
теїпе йрріреп Біопдеп Ї.осКеп Й аа . 
тії еіпег 5іЇБег5сНееге рапг З5спог аб діе ІосКеп тії. 
ретійніїсі 5сНог, обпе міеі- 5сПог аб 5іе тії дег 5іЇБег- 
Іеіспк ацсії пиг ги айпел, зсПеег", 
даг тіг ит ісде5, іеде5 Зсрог аб зіе тіг 50 5еНйг, 
Нааг Фаз Нег2 ЬЇшіеіе ? ПОаз тіг ит іейе8, |едез Нааг 

(5, т. 2, с. 4651. Оаз Нег2 2егзргипреп маг! 
15, т. 1, с. 726). 

Українські імена письменник вживає без змін у німецькій 
транскрипції, що надає оповіданню українського забарвлення. 
У тексті трапляються окремі австріїзми -- Аз5епіїегипе, Аз5епі- 

хз Ця пісня є і в записах самого Федьковича, 

14 | ;



ріаїх, пов'язані з військово-урядовою системою Австро-Угор- 
щини. 

Оповідання «Дон Жуан», написане рукою зрілого майстра, 
відзначається мистецькою витонченістю і завершеністю. Втілюю- 
чи думку, що рекрутчина -- це велике соціальне лихо для буко- 
винського села і насамперед для селянської бідноти, твір у соці- 
ально-викривальному плані стоїть на рівні таких оповідань 
Федьковича, як «Штефан Славич», «Три, як рідні брати» та ін., 
де рекрутчина показана як велика людська трагедія. 

Таким чином, два німецькі оповідання Федьковича, що ді-! 
йшли до нас, помітно відрізняються і за своїм мистецьким рів- 
нем, і за тематикою, і за характером порушених у них проблем. 
Вони переконливо свідчать про зростання художньої майстер- 
ності письменника. 

У 1913 р. оповідання «Дон Жуан» було передруковане у «Лі- 
тературному додатку» (Хо 4 від 16 лютого, с. 18--19) газети 
«Слегпоміїдег АЙйдєетеїпе Леїшцпр» разом із передмовою «На- 
риси..». Про це оповідання згадується в «Історії німецько- 
австрійської літератури» Н. Нагля і Я. Цайдлера, де автором 
статті про Ю. Федьковича є відомий австрійський вчений 
Р. Ф. Кайндль. Отже, оповідання «Дон Жуан» мало певний 
резонанс у німецьких читачів та критиків. 

Обидва розглянуті німецькі оповідання дають нам повніше 
уявлення про Федьковича-новеліста, про багатогранність його 
творчої палітри. 

«Список літератури: І. Кудерна Густав. Мій приятель Федькович.-- Про- 
мінь, 1905, М» 14--15. 2. Лисенко О. Невідомі та маловідомі прозові твори 
Юрія Федьковича.-- Учен. зап. Станислав. пед. ин-та, серия филологическая, 
1959, т. 3. Матеріали до життєписі Осипа-Юрія Гординського-Федьковича 
/ З перводруків і автографів зібрав О. Маковей.- Львів, 1910. 4. Народні пісні 
Буковини в записах Юрія Федьковича-- К. 1968. 5. Писання Осипа-Юрія 
Федьковича. Т. 1--2, Львів, 1902. 6. Юрій Федькович в розвідках і матеріа- 
лах-- К., 1958. 

КРАТКОЕ СОДЕРЖАНИЕ 

Статья посвящена исследованию прозанческих произведений Ю. Федь- 
ковича, написанньх на немецком язьке,-- рассказам «Дег Кепераї» ни «Еїп 

Доп цап». «Дег Вепераї» -- первоєе известное нам прозанческое произведениєе 
Федьковича. Сюжет зтого рассказа навеян западноевропейской, в частности 
немецкой, романтической литературой. Рассказ «Біп Доп Оцап»-- зто пере- 

делка Федьковичем своего рассказа «Побратим». Немецкий вариант рассмат- 
риваєтся в сравненин с украйнским произведением. В статье сделан идейно- 
тематический и художественньй анализ упомянутьх рассказов. 

Стаття надійшла до редколегії 5 січня 1980 року 

СМ | 115



Г. К. БОСТАН, доц., Л.О. ДАДУС, викл., 
Чернівецький університет 

У братній сім'ї 
(Сторінки творчості молдавських письменників 
Радянської Буковини) 

В дружній багатонаціональній сім'ї письменників 
Радянської Буковини плідно працює група літераторів, що пи- 
шуть молдавською мовою. Серед них члени Спілки письменників 
України Василь Левицький, Йон Кілару і Мірча Лутік, літера- 
тори старшого покоління Йон Гайнічеру і Александру Бурле, 
а також молоді митці, що зробили перші кроки в літературі 
(Пліє Т. Зегря, Аркадій Сучевяну, Штефан Гостюк, Васіле Тери- 
цану, Сіміон Гочу та ін.). Їхня творча біографія нероздільно 
пов'язана з соціалістичними перетвореннями в Чернівецькій 
області за роки Радянської влади. 

Як пише у своїх поезіях і оповіданнях-спогадах Йон Гайні- 
черу, в нього, сина батрака, не було біографії ні в дитинстві, 
ні в юнацькі роки. Лише Комуністична партія і Радянська влада 
дали йому місце в житті, створили йому справжню людську біо- 
графію |2, с. 5). 

Не важко уявити собі, як склалась би доля сина бідаря із 
села Карапчіва Глибоцького району Василя Левицького, коли б 
не той вікопомний сонячний день червня 1940 р., який приніс 
трудящим Північної Буковини звільнення від багатовікового 
соціального і національного гніту, відкрив їм шлях до замож- 
ного і щасливого життя. Народжений у 1921 р., він тільки в ра- 
дянський час зміг здобути освіту. Зараз В. Левицький - - один 
із провідних майстрів молдавської радянської поезії, автор по- 
над десяти збірників поезій та гумористичних оповідань, бага- 
тьох перекладів з братніх літератур народів СРСР і підручників 
для середньої школи. 

Уже в перших збірниках В. Левицького «Поезії» (1959), 
«Хліб і пісня» (1962), що вийшли в Кишиневі молдавською мо- 
вою, зазвучали мотиви, які стали характерними для всього його 
поетичного доробку. Поет прославляє працю, яка перетворює й 
оновлює землю, простих трудівників, колгоспних ланів, сього- 
дення рідного буковинського краю, оспівує красу його природи. 
«Сучасність у віршах В. Левицького не прохолить червоною 
ниткою (основною темою), вона є внутрішньою властивістю йо- 
го поезії», - зазначив відомий молдавський письменник Петря 
Крученюк в нарисі про буковинського поета |9, с. 156). 

Від збірника до збірника розширюється ідейно-тематичний 
діапазон творів В. Левицького, зростає його художня майстер- 
ність. Поет перебуває в постійних пошуках оригінальних поетич-! 
них засобів, щоб виразити захоплення м натхненною працею 
радянського народу, окриленого мудрими ідеями ленінської 
партії. 

116



Слово Партія мовила рідна -- 
І пустння садами розквітла. 
Мир і дружба, і днина погідна, 
Кожен дім -- чаша чистого світла. 
Слово Партії світло стелить, 
Щоб з дороги людині не збитися 
Книга Леніна в кожній оселі 
І порадниця, і помічниця. (17, с. 7) 

В оригіналі цей вірш В. Левицького і за ідейним змістом, і 
за стилістичними особливостями близький до популярної на 
Буковині (молдавської народної пісні «Буковино, Буковино», 
в якій оспівується щасливе життя трудящих відродженого краю 
в братній сім'ї народів СРСР. Один із варіантів пісні був запи- 
саний поетом і надрукований в обласній газеті «Зориле Букови- 
ней» («Зоря Буковини») |5, 1968, 13 квітня). 

В пісні яскраво виражена думка про те, що величезні соціа- 
лістичні перетворення на Буковині є результатом мудрої полі- 
тики Комуністичної партії, возз'єднання краю з Радянською 
Україною. Подаємо уривок із цієї пісні в українському перекла- 
ді («Радянська Буковина», 1969, 4 січня). 

Буковино, Буковино, Відколи ти поєдналась 
Квітко ти чарівна. З матір'ю -- Вкраїною, 
Ти щаслива, як ніколи. Твоє небо стало чистим," 
Ти заможна й вільна. Доля -- соколиною. 

Ленін світлу путь вказав нам, 
Партія -- проторює. 
Розливайся ж, сопілонько, 
Радісною хорою.?" 

Подібність вірша В. Левицького «Слово Партії» до народної піс- 
ні -- це результат впливу буковинського фольклору, що особли- 
во відчувається в ранніх творах поета |5, 1968, 13 квітня). 

Широке інтернаціональне звучання має лірична поема-орато- 
рія «Весна планети Земля», яку автор присвятив вождю світо- 
вого пролетаріату В. І. Леніну, Країні Рад |16, с. 9--15). Пое- 
ма складається з 7 поезій-пісень, об'єднаних однією ідеєю: 
Ленінська партія -- це розум, честь і совість нашої епохи. Тіль- 
ки вона спроможна об'єднати мільйони трудящих різних націй 
і національностей на боротьбу проти експлуататорських класів, 
тільки їй під силу вести за собою народи до світлого майбутньо- 
го людства, ім'я якому -- комунізм. 

Вже мрії селян віковічні збулись, 
В радості праці промениться місто, 
Мільйони умів воєдино злились -- 
Є така партія комуністів! ГП7, с. 9) 

Весна людства -- це метафора, на якій побудована вся пое- 
ма. Вона символізує вічно живе ленінське вчення: «Ленін живе, 
як джерела гірські, як простір і час; він щодня, щохвилини 

ж Хора-- весела молдавська народна пісня. 

17



живе серед нас». Ленінські ідеї втілені в повсякденних спра- 
вах і трудових подвигах радянських людей, в боротьбі народів 
світу за соціалізм, мир і прогрес людства: 

Ленінська мрія завжди, як весна, молода, 
Серце Леніна б'ється у ритмі труда. 
Він-- у звершеннях наших, в новім процвітанні, 
Він у світлі усьому -- велике світання. 
Не в піснях, не у книзі, не на портретах -- 
Ленін крокує живий по планеті. 17, с. 15) 

Епіграфом до однієї з пісень поеми є слова великого вождя: 
«Людина повинна любити людей». Дещо риторично, але щиро і 
просто автор оспівує ті зміни, які під впливом ленінського вчен- 
ня відбулись у свідомості людей. Поет закликає: 

З думою Леніна злийся навік воєдино, 
Радість з людьми розділи, і тоді ти -- Людина. 

ИИ7, с. 131 

Натхненним співцем Комуністичної партії, В. І. Леніна, ра- 
дянської дійсності, соціалістичної Вітчизни, споконвічної друж- 
би молдаванів з російським та українським народами, ордено- 
носної Радянської Буковини та мальовничих Карпат є поет Йон 
Кілару. Для кращих його творів властиві публіцистична прист- 
расність, щирість |27). Найбільш плодотворне для поета остан- 
нє десятиліття: у видавництві «Карпати» побачив світ цілий 
ряд його поетичних книг: «Признання» (1969), «Його величність 
Людина» (1973), «Проспект Жовтня» (1975), «Червоні джере- 
ла» (1977), в Кишиневі -- збірник поезії «Буковинський полу- 
день» (1972). Як підкреслює відомий молдавський критик 
Н. Білецький у передмові до збірника «Червоні джерела»; «Йон 
Кілару залишається вірним своєму поетичному кредо: завжди 
бути співцем нашої прекрасної радянської дійсності» |З, с. 4). 
Герой лірики Й. Кілару -- соціально активна людина, комуніст, 
трудівник міста і села, заводів і колгоспних ланів, покоритель 
космічних просторів. 

Вже у першій своїй збірці «Признання» (1969) окремий 
цикл поезій Й. Кілару просвятив «Батьківщині братерства» 
(«Патрия ьмнфрзцирий»)-- великій і могутній багатонаціональ- 
ній Країні Рад. Поступово цикл був розширений і доповнений 
новими поетичними мотивами і виданий окремою збіркою під 
назвою «Проспект Жовтня». У ній, за словами письменника, 
оспівується «свята святих нашого життя» -- братерська дружба 
народів Радянської Вітчизни. Лейтмотивом збірки можуть слу- 
жити такі рядки: 

Батьківщина і Партія -- Від Амуру до Ладоги, 
Наше серцебиття. Від Карпат до Хібін 
Батьківщина і Партія -- Дружби нашої райдуги 
Наші думи й життя. Розцвіли, як рубін. Їб, с. 27| 

(Переклад Б. Мельничука) 

118



У творах поета-громадянина звучить гордість за рідну зем- 
лю, за Країну Рад, за її великий авторитет на міжнародній 
арені: 

Як сонце, що звелося над землею, 
Країни нашої сіяє гордий герб. (7, с. 25| 

(Переклад Б. Мельничука) 

«Проспект Жовтня» -- це символ світлого і широкого шляху 
нашого народу в комуністичне завтра. На цьому славному шля- 
ху крізь роки трудових звершень і героїчних подвигів в роки 
громадянської і Великої Вітчизняної воєн міцніла і гартува- 
лась дружба всіх націй і народностей нашої неосяжної Батьків- 
щини. Провідна роль у розвитку цих братерських міжнаціональ- 
них зв'язків належить великому російському народові, російсь- 
кій мові -- мові Леніна, мові правди, дружби народів миру. 
Прагнучи скласти гімн російській мові, поет згадує вислів у 
8. І. Леніна: «Мова Тургенєва, Толстого, Добролюбова, Черни- 
шевського -- велика і могутня». Він захоплюється неповторною 
красою цієї великої і могутньої мови. В поемі «Мова миру» ав- 

"тор пише: ; 

Мова Росії В ній широчінь полів 
Строга і сердечна, Роздолля рік, 
Величава і мудра, Курантів бій, 
Велика і могутня. Симфонії моторів 

Ї Пушкіна чарівний наспів. 
7, с. 67) 

Російську мову люблять, як рідну, всі народи СРСР, бо це 
«мова Партії», «голос правди». Поет схиляє голову перед велич- 

"чю народу, що створив «чудо-мову». 
Великий цикл поезії -- «Москва -- любов моя»,- Й. Кілару 

присвятив зореносній столиці нашої Вітчизни, яка стала симво- 
-лом єднання радянських людей. Тут почуєш різні мови, тут вони 
переплітаються у вінок, що прикрашає герб нашої великої Бать- 
ківщини. Кожна мова, кожна квітка в цілому вінку має свій ко- 

.лір і запах того поля, того краю, де вона зросла, але всі вони 
разом тягнуться до сонячних променів. Образ Сонця, що часто 
зустрічається в поезіях Й. Кілару, як і в народно-поетичній 
"творчості, символізує мудрість партії Леніна. У поезії «Друзі» 

пише: | | 
У мене безліч друзів... | 
Одних я впізнаю по мові 
Ніжно-волошковій, 
А інших -- по ході 
Бадьорій, молодій, 
А третіх -- в потиску руки, 
Як стрінемось в дорозі... 

126, 1968, 13 жовтня) 

(Переклад М. Івасюка). 

І в урочисто-поетичній оді-реквіємі «Вічно у наших серцях» 

шоет оспівує братерську дружбу наших народів: «Скільки братів 

19



моїх українців і росіянів, латишів і таджиків, грузинів і узбе- 
ків... полягло на війні» |7, с. 46). 

Однією з традиційних форм поетичного вислову почуття 
дружби молдаванів до російського і українського народів є 
згадка про ті давноминулі часи, коли зародились ці братерські 
зв'язки. «Світло сяє із Сходу» -- ці слова видатного молдавсько- 
го культурного діяча ХУЇЇ ст. Досіфея протягом багатьох віків 
наповнились новим, глибшим змістом, стали символом єднання 
росіян, українців і молдаванів. Така центральна ідея поезій 
«Предки слов'ян» та «Світло сяє із Сходу» Й. Кілару, «І мовив 
Досіфей» М. Лутіка. За образним висловом М. Лутіка, Росія 
разом з Україною були для Молдавії «Зорею надії над віками» 
П9, с. 34). | 

Почуття братерської дружби між представниками різних 
національностей буковинського краю передані И. Кілару в пое- 
мі «Голос миру»: 

Слова величні: Праця, Мункз, Труд, 
І Братство, і Братерство, і Фрзцне 
Вкорінені отам, де плине Прут, - 
У мислі, в серці, що полум'яніє. (6, с. 91) 

(Переклад Б. Мельничука) 

Дружба народів нашої країни -- це не просто слово, а спіль- 
на творча праця в ім'я щастя людини. Саме така ідея випливає 
з поезії «Я знаю слово», яка є однією з кращих у творчому до- 
робку Мірчі Лутіка. 

Я знаю слово, що як жнивна путь 
Веде у поле, що яриться. 
І родить жито і пшеницю -- 
Це слово Дружбою в нас звуть 

126, 1972, ІЗ квітня) 

(Переклад П. Палія) 

Чуття єдиної родини характеризує кращі поетичні твори збі- 
рок М. Лутіка «Батьківщина світла» (18) та «Сузір'я юності» 
П4|, збірників «Квітневий ранок» Й. Гайнічеру |2|, «До вер- 
шин» Ал. Бурле ||, «Пори травостою» І. Т. Зегрі |4|, «Див- 
люсь на сонце» Д. Гринчука |3|, поезії Василя Терицану |21|, 
Сіміона Гочу |22| та інших молодих літераторів. Одна і та ж 
ідейна спрямованість творів виражена у кожного з них у різних 
формах поетичного втілення. «Колиска народів, вільних навіки, 
країна пісень і яскравих зірок» -- такою бачить радянську 
Батьківщину Мірчя Лутік (18, с..10). А. Сучевяну, твори якого 
основані на широких поетичних асоціаціях, свої найпотаємніші 
думки, свою любов до Країни Рад передає словами поезії «Віч- 
на країна». 

Для Вітчизни я навчусь орати землю і сіяти квіти, 
і вічність зірок хочу їй подарити. Г12, с. 6| 

. 120



Ліричний герой І. Т, Зегрі бачить рідну Батьківщину очима 
комсомольця О. Матросова. Як і російський герой, він готовий 
своїми грудьми захищати Вітчизну від будь-яких ворогів (пое- 
ма «Молодий вік»). Батьківщина в уяві автора асоціюється 
з найбільш улюбленою людиною, для якої він вибирає найніж- 
ніші слова: 

Я Вітчизну співаю, коли слухаю ночі, 
І полюю, мов сарну, осяяний ліс, 
Коли ім'я коханої ніжно шепочу, 
Потонувши під зливою місячних кіс. (22) 

(Переклад Г. Тарасюк) 

Почуття рідної землі -- невичерпне джерело сили і натхнен- 
ня для кожної радянської людини. Про це молодий поет В. Те- 
рицану щиро 1 проникливо говорить у вірші «Батьківщина»: 

Коли я вимовляю Батьківщина, - 
То чую -- світ тримаю на плечах, 
То бачу -- прапор над землею плине, 
Червоний прапор Жовтня, Ілліча. (22) 

(Переклад П. Палія) 

Поет знаходить найзаповітніші слова, щоб сплести вінок 
Батьківщині, складає зворушливі пісні про велику сім'ю радян- 
ських народів: «Необхідна, як хліб, твоя сім'я» -- каже він, 
звертаючись до Вітчизни |5, 1975, 30 вересня). Як літератори 
старшого покоління (Й. Гайнічеру, В. Левицький, Ал. Бурле та 
ін.), свою долю молодий поет пов'язує з приходом Радянської 
влади на Буковину (поезія «28 червня»). Про цей вікопомний 
день В. Терицану каже: «Ти -- мрія наших батьків про краще 
життя, ти -- початок легенди, пісні, казково гарно прожитого 
життя» |21|. 

Яскравим проявом інтернаціонального характеру творчості 
молдавських письменників Радянської Буковини є постійне 
звертання їх до мистецтва перекладу -- цього могутнього засо- 
бу спілкування народів, їх єднання і братерства. Загальновиз- 
наною стала перекладацька діяльність В. Левицького, який 
зробив багато для популяризації серед молдавських читачів 
кращих творів російської, української та інших літератур наро- 

,дів СРСР. Романи «Воскресіння» Л. Толстого, «Російський ліс» 
Л. Леонова, «Вічний поклик» Л, Іванова, «Дикий мед» Л. Пер- 
«вомайського, повісті «Земля» О. Кобилянської, «Гуси-лебеді ле- 
"тять» і «Щедрий вечір» М. Стельмаха, новели В. Стефаника, 
"Леся Мартовича і Марка Черемшини, численні поетичні твори 
"Лесі Українки, І. Франка, Ю. Федьковича, В. Сосюри, Д. Пав- 
личка -- ось далеко не повний перелік творів, перекладених 
імолдавською мовою В. Левицьким. Разом із 3. Пенюк В. Ле- 
івицький підготував хрестоматію «Твори українських письменни- 
їків» для учнів 8--10-х класів шкіл з молдавською мовою нав- 
«чання УРСР (здійснено кілька видань) |24|. До неї увійшли 

121



кращі переклади В. Левицького з української класичної і радян- 
ської поезії. 

Глибоке проникнення в художній світ оригіналу, прагнення 
максимально точно передати особливості стилю і мовно-стилі- 
стичні засоби характеризують переклади В. Левицького. Най- 
більш близькими духовному складу поета є твори ліричного 
звучання. В них насамперед і проявилась майстерність перекла- 
дача. «Якщо говорити про блискучі досягнення перекладачів 
прози-- пише кишинівський літературознавець А. Купча-Жо- 
су,- то в першу чергу слід відзначити дві повісті Михайла 
Стельмаха «Гуси-лебеді летять» та «Щедрий вечір», перекладені 
В. Левицьким з оригіналу. З самого початку перекладачеві 
вдається ввести читача в ту ліричну, повну поезії і ніжності ат- 
мосферу, яка характеризує повісті М. Стельмаха, зберігаючи все 
їхнє багатство фарб і звуків |23, с. 135|. На наш погляд, сек- 
рет удачі перекладача полягає і в тому, що повісті М. Стельма- 
ха мають глибоку народно-поетичну основу. А оскільки поетич- 
ні фактури українського і молдавського фольклору дуже близькі 
перекладачеві не важко було знайти в рідній художній стихії 
еквіваленти для передачі українського тексту молдавською 
мовою. 

Близьке знайомство з життєвим матеріалом, досконале знан- 
ня української мови (зокрема, західноукраїнських діалектичних 
особливостей) дали можливість перекладачеві досить точно 
передати молдавською мовою зміст і художньо-стилістичні особ- 
ливості повісті О. Кобилянської «Земля», новел В. Стефаника 
і Марка Черемшини, поезій Ю. Федьковича та І. Франка, а та- 
кож інших творів. В. Левицький написав також стислі і досить 
змістовні нариси про Марка Черемшину та О. Кобилянську, які 
є передмовами для перекладів, вперше більш детально знайом- 
лять молдавського читача з життям і творчістю цих видатних 
українських прозаїків. 

Плідно працює на ниві художнього перекладу і поет Мірчя 
Лутік. Серед його творчих досягнень у цій галузі слід назвати 
переклади творів російських поетів І. Нікітіна |20|, О. Плещеє- 
ва |25|, видатних майстрів української поезії П. Тичини 10), 
М. Рильського |24, с. 259--263|, роман О. Гончара «Циклон», 
поезій буковинських авторів Богдана Мельничука, Віталія Дем- 
ченка, Василя Фольварочного, Петра Палія (19, с. 129--160) та 
їн. Його переклади, що ввійшли до антології багатонаціональної 
радянської поезії «Сузір'я сердець» (Кишинів, 1976), до інших 
кишинівських видань, одержали високу оцінку молдавської лі- 
тературної критики |29|. Крім того, М. Лутік є упорядником 
антології української радянської новели «Вінок сонця» молдав- 
ською мовою (Кишинів, 1979). 

Позитивної оцінки заслуговують також переклади, здійснені 
І. Кушніриком та М. Богайчуком ряду новел Василя Стефаника 
молдавською мовою |28|. І. Кушнірик блискуче переклав укра- 
їнською мовою й твори молдавського письменника Й. Крянге. 

122



Доброю традицією стали взаємні переклади молдавських 
і українських поетів Радянської Буковини. Така творча спів- 
дружність встановилась між В. Левицьким та Б. Мельничуком, 
М. Лутіком І П. Палієм, І. Т. Зегрею і Г. Тарасюк, В. Терицану 
і А. Бучко. Особливо багато працює над популяризацією мол- 
давської поезії серед українських читачів поет і літературозна- 
вець Богдан Мельничук. Його перу належать талановиті пере- 
клади українською мовою творів В. Александрі (11, Л. Корня- 
ну, П. Задніпру, Г. Воде, Ї. Ватаману |26, 1978, 15 березня), 
В. Левицького, Й. Кілару, Й. Гайнічеру, Л. Сучевяну та інших 
126, 1965, 27 липня). Ось як природно, вільно і водночас близь- 
ко до оригіналу звучать в перекладі Б. Мельничука рядки з пое- 
зії В. Левицького «Плотарі»: 

Куди б не йшов, забути я не можу 
Красу дараб, що мчать по Черемошу, 
Коли на них поглянути здаля, 
Людина кожна схожа на маля... 
Та скільки їй відваги треба мати, 
Аби в руках табун дерев тримати, 
Коли шалена хвиля дика грає, 
Коли погибель кожну мить чигає. 

196, 1968, 12 січня) 

Інтенсивне співробітництво в галузі художнього перекладу 
сприяє взаємозбагаченню і зближенню літератур, зміцненню 
дружби між трудящими дбагатонаціонального буковинського 
краю. Своїм художнім словом молдавські дітератори Черні- 
вецької області поруч з українськими і російськими письменни- 
ками, а також митцями інших національностей вносять свій 
вклад у благородну справу виховання мас у дусі радянського 
патріотизму і соціалістичного інтернаціоналізму, 

Список літератури: І. Бурлз Александру. Спре кулмь.-- Ужгород, 1976. 
2. Гайничеру Йон. Диминяцз де априлие,- Ужгород, 1976. 3. Гринчук Думи- 
тру. Мз уйт нн соаре.-- Ужгород, 1973. 4. Зегря Илие Т. Тимпул ербилор-- 
Ужгород, 1977. 5. Зориле Буковиней, 1968, 1975. 6. Килару Йон. Мзрня са 
Омул-- Ужгород, 1973. 7. Килару Йон. Мажистрала луй Октомбрие.-- Уж- 
город, 1975, 8. Килару Ион, Извоаре фербинць-- Ужгород, 1977. 9. Круче- 
нюк П. Ворбз симплз, гьінд адьінк-- Ниструл, 1960, Х» 10. 10. Култура, 1976, 
І7 липня (Кишннзу). 11. Літературна Україна, 1965, 24 серпня. 12. Литера- 
тура ши арта, 1978, М» 94 (Кишинзу). 13. Левицкий Василе. Версурь.- Ки- 
шинзу, 1959, 14. Левицкий Василе. Грну ши квінтек-- Кишннзу, 1962. 15. Ле- 

вицкий Василе. Ла нзвоареле Сиретулуй.- Кишинзу, 1966. 16. Левицкий В. 

Инима ярзшь.-- Кишинзу, 1979. 17. Левицький Василь. Признання. Поезії. 

(Переклад з молдавської А. М'ястківського).-- К. 1974. 18. ЛПутик Мирчя., 
Баштина луминий.-- Ужгород, 1973. 19. Лутик Мирчя. Ферястрз де веге.- 

Ужгород, 1978. 20. Мериднане. Кишинзу, 1975. 21. Молдова Сочналистз, 1977, 

96 червня (Кишинзу). 29. Молодий буковинець, 1974, 29 грудня. 29. Нистру, 
1973, М» 9 (Кишинзу). 24. Опере але скринторилор украйнень.-- Киев -- Чер- 

нзуць, 1978. 95. Орбита. Кишинзу, 1976. 26. Радянська Буковина, 1965, 1968, 

1979, 1975, 1978. 27. Романець 0. Братерство, братерство, фрацне.- Літера- 

турна Україна, 1976, 26 березня. 28. ЗКВОЛНАХ Василь. Нувеле. Кув. внайнте 

де В. Лесин. Кишинзу, 1971. 29. Тинеримя Молдовей, 1977, 18 березня. 

123



КРАТКОЕ СОДЕРЖАНИЕЄ 

В статье дается краткая характеристика творчества молдавских писатеслей 
Советской Буковинь (Василия Левицкого, Иона Килару, Мипрчи Лутика, Иона 
Гайничеру, Илне Т. Зегри, Аркадня Сучевяну и др.), освещаются некоторье 
аспекть и формь молдавско-русско-украннских литературньх связей (взанмо-. 
влияния, переводь, типологические сходства и др.). Особое внимание авторьг 
уделяют интернациональньм мотивам, теме дружбь молдавского, русского 
и украннского народов в произведениях буковинских позтов, пишущих на 
молдавском язьке. 

Стаття надійшла до редколегії 20 жовтня 1978 року 



НА ДОПОМОГУ ВЧИТЕЛЕВІ ТА СТУДЕНТУ 

О. О. МАНУЙКІН, асист,, 
Черкаський педінститут 

Вивчення праці В. І. Леніна 
«Партійна організація і партійна література» 
на уроках літератури в 9-му і 10-му класах 

У постанові ЦК КПРС «Про дальше поліпшення 
ідеологічної, політико-виховної роботи» наголошено, що серце- 
виною ідеологічної, політико-виховної роботи було і залишаєть- 
ся формування у радянських людей наукового світогляду, кому- 
ністичної свідомості, готовності, волі й уміння будувати кому- 
нізм. На актуальність цього завдання вказав і ХХУЇ з'їзд 
КПРС. 

Курс літератури в старших класах, активно діючи на почут- 
тя і свідомість учнів, відіграє велику роль у становленні їхнього 
світогляду. Ця роль значно зростає у зв'язку з опрацюваняям 
на уроках літератури ідейно-теоретичної спадщини В. І. Леніна, 
систематичне, глибоке вивчення якої озброює учнів розумінням 
особливостей розвитку літератури як однієї з форм суспільної 
свідомості, забезпечує осмислене засвоєння ними наукових кри- 
теріїв оцінки літературного процесу взагалі і конкретних творів 
художньої літератури зокрема, сприяє виробленню класового, 
партійного підходу до будь-яких суспільних явищ. 

Надзвичайно важливе методологічне значення для форму- 
вання світогляду і виховання особистості школяра має вивчення 
на уроках літератури в 9-му і 10-му класах праці В. І. Леніна 
«Партійна організація і партійна література». 

| Перше ознайомлення учнів з працею В. І. Леніна відбуваєть- 

ся під час загального огляду розвитку української літератури 
третього етапу визвольного руху в Росії («Вступ»). Проте вже 

у процесі роботи над попередніми темами дев'ятикласники, ос- 
мислюючи на конкретному біографічному і художньому матері- 
алі поняття класовості і народності літератури, а також пов "яза- 
ні з цим питання суспільної ролі мистецтва |і світогляду 
письменника, готуються до усвідомлення основних положень, 
викладених у праці В. І. Леніна «Партійна організація і партій- 
на література». Так, при характеристиці умов формування рево- 
люційно-демократичного світогляду Ї. Франка вчитель наголо- 
сить на тому, що, борючись за високоідейне, бойове мистецтво, 
письменник гостро викривав буржуазно-ідеалістичну теорію 
«чистого мистецтва», заявляючи поборникам цієї теорії: «Літе- 

125



ратура, стояча понад партіями,- се тільки ваш сон, се ваша 
фантазія, але на ділі такої літератури не було ніколи...» |З, 
т. 16, с. 19). Таким чином, І. Франко у 80-ті роки ХІХ ст. з пози- 
цій, близьких до марксизму, сформулював один із критеріїв 
аналізу й оцінки літературних творів. 

Вивчаючи життя і творчість П. Грабовського, вчитель наведе 
оцінку письменником впливу ідей марксизму на прогресивну 
літературу: «Тепер все, що тільки єсть у Росії живого, рухливо- 
го та працюючого, йде під окликом марксизму» |5, т. 3, с. 290) 
і допоможе дев'ятикласникам простежити цей вплив безпосеред- 
ньо на творчості самого письменника. 

Такою роботою вчитель готуватиме учнів до глибокого осмис- 
лення передумов зародження і формування у літературі критич- 
ного реалізму елементів соціалістичного реалізму, а також міс- 
ця і ролі революційно-демократичної літератури у боротьбі про- 
летаріату за соціальне і національне визволення. Разом з тим 
на уроках російської літератури, опрацьовуючи статті В. І. Ле- 
ніна про Л. Толстого, учні на конкретних зразках простежують 
застосування ленінського принципу партійності в оцінці склад- 
них мистецьких явищ. 

Отже, учні володіють достатнім рівнем знань для успішної 
роботи над працею В. І. Леніна «Партійна організація і партій- 
на література». 

Враховуючи досвід опрацювання теми, рекомендації методи- 
стів і вчителів, можна спланувати уроки за «Вступом» до роз- 
ділу «Українська література третього етапу визвольного руху 
в Росії»: 

І-й урок. Історичні і політичні умови развитку літератури 
третього етапу визвольного руху в Росії. Значення статті 
В. І. Леніна «Партійна організація і партійна література» для 
розвитку літератури. 

2-й урок. Нові якості української демократичної літератури. 
Зв'язки українських демократичних письменників з передовою 
російською літературою. О. М. Горький і українська література. 

3-й урок. Створення передумов для розвитку соціалістичного 
реалізму, формування його елементів у творчості І. Франка, 
М. Коцюбинського, Лесі Українки. Ідейна боротьба прогресив- 
них сил літератури проти декадентства; викриття українського 
буржуазного націоналізму. 

Мета першого уроку: розкрити учням сутність впливу марк- 
систсько-ленінських ідей на розвиток літератури третього етапу 
визвольного руху в Росії, роль ленінської теоретичної спадщини 
в аналізі явищ суспільного життя і мистецтва; сприяти вироб- 
ленню в учнів потреби глибоко осмислювати і правильно вико- 
ристовувати ленінські ідеї в оцінці суспільних явищ, формуван- 
ню у школярів такої суттєвої ознаки поняття «партійність літе- 
ратури» як свідома, відкрита, послідовна боротьба письменника 
засобами мистецтва за науково обгрунтовану мету робітничого 
класу, за утвердження комуністичних ідеалів. 

126



Починаємо урок виразним читанням вірша «Товаришам із 
тюрми» І. Франка. Ця Франкова поезія, багатьма своїми рядка: 
ми перегукуючись з «Інтернаціоналом» Ежена Потьє, - одне із 
свідчень того, як прогресивна демократична література, все пов- 
ніше утверджуючи ідею революційного оновлення світу, вітаючи 
«розвидняющийся день» свободи, активно включалась у підго- 
товку народних мас до майбутніх класових битв під проводом 
пролетаріату. 

1895 р., за визначенням В. І. Леніна, і знаменує початок 
у Росії масового робітничого руху «з участю соціал-демократії» 
П, т. 25, с. 92|, початок епохи соціальних бур і пролетарських 
революцій. У статті «Пам'яті Герцена» В. І. Ленін писав: «Буря, 
це -- рух самих має. Пролетаріат, єдиний до кінця революцій- 
ний клас, піднявся на чолі їх і влерше підняв на відкриту ре- 
волюційну боротьбу мільйони селян» |Ї, т. 21, с. 249). 

Як бачимо з ленінської характеристики третього етапу виз- 
вольного руху в Росії, основною силою революційної боротьби 
в кінці ХІХ і на початку ХХ ст. став пролетаріат. У життя при- 
йшла нова ліодина -- робітник, свідомий своєї великої суспіль- 
ної місії: революційного знищення експлуататорського ладу і 
побудови соціалістичного суспільства. У революційну боротьбу 
пролетаріату включаються й інші класи та суспільні верстви 
населення. В. І. Ленін писав, що у тогочасній Росії «не дві си- 
ли, що борються, заповнюють зміст революції, а дві різні і різ- 
норідні соціальні війни: одна в надрах сучасного самодержав- 
но-кріпосницького ладу, друга в надрах майбутнього буржуаз- 
но-демократичного младу, який уже народжується на наших 
очах. Одна -- загальнонародна боротьба за свободу (за свобо- 
ду буржуазного суспільства), за демократію, тобто за самодер- 
жавство народу, друга -- класова боротьба пролетаріату з бур- 
жуазією за соціалістичну побудову суспільства» (1, т. 1Ї, 

"с, 266--267|. 
Могутнім чинником у спрямуванні революційної боротьби 

народних мас, очолюваних пролетаріатом, стало марксистсько- 
.ленінське вчення, Високу оцінку впливові ідей марксизму на 
суслільно-політичне і мистецьке життя країни кінця ХІХ -- по- 
"чатку ХХ ст. дав П. Грабовський у листі до Б. Грінченка від 
:2.01. 1900 р. |5, т. 3, с. 290). 

Поширення марксизму в Росії, організаторська, революцій- 
гно-пропагандистська і наукова діяльність В. І. Леніна плідно 
іпозначилися на розвитку мистецтва, сприяли озброєнню пись- 
іменників новим розумінням суспільного життя, ставили перед 
літературою завдання художньо осмислити істинну силу рево- 
-люційної боротьби, шляхи її розвитку та мету. 

Вирішення цих завдань відбувалось поступово, у вирі гост- 
грих класових битв, у боротьбі проти теорій «мистецтва для мис- 
ттецтва», «аполітичного мистецтва», проти намагання частини 
митців ухилитися від участі у класовій боротьбі, замаскуватися 
тудаваною «безпартійністю», яку В. І. Ленін характеризував як 

127



лицемірну, приховану належність до «партії снитих, до партії 
пануючих, до партії експлуататорів» Пе С19; С. 127--1981. 

У статті «Від якої спадщини ми відмовляємось?» В. І. Ленін 
писав, що «жодна жива людина не може не ставати на бік того 
чи іншого класу (раз вона зрозуміла їх взаємовідношення), і 
може не радіти з успіху даного класу, не може не засмутитися 
його невдачами, не може не обурюватися на тих, хто ворожий 
цьому класові, на тих, хто перешкоджає його розвиткові поши- 
ренням відсталих поглядів...» |, т. 2, с. 523). 

Повною мірою це стосувалось і письменників, бо В. І. Ленін 
завжди розглядав мистецтво як явище соціальне, класове. Кла- 
сова спрямованість творчості письменника робить літературу 
дієвою силою, гострою зброєю класової боротьби. А оскільки ін- 
тереси антагоністичних класів найбільш повно і послідовно від- 
стоюють їх авангарди -- партії, то, зрозуміло, класи і партії не 

залишаються байдужими до ідейної спрямованості літератури, 
до того, що стверджують письменники, проти чого ведуть насту- 
пальну боротьбу. 

В. І. Ленін, більшовицька партія багато уваги приділяли 
боротьбі за ідейну чіткість, виразну і послідовну партійність 
літератури і мистецтва як одного з видів ідеологічної зброї про- 
летаріату.  Переконливим підтвердженням цього є праця 
В. І. Леніна «Партійна організація і партійна література», напи- 
сана в листопаді 1905 року, в період, коли політична боротьба 
класів уже цілком чітко оформилась як боротьба партій, коли 
більшовицька партія поглиблювала свій вплив, зміцнювала 
позиції на найважливіших ділянках суспільного життя |9, 
с. 41. 

Праця В. І. Леніна «Партійна організація і партійна літера- 
тура» була адресована не тільки письменникам -- членам пар- 
тії, а всім, хто прагнув чесно служити народові у його визволь- 
ній боротьбі, хто стояв на ідейних позиціях партії. Вона роз'яс- 
нювала марксистську позицію щодо партійності мистецтва, роз- 
вінчувала буржуазне розуміння «свободи творчості», облудні 
лозунги «незалежності» митця від політики, від суспільного 
життя, накреслювала риси літератури майбутнього соціалістич- 
ного суспільства... 

Спостереження показують, що на уроках вивчення праці 
В. І. Леніна «Партійна організація і партійна література» не 
завжди забезпечується системність і послідовність у засвоєнні 
учнями основних положень, викладених у праці. Тому вважаємо 
за потрібне рекомендувати вчителям і учням план-конспект пра- 
ці, робота за яким забезпечує дев'ятикласникам чітке уявлення 
про структуру статті, головного її адресата, основні аспекти 
висунутого і обгрунтованого у ній принципу пролетарської, ко- 
муністичної партійності літератури, марксистське розуміння 
свободи творчості, про визначальні риси літератури соціалістич- 
ного суспільства. Зважаючи на обсяг статті, план-конспект 
праці пропонуємо без додаткових коментарів, які вчитель знай- 

128



де, зокрема, у статтях Є. С. Шабліовського |9|, В. Ф. Воробйо- 
ва |4|. 

Починаючи роботу над основними положеннями, викладени- 
ми у праці В. І. Леніна «Партійна організація і партійна літера- 
тура», вчитель попереджає учнів про необхідність роботи олів- 
цем позначки у тексті статті з тим, щоб домасамостійно скласти 
конспект цієї праці. 

План-конспект 

ознайомлення учнів з основними положеннями, викладеними 
у праці В. І. Леніна «Партійна організація і партійна літера- 
тура». 

І. «Нові умови соціал-демократичної роботи, які створилися 
в Росії після Жовтневої революції, висунули на чергу питання 
про партійну літературу». 

І. Пролетаріат поклав край проклятій порі «езопівських 
слів, літературного холопства, рабської мови, ідейного кріпос- 
ництва! «..» Але пролетаріат завоював поки що лише половину 
свободи для Росії». 

2. «Революція ще не закінчена. Якщо царизм уже не в силі 
перемогти революцію, то революція ще не в силі перемогти 
царизм. І ми живемо в такий час, коли всюди і на всьому позна- 
чається... протиприродне поєднання відкритої, чесної, прямої, 
послідовної партійності з підпільною, прикритою, «дипломатич- 
ною», викрутливою «легальністю» «..» Література може тепер; 
навіть «легально», бути на 9/10 партійною». 

П. «Література повинна стати партійною». 
1. «На противагу буржуазним нравам, на противагу буржу- 

азній підприємницькій, торгашеській пресі, на противагу бур- 
жуазному літературному  кар'єризмові та  індивідуалізмові, 
«панському анархізмові» і гонитві за наживою,- - соціалістичний 
пролетаріат повинен висунути принцип партійної літератури, 
розвинути цей принцип і провести його в життя в якомога пов- 
нішій і цільнішій формі». 

ПІ. «У чому ж полягає цей принцип партійної літератури?» 
1. «.. Для соціалістичного пролетаріату літературна" справа 

не може бути знаряддям наживи осіб або груп, вона не може 
бути взагалі індивідуальною справою, не залежною від загаль- 
ної пролетарської справи. Геть літераторів безпартійних! Геть 
літераторів надлюдині!» 

2. «Літературна справа повинна стати частиною загально- 
пролетарської справи, «коліщатком і гвинтиком» одного-єдино- 
го, великого соціал-демократичного механізму, що приводиться 
в рух усім свідомим авангардом всього робітничого класу. Літе- 
ратурна справа повинна стати складовою частиною організова- 
ної, планомірної, об'єднаної соціал-демократичної партійної 
роботи». 

ТУ. «Літературна справа якнайменше піддається механічно- 
му рівнянню, нівелюванню, пануванню більшості над меншістю». 

9--3492 199



1. «.. У цій справі безумовно необхідне забезпечення біль- 
шого простору особистій ініціативі, опр дуваненим. нахилам, 
простору думці і фантазії, формі і змістові. «...з «Літературна 
частина партійної справи пролетаріату не може нти шаблонно 
ототожнювана з іншими частинами партійної справи пролета- 
ріату». 

2. «Все це аж ніяк не спростовує того чужого і дивного для 
буржуазії і буржуазної демократії положення, що літературна 
справа повинна неодмінно і обов'язково стати нерозривно зв'я- 
заною з усіма іншими частинами частиною соціал-демократич- 
ної партійної роботи». 

М. «..Панове буржуазні індивідуалісти, ми повинні сказати 
вам, що ваші слова про абсолютну свободу саме лицемірство». 

1. «У суспільстві, що грунтується на владі грошей, у сус- 
пільстві, де злидарюють маси трудящих і дармоїдствують 
жменьки багачів, не може бути «свободи» реальної і дійсної». 

2. «Жити в суспільстві і бути вільним від суспільства не 
можна». 

3. «Свобода буржуазного письменника, художника, актриси 
є лише замаскована (або лицемірно маскована) залежність від 
грошового мішка, від підкупу, від утримання». 

МІ. «І ми, соціалісти, викриваємо це лицемірство, зриваємо 
фальшиві вивіски... щоб лицемірно-вільній, а на ділі зв'язаній 
з буржуазією, літературі протипоставити дійсно-вільну, відкрито 
зв'язану з пролетаріатом літературу». 

1. «Це буде вільна література, тому що не корисливість і не 
кар'єра, а ідея соціалізму і співчуття трудящим вербуватимуть 
нові й нові сили в її ряди». 

2. «Це буде вільна література, тому що вона служитиме не 
пересиченій героїні, не «верхнім десятьом тисячам», що нудь- 
гують і страждають від ожиріння, а мільйонам і десяткам міль- 
йонів трудящих, які становлять цвіт країни, її силу, її майбут- 
нє». 

3. «Це буде вільна література, яка оплодотворяє останнє 
слово революційної думки людства досвідом і живою роботою 
соціалістичного пролетаріату, створює постійну взаємодію між 
досвідом минулого... і досвідом сучасного...» 

МП. «Перед нами важке і нове, але велике і вдячне зав- 
дання -- організувати широку, різносторонню, різноманітну лі- 
тературну справу в тісному і нерозривному зв'язку з соціал- 
демократичним робітничим рухом». 

1. «Вся соціал-демократична література повинна стати пар- 
тійною». 

2. «..тільки тоді вона зуміє виконати свій обов'язок, тільки 
тоді вона зуміє і в рамках буржуазного суспільства вирватися 
з рабства у буржуазії і злитися з рухом дійсно передового і до 
кінця революційного класу» (Ї, т. 12, с. 92--97|. 

Отже,-- підсумовує вчитель роботу над змістом статті, - 
у праці В. І. Леніна «Партійна організація і партійна літерату- 

130 з



ра» науково обгрунтовано принцип пролетарської, комуністич- 
ної партійності, яка органічно включає в себе свідому, відкриту, 

послідовну боротьбу письменників засобами мистецтва слова за 

цілі робітничого класу, за утвердження комуністичних ідеалів 
і керівництво партії як необхідну умову і запоруку послідовної, 
відкритої, прямої партійності літератури. Чітко викладено марк- 
систське розуміння свободи творчості, накреслено образ «пере- 
дового літератора сучасності», наголошено на «громадянському 
призначенні його діяльності», зазначено, що партійна справа 
« мусить бути органічно близькою, своєю для передового пись- 
менника, який щиро прагне віддати свій талант народу, його 
визвольній боротьбі» |9, с. 5). Ця праця мала великий вплив на 
розвиток літератури і мистецтва, сприяла активному форму- 
ванню у кращих мистецьких зразках елементів соціалістичного 
реалізму. Наступні уроки за вступною темою, присвячені вив- 
ченню життя і творчості видатних українських письменників, що 
діяли в умовах третього етапу визвольного руху в країні, під- 
твердять справедливість наших оцінок і висновків... 

Додому учні одержують завдання скласти конспект праці, 
вивчити напам'ять три уривки з праці. Доцільно запропонувати 
декільком учням до третього уроку за «Вступом» підготувати 
реферати на теми «Боротьба революційно-демократичних пись- 
менників за високу ідейність мистецтва, проти декадентства, 
ренегатства («Декадент» І. Франка, «Я не співець чудовної при- 
роди...» П. Грабовського, «Давня казка» Лесі Українки)», 
«Майбутнє у творчості письменників-революціонерів-демокра- 
тів («Гімн і пролог до поеми «Мойсей» І. Франка, «Надія» 
П. Грабовського, «Коли втомлюся я життям щоденним...» Лесі 
Українки)», введення яких у лекцію вчителя дасть змогу кон- 
кретизувати ряд теоретичних узагальнень. 

У 10-му класі роботою над основними положеннями праці 
В. І. Леніна «Партійна організація і партійна література» вчи- 
тель готує учнів до глибокого розуміння процесу становлення 

і розвитку літератури соціалістичного реалізму, її визначаль- 
них рис, усвідомлення ленінського принципу партійності літера- 

тури як такого, що має характер і силу об'єктивного закону 
в мистецтві. 

Оскільки програмою передбачено розгляд ленінської праці 

у зв'язку із роботою над важливими партійними постановами 
з питань літератури і мистецтва, із висвітленням цих питань 

у Програмі КПРС, Конституції СРСР, Матеріалах ХХУ і ХХУЇ 
з'їздів партії, у доповідях Генерального секретаря ЦК КПРС, 

Голови Президії Верховної Ради СРСР товариша Л. І. Брежне- 
ва, доцільно зосередити основну увагу на дальшому розвитку 

ленінського принципу партійності у програмних партійних доку- 

ментах і постановах. Така особливість роботи на уроці зумовле- 

на й тим, що текстуально праця В. І. Леніна вивчається в 10-му 
класі на уроках російської літератури. б 

Цікавий фактичний матеріал, методичні рекомендації вчи- 

дч 131



тель знайде у статтях І. С. Бація |З|, І. Р. Семенчука |7|). Заз- 
начимо лише, що поглиблене вивчення основних положень пра- 
ці В. І. Леніна «Партійна організація і партійна література», 

- постанов ЦК КПРС про літературу 1925, 1932, 1972 рр., про- 
грамних партійних документів, де розглядаються питання літе- 

ратури і мистецтва, повинно бути націлене на усвідомлення 
учнями сутності партійного керівництва літературним процесом 
як діяльності Комуністичної партії, спрямованої на формуван- 
ня світогляду, активної життєвої позиції митців, на виховання 
у них почуття відповідальності перед народом, на створення і 
забезпечення суспільних умов для плідного розвитку нової, 
соціалістичної культури і літератури. 

Вчитель завершить роботу на уроці характеристикою праці 
В. І. Леніна «Партійна організація і партійна література», да- 
ною А. В. Луначарським |б, с. 74--75|, яка залишається в силі 
й сьогодні, а також високою оцінкою ролі і плідної праці митців 
товаришем Л. І. Брежнєвим з високої трибуни ХХУЇ з'їзду 
КПРС |?2, с. 76). 

Подальше вивчення життя і творчості українських радян- 
ських письменників допоможе  десятикласникам ще глибше 
усвідомити методологічне значення основних положень праці 
В. І. Леніна «Партійна організація і партійна література», пар- 
тійність у літературі як органічну єдність «ідейності і худож- 
ньої майстерності», ідеологічне «вираження естетичного став- 
лення мистецтва до дійсності, боротьби за естетичний ідеал» 
19, с. 9|, справедливість оцінки радянської багатонаціональної 
літератури на історичному партійному форумі. 

Список літератури: 1. Ленін В. І. Повне зібрання творів. 2. Матеріали 
ХХУЇ з'їзду КПРС-- К., 1981. 3. Бацій І. С. Вивчення творів В. І. Леніна 
і найважливіших партійних документів на уроках літератури. - Українська 
мова і література в школі, 1976, Хо 7. 4. Воробйов В. Ф. Ленінське вчення 
про партійність і народність літератури та його розвиток у Матеріалах ХХУ 
з'їзду КПРС.-- Українська мова і література в школі, 1977, М» І. 5. Грабов- 
ський Павло. Зібрання творів. У 3-х т.- К., 1960. 6. Луначарський А. В. Про 
літературу-- К. 1975. 7. Семенчук І. Р. Радянська література-- новий стап 
у розвитку світової художньої культури (До оглядового вивчення вступного 
розділу в 10-му класі). -| Українська мова і література в школі, 1974, М» 8. 
8. Франко Іван. Твори. У 20-ти т.--К. 1950--1956. 9. Шабліовський Є. С. 

Високе покликання літератури (До 70-річчя статті В. І. Леніна «Партійна 
Зк і партійна література») -- Українська мова і література в школі, 
1975, Мо 1. 

КРАТКОЕ СОДЕРЖАНИЕ 

В статье подчеркиваєтся важность изучения идейно-теоретического насле- 
дня В. И. Ленина для формировання у школьников научного мировоззрения, 
раскрьваются принципь работь над пронзведенисм В. И. Ленина «Партийная 
организация и партийная литература» на уроках украннской литературьт в 9-м 
и 10-м классах и на уроках русской литературь в 10-м классе, указьваєтся 

на некоторьме отличня в изученин работь В. Й. Ленина в 9-м и 10-м классах. 

Стаття надійшла до редколсгії 10 жовтня 1979 року 

182



А. І. СКОЦЬ, доц,., 
Львівський університет 

«Наталка Полтавка» І. Котляревського 

Талановитий український артист і драматург І. Кар- 
ленко-Карий влучно назвав «Наталку Полтавку» І. Котлярев- 
ського «праматір'ю українського народного театру» в тому розу- 
мінні, що вона започаткувала українську народну драму. 
Народжена ще в 1819 р. на сцені Полтавського театру, ця «пра- 
мати» на диво і досі молодою, чарівною мандрує по світу і та- 
кою ж юною мандруватиме вічно. 

Спочатку п'єса поширювалась у рукописних копіях. Уперше 
була надрукована в 1838 р. Тоді ж обірвалося життя письмен- 
ника і почалося його безсмертя. Невмирущий рід Котляревсь- 
кого продовжували його «творчі нащадки» (письменник помер 
неодруженим). У відкритому морі народної пам'яті довічно 
«прописався» його «син»-мореплавець, «парубок моторний», 
бравий хлопець -- козак Еней. Безсмертним творінням Котля- 
ревського назавжди залишилась жити на сцені його прекрасна 
«доня» -- дівчина Полтавка. 

За свідченням сучасників, Котляревський встиг перед смертю 
побачити свою п'єсу надрукованою. Знесилений недугою, пись- 
менник радів, що його «Наталка Полтавка» вийшла у світ ши- 
рокий. | 

Композиція п'єси. Композиція «Наталки Полтавки» переду- 
сім сюжетна (сюжет -- найважливіший компонент драматич- 
них творів). Працюючи над своєю «Енеїдою», Котляревський 
мав творчий взірець -- поему Вергілія. Для своєї «Наталки 
Полтавки» письменник не мав художнього орієнтира, не вда- 
вався він до перелицювання, а виходив безпосередньо з життя. 
Сюжет його п'єси побудований на народній основі і має чітко 
виражений соціальний зміст. 

Драматичним творам властива так звана видима композиція. 
Вони діляться на дії (акти), які складаються з картин і яв. 
Картина в драматичному творі -- це частина дії, зв'язана в ос- 
новному зі зміною декорацій, ява -- зі зміною дійових осіб. 

«Наталка Полтавка» складається з двох дій. Перша з них 
має 7 яв, друга -- 11. Кожна ява в п'єсі Котляревського є ком- 
позиційною ланкою (немовби кадром) у сюжетній тканині тво- 

ру, що сприяє розвитку дії, розгортанню драматичного конф- 
.лікту. 

П'єса починається піснею «Віють вітри, віють буйні...», яку 

виконує Наталка Полтавка. Це своєрідний вступ, пролог, заспів 

до п'єси. Пісня настроює глядача (читача) на відповідний інто- 

знаційний лад. У ній Наталка виливає свій біль, свою печаль. 
Це плач-квиління зраненого дівочого серця. Народжена для 

щастя, Наталка нещасна, «тратить літа в лютім горі». Лиха 

,доля розлучила її з милим. Пташкою вона злетіла б до нього, 

133



та крил немає. Найтяжче у світі -- духовне сирітство. Вона 
в'яне, як билина в полі без роси на сонці: 

Де ти, мплий, чорнобривий? Де ти? -- озовися! 
Як я, бідна, тут горюю, прийди подивися. |2, с. 248| 

Ліричний монолог-звертання Наталки до свого коханого: 
«Петре! Петре! Де ти тепер?.» -- продовжує мову її пісні. Це 
експозиція сюжету. З неї ми довідуємося, що Наталка тепер 
така ж бідна, як і її хлопець -- сирота Петро. «Вернися до мого 
серця!» -- благально волає дівчина. Петро не чує. Віш-бо да- 
леко, десь бурлакує, заробляє гроші, щоб з'єднати свою долю 
з Наталчиною. 

Зав'язка сюжету наступає зразу ж. Замість Петра з'являєть- 
ся возний (судовий чиновник тих часів) Тетерваковський. Осо- 
ружному і підстаркуватому паничеві впала в око приваблива, 
красива Наталка. Діючи з позиції сили свого чину, він хоче з 
нею одружитись і освідчується в коханні. Наталка сприймає це 
як глум над її дівочим почуттям і наодріз йому відказує. 

Розвиток драматичної дії пов'язаний з боротьбою возного за 

серце Наталки, яке належить іншому. Отже, боротьба складна, 
небезпечна. Тому возний бере собі на допомогу сільського стар- 
шину -- виборного Макогоненка, складає з ним угоду, немовби 
підписує «контракт» про своє «сердечне діло». За виграну лю- 
бов Наталки до себе він обіцяє виборному хабара. Таким чи- 
ном, глибоке і щире почуття бідної сільської дівчини-сироти стає 
предметом змови, договорів (по суті торгівлі) між сільськими 
паразитами, що іменували себе «елітою» тогочасного села. Во- 
ни керуються принципом кругової поруки. На догоду своєму 
«ближньому» (і, звичайно, собі) хитрий і підступний Макого- 
ненко успішно впорався з обов'язками свата. Він лицемірно 
співчуває злидням овдовілої Горпини Терпилихи -- матері На- 
талки, настирливо діє і переконує її в тому, щоб прийняти в 
зяті «пристойного» і багатого панича Тетерваковського. Це єди- 
ний спосіб поліпшити своє матеріальне становище. Простодуш- 
-на мати-трудівниця далася на підмову. Виконуючи волю матері, 
Наталка подає возному рушники. 

Перша дія закінчується тужливою, сумовитою піснею Натал- 
ки «Чого ж вода каламутна?» (нагадаємо: п'єса також почина- 
лася піснею Наталки). Створюється композиційна рамка. Люб- 
ляче дівоче серце знову кричить-плаче, душа її ридає. Ця пісня- 
туга, пісня-голосіння завершує (обрамлює) дію першого акту, 
виконує функцію своєрідного заключного акорду і водночас 
служить ніби прелюдією до другого акту. 

Спіши, милий, спаси мене од лютой напасти! 
За нелюбом коли буду, то мушу пропасти 

2, с. 2671,- 

на крилах пісні летить уклінне благання Наталки. Воно відлу- 
нюється в серці Петра. 

13а



Сонце низенько, 
Вечір близенько, 
Спішу до тебе, 
Лечу до тебе, 
Моє серденько! 

9, с. 2691,-- 

співає він, появляючись на сцені в другій дії. Тут пісня духовно 
єднає два далекі і водночас близькі люблячі серця. З технічно- 
го боку вона є композиційною ланкою, що пов'язує дію, з арти- 
стичного -- лірично її озвучує. 

Пісня Петра напоєна надіями і тривогами. Розлука позаду. 
А що жде його попереду? Здавалося, щастя вже близько. Але 
він запізнився лише на один день. Його Наталка засватана за 
возного. Бідному, нещасному Петрові стає в пригоді такий же, 
як і він, бідний бурлака -- побратим Микола. 

Сюжетні перипетії поступово підводять змальовані в п'єсі 
події до кульмінації. Вона наступає в останній (ХІ) яві другої 
дії. Тут беруть участь усі дійові особи, Вже засватана за возно- 
го, Наталка послідовно бореться за своє щастя. Кульмінацій- 
ними у п'єсі є слова Наталки: «... Я сама не хочу за пана воз- 
ного: до сього силою ніхто мене не принудить. І коли на те іде, 
так знайте, що я вічно одрікаюсь од Петра і за возним ніколи 
не буду» |2, с. 283). Після цієї категоричної заяви возному нічо- 
го не залишилось, як відступити (початок розв'язки). Для зако- 
ханих п'єса закінчується щасливо. Перемагає вірна любов. 
Терпилиха благословляє Наталку і Петра на подружнє життя. 

Важливу композиційну роль у п'єсі Котляревського внико- 
нують образи-персонажі. «Наталка Полтавка» не «перенаселе- 
на» дійовими особами. Їх усього шість. Кожен із героїв наділе- 
ний індивідуальними рисами і є типовим представником певногс 
соціального стану сільського населення. Персонажі поділені за 
майновою нерівністю, згруповані за соціальними ознаками. 
Позитивні: Наталка і Терпилиха представляють зубожілі верст- 
ви селянства, Петро і Микола -- наймитсько-бурлацькі. Нега- 
тивні: возний Тетерваковський, що репрезентує тогочасне чи- 
новництво, і виборний Макогоненко -- представник сільської 
влади. Центральне місце в системі образів займає Наталка 
Полтавка, Її ім'я автор виносить у заголовок твору. Претенден- 
тами на серце і руку дівчини є Петро і возний. Роль посередни- 
ків виконують: Микола (для Петра) і виборний (для возного). 

Дійовим компонентом у «Наталці Полтавці» Котляревського 
є пісні. Їх багато -- 22. За тематикою вони різні -- любовні, 
жартівливі, сатиричні, історичні, бурлацькі, сирітські; за то- 
нальністю -- сумні і веселі. Їх співають усі герої, співають на 
радощах, співають у смутку-горі. Пісні супроводжують драма- 
тичну дію, виконують функцію своєрідного ліричного мотто до 
неї, доповнюють ліричну характеристику героїв, домальовують 
їхні духовні портрети, розширюють їхній психологічний світ. . 

Загалом «Наталка Полтавка» Котляревського сприймається 

135



як хвилююча, натхненна лірична народна пісня про вірну діво- 
чу любов. Пісенне багатство «Наталки Полтавки» дало підставу 
Котляревському назвати свою п'єсу «малоросійською оперою», 
хоч за жанром вона більше наближається до соціально-побуто- 
вої драми. 

Характеристика образів. Не зманіжена панночка, вередлива, 
примхлива, розбещена кокетка, «сожительниця» позолочених са- 
лонів, а «безпомічна сирота», проста дівчина-трудівниця з-під 
селянської стріхи вийшла на театральну сцену, Вийшла на лю- 
ди, щоб показатися їм, утвердити своє буття, своє ім'я, свій рід. 
Хто ж вона, ця дівчина Полтавка, що волею автора вперше 
в українській літературі осмілилась на такий прилюдний вис- 
туп? 

Не багата я і проста, но чесного роду, 
Не стижуся прясти, шити і носити воду 

(2, с. 2501,- 

самохарактеризує себе Наталка. Світло театральної рампи її 
освітлює і «просвічує». Яка гармонійна злагодженість дівочої 
вроди і духовної краси! Глядач милується нею, аплодує їй... За 
сяючу діамантами душу і кришталево чисте серце, за велику 
любов і вірність у коханні, за працелюбність, жертовність і ша- 
нобливе ставлення до матері, за цільний характер і сильну, 
вольову натуру. Аплодує за її чесний рід і добре ім'я. Іншими 
словами, Наталка -- це оречевлений, «матеріально» втілений 
письменником ідеал селянської дівчини. 

Цвіт її душі не прив'яв, коли на нього повіяли холодні вітри 
розлуки. Чотири роки «невідступна в чеканні, в коханні не знаю- 
чи меж», вона жде свого Петра і ладна чекати вічність. Бо в її 
серці нема місця для інших, воно належить тільки Петрові, лише 
він один «владіє» її душею. Наталку не приваблює багатство, 
тому на залицяння возного вона відповідає: «... Ви пан, а я си- 
рота; ви багатий, а я бідна; ви возний, а я простого роду; та й 
по всьому я вам не під пару» |?2, с. 249). 

Тамуючи біль, Наталка дає згоду на невільницький шлюб 
з возним. Іншого виходу не було. Свою любов приносить у жерт- 
ву великій любові до матері, зглянувшись на її сльози-благання. 
Тяжкий стогін, невимовне ридання рветься з її грудей: «Боже! 
Коли уже воля твоя єсть, щоб я була за возним, то вижени лю- 
бов до Петра із мого серця і наверни душу мою до возного, 
а без сього чуда я пропаду навіки» |2, с. 267). Наталка не ві- 
рить у неможливе. Чуда не буде. Не можна згасити того, що не 
гасне, не можна умертвити того, що не вмирає. Лише стулились 
пеліостки цвіту її душі, щоб захиститися від лютих морозів, без 
надії сподіваючись на весну, щоб жити і знову цвісти. 

Після повернення Петра Наталка немов удруге народилася. 
Засяяло сонце і в її віконце. Весняне повноводдя дівочих почут- 
тів вилилося з берегів, прорвало усталену віками греблю зви- 
чаїв, зруйнувавши традиційний обряд. «..Коли Петро мій вер- 
нувсь, то я не ваша, добродію... Далеко іще до того, щоб я з ва- 

136



ми одружилася! Рушники нічого не значать» |?2, с, 2821,- рішу- 
че відповідає вона на погрози пана возного, Наталка сміливо 
захищає себе, бореться за себе, за вільну любов, любов без при- 
мусу. Бо лише такою справжня любов повинна бути. І в цій 
чесній боротьбі Наталка перемагає. 

Ось висока етика, справжня духовна врода трудового наро- 
ду. Такою була ця селянська дівчина чесного роду, шляхетна 
у своїй бідності, величава у своїй простоті, все багатство якої -- 
її добре ім'я: Наталка Полтавка. 

У драматичних творах є два способи характеристики обра- 
зів-персонажів: самохарактеристика (безпосередня участь у дії) 
і опосередкована (перехресна) характеристика, коли один ге- 
рой дає оцінку іншому. Авторська характеристика персонажа, 
властива епічним творам, у драмі відсутня. 

Так, у першій дії ми знайомимося з Петром заочно (він з'яв- 
ляється на сцені в другій дії). У репліках інших персонажів 
стисло подається його передісторія, в загальних рисах вимальо- 
вується його особистість. Петро -- хлопець «славний, гарний, 
добрий, проворний і роботящий», Таку інформацію про нього дає 
виборний. Сирота, він був годованцем-приймаком старого Тер- 
пила. Ріс укупочці з Наталкою. Обоє покохались, Згодом Тер- 
пило розпився, прогайнував своє майно, вигнав бідного Пет- 
ра і, умираючи не дав Наталці благословення на одруження 
З ним. 

Усе життя Петро пив гірку чашу безталання, звідав лиху до- 
о сироти, наймита, заробітчанина, бурлаки, Нема в нього «ні 
кола, ні двора». Єдиний його скарб -- це любов до Наталки. 

Взаємини Петра і Наталки -- глибокохвилююча поема-пісня 
лобові, високотональна гармонія палких сердець, милозвуччя, 
в якому немає ані крихітки фальші. Скільки поезії, глибокого 
ліризму, щирої задушевності у їхніх стосунках! Любов підно- 
сить юнака і дівчину до вершин людського духу, робить їх ро- 
мантично окриленими, небуденними. Але боротись за своє щастя 
Петро не зумів. Він радить Наталці скоритися своїй долі, вико- 
нати волю матері -- полюбити возного, а його забути. Отже, 
Петро проявляє великодушність, пасивність, покірність там, де 
потрібні активність, сміливість, рішучість. Не такою була «бой- 
кая» Наталка. - 

Світ, кажуть, не без добрих людей. Зустрів їх на своїх порос- 
лих терням життєвих дорогах і Петро. Такою доброю людиною 
для нього виявився і бідолашний бурлака Микола. «Один собі 
живу на світі, як билинка на полі, - говорить він про себе,-- си- 
рота -- без роду, без племені, без талану і без приюту». ра 
с. 267). Микола зрозумів Петра, як кажуть, з півслова. У його 
щербатій долі він упізнав свою. Вони побраталися. Микола стає 
в добрій послузі Петрові -- допомагає йому одружитися з На- 
талкою. Кому ж, як не таким сіромахам, голодранцям, брата- 
тися? У стосунках цих двох хлопців Котляревський показав кла- 
сову солідарність найбідніших між бідними -- наймитів-бурлак. 

137



Микола -- постать колоритна, виразно національна. Іскро- 
метний народний гумор, веселий дотеп, добродушно-лукавий 
сміх ніколи не покидали цього представника українського бро- 
дячого люду. Він жартує навіть тоді, коли на серці сумно; спі- 
ває навіть тоді, коли інший заплакав би. Під подертою свити- 
ною бурлаки Миколи б'ється щире серце патріота. Він співає 
пісні про героїчне минуле свого народу, зокрема про славну 
Полтавську перемогу. 

Позитивним персонажем у п'єсі є також Горпина Терпилиха. 
Чи маємо підставу докоряти Наталчиній матері за її вчинки? 
Чи можна звинувачувати її в душевному травмуванні своєї доч- 
чи? Ні і ще раз --ні! Не можна її безвинну винити. Іншою Тер- 
пилиха бути не могла. Це було б прикрим порушенням життєвої 
правди художнього образу. Терпилиха прийшла у твір Котлярев- 
ського безпосередньо з народу і могла бути лиш сама собою, 
тобто матір'ю-трудівницею з її болями і турботами, надіями і 
сподіваннями. «Наталко, схаменись! Ти у мене одна, ти кров 
моя: чи захочу я тебе погубити? Убожество моє, старость силу- 
ють мене швидче замуж тебе оддати. Не плач, дочко! Я тобі не 
ворог» |2, с. 260). Це сповідь матері. У ній іскриться любляче 
материнське серце, щедро випромінюючи доброту. Душа мате- 
рі -- нужденної вдови, неписьменної, затурканої, забобонної се- 
лянки -- вщерть переповнена любов'ю до своєї дитини. Ця лю- 
бов така сильна, що затьмарює її розум. Терпилиха діє так, як 

підказує їй власне серце. А серце жадає одного: щоб її «голуб- 
ка» була щасливою, мала свій «вічний хліб». 

Щирою теплотою, сердечною материнською ласкою віє від 
Терпилихи і тоді, коли вона уклінно просить, переконує, слізно 
умовляючи Наталку вийти заміж за пана возного, і навіть тоді, 
коли вона її силує, гримає на неї. Не осуд, а співчуття викли- 
кають вчинки Терпилихи. Винні ті умови, в яких панує бідність. 
Наталчина мати -- немовби згусток уболівань сотень тисяч та- 
ких Терпилих за долю своїх нещасних дітей. 

Зовсім іншими представлені у п'єсі Котляревського негативні 
персонажі. 

Звернімо увагу, як возний зізнався Наталці в любові. «Я на- 
міревал-- теє-то як  його-- посітити нашу  вдовствующую 
дякониху, но, побачивши тут Наталку, остановився побалакати 
з нею»,-- говорить він виборному |2, с. 253|. Нам, глядачам 
(читачам), уже відомо, про що возний «балакав». Отже, освід- 
чення в любові (не абнякій -- «до безконечності»!) відбулося 
при зовсім випадковому збігові обставин. Залицяльник «мав на 
прицілі» «вдовствующую дякониху». По дорозі зустрів Натал- 
ку-- і тут чергова зупинка. «Удобная оказія предстала зділати 
о себі предложеніє на самоті» -- «поставить на вид... сили люб- 
ві» своєї |2, с. 248)|. Тому ми або не віримо возному, або, при- 
наймні, сприймаємо його любов з великим упередженням. Не ві- 
рить йому і Наталка. Зрештою, можна й повірити возному: над- 
то вже вперто він доводить свою любов. Чому ж йому, підтопта- 

138



ному юристові (він панич -- Йому все можна), та й не полюби- 
ти, як він заявляє, «найкращої зо всього села і всіх прикосновен- 
них околиць дівиці»? Хто такої не полюбить? Але ж якою при- 
земленою, черствою, низькою, навіть вульгарною є ота панська 
«любов». Не порівняти її з окрилюючою душу любов'ю Наталки 
і Петра. 

Для Тетерваковського лобов -- це стогін серця, «возженіє 
в крові», потрясіння «утроби». 

Безмірно, ах! люблю тя, дівицу, 
Как жадний волк младую ягницу 

12, с. 2491,- 

так словами пісні бундючний чиновник цинічно висловлює свої 
почуття. Подружнє життя з Наталкою цей «жадний волк» уяв- 
ляє як повноправне володіння нею: «..Без отсрочок, волокити, 
проторов і убитков получити во вічноє і потомственное владініє 
тебе - - движимоє і недвижимоє іменіє для душі моєй -- з правом 
владіти тобою спокойно, безпрекословно і по своєй волі -- теє- 
то як його -- розпоряжать...» |2, с. 250). Після цих слів не ймем 
йому, «пристойному мужу», віри, що «оная любов все -- теє-то 
як його - - ровняєть». 

У поглядах возного на подружнє життя немає нічого випад- 
кового. Все логічно вмотивоване. Він «так і бундючиться, що 
помазався паном. Юриста завзятий і хапун такий, що із рідного 
батька злупить!» |2, с. 272| -- влучно характеризує його Мико- 
ла. Возний оправдовує беззаконня, брехню, шахрайство (єбла- 
женна лож, когда биваєть в пользу ближніх»), захищає класо- 
ву нерівність («всякий, хто вище, той нижчого гне...»), підлабуз- 
ництво, хабарництво («всяк, хто не маже, то дуже скрипить...»). 
На його думку, всі грішні. Звідси практичний висновок -- треба 
грішити якомога більше і самому, бо це вигідно. - 

«Я -- возний і признаюсь, что от рожденія моєго расположен 
к добрим ділам; но, за недосужностію по должності і за други- 
ми клопотами, доселі ні одного не зділал...» |2, с. 284|. Тут ми 
Тетерваковському вже віримо. Усе життя він робив тільки зло. 
Правда, в кінці п'єси возний спромігся на єдине «добре діло». 

Він зрозумів, що справа одруження з Наталкою повертається 
не на його користь. Щоб остаточно, до того ж ганебно, не про- 
грати вже програної справи, краще відмовитися від дівчини. Це 
єдиний розумний вихід у даній ситуації. Тут також проявився 
хист «юристи завзятого». Вчинок возного (хоч і добрий) не слід 
заносити на карб його «благородності»: він дбає не стільки про 

Наталчине благополуччя, скільки про себе, захищає, так би мо- 

вити, честь свого чиновницького мундира. 2 
Комічний характер возного проявляється не тільки в дії, у 

вчинках, але також у його мові -- дієвому компоненті гуморис- 
тичної і сатиричної характеристики героя. «Вчена» канцелярсь- 
ка мова возного з її «знаменитим» словесним паразитом «теє-то 
як його» густо засмічена старослов'янізмами, часто нагадує 

139



стиль судових актів, протоколів, резолюцій. У мові проявляється 
ного пихатість, зверхність і разом з тим нікчемність, душев- 
на пустота. Ми сміємося з возного, з його мови. Сміємося доб- 
родушно з його невдалого залицяння, сміємося гнівно з цього: 
сільського паразита --«письменного п'явки». 

«Сердечним приятелем» возного є виборний Макогоненко. 
Микола так його характеризує: «..Хитрий, як лисиця, і на всі 
сторони мотається; де не посій, там і уродиться, і уже де і чорт 
не зможе, то пошли Макогоненка, зараз докаже» |?2, с. 21794. 
Виборний може добродушно поглузувати з женихання підстар- 
куватого возного, але це не перешкоджає йому активно виступа- 
ти в ролі його свата. Представник сільської влади, він догоджає 
начальству, зі шкіри лізе, щоб прислужитися йому, знаючи, що 
тут «без дані, без пошлини» не обійдеться. 

Укладаючи з виборним угоду, возний пропонує йому навіть 
брехнуть ради приязні. «Брехать і-обманьовать других -- од бо- 
га гріх, а од людей сором», -- відповідає виборний |2, с. 257|. 
Сказано це для годиться, бо сватання возного не обійшлося без 
брехні, крутійства, шахрайства, лицемірства. «..Викинь лиш дур 
з голови; удар лихом об землю,- мовчи та диш!» -- радить 
виборний Наталці |2, с. 266). Такі його моральні настанови. 
Мовчи, коли говорять старші. Покірно виконуй волю сильніших 
за себе. Мовчи, коли тебе продають, штовхають у прірву. Навіть 
коли серце твоє ціпеніє з болю -- стисни зуби і мовчи. 

Макогоненко -- потенціальний український куркуль-глитай, 
художній образ якого створений в українській драматургії дру- 
гої половини ХІХ ст. 

Реалізм і народність п'єси. «Наталка Полтавка» передусім 
приваблює, полонить нас своїм реалізмом і справжньою глибокою: 
народністю. Ці дві діалектично взаємозв'язані естетичні якості 
п'єси, помножені на високу драматургічну майстерність, при- 
несли їй заслужену популярність, забезпечили нечуваний успіх. 

Письменник-демократ виходив із творчих засад реалізму, в 
основі якого лежить принцип життєвої правди. Ця правда під 
пером автора «Наталки Полтавки» стала художньою, вона про- 
мовляє до нас зі сторінок його твору, переконує нас. Ми віримо 
письменникові і сприймаємо його твір як слово щирої правди 
про життя українських трударів. 

Сюжет «Наталки Полтавки» побудований на реальній основі. 
Реалістичні також образи-персонажі п'єси. Вони типові харак- 
тери і діють у типових обставинах української дійсності кінця 
ХУПІ--початку ХІХ ст. Побутову тему -- одруження бідної 
селянської дівчини Наталки -- драматург розв'язує в соціаль- 
ному плані. Перешкодою до одруження є майнова нерівність. 
Конфлікт п'єси має соціальний характер, тому реалізм «Натал- 
ки Полтавки» соціально-побутовий і водночас соціально-психо- 
«логічний. Бо думки, почуття, переживання героїв, їхні душевні 
драми зумовлені конкретними умовами тогочасної дійсності. 

У «Наталці Полтавці» виразно помітні елементи критичного 

140



реалізму, для якого характерне передусім викривальне начало 
(образи возного і виборного). У п'єсі наявні також елементи 
сентименталізму. Вони особливо відчутні в образі Петра. Над- 
звичайно чутливий, з неприродно перебільшеним виявом почут- 
тів він нагадує героїв сентиментальних творів. 

| Мирне розв'язання драматичного конфлікту (нібито «каят- 
тя», «переродження» возного) якоюсь мірою притуплює соціаль- 
ну гостроту твору. Котляревський хотів помирити своїх земляків- 
полтавчан. Така розв'язка була, мабуть, даниною літературній 
традиції. Але в цілому діапазон звучання п'єси виразно соціаль- 
ний, реалістичний. - 

Народність «Наталки Полтавки» виявляється в мові персо- 
нажів. Вони (крім возного) розмовляють живою народною мо- 
вою, щедро шпересипаною перлинами української народної 
творчості -- піснями, прислів'ями, приказками тощо. Гумор 
«Наталки Полтавки» також глибоко народний, національний. 
Народність виявляється і в змісті твору, і в авторській позиції-- 
симпатіях і антипатіях письменника. Котляревський -- щирий 
народолюбець. Він повністю, розумом і серцем, думкою і почут- 
тями, належить народові. Його симпатії на боці трудящого лю- 
ду -- отих бідних Наталок, знедолених Терпилих, бездомних 
бродяг-наймитів Петра і Миколи. Очима трудового народу дра- 
матург подивився на Тетерваковських і Макогоненків, вивів їх 
на всенародний осуд. Ось гляньте, які вони, ті «возні» і «вибор- 
ні», і судіть їх своїм праведним сміхом. Сміх -- справедливий 
суддя. Людина не буде сміятися, коли їй не смішно. А ми сміє- 
мося з них... Разом з автором сміється народ. 

Драматургічна майстерність «Наталки Полтавки». П'єса 
Котляревського відзначається високими сценічними якостями 
(сценічними вважаються драматичні твори, придатні для поста- 
новки на сцені). Це свідчить про глибоку обізнаність драматур- 

та з законами, вимогами, технікою сцени (Котляревський пев- 

ний час працював директором театру). 
У «Наталці Полтавці» немає нікого і нічого зайвого, нічого 

штучного. Усе відбувається, як у житті. У цій природності, нату- 
ральності і простоті криються секрети драматургічної майстер- 

ності Котляревського. 
Композиція п'єси струнка. Драматична дія розвивається ди- 

намічно. Усюди відчувається гармонійна злагодженість частин і 
цілого. | 

Особливо привабливою рисою «Наталки Полтавки» є її пі- 
сенність. Пісні роблять п'єсу свіжою, піднесеною. Вони не іно- 
родний елемент, а органічний компонент твору. Якщо дія 

у п'єсі -- це немовби її тіло, м'язи, то пісні -- душа «Наталки 

Полтавки». Без них вона була б нежиттєвою. Пісні дали творові 
Котляревського друге (оперне) життя. Орієнтуючись на них, 
композитор Микола Лисенко написав згодом однойменну оперу. 

о Чи не найбільше прикрашає «Наталку Полтавку» глибокий 
ліризм і щирий народний гумор, що інколи переходить у сатиру. 

141



Дві, так би мовити, найвищі ноти, на яких виконана драма-піс- 
ня. Обидві вони лягають на наше серце, торкаються його струн, 
викликають то ліричний смуток, навіть сльози, то добродушно- 
лукавий сміх. Саме в цьому двотональному (лірично-гуморис- 
тичному) ключі відбилась природа, вдача трудового народу, 
схильного до чутливості і щедро обдарованого гумором. Тому: 
п'єса «Наталка Полтавка», крім усього, твір глибоко націо- 
нальний. 

І. Котляревський -- майстер створення комічних образів і ко- 
мічних ситуацій. Підтвердження цього -- образи Миколи, ви- 
борного і особливо оригінального і неповторного у своєму роді 
возного, який є класичним зразком комічного характеру в укра- 
їнській драматургії. 

Автор «Наталки Полтавки» майстерно будує драматичні діа- 
логи, репліки. Діалогічна мова -- найважливіший спосіб викла- 
ду матеріалу в драматичних творах. Взагалі Котляревський 
виявив себе майстром сценічної мови. Мова його персонажів. 
чітко індивідуалізована, гранично виразна. Тому образи п'єси 
так глибоко карбуються в нашій пам'яті. 

Висновок може бути один: «Наталка Полтавка» -- під уся- 
ким оглядом твір новаторський, високої проби майстерний, кла- 
сичний у найвищому розумінні слова. 

І. Карпенко-Карий на запитання «В чім же сила п'єси, в чім 
п чаруюча душу краса?» дає таку відповідь: «В простоті, в: 
правді і, найголовніше-- в любові автора до свого народу, 
в любові, котра із серця Гвана Петровича Котляревського пере- 
йшла на його утвір! Не звисока дивиться Іван Петрович на свій 
народ, не висміює його, а стоїть поруч з ним і, як художник 
злившись в єдину плоть з народом, дає високий художній утвір, 
зразок народної поезії в драматичній формі!» |Ї, с. 179). Назва-: 
ти «Наталку Полтавку» високим зразком народної поезії в дра- 
матичній формі, тобто порівняти її з творінням народного генія,-- 
означає дати їй найвищу оцінку. І справді вона на неї заслуго- 
вує. Бо її творив геній Івана Котляревського. 

П'єса Котляревського -- перша в українській літературі ви- 
сокохудожня народна реалістична соціально-побутова драма на 
тему селянського життя. 

Українська «Наталка Полтавка» давно вже переступила. 
національні кордони. 

Перекладена багатьма мовами світу. 
Тріумфально мандрує по земній планеті, по всіх її континен- 

тах -- країнах Європи, Америки, Азії, Австралії. 
Иде шляхами свого безсмертя. 
Множить світову славу українського письменника. 

Список літератури: І. Карпенко-Карий І. (І. К. Тобілевич). Твори: У 3-х т. 
К. т. 3, 1961. 2, Котляревський Іван Петрович. Повне зібрання творів. К.,. 
1969. : 

142



КРАТКОЕ СОДЕРЖАНИЕ 

В статье сделан социологично-зстетический анализ пьесь, ИЙ. П. Котля- 
ревского «Наталка Полтавка», в частности рассмотрень ее композиция, система 
образов, реализм и народность, вопрось» драматургического мастерства. Опре- 
делено, что «Наталка Полтавка» -- произведениє новаторскогс, классическоє 
в нанвьсшем смьісле слова. Зто первая в украннской литературе вьисокохудо- 
жественная народная реалистическая социально-бьтовая драма из сельской 
жизни. 



ЗМІСТ 

Теорія літератури 

Хомяк Т. В. Особливості НОСЕРЕННЯ в романі Олеся РоЛАВОВ 
«Тронка» 3 

Дузь Л. І. Прийом деталізації Ч художньо- естетична виразність деталі 
в романі Олеся Гончара «Берег любові» ; 9 

Хабатюк Ю. Ф. Із спостережень над структурою поеми Б. Олійника 
«Урок» ; з ЗР РИ 

Таран В. П. Жанри сатирично- гумористичних поезій В. Самійленка 
(1886--1904 рр.)  . РУ ЧО» 

Паляниця Х. В. Засоби перекладу французької поезії українською 
мовою чик КОР Ж аву я ПРАВ 

Історія літератури 

Неборячок Ф. М. М. Рильський про М. Коцюбинського -- інтернаціоналіста | 40 
Базилівський О. М. Він був великий (В. І. Ленін у драматургії 

О. Є. Корнійчука)  . . . 46 
"Тисак М. С. Нищівні удари по контрреволюції (Сатиричний елемент у 

драмі «Правда» О. Корнійчука) | . . 55 
Остапик І. Д. Діалектика спільного і своєрідного (Порівняльний аналіз 

становлення поетичних голосів зчндрія Малишка та Аркадія Куле- 
шова)  . 5 . . 63 

Сікора ЛІ. М. З світу казки -- в реальну дійсність (Образ Чугайстра в до- 
жовтневій і радянській літературі)  . . 71 

Барабаш С. Г. Усно-поетична традиція в поемі Андрія | Малишка | 
«Кармалюк» . Р РО 

Тищенко В. І. Художні життєписи Кармалюка недок кає, зо ріже РЕНО 
Гладкий В. М. Твори Михайла Стельмаха в ндЕ , 25 
Білецький Ф. М. Традиції бурлеску «Енеїдн» Ї. П. Котляревського в ук- 

раїнській прозі початку ХХ ст. 4 ар | 
Гуць Г. Є. Німецькомовні оповідання Юрія Федьковича фо дига, 109 
Бостан Г. К., Дадус Л. О. У братній сім'ї (Сторінки творчості молдавсь- 

ких письменників Радянської Буковини)  . . . . . . . . 116 

На допомогу вчителеві та студенту 

Мануйкін О. О. Вивчення праці В. І. Леніна «Партійна організація і пар- 
тійна література» в 9-му і 10-му класах чо ри І по и В 

Скоць А. І. «Наталка Полтавка» І. Котляревського у сечо 2180 

УКРАЙНСКОЕ ЛИТЕРАТУРОВЕДЕНИЄ 
Вьпуск 37 
(На украннском язьке) 

Республиканский межведомственньй научньй сборник 
Львов, Издательство при Львовском государственном университете издательского ебьс- 
динення «Вища школа» 

Редактор Р. М. Бокоч. Художній редактор Н. М. Чишко. Технічний редактор 

А.А. Степанюк. Коректори Е.Г. Логвиненко, О.А. Тростянчин 

ІБ М» 5766 
Здано до набору 25. 02. 81. Підп. до друку 20. 05. 81. БГ 12093. Формат 60Х90/і Папір 
друк. Х» 2. Літ. гарн. Вис. друк. 9 умовн. друк. арк. 10,02 обл.-вид. арк. Тираж 1000 

прим. Вид, М» 891. Зам. 3492. Ціна 1 крб. 20 коп. 
Видавництво при Львівському державному університеті видавничого об'єднання «Вища 

школа». 290000, Львів, вул. Університетська, І. 

Надруковано з набору кинжкової фабрики «Атлас» республіканського об'єднання «По- 
ліграфкиига»  Держкомвидаву УРСР в Обласній | книжковій друкарні Львівського 

обласного управління в справах видавництв, поліграфії та кпижкової торгівлі, 290000, 

Львів, вул. Стефаника, І. 

ГОРИ






